
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 110 (2016)

Artikel: Vergil und Augustus als diskursive Referenten im Umfeld des Stefan-
George-Kreises und als formative Chiffren im Widerstand gegen das
NS-Regime

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vergil und Augustus als diskursive Referenten im
Umfeld des Stefan-George-Kreises und als formative
Chiffren im Widerstand gegen das NS-Regime

Heinz Sproll

Bisher ist die Vergil-Rezeption 1933-1945 bestenfalls im Zusammenhang mit
den Augustus-Diskursen in der Weimarer Republik und im Dritten Reich1

erforscht worden. Die Wahrnehmung des Dichters im Umfeld des Stefan-George-
Kreises und in Widerstandskreisen gegen das totalitäre Regime bleibt ein

Forschungsdesiderat.

Konnte bisher gezeigt werden,2 dass aus Anlass der Zweitausendjahrfeier
Vergils 1930 das Werk des Poeten in Deutschland aus der klassizistischen
Deutungshegemonie befreit und in seiner Reichweite als Grunddokument
abendländischen Selbstverständnisses gewürdigt wurde, um den atomisierenden
kulturellen Verwerfungen und den totalitären politischen Zeittendenzen Widerpart
zu bieten, wird im Folgenden zu fragen sein, wie im Umfeld des Kreises um
Stefan George (1868-1933) das Saeculum Augustum gedeutet wurde und welche
geistespolitische Rolle diese Deutungsstrategien im Kontext der Machtergreifung
Adolf Hitlers 1933 und im Widerstand gegen den Nationalsozialismus spielte, da

gerade der George-Kreis im Gefolge Friedrich Nietzsches (1844-1900)
überkommene geistesgeschichtliche Codes zu destruieren und ein Neuverständnis der
abendländischen Kultur im Sinne des Geniekults zu generieren beanspruchte.

Über die beiden Schlüsselbegriffe <Dichter> und <Täter> wird daher zunächst
das Werk des Historikers Wilhelm Weber (1882-1948) zu Vergil und Augustus
unter der Frage erörtert, wie weit es aus dem Kontext der Ästhetik des George-

1

Vgl. u.a. Johann Chapoutot, Der Nationalsozialismus und die Antike, Darmstadt 2014;
Friedemann Scriba, Augustus im Schwarzhemd?, Frankfurt a. M. 1959; Ines Stahlmann,
Imperator Caesaer Augustus, Darmstadt 1988, 161-180.
Heinz Sproll, lam nova progenies caelo demittur alto (Verg., eck 4,7). Die Römische
Analogie: Die Dichtung des Vergil und der Prinzipat des Augustus als referentielle Signifikanten

in der Rhetorik zur Zweitausendjahrfeier des Poeten 1930, in: Schweizerische
Zeitschrift für Religion und Kulturgeschichte, 109 (2015), 293-310.

SZRKG, 110 (2016), 435-456



436 Heinz Sproll

Kreises entstand und wie es sich als anschlussfähig an die NS-Ideologie und
damit systemnahe erwies.

Die ebenfalls aus dem Umkreis Stefan Georges stammende verschlüsselte,
aber nichts desto weniger scharfe Kritik Alexander Graf Schenk von Stauffen-
bergs (1905-1964) am Regime wird unter der Frage vorgestellt, wie weit Vergil
und Augustus als geistespolitische Referenten und als nonnatives Paradigma für
das Verhältnis von Geist und Macht gegen das herrschende totalitäre Regime in

Stellung gebracht wurden.
Die Erörterung von Theodor Haeckers (1879-1945) Vergil-Deutung wird

abschließend darzulegen haben, wie die schon im Umfeld der Vergilfeiern 1930

wieder entdeckte, nunmehr performativ vorgetragene, christlich bestimmte
Interpretation des römischen Dichters als grundlegendes Referenzsymbol des christlichen

Abendlandes ein großes Potential der Resistenz im Zusammenhang mit
den Aktivitäten der <Weißen Rose> gegen den NS-Terror entfaltete.

Dichter und Täter

So exakt ästhetische Selbstzuschreibungen und binnenkommunikative
Zusammenhänge des Kreises um Stefan George (1868-1933) erforscht sein mögen,3 so

wenig sind seine Ausstrahlungen auf die geisteswissenschaftliche Welt seiner
Zeit systematisch untersucht worden.4 Im Fokus des gegen den vorherrschenden
Positivismus gerichteten esoterischen Geheimwissens und des Geniekults, der

von diesem intellektuellen Zirkel betrieben wurde, standen eher Gaius Julius
Caesar bei Friedrich Gundolf 1880—1931 )5 und Friedrich II. bei Ernst Kanto-
rowicz 1895—1963)6 als unbedingte Täter, die intuitiv zu normativen Chiffren
erklärt wurden; dagegen konnte Augustus als Politiker, Legalist und Friedenskaiser

kaum diesem Anspruch genügen, so dass er als Referenzgröße innerhalb
dieses Kreises keine besondere Aufmerksamkeit fand7 - es sei denn bei Alexander

Schenk Graf von Stauffenberg im Zusammenhang mit Vergil.*

3
Vgl. Georg Peter Landmann (Hg.), Der George-Kreis. Eine Auswahl aus seinen Schriften,
Stuttgart "1980; zu George und seinem Kreis vgl. Thomas Karlauf, Stefan George,
München 2007.

4
Vgl. Hans-Georg Gadamer, Stefan George (1868-1933), in: Hans-Joachim Zimmermann
(Hg.), Die Wirkung Stefan Georges auf die Wissenschaft, Ein Symposium (Supplemente zu
den (Sitzungsberichten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften), Phil.-hist. Kl. 4,
1984), Heidelberg 1985, 39-49; Frank Jolies, Die Entwicklung der wissenschaftlichen
Grundsätze des George-Kreises, in: Etudes Germaniques, 22 (1967), 346-358.

5 Friedrich Gundolf, Caesar in der deutschen Literatur, Berlin 1904; ders., Caesar. Geschichte
seines Ruhms, Berlin 1924; ders., Caesar im neunzehnten Jahrhundert, Berlin 1926.

6 Ernst Kantorowicz, Kaiser Friedrich der Zweite, Berlin 1927.
7

Vgl. Ines Stahlmann, Täter und Gestalter. Caesar und Augustus im Georgekreis, in: Karl
Christ/Emilio Gabba (Hg.), Römische Geschichte und Zeitgeschichte in der deutschen und
italienischen Altertumswissenschaft während des 19. und 20. Jahrhunderts, Como 1989,
107-128.

8 Alexander Schenk Graf von Stauffenberg, Vergil und der augusteische Staat, Vortrag,
gehalten vor dem Verein der Freunde der Antike in Würzburg am 23. Februar 1941, in: Die



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 437

Der römische Dichter erschien denn auch George nur marginal in einem

Gespräch mit Berthold Vallentin (1877-1933) Ende August 1910 ganz in der
Tradition des Klassizismus «mehr alexandrinisch als heroisch.»9 Auch die Lektüre

der Untersuchung Nordens10 zur Emanation des göttlichen Kindes in der 4.

Ecloge Vergils zeitigte bei George 1924 keine weiteren Folgen."
Dagegen folgte Ernst Kantorowicz der Deutung von Petrus de Ebulo (gest.

vor 1220) und von Gottfried von Viterbo (ca. 1125-1191/1192), wenn er das in
der 4. Ecloge geweissagte Kind auf Friedrich II. bezog.12

Ob nun die Präferenzen des Interesses an Caesar damit korreliert, «wenn in

unruhigen Zeiten nach dem starken Mann gefragt wird» (Stahlmann),13 der
Gestalter Augustus dagegen «der Held selbstzufriedener Zeiten» (Stahlmann)14 ist,

mag dahingestellt sein, wenn man das Werk Wilhelm Webers als Exponent unter
den vom George-Kreis geprägten Historikern zu Vergil und Augustus heranzieht,

der sehr wohl seine Untersuchungen im Bewusstsein einer zerrissenen
zeitgenössischen Kultur mit expliziten Erlösungserwartungen verband.15

Dabei darf angenommen werden, dass er von denselben epistemologischen
Prämissen ausging, wie sie den Georgeanern cum grano salis zu eigen waren:
Versteht man sie als einen esoterischen, antipositivistischen, Erkenntnisse
jenseits rationaler Analyse gewinnenden Mystizismus, der in der von Kontingenz
gekennzeichneten Geschichte gleichwohl das Wirken kosmischer Mächte an

großen <Tätern>, wie Denkern, Politikern, Künstlern, festmachen will: «Nichts
andres ist die geschichte: die Wechselwirkung der schöpferischen und der

empfänglichen menschen.» (Gundolf)16

Welt als Geschichte, IX (1943), 55-67; auch in: Hans Oppermann (Hg.), Wege zu Vergil,
Darmstadt 1976, 177-198 Vergil) (danach zitiert); vgl. Karl Christ, Der andere Stauffen-
berg, München 2008 Stauffenberg).

9 Zitiert nach Karlauf, Stefan George (wie Anm. 3), 446. Zu Georges Verhältnis zur Antike
vgl. Günter Henneck, Stefan Georges Beziehung zur antiken Literatur und Mythologie,
Köln (Diss.) 1964; Horst Rüdiger, Georges Begegnung mit der Antike, in: Die Antike, 11

(1935), 236-254; Paul Müller, Stefan George und die Antike, in: Gymnasium, 48 (1937),
9-24; Herbert Marwitz, Stefan George und die Antike, in: Würzburger Jahrbücher, 1

(1946), 226-257; Hanns Stefan Schulz, Stefan George und die Antike, in: Deutsche
Beiträge zur geistigen Überlieferung, 5 (1965), 203-238.

10 Eduard Norden, Die Geburt des Kindes. Geschichte einer religiösen Idee, Leipzig/Berlin
1924.

11

Vgl. Karlauf, Stefan George (wie Anm. 3), 551 und 746, Anm. 17; vgl. Gerhard Binder,
«Augusteische Erneuerung», in: Christoff Neumeister (Hg.), Antike Texte in Forschung
und Schule, Frankfurt a. M. 1993, 279-299 (292-297); Rüdiger, Georges Begegnung (wie

^
Anm. 9).

12
Kantorowicz, Kaiser Friedrich (wie Anm. 6), 9.

13
Stahlmann, Täter (wie Anm. 7), 128.

14
Stahlmann, Täter (wie Anm. 7), 128.

15
Stahlmann, Täter (wie Anm. 7), 110: Der Einfluss Georges auf Ernst Robert Curtius ist
noch ein Forschungsdesiderat; vgl. Karlauf, Stefan George (wie Anm. 3), 309, 472, 484,
751, Anm. 83.

16 Friedrich Gundolf, Vorbilder, in: Jahrbuch, 3 (1912), 1-20; auch in: Landmann (Hg.) Der
George-Kreis (wie Anm. 3), 173-186; Zitat 174.



438 Heinz Sproll

Um dem Anspruch Friedrich Nietzsches zu entsprechen, die
Geschichtswissenschaft von ihrem individualisierenden Historismus zu befreien und zum
Nutzen der Gegenwart zu betreiben,17 muss sie, so Ernst Bertram (1884-1957),
nicht aus Überlieferungen rekonstruiert werden, sondern

«[...] sie ist vielmehr gerade Entwirklichung dieser ehemaligen Wirklichkeit, ihre
Überführung in eine ganz andere Kategorie des Seins; ist eine Wertsetzung, nicht
eine Wirklichkeitsherstellung. [...] Das wird deutlich vor allem, wo es sich um
Geschichte im intensivsten Sinne handelt, um die Geschichte einzelner sichtbar
gebliebener oder wieder sichtbar gewordener Menschen. Wir vergegenwärtigen uns
ein vergangenes Leben nicht, wir entgegenwärtigen es, indem wir es historisch
betrachten. Wir machen es zeitlos. Indem wir es uns verdeutlichen, deuten wir es
schon.»18

Im Mythos einer geschichtlichen Persönlichkeit, d.h. in ihrer Rezeptionsgeschichte,

enthüllt sich, so sein Wesen.
Stand dieses Wissenschaftsverständnis der Georgeaner bewusst im Widerspruch

zum dominierenden positivistischen Historismus, so machte es seine nor-
mativ-ästhetisierende Methode um so anfälliger für lebensphilosophische Ideolo-

geme des Nationalsozialismus, wie sich bei einer näheren Analyse von Wilhelm
Webers Werk zu Vergil und Augustus19 zeigen wird.

Weber vertrat eine auf Intuition gestützte historische Methode, die «angesichts

trümmerhafter literarischer und aktenmäßiger Überlieferung der
Kunstdenkmäler nicht entraten»20 könne. Dabei geht es Weber nicht so sehr um die
methodisch kontrollierte Interpretation eines Kunstwerkes, sondern um die
intuitive Erkenntnis von «Geist, Gefühl, Stimmung, Wille und Tat»,21 als Emanationen

der in dem Kunstwerk objektivierten und geschichtlich wirkenden
kosmischen Kräfte.

Außerdem ist Webers Erkenntnisinteresse eng mit dem für den George-Kreis
spezifischen Messianismus verbunden: Daher projiziert er seine Hoffnungen auf
einen kommenden «Retter» (Weber)22 als Interpretament im Sinne der Römischen

Analogie auf Vergils 4. Ekloge, deren Inbegriff die Prophezeiung eines

Welterlösers sei. Wenn er auch streckenweise die historisch-philologische
Methode des gängigen Positivismus anwendet, so stellt er sie ganz in den Dienst
seines kosmologischen Erkenntniszieles.

17 Friedrich Nietzsche, Unzeitgemäße Betrachtungen. Zweites Stück. Vom Nutzen und Nachteil

der Historie für das Leben, Leipzig 1874.
IS Ernst Bertram, Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin 1918, 1.
19

Stahlmann, Täter (wie Anm. 7), 123-128; vgl. dies., Imperator (wie Anm. 1), 158-184; vgl.
Karl Christ, Römische Geschichte und deutsche Geschichtswissenschaft, München 1982,
210-225; Volker Losemann, Nationalsozialismus und Antike, Hamburg 1977, 75ff.

20 Wilhelm Weber, Kunst und Geschichte (Inhaltsangabe), in: Zeitschrift für Ästhetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, 21 (1927), 164-170; Zitat 166.

2' Weber, Kunst (wie Anm. 20), 164.
22 Wilhelm Weber, Drei Jahre Weltkrieg, Frankfurt a. M. 1917, 31; vgl. ders., Der Prophet

und sein Gott, eine Studie zur vierten Ekloge Vergils, Leipzig 1925 Prophet) (danach
zitiert), 4.



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 439

Aufdem Weg zur NS-Ideologie: Geist und Macht in kosmischer Konstellation

In seiner Studie Der Prophet und sein Gott zur 4. Ecloge Vergils von 1925 will
Weber im Widerspruch zu allen entmythologisierenden Dekonstruktionen der

Moderne, die den messianischen Bezug auf Jesus zerstört hatten, und stattdessen

Bezüge auf zeitgenössische Personen, wie Asinius Pollio konstruierten, den kos-

mologisch-eschatologischen Gehalt des Vergilschen Gedichts freilegen, um
dadurch die Deutungshoheit über die positivistischen «Künsteleien» (Weber)23 zu
erobern. Dabei möchte er über die ihm durchaus verdienstvoll erscheinende

religionsgeschichtliche Untersuchung Nordens24 hinausgehen. Die von Norden auf
ägyptische Mythologeme des Isis-Kults zurückgeführten Motive Vergils
verdecke nicht nur das «Erhabene der religiösen Ideen»,25 sondern die gestaltende
Kreativität Vergils, der diese vorgefundenen Mythologeme zu einem Kunstwerk
geformt habe.

«Ja, es muss gefragt werden, wie weit dieses Gedicht in den Brennpunkt des geistigen

Lebens Vergils gerückt werden muss, wenn es überhaupt in eins gefasster
Wille und Geist, Erfahrung von der Welt und Verkündigung eines neuen Weges ist,
wie es zu sein vorgibt.»26

Vergil wird von Weber unter Hinweis auf die Georgica27 als ein seiner
Sendung bewusster und sie annehmender vates verstanden, der «von seinem heiligen
Dienst als Priester der Musen»28 sprach, und den kommenden soter Augustus
weissagte. Diese Prophezeiung korreliert Weber mit einer philologisch eingehenden

Analyse der «Gestalt»29 des Gedichts.30 So untersucht er Metrik, Melodik,
«Korresponsionen»31 und arithmetisierte «Sinnesperikopen»,32 um das organische

Ganze der Gedichttextur zu erschließen. Dabei betont er, ganz im Sinne

Nietzsches, die für die augusteische Kultur formative «apollinische Reinheit der
Form».33

Darüber hinaus konstruiert er eine Analogie zwischen der Ästhetik Vergils und
der politischen Gestalt der Herrschaft des Täters Augustus: «Solche Beherrschtheil

geistiger Haltung teilt Vergil mit Augustus, dessen Herrschertum, mag es auch in

weltweite Sphären sich erstrecken, im perikleischen seine Nonn findet. Augustus'
ganzes Werk durchwaltet diese Norm, überwacht sein Apoll.»34

23
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 4.

24
Norden, Geburt (wie Anm. 10).

25
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 6.

26
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 6.

27
Vergil, Georg. 2, 475ff.

28
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 9.

29
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 11.

311

Vergil, Ecl. 4, 4-17; vgl. hierzu Weber, Prophet (wie Anm. 22), 20-22
31

Weber, Prophet (wie Anm. 22), 25.
32

Weber, Prophet (wie Anm. 22).
33

Weber, Prophet (wie Anm. 22), 27.
34

Weber, Prophet (wie Anm. 22), 27, Anm. 1.



440 Heinz Sproll

Die Analyse des Gedichts kontextualisiert Weber in die «Erfahrungen»35 der

untergehenden römischen Republik. Indem er Vergil den Schuld- und
Sühnezusammenhang der Bürgerkriege in seiner Georgica36 verkünden lässt, macht er
ihn zugleich zum messianischen Propheten der kommenden aurea aetas.

Im Subtext projiziert Weber seine Sicht der zeitgenössischen Verwerfungen in
die Geschichte der römischen Republik der Bürgerkriege: «Das Bürgertum,
zerrissen, moralisch zersetzt, sank von Stufe zu Stufe. Seine Wehrkraft schien auf
die Neige zu gehen.»37

Ursächlich dafür verantwortlich macht er für die «Auflösung des alten
Staats»38 den Verlust der in der frühen Republik intensiv gepflegten Religion.

Entsprechend deutet er die Heilserwartungen der römischen Gesellschaft der

späten Republik mit der Semantik des George-Kreises:

«Es ist aus diesem furchtbaren Ringen, zwischen den großen Individualisten, aus
dieser völligen Atomisierung des Lebens, das bis in seine letzten Tiefen aufgewühlt,

auseinandergerissen worden war, doch wieder die Sehnsucht der Zeit nach
einem rettenden Menschen übermenschlichen Maßes begreiflich. Die breite Masse

war zermürbt, sie war zur Ehrfurcht vor dem Großen reif geworden.»39

Vor dem Hintergrund der polytheistischen Kulte will Weber im Synkretismus
der altrömischen Religion mit orientalischen Einflüssen die Entstehung einer auf
eine Erlöserfigur konzentrierte Heilserwartung verstehen, der es gelang, alle
diffusen Hoffnungen auf einen Frieden nach den Bürgerkriegen zu befriedigen. Den
Fokus legt er dabei auf die Oracida Sibyllina, in denen sich diese Heilserwartungen

bündelten, verdichteten und politische Wirkung entfalteten:

«Die vierte Ekloge, hinter welcher das Cumaeum carmen steht, verkündet, dass an
der Zeitenwende das Märchenreich der Gerechtigkeit und des Friedens mit der
Geburt des gottgesandten Kindes sich wieder erhebt, welches heranwachsend die Natur

ihrer Vollendung entgegenreifend sieht, wie es selbst an den Sängen von den

Heroen und den Taten des Vaters reift, um als Götterkind Götter und Helden vereint zu
sehen, Gott zu werden und pacatum patriis virtutibus orbem,4" [...]. Vergil hat ihm
(dem Weltherrscherkind) die Stimmung der Römer und den Mythos bereitet.»41

In seiner religionsgeschichtlichen Motivsuche weitet Weber auf ägyptische,
persische und indische Mythen den Blick über den griechisch-römischen Kulturkreis

hinaus, um dann vergleichend festzustellen:

«An der Wende der Zeiten, mitten in Drangsal und Finsternis, erscheint der Glanz
des neuen Äon, ein göttliches Kind als Bringer des Friedensreiches auf Erden,
geboren oder zum mindesten gezeugt am Tage der Geburt des Sonnenkindes oder der

35
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 28.

36
Vergil, Georg. 1,498 ff.

37
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 34.

3*
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 33.

39
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 35.

40
Vergil, Eck 4, 17.

41
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 79.



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 441

Welt und sonnenhaft, ob es Augustus im Westen oder Buddha im fernen Osten
ist.»42

So identifiziert Weber diese soteriologischen Erwartungen in Mythen um
Alexander den Großen, in der sibyllinischen Synekdoche der domina Roma4i und in
Narrativen zur Geburt Jesu.44

Indem er allgemeine anthropologische Bedingungen für eschatologische
Heilserwartungen ausmachen will, hypostasiert Weber in der Sprache des Stefan-

George-Kreises die kulturellen Verwerfungen und kollektiven Suchbewegungen
der Weimarer Zeit und ihre Sehnsüchte nach einer religiös konnotierten Führerfigur:

«Völkische und allgemeine Nöte, in ausgereiften, ja ausgeschöpften Kulturen auch

geistige Zerfahrenheit, politische Sehnsüchte unterdrückter Massen oder religiöse
Strebungen entwurzelter Gruppen drängen zu allen Zeiten die Menschen dazu,
einem siegreichen Führer, einem Staat und Gesellschaft neubauenden Lebensgestalter,

einem vorbildlichen Überwinder sich mit aller Kraft und unerschöpflicher
Leidenschaft ihres dunklen irrationalen Lebens hinzugeben: in diesen Süchten
offenbaren sich die Schicksale der Völker.»45

Bei all diesen religionsgeschichtlichen Genesen und Parallelen übersieht aber
Weber im letzten Kapitel Wirkungen nicht die Singularität der Prophétie Vergils
mit ihrem eindeutigen aitiologischen Bezug auf Augustus, den Weber an den

Säkularspielen 17 v. Chr., denen ein Sibyllinum zugrunde lag, und an der ikono-
graftschen Botschaft der Ara Pacis festmacht, auf die die Georgien41' und die
Aeneis hic vir, hic est, quem promitti saepius audis, Augustus Caesar, divi
genus47 verweisen.

Weber bezieht das von Vergil geprägte Herrschaftsverständnis des Augustus
auf Apollo, in dessen Schutz Oktavian den aktischen Sieg über die Götter des

Orients davon getragen hatte und dem der prineeps den Tempel nahe seines

Hauses auf dem Palatin weihte. Mithin fungiert für Weber wiederum Vergil als

vates des saeculum Augustum, unüberbietbar objektiviert in dem neuen,
friedensstiftenden und Frieden garantierenden Staat des Prinzipats.

Die aus dem Osten angeführten Beispiele der Verehrung des Augustus will
Weber nicht nur als im Kontext hellenistischer Divinisierungen und Konsekrationen

hellenistischer Herrscher verstanden wissen, sondern als «Widerhall»48 der
4. Ecloge im gesamten Orbis terrarum. Somit darf Vergil als Schöpfer der neuen
staatsbildenden Norm gelten: «Hingabe an die Autorität des schicksalbestimmten
Retters, Monarchen, Gottes».49

42
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 120.

43
Vgl. Weber, Prophet (wie Anm. 22), 131.

44
Vgl. u.a. Luc. 1,26-38; Offb.5, 10.

43
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 124.

46
Vergil, Georg., 1, Prooemium 24-28; Finale 498-514.

47
Vergil, Aen. 6, 791-792.

48
Weber, Prophet (wie Anm. 22), 154.

4'' Weber, Prophet (wie Anm. 22), 158.



442 Heinz Sproll

Weber sieht aber mit dem Untergang der alten Kulte keineswegs einen

Bedeutungsverlust des Vergil verbunden:

«Denn nun war Apollon kraftlos und der Herrschergott selbst der Diener des Messias

geworden. Und der Erkorene der Götter konnte jetzt kein anderer mehr sein als
der Heilbringer Christus, für den die Heidengötter und der heidnische Prophet in
des Friedenskaisers Augustus Heilstagen Zeugnis abgelegt hatten.»50

Folgt man Weber, hat nicht zuletzt das Theologumenon des Divifilius zu dieser

mimetischen Anverwandlung im Christentum beigetragen.51

Dem bereits 1932 abgeschlossenen, aber erst 1936 publizierten Werk Webers

Princeps. Studien zur Geschichte des Augustus sollte ein zweiter Band zum
2000. Geburtstag des princeps am 23. September 1937 folgen,52 der aber nie
erschien. Ganz im Sinne der Georgeaner stehen im Zentrum seines Interesses nicht
die Kommentierung des Textes im Sinne Theodor Mommsens (1817-1903),53
sondern die Konsekration und Apotheose des optimus princeps, sodass Weber
die historiografischen Befunde des Velleius Paterculus und Sueton, mit
deutlichem Vorzug gegenüber Tacitus und Cassius Dio, unter diesem Aspekt deutet.

Dem senatus consultum de caelestibus honoribus divi Augusti vom 17. September

14 n. Chr. und vor allem der einheitlichen, ohne sukzessive Entwicklung
erfolgten Redaktion der res gestae kurz vor dem Tode des Augustus am 19.

August 14 n. Chr. schreibt er, Wilamowitz-Moellendorff folgend,54 die Funktion zu,
durch Benennung der in den Taten manifesten virtutes und der omina als sichtbare

Zeichen der divinitas des Verstorbenen seine Konsekration zu begründen,
seine Apotheose vorzubereiten und seine Heilsbotschaft zu verkünden:

«Daher ist der Bericht über die res gestae des Toten zugleich der Mythos vom
neuen Gott. Die res gestae des divus Augustus hatte der Senat zuerst im Wortlaut,
den jener selbst geprägt hatte in der ersten Sitzung angehört, und nach seinem Willen

trägt diese seine letzten Worte sein heroon in Rom, und die Kultstätten Asiens
tragen sie jedermann zur Schau und zu vertrauter Kenntnisnahme. Als Mythos des

neuen Gottes, als hieros logos geben sie seinem Kult in der Welt die innere
Begründung.»55

Für Weber spielt Augustus selbst die Rolle des vates: Indem er als princeps in
der Nachfolge des Romulus der Nachwelt die von ihm befriedete res publica re-
staurata übergibt und die Grundlagen seiner defensiven, durch moderatio
gekennzeichneten Politik nahelegt, legitimiert er seine Konsekration und Apo-

50
Weber, Prophet (wie Anm. 22).

5' Weber, Prophet (wie Anm. 22), 148.
52 Wilhelm Weber, Princeps. Studien zur Geschichte des Augustus, Bd. 1, Stuttgart/Berlin

1936, VI; vgl. Friedrich Stroux, Imperator, in: Die Antike, 13 (1937), 197-212.
53 Caesar O. Augustus, Res gestae: ex monumentis Ancyrano et Apolloniensi, in: Theodor

Mommsen (Hg.), Accedunt tabulae 11, Berolini 1883.
54 Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Res Gestae Divi Augusti, in: Hermes, 21 (1886),

623-627.
55

Weber, Princeps (wie Anm. 52), 94.



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 443

theose und hebt damit normativ seine posthume memoria im künftigen kollektiven

Gedächtnis Roms in die sakrale Sphäre.

«Als divus Augustus überstieg er die Grenze des Menschentums für immer, blieb er
gegenwärtig, der erste, größte und das Ideal aller principes, Gott geworden als op-
timi status auctor, sein Sinnbild, das wiederum den gleichen statischen Charakter
wie dieser offenbart und wie dieser als Felix Norm ist bis in späte Zeiten.»56

Mithin wurden, so Weber, die res gestae des Augustus als euangelion in allen
Teilen des Reiches promulgiert und damit die Sakralisierung des Augustus als

Divus in aller Öffentlichkeit gefordert.
Ganz im Sinne der Georgeaner kann Weber die res gestae nur als organisch

verfasstes, einheitlich strukturiertes «Kunstwerk»57 verstehen, wenn er ihnen,

von ihrem Autor her schließend, diesen sakralen Gehalt und ihre kerygmatisch-
eschatologische Sendung zuschreibt: «Alles mutet an, als wolle diese noch einmal

beherrschte Kraft ein neues, letztes Kunstwerk schaffen, das dieses Leben

(des Princeps) überwölben soll wie die Kuppel, die der noch ältere Michelangel
als gewaltigstes Abbild seines Wesens über San Pietro wölbte.»58

Bereits die lateinischen Schriftzeichen werden als ästhetische Codes mit der

politischen Botschaft in Verbindung gesetzt, die sie transportieren. Demnach

spiegeln sie «die Klarheit der Begrifflichkeit, des Verstandes, des in großer Geste

sich entladenden Willens, der straffsten Ordnung und des beherrschten
Pathos.»59

Die Übernahme des in dem George-Kreis kultivierten ästhetischen
Weltverständnisses führt Weber dazu, die sprachliche Architektur, Form und Inhalt
sowie die politische Botschaft der res gestae untersuchen:

«Er (Augustus) distanziert sich von aller Nähe. Er ordnet nach Themata. Er kettet
sie, Glied zu Glied, zum Ganzen. Er denkt aggregierend. Nach ihrer Aufgabe, den
Gedanken darzustellen, reihen sich die Worte zu Kola; man spürt, wie der Ton voll
einsetzt, schwebt, fällt, wieder steigt; die Kola reihen sich parataktisch oder in
einfacher Hypotaxe zu den zwei Kapiteln, und wiederholt beobachten wir, wie jene
und dies sich (merkwürdig kunstvoll) entsprechen oder zueinander fugen. Man hört
ihn sprechen, in hellen und dunklen Klängen, schlicht, gemessen, beherrscht, aber
Leidenschaft, Wille, Kraft glühen aus allem.»60

Im Widerspruch zu dem aufklärerischen Deutungsparadigma der von Augustus

geübten Verschleierung seiner Machtinteressen,61 kann Weber nicht nur keine

Heuchelei sehen, wenn Augustus die arcana imperii nicht preisgab.62 Er
qualifiziert nachdrücklich die res gestae als performativen Mythos, in dem der princeps

sich in Übereinstimmung mit dem Kosmos als Weltenherrscher und

56
Weber, Princeps (wie Anm. 52), 100.

\7 Weber, Princeps (wie Anm. 52), 131.
j8 Weber, Princeps (wie Anm. 52), 105.
59

Weber, Princeps (wie Anm. 52), 127-128.
60 Weber, Princeps (wie Anm. 52), 149.
61

Stahlmann, Imperator (wie Anm. 1), 18-26.
b2

Weber, Princeps (wie Anm. 52), 245, Anm. 670.



444 Heinz Sproll

Friedensftirst darstellend die unangefochtene Deutungshegemonie über sein der
Nachwelt verpflichtendes Selbstbild reklamiert.

Mehr noch: Weber macht sich selbst zum Sprecher dieses kerygmatischen
Mythos, indem er die Apotheose des Augustus zum normativen Maßstab seiner

Deutung macht:

«Universal von der Mitte Rom aus schauend und denkend, fühlend und handelnd,
hat er von Caesar, dem Vater vom julischen Blut und von Rom die statische
Weltanschauung ererbt und erhalten. Er ist ihre Mitte und Achse, Träger des Göttlichen
selbst. Und alles, was er an Aufruf der Massen, als Ehrung durch den Senat, als

Selbstbescheidung vor den souveränen Gewalten [...] liebt [...], ist wie der Wille
zur klassischen Form nur eine schöne Maske, hinter der die heilige Wut, der Wille
zur Macht, [...] die Hoffnung auf Verewigung seines Werks und seines Namens
wild wogen und wirken, wie sein frommes, gerechtes, mildes und männliches Rom
Recht und Frieden und Sicherheit und Wohlfahrt verkündet f...].»63

Die zeitgenössische Resonanz auf Webers Augustus-Studie fiel durchweg
negativ aus: einerseits kritisierten deutsche Althistoriker die Methode, ohne die
religions- und mythengeschichtlichen Aspekte seiner Studie zu würdigen,64
andererseits wurde von einem britischen Historiker Weber in der mythisierenden
Deutung des princeps eine Apologie des Führer-Regimes des Dritten Reichs und

von Hitlers Mein Kampfunterstellt.65

Gleichwohl wird man resümierend festhalten können: Trotz seiner
eindeutigen Rezeption der nationalsozialistischer Geschichtspolitik in etwa gleichzeitig

erscheinenden Werken zur römischen Geschichte66 ist Webers noch vor
Hitlers Machtantritt fertiggestellten Augustus-Studie eher in den Kontext mit
kosmologischen Ideologemen und Projektionen eines <Neuen Reichs> des

George-Kreises zu verorten, als sie in die Nähe zu rassebiologischen Grundsätzen

der Völkischen bzw. NS-Ideologie zu rücken.67

63
Weber, Princeps (wie Anm. 52), 240.

64
Vgl. die Rezensionen: Walther Kolbe, in: GGA, 201 (1939), 152-169, besonders 159; Emst
Komemann, in: Gnomon, 14 (1938), 489-507; Ernestus Hohl, in: Philologische Wochenschrift,

57 (1937), 574-585.
63 Rezension: Mason Hammond, in: Classical Philology, 33 (1938), 229-231.
66 Wilhelm Weber, Römische Geschichte bis zum Zerfall des Weltreiches, in: Willy Andreas

(Hg.), Die Neue Propyläen Weltgeschichte I, Berlin 1940, 273-372; ders., Das römische
Weltreich und der Eintritt der Germanen in die Weltgeschichte, in: Karl Alexander von
Müller/Peter Richard Rohden (Hg.), Knaurs Weltgeschichte. Von der Urzeit bis zur Gegenwart,

Berlin 1935, 219-280; ders., Herrschertum und Reich im 2. Jahrhundert,
Stuttgart/Berlin 1937.

67
Vgl. Christ, Römische Geschichte (wie Anm. 19), 218: Christ nimmt an, dass die negative
Rezeption seines Princeps-Buchs Weber veranlasst haben könnte, den für 1937 angekündigten

zweiten Band nicht zu veröffentlichen; vgl. Stahlmann, Imperator (wie Anm. 1), 174:
Stahlmann bezieht sich auf Christ.



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 445

Der Diskurs um die Symbiose von Geist und Macht als Kritik am NS-Regime

Webers Studie zu Augustus hat trotz aller Kritik 6 Jahre später doch noch eine

Würdigung erfahren:
Frei von allen Sprachregelungen aus dem Umkreis der Völkischen und erst

recht der NS-Ideologie hielt Alexander Graf Schenk von Stauffenberg 1905—

1964), Bruder des vom NS-Justizterror hingerichteten Berthold (1905-1944) und
des Widerstandskämpfers und Flitlerattentäters Claus (1907-1944), am 23.
Februar 1941 zum 60. Geburtstag seines akademischen Lehrers Wilhelm Weber,
bei dem er 1928 promoviert hatte, den Vortrag Vergil und der Augusteische
Staat Alexander erfuhr 1923-1924 ebenso wie seine Brüder eine nachhaltige
Prägung durch den George-Kreis.69 Diese Formung im Sinne einer geistigen
Aristokratie, seine ethische Sozialisation, seine humanistische Bildung und sein

«universalhistorisches Geschichtsbild» (Karl Christ)70 immunisierte ihn gegen
völkisch-rassenbiologische Ideologeme. In seinem Vortrag erscheint Augustus
zwar gemessen an Cäsar als «Täter minderer Fülle und Allseitigkeit, aber
ähnlicher Wirkung und nicht viel geringeren Ranges»71. Für Stauffenberg ist der

princeps prägendes Subjekt der Kultur einer ganzen Epoche. Für den Vortragenden

steht nicht dessen politisches Handeln oder Werk im Fokus, sondern ihn
interessiert ganz in der Deutungstradition der Georgeaner stehend «Augustus als

Kraftspender im geistigen Schaffen einer ganzen Generation, als Erwecker neuer
dichterischer Möglichkeiten, Verkünder einer neuen Botschaft fast religiöser Art,
und als Sendboten einer Erfüllung für die Sehnsucht einer ganzen Welt»72.

Wie sein Lehrer wendet sich Stauffenberg gegen ein positivistisches
Geschichtsverständnis, dem solche Ideen bestenfalls strategisch motivierte
Verschleierungen <realer> Machtinteressen und Machtverhältnisse bedeuten, wenn er
in «Augustus als Strahlungsmitte einer neuen bildnerischen und dichterischen
Bewirkung»,73 den schöpferischen Künstler der neuen Kultur des saeculum

Augustum sieht. Den Gipfel dieses künstlerischen Schaffens sieht Stauffenberg

ganz in der Tradition des von Georg Friedrich Wilhelm Hegel (1770-1831)
begründeten Staatsdiskurses stehend im «Ordnungswille(n) Roms und d(er)
Verklärung römischer Staatlichkeit»,74 in der, ganz im Sinne Georges, alle Spannungen

zwischen Ethos der «Tat und Wort, [...] Geist und Staat» (Stauffenberg)75 in
einem produktiven «Wechselwirkungsverhältnis» aufgehoben waren.

6S
Stauffenberg, Vergil, 55-67; in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert),
177-198.

69
Vgl. Christ, Stauffenberg (wie Anm. 8), 27-44; Karlauf, Stefan George (wie Anm. 3), 564-
565.

70
Christ, Stauffenberg (wie Anm. 8), 50.

71

Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 178.
72

Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 179.
73

Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 180.
7( Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 181.
75

Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 182.



446 Heinz Sproll

Mögen daher der ersten und neunten Ecloge Vergils in den Augen Stauffen-

bergs noch eine hellenistische Prägung höfischer Konvention in der Tradition
Theokrits (um 270 v. Chr.) eignen, so bricht sich in der vierten Ecloge das sote-

riologisch-eschatologische Kerygma und das Selbstverständnis des Vergil als

vates Bahn. Entgegen der positivistischen Deutungsmethode des Historismus,
der die geschichtlichen Phänomene aus ihren jeweils eigenen Bedingungen
interpretiert, nimmt Stauffenberg unter Bezug auf Nietzsche fur sich in Anspruch, im
Sinne «einer höheren Subjektivität»76 die prophezeite Geburt des Kindes symbolisch

auf die aurea aetas der Pax Augusta zu beziehen. Die in der von Augustus
in Auftrag gegebenen Aeneis beschworene Geschichtsteleologie Roms ist als

Heilsgeschichte mithin Erfüllung der in der 4. Ecloge gemachten Vision. Ohne

explizite Hinweise macht Stauffenberg im Subtext doch deutlich, dass er in Analogie

zum George-Kreis mit dem Meister als Praeceptor Germaniae im Zentrum
das geistige Gravitationszentrum in Augustus sieht, um den Maecenas und die

augusteischen Dichter kreisen, indem sie von ihm ihre Inspiration empfangen.
Wenn Stauffenberg dagegen das voran gehende Staatshandeln der Republik

abschätzig als «Wirbel der Staatsmaschine (bezeichnet), die mit Organisationen,
Satzungen, Systemen, anonymen Gewalten operierte»,77 so darf vermutet werden,

dass er im Subtext das politische Tagesgeschäft umso mehr negativ konnotiert,

um die aller politischen Machenschaften enthobene visionäre Geistigkeit
des George-Kreises um so heller erscheinen zu lassen.

Stauffenberg will die Aeneis sehr wohl als politische Dichtung verstanden

wissen, deren Bedeutung und Reichweite von «ihrer Kraft der Verewigung»78

abhängt. Daher kann die Geschichte des soter Augustus nur in der mythischen
Synekdoche der Aeneis erzählt werden, die in aitiologischer Methode die Pax
Augusta aus den teleologisch gedeuteten Anfängen der Gründung Roms verherrlicht.79

Folgt man Stauffenberg, so gewinnen oral tradierte Narrative von der

Ordnung der Welt durch die von Rom geführten iusta bella in der Aeneis ihre
künstlerische Form und ihr höchstes politisches Bewusstsein: «Mit seinem tu

regere imperio hat Vergil die klassische Formel für alles das gefunden, was im
politischen Denken des Römertums Herrschaft sinnvoll gestaltet und Macht
vergeistigt.»80

In der Heldengalerie des Forum Augusti sieht dann Stauffenberg auch die
normative Kraft, die ihren monumentalen architektonischen Ausdruck gewonnen
hat.

Stauffenberg nimmt am Ende seines Vortrags Bezug auf die im Gegensatz

zum Fortwirken der lateinischen Kultur in der Romania im deutschen klassizistischen

Humanismus tradierte Bevorzugung der griechischen Kultur vor der rö-

7,1
Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 185.

77
Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 189.

7!i
Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 189.

77
Vergil, Aen. 6 und 8.

80
Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 193.



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 447

mischen, verweist aber auf die mimetische Fähigkeit Roms, sich gerade die

griechische Geistigkeit anzuverwandeln.
Im Paradigma der gottgewollten Herrschaft Roms als Ursprung und Ziel der

Geschichte, die ihre Erfüllung in der Pax Augusta findet, sieht Stauffenberg die

geistige Botschaft Vergils auch flir seine Zeit, indem er die Idee eines
ethischästhetisch begründeten (Neuen Reiches) im Gefolge Georges implizit anspricht.
Er betont die Rechtlichkeit der Pax Augusta im Sinne Vergils und hebt nicht nur
abermals auf die einzigartige Symbiose von Geist und Macht im saecuhtm

Augustum ab, sondern er hält einem jedes Recht mit Füßen tretendem totalitären
System den Spiegel einer ethisch verantworteten und an Recht und universale

Gerechtigkeit gebundenen Herrschaft vor:

«[...] die Lehre, dass das Imperium nur besteht, insofern es Gerechtigkeit verkörpert,

hat in dieser eminent klassischen Zeit der römischen Geschichte gegolten, und
die zeitgenössische Welt, und nicht nur die römische hat an sie geglaubt. Es war die
Lehre Vergils als ihres Propheten und das Wunschbild der augusteischen Weltherrschaft.»"'

Daher kann festgehalten werden, dass Stauffenberg unter den Bedingungen
des totalitären Regimes und des von ihm entfesselten Weltkrieges offen die
normative Kraft der in der universalen Botschaft Vergils verkündeten Pax Augusta
und der römischen, naturrechllich fundierten Rechtlichkeit"2 als überzeitlich
gültigen Maßstab seinen Zuhörern nahelegte.

Der heilsgeschichtliche Signifikant als Ästhetik des Widerstands: Das Wirken
der Providentia Dei in Vergils anima natura!iter Christiana

Bereits Stauffenbergs Vergil-Deutung enthält in seiner dezidiert normativen
Betonung der Rechtlichkeit eine unausgesprochene und uniiberhörbare Kritik am

Unrechtsregime des nationalsozialistischen Staates."3 Eine metaphysische
Dimension gewinnt der Pax Augusta-YSçgï'xïï bei Haecker, der Vergil nicht nur in
der Tradition der mittelalterlichen Deutung als providentiellen Künder Jesu

Christi versteht, sondern ihn als «Vater des Abendlandes» als universalen
Referenten gegen den nationalsozialistischen Rassenwahn in Stellung bringt und
damit das Regime herausfordert.

Inspiriert von Sören Kierkegaards (1813-1855) und John Henry Newmans

(1801-1890) Oeuvre, über das er 1921 den Weg in die katholische Kirche fand,"4

Stauffenberg, Vergil, in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), (danach zitiert), 197-198.
82

Vgl. Wolfgang Waldstein, Ins Herz geschrieben. Das Naturrecht als Fundament einer
menschlichen Gesellschaft, Augsburg 2010, 38-44.

83
Vgl. Christ, Stauffenberg (wie Anm. 8), 50-51.

84
Vgl. u. a. Eugen Blessing, Theodor Haecker. Gestalt und Werk, Nürnberg 1959, 265; vgl.
Wilfried Halder, Die Wurzeln des Widerstandes. Theodor Haecker in der politischen
Landschaft des frühen 20. Jahrhunderts - eine Spurensuche, in: Freiburger Diözesanarchiv,
127 (2007), 105-134; Karin Masser, Literatur in theologischer Fragestellung, Frankfurt/M.



448 Heinz Sproll

wandte er sich gleich zu Beginn seines Vergil-Essays von 193 185 gegen alle
Tendenzen, der modernen philosophischen Anthropologie, das von der christlichen
Schöpfungstheologie begründete Verständnis von der Universalität des

Menschengeschlechts in partikulare Rassen und Kulturen oder in Realtypen wie «der
mittelalterliche Mensch»86 aufzuspalten, um «einer ungeheuerlichen babylonischen

Geistes- und Sprachverwirrung»87 zu entgehen. In Auseinandersetzung mit
Max Schelers Anthropologie der materialen Wertethik (1874-1928)88 sieht
Haecker in der (real-)typisierenden Konstruktion des Menschen in Raum und
Zeit nicht nur die epistemologische Problematik, synchron und diachron andere
und fremde Kulturphänomene nicht mehr zu verstehen, da die «Realität des

allgemeinen Menschen, die wahre Idee des Menschen, die Idee des wahren
Menschen und der Menschheit»89 aufgegeben würde, sondern befürchtet den Zerfall
des universalen Menschengeschlechts in sich konfligierende monadenhafte
Kulturkreise und Nationen. Haecker wendet sich dezidierl gegen ein positivistisches
Wissenschaftsverständnis, das von der Voraussetzungslosigkeit des deutenden

Subjekts ausgeht. In der christlichen Deutung Vergils findet Haecker seinen her-
meneutischen Schlüssel, um sowohl der Gefahr einer philologischen Zirkels als

auch der Historisierung des dichterischen Werks zu begegnen, die von seiner dia-
chronen, transepochalen und universalen Reichweite absehen würde: Verlange
man mithin vom Autor

«[...] dass ich bei Bestimmung Vergils und des Vergilischen Menschen den Glauben

auslassen soll, den größten Gegenstand des Abendlandes, die nahe Heraufkunft
des Christentums, ihn bestimmen soll nur nach seiner Vergangenheit und punktuellen

Gegenwart und nicht nach seiner Zukunft, die doch in Vergangenheit und
Gegenwart liegt, so verlangt er Ungehöriges und Widersinniges von mir.»

Positiv gewendet: Nur von der geistigen Grundlage der Identität der abendländischen

Kultur her lässt sich, so Haecker, Alterität in Gestalt außereuropäischer
Kulturgeschichten und die «Totalität»91 der Menschheitsgeschichte verstehen.
Um dem Vorwurf einer europazentrischen Optik zu entgehen, versteht Haecker
die Universalgeschichte als verhüllte Heilsgeschichte, in die alle partikularen
Geschichten münden werden: «So verstanden, mit solchen Prinzipien habe ich von
Vergil und vom Vergilschen Menschen geredet; ihn sehend nicht als einen aus-

1986, 211-219; Hugo Ott, Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie, Frankfurt a.

M./New York 1988, 255 ff.
88 Theodor Haecker, Vergil. Vater des Abendlandes, Leipzig 1931 Vater) (danach zitiert).

Es handelt sich bei diesem Essay um die erweiterte Fassung von: ders., Vergil, in: Hochland,

28 (1931), 1-27.
86

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 12.
7

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 12.
88

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 16; vgl. Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Ethik, Bd. 1, Halle/Saale 1912; Bd. 2, Halle/Saale 1916.

89
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 13.

90
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 19.

91
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 20.



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 449

gesonderten, verblichenen Typus des abendländischen Menschen, sondern als

diesen selber [...]».92

Haecker konstruiert sein heilsgeschichtliches Verständnis Vergils unter zwei
Prämissen: Vergils Aeneis kann nur verstanden werden, wenn der Dichter als

«adventistischer Heide»93der unter dem Mangel der Offenbarung litt und seine

Bestimmung im Zusammenhang mit der providentiellen Funktion des Imperium
Romanum gedeutet wird:

«[...] dass das Imperium Romanum, nachdem es sich grausam mit allen Mitteln
seines allmächtigen, die Gottheit selber usurpierenden Staates gewehrt hatte,
schließlich doch freiwillig, durch einen freien Akt der Zustimmung, sua sponte, aus
seinem Innersten heraus - und sein Innerstes war der Staat -, eine Religion, die von
Anfang und in alle Ewigkeit über dem Staat steht - zur Staatsreligion machte.»94

Als unmittelbaren Entstehungszusammenhang will Haecker die Wende sehen,
die in der Folge der Schlacht von Actium eintrat und die Vergil in der
Schildbeschreibung aitiologisch verarbeitet,95 «als die Entscheidung zwischen dem Geist
des Westens und seiner Idee der Ordnung und des Lichtes und des Maßes und
des Vertrauens, und dem des Ostens mit seiner Maßlosigkeit und Verzweiflung,
Chaos und Grauen [,..]».96

Der pius Aeneas97 wird so nicht nur zum Gründer, sondern zum Archetypen
des Imperium Romanum, der seiner vom fatum bestimmten Sendung folgt:

«Diese Mission gründet ihrem Wesen nach nicht in brutaler Gewalt, sondern ist
Macht innerhalb großer einfacher Tugenden, deren höchste die pietas ist, die
pflichterfüllende Liebe, deren politischeste, in jener schon beschlossene, die
Gerechtigkeit ist.»98

Haecker gibt der Aeneis eine eschatologische Bedeutung, die zeitlich weit
über das saeculum Augustum hinausreicht.99 So kann er die Prophezeiung Jupiters

an Venus imperium sine fine dedi]"" gerade auch auf seine Gegenwart
aitiologisch beziehen:

«[...] so lautet das fatum Iovis. Denn wir alle leben noch im Imperium Romanum,
das nicht tot ist. Wir alle sind noch Glieder des Imperium Romanum, ob wir es

wahr haben wollen oder nicht, ob wir es wissen oder nicht, des Imperium
Romanum, das nach grausamen Irrungen das Christentum sua sponte, aus eigenem
Willen, angenommen hatte und es nun nicht mehr aufgeben kann, ohne sich selber
und den Humanismus auch aufzugeben. Dieses Imperium Romanum, in seiner
natürlichen Größe von Vergil erkannt und im Glänze der Schönheit geschaut, ist

92
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 20.

93
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 26.

94
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 26.

9"
Vergil, Aen. 8, 608-731 ; besonders 704-728.

96
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 42.

97
Vergil, Aen. 1, 378 und weitere; vgl. Haecker, Vater (wie Anm. 85), 85, 92-94.

98
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 97.

99
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 136.

100
Vergil, Aen. 1,279.



450 Heinz Sproll

keine verschwommene Idee, [...] sondern eine Realität, obschon diese zuweilen
verschüttet werden kann.»""

Eine Erneuerung seines von ihm so verstandenen Imperium Romanum kann
aber nicht in der Hegemonie einer Nation über die anderen Nationen Europas
bestehen, sondern nur «in einem Höheren, das nur ein Geistiges sein kann.»102

Konstitutives Element dieses geistigen Bandes, das Europa einigen soll, muss
nach Haecker ein Erinnerungsraum sein, in dessen Zentrum Rom als Signifikat
zu stehen hat:

«[...] das heidnische Rom, das in Vergil adventistisch wurde, (und) das christliche
Rom, das auch adventistisch ist, aber in der Form der Erfüllung und der Transzendenz

eines neuen Aeons und in den geistlichen Formen des Glaubens der Hoffnung
und der Liebe.»103

Die christlichen Kardinaltugenden bilden auch die hermeneutische Leitmatrix,
mit der Haecker die Bucolica und die Georgica interpretiert: Steht erstere unter
dem Motto Amor omnia vincit,]0A so letztere unter dem Symbol Labor omnia vin-
cit improbus.105

Indem Haecker antithetisch den Amor dem Eros und somit der Natur, den

Labor der geistigen Sphäre zuordnet, folgt er einem seit dem frühen Christentum
geltenden Deutungsparadigma.106

Entsprechend kann er auch dem Logion Vergils sunt lacrimae rerumwl einen

ontologischen Status zuschreiben, da die Tränen unter dem Walten des fatum,
des «Gesagten», (Haecker)108 stehen: «Ein konstituierender Bestandteil dieser

Welt, dieses Äons, aus dem heraus das adventistische Heidentum einen andern
ersehnt, sind die Tränen. [...] Und es ist kein sentimentaler Satz, sondern: ein
ontologischer.»109

Deutet Haecker das fatum als das beneplacitum De/"0 im christlichen Sinn, so

wird nicht nur der ontologische Sinn des Vergilschen Logion zu den lacrimae
erschlossen, sondern auch seine heilsgeschichtliche Dimension: «Darum die
brennende Sehnsucht, die Eschatologie, des Vergilischen Menschen, darum auch
die vierte Ekloge, welche auch die messianische heißt.»'"

,0' Haecker, Vater (wie Anm. 85), 99-100.
102

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 101.
103

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 101.
104

Vergil, Eck 10, 69.
I(b

Vergil, Georg. 1, 145-146.
106

Vgl. Stefan Freund, Vergil im frühen Christentums, Paderborn u. a. 2000.
1(17

Vergil, Aen. 1, 462.
108

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 108.
109

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 121.
110

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 112.
111

Haecker, Vater (wie Anm. 85), 136.



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 451

Haecker geißelt scharf einen immanentistischen Humanismus, der in seiner

autopietischen Heilserwartung die existentielle Erfahrung des Leids, der lacri-
mae, ausblendet."2

In der Rezeptionsgeschichte Vergils entfaltet sich in der Deutung Haeckers

erst die für das Abendland formative, identitätsbildende Kraft des römischen
Dichters: Dies zeigte sich nicht nur bei Anselm von Canterbury, Notker und in
Dantes Divina Commedia oder im Werk Racines, den Haecker eine anima Vergi-
liana112 nennt, sondern auch in der Theologie Henry Newmans."4

Im Unterschied zur klassizistischen, apolitischen Deutung der deutschen

Altphilologie betont Haecker das imperiale Konzept der Aeneis, das in britischen
Diskursen um das Empire im 19. Jahrhundert zur Matrix imperialer
Selbstdeutung wurde."5

Gegen den Geniekult und die gnostische Sehnsucht der völkischen Bewegung
und der nationalsozialistischen Ideologie nach dem <Fiihrer> als Erlöser
empfiehlt Haecker ein an Vergils Aeneas orientiertes Leitungsideal, das er in der

karolingischen und mittelalterlichen Kaiseridee verwirklicht sieht und das die
Deutschen seit dem Untergang des Sacrum Imperium Romanum verrieten:

«Aber der echte Führer, das ist zweifellos die Ansicht Vergils nach 100 Jahren
Bürgerkrieg, macht sich nicht selbst zum Führer, sondern wird dazu bestimmt und
auserlesen vom Fatum; die ohne dessen Willen zu Führern sich aufwerfen, sind Vergils

theologischer Seele verhasst.»"6

Die in der karolingischen Renovatio sich manifestierende Idee eines

heilsgeschichtlich begründeten Imperiums ist denn auch für Haecker der Signifikant,
über den er die Geschichte und seine gegenwärtigen Zeitumstände deutet: Mit
dem Verrat am Sacrum Imperium Romanum als universaler Ordnungsidee durch
die Reichsgründung 1870/71 verirrten sich die Deutschen in die Irrwege des
modernen agnostischen Humanismus, der Religion bestenfalls nur noch als Privatsache

toleriert,"7 des Nationalismus und des zeitgenössischen rassenbiologischen

NS."8 In dieser Geschichtsdeutung und in seiner ontologischen Bestimmung

von Natur und Übernatur liegt denn auch die Leitidee Haeckers begründet:
Wie in der Antike Vergil die Römer zur Konversion zum Christentum bewegte
und wie umgekehrt die Christen durch Vergil zum Imperium Romanum zugeführt

wurden, so hat die erneute Vergil-Rezeption mit ihrem vom Imperium
Romanum und vom Sacrum Imperium geprägten Erinnerungsraum und ihrer
universalistischen und naturrechtlichen, christlich inspirierten Ordo-Idee den

112
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 88, 102, 126.

113
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 146.

114
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 147.

113
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 146.

116
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 102.

117
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 88; vgl. ders., Betrachtungen über Vergil. Vater des Abendlandes

Betrachtungen) (danach zitiert), in: Der Brenner, 13. Folge (1932), 3-31; auch in:
ders. (Hg.), Essays, München 1958, 433-474, besonders 464.

113
Haecker, Vater (wie Anm. 85), 132.



452 Heinz Spiv11

Deutschen gegenüber eine paränetisch-pädagogische Funktion: «Das Reich ist
ein katholisches Sein und eine katholische Idee und kann deshalb nur bestehen

unter einer katholischen Führung und durch katholisches Denken.»'19

Diese Vergildeutung Haeckers darf nicht mit dem Versuch einer Repristina-
tion der mittelalterlichen Reichsidee im Sinne der politischen Romantik identifiziert

werden,120 sondern als scharfe Herausforderung an das NS-Regime: Denn
mit den Münchner Vorträgen 1942 inspirierte er trotz Redeverbots die <Weiße
Rose>.121 Es geht viel mehr um die Aktualisierung eines okzidentalen

Erinnerungsraums, der von Vergilischer Sittlichkeit und Rechtlichkeit sowie römischer
imperialer Ordnungsidee in christlicher Deutung122 bestimmt ist.

Haeckers Vergildiskurs blieb aber nicht auf den Rahmen einer christlichen
und europäischen Reichsordnung beschränkt: Seine Archäologie und Aktivierung

der im deutschen Idealismus und Klassizismus verschütteten christlichen
Deutungstradition hat Hermann Broch (1886-1951) zu seinem Werk Der Tod
des Vergil, 1946, so inspiriert,123 dass dieser im Anschluss daran und nach der

Überwindung des totalitären NS-Terrors in Europa die imperiale Idee einer von
den USA ausgehenden, die ganze Menschheit in einem universalen Versitt-
lichungsprozess umfassenden neuen Weltfriedensordnung auf dem Fundament
der Menschenrechte entwarf.124

Daher darf gerade über die Rezeption durch Broch auch Haeckers
Vergildeutung eine universale Reichweite zugeschrieben werden, deren ethisch-politischer

Anspruch von der Weltgemeinschaft noch erst eingelöst werden muss.

119
Haecker, Betrachtungen (wie Anm. 117), 464-465. Zu weiteren christlich inspirierten
Vergil-lnterpretationen vgl. Max Seckler, Der christliche Vergil, in: Hochland, 54 (1961),
142-150; Johannes Stroux, Vergil. Vortrag, gehalten an der von der der Philosophischen
Fakultät der Universität München veranstalteten Vergilfeier am 4. Dezember 1930,
München 1932; Paul Halflants, Vergil und das Christentum, in: Allgemeine Rundschau,
XXVII (1930), 846-848; Ernst Kamnitzer, Vergil und die römische Kirche, in: Der katholische

Gedanke, 4 (1931), 179-193; Otto B. Roegele, Die Botschaft des Vergil, Heidelberg
1947.

120
Vgl. Blessing, Haecker (wie Anm. 84), 236-237.

121
Vgl. Halder, Wurzeln (wie Anm. 84), 105-106; Hugo Ott, Die «Weiße Rose». Ihr Umfeld
in Freiburg und in München. Vortrag zur Eröffnung der Ausstellung «Die Weiße Rose.
Gesichter einer Freundschaft.» Vortrag an der Universität Freiburg vom 29. April 2004, in:

^
<www.kultour-innovativ.de/Ede%200T.pdf> (09. Aug. 2016).

122 Ähnlich Thomas Stearns Eliot, Virgil and the Christian World. Vortrag in BBC 1951, in:
ders. (Hg.), On Poetry and Poets, 1956; deutsch in: ders. (Hg.), Dichter und Dichtung,
Frankfurt a. M. 1958, 315-335; vgl. ders., Was ist ein Klassiker?, Ansprache, gehalten vor
der Virgil-Gesellschaft, London, am 16. Oktober 1944, in: Antike und Abendland, III
(1948), 9-25; auch in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 8), 1-28.

123
Vgl. Hermann Broch, Der Tod des Vergil, kommentierte Werkausgabe 4., hrsg. v. P.

Michael Lützeler, Frankfurt a. M. 1976: Entstehungschronologie, 516.
124

Vgl. u. a. Patrick Eiden-Offe, Das Reich der Demokratie. Hermann Brochs <Der Tod des

Vergib, München 2011; Heinz Sproll, Magnus ab integro nascitur ordo. Vergils
Gründungsmythos Roms und die Pax Augusta als Referenz im imperialen Diskurs Hannah
Arendts (1906-1975) und Hermann Brochs (1886-1951), in: Elena Agazzi/Guglielmo Gab-
biadini/Paul Michael Lützeler (Hg.), Hermann Brochs Vergil-Roman: Literarischer Intertext
und kulturelle Konstellation (Stauffenburg Colloquium 86), Tübingen 2016, 59-83.



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 453

Fazit

Die Befunde der vorliegenden Studie lassen sich folgendermaßen zusammenfassen:

(1) Die Vergil- und Augustusdeutung Wilhelm Webers und seines Schülers
Alexander Graf Schenk von Stauffenberg gehen von derselben kosmologisch
bestimmten ästhetischen Leitmatrix Stefan Georges und seines Kreises aus. Damit
verlassen sie nicht nur die vorherrschend positivistische Epistemologie ihrer Zeit
sondern auch den Deutungsrahmen, der während der Vergilfeiem aus Anlass des

zweitausendsten Geburtstages des Dichters 1930 dominierte, kommen aber

gleichwohl zu ganz unterschiedlichen Interpretationen und geistespolitischen
Codes.

(2) Webers Studien lassen mit ihrer religions- und mythengeschichtlichen
Fragestellung die bisherigen Vergildeutungen und zeitgenössischen, noch
weitgehend verfassungsgeschichtlich bestimmten Interpretationen des Prinzipats weit
hinter sich: Entsprechend wird Augustus als der vom vates Vergil geweissagte
soter gedeutet, der an der Zeitenwende zur aurea aetas den vom Kosmos
bestimmten Auftrag des Prinzeps und die von ihm errichtete imperiale Pax Augusta
als unüberbietbares Eschaton der Universalgeschichte erfüllt. So sehr das Werk
Webers die kulturellen Verwerfungen und kollektiven Heilserwartungen am
Ende der Wiemarer Republik im Narrativ von Augustus als einem charismatisch
konnotierten Code hypostasiert, so wenig kann es trotz seiner geschichtspolitischen

Nähe zum Nationalsozialismus als völkisch und rassenbiologisch
kontaminierte Ideologie abgetan werden, lässt sich doch nicht übersehen, dass es

durch die Projektionen eines imaginären <Neuen Reiches) ganz im Sinne des

George-Kreises bestimmt ist.

(3) Die Aerteis als mythische Synekdoche politisch deutend sieht Stauffenberg
in ihr das Narrativ des soter Augustus: Die Pax Augusta wird so von Vergil aus
den aitiologisch gedeuteten Anfangen der Gründung Roms als Erfüllung des von
den Göttern geweissagten Imperium sine fine über den Orbis terrarum verstanden.

Indem Stauffenberg das ethische Potential der prophetischen Botschaft

Vergils als metahistorische Botschaft liest, kann er die durch die Symbiose von
Wort und Tat, Geist und Macht, mithin durch Gerechtigkeit und Recht gegründete

Ordnungsmacht des augusteischen Rom und des saeculum Augustum als

normative, gerade für seine Zeit verbindlichen Referenzcode performativ in
Stellung bringen mit der im Subtext deutlich formulierten Intention, das totalitäre
Maßnahme- und Unrechtsregime des Dritten Reichs nicht nur bloßzustellen,
sondern auch mit allen den damit für Stauffenberg und seine Familie selbst verbundenen

Risiken herauszufordern.

(4) Theodor Haeckers Vergil-Lektüre vermag noch weiter zu gehen: Indem
der Autor in Vergil als <adventistischem Heiden) und <Vater> des Abendlandes
eine anima naturaliter Christiana sieht, die Geschichte mithin als Geschichte der

Providentia Dei erzählt, knüpft Haecker nicht nur an die lange verschüttete, im



454 Heinz Sproll

Kontext der Vergilfeiern 1930 wieder entdeckte christliche Deutungstradition an:

In der so eschatologisch gedeuteten Aeneis wird der pins Aeneas der vom fatum
bestimmten Sendung folgend zum Archetypen des Imperium Romanum, in dem
sich die universale Botschaft der Dichtung Vergils materialisiert und der als der
den Okzident konstituierende normative Referenzcode nicht nur virulent bleibt,
sondern vor dessen sittlichen Anspruch die Heilsversprechungen der zeitgenössischen

totalitären Systeme scheitern müssen.

Im Unterschied zu dem ästhetisierenden Vergilverständnis der Georgeaner
und ihrem Geniekult bezieht sich Haecker auf die das Abendland prägende imperiale

Idee, die im Sacrum Imperium Romanum ihre beispielhafte Form und für
die Gegenwart normative Verbindlichkeit gefunden hat. Gleichwohl darf seine

Vergildeutung nicht als Versuch einer Repristination der mittelalterlichen
Reichsidee verstanden werden, sondern muss als performative Ressource und

Inspiration für den Kreis um die Widerstandsgruppe der <Weißen Rose> im Kampf
gegen das NS-Regime und darüber hinaus als regulativer Code mit universaler
Reichweite für eine humane Nachkriegsordnung gedeutet werden.

Vergil und Augustus als diskursive Referenten im Umfeld des Stefan-George-Kreises und
als formative Chiffren im Widerstand gegen das NS-Regime

Die Aufsatzstudie geht von der Fragestellung aus, inwieweit die von Stefan George und
seinem Kreis geprägte Idee eines imaginären «Neuen Reichs» die geistespolitischen Codes
zum Prinzipat des Augustus und zur Dichtung Vergils formativ bestimmte. Am Beispiel der
Historiographie Wilhelm Webers (1882-1948) und Alexander Graf Schenk von
Stauffenbergs (1905-1964) wird die für den George-Kreis konstitutive Deutung des
Verhältnisses von Geist und Macht untersucht. Die Studie erörtert, wie aus demselben
Entstehungskontext zwei unterschiedliche Deutungen hervorgingen: Einerseits Webers
Verständnis des Prinzipats im Lichte der Dichtung Vergils als imperiale Idee und kosmische
Emanation, andererseits Stauffenbergs Betonung der Sittlichkeit und des Rechts, die die
römische Ordnungsidee und die Symbiose der Vergilschen Dichtung mit dem Prinzipat des

Augustus kennzeichnen, - eine Lesart, deren Subtext als performative Herausforderung des

NS-Unrechtsregimes in dieser Studie verstanden wird. Ein weiterer Behind der vorliegenden
Studie zeigt, dass Theodor Haecker (1879-1945), ganz der christlichen Deutungstradition
verpflichtet, die Dichtung Vergils als normative Universalie gegen die Ideologie des Dritten
Reichs in Stellung brachte und mithin Mitglieder der «Weißen Rose» inspirierte, in den
aktiven, sittlich begründeten Widerstand gegen das Dritte Reich einzutreten, - ein Handeln,
das u. a. Hans und Sophie Scholl 1943 mit dem Leben bezahlten.

Stefan-George-Kreis - Wilhelm Weber - Alexander Graf Schenk von Stauffenberg -
Theodor Haecker - Widerstand gegen das NS-Regime.

Virgile et Auguste en tant que référence discursive dans te contexte du cercle de Stefan
George et comme codes formatifs dans la résistance contre le régime national-socialiste
Dans cette contribution, l'auteur examine dans quelle mesure l'idée de Stefan George et
de son cercle d'un «Nouvel Empire» imaginaire a défini les codes politico-intellectuels
pour le principat d'Auguste et la poésie de Virgile de manière formative. A l'exemple de

l'historiographie de Wilhelm Weber (1882-1948) et d'Alexander Graf Schenk von
Stauffenberg (1905-1964), l'analyse porte sur l'interprétation, constitutive pour le cercle de
George, de la relation entre esprit et pouvoir. L'étude explique comment deux différentes
interprétations sont nées d'un même contexte original: D'une part, la compréhension de
Weber du principat à la lumière de la poésie de Virgile en tant qu'idée impériale et



Vergil und Augustus als diskursive Referenten 455

émanation cosmique, d'autre part, l'insistance de Stauffenberg sur la moralité et le droit,
qui caractérisent l'idée romaine de l'ordre et la symbiose de la poésie de Virgile avec le

principat d'Auguste - une lecture dont le sous-texte est compris dans cette étude comme
défi performatif du régime injuste national-socialiste. L'étude montre, en outre, que Theodor

Haecker (1879-1945), dans le respect de la tradition interprétative chrétienne, a
positionné la poésie de Virgile comme universalité normative contre l'idéologie du Troisième
Reich et a inspiré des membres de la Rose blanche à entrer en résistance contre le
Troisième Reich de manière active et justifiée d'un point de vue moral - une manière d'agir
qui a notamment coûté la vie à Hans et Sophie Scholl en 1943.

Cercle de Stefan George - Wilhelm Weber - Alexander Graf Schenk von Stauffenberg -
Theodor Haecker - résistance contre le régime national-socialiste.

Virgilio e Augusto quale riferimento discorsivo net contesto de! circolo di Stefan George
e come codice formativo nella Resistenza contro il regime nazionalsocialista

Questo articolo parte dalla formulazione délia domanda seguente: in che misura l'idea del
«nuovo regno» immaginato da Stefan George e dal suo circolo, déterminé il codice poli-
tico-intellettuale basato sul principato di Augusto e sulla poesia di Virgilio. Attraverso
l'esempio délia storiografia di Wilhelm Weber (1882-1948) e del conte Alexander
Schenk von Stauffenberg (1905-1964), è possibile analizzare l'interpretazione, costitutiva
secondo il circolo di George, della relazione tra intelletto spirituale e potere. Nell'inter-
vento si analizza come dallo stesso contesto originale siano sorte due interpretazioni
diverse. Da una parte, la concezione di Weber del Principato come idea imperiale ed emana-
zione cosmica, alia luce della poesia di Virgilio. Da un'altra, l'enfasi di Stauffenberg su
moralité e giustizia, che distingue l'idea romana dell'ordine e la simbiosi tra la poesia di
Virgilio e il Principato di Augusto - una lettura il cui sottotesto viene interpretato in questo

studio come una sfida all'ingiustizia del regime nazista. Un altro risultato di questa ana-
lisi mostra che Theodor Haecker (1879-1945), completamente devoto all'interpretazione
tradizionale cristiana, posiziona la poesia di Virgilio come normativa universale contro
l'ideologia del terzo Reich e quindi ispira i membri della Rosa Bianca nell'organizzazione
di una resistenza attiva e morale al terzo Reich - tra l'altro un'azione che nel 1943 Hans e

Sophie Scholl pagarono con la loro vita.

Circolo di George - Wilhelm Weber - conte Alexander Schenk von Stauffenberg -
Theodor Haecker - Resistenza contro il regime nazionalsocialista.

Virgil and Augustus as discursive references in the context of the George Circle and as
formative codes in the Resistance against the National Socialist Regime
This essay examines the question of the extent to which the idea of a «new kingdom» -
shaped by Stefan George and his circle - determined formative political and intellectual
codes in respect of Augustus' Principate and Virgil's poetry. Using as examples the
historiography of Wilhelm Weber (1882-1948) and of Count Alexander Schenk von
Stauffenberg (1905-1964), it is possible to analyze their interpretation of the relationship
between intellectual spirit and power, an understanding which was constitutive for the
George Circle. The study discusses how two different interpretations have arisen from the
same original context: on the one hand Weber's conception of the Principate - in the light
of Virgil's poetry - as imperial idea and cosmic emanation, on the other hand Stauffen-
berg's emphasis on that morality and proper conduct which are characteristic of the
Roman sense of order and thus the symbiosis between Virgil's poetry and Augustus' Principate.

In this study, the subtext of this reading is perceived as a performative challenge to
the Nazi regime of injustice. A further finding of this study is that Theodor Haecker
(1879-1945), who was entirely committed to the Christian tradition of interpretation,
positioned the poetry of Virgil as representing a normative universality, which he brought
to bear against the ideology of the Third Reich, inspiring members of the White Rose to
active and morally founded resistance against the regime - action which, in 1943, Hans
and Sophie Scholl, among others, paid for with their lives.



456 Heinz Sproll

George Circle - Wilhelm Weber - Count Alexander Schenk von Stauffenberg - Theodor
Haecker -Resistance against the National Socialist Regime

Heinz Sproll, Prof. Dr., Philologisch-Historische Fakultät der Universität Augsburg.


	Vergil und Augustus als diskursive Referenten im Umfeld des Stefan-George-Kreises und als formative Chiffren im Widerstand gegen das NS-Regime

