
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 110 (2016)

Artikel: Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon : une analyse
du commencement d'Epideixis 11

Autor: Sáez, Andrés

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon:
une analyse du commencement d'Epideixis 11

Andrés Sâez

Il n'esl pas facile de systématiser l'anthropologie d'un auteur comme Irénée de

Lyon dans tous ses contours. Une première raison tient à la nature des écrits qui
sont arrivés jusqu'à nous. En effet, dans YAdversus haereses AH), les données

se succèdent de manière fragmentaire, au rythme de la réfutation de ce qui est

faussement appelé gnosis. Par ailleurs, la Démonstration de la prédication
apostolique Ep.), certainement plus systématique, s'attache davantage à l'exposition

qu'à l'explication. En deuxième lieu, les tennes sont utilisés, à différents
endroits, avec deux ou trois sens différents, tantôt dans leur signification plus
technique, tantôt selon l'usage courant. En dernier lieu, le fait que nous n'ayons
pas conservé intégralement les œuvres d'Irénée dans leur langue originale ne
facilite pas non plus les choses. En particulier, nous nous retrouvons avec une
traduction arménienne de YEpideixis trop littérale et sujette à toutes les ambiguïtés
suscitées par une langue beaucoup moins précise que le grec.

Dans cette contribution, je chercherai à analyser quelques aspects
anthropologiques présents dans les premières lignes d'Ep. 11, où l'évêque de Lyon fait
une exposition/explication de la création de l'homme en prenant comme cadre de

référence Gn 2,7 - en partie cité et en partie paraphrasé - et Gn 1,26-27.'
En premier lieu, je présente la traduction du texte,2 modifiée dans certains

détails par rapport à la traduction d'Adelin Rousseau:

Je profite de l'occasion pour témoigner ma sincère reconnaissance au professeur Enrico
Norelli (Genève), non seulement pour avoir révisé le français, mais aussi et surtout pour
m'avoir accueilli comme disciple et ami. Je tiens à lui dédier cette contribution. Je voudrais
aussi montrer ma reconnaissance au professeur Manuel Aroztegui (Universidad Eclesiâstica
San Dâmaso, Madrid), qui a lu et enrichi le texte.

1

Pour l'interprétation de ces versets chez Irénée, cf. Thomas Holsinger-Friesen, Irenaeus and
Genesis. A Study of Competition in Early Christian Hermeneutics, Winona Lake 2009, (en
particulier p. 104-217) monographie, qui, toutefois, ne s'occupe pas d'Ep. 11.

2 The proof of the Apostolic Preaching, ed. Karapet Ter Mekerttschian/Samuel Graham
Wilson (PO XII/5), Paris 1919, reimp. Turnhout 1974, 667-668.

SZRK.G, 110 (2016), 265-292



266 Andres Sâez

«Quant à l'homme, c'est de ses propres mains que Dieu le modela (bug qtluipqb
Jirpnijph buuihqb Ahnung), en ayant pris de la terre ce qu'elle avait de plus pur et
de plus fin (cf. Gn 2,7a) (qduippuiqnjli hr qduibpuiqnjb jbpljjit utnhuq) et en

ayant mélangé, dans la mesure juste, sa puissance avec la terre (yuiijimj ]i ifjiuiujih
[uuinhhuq qjît-p qunpnt_p]nhh pbq bplqjip). Et en fait il imprima ses propres
traits dans l'ouvrage modelé (tu puibqji uuihqbnuubjib qjirpub rquipmqpbmg
Ahru), afin que précisément ce qui apparaîtrait aux regards fût de forme divine (q]i
be np inhuuihjigjihh utumnmibuiAhi. Jigt). L'homme modelé fut en effet placé
sur la terre comme image de Dieu (cf. Gn 1,27). D'autre part, pour que l'homme
devînt vivant, <Dieu insuffla sur sa face une haleine de vie> (Gn 2,7b), de telle sorte

que, à la fois selon le souffle et selon l'ouvrage modelé, l'homme devînt
ressemblance de Dieu (cf. Gn 1,26).»3

Signalons, par souci de clarté, les différents éléments du passage:
I. Irénée relève le privilège accordé à l'homme, par rapport au reste des

créatures, d'avoir été modelé par les propres mains de Dieu (bug qtluipqb
JtLpnijpb buinbqb Ahnung).

II. L'évêque de Lyon indique les préparatifs au modelage. D'un côté. Dieu

prend les éléments les plus purs et les plus fins de la terre (qtluigpuiqnjb bt_

qiiuibpuiqnjb jbplqpt utnhuig);
III. de l'autre côté, il mélange, dans la juste mesure, sa propre puissance avec

la terre (yuujmrj fi tlfmiujrh juumhbuip q]u-p quii_pni_p}nbh pbq bplqjup).
IV. Ensuite, Irénée détaille en quoi consiste le modelage: Dieu imprima ses

propres traits dans l'ouvrage modelé (uinhqbnuitbjib qjirpub iquipuiqpbuig
Ahui).

V. Finalement, pour que l'homme devînt vivant, <Dieu insuffla sur sa face une
haleine de vie> (Gn 2,7b) (hr qji Ijhbquihji bqjigjr rjiybuig Ji qtdu bnpui pnrb^
lqhbuig).

Nous analyserons les trois premiers éléments, en particulier le troisième,
laissant l'étude approfondie des deux derniers à une autre occasion.

Avant de commencer l'analyse, il faut faire une remarque méthodologique.
Dans l'argumentation, nous aurons souvent recours à de nombreux passages de

VAdversus haereses d'Irénée. C'est évident que le genre, la portée et l'intention
de ce texte sont très différents de ceux de VEpideixis. Toutefois, nous
considérons que les deux œuvres sont l'expression d'une pensée substantiellement

unitaire, si bien que, lues en tenant compte de leur contexte respectif, elles

peuvent s'éclairer l'une l'autre.

1

Cf. Irénée de Lyon, Démonstration de la prédication apostolique, tr. Adelin Rousseau, SC

406, Paris 1995, 99. Pour l'Adversus haereses, nous suivons le texte et la traduction édités
dans la collection Sources Chrétiennes.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 267

L 'homme, roi de la création

La particule Lulj au début d'Ep. 11 signale un développement4 par rapport aux

lignes précédentes. Selon Ep. 10, «c'est lui le Père) qui, par son Verbe, a

donné l'existence à l'univers entier (Um qmdhbmjb Puihjiüi puiqlpitgnjg
qm2jumph), et, dans l'univers, il y a aussi les anges; et, à l'univers entier, il a

imposé comme loi que chacun ait à demeurer en son rang.»3 En faisant un pas en

avant, Irénée concentre son attention, dans Ep. 11, sur la formation ou le modelage

de l'homme (qduipqh), concrètement, du corps humain, par les propres
mains de Dieu (jixpnxjgh huuihqb dhnuixg).

En toute rigueur, il faut dire que ni le modelage lui-même6 ni l'action des

mains divines ne constituent par eux-mêmes un privilège exclusif de l'homme.7

En effet, en ce qui concerne le modelage, nous rencontrons chez Irénée

l'expression ô Aqpioupyôç xoùSe xoû îiavxôç appliquée à Dieu le Père - dans la

version latine de l'AH Fabricator huius universitatis -, dans un contexte où il
thématise, en recourant à l'Ecriture, la création du ciel, de la terre, des

montagnes, de la mer, de la terre ferme, certainement à partir d'une matière préexistante,

même si cette donnée reste implicite.8 C'est dans le même sens qu'il faut

comprendre les expressions Demiurgus9, FabricatorFabricator mundiu,
Factor hitjus universitatis'2, toutes appliquées à Dieu le Père en rapport avec la

création sensible, matérielle.
On peut encore moins soutenir que les mains du Père ne participèrent qu'à la

formation d'Adam. Face aux thèses juives, employées par les hétérodoxes pour
abaisser le Démiurge et ses anges, Irénée affirme, dans AH IV,20,1:

«Car Dieu n'avait pas besoin d'eux des anges) pour faire ce qu'en lui-même il
avait d'avance décrété de faire. Comme s'il n'avait pas ses mains à lui! Depuis
toujours, en effet, il y a auprès de lui le Verbe et la Sagesse, le Fils et l'Esprit. C'est

par eux et en eux qu'il a fait toutes choses (omnia), librement et en toute indépendance,

et c'est à eux que le Père s'adresse, lorsqu'il dit: (Faisons l'homme à notre
image et à notre ressemblance) (Gn 1,26).»13

4 Dans la continuité du développement, on ne peut pas nier, à mon avis, un certain contraste,
qui distingue la création - le modelage - de l'homme, de la création de toute autre créature.

J Texte arménien dans PO XII/5, 667; traduction française dans SC 406, 99.
6 «Modéler» signifie créer d'une manière très concrète: «modéler» implique créer, en prenant

la substance d'une matière préexistante, pour précisément lui donner une forme. Ce verbe

peut parfois inclure aussi l'idée de lui donner un dynamisme.
7 Cf. Antonio Orbe, Antropologia de san Ireneo, Madrid 21997, 40.
a Cf. AH 111,10,4.
9 Cf. AH IV,2,1-2, où, comme on peut observer, «aduce Ireneo testimonios mâs o menos

relativos al Creador del cielo y de la tierra sensibles»: Antonio Orbe, Teologia de san Ireneo,
IV, Madrid 1996, 14. Cf. encore All IV,20,4.

10 Cf. AH IV,18,4.
" Cf. AH 11,2,3; AH IV, 18,4.
12 Cf. AH IV,35,4.
13

SC 100**, 624-627. Cf. aussi AH IV,20,2; All IV,20,3; AH IV,20,4.



268 Andres Sâez

Omnia a été fait à travers le Fils et l'Esprit, auxquels Dieu, qui utilise le

pluriel (cf. Gn 1,26), s'adresse pour réaliser le modelage de l'homme. La même
idée se retrouve dans AH IV,7,4.14 En effet, Dieu n'avait pas besoin des anges

pour configurer le créé ou disposer les affaires relatives à l'homme. Il avait à son
service son progenies et sa figuratio, le Fils et l'Esprit, comme aide inépuisable
et inénarrable pour réaliser toutes choses. Avec cela, l'évêque de Lyon ne faisait

que suivre quelques passages de l'Ecriture, par exemple Ps 101,26 («Initio
terrain tu fundasti, Domine, et opera manuum tuarum sunt caeli»), cité par Irénée
dans AH IV,3,1 dans un contexte plutôt eschatologique que directement lié à la

création; ou Ps 32,5 («Per Verbum caeli firmati sunt et Spiritu oris eins omnis
virtus eorum»), cité avec quelques variantes dans Ep. 5 et AH 111,8,3; outre
d'autres passages qui montraient l'assistance du Verbe ou de l'Esprit,
séparément.'5

Et pourtant, le commencement d'Ep. 11 - à travers la particule Lulj -, de

même que AH IV,20,1 et AH IV,7,4, laissent entrevoir la conception répandue

qui voyait dans l'homme, propter quem et conditio fiebat,u5 le centre et le roi de

la création, ce qu'Irénée soutient de manière répétitive tout au long de son
œuvre.17 La création fructifie dans le salut humain. La «démiurgie» du monde est

orientée, sur le modelage de l'homme, qui en constitue le centre ou la fin.
Mais, alors, si le fait d'être roi de la création ne provient pas d'avoir été

modelé, ni de l'avoir été per manus Dei, comment faut-il expliquer ce titre? La
réponse se trouve dans la suite de notre fragment: Dieu fixa ses propres traits
dans l'homme modelé, de telle manière que, précisément,18 ce qui est visible le

fût dans une forme divine. Tel est l'homme mis sur la terre comme image de

Dieu. Les anges, beaucoup plus nobles en essence que la boue d'Adam, ne furent

pas configurés ainsi. Comme Antonio Orbe l'explique, c'est uniquement dans le

corps humain qu'agissent en plénitude et ad aequalitatem le Fils et l'Esprit Saint,

comme image et ressemblance substantielles du Père, qui a imprimé dans la boue

ce qui les caractérise de manière personnelle.19

14 Cf. SC 100**, 462^65.
13

Par exemple, Jn 1,3 pour le Fils, cf. AH IV,32,1; et Pr 3,19-20; Pr 8,22-25 et Pr 8,27-31
pour l'Esprit, cf. AH IV,20,3.

16 AH IV,7,4 (SC 100**, 464).
17 Cf. AH V,29,1; AH IV,5,1; Ep. 12.
18 Nous avons traduit la particule tu (traduction de Kai) pour «précisément» dans l'expression

qji tu np intuiuitiJiglibU uuiuinuubuiàtu (igt II faut reconnaître qu'il s'agit d'un point
très difficile, en rapport étroit avec le sens théologique du passage. On pourrait penser à

d'autres traductions possibles comme «aussi» ou «voire». Nous ne pouvons pas en discuter
ici en profondeur. Parmi tous les sens de Kai, nous considérons provisoirement que celui-ci
est le plus adapté à la pensée d'Irénée, pour lequel le modelage concerne tout d'abord la
réalité matérielle de l'homme (cf. par exemple AH V,6,l; V,9,l). Mais c'est évident que ce

point n'est pas du tout tranché. Nous espérons pouvoir étudier ce point, en détail, à une
autre occasion.

19 Cf. Orbe, Antropologia (voir note 9), 42^13.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 269

La substance du premier homme: la terre

1. Avant de se référer au modelage strict de l'homme, Irénée en indique les

prolégomènes. En premier lieu, Dieu - sujet implicite selon Ep. 10 - prit ce que
la terre avait de plus pur et de plus fin (cf. Gn 2,7a) (qifuigpuiqnjh br
qiiuitrpuiqnjli ]hpl|pt uinkuq). L'ablatif jbplpib indique la provenance de la

matière à partir de laquelle fut créé l'homme: la terre.
En affirmant que Dieu prit d'elle ce qui est le plus pur et le plus fin, il est

évident que l'évêque de Lyon fait son discours sans polémiquer avec ses

adversaires habituels, puisque de tels mots ne pouvaient pas être désagréables à

certains courants gnostiques, peu amoureux de la terre commune (cf. infra). Pour
sa part, Irénée montrait ainsi simplement, d'une autre manière qu'eux, la singularité

de l'homme dans la création, selon une croyance commune au judaïsme et
à tous les courants chrétiens. En particulier, en partant du contexte d'Ep. 11, la

mention de la terre la plus pure et la plus fine laisse comprendre la dignité
particulière avec laquelle l'homme fut modelé au milieu de toutes les autres

créatures, à partir de la même terre, mais à l'image de Dieu dans son côté
visible.20 La terre la plus pure et la plus fine serait la terre la plus adaptée, pas
substantiellement différente mais qualitativement meilleure, préparée de cette
manière par Dieu pour réaliser le modelage de l'homme.

2. Comme nous venons de le dire, cela ne signifie pas que cette terre soit
différente en substance de la nôtre, visible; c'est ce qui rend l'homme solidaire de

toute la création. Cependant, tous ne pensaient pas ainsi, comme on peut le voir,
par exemple, dans AH V,15,4:

«Ils s'égarent donc, les disciples de Valentin, lorsqu'ils prétendent que l'homme
n'a pas été modelé au moyen de cette terre (ex hac terra), mais à l'aide de la

<matière fluide et diffuse) (a fluida materia et effusa). Car il est clair que la terre
avec laquelle le Seigneur remodela les yeux de l'aveugle-né était aussi celle avec
laquelle l'homme avait été modelé à l'origine.»21

Le passage appartient à l'exégèse de notre auteur sur le miracle de l'aveugle-
né de Jn 9. La terre à partir de laquelle Jésus fit la boue pour enduire les yeux de

l'aveugle, révèle la matière que le Créateur a utilisée au commencement. En

effet, «il n'eût pas été logique de modeler les yeux avec une matière, et le reste
du corps avec une autre.»22 Pour cela, les disciples de Valentin se trompent en

affirmant que, selon Gn 2,7, Adam fut modelé d'une matière fluide et diffuse (a

20 Cf. Patricio de Navascués, La flor de la sangre, Madrid 2004, 15-17; Orbe, Antropologla
(voir note 9), 45-57. L'idée apparaît, même dans un cadre anthropologique différent, chez
Philon, De opificio mundi 136-137. Le fait que le corps devienne la demeure, le temple de

l'âme rationnelle, demande qu'il soit beau et de constitution privilégiée; il faut donc une
terre de nouvelle fondation, sans mélange, non adultérée, pure, en plus de malléable et
facile à travailler.

21 SC 153, 210-211.
22 AH V, 15,4 (SC 153,211).



270 Andrés Sàez

fhtida materia et effusa) et non de la matière visible et ordinaire que nous
connaissons. Peu après, dans AH V, 16,1, Irénée ajoute une autre considération:

«Et que le modelage d'Adam ait été effectué au moyen de cette terre qui est nôtre
(quae secundum nos est terra), l'Écriture l'atteste lorsqu'elle rapporte ces paroles
de Dieu à Adam: <Tu mangeras ton pain à la sueur de ton visage, jusqu'à ce que tu
retournes à la terre d'où tu as été pris> (Gn 3,19). Si donc nos corps retournaient
dans quelque autre terre après la mort, il s'ensuivrait que c'est d'elle qu'ils
tireraient leur origine. Mais s'ils retournent en cette terre même, il est clair que
c'est également au moyen de celle-ci que le modelage d'Adam a été effectué,
comme d'ailleurs le Seigneur l'a manifesté en remodelant au moyen de celle-ci les

yeux de l'aveugle-né.»23

En partant cette fois de Gn 3,19, l'évêque de Lyon montre encore l'identité
matérielle entre la substance de l'homme qui a chuté à cause du péché et celle de

celui qui a été racheté par le second Adam, ainsi que celle des deux avec la terre
d'ici bas (quae secundum nos est terra), c'est-à-dire, notre terre visible. Selon
l'Écriture, le décret de Dieu après la transgression fait écho à l'origine de

l'homme: celui-ci retournera à la terre d'où il est venu puisque, par sa propre
faute, il s'est rendu mortel. Mais l'expérience nous dit que la terre dans laquelle
l'homme se dissout quand il meurt est celle qui est ordinaire et visible, et non
une quelconque terre invisible et fluide. C'est ainsi que, vu la correspondance
entre la terre d'origine et celle qui sera dissolue à la fin, la première doit être
aussi la terre visible propre à toute la création matérielle. Bien plus, le Seigneur
l'a affirmé dans Jn 9,6, en faisant publiquement de la boue à partir de la terre
dans laquelle les hommes se dissolvent au moment de leur mort. Si, après la

mort, le corps de l'homme devait se dissoudre dans une terre différente de la

terre visible, sur laquelle nous vivons, le Seigneur devrait avoir pris de celle-là

comme matière ex qua pour former les yeux de l'aveugle.
Comme Irénée l'explicite lui-même, ses arguments visent ceux qu'il appelle

les disciples de Valentin. En fait, la mention de la terre fluide et sujette à la

dispersion fait allusion à la doctrine de l'entourage de Ptolémée, que l'évêque de

Lyon a présentée ainsi dans AH 1,5,5:

«Lorsque le Démiurge eut ainsi fabriqué le monde, il fit aussi l'homme <choïque>,

qu'il tira, non de cette terre sèche, mais de la substance invisible, de la fluidité et de

l'inconsistance de la matière (oùk ouiö laÙTqç ôè xfjç Çqpàç yfjç, àXK' ànô tfjç
àopàiou oùaiaç, (into xoù KE^upsvou Kai psuaioù rfjç i)A.qç Laßövia). Dans cet
homme, déclarent-ils, il insuffla ensuite l'homme psychique. Tel est l'homme qui
fut fait <selon l'image et la ressemblance). Selon l'image d'abord: c'est l'homme
hylique, proche de Dieu, mais sans lui être consubstantiel. Selon la ressemblance
ensuite: c'est l'homme psychique. De là vient que la substance de ce dernier est

appelée (esprit de vie>, car elle provient d'un écoulement spirituel. Puis, en dernier
lieu, disent-ils, l'homme fut enveloppé de la (tunique de peau>: à les en croire, ce
serait l'élément charnel perceptible par les sens.»24

23
SC 153, 212 -215.

24
SC 264, 86-89.



Eléments cl 'anthropologie dans / 'œuvre d'Irénée de Lyon 271

Le même débat revient dans les Excerpta ex Theodoto ET) 50,1:

«Prenant du limon de la terre, non de la terre sèche, mais une portion de la matière

multiple et complexe (où xrjç Çnpâç, àXXà xrjç 7toÀ.t)|ispoùç Kai 71oik(Atiç ù>,r|ç), il
confectionna une âme <de terre>, âme <hylique>, irrationnelle, consubstantielle à

celle des bêtes: tel est l'homme <à l'image> de Dieu.»"2

Selon les données transmises par Irénée, pour Ptolémée, le Démiurge a fait
aussi l'homme hylique secundum imaginem, non pas avec cette pauvre terre,
mais en prenant une substance invisible, d'une matière susceptible de dispersion,
et fluide (oùk euro xaùxr|ç Sè rrjç Çqpàç yfjç, à.XV ànà xrjç àopâxoi) oùaiaç, à7ià

too Ksxupévou Kai peoaxoù xrjç i)Ar|ç Aaßövxa). Pour sa part, le texte parallèle
des Excerpta déclare que l'homme à l'image n'a pas été fabriqué à partir de la

terre aride mais d'une portion de la matière multiple et complexe (où xrjç çppàç,
àXXà xrjç 7ioÀ.opepoùç Kai 7rotKÎApç ùApç pépoç). Les deux passages, complémentaires,

mettent en évidence que la terre était un concept très équivoque dans les

controverses théologiques et anthropologiques du IIeme siècle.26 En fait, le terme

pouvait se référer:

a) à la terre non corruptible, région de la divinité, assimilable au Plérome;27

b) à la région de l'Ogdoade, ou du moins à celle où habitait Sophia Acha-
moth, origine des hommes spirituels, matière sui generis divine que le Sauveur a

prise pour fonner physiquement les hommes «destinés au Salut»28;

c) à la terre du Démiurge ou Hebdomade, et en particulier, au paradis ou

quatrième ciel planétaire;29

d) à la terre hylique, infralunaire, invisible, origine de la substance irrationnelle

hylique à partir de laquelle sont formés les hommes hyliques et les âmes

irrationnelles des animaux, matière fluide et complexe dont on parle dans nos

fragments;
e) et finalement à la terre visible ou sensible, lieu de vie actuel de l'homme

qui s'identifie avec son revêtement charnel.
Les différentes terres, même si on peut les distinguer, sont en relation les unes

avec les autres. De fait, selon le mythe rapporté par Irénée dans les premiers
chapitres d'AH I, l'origine première de l'univers créé, selon les disciples de

Valentin, se situe dans un avortement féminin - celui de Sophia Achamoth,
nommée Terre - qui procède de la passion de la Sagesse du Plérome. C'est à

partir de l'avortement, en soi divin, que sont apparues les substances de notre
monde, et en particulier la substance irrationnelle d'AH 1.5,5 d'où sort l'homme
de Gn 2,7. Il n'est donc pas étonnant que cette matière mérite, selon ET 50,1,

25
SC 23, 162-163.

26 Cf. Antonio Orbe, Teologia de San Ireneo, II, Madrid/Toledo 1987, 80-81. Pour divers usages

de «terre» chez Tatien, cf. Ad Graecos 20; et chez Origène, cf. De principiis 11,3,6;
11,9,1.

27 Cf. AH 1,18,1.
28 Cf. Atl 1,5,3; Refiitatio omnium haeresium Vl,30,8-9. Cf. A. Orbe, La teologia del Espiritu

Santo, Romae 1966, 375-486, en particulier 481 s.
29 Cf. ET 51,1; AH 1,5,2.



272 Andrés Sâez

pratiquement les deux mêmes épithètes - on parle de xfjç 7toÀuj.iKpoùç Kai

7ioikîâ,t|ç î3À.r|ç - que Sophia Achamoth reçoit dans AH 1,4,1.3(l Et de là, également
les deux qualificatifs que Ptolémée applique à la terre dans AH 1,5,5 et qu'lrénée
reprend dans AH V,15,4 presque littéralement, où l'essence fluide3' de la terre

rappelle la passion du demier eon du Plérome, dont la substance s'écoulait,
comme le symbolisait l'émanation de l'hémorroïsse de l'évangile.32

Ainsi donc, les adjectifs qui qualifient la terre hylique indiquent, d'un côté, sa

provenance par dégradation de la substance spirituelle; et de l'autre ils reflètent
sa distance par rapport à notre terre commune simple et aride. Située entre le

psychique et le matériel gras, elle se conçoit comme une matière dotée d'une vie
irrationnelle, inaccessible aux sens corporels, modelable par les archontes. En

vertu de sa formation «selon l'image», la poussière irrationnelle se transforme,
chez Adam, en acàpa \|/uxikôç, conçu par certains courants comme léger, clair et

sous forme d'esprit.33 Rien à voir avec les tuniques de peau dont cet homme est

couvert, selon Gn 3,21, à cause du péché. Dans ce contexte, Irénée se sert du

miracle de l'aveugle-né pour contester cette différence entre le corps hylique de

Gn 2,7 et le corps charnel de Gn 3,21: le péché n'a pas modifié la poussière de

Gn 2,7 pour la rendre visible.
En conclusion, Dieu, prévoyant le destin éminent de l'homme, prit les

éléments les plus purs et les plus fins de la terre - c'est-à-dire, les éléments

qualitativement les meilleurs - pour le modeler; il n'utilise pas, pour cela, de la

terre autre, étrangère, substantiellement différente, mais plutôt de la même terre

visible, humble, solidaire avec toute la création. Ainsi, Dieu révèle sa Volonté et

sa Sagesse.34 La terre la plus pure et la plus fine montre, d'un côté, en tant que
terre, le caractère humble de la nature de l'homme par rapport à la substance

spirituelle du Créateur; de l'autre, en tant que terre la plus pure et la plus fine, la

dignité et le destin de l'homme à devenir ressemblance de Dieu. Ce qui est

merveilleux avec la terre, selon la pensée d'irénée, c'est la complémentarité
entre son caractère substantiel humble et le destin divin que Dieu a fixé
positivement sur sa pauvre nature. Loin d'être lésée ou méprisée par Dieu, la

condition humble du corps humain a été pensée par lui pour être bénéficiaire de

son agir.35 Et pour cela, Dieu prit de la terre les éléments les plus purs et les plus
fins.

30 Cf. SC 264, 65: TroT-upepoùç Kai jtoVmotKiXou rààpxovTOç
31 Cf. Orbe, Antropologia (voir note 9), 56-57.
32 Cf. AH 1,3,3.
33 Cf. AH 1,30,9.
34

Cf.Ep. 32.
33 Aurèle Prudence exprime l'idée dans Apotheosis 1028ss: «Tantus amor terrae, tanta est

dilectio nostri! Dignatur praepinguis humi conprendere mollem divinis glaebam digitis, nec
sordida censet haerentis massae contagia. Iusserat ut lux confieret, facta est ut iusserat.
Omnia iussu imperitante novas traxerunt édita formas; solus homo emeruit domini for-
mabile dextra os capere et fabro deitatis figmine nasci.» La raison pour cela est la mesure de
l'homme parfait que la boue était appelée à devenir dans le Christ. Cf. Apotheosis 1035ss.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 273

3. Pour compléter la pensée d'Irénée sur la terre, nous devons nous référer à

une donnée qui se trouve aussi bien dans AH 111,21,10 que dans Ep. 32:

«Et de même que ce premier homme modelé, Adam, a reçu sa substance d'une
terre intacte et vierge encore (de rudi terra et de adhuc uirgine) - <car Dieu n'avait
pas encore fait pleuvoir et l'homme n'avait pas encore travaillé la terre> (Gn 2,5) -
et qu'il a été modelé par la main de Dieu, c'est-à-dire par le Verbe de Dieu - car
<tout a été fait par son entremise) (Jn 1,3), et: <Le Seigneur prit du limon de la terre
et en modela l'homme) (Gn 2,7) -, de même, récapitulant en lui-même Adam, lui,
le Verbe, c'est de Marie encore Vierge qu'à juste titre il a reçu cette génération qui
est la récapitulation d'Adam.»36

Or, d'où provenait la substance du premier homme? De la Volonté et de la

Sagesse de Dieu et d'une terre vierge (Ji Ijnju hpljpt): «car Dieu n'avait pas
encore fait pleuvoir», dit l'Écriture, avant que l'homme fût fait, «et il n'y avait

pas encore d'homme pour travailler la terre» (Gn 2,5). C'est donc tandis qu'elle
était encore vierge que «Dieu prit du limon de la terre et en modela l'homme»
(Gn 2,7) pour qu'il fût le point de départ de l'humanité. Comme c'était cet
homme même qu'il récapitulait en lui, le Seigneur reçut donc une chair formée
selon la même «économie» que celle d'Adam, en naissant d'une vierge par la

volonté et la sagesse de Dieu, afin de montrer lui aussi une chair formée d'une
manière semblable à celle d'Adam et de se faire cet homme même dont il est

écrit qu'il était, à l'origine, à l'image et à la ressemblance de Dieu.37

Ces passages, situés à l'intérieur d'une thématique christologique, affirment

que la terre à partir de laquelle Adam fut modelé était intacte et encore vierge.
Terre intacte (rudis)38 fait référence selon Gn 2,5 au fait que Dieu n'avait pas
encore fait la pluie;39 terre vierge (virgo) au fait que l'homme ne l'avait pas
encore travaillé, puisqu'il n'était pas encore créé, de manière analogue au fait que
pendant l'Incarnation Dieu a pris la terre de Marie vierge pour former le corps du

second Adam. Ainsi donc, il s'agissait d'une terre non modelée, sans aucun
mélange, simple terre créée dans son premier substrat de la part de Dieu mais pas
encore travaillée ni par lui, ni encore moins par l'homme. Une pure passivité
prête à l'imminente action divine.

La rnixis de la puissance de Dieu et de la terre

1. Une fois que Dieu eût pris ce que la terre avait de plus pur et de plus fin, il le

mélangea avec sa puissance dans une mesure adéquate (yunjimj Ji djiuiujib
{uumlikuip qjni_p quii_pni_p}ii_hh phq hpl|Jip). On ne voit pas clairement à quoi

36 SC 211,428-429.
37 Texte arménien dans PO XI1/5, 684; traduction française dans SC 406, 129.
38 Cf. AH 111,18,7. Cf. aussi AH 111,17,2, où apparaît l'adjectif «arida» appliqué à la terre avec

un sens similaire.
39 II ne faut pas confondre cette terre sur laquelle Dieu n'avait pas encore fait pleuvoir avec la

«materia prima». Celle-là est plutôt en rapport avec la terre faite par Dieu le troisième jour
selon Gn 1,10.



274 Andrés Sâez

se réfère Irénée. Le terme quiipnipfirb équivaut, selon le lexique de Reynders,40

dans des contextes pertinents pour la présente analyse, aux vocables latins virtus
et potentia, et il traduit probablement le grec ôùvapiç.41 C'est ainsi qu'Adelin
Rousseau le considère dans sa traduction.42

C'est sans doute à partir de ces considérations linguistiques que ce savant
renvoie à AH V,3,2-3.43 Ce demier passage met en relation la création de

l'homme avec la résurrection d'entre les morts. En celle-ci «la chair se trouvera
capable de recevoir et de contenir la puissance de Dieu (rfjç xoû 0eoù
Snvâpscoç)», de manière analogue au commencement, quand la chair reçut l'art
et la grande sagesse de Dieu, et devint organisme humain. Certainement, on peut
trouver des points de contact avec notre passage: en particulier, les deux textes
traitent de l'action de la puissance de Dieu dans un élément matériel. Cependant,
à mon avis, le parallélisme avec notre texte n'est pas parfait. En premier lieu, ici
les termes corrélatifs sont la Suvapiç 0eoù et la adpÇ, alors que dans Ep. 11, il
s'agit de la ônvapiç 0eoù et de la terre. En second lieu, il est probable que la

Sôvaptç ne soit pas appliquée exactement de la même manière dans les deux cas,

car, alors que dans AH V,3,2-3 il semble s'agir d'une qualité de Dieu à côté de

son art et de sa sagesse, dans Ep. 11 c'est un élément qui se mélange avec la

terre. En plus, l'art (f) is^vi)) de Dieu au temps de la création, dont parle AH
V,3,2-3, décrit plutôt le moment postérieur au modelage, quand Adam fut formé,
alors que la toute première partie d'Ep. 11 parle d'un mélange antérieur à la

formation du corps humain. Enfin, le passage parle directement de l'art et de la

sagesse au temps de la création, et réserve virtus pour le moment de la

résurrection des morts.44

Pour sa part, Antonio Orbe renvoie, à cause des parallélismes conceptuels, à

deux autres passages, AH V,15,2 et AH 111,17,2. Le premier fait aussi partie de

l'exégèse irénéenne de Jn 9. Concrètement, faisant allusion au modelage du

premier homme, il déclare:

«C'est bien par un acte qu'il avait effectué ce modelage, selon ce que dit l'Écriture:
<Et Dieu prit du limon de la terre, et il modela l'homme) (Gn 2,7a). C'est pour cela

40 Cf. Bruno Reynders, Vocabulaire de la «Démonstration» et des fragments de Saint Irénée,
Chevetogne 1958, 21.

41 La polysémie du mot Sûvaptç est connue. Il peut se référer à Dieu en général, aux anges ou
à des facultés humaines, entre autres. Ici, il s'agit bien sûr de «la puissance de Dieu».
Toutefois, sans sortir de ce cadre théologique, il est employé chez Irénée dans des contextes
divers avec des sens analogues, en rapport les uns avec les autres, mais pas complètement
identifiables. Et cela explique la difficulté de préciser chaque fois la portée du concept.

42 Cf. SC 406, 98.
43 Cf. SC 153,46-48.
44 John Behr, Irenaeus of Lyons. Identifying Christianity, Oxford 2013, 162-167 se réfère

aussi, à ce passage d'AH V,3,2-3, quand il affirme: «Irenaeus adds to the text of Genesis a

supplementary action of God, that of (mixing his own power) into the earth. This should
probably be understood in terms of the creative activity of God, whose strength is made
perfect in weakness (2 Cor. 12:9).» Cf. John Behr, Asceticism and Anthropology in
Irenaeus and Clement, Oxford 2000, 88-89. Comme chez Rousseau, il s'agit d'une compréhension

assez générique de la «puissance de Dieu» d'Ep. 11.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 275

que le Seigneur cracha à terre, fit de la boue (exspuit in terram et fecit lutum) et en
enduisit les yeux de l'aveugle, montrant par là de quelle façon avait eu lieu le

modelage originel et, pour ceux qui étaient capables de comprendre, manifestant la
main de Dieu par laquelle l'homme avait été modelé à partir du limon.»45

Pour guérir l'aveugle, Jésus crache d'abord à terre. Mélangeant la terre avec
sa salive, il fait la boue avec laquelle il enduit les yeux de l'aveugle. Il montre
ainsi comment a eu lieu le modelage du premier homme. Le texte semble

suggérer une identification de la salive avec la puissance d'Ep. 11, mais il ne permet

pas d'aller au-delà. L'intérêt du passage se concentre, dans la suite, sur la

main de Dieu qui a formé l'homme, et non sur le moment antérieur.
Le deuxième passage, AH 111,17,2, offre d'autres éléments de comparaison:

«Car, comme, avec de la farine sèche (de arido tritico) on ne peut, sans eau (sine
humore), faire une seule pâte et un seul pain, ainsi nous, qui étions une multitude,
nous ne pouvions non plus devenir un dans le Christ Jésus sans l'Eau venue du ciel
(sine aqua quae de caelo est). Et comme la terre aride (arida terra), si elle ne reçoit
de l'eau (humorem), ne fructifie point, ainsi nous-mêmes, qui n'étions d'abord que
du bois sec, nous n'aurions jamais porté du fruit de vie sans la Pluie généreuse
venue d'en haut (sine superna voluntaria pluvia).»46

Le paragraphe précédent, AH 111,17,1, traite de la descente de l'Esprit Saint
dans la chair du Fils de Dieu lors du baptême et de son effusion postérieure sur
les disciples. Ainsi, l'Esprit des temps derniers s'habituait à habiter dans le genre
humain, à se reposer au milieu des hommes et à habiter dans la chair modelée par
Dieu. Au début d'AH 111,17,2, Irénée signale que cet Esprit est celui que
demanda David par sa prière («et spiritu principali confirma me» [Ps 50,14]),
celui-là même qui descendit après l'Ascension sur les disciples le jour de Pentecôte,

habentem potestatem omnium gentium ad introitum vitae et adapertionem
novi testamenti4 Dans la suite, juste avant notre passage, Irénée indique deux
effets de l'effusion de cet Esprit: d'un côté, il est signe d'unité quand il unit les

tribus séparées et offre à Dieu les prémices de toutes les nations; d'un autre, il
accorde les hommes à Dieu.

Dans ce contexte, les exemples que donne Irénée dans ce passage se réfèrent
directement au temps qu'il appelle Nouveau Testament, et pas au moment de la
création. Cependant, la mention de la arida terra invite à ne pas négliger une
certaine analogie avec Ep. 11, selon laquelle la puissance de Dieu dont on parle,
devrait être mise en relation avec l'Esprit, sujet principal qu'Irénée développe en

AH 111,17,1-2; avec Y humus qui permet à la terre de fructifier; et avec la superna
voluntaria pluvia, l'eau qui vient du ciel et qui donne la vie. Son effet serait de

donner l'unité à la terre et de l'habituer à la vie et à l'action divine, ce qui a un
sens dans notre passage puisque le mélange est antérieur à l'action démiurgique
des mains de Dieu. Celles-ci n'auraient pas pu graver leurs traits dans une terre

45 SC 153, 204-207.
46

SC 211,332-333.
47 AH 111,17,2 (SC 211,330).



276 Andrés Sâez

qui aurait manqué de cohésion ou qui n'aurait pas commencé à s'habituer à

l'élément divin.48

A partir de cette suggestion d'Antonio Orbe, nous nous proposons maintenant
de relier l'expression d'Ep. 11 - «en ayant mélangé, dans la mesure juste, sa

puissance avec la terre» (yuitjinij Ji tljiuiujih juuinlihuip qjiiqi quirpnupjirbb
phq hpljjip) - à d'autres passages de l'œuvre d'irénée, qui nous permettent de

délimiter un peu mieux la nature de la puissance de Dieu mélangée avec la terre

et, en particulier, de vérifier son rapport avec l'Esprit.49
2.1. En ce qui concerne l'Esprit, nous trouvons, tout au long de l'œuvre

d'irénée, une ligne de pensée selon laquelle il réserve ce concept pour le temps
de l'adoption filiale. Nous nous sommes déjà référés à AH 111,17,1-2, où il est

dit que l'Esprit qui avait été prophétisé, a été répandu premièrement dans la chair
de Jésus pendant son baptême, ensuite par lui sur l'Église au jour de Pentecôte.

On peut indiquer également AH V,6,l, qui définit l'homme parfait ou spirituel
comme «le mélange et l'union de l'âme qui a reçu l'Esprit du Père (Spiritwn
Patris) et qui a été mélangée à la chair modelée selon l'image de Dieu»,50 et où

Irénée indique que cette définition correspond à ceux que Paul appelle
«spirituels».

Un des passages où cet usage est le plus éloquent est AH V,1251, dans lequel
Irénée, se basant sur ICo 15, présente l'homme animal et l'homme spirituel,
ainsi que les principes qui les font vivre, le 7rvof] Çcùîjç ou afflatus vitae et le

TrvEÙpa Çcooxcoioûv ou Spiritus vivificans. De plus, ce passage ne dit rien à propos
d'un quelconque type de relation entre le premier homme et l'Esprit. Au
contraire, il semble même la dénier puisque cette 7ivof|, qui doit être identifiée

avec le souffle d'Ep. 11 et avec celui de Gn 2,7b, est considérée comme animale,
en opposition à l'Esprit. Concrètement, Irénée affirme:

4S La «puissance de Dieu» est identifié avec l'Esprit-Saint par Jacques Fantino, L'homme
image de Dieu chez saint Irénée de Lyon, Paris 1986, 157.

49 Comme Anthony Briggman, Irenaeus of Lyons and the Theology of the Holy Spirit, Oxford
2012, 49, l'a formulé, «the concern is to determine whether he Irenaeus) also includes a

human, created spirit, or even if the presence of the Holy Spirit is essential to the human
being». On pourrait ajouter aussi qu'il serait intéressant de déterminer le rapport entre ce

qu'il appelle «created spirit» et l'Esprit Saint. L'auteur américain offre dans la note 7 de la

p. 150 un résumé des positions des différents savants à propos de la présence de l'Esprit, la
non-présence de l'Esprit, ou la présence d'un certain esprit dans Adam et Eve avant la

chute. Briggman penche clairement pour la deuxième possibilité, cf. p. 162: «Rather than

affirming the pre-lapsarian <possession> or <indwelling> of the Holy Spirit by Adam and

Eve, a position that has no supporting texts in Irenaeus, it is better to affirm the pre-
lapsarian <communion> of Adam and Eve with the Spirit, as illustrated by their reception of
the <garment of sanctity>; a communion they also shared with the Word, who walked and
talked with them in Paradise. Prior to their Fall, the relationship of Adam and Eve with God
was undamaged and they enjoyed the benefits of that relationship: the holiness of the Spirit
and personal interaction with the Word». Dans cette dernière affirmation, on doit au moins
noter qu'il est étonnant de considérer, en même temps, qu'Adam et Eve avaient partie
prenante à la sainteté de l'Esprit, mais pas à l'Esprit même.

50 SC 153,72-73.
51 SC 153, 140-162.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 277

«Car autre chose est le (souffle de vie> (Gn 2,7), qui fait l'homme psychique, et

autre chose l'<Esprit vivifiant) (ICo 15,45), qui le rend spirituel... <Ce qui apparaît
d'abord, ce n'est pas le spirituel, mais d'abord le psychique, puis le spirituel) (ICo
15,46)... Il fallait que l'homme fût d'abord modelé, qu'après avoir été modelé il
reçût une âme, et qu'ensuite seulement il reçût la communion de l'Esprit.»52

2.2. En relation avec l'Esprit d'adoption répandu par Jésus au jour de la

Pentecôte, Irénée déclare à plusieurs reprises que l'histoire du salut se meut entre
deux pôles, dans un dynamisme de croissance continuelle: l'Esprit et la chair.

Principalement, on peut observer cet état de choses dans la première partie du

livre V de YAdversus haereses. Ainsi, dans AH V,9,l, nous lisons: «Trois choses,

ainsi que nous l'avons montré, constituent l'homme parfait: la chair, l'âme et

l'Esprit. L'une d'elles sauve et forme, à savoir l'Esprit; une autre est sauvée et

formée, à savoir, la chair.»53 Dans ce processus, l'âme fait la connexion entre

l'Esprit et la chair. Cependant sa fonction est souvent passée sous silence, Irénée

préférant aller à l'essentiel, à l'action de l'Esprit dans la chair.
On peut le voir, par exemple, dans AH V,9,4, où Irénée présente l'Esprit et la

chair comme l'époux et l'épouse, comme ce qui hérite, l'Esprit, et ce qui est

hérité, la chair:

«Autre chose est hériter, autre chose être possédé en héritage: l'héritier est le

maitre, il commande, il dispose de son héritage à son gré; l'héritage, par contre, est
soumis à l'héritier, il lui obéit, il est sous sa domination. Quel est donc le vivant?
L'Esprit de Dieu... Car c'est le vivant qui hérite et c'est la chair qui est possédée en
héritage.»54

En plus, cette action continue, et se déroule selon un processus de maturation

jusqu'à ce qu'elle arrive à sa plénitude. Cela s'observe clairement dans AH
V,8,l, passage qui nous pennet aussi de souligner une nuance importante:

«Mais présentement, c'est une partie seulement de son Esprit (partem aliquam a
Spiritu ejus) que nous recevons, pour nous disposer à l'avance et nous préparer à

l'incorruptibilité, en nous accoutumant peu à peu à saisir et à porter Dieu. C'est ce

que l'Apôtre nomme <arrhes> - c'est-à-dire une partie (pars) seulement de cet
honneur qui nous a été promis par Dieu... Car, si déjà de simples arrhes, en enveloppant

l'homme de toutes parts en elles-mêmes, le font s'écrier: (Abba, Père> (Ga 4,6;
Rïïi 8,15), que ne fera pas la grâce entière de l'Esprit (universa Spiritus gratia), une
fois donnée aux hommes par Dieu? Elle nous rendra semblables à lui et accomplira
la volonté du Père, car elle fera l'homme à l'image et à la ressemblance de Dieu.»55

En réalité, en ce moment présent, c'est-à-dire au temps de l'Église, le chrétien

a reçu partem aliquam a Spiritu ejus Dei). Irénée explique pourquoi: «pour
nous disposer à l'avance et nous préparer à l'incorruptibilité, en nous
accoutumant peu à peu à saisir et à porter Dieu». C'est ce que Paul désigna comme
àppafkijv dans Eph 1,13-14. Ce pignus, affirme Irénée, habitons in nobis jam

52 AH V.12,2 (SC 153, 142-149). Cf. AH IV,20,10; 33,14; 36,6; V,12,4; 13,4; 20,2.
53 SC 153, 106-109.
54 SC 153, 118-121.
55 SC 153,92-97.



278 Andrés Sciez

spiritales effïcit.5'' D'où surgit la question suivante: «si déjà de simples arrhes, en

enveloppant l'homme de toutes parts en elles-mêmes, le font s'écrier: <Abba,

Père>, que ne fera pas la grâce entière de l'Esprit (universa Spiritus gratia), une
fois donnée aux hommes par Dieu?». Cela veut dire: bien qu'Irénée parle
habituellement de l'Esprit pour le temps du Nouveau Testament, en fait,
Yuniversa Spiritus gratia sera seulement possédée à la fin de l'histoire. Maintenant,

les chrétiens possèdent aliquam partem a Spiritu ejus.
Or, si l'histoire du salut se meut selon ce dynamisme ascendant dans lequel se

réalise progressivement une union parfaite entre l'Esprit et la chair, ne serait-il

pas logique de penser que ce processus ait lieu depuis le début? Et dans ce sens,

pourrait-on parler d'un spiritus germinalis propre au temps de la création?57

3. Par ailleurs, il est bien connu qu'Irénée parle, à plusieurs occasions, de

l'Esprit prophétique.38 Celui-ci, comme on peut le voir en AH IV, 14,2, n'avait

pas seulement une fonction révélatrice; ou mieux, cette fonction révélatrice
n'était pas purement intellectuelle. L'évêque de Lyon le dit en ces termes: «Il
Dieu) préparait les prophètes, pour habituer l'homme, sur la terre, à porter son

Esprit (portare ejus Spiritum) et à posséder la communion avec Dieu.»59

En plus, chez Irénée, il y a des passages qui parlent de la présence de l'Esprit
depuis le début de l'histoire du salut. D'un côté, ceux qui parlent du travail des

mains de Dieu depuis le commencement, en particulier dans la création de

l'homme. D'autres paraissent être plus spécifiquement en rapport avec notre

sujet. En premier lieu, à côté de l'idée que l'Esprit avait l'habitude d'habiter
parmi les hommes chez les prophètes, on trouve, dans AH IV, 14,2, mention du

modelage de l'homme entre les nombreuses aquae spiritus Dei60 - c'est-à-dire
les différents moments de l'histoire de salut - à travers lesquelles Dieu fait
avancer son économie. Dans AH IV,33,1, il affirme que l'Esprit de Dieu des

derniers temps, qui rend le disciple véritablement spirituel, était présent auprès
des hommes depuis le commencement dans toutes les dispositions de Dieu.61 Et
à la fin du chapitre, dans AH IV,33,15, Irénée signale que celui qui est spirituel

SC 153,92-94.
37 Cette expression ne se trouve pas chez Irénée. Elle veut indiquer un certain «spiritus»

propre à la constitution anthropologique de l'homme en tant que créature. Ce «spiritus
germinalis» rend l'homme capable d'acueillir l'action divine dès le commencement. Par

exemple, il lui permet de s'entretenir avec le Verbe quand il vient se promener dans le
Paradis pour entrer en dialogue avec l'homme. Cf. Ep. 12. De façon plus générale, il lui
permet de s'ouvrir à l'Esprit prophétique, compris dans son sens plus ample, et à l'Esprit
d'adoption des derniers temps.

58 En plus des passages mentionnés dans le texte principal, cf. AH IV,5,4-5; AH IV,11,1; AH
IV, 18,3 ; Ep. 5-6.

''' SC 100**, 542-545. Sur ce sujet, cf. Rodrigo Polanco, El concepto de profecia en la

teologia de san Ireneo, Madrid 1999, en particulier p. 208-243.
6(1 SC 100**, 544.
61 Talis discipulus vere spiritalis recipiens Spiritum Dei, qui ab initio in universis disposi-

tionibus Dei adfuit hominibus...: SC 100**, 802. Cf. aussi AH IV,36,7.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 279

confesse toujours le même Esprit, bien qu'il ait été répandu sous une forme
nouvelle dans les temps nouveaux.62

Ainsi donc, à partir des passages mentionnés, nous pouvons affirmer que
l'Esprit était présent dans le modelage d'Adam, même si on ne peut pas en
conclure définitivement que cela suppose la participation de l'Esprit à sa constitution

anthropologique, ce qui, dans tout cas, ne serait pas illogique. D'autre part,
nous avons vu qu'il existe une manière ancienne d'effusion de l'Esprit, c'est-à-
dire, de faire partie de l'homme, par rapport à la nouvelle manière dont il est

répandu au temps de l'évangile. Est-ce que cette manière ancienne équivaut tout
simplement à la participation de l'Esprit qu'ont reçu les prophètes, ou peut-on
aller plus en arrière?

4.1. Il y a différents développements dans l'œuvre d'Irénée qui permettent
d'inférer que l'Esprit faisait partie du premier Adam. Un de ces développements
concerne l'homme, lorsqu'il fut mis dans le paradis. Nous lisons dans AH V,5,l:

«Les mains de Dieu s'étaient accoutumées, en Adam, à diriger, à tenir et à porter
l'ouvrage modelé par elles (xô ïôtov 7tÀ.dctga), à le transporter et à le placer là où
elles voulaient. Où donc fut placé le premier homme? Dans le paradis, sans aucun
doute, selon ce que dit l'Écriture: <Et Dieu planta un paradis en Éden du côté de

l'Orient, et il y plaça l'homme qu'il avait modelé) (Gn 2,8). Et c'est de là qu'il fut
expulsé en ce monde, pour avoir désobéi. Aussi les presbytres, qui sont les
disciples des apôtres, disent-ils que là ont été transférés ceux qui ont été transférés -
c'est en effet pour des hommes justes et porteurs de l'Esprit (itveupaTOipôpotç)
qu'avait été préparé le paradis, dans lequel l'apôtre Paul fut transporté lui aussi et
entendit des paroles pour nous présentement inexprimables -; c'est donc là, d'après
les presbytres, que ceux qui ont été transférés demeurent jusqu'à la consommation
finale, préludant ainsi à l'incorruptibilité.»63

Dans les premiers chapitres du livre V de VAdversus haereses, Irénée se

propose de montrer que Dieu est capable de ressusciter la chair sans vie. Dans le

chap. 5, ce fait est mis en évidence à l'aide des cas individuels d'Enoch et d'Elie
qui, pour avoir été agréables à Dieu, furent transportés au paradis. Celui-ci doit
être compris, chez notre auteur, comme un lieu et un état intermédiaires entre le

lieu propre de la corruption, c'est-à-dire notre monde tel que nous le connaissons,

et l'état propre de l'immortalité divine, éternelle et inamissible. L'évêque
de Lyon souligne alors que les corps d'Enoch et d'Elie ne furent pas un obstacle

pour ce transfert. En effet, les mains qui les ont transportés étaient les mêmes
mains qui s'étaient habituées dans Adam à assembler de manière harmonieuse, à

saisir et à modeler progressivement la chair, et à la conduire et la placer où elles
voudraient. Ici l'attention d'Irénée se concentre pendant quelques instants sur
Adam, et il se demande où fut placé le premier homme après avoir été modelé.

62 Cf. SC 100**, 842-844. Cf. Ep. 6.
63 SC 153,62-66.



280 Andres Sâez

Pour répondre, notre auteur a recours à l'Écriture: «Et plantavit Deus paradisum
in Eden contra orientem et posuit ibi hominem quem plasmavit» (Gn 2,8).64

Ce qui nous intéresse de souligner maintenant, c'est le fait que le paradis -
selon Irénée - fut préparé par Dieu pour ceux qui sont justes et porteurs de l'Esprit.
Or, Adam fut mis au paradis, ce qui suppose qu'il était alors juste et qu'il portait
l'Esprit.65

Mais alors, avant d'être placé au paradis, quand est-ce qu'il a pu recevoir

l'Esprit encore en germe, ce que nous avons appelé spiritus germinalis?
Certainement au temps de la création. Mais quand exactement? Au moment du
mélange de la Sûvapiç avec la terre? Pendant le modelage? Avec le souffle de vie?
Ou bien encore à un autre moment? Ce point, comme nous le verrons après, n'est

pas évident.
4.2. Il y a un autre développement qui indique aussi que l'Esprit faisait partie,

d'une certaine manière, de la constitution anthropologique du premier homme.
Selon son propre enseignement, le Christ a toujours voulu rassembler les enfants
de Jérusalem,66 mais sans forcer le statut libre de l'homme tel que Dieu l'a
créé.67 Pour cela, Dieu a donné son bon conseil à tous les hommes (consilium
quidem bonum dat omnibus).68 Cet «à tous», à cet endroit de YAdversus haere-

ses, dans lequel l'évêque de Lyon développe la doctrine de la liberté de

l'homme, a des connotations hérésiologiques: Dieu donne son conseil à tous les

hommes; pas seulement au groupe des spirituels. À travers le consilium bonum69

- qu'Irénée appelle aussi sententia Dei ou simplement bonum - Dieu assiste

l'homme créé, l'invitant positivement à l'obéissance et à la communion avec lui.
Ce don du consilium bonum à l'homme se réalise tout au long de l'histoire du

salut de manière croissante,70 de manière à ce que l'homme puisse grandir grâce

au secours de la bonté divine pendant de longues années, jusqu'à recevoir la

gloire. Ce consilium est transmis, selon les circonstances, à travers la prédication
prophétique et par l'enseignement de Jésus lui-même. Dans AH IV,27,1, il apparaît

en relation avec l'Esprit qui agissait à l'époque des anciens:

«C'est ainsi que j'ai entendu dire par un presbytre, - qui le tenait des apôtres, qu'il
avait vus, et de leurs disciples, - que les actes posés par les anciens sans le conseil
de l'Esprit (sine consilio Spiritus) avaient reçu une sanction suffisante dans le
blâme des Écritures: car Dieu, qui ne fait point acception des personnes, flétrissait
d'un juste blâme les actes non conformes à son bon plaisir. Ce fut le cas de David.
Quand il était persécuté pour la justice par Saül et qu'il fuyait devant le roi Saül et

64 La citation n'apparaît pas dans le texte grec, mais dans la version latine. Cf. SC 153, 64. En
tout cas, il est clair qu'Irénée se réfère à Gn 2,8.

63 Cf. aussi AH 111,23,5, passage dans lequel l'évêque de Lyon affirme que, par sa désobéis¬

sance, Adam a perdu la «stola sanctitatis» qu'il avait reçue «ab Spiritu». Certainement, il
s'agit de l'esprit propre du paradis.

66 Cf. AH IV,37,1.
67 AH IV,37,1.
61i AH IV,37,1 (SC 100**, 920).
69 Pour le «consilium bonum», cf. Orbe, Antropologla (voir note 9), 186-195.
10 Cf. pour ce qui suit AH IV,38,3 et AH IV,39,2.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 281

qu'il ne tirait pas vengeance de son ennemi, quand il chantait dans ses psaumes la

venue du Christ et qu'il enseignait la sagesse aux nations et qu'il faisait toutes
choses selon le conseil de l'Esprit (secundum consilium... spiritus), il était agréable
à Dieu. Mais quand, poussé par la passion, il prit pour lui-même Bethsabée, femme
d'Urie, l'Écriture dit de lui: (L'action que David avait faite parut mauvaise aux

yeux du Seigneun (2Sam 11,27). Alors est envoyé vers lui le prophète Nathan qui
lui fait voir son péché, pour que, en se jugeant et en se condamnant lui-même, il
obtienne miséricorde et pardon de la part du Christ.»71

David pouvait agir en suivant le conseil de l'Esprit ou sans lui. La
désobéissance à ce conseil n'impliquait pas sa complète disparition mais son effacement,

en attendant qu'il se convertisse et fasse pénitence.72 Le roi passa par
toutes les phases tout au long de sa vie. Irénée mentionne explicitement certaines
des actions que David exerçait avec le consilium spiritus: «il ne tirait pas
vengeance de son ennemi», «il chantait dans ses psaumes la venue du Christ», «il
enseignait la sagesse aux nations». Donc, le conseil de l'Esprit poussait David à

annoncer la venue du Christ et à faire le bien. D'autre part, sans le conseil de

l'Esprit, poussé par la concupiscence, il prit pour lui Betsabée, la femme d'Urie.
Ainsi donc, consilium bonum paraît synonyme de consilium spiritus, et

exprime l'action propre de l'Esprit, dans l'homme, c'est-à-dire le conseiller pour
qu'il fasse le bien et qu'il maintienne et renforce son orientation vers le Christ.
On pourrait penser que ce dernier aspect était le propre de quelques-uns seulement.

Cependant, selon Ep. 12,73 Adam dialoguait dès le commencement avec le

Verbe dans le paradis. Ainsi donc, il est raisonnable de penser que le consilium
bonum ou consilium spiritus donné par Dieu à Adam, le poussait à faire le bien
mais aussi à reconnaître et à accepter l'amitié du Logos, puisque pour Irénée,
l'action du Verbe sur un homme sans Esprit aurait été inefficace.74

4.3. Une autre thématique semblable à la précédente se trouve dans AH IV,16,3:

«Pourquoi donc n'est-ce pas avec leurs pères qu'il conclut l'alliance? Parce que <la

loi n'a pas été établie pour le juste> (lTm 1,9). Or leurs pères étaient justes, eux qui
avaient la vertu du décalogue inscrite dans leurs cœurs et dans leurs âmes (virtutem
Decalogi conscriptam habentes in cordibus et animabus suis), puisqu'ils aimaient
le Dieu qui les a créés et qu'ils s'abstenaient de toute injustice à l'égard de leur
prochain: ils n'avaient pas besoin d'une Écriture qui les avertit, car ils possédaient
en eux-mêmes la justice de la loi.»75

Ce qui fait la différence dans la conduite des patriarches, c'est l'accomplissement

spontané du Décalogue, identifié avec le double commandement de

l'amour - diligentes scilicet Deum qui fecit eos et abstinentes erga proximum ab

SC 100**, 728-731.
72 Cf. AH 111,23,4. Le «consilium» n'a pas abandonné Caïn quand celui-ci s'est rempli d'envie

et a conçu de tuer son frère.
73 Cf. PO XII/5, 668.
74 Cf. Manuel Aroztegui, La amistad del Verbo con Abraham segün san Ireneo de Lyon,

Roma 2005, 92ss. Cf. dans un sens semblable AH IV,7,1, où Irénée dit qu'Abraham crut
dans le Verbe «per spiritum».

75
SC 100**, 564-568.



282 Andres Säe:

iniustitia. Irénée l'exprime ainsi: virtutem Decalogi conscription habentes in
cordibus et animabus suis. C'est-à-dire qu'autant dans leur corps - ici cor -
comme dans leur âme - anima - était gravée, imprimée, écrite, la virtus Decalogi.
C'est pour cette raison que le Décalogue n'avait pas été mis par écrit, parce que
cela n'aurait rien apporté de plus à ceux qui avaient en eux la justice de la loi.

Or, qu'elle est cette virtus decalogi gravée dans le coeur et dans l'âme? Irénée

ne répond pas explicitement. Cependant, peu auparavant, dans AH IV, 16,2,76 il
semble nous donner une piste. Au nombre des patriarches qui n'ont pas eu

besoin des lois écrites, Irénée compte Abraham, Lot et Enoch. Or, nous avons vu
qu'Enoch portait l'Esprit, de sorte qu'il a pu être placé dans le paradis avant de

mourir. D'autre part, l'expression virtutem Decalogi conscriptam habentes
semble indiquer une situation qui a son origine dans leur propre état de créature,
et qui résulte ensuite de leur progression dans l'obéissance à Dieu et concrètement

au Verbe.77 Pour cela, nous pensons qu'il est raisonnable de mettre en
rapport la virtus Decalogi et l'Esprit.

5.1. Plus concrètement, il y a deux éléments dans l'œuvre d'Irénée qui
paraissent favoriser une relation de l'Esprit avec la puissance divine mentionnée

en Ep. 11. En premier lieu, le verbe arménien qu'Ep. 11 utilise pour «mélanger»
est {uumtihiL78 Le terme est employé dans d'autres passages de l'œuvre,79 et il
est particulièrement intéressant de lire Ep. 41:

«Précurseur de ce Christ, Jean-Baptiste, après avoir préparé le peuple à l'accueil du
Verbe de vie, avait fait savoir qu'était le Christ Celui-là sur qui l'Esprit de Dieu
s'était reposé en se mélangeant à sa chair (jnp i|hpuij UuuimAnj hnqjih
huiliqhuir, Juuinlihui^ phq duipdhn] hnpui).»x0

Le verbe fuuinhhti se réfère ici au mélange entre l'Esprit de Dieu et la chair
de Jésus lors de son baptême. Le parallèle avec notre passage saute aux yeux,
bien qu'£p. 41 se réfère à un moment différent, beaucoup plus avancé, de l'his-

7,7' Cf. SC 100**, 562-565.
7

Cf. Andrés Sâez, La Tradition d'Irénée et l'Évangile de Paul: la naissance de la conscience
canonique néotestamentaire et quelques conséquences sur la nature de la Révélation
chrétienne, in: Revue des sciences religieuses, 90/3 (2016), 357-383, ici 366-369; Id.,
Canon y autoridad en los dos primeros siglos. Estudio histôrico-teolôgico acerca de la re-
laciôn entre la Tradiciôn y los escritos apostôlicos, Roma 2014, 805-812.

7S
Le sujet du mélange dans la christologie d'Irénée a été récemment étudié par Anthony
Briggman, Irenaeus' Christology of mixture, in: The Journal of Theological Studies, NS,
64/2 (2013), 516-555. Toutefois, ce savant ne tient pas compte, dans son article, d'Ep. 41.
En fait, il concentre son attention sur le mélange de la divinité du Fils et de l'humanité lors
de l'Incarnation. Ici, il s'agit d'un autre mélange, celui de l'Esprit avec la chair de Jésus lors
de son baptême. Tous les deux sont essentiels pour la pensée christologique de l'évêque de

79
Ly0n'
Cf. Reynders, Vocabulaire (voir note 40), 26. Selon le même auteur, le verbe Jumnhhd
traduit dans AH picryco et àvapiyvupi, et correspond à misceo, admisceo et commisceo. Cf.
Bruno Reynders, Lexique comparé du texte grec et des versions latine, arménienne et syriaque

de l'«Adversus Haereses» de saint Irénée (CSCO Subsidia 5-6), Louvain 1954 (vol. 5,

p. 142; vol. 6, p. 11.57-58.197).
s" Texte arménien dans PO XII/5, 690; traduction française dans SC 406, 140-141.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 283

toire du salut, et avec certaines différences entre les éléments du mélange. La
chair n'est pas exactement la terre mais la terre déjà modelée. Pour sa part, la

mention de l'Esprit de Dieu invite à penser à une relation de celui-ci avec la

puissance de Dieu d'Ep. 11, mais aussi à certaines différences, étant donné que,
comme nous l'avons vu, l'Esprit qui repose sur la chair de Jésus lors de son
baptême suppose un mode nouveau d'onction/1 On pourrait considérer le mélange
décrit dans Ep. 11, d'une certaine manière, comme un TÛ7roç, comme une toute

première (germinalis) mix Is, du mélange de l'Esprit et de la chair de Jésus lors de

son baptême.
Dans sa version anthropologique, nous rencontrons un autre parallèle dans

AH IV,31,2:

«Tout cela était signifié par Lot: car la semence du Père de toutes choses (semen
Patris omnium), c'est-à-dire l'Esprit de Dieu (Spiritus Dei), par l'entremise de qui
toutes choses ont été faites, s'est mélangée et unie à la chair, c'est-à-dire à

l'ouvrage par lui modelé (commixtus et unitus est carni, hoc est plasmati suo), et
c'est par ce mélange et cette union que les deux assemblées ont fructifié, du fait de
leur Père, des fils vivants pour le Dieu vivant.»8:

Le terme latin qui équivaut à Juuinbhil est commisceo. Le semen Patris
omnium est l'Esprit de Dieu. Dans ce cas, le passage se situe après la mort, la

résurrection, et même l'ascension de Jésus, de manière que c'est l'effusion, par
lui, de cet Esprit qui fait que dans les deux synagogues, c'est-à-dire entre les

justes de l'Ancien et du Nouveau Testament, naissent les fils d'adoption par
l'union de ce même Esprit avec la chair - Spiritus Dei... commixtus et unitus est
carni*' En rapport étroit avec cette thématique se trouve aussi AH V,6,l, où

Irénée se réfère aussi à ce mélange de l'Esprit avec la chair dans un contexte
anthropologique, bien que, dans ce cas, il signale la fonction médiatrice de l'âme

pour la réalisation de la commixtio84 (cf. infra).
En conclusion, nous croyons que le parallèle linguistique et thématique,

malgré les différences notées, soutient l'idée d'une relation entre le Spiritus Dei
et la puissance divine d'Ep. 11.

81
Dans Ep. 97 (PO XI1/5, 729), nous trouvons une expression très semblable: le Fils de Dieu
«a reçu du Père le pouvoir de nous donner la vie et, après l'avoir reçu, il a fait descendre
cette vie sur nous qui étions loin d'elle, lorsqu'il est apparu sur la terre et a vécu avec les
hommes, mélangeant et pétrissant l'Esprit de Dieu le Père avec l'ouvrage modelé par Dieu
(juuinhbuq hr quitiqkuip qhnqjili U.uqm_bnj huirpti pUq ifuipqtjuiU 2P2bguir), afin que
l'homme devienne à l'image et à la ressemblance de Dieu». Traduction française dans SC
406,217.

83
SC 100**, 792 -795.

83 Pour le sens des événements autour de Lot chez Irénée, cf. Antonio Orbe, Los hechos de

Lot, mujer e hijas vistos por san Ireneo, in: Gregorianum, 75 (1994), 37-64.
84 «L'homme parfait, c'est le mélange et l'union de l'âme qui a reçu l'Esprit du Père («Spiri-

tum Patris») et qui a été mélangée à la chair modelée selon l'image de Dieu... Lorsque cet
Esprit, en se mélangeant à l'âme, s'est uni à l'ouvrage modelé, grâce à cette effusion de

l'Esprit se trouve réalisé l'homme spirituel et parfait»: SC 153, 72-77.



284 Andrés Sâez

5.2. Une autre raison de mettre en rapport la puissance de Dieu avec l'Esprit,
c'est l'expression d'Ep. 11 «dans la mesure juste» (junjint]85), avec laquelle la

puissance en question fut mélangée avec la terre.
Dans AH IV,38 Irénée se demande si Dieu ne pouvait pas avoir fait, dès le

début, l'homme parfait, qui se caractérise, selon l'évêque de Lyon, par le fait de

posséder l'Esprit répandu sur l'Eglise par le Christ glorieux. La réponse d'Irénée
montre que le mode de procéder de Dieu n'est pas déterminé par son incapacité,
mais par celle de l'homme. A propos de la venue du Christ comme homme,
Irénée affirme que, comme à des petits enfants, le Pain parfait du Père se donna à

nous sous fonne de lait, pour que, nourris pour ainsi dire à la mamelle de sa chair
et habitués par une telle lactation à manger et à boire le Verbe de Dieu, nous

puissions garder en nous-mêmes le Pain de l'immortalité qui est l'Esprit du
Père.86 Dans la suite, il met en relation la faiblesse des Corinthiens, qui les

empêche de recevoir l'Esprit, avec la faiblesse de l'homme nouvellement créé.

Dès le commencement. Dieu avait le pouvoir de donner la perfection à l'homme,
mais celui-ci, nouvellement créé, était incapable de la recevoir ou de la
conserver.87

Or, créé miper, il fut constitué pour se développer et pour assumer peu à peu
le pouvoir de l'Incréé, processus dans lequel précisément ce qui nourrit et fait
croître, c'est l'Esprit - xoù Sè nveûpaxoç ipétpovroç koù aôÇovroç.88 Lisons

quelques lignes dans AH IV,38,3:

«Quant à l'homme, il fallait qu'il fut d'abord fait, qu'ayant été fait il grandît,
qu'ayant grandi il devînt adulte, qu'étant devenu adulte il se multipliât, que s'étant
multiplié il devînt fort, qu'étant devenu fort il fût glorifié, et enfin qu'ayant été

glorifié il vît son Seigneur: car c'est Dieu qui doit être vu un jour, et la vision de
Dieu procure l'incorruptibilité, <et l'incorruptibilité fait être près de Dieu>.»89

Nous ne pouvons pas expliquer maintenant tout le passage. Ce que nous
voulons souligner, c'est que l'expression «dans la mesure juste» d'Ep. 11 trouve
son explication la plus raisonnable dans ce contexte. La puissance de Dieu ne

pouvait pas être répandue dans une mesure supérieure à celle que l'homme
pouvait supporter au début. Et pourtant, la puissance accordée au début était la

condition d'un processus de croissance qui devait amener l'homme modelé à

devenir image et ressemblance divines.90 Or, dans ce sens, la puissance de Dieu

85
Ouuji signifie mesure. L'instrumental se trouve dans le dictionnaire avec un sens adverbial:
avec mesure. Cf. Dizionario armeno-italiano, composto dal P. Emmanuele Ciakciak, Vene-
zia 1837, t. 2, 1154, s. v.

86 Cf. AH IV,38,1.
87 Cf. All IV,38,2.
88 All IV,38,3 (SC 100**, 954-955).
89 SC 100**, 956-957.
90

Que le dynamisme de croissance ait commencé depuis le début, cela apparaît confirmé dans
AH IV,11,1 (SC 100**, 498). Gn 1,28 («Crescite et multiplicamini») s'applique ici au
lignage humain. Le verset révèle l'histoire graduelle de l'homme depuis sa première plasis
jusqu'à la communion dans l'incorruptibilité avec le Créateur et Père. Cf. aussi AH
IV,11,2-3; 9,3.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 285

doit être en rapport avec l'Esprit. Plus précisément, elle pourrait être identifiée

avec ce que nous avons proposé d'appeler le spiritus germinalis de la création.

Car, si tel n'est pas le cas, l'expression «dans la mesure juste» n'aurait pas de

sens. Un Esprit trop fort n'aurait pas respecté le caractère créé, à base de boue et

enfantin, propre au premier homme; et pourquoi une ôôvaptç qui ne s'identifierait

pas d'une certaine manière avec l'Esprit, devrait-elle être mélangée «dans
la mesure juste»?

6.1. Dans la suite, nous allons aborder deux thématiques complexes. En

premier lieu, nous devons examiner Ep. 5 et AH V,18,2, deux passages qui
mettent en relation l'Esprit Saint avec la création du monde.

«Ainsi apparaît un seul Dieu, Père, incréé, invisible, Auteur de toutes choses, au-
dessus duquel il n'y a pas d'autre Dieu et après lequel il n'y a pas d'autre Dieu. En
effet. Dieu possède un Verbe, et c'est pourquoi il a fait (uipuip) les choses par son
Verbe; Dieu est également Esprit, et c'est pourquoi il a ordonné (qurprpuphuig)
toutes choses par son Esprit. Comme le dit le prophète: <Par le Verbe du Seigneur
les cieux furent établis (hmumuimhguih), et par son Esprit toute leur puissance)
(Ps 32,6). Puis donc que le Verbe établit (huiutnuunt), c'est-à-dire donne forme
(iluipifiin] qnpbt) et existence (qnjmgm.pjii.Uh tqnj 2hhnpht), tandis que l'Esprit
dispose (jmprpupt kr Ijbpupupruht) la diversité des puissances (qquihuiquih-
nrpjirku quirpnrpkuihgh), c'est à bon droit que le Fils est appelé Verbe, et

l'Esprit, Sagesse de Dieu. C'est aussi avec raison que Paul, son apôtre, dit: <Un seul
Dieu Père, qui est au-dessus de toutes choses, à travers toutes choses et en nous
tous> (Eph 4,6). En effet, au-dessus de toutes choses, il y a le Père; à travers toutes
choses, il y a le Verbe, car c'est par son entremise que toutes choses ont été faites

par le Père; enfin, en nous tous, il y a l'Esprit qui crie: <Abba, Père> (Ga 4,6; Rm
8,15) et qui forme l'homme à la ressemblance de Dieu.»"

«Car le Père porte tout à la fois la création et son Verbe; et le Verbe, porté par le
Père, donne l'Esprit (esprit) (praestat Spiritum) à tous, de la manière que veut le
Père: aux uns, en rapport avec leur création, il donne l'esprit appartenant à la

création, esprit qui est une chose faite (quibusdam quidem secundum conditionem,
quod est conditionis, quod est factum)', aux autres, en rapport avec leur adoption, il
donne l'Esprit provenant du Père, Esprit qui est la Progéniture de celui-ci (quibusdam

autem secundum adoptionem, quod est ex Deo, quod est generatio). Et ainsi se

manifeste <un seul Dieu Père, qui est au-dessus de toutes choses, à travers toutes
choses et en nous tous) (Eph 4,6). Car, au-dessus de toutes choses, il y a le Père, et
c'est lui la tête du Christ; à travers toutes choses, il y a le Verbe, et c'est lui la tête
de l'Église; en nous tous, il y a l'Esprit, et c'est lui l'eau vive octroyée par le

Seigneur à ceux qui croient en lui avec rectitude, qui l'aiment et qui savent qu'il
n'y a qu'«un seul Dieu Père, qui est au-dessus de toutes choses, à travers toutes
choses et en nous tous (Eph 4,6).»92

Dans Ep. 5 apparaît le terme quii_pni_pjn.il,93 que nous avons traduit dans Ep.
11 par «puissance». En particulier, on le rencontre dans une citation de Ps 32,6
(«Par le Verbe du Seigneur, les cieux furent établis et par son Esprit toute leur

91 Texte arménien dans PO XII/5, 663; traduction française dans SC 406, 91.
92

SC 153, 238-241.
93 Cf. Reynders, Vocabulaire (voir note 40), 21.



286 Andres Sàez

puissance») et dans l'explication postérieure. Certainement, il faut dire d'emblée

que le contexte est différent. Suirpnupjiili se réfère ici aux puissances des sept
cieux planétaires ou, mieux, de leurs habitants. Chacun des anges, égal aux
autres par nature, leur est différent en qualité selon la puissance de l'Esprit qui
lui a été donnée: sagesse, intelligence, science... Dans aucun cas, la puissance de

l'Esprit communiquée à l'ange ne lui permet d'abandonner le rang (xàÇiç) que
Dieu lui a donné à l'intérieur de la création.

Nous pouvons alors nous demander: existe-t-il une certaine relation entre ces

puissances et la puissance dont parle Ep. 11 et ainsi, une relation avec l'Esprit?
Comme nous l'avons dit, la citation de Ps 32,6 ne favorise pas cette explication,

parce que ce passage parle seulement des puissances avec lesquelles les anges
sont constitués. Toutefois, il s'agit toujours des puissances de l'Esprit. C'est

davantage l'explication successive d'Irénée qui amplifie le contexte de la citation
scripturaire, en se référant à la création en général réalisée à travers le Fils et

l'Esprit, dans le cadre de laquelle l'Esprit dispose94 la diversité des puissances.
Cela est renforcé par la partie finale du paragraphe, de portée anthropologique,
selon laquelle l'Esprit habite dans l'homme et le fait crier: Abba, Père!

L'hypothèse qui en découle est la suivante: l'Esprit Saint dispose la diversité
des puissances, non seulement des sept ciels planétaires mais celle de tous les

êtres et principalement celle de l'homme. Cette interprétation serait cohérente

avec Ep. 11, où l'Esprit Saint aurait disposé dynamiquement la Sôvaptç ©soù

mélangé avec la terre pendant le modelage successif.95

À côté de ce passage, je pense qu'il faut aussi étudier AH V,18,2. Irénée y
affirme que le Père soutient la création dans son premier être et qu'il soutient
aussi le Verbe en tant qu'homme, concrètement, lors de la crucifixion. De son

côté, ce Verbe, en tant qu'homme, donne (praestat) à tous les êtres l'Esprit
conformément à la volonté du Père: à certains, l'Esprit secundum conditionem,
quod est factum;96 à d'autres, l'Esprit secundum adoptionem, celui qui vient de

Dieu. Que le passage ait quelque chose à voir avec le précédent, cela semble être

suggéré par le fait que dans la suite, comme dans Ep. 5, Eph 4,6 est cité et

expliqué. A mon avis, Irénée, concentré sur le monde matériel, a mentionné ici
les deux extrémités: l'inférieure consiste dans le fait d'octroyer à tous les êtres

l'Esprit secundum conditionem, qui les ordonne et les dynamise selon le dessein

de Dieu, l'esprit naturel de cohésion, typique de la doctrine stoïcienne qui
ordonne tous les êtres selon leur dynamisme propre; l'extrémité supérieure, c'est

l'Esprit d'adoption filiale donné aux croyants dans les derniers temps. Il s'agit
toujours du même Esprit, auquel on peut participer de deux manières différentes.

94 L'arménien dit «dispose et façonne» (juipquipt br Ijhpupupuiüt). Nous avons traduit, en
suivant Adeiin Rousseau, avec le seul terme «dispose», puisque la version arménienne
d'Irénée utilise souvent deux ou trois termes pour rendre un seul mot grecque.

93 Cf. dans le texte d'Ep. 11 : «Il Dieu) imprima ses propres traits», c'est-à-dire, les traits du
Fils et de l'Esprit.

96
L'expression peut paraître étonnante. Elle doit se comprendre dans le contexte de l'effort de

l'auteur pour expliquer la présence de l'Esprit dans la création.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 287

Cette fonction réalisée par le Verbe, qui donne à tous les êtres l'Esprit de

création, est sûrement en rapport avec celle qu'Ep. 5 assigne directement à

l'Esprit, qui dispose la diversité des puissances. En fait, il n'y aurait aucune
difficulté dans le passage du Verbe à l'Esprit, puisqu'on sait que ce que fait le

Verbe à travers l'Esprit est assigné par Irénée tant à l'un qu'à l'autre. Or, il
resterait à préciser si l'«octroyer» de AH V,18,2 et le «disposer et façonner»
à'Ep. 5 sont identiques; et, dans le cas contraire, déterminer la relation entre les

deux actions. Nous ne discuterons pas ce point en détail. A première vue, il
semble que l'affirmation d'AH V,18,2 est plus générique que celle d'Ep. 5. En

fait, celle-là mentionne la fonction du Verbe, c'est-à-dire donner l'Esprit, tandis

qu'Ep. 5 distingue la fonction du Verbe (établir, donner forme et existence) et la
tâche de l'Esprit (disposer et façonner). A partir d'ici on pourrait nuancer encore
le rapport entre ces deux passages et Ep. 11.

6.2. En second lieu, nous devons prendre en considération AH V,12,2 et Ep.
14, des passages qui paraissent en quelque manière contredire les explications
données jusqu'ici. En premier lieu, AH V,12,2, auquel nous nous sommes
référés antérieurement:

«Il fallait que l'homme fût d'abord modelé, qu'après avoir été modelé il reçût une
âme, et qu'ensuite seulement il reçût la communion de l'Esprit. C'est pourquoi
aussi <le premier Adam a été fait âme vivante (in animam viventem), mais le second
Adam a été fait Esprit vivifiant (in Spiritum vivificantem)> (ICo 15,45).»97

Les expressions, tirées de Paul, paraissent mettre en marge toute présence de

l'Esprit dans le premier homme. Toutefois, si on poursuit la lecture, on s'aperçoit
qu'il faut nuancer l'affirmation: «De même donc que celui qui avait été fait âme

vivante (siç v|/nxf)v Çtàaav), en inclinant vers le mal, a perdu la vie, ainsi ce même

homme, en revenant au bien et en recevant l'Esprit vivifiant (tô Çtoo7ioioùv

Hveupa), retrouvera la vie.»98 Or, la vie qu'Adam a perdue, n'était pas celle de

l'âme, puisque celle-ci a continué en lui aussi après qu'il a péché, mais plutôt la

vie surnaturelle naissante, perte qui provoqua son expulsion du paradis.
Seconde difficulté: la vie est-elle entrée dans le premier homme avec la

réception de l'haleine de vie de Gn 2,7b?" Cela contredirait Ep. 11, du moins
dans son interprétation plus immédiate. D'autres expressions d'Irénée dans AH
V,12 paraissent aller dans la même direction. Ainsi, nous lisons dans AH V, 12,1 :

Expulsa est autem pristina vita, quoniam non per Spiritum sed per afflatum

97
SC 153, 148-149.

98 AH V,12,2 (SC 153, 148-151).
99 C'est la pensée de John Behr. En effet, il considère que l'Esprit fait partie de l'homme créé,

puisque la vie est seulement une et sa source toujours l'Esprit. Mais bien sûr, ceux qui ne
sont pas encore fils adoptifs, peuvent recevoir l'Esprit seulement d'une manière qui correspond

à leur état de créatures. Selon Behr, Irénée décrit cet état de l'Esprit comme «haleine
créé», l'haleine de vie («afflatus vitae») de Gn 2,7b (cf. AH V,12,1-2). Cf. Asceticism and

Anthropology, 106-107.



288 Andrés Sâez

fuerat data.100 La vita pristina, surnaturelle, fut donnée à l'homme à travers
l'haleine de vie. C'est pourquoi elle a pu être expulsée. Et Irénée explique déjà
dans AH V,12,2: Aliud enim est afflatus vitae, qui et animalem efficit hominem,
et aliud Spiritus vivificans, qui et spiritalem eum efficit.101

Pour Antonio Orbe, la difficulté n'est pas insoluble. Selon le patrologue
espagnol, il s'avère fondamental de reconnaître que, plus qu'à des composantes
de l'homme, notre auteur se réfère ici à des principes différents de vie. D'autre

part, Irénée est conditionné par ce qu'il veut expliquer, c'est-à-dire que l'homme
a perdu la première vie que Dieu lui avait donnée; et que la vie vaincra la mort et

restituera l'homme à Dieu. Le premier événement ne lui serait pas arrivé si la vie
lui avait été communiquée au commencement à travers l'Esprit des derniers

temps qui, comme le dit l'évêque de Lyon, entoure l'homme à l'intérieur et à

l'extérieur comme celui qui dure toujours et ne l'abandonne jamais. Cependant,
même si la vie surnaturelle naissante lui était communiquée à travers l'afflatus,
aucun des deux n'était capable de maintenir l'homme pour toujours dans la vie

divine, bien que ce soit pour des motifs différents. La vita pristina ne pouvait
rendre l'homme éternel avec l'éternité de Dieu, car elle était naissante et

germinalis; l'afflatus simplement parce qu'il était psychique. Or, ce qui
prédomine dans ce sens dans le premier homme est évidemment la vie temporelle,
la vie animale, même si dans sa composition, il existait déjà un germe de vie
surnaturelle. Dans ce sens, le fait que la vita pristina soit communiquée à

l'homme per afflatum n'implique pas qu'elle lui soit infusée avec l'afflatus de

Gn 2,7, mais qu'elle agit sur l'homme par son intermédiaire, une fois que cet

afflatus ait été insufflé dans le plasma déjà modelé.
Nous trouvons une difficulté similaire dans l'œuvre catéchétique d'Irénée. En

effet, dans Ep. 14, nous lisons qu'Adam et Eve étaient nus et n'avaient pas de

honte, parce que leur mentalité était innocente et enfantine: «Car ils gardaient
alors en son intégrité leur nature. En effet, ce qui avait été insufflé dans l'ouvrage
modelé (Ji uinhqbnmibli) était un souffle de vie Qnüi^ Ijhhuig). Or, tant qu'il
demeurait dans son rang et dans sa force (rpnunrh ht quitpniphuih), ce souffle
ne pouvait concevoir ce qui est mal.»102

Dans ce paragraphe, une explication succède à une autre. Premièrement, le

fait: ils étaient nus et n'avaient pas de honte. Raison première: ils vivaient en étal

d'intégrité, conservant leur propre nature. Quelle nature? Irénée ne le dit pas
mais, sûrement, il se réfère à celle qui fut façonnée à l'image de Dieu, en vue de

sa ressemblance; ou en d'autres termes, au vêtement de l'Esprit propre au paradis.

Mais alors, pourquoi vivaient-ils en état d'intégrité? Seconde explication: ce

qui avait été inspiré dans l'ouvrage modelé était un souffle de vie. Pendant que le

100 SC 153, 142 : «Or la première vie a été expulsée parce qu'elle avait été donnée par le

moyen d'un simple souffle et non par le moyen de l'Esprit».
101 SC 153, 142-144 : «Car autre chose est le <souffle de vie> (Gn 2,7), qui fait l'homme psy¬

chique, et autre chose l'<Esprit vivifiant) (ICo 15,45), qui le rend spirituel».
102 Texte arménien dans PO XII/5, 669-670; traduction française dans SC 406, 103.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 289

souffle persévère dans son ordre et sa vigueur, il n'est pas possible de

comprendre et concevoir ce qui est mal.
Ici on peut penser aussi à deux possibilités.
(1) La force ou la puissance, même terme qu'Irénée emploi dans Ep. 11 pour

la ônvapiç 0eoù, a été insufflé dans l'homme avec l'haleine de Gn 2,7b. Dans ce

cas, surgissent plusieurs difficultés:
a) L'action de l'Esprit, main de Dieu, dans le modelage de la boue, semble

perdre sa valeur.

b) La boue modelée exclusivement à l'extérieur peut-elle, en tant que telle,
être appelé image de Dieu, comme c'est le cas en Ep. 11? Ce n'est pas probable.
En effet, outre d'autres arguments, «image de Dieu» est rendu en Ep. 11 par
l'annénien l^hptimpmb U.uinnu5nj.'03 Or, dans le passage d'Ep. 5 que nous
avons analysé dans la partie précédente, le verbe l^hplimpuitihii104 est appliqué à

l'action de l'Esprit qui dispose les puissances des créatures.

c) Il faudrait expliquer aussi pourquoi Ep. 11 affirme que Dieu a fixé ses traits

- au pluriel - dans la boue pour que précisément ce qui apparaîtrait aux regards
puisse avoir une forme divine.

(2) La puissance divine, déjà présente et modelée intérieurement par l'Esprit,
s'est unie au souffle infusé plus tard par Dieu, conformément à un principe
anthropologique formulé par Irénée pour les temps de l'Évangile dans AH V,6,l,
mais qui peut être généralisé: «l'homme parfait, c'est le mélange et l'union de

l'âme qui a reçu l'Esprit du Père (Spiritum Patris) et qui a été mélangée à la

chair modelée selon l'image de Dieu». Et un peu plus loin: «Lorsque cet Esprit,
en se mélangeant à l'âme, s'est uni à l'ouvrage modelé, grâce à cette effusion de

l'Esprit se trouve réalisé l'homme spirituel et parfait.»"'3 C'est l'interprétation
soutenue par Antonio Orbe. Dans ce sens, l'expression «dans son rang et dans sa

force» d'Ep. 14 signifierait la position juste de l'âme dans l'économie du salut:
elle doit obéir à l'action de l'Esprit si bien, qu'il puisse progressivement se faire
sentir dans l'homme de chair.

7. Il est temps de conclure. Sans expliciter autant de données, Antonio Orbe

conclut, dans son Antropologia de san Ireneo (p. 60), que la puissance divine
d'Ep. 11 peut être comprise au niveau anthropologique parallèlement à l'efficacité

de l'Esprit de Dieu planant sur les eaux (Gn 1,2). L'Esprit de Dieu donnait
cohésion, comme anima mundi, à cette énorme masse d'où sortirait l'univers, et

imprimait en elle de la douceur ou de la souplesse, pour qu'elle soit docile au
Verbe de Dieu dans l'œuvre des six jours. Cette mystérieuse puissance divine a

dû elle aussi fonctionner de manière analogue, mélangée dans une juste mesure
avec les éléments plus purs de la terre. A la lumière de Gn 1,2, Orbe liait ladite
puissance avec l'Esprit de Dieu, non avec l'Esprit Saint personnel. C'est simple-

103 PO XII/5, 667.
104 PO XII/5, 663.
I0:' SC 153,72-77.



290 Andrés Sâez

ment la vertu du Père, encore sans forme comme la matière dans laquelle il
réside et dans laquelle il se laisse sentir comme anima mundi.

Ce dernier point nous offre encore un élément de discussion. Si Gn 1,2

présente un parallèle pour assigner l'effusion de cet Esprit au Père, l'interprétation
irénéenne du miracle de l'aveugle-né suggère que c'est le Fils qui est la source
de l'Esprit que nous avons nommé germinalis. Et encore plus. Je ne suis pas sûr

qu'Irénée ait compris la création de la substance à partir de laquelle l'homme a

été modelé, de façon parallèle à la création de la materia prima avant le modelage

du monde. En effet, la terre à partir de laquelle l'homme a été créé avait déjà

une histoire quand elle a été prise pour modeler le roi de la création. Il ne s'agissait

plus d'une création ex nihilo. Dans ce sens, on pourrait, à mon avis, supposer
une action progressive du Père à travers le Fils sur la terre, action qui grave,
selon les besoins, la forme personnelle du Fils.

En tout cas, dans notre présente contribution, nous nous sommes proposé

d'apporter au débat de nouvelles données et de nouvelles interrogations. Espérons

que cela donnera quelques éclaircissements utiles à la recherche ultérieure.
Comme nous l'avons vu, certaines thématiques soutiennent l'idée d'un rapport
de la Sûvaprç 0eoù avec l'Esprit, telle que l'avait proposée et soutenue le patro-
logue espagnol. D'autres présentent des problèmes d'harmonisation avec les

éléments qu'Irénée met enjeu dans ses réponses, presque toujours fragmentaires.
Par ailleurs, d'autres explications, possibles, des textes ne seraient pas non plus
sans difficultés.

De mon côté, je formulerais la conclusion suivante: la Sûvapiç 0eoù d'Ep. 11

s'explique mieux si on accepte son identification avec le spiritus germinalis. Cet

Esprit serait une première action du Fils pour donner cohésion à la terre qui va
être modelée. Le modelage implique encore une action, ultérieure, du Fils, qui, à

nouveau per Spiritum, gravera ses traits personnels dans la boue. Il est aussi

difficile de trancher si l'Esprit de la création doit être mis en rapport avec la

donation du souffle à l'homme, ou non.
Pour terminer, une dernière réflexion. Pourquoi Irénée n'emploie-t-il pas le

terme spiritus quand il parle de la création de l'homme? Je suggère deux

réponses possibles, complémentaires. En premier lieu, parce que l'Ecriture ne le

fait pas directement. Par contre, Paul le fait et de manière explicite pour parler de

l'Esprit d'adoption filiale. En deuxième lieu, par influence de la polémique anti-

gnostique. De fait, dans AH 11,19,4, l'évêque de Lyon ironise sur l'idée que la

semence de la Mère, Sophia Achamot, c'est-à-dire l'élément spiritalis, soit
insérée et unie à la matière, en attendant de recevoir l'illumination du Logos parfait.

Peut-être Irénée a-t-il expliqué les différences entre sa conception et celle de

ses adversaires, comme il l'a fait avec d'autres points de la controverse.
Néanmoins, les lignes de l'auteur qui nous sont parvenues gardent le silence sur ce

point, peut-être de manière intentionnelle.



Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon 291

Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon:
une analyse du commencement <7 Epideixis 11

Dans cet article, nous cherchons à analyser quelques aspects anthropologiques présents
dans les premières lignes d'Ep. 11, où Irénée fait une exposition-explication de la création
de l'homme en prenant comme cadre de référence Gn 2,7 - en partie cité et en partie
paraphrasé - et Gn 1,26-27. Après avoir considéré le privilège de l'homme par rapport
aux autres créatures (I) et le caractère de la terre à partir de laquelle celui-ci a été formé
(II), l'argumentation se concentre sur l'expression «en ayant mélangé, dans la mesure
juste, sa puissance avec la terre» (III), en cherchant de déterminer la nature de cette
«puissance» et son rapport avec l'Esprit. Cette discussion s'encadre dans le sujet beaucoup plus
ample de la constitution anthropologique d'Adam: si l'Esprit en soi ou au moins d'une
certaine manière y fait partie. Pour ce faire nous avons pris des passages de l'Ep. et de
l'Adversus haereses pouvant aider à éclaircir ce point disputé.
Irénée de Lyon - anthropologie - création de l'homme - l'Esprit - Adam - Epideixis -
Adversus haereses.

Anthropologische Elemente im Werk des Irenaus von Lyon:
eine Analyse des Beginns der Epideixis II
In diesem Artikel versuchen wir einige anthropologische Aspekte zu analysieren, die sich
in den ersten Zeilen der Epideixis 11 finden. Dort legt Irenaus eine darstellende Erklärung
der Kreation des Menschen vor, indem er als Referenzrahmen Gen 2,7 - teils zitierend
und teils paraphrasierend - sowie Gen 1,26-27 heranzieht. Nach der Betrachtung des
Hervorgehobenseins des Menschen in Bezug auf andere Geschöpfe (I) und den Charakter der
Erde, von dieser ausgehend jener geformt wurde (II), konzentriert sich die Argumentation
auf den Passus «so vermischt habend, in einer rechten Art und Weise, seine Kraft mit der
Erde» (III). Dabei wird der Versuch unternommen, die Natur dieser Kraft und ihr Bezug
zum Geist zu bestimmen. Diese Diskussion reiht sich in das grössere Thema der anthropologischen

Konstitution Adams ein, ob nämlich der Geist selbst oder wenigstens in einer
bestimmten Weise daran Anteil hat. Um das zu leisten, ziehen wir Passagen der Epideixis
und des Adversus haereses heran, die dazu beitragen können, diesen umstrittenen Punkt
zu erhellen.

Irenaus von Lyon - Anthropologie - Erschaffung des Menschen - Geist - Adam -
Epideixis - Adversus haereses.

Elementi d'antropologia nell 'opera d'Irénée di Lione:
un 'analisi dell'inizio dellEpideixis II
In questo articolo, cerchiamo di analizzare qualche aspetto antropologico présente nelle
prime linee dc\VEpideixis 11, in cui Irénée dà una spiegazione délia creazione dell'uomo
prendendo come quadro di riferimento la Gn 2,7 - in parte citata e in parte parafrasata - e

la Gn 1,26-27. Dopo aver considerato il privilegio dell'uomo in rapporto alle altre creature

(I) e il carattere della terra a partire da cui egli è stato formato (II), l'argomentazione
si concentra sull'espressione «avendo mescolato, nella misura giusta, la sua potenza con
la terra» (III), cercando di determinare la nature di questa «potenza» e il suo rapporto con
lo Spirito. Questa discussione si inquadra nel discorso molto più ampio inerente alla costi-
tuzione antropologica di Adamo: se lo Spirito in sé o almeno in una certa maniera ne fa
parte. A questo scopo facciamo riferimento al passaggio de\V Epideixis e de\YAdversus
haereses che potrebbero aiutare a chiarire questa controversa questione.
Irénée di Lione - antropologia - creazione dell'uomo - lo Spirito - Adamo - Epideixis -
Adversus haereses.



292 Andrés Sâez

Elements ofanthropology in the work of Irenaeus ofLyons:
an analysis of the beginning o/Epideixis 11

In this paper we will attempt to analyse anthropological aspects found in the opening lines
of Epideixis 11, in which Irenaeus offers an exposition and explication of the creation of
man, taking as his frame of reference Gn 2,7 - which is partly cited and partly
paraphrased - and also Gn 1,26-27. The argument begins by considering the privilege enjoyed
by man in comparison with other creatures (I) and the character of the earth from which
man was formed (II). Next it focuses on the words «having mixed, in appropriate
measure, His power with the earth» (III) in an attempt to determine the nature of this <po-
wer> and its relationship to the Holy Spirit. This discussion opens up the much wider
question of the anthropological constitution of Adam: that is, whether it is constituted, at
least in some form, by the Holy Spirit. In our analysis we examine passages from the
Epideixis and from the Adversus haereses which may help to clarify this point of dispute.

Irenaeus of Lyons - anthropology - creation of man - the Holy Spirit - Adam - Epideixis
- Adversus haereses.

Andrés Sâez, Prof. Dr., Facultad de Literatura Cristiana y Clâsica San Justino, Universi-
dad Eclesiâstica San Dâmaso (Madrid).


	Eléments d'anthropologie dans l'œuvre d'Irénée de Lyon : une analyse du commencement d'Epideixis 11

