
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 110 (2016)

Artikel: "Und ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde"

Autor: Tertünte, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Und ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde»

Stefan Tertünte

Wie haben sich Menschen angesichts einer Zeit, die sie als Krisen-Zeit
wahrgenommen haben, um die Jahrhundertwende vom 19. zum 20. Jahrhunderl bewegt
oder positioniert? Welche Deutefolien haben sie auf diese Erfahrung gelegt?
Darum ging es in den Beiträgen unserer Tagung, die durch einen nicht im
Vorhinein definierten Filter der Apokalyptik zum einen eine erwartbare Fokussie-

rung und zum anderen eine erstaunliche Bandbreite an den Tag legten.
An zwei Beispielen aus dem katholischen Spektrum ist mir dies sehr deutlich

geworden: Der Umgang mit der Krisenzeit des Ersten Weltkrieges durch die

katholischen Bischöfe Österreichs hat in der Tat wenig gemein mit der Antwort,
die die Protagonisten der Zweiten Christlichen Demokratie in Frankreich, hier
vertreten durch Léon Dehon, auf die Krise der französischen Gesellschaft am
Ende des 19. Jahrhunderts gaben. Denn während mit herkömmlichen Analyse-
Kategorien die einen wie die anderen wohl als integralistisch und intransigent
bezeichnet werden, war ihre Antwort auf die Krise auch im Zugriff auf
apokalyptische Semantiken durchaus gegensätzlich: Während die österreichischen
Bischöfe die neue Zeit in Folge göttlichen Handelns höchst passiv erwarteten,
überspitzt formuliert die Hände zunächst zum Gebet falteten und dann in den

Schoß legten, gingen Dehon und seine Mitstreiter der démocratie chrétienne

gänzlich anders zu Werke: Sie betonten die Möglichkeiten des menschlichen
Handelns im epochalen Kampf um «die Seele Frankreichs» und lokalisierten die

Realisierung des «Reiches des Herzens Christi» eindeutig in das Hier und Jetzt.

Man kann ihre praktische Antwort auf die Krisensituationen durchaus als

einen theologisch nicht wirklich durchdrungenen Schritt auf dem Weg zur
Anerkennung der auch theologisch normierenden Bedeutung der Geschichte, wie sie

erst später im 20. Jahrhundert durch das Zweite Vatikanische Konzil weiter
entwickelt wurde, deuten, freilich in der Unmöglichkeit der abbés démocrates, dies

in der Krisenzeit am Ende des 19. Jahrhunderts in einen gesellschaftlichen und

pluralistischen Dialog einzubringen. Tatsächlich wäre es wohl aufschlussreich, an

an jeden der vorgestellten «apokalyptischen» Diskurse die Frage nach der

Dialogfähigkeit, nach der Kommunikabilität in sich pluralisierenden gesellschaftlichen

Kontexten zu stellen.
An den beiden Beispielen wird deutlich, was auch in zahlreichen anderen

Beiträgen zumindest implizit als Scheidungsmerkmal unterschiedlicher apokalyptischer

Diskurse auftrat: Die Bestimmung des Verhältnisses von Transzendenz und
Immanenz. Hier sind denn auch innerhalb der zahlreichen Variationen des Themas

SZRKG, 110(2016), 229-231



230 Stefan Tertiinte

die Akzentuierungen durchaus unterschiedlich, wie Franziska Metzger in ihren

Typisierungen apokalyptischer Diskurse dartat. Für jene Entwürfe, die von
christlichem Erinnerungsgut mitgestaltet werden oder deren Vertreter sich

explizit auf christliche Identitäten berufen, mag mitzubedenken sein, dass das

spannungsreiche Verhältnis von Transzendenz und Immanenz durchaus vom
Religionsgründer der Bewegung mit auf den Weg gegeben wurde - so sie sich an
ihm orientierte: Zum einen fehlt es bei Jesus von Nazareth nicht an Endgerichtsreden

und Gerichtsworten, ist die basileia ton theou, die Gottesherrschaft der
Begriff umfassenden Heils in eschatologischer Perspektive. Gleichzeitig jedoch -
und hier liegt die jesuanische Innovation - ist diese Gottesherrschaft bereits in
der Gegenwart präsent, «mitten unter euch». Jedoch, und auch dies darf nicht
außer Acht bleiben, ist diese Präsenz an seine Präsenz gebunden. Insbesondere
im katholischen Bereich hat dies dazu geführt, dass reine Weltuntergangsrhelori-
ken und jenseitsorientierte Utopien vermeintlich Erwählter kaum Anklang fanden

- von Ausnahmen abgesehen.
Die in manchen Beiträgen offen oder implizit gemachte Unterscheidung von

Apokalyptik als historischer Analyse-Kategorie und Apokalyptik als theologischem

Retlexionsbegriff macht ihren Sinn nicht zuletzt darin, das Instrumentarium

der historischen Arbeit offen zu legen. In der Tat gab es wenige Beiträge,
die explizierten, mit welchem Apokalyptik-Begriff sie zu Werke gingen. Die
somit zumeist implizit zugrunde liegenden Apokalyptik-Begriffe waren fast so

zahlreich wie die Vorträge selbst. Der mancherorts insinuierte Rekurs auf das

vermeintlich klärende Apokalyptik-Verständnis der Theologie jedoch würde
auch dort die Notwendigkeit eines je nach Zeitepoche und je in den Zeitepochen
pluralen Apokalyptikbegriffes in den christlichen Theologien und Bewegungen
deutlich machen. Johannes der Täufer, Jesus von Nazareth, Paulus von Tarsus
und Johannes von Patmos bieten signifikante Unterschiede, ganz zu schweigen
von den Ausfaltungen, die die christliche Apokalyptik in 2000 Jahren Christentum

erfahren hat - bis hinein in die auf der Tagung öfter zitierte zeitgenössische
politische Theologie.

An dem eingangs genannten Beispiel wird die Fragestellung deutlich, die sich
durch die zahlreichen Beiträge der Tagung zog und doch sehr facettenreich
beantwortet wurde: Das Verhältnis der Menschen zur Zeit, näherhin das

Verhältnis der Menschen zu ihrer Zeit in der Art und Weise, wie sie Gegenwart und

Zukunft zueinander in Bezug setzen: Ist die Gegenwart die zu beklagende, die zu
überwindende, die unabänderlich vergehende, die zu gestaltende, die zu
transformierende, die alte, die böse Zeit etc? Und ist die Zukunft die bessere, die

unweigerlich anbrechende, die fremdgetätigte oder doch selbstgetane neue Zeit?
Und wie neu ist sie denn, oder doch Wieder-Erwartung des Vergangenen?
Zahlreiche Facetten, kombinierbar in vielerlei Weise und z.T. einander ausschließend

- und dies war eine der faszinierenden Erkenntnisse dieser Tage, dieser

Verhältnisbestimmung haben das Krisenverständnis und -verhalten der Menschen an



Diskussion und zusammenfassende Perspektiven 231

der Schwelle zum 20. Jahrhundert bestimmt. Apokalyptik gibt es in dieser Zeit
ausschließlich im Plural.

Viel ist in den vergangenen Jahren von der Rückkehr apokalyptischer Rede

gesprochen und geschrieben worden. In Europa ist in der Wahrnehmung vieler
Menschen wieder Krisenzeit. Gefühlte Bedrohungen werden in Untergangsvor-
stellungen weitergeführt - Zeit für Apokalyptik? Es ist mehr als eine stilistische
Schlussnote: Zweifellos haben sich viele als apokalyptisch bezeichnete Diskurse

von einem fundamentalen Bestandteil christlicher Apokalyptik gelöst: Die
Geheime Offenbarung des Johannes war in erster Linie ein Ermutigungs- und

Hoffnungsbuch. Der frühchristliche Seher auf der Insel Patmos sah nicht nur eine

Welt vergehen, sondern er sah «einen neuen Himmel und eine neue Erde...
Siehe, ich mache alles neu». Sich in den europäischen, irreversibel und vielfältig
pluralisierten Kontexten über den Grund von Hoffnung gerade in Zeiten der

Krise zu verständigen oder zumindest danach zu fragen, ist zumindest der

Anspruch eines christlichen Umgangs mit Krisenzeiten.




	"Und ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde"

