
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 110 (2016)

Artikel: "Katechon" und "Eschaton" in Wladimir Solowjows Kurze(r) Erzählung
vom Antichrist im Horizont apokalyptischen Denkens

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Katechon» und «Eschaton» in Wladimir Solowjows
Kurze(r) Erzählung vom Antichrist im Horizont
apokalyptischen Denkens

Heinz Sproll

Geht man davon aus, dass der meist mit dem Imperium Romanum identifizierte
<Katechon> in 2 Thess 2,1-12 als die den «Gesetzlosen aufhaltende Macht» in
einer strukturellen und reziproken Beziehung zum apokalyptischen Denken des

Apostels Paulus steht' und dass - folgt man Carl Schmitt - ohne katechontisches
Denken christliche Geschichtstheologie kaum möglich ist,2 so liegt die Frage nahe,

ob und inwieweit diese beiden komplementären geschichtstheologischen
Kategorien das Denken Wladimir Solowjows bestimmten.3 Dies umso mehr, als

dieser dystopische Essai im Kontext diverser, sich an die Offenbarung des

Johannes (Kap. 11-13) anschließender chiliastisch-apokalyptischer Konstrukte

um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert einen exponierten Platz einnahm,
auch wenn Solowjows Zeitgenossen, geblendet von der Fortschrittsideologien
des 19. und 20. Jahrhunderts, sein Werk mit kritischer Distanz, wenn nicht mit
Ablehnung rezipierten.4 Erst in der russischen Emigration nach 1920 erwachte
ein Interesse am Oeuvre Solowjows: Nikolaj Berdjajews (1874—1946)
Religionsphilosophie ist ohne Solowjows Denken nicht verstehbar.5 In Russland selbst

Vgl. u.a. Paul Metzger, Katechon, Berlin/New York 2005; Fritz W. Röcker, Belial und
Katechon, Tübingen 2009; Carl Schmitt, Drei Stufen historischer Sinngebung, in: Universitas,
5 (1950), 927-931.

2
Vgl. Carl Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947—1951, Eintrag vom 18.12.
1947, Berlin 1991, 63; Carl Schmitt, Der Nomos der Erde, Berlin 31988, 29.

3 Wladimir Solovjev, Drei Gespräche über Krieg, Fortschritt und das Ende der Weltge¬
schichte mit Einschluß einer kurzen Erzählung vom Antichrist, in: Ludolf Müller (11g.),
Deutsche Gesamtausgabe 8, München 1979, 115-294; im Folgenden wird zitiert aus Wladimir

Solovjev, Kurze Erzählung vom Antichrist, hg. und übersetzt von Ludolf Müller,
Donauwörth lo2009; zu den diversen Werkausgaben vgl. ebd. 67, Anm. 5 und 7.

4
Solovjev, Kurze Erzählung vom Antichrist (wie Anm. 3), 5 (Vorwort).
Vgl. u.a. Nikolaj Berdjajew, Die rassische Idee, Paris 1946; vgl. auch Evert van der
Zweerde, Das Böse und das Politische. Zur anti-politischen politischen Philosophie
Vladimir Solov'evs, in: Bodo Zelinsky (Hg.), Das Böse in der rassischen Kultur, Köln/Wie-
mar/Wien 2008, 60-75.

SZRKG, 110 (2016), 207-218



208 Heinz Sproll

machte der Zusammenbruch des Sowjetkommunismus 1991 den Weg fuir eine

intensive Rezeption Solowjows als eschatologisch-messianischen Denker frei.
Im Folgenden soll mithin sein Essai nicht als vaticinium ex eventu gedeutet

werden,6 sondern als eschatologischer Entwurf, der in seiner Zivilisationskritik
trotz vieler Schnittflächen mit zeitgenössischen Elaboraten vor allem im Umkreis
der Philosophie Friedrich Nietzsches7 (1844-1900) zugleich Wege aus den Apo-
rien technisch-funktionaler Zwänge und Entfremdungen hin zu Erneuerung des

Christentums in einer Kultur versöhnter Verschiedenheit der Kirchen sucht, in
der die christliche Oikumene eine prägende Bedeutung gewinnt, die die säkulare,

vom Antichristen Solowjows geblendete und kontaminierte Welt überwindet und

mithin in einer neuen <praeparatio evangelica> der endgültigen Parusie Christi
und seines Reiches den Weg bereitet.

Zur Vita Solowjows

Zunächst einige biografische Notizen, um Solowjows Vita in den Zusammenhang

seiner Bildungs- und Glaubensgeschichte zu stellen: Geboren am 28.

Januar 1853 in Moskau als Sohn eines Professors für russische Geschichte brach er
als Jugendlicher mit dem ihm von seinen Eltern vermittelten orthodoxen Glauben.

Über das Studium der Philosophie vor allem Baruch de Spinozas 1632—

1677), Arthur Schopenhauers (1788-1860) und Friedrich Wilhelm Joseph Schel-

lings (1775-1854) an der Universität Moskau (1869-1873) sowie im Diskurs mit
Konstantin Leontjew (1831-1891) und den Naturwissenschaften fand er aber zu
einem nunmehr vertieften Glauben zurück, indem er ganz im Sinne der <vera

philosophia> der Kirchenväter <fides> und <ratio> in ein produktives und reziprokes

Verhältnis setzte. Als akademischer Lehrer ab 1875 an der Universität Moskau

versuchte er den dominierenden Wissenschaftspositivismus in der von ihm
so konzipierten <positiven christlichen Philosophie), d.h. in einer gnoseologischen

Kosmologie transzendierend eine All-Einheit-Philosophie zu entwickeln.
Da er auf keine Resonanz in der scientific community stieß, gab er 1882 seine

Professur an der Universität St. Petersburg mit seiner Abschiedsvorlesung
Lebenssinn des Christentums auf, an der er sich 1880 habilitiert hatte. Fortan wirkte
er als freier Schriftsteller. In der Folge näherte er sich der römisch-katholischen
Kirche, die für ihn im Gegensatz zur russischen Orthodoxie und zum deutschen

Protestantismus in ihrer Unabhängigkeit vom Staat in ihrer Glaubens- und
Sittenlehre das einzige authentische christliche Zeugnis des Evangeliums ablegte.
Rom mit der Cathedra Petri war für ihn das einzige Zentrum des Christentums,
das für sich in der (traditio apostolica> stehend universale Geltung in Zeit und
Raum beanspruchen durfte. Von daher und im Horizont seiner eschatologischen
Perspektiven war nur folgerichtig, dass Solowjow forderte, der Zar solle sich

6
Solovjev, Kurze Erzählung vom Antichrist (wie Anm. 3), 5 (Vorwort) und 63 (Nachwort).

7

Vgl. Ludolf Müller, Nietzsche und Solovjev, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, 1

(1947), 499-520.



«Katechon» und «Eschalon» 209

dem in der <successio apostolica> stehenden Papst unterwerfend die Einheit mit
der römisch-katholischen Kirche erbitten,8 der sich dann auch der Protestantismus

und das Judentum, das seine messianischen Hoffnungen erfüllt sehen könne,
anschließen würde. Allerdings folgten ihm weder der Zar noch die Russen auf
seinem Weg nach Rom. Als Konvertit wollte er gleichwohl nicht gelten, sondern
sich angesichts des von ihm erwarteten endgültigen Jüngsten Tages als
russischorthodoxer Christ so eng an Rom anschließen, «in dem Maße, wie das ihm sein

Gewissen anzeigt»,9 wenngleich ihm bewusst gewesen sein dürfte, dass ein
solcher Status kanonisch nicht möglich war.

Enttäuscht von dem Misserfolg seiner kirchenpolitischen Bestrebungen einer
christlichen Oikumene unter dem römischen Papst und angewidert durch die
zunehmende Säkularisierung der Lebenswelt, die er auf seinen vielen Reisen, u.a.
nach London, Paris, Sorrent und Neapel erfuhr, wandte er sich seit Ende der 80er
Jahre des 19. Jahrhunderts immer mehr einer eschatologischen Geschichtstheologie

zu, die bestimmt war von der Antinomie zwischen Gott und widergöttlichen

Mächten, Glauben und Unglauben, Wahrheit und Irrtum, Gut und Böse.

Am 13. August 1900 verschied er in Uskoje bei Moskau, nachdem er seine Kurze

Erzählung vom Antichrist verfasst hatte.

Zu Form und Inhalt von Solowjows Erzählung

Diese fiktionale Erzählung wird man der literarischen Gattung der Dystopie
zurechnen, die in Fjodor M. Dostojewskijs (1821-1881) Großinquisitor als Teil
seines Romans Die Brüder Karamasov von 188010 ihr Referenzwerk hat - freilich

mit völlig gegensätzlichem inhaltlichem Plot, was die Bewertung der
katholischen Kirche betrifft. In beiden werden Dialoge in dialektischer Form geführt;
so bildet Solowjows Erzählung vom Antichrist den abschließenden Teil des

größeren, 1899-1900 verfassten Werks Drei Gespräche über Krieg, Fortschritt
und das Ende der Weltgeschichte mit Einschluß einer kurzen Erzählung vom
Antichrist. Beschuldigt Dostojewskij in seinem fiktiven Plot vom Großinquisitor
die katholische Kirche als Erbin des Imperium Romanum in der Person des

Großinquisitors der Häresie, die nur kurz vor der Ermordung Jesu Christi Halt
mache, so konstruiert Solowjow das Bild einer christlichen Oikumene auf der

Grundlage der dogmatischen und institutionellen Struktur der römisch-katholischen

Universalkirche.

8
Solovjev, Rußland und die Universale Kirche. 1889, in: Wladimir Szylkarski (Hg.),
Deutsche Gesamtausgabe 3, Freiburg i. Br. 1954, 145-419, v.a. 187-188.

9
Ders., Schreiben an den katholischen Publizisten Eugène Tavernier (1854-1928) von Mai-
Juni 1896, in: Ludolf Müller/Irmgard Wille (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Ergänzungsband,

München 1977, 179-183, Zitat 182.
10

Fjodor M. Dostojevskij, Der Großinquisitor, in: Die Brüder Karamasov, übersetzt von
Marliese Ackermann, hg. und erläutert von Ludolf Müller, München 1985, 2. Teil, 5. Buch,
5. Kapitel.



210 Heinz Sproll

Im Folgenden gilt es nun zu untersuchen, welche Rolle eine solche christliche
Universalkirche in Solowjows Projekt einnimmt: Ist sie eine katechontische

Macht, die das Kommen des Antichristen aufhält, oder hat sie in seiner

Geschichtstheologie vielmehr eine eschatologische Funktion, um die endzeitliche
Herrschaft des Herrn in die Wege zu leiten bzw. nimmt sie sowohl eine
katechontische Rolle gegenüber dem Antichristen und eine eschatologische im
Hinblick auf die Endzeit ein?

Die Erzählung vom Antichristen wird von dem Teilnehmer Z. am Ende einer

Gesprächsrunde vorgetragen, die bestehend aus fünf russischen Honoratioren an

drei aufeinanderfolgenden Tagen im April 1899 im Garten einer Villa an der

französischen Riviera stattfindet und dabei über die im Titel des Dialogwerks
angezeigten Themen diskutiert.

Hauptkontrahenten des ersten Gesprächstages sind ein junger Fürst, der den

<narodniki> und Lew Tolstoj (1828-1910) nahesteht, und Herr Z., der die

eschatologische Position Solowjows vertritt. Ein Fürst vertritt in der ersten Gesprächsrunde

eine pazifistisch-antietatistische Position gegen die staatliche Ordnung und

Staatsraison, die die Pflicht zur Führung von Kriegen miteinschließt. Herr Z. und

ein am Gespräch teilnehmender General widersprechen dem Fürsten mit dem

Argument, der Krieg sei ein relatives, kein absolutes Übel, das hingenommen
werden müsse, um das Böse in Form eines feindlichen Angriffs abzuwehren

bzw. zu unterdrücken.
In der zweiten Runde plädiert ein am Gespräch teilnehmender Politiker für die

endgültige Beseitigung des Krieges als Mittel der Politik, da die Menschheit zu
einer die Staaten transzendierenden Weltgemeinschaft zusammenwachse.

Im dritten Gesprächskreis dekonstruiert Herr Z. die Vorstellung einer die
gesamte Menschheit umfassenden Weltkultur als Illusion, da die Macht des Todes

(noch) nicht gebrochen sei. Erst mit der Auferstehung sei das Ziel der Geschichte
und mithin die Herrschaft des Reiches Gottes erreicht. Das von Herrn Z. in die

Diskussion eingebrachte Narrativ über die Macht des Antichristen am Ende der

Weltgeschichte weist der Fürst, der ebenfalls am Gespräch beteiligt ist, zunächst

energisch als bloße Imagination zurück.
Eine an der Gesprächsrunde teilnehmende Dame will wissen, wer denn dieser

Antichrist sei und wann mit seinem Kommen zu rechnen sei. Herr Z. präsentiert
nun das unveröffentlichte Manuskript der Knrze(n) Erzählung vom Antichrist
eines ehemaligen Studienfreundes und späteren Mönches namens Pansophius
(d.h. der Allweise), das ihm dieser auf seinem Sterbebett anvertraut habe. Solow-

jow stellt die Erzählung seines Alter Ego, des Vater Pansophius, der aus den

Quellen der Bibel, der kirchlichen Tradition und des gesunden Menschenverstandes

geschöpft habe, an das Ende des Plots seiner Drei Gespräche, um die in
den ersten Gesprächen erörterten politischen und ethischen Probleme im Lichte
des alles entscheidenden heilsgeschichtlichen Theologems des Katechon bzw.
des Eschaton nicht mehr hintergehbar zu deuten.



«Katechon» und «Eschalon» 211

Im Anschluss an die erste Strophe des von Solowjow am 1. Oktober 1894

verfassten Gedichts Panmongolismus entwirft Herr Z. am Anfang der Erzählung
das Szenario einer zu Beginn des 20. Jahrhunderts von Japan ausgehenden
Welteroberung mit dem Ziel der Vereinigung aller ostasiatischer Völker unter der

Hegemonie eines asiatisch-europäischen Synkretismus, der zunächst China und
dann der gesamte eurasische Kontinent einschließlich Russland und ganz Europa
zum Opfer fallt, da die europäischen Nationalstaaten unter sich zerstritten sind
und den letzten entscheidenden Abwehrkampf gegen den Islam zu führen haben.

Nach 50 Jahren gelingt es zu Beginn des 21. Jahrhunderts den nunmehr
demokratisch verfassten Vereinigten Staaten von Europa, die die obsolet gewordenen
nationalistischen Antagonismen überwinden konnten, das Mongolenjoch
abzuschütteln.

Bestimmt wird dieses neue Zeitalter Europas durch postmaterialistische Ideo-

logeme ebenso wie durch Denkweisen, die die traditionellen christlichen Dogmen

verabschieden: «Und wenn die gewaltige Mehrheit der denkenden
Menschen überhaupt ungläubig bleibt, so werden die wenigen Gläubigen
notwendigerweise auch alle zu denkenden Menschen...»" Solowjow lässt in diesem
Kontext den Antichristen auftreten, der seine maßlose Eigenliebe dem Glauben

«an das Gute, an Gott, an den Messias» vorzieht.12 Von Gott mit scheinbar
glänzenden Tugenden und Charaktereigenschaften begabt, versteigt er sich in seiner

Hybris zu der Behauptung, ein <alter Christus> zu sein, für den der Herr bestenfalls

ein Vorläufer gewesen sei. Gemäß dem Fortschrittsideologem, nach dem
das zeitlich Spätere ontisch das Erste sei, stipuliert der Antichrist für sich: «Ich
komme als Letzter, am Ende der Geschichte, eben weil ich der vollkommene,
endgültige Erlöser bin. Jener Christus war mein Vorläufer. Seine Berufung war,
mein Erscheinen vorher zu verkündigen und vorzubereiten.»13

Er usurpiert mithin den dem Herrn vorbehaltenen heilsgeschichtlichen Ort des

Eschaton. Der Antichrist säkularisiert nicht nur das biblische Heilsversprechen
der endgültigen Herrschaft des Reiches Gottes auf Erden, sondern er neutralisiert
die biblische Botschaft vom Jüngsten Gericht zu einer Glücksverheißung: Da er
in Aussicht stellt, dass alle an einer unbegrenzten Fülle von materiellen Gütern
Anteil erhalten werden, verdinglicht er das Eschaton zu einer Globalmarkt-eco-

nomy, die alle materiellen Bedürfnisse zu befriedigen verspricht. Mehr noch: Der
Antichrist vernebelt seine Absicht der Täuschung, indem er Herrenlogien zitiert
und sie dabei in ihr semantisches Gegenteil verkehrt.

In der panischen Angst, er könne an dem lebenden Christus scheitern, dessen

heilsgeschichtlichen Ort er einnehmen will, will sich der Antichrist aller
geschichtlichen Verantwortung durch Suizid entziehen. In der nun folgenden
Berufungsvision nimmt der Teufel von ihm als seinem Sohn Besitz, indem er Gott
lästernd an den Willen des Antichristen zur Selbstbehauptung appelliert, seiner

" Solovjev, Kurze Erzählung vom Antichrist (wie Anm. 3), 18.
12

Ebd., 19.
13

Ebd., 20.



212 Heinz Sproll

Selbstliebe schmeichelt und ihn in seinem widergöttlichen Kult der irdischen
Kraft und körperlichen Schönheit bestärkt.

Dabei benutzt und verdreht der Teufel wie zuvor der Antichrist selbst ein

Herrenlogion,14 um sich an die Stelle des Logos zu setzen.13 Von Satan besessen

verfasst der Antichrist, nunmehr vom Erzähler in Anlehnung an Nietzsche als

(Übermensch) bezeichnet,16 aber negativ konnotiert, sein Manifest an die

Menschheit: «Der offene Weg zu Frieden und Wohlfahrt der Welt - sozusagen
die neue Bibel [...] und die Anbetung des Wohlstands und der vernünftigen
Planung.» (Benedikt XVI.)17

Darin propagiert der Antichrist ein sozialpolitisches Programm für eine neue

Gesellschaftsordnung, in der sämtliche Widersprüche zwischen Individuen und
sozialen Schichten, Tradition und Fortschritt, mithin sämtliche Entfremdungen
aufgehoben sind. Dieses Programm, das über weite Strecken das Projekt von
Henri de Saint-Simon (1760-1825) enthält, entfaltet eine überwältigende integrative

Wirkung auf die Gesellschaft, ja sogar auf die letzten noch an ihrem Glauben

festhaltenden Christen, die in dem Projekt des Antichristen nichts anderes

als die Erfüllung christlicher Prinzipien sehen wollen. Hinter der vom Politiker
im zweiten Gespräch erhofften Universalisierung humanitärer Standards in einer

globalisierten Welt verbirgt sich freilich die Ankunft des Antichristen, der so

seine totalitäre Herrschaft über die gesamte Menschheit aufrichtet.
Kurz nach Erscheinen dieses Programms findet in Berlin eine konstituierende

Versammlung des von Freimaurern gegründeten Bundes der europäischen
Staaten statt, um den bisherigen Bundesrat (Comité permanent universel) durch
eine starke Exekutive zu ersetzen, der das Auseinanderfallen des durch
Parteiinteressen zerrissenen neuen Staatenbundes verhindern sollte. Aus dem innersten
Kreis der Freimaurerorganisation wird auf dieser konstituierenden Versammlung
der Antichrist als erster Präsident der Vereinigten Staaten von Europa auf
Lebenszeit per Akklamation gewählt, der als Römischer Kaiser mit allen Vollmachten

ausgestattet den europäischen Staatenbund befrieden und Frieden und Wohlfahrt

auf der gesamten Welt sichern soll. Aufgrund der Kontrolle sämtlicher
monetärer Ressourcen vermag der Antichrist, durch die totalitäre Planung der
Wirtschaft binnen drei Jahren einen unbegrenzten Wohlstand und ein gigantisches
Unterhaltungsprogramm durch den als neuen Papst fungierenden Großmagier
Apollonius zu organisieren, um im Wahn der Machbarkeit nicht nur die

Befriedigung der materiellen Bedürfnisse seiner Untertanen zu gewährleisten,
sondern ihr kollektives Bewusstsein für seine Herrschaftsinteressen zu manipulieren.
Die von Solowjow durchaus positiv bewertete Idee der Vereinigung der Völker

14
Vgl. Mt 5,45.

15
Vgl. Mk 1,11.

16
Vgl. Solovjev, Die Idee des Übermenschen. 1899, in: Ludolf Müller (Hg.), Deutsche
Gesamtausgabe 8, München 1979, 364-376; vgl. ders., Literatur oder Wahrheit. 30.03.1897,
in: ebd., 44-48; Müller, Nietzsche und Solovjev (wie Anm. 7), 512-513.

17
Joseph Ratzinger/Papst Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. I. Teil. Von der Taufe im
Jordan bis zur Verklärung, Freiburg i. Br. " 2013, 71.



«Katechon» und «Eschaton» 213

durch die Vereinigten Staaten von Europa in einem neuen Imperium Romanum,
das die gesamte Welt beherrscht, wird von dem sich als «Mensch der Zukunft»
ausgebenden Antichristen instrumentalisiert und pervertiert, indem er dahinter
seine egomanen und verdeckten Totalitätsansprüche zur Geltung bringt.

Als letztes muss der Antichrist sein Verhältnis zum Christentum bestimmen,
das Solowjow als durch quantitative Auszehrung und Abflachung der Gegensätze

zwischen den Konfessionen bestimmt sieht. Der Papst findet angesichts des

sich immer weiter ausbreitenden Atheismus Zuflucht beim Zaren unter der
Bedingung, dass er seine Missionstätigkeit einstellt, und mit dem Resultat, dass er
den römischen Ritus seines feierlichen Charakters entkleidet. Nur die Hierarchie
in Nordamerika hält an dem römisch-universalen Charakter der katholischen
Kirche fest. In den christlichen Kirchen, besonders in der russischen Orthodoxie
entsteht angesichts der massenhaften Apostasie und der Übermacht des «Fürsten
dieser Welt»,s die Erneuerung des eschatologischen Bewusstseins, das den heiligen

Rest unter den Konfessionen zusammenführt.

Solowjow lässt den antichristlichen Kaiser, der seine Residenz von Rom nach
Jerusalem verlegt,19 im vierten Jahr seiner Herrschaft ein ökumenisches Konzil
einberufen, an dem alle christlichen Konfessionen teilnehmen. Auf katholischer
Seite nimmt teil Papst Petrus II., den Solowjow in Anlehnung an die Prophétie
des Malachias als letzten Papst nennt,20 auf orthodoxer der Staretz Johannes und
auf protestantischer Professor Ernst Pauli von der Universität Tübingen.

Dem antichristlichen Kaiser gelingt es auf dem Konzil, die Mehrheit der

Katholiken auf seine Seite zu ziehen, indem er ihnen verspricht, den Papst wieder

auf die Cathedra Petri in Rom zu erheben, wenn sie ihn, den Antichristen,
nur als ihren Fürsprecher und Beschützer anerkennen. Petrus II. mit einer kleinen
katholischen Minderheit widersteht dieser Verführung, ebenso wie der Staretz
Johannes das Angebot ablehnt, die Orthodoxie in ein archäologisches Museum in
Konslantinopel umzufunktionieren. Der Antichrist, der sich seines Ehrendoktors
der Theologie der Universität Tübingen rühmt, die in Russland als Vertreterin
der liberalen historisch-kritischen Exegese im Gefolge von David Friedrich
Strauß (1808-1874) galt, betört zwar den Großteil der protestantischen Theologen,

scheitert aber an Professor Pauli, der zusammen mit dem Staretz sich an

Papst Petrus II. anlehnt. Der Staretz Johannes, das Symbolwn Nicaemim von 325

zitierend, entlarvt den Kaiser als Antichrist vor dem versammelten Konzil. Ebenso

bekennt sich Petrus II. in Anlehnung an Mt 16,16 zu Christus, indem er die

Primatsansprüche des Antichristen mit einem dezidierten <contradicitur> zurückweist

und über ihn das Anathema ausspricht. Beide bezahlen ihr Bekenntnis mit
dem Tod.21 Professor Pauli schließt sich dem Zeugnis des Staretz und des letzten

111

Solovjev, Kurze Erzählung vom Antichrist (wie Anm. 3), 31; vgl. Joh 12,31; 14,30; 16,11;
2 Thess 2,3-8; Offb 13.

19
Vgl. Mt 24,15ff.; 2 Thess 2,4; Offb 11,8.

20
Solovjev, Kurze Erzählung vom Antichrist (wie Anm. 3), 32.

21
Vgl. Offb 11,7-8.



214 Heinz Sproll

Papstes an und verkündet, sich dem Papsttum unterstellend, dass der Kaiser der
Antichrist ist. Die Konzilversammlung zieht sich in die Wüste zurück, um die
Parusie Jesu Christi zu erwarten.

Der Antichrist lässt als Antwort auf das Bekenntnis der drei Glaubenszeugen
unter dem Schein einer rechtmäßigen Theokratie den Großmagier Apollonius
von dem Konzil, das von dem antichristlichen Kaiser usurpiert wurde, zum
neuen Papst wählen und die abgefallenen Orthodoxen und Protestanten in einer

von ihm gegängelten Kirchenunion vereinigen.
Nach dreieinhalb Tagen wird Professor Pauli, der mit den treuen Christen

nach Jerusalem zurückgekehrt ist, Zeuge der Auferweckung des Staretz und des

Papstes Petrus II. nach Offb 11,11. Der Staretz unterstellt sich dem Hirtenamt
Petrus II.,22 Professor Pauli schließt sich mit dem Bekenntnis zur Verheißung
Christi: «Tu es Petrus»23 an. Die Frau in Offb 12,1 mit der Sophia identifizierend
sieht Solowjow nunmehr das Eschaton anbrechen, an dem sich die unter dem

Papst vereinigten getreuen Christen mit Gott vereinigen.
Des Weiteren lässt Solowjow Herrn Z. aus der Erinnerung erzählen, da das

Manuskript des Vaters Pansophius hier abbricht. Nachdem die Juden im
Antichristen zunächst den Messias verehrt haben, wenden sie sich von ihm in der
Erkenntnis ab, dass er nicht einmal ein Jude sei. In einer gewaltigen Schlacht
vernichten die Juden den Antichristen mit seinem Heer. Am Ende der geschichtlichen

Zeit erkennen sie in Jesus Christus den Messias, der sich ihnen mit seinen

Wundmalen an den Händen zeigt.24 Die vom Antichristen getöteten Christen und
Juden vereinigten sich mit den Christen unter der Leitung von Petrus, Johannes

und Pauli, um das neue Aion der tausendjährigen Christusherrschaft zu beginnen.25

Wenn Herr Z. die Quintessenz dieser von Vater Pansophius redigierten Narratives

vom Antichristen im Sprichwort: «Es ist nicht alles Gold, was glänzt»26

zusammenfasst, so mag er seinen Gesprächsteilnehmern die sprichwörtliche
Unterscheidung zwischen Schein und Sein ins Gedächtnis gerufen haben.

Solowjow selbst, der sich hinter seinem Alter Ego, dem eschatologischen
Herrn Z. bzw. dem Vater Pansophius verbirgt, vermittelt in dieser Erzählung
eine weitergehende Botschaft, die sich thesenhaft folgendermaßen analysieren
lässt, ohne der Frage nachgehen zu müssen, ob Solowjow in seinem Narrativ
vom Antichristen eine prophetische Vision der 17 Jahre nach seinem Tode zur
Herrschaft gelangten Sowjetideologie hatte.

(1) Vielmehr generiert er im Modus der Dystopie als einer unsterblichen
Geschichte vom Antichristen in der Tradition russischen eschatologischer Diskurse

22
Vgl. Joh21,15ff.

23 Mt 16,18.
24

Vgl. Solovjev, Das Judentum und die christliche Frage. 1884, in: Wilhelm Lettenbauer
(Hg.), Deutsche Gesamtausgabe 4, München/Freiburg i. Br. 1972, 551-619, v.a. 581-582.

25 Offb 20,4.
26

Solovjev, Kurze Erzählung vom Antichrist (wie Anm. 3), 48.



«Katechon» und «Eschaton» 215

stehend einen apokalyptischen Raum:27 In ihm imaginieren sich Ängste der
russischen, an die Orthodoxie gebundenen Elite gegenüber einer vor allem von
West- und Mitteleuropa ausgehenden spätaufgeklärten Modernen mit ihren
Traditionsbrüchen und Verwerfungen, indem er in ihrer Fortschrittsideologie jene
hybride, die traditionell orthodox bestimmte Kultur Russlands bedrohende Auto-
poiesis diagnostiziert, die, christlich gesprochen, das Geschöpf zum Schöpfer,
den sterblichen, in Raum und Zeit verhafteten Menschen zum transzendenten
Gott erhebt.

(2) Er konstatiert mithin um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert in seiner

Zeitdiagnose eine weltweite «physiologische Verkommenheit des typischen
Christen» im Sinne Nietzsches28 und eine allgemeine Apostasie vom christlichen
Glauben, der in seiner nunmehr erodierten Form allen modernen, immanentis-
tischen Fleilsversprechungen zum Opfer fallt. Das Christentum ist mithin dabei,
sich unter der Herrschaft des Antichristen in eine universale Philanthropie zu
verkehren, die den biblischen Gedanken der Erlösungsbedürftigkeit des
Menschen zugunsten eines unbegrenzten Machbarkeitswahns in einem performativen
Verblendungszusammenhang abschafft. Zugleich wird als perfektioniertes
funktionales Äquivalent zur Botschaft vom Jüngsten Gericht die Projektion einer alle
ethischen Unterscheidungen von Gut und Böse neutralisierenden Immanenz als

das Benthamsche «größte Glück der größten Zahl» in einer totalitär
gleichgeschalteten Kultur verheißen sowie der Großinquisitor in Dostojewskijs Brüder
Karamazov die Unterscheidung von Gut und Böse aufzuheben verspricht.29

(3) Eine intertextuelle Analyse ergibt, dass Solowjow seinen Antichristen
nach Merkmalen des Großinquisitors Dostojewskijs gestaltet. Wirft der Großinquisitor

Christus im Gefängnis vor, den drei Versuchungen in der Wüste
widerstanden zu haben und damit der Menschheit die Wohltaten irdischen Reichtums
und totaler Macht vorenthalten zu haben,30 so löst der Antichrist Solowjows die

Versprechungen des Teufels ein. Sieht Dostojewskij in dem Großinquisitor als

neuen Cäsar den Repräsentanten der mit diabolischer Macht ausgestatteten
Papstkirche, die in der Tradition des Imperium Romanum steht, so legt Petrus II.
bei Solowjow, indem er den Versuchungen und Machtansprüchen des Antichristen

widersteht, das Fundament für die geläuterte universale christliche Oikumene
unter dem Primat der römisch-katholischen Kirche.

(4) Erst die Wiedergewinnung der eschatologischen Dimension des Glaubens

entlarvt, so Solowjow, nicht nur die falschen Glücksverheißungen als Täuschungen

und Verblendungsstrategien, sondern überwindet die Verfallenheit der
modernen Zivilisation an ihre Hypostasien und Ideologien durch die Hoffnung auf

27
Vgl. Müller, Russische Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopismus, in: Wolfgang
Böhme (Hg.), Zeit, Endzeit, Ewigkeit, Karlsruhe 1987, 51-69, v.a. 61-69.

2S Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in: Giorgio Colli/Mazzino Montinari (Hg), Kritische
Studienausgabe 6, München 1980, 47, 226.

29
Dostojevskij, Der Großinquisitor (wie Anm. 10), 28.

30
Vgl. Nikolaj Berdjajev, Die Weltanschauung Dostojewskij, München 1925, 169-193.



216 Heinz Sproll

eine jeden Augenblick mögliche Parusie des Herrn, in der sämtliche Antagonismen,

Entfremdungen und Verblendungen aufgehoben werden.

(5) So verspricht mithin ein im Sinne Solowjows erneuertes, eschatologisches
Christentum die russische Kultur vor den Aporien der verführerischen Versprechungen

und Täuschungen der Modemen zu schützen, die russisch-orthodoxe
Kirche aus ihrer cäsaropapistischen Umklammerung und ihrem lähmenden Tra-
ditionalismus zu befreien sowie den russischen Staat und das russische Volk an
ihre historische Mission als Drittes Rom31 und heilsgeschichtliche Funktion als

<Katechon> zu erinnern, um im Sinne des Chalcedonense (451) <ungetrennt> und
<unvermischt> ein symphonisches Verhältnis zur orthodoxen Kirche als mystischen

Leib zu gewinnen.32 Diese unterstellt sich mit dem Zaren und zusammen
mit dem Protestantismus der Cathedra Petri, also dem Ersten Rom33 als der die

ganze Menschheit in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft umfassenden
Universalen Kirche34 in einer oikumenischen, freien Theokratie35 nach dem Vorbild
des Reichs Konstantin des Großen (272/73-337) als der vorläufigen Inkarnation
des Gottesreichs36 und der Reichstheologie des Eusebius von Caesarea (ca. 264-
339).37 Eine solche Oikumene weiß sich im Eschaton stehend, das mit der
Inkarnation des Logos seinen Anfang und in der Parusie des Herrn als endgültigem
<Kairos> seine Erfüllung findet. In dieser dialektischen Spannung von <Schon

jetzt) und <Noch nicht) offenbart sich das gnadenhafte Handeln Gottes dieser
Oikumene in der als Heilsgeschichte verstandenen Zeit.

Folgende Fragen bleiben auch nach dieser Deutung noch offen:
(1) Könnte Solowjows dystopische Imagination des Antichristen nicht nur dazu

dienen, die vorrevolutionären Diskurse der russischen Eliten als apokalyptischen

Raum neu zu verstehen, sondern diese Kategorie auch auf den Zeilraum
um die Wende vom 20. zum 21. Jahrhundert angesichts technischer Verding-
lichungen und kultureller Verwerfungen der digitalen Globalisierung
anzuwenden?

11

Solovjev, Panmongolismus. Gedicht vom 1.10.1894, in: Solovjev, Kurze Erzählung vom
Antichrist (wie Anm. 3), 49; vgl. Wilhelm Lettenbauer, Moskau, das Dritte Rom. Zur
Geschichte einer politischen Theorie, München 1961, v.a. 52; Emanuel Sarkisyanz, Rußland
und der Messianismus des Ostens, Tübingen 1955.

32
Solovjev, Rußland und die Universale Kirche (wie Anm. 8), 182; vgl. Solovjev, Schreiben
an den katholischen Publizisten Eugène Tavemier (wie Anm. 9), 182.

33
Solovjev, Rußland und die Universale Kirche (wie Anm. 8), 187-188, 203, 254ff, 292-299.

34
Solovjev, L'Idée russe/Die russische Idee. 1888, in: Wladimir Szylkarski (Hg.), Deutsche
Gesamtausgabe 3, Freiburg i. Br. 1954, 27-91, v.a. 76-77.

35
Solovjev, Geschichte und Zukunft der Theokratie. 1885-1887, in: Szylkarski (Hg.), Deutsche
Gesamtausgabe 2, Freiburg i. Br. 1957, 361-479, 263; ders., Rußland und die Universale
Kirche (wie Anm. 8), 183; ders., Schreiben an den katholischen Publizisten Eugène Tavernier
(wie Anm. 9), 182; ders., Der große Streit und die christliche Politik. 1883, in: Szylkarski
(Hg.), Deutsche Gesamtausgabe 2, 207-324, v.a. 262; dagegen gilt das zweite Rom,
Byzanz/Konstantinopel, Solowjow unter dem semipaganen Cäsaropapismus als «Spielzeug
aller Häresien», vgl. ders., Rußland und die Universale Kirche (wie Anm. 8), v.a. 160-162.

36 Ebd., 182.
37

Müller, Vorwort, Deutsche Gesamtausgabe, Ergänzungsband (wie Anm. 7), 25.



«Katechon» und «Eschaton» 217

(2) Bietet Solowjow im Ausgang der Johannesoffenbarung für die heutige
Religionsphilosophie und Theologie einige Theoreme an, um eine weitgehend
praktizierte, mit der Spätaufklärung kompatible philanthropisch geprägte
Verkündigung in ihrer eschatologischen Stumpfheit zu überwinden, auf die Giorgio
Agamben kürzlich mit Recht hingewiesen hat?38 Eine theologisch tragfahige
Perspektive besteht in der Rekonstruktion der augustinischen Dimension der
Zeitlichkeit39 jenseits eines relativistischen Historismus und der aus ihm resultierenden

historisch-kritischen Methode, um so in unserer geschichtlichen Situation
den eschatologischen Verweischarakter der menschlichen Zeiterfahrung auf die

göttliche Ewigkeit hin neu zu bestimmen, auf die sich Christen hin geordnet wis-

Im Horizont apokalyptischen Denkens: «Katechon» und «Eschaton» in
Wladimir Solowjews Kurze Erzählung vom Antichrist
Der Sinn von Solowjews dystopischer Imagination des Antichristen lässt sich mit Hilfe der
hermeneutischen Matrix von Katechon und Eschaton aufschliessen: Angesichts der von der
westlichen Moderne ausgehenden Bedrohungen der nissischen Orthodoxie generiert Solow-
jew den apokalyptischen Raum, der vom Antichristen mit seinen immanentistischen
Heilsversprechungen auf das grösste Glück der grössten Zahl (J. Bcntham) in einer totalitär
gleichgeschalteten Kultur besetzt wird. Dabei gelingt es dem Antichristen auch die Kirchen
zu philanthropischen Vereinen umzufunktionieren. Der dann im Eschaton sich ereignende
Kampf zwischen wenigen Getreuen der christlichen Botschaft und dem Antichristen wird
durch die Paatsie Christi im endgültigen Kairos entschieden: In der Dialektik von Schon
jetzt und Noch nicht offenbart sich das gnadenhaftc Handeln Gottes, das im endiiltigen
Katechon Moskaus als Drittem Rom seine heilsgeschichtliche Erfüllung findet.

Solowjew - Katechon - Eschaton - Antichrist - Russische Orthodoxie - Parasie -
Moskau als das Dritte Rom.

Pensée apocalyptique: «Katechon» et «Eschaton» dans la Kurze Erzählung
vom Antichrist de Wladimir Solowjew
Le sens de l'imagination dystopique de l'Antéchrist par Solowjew peut être perçu à l'aide
de la grille herméneutique du katechon et de l'eschaton: étant donné les menaces émanant
de la modernité occidentale à l'encontre de l'orthodoxie russe, Solowjew génère un
espace apocalyptique occupé par l'Antéchrist avec ses promesses immanentes de salut et de
plus grand bonheur du plus grand nombre (J. Bentham) dans une culture égalitariste totalitaire.

L'Antéchrist parvient aussi à reconfigurer les églises en des associations philanthropiques.

Le combat qui a lieu ensuite dans l'eschaton entre un petit nombre de fidèles au
message chrétien et l'Antéchrist se décide par la parousie du Christ au kairos final: dans la
dialectique du «déjà maintenant» et du «pas encore», l'action de grâce de Dieu se révèle
et trouve son accomplissement salutaire dans le katechon final de Moscou comme
troisième Rome.

Solowjew - katechon - eschaton - Antéchrist - orthodoxie russe - parousie - Moscou
comme troisième Rome.

38
Giorgio Agamben, Das Geheimnis des Bösen. Benedikt XVI. und das Ende der Zeiten,
Berlin 2015.

39 Aurelius Augustinus, Confessiones/Bekenntnisse, übersetzt von Joseph Bernhart, München
41980, XI, 602-671.

40 Emst August Schmidt, Zeit und Geschichte bei Augustin, Heidelberg 1985.



218 Heinz Sproll

Pensiero apocalittico: «Katechon» e «Eschaton» ne/la Kurze Erzählung vom Antichrist
di Wladimir Solowjew
II senso dell'immaginazionc distopica dell'Anticristo di Solowjew si lascia dischiudere
con l'aiuto délia matrice ermeneutica di Katechon e Eschaton: Solowjew genera lo spazio
apocalittico a partire dalle minacce che secondo il modernismo occidentale vengono
dall'ortodossia russa. Questo spazio viene occupato dall'Anticristo con le sue promesse
immanenti di salvezza e di felicità délia maggioranza (J. Bentham) riposte in una cultura
totalitaria conformista. In questo modo l'Anticristo riesce a trasformare anche le chiese in
associazioni filantropiche. La lotta tra i pochi fedeli al messaggio cristiano e l'Anticristo
che si realizza nel Eschaton, si decide attraverso la parusia di Cristo nel Kairos finale:
nella dialettica del già e del non ancora si rivela l'atto di grazia di Dio, che trova il suo
compimento nella storia délia salvezza del Katechon finale di Mosca corne terza Roma.

Solowjew - katechon - eschaton Anticristo ortodossia russa parusia - Mosca corne
terza Roma.

Apocalyptic thought: «katechon» and «eschaton» in Vladimir Solovyov's Kurze
Erzählung vom Antichrist
The meaning of Solovjov's dystopic imagination of the antichrist can be unravelled with
the help of the hermeneutic matrix of katechon and eschaton. To counter the threat of
Western modernism to Russian Orthodoxy, Solovjov generates an apocalyptic space
which is occupied by the antichrist, with immanentist promises of salvation in terms of
the greatest happiness of the greatest number of people (J. Bentham) within a totalitarian
social egalitarianism. In this way the antichrist succeeds in transforming the function of
the churches into those of philanthropic societies. In the eschaton, the struggle which
ensues between the small number of true representatives of the Christian message and the
antichrist is determined by the parousia of Christ at the final kairos. God's merciful
disposition is revealed in the dialectic between «already» and «not yet», and finds its salva-
tory conclusion in the final katechon, with Moscow as a third Rome.

Solowjew - katechon - eschaton - Anticristo - ortodossia russa - parusia - Mosca come
terza Roma.

Heinz Sproll, Professor flir Didaktik der Geschichte, Universität Augsburg.


	"Katechon" und "Eschaton" in Wladimir Solowjows Kurze(r) Erzählung vom Antichrist im Horizont apokalyptischen Denkens

