Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 110 (2016)

Artikel: "Katechon" und "Eschaton” in Wladimir Solowjows Kurze(r) Erz&hlung
vom Antichrist im Horizont apokalyptischen Denkens

Autor: Sproll, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Katechon» und «Eschaton» in Wladimir Solowjows
Kurze(r) Erzdhlung vom Antichrist im Horizont
apokalyptischen Denkens

Heinz Sproll

Geht man davon aus, dass der meist mit dem Imperium Romanum identifizierte
«Katechon> in 2 Thess 2,1-12 als die den «Gesetzlosen aufhaltende Macht» in
einer strukturellen und reziproken Beziehung zum apokalyptischen Denken des
Apostels Paulus steht' und dass — folgt man Carl Schmitt — ohne katechontisches
Denken christliche Geschichtstheologie kaum moglich ist,” so liegt die Frage na-
he, ob und inwieweit diese beiden komplementiren geschichtstheologischen Ka-
tegorien das Denken Wladimir Solowjows bestimmten.’ Dies umso mehr, als
dieser dystopische Essai im Kontext diverser, sich an die Offenbarung des
Johannes (Kap. 11-13) anschlieBender chiliastisch-apokalyptischer Konstrukte
um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert einen exponierten Platz einnahm,
auch wenn Solowjows Zeitgenossen, geblendet von der Fortschrittsideologien
des 19. und 20. Jahrhunderts, sein Werk mit kritischer Distanz, wenn nicht mit
Ablehnung rezipierten.* Erst in der russischen Emigration nach 1920 erwachte
ein Interesse am Oeuvre Solowjows: Nikolaj Berdjajews (1874—-1946) Religions-
philosophie ist ohne Solowjows Denken nicht verstehbar.” In Russland selbst

Vgl. u.a. Paul Metzger, Katechon, Berlin/New York 2005; Fritz W. Récker, Belial und Ka-
techon, Tiibingen 2009; Carl Schmitt, Drei Stufen historischer Sinngebung, in: Universitas,
5(1950), 927-931.

Vgl. Carl Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947— I951 Eintrag vom 18.12.
1947, Berlin 1991, 63; Carl Schmitt, Der Nomos der Erde, Berlin *1988, 29.

Wladimir Solovjev, Drei Gespriache iiber Krieg, Fortschritt und das Ende der Weltge-
schichte mit Einschlul einer kurzen Erzidhlung vom Antichrist, in: Ludolf Miiller (Hg.),
Deutsche Gesamtausgabe 8, Miinchen 1979, 115-294; im Folgenden wird zitiert aus Wladi-
mir Solowev Kurze Erzdhlung vom Antichrist, hg. und {ibersetzt von Ludolf Miiller,
Donauwdrth '"2009; zu den diversen Werkausgaben vgl. ebd. 67, Anm. 5 und 7.

Solovjev, Kurze Erzihlung vom Antichrist (wie Anm. 3), 5 (Vorwort).

Vgl. u.a. Nikolaj Berdjajew, Die russische Idee, Paris 1946; vgl. auch Evert van der
Zweerde, Das Bose und das Politische. Zur anti-politischen politischen Philosophie
Vladimir Solov’evs, in: Bodo Zelinsky (Hg.), Das Bése in der russischen Kultur, Kéln/Wie-
mar/Wien 2008, 60-75.

SZRKG, 110 (2016), 207218



208 Heinz Sproll

machte der Zusammenbruch des Sowjetkommunismus 1991 den Weg fiir eine
intensive Rezeption Solowjows als eschatologisch-messianischen Denker frei.

Im Folgenden soll mithin sein Essai nicht als vaticinium ex eventu gedeutet
werden,’ sondem als eschatologischer Entwurf, der in seiner Zivilisationskritik
trotz vieler Schnittflichen mit zeitgendssischen Elaboraten vor allem im Umkreis
der Philosophie Friedrich Nietzsches’ (1844—1900) zugleich Wege aus den Apo-
rien technisch-funktionaler Zwinge und Entfremdungen hin zu Erneuerung des
Christentums in einer Kultur versohnter Verschiedenheit der Kirchen sucht, in
der die christliche Oikumene eine prigende Bedeutung gewinnt, die die sdkulare,
vom Antichristen Solowjows geblendete und kontaminierte Welt tiberwindet und
mithin in einer neuen <praeparatio evangelica> der endgiiltigen Parusie Christi
und seines Reiches den Weg bereitet.

Zur Vita Solowjows

Zunichst einige biografische Notizen, um Solowjows Vita in den Zusammen-
hang seiner Bildungs- und Glaubensgeschichte zu stellen: Geboren am 28. Ja-
nuar 1853 in Moskau als Sohn eines Professors fiir russische Geschichte brach er
als Jugendlicher mit dem ihm von seinen Eltern vermittelten orthodoxen Glau-
ben. Uber das Studium der Philosophie vor allem Baruch de Spinozas (1632-
1677), Arthur Schopenhauers (1788-1860) und Friedrich Wilhelm Joseph Schel-
lings (1775-1854) an der Universitdt Moskau (1869—1873) sowie im Diskurs mit
Konstantin Leontjew (1831-1891) und den Naturwissenschaften fand er aber zu
einem nunmehr vertieften Glauben zuriick, indem er ganz im Sinne der «<vera
philosophia> der Kirchenviter «fides> und «ratio» in ein produktives und rezipro-
kes Verhiltnis setzte. Als akademischer Lehrer ab 1875 an der Universitidt Mos-
kau versuchte er den dominierenden Wissenschaftspositivismus in der von ihm
so konzipierten <positiven christlichen Philosophie», d.h. in einer gnoseolo-
gischen Kosmologie transzendierend eine All-Einheit-Philosophie zu entwickeln.
Da er auf keine Resonanz in der scientific community stiel3, gab er 1882 seine
Professur an der Universitdt St. Petersburg mit seiner Abschiedsvorlesung Le-
benssinn des Christentums auf, an der er sich 1880 habilitiert hatte. Fortan wirkte
er als freier Schriftsteller. In der Folge ndherte er sich der romisch-katholischen
Kirche, die fiir ihn im Gegensatz zur russischen Orthodoxie und zum deutschen
Protestantismus in ihrer Unabhdngigkeit vom Staat in ihrer Glaubens- und Sit-
tenlehre das einzige authentische christliche Zeugnis des Evangeliums ablegte.
Rom mit der Cathedra Petri war fiir ihn das einzige Zentrum des Christentums,
das fiir sich in der «traditio apostolica> stehend universale Geltung in Zeit und
Raum beanspruchen durfte. Von daher und im Horizont seiner eschatologischen
Perspektiven war nur folgerichtig, dass Solowjow forderte, der Zar solle sich

6

- Solovjev, Kurze Erzihlung vom Antichrist (wie Anm. 3), 5 (Vorwort) und 63 (Nachwort).

Vgl. Ludolf Miiller, Nietzsche und Solovjev, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 1
(1947), 499-520.



«Katechon» und «Eschaton» 209

dem in der «successio apostolica) stehenden Papst unterwerfend die Einheit mit
der romisch-katholischen Kirche erbitten,® der sich dann auch der Protestantis-
mus und das Judentum, das seine messianischen Hoffnungen erfiillt sehen konne,
anschlieBen wiirde. Allerdings folgten ihm weder der Zar noch die Russen auf
seinem Weg nach Rom. Als Konvertit wollte er gleichwohl nicht gelten, sondern
sich angesichts des von ihm erwarteten endgiiltigen Jiingsten Tages als russisch-
orthodoxer Christ so eng an Rom anschlielen, «in dem Malle, wie das ihm sein
Gewissen anzeigt»,” wenngleich ihm bewusst gewesen sein diirfte, dass ein sol-
cher Status kanonisch nicht méglich war.

Enttduscht von dem Misserfolg seiner kirchenpolitischen Bestrebungen einer
christlichen Oikumene unter dem romischen Papst und angewidert durch die zu-
nehmende Sikularisierung der Lebenswelt, die er auf seinen vielen Reisen, u.a.
nach London, Paris, Sorrent und Neapel erfuhr, wandte er sich seit Ende der 80er
Jahre des 19. Jahrhunderts immer mehr einer eschatologischen Geschichtstheo-
logie zu, die bestimmt war von der Antinomie zwischen Gott und widergott-
lichen Méchten, Glauben und Unglauben, Wahrheit und Irrtum, Gut und Bose.
Am 13. August 1900 verschied er in Uskoje bei Moskau, nachdem er seine Kur-
ze Evzdhlung vom Antichrist verfasst hatte.

Zu Form und Inhalt von Solowjows Erzdhlung

Diese fiktionale Erzdhlung wird man der literarischen Gattung der Dystopie zu-
rechnen, die in Fjodor M. Dostojewskijs (1821-1881) Grofinguisitor als Teil
seines Romans Die Briider Karamasov von 1880' ihr Referenzwerk hat — frei-
lich mit vo6llig gegensétzlichem inhaltlichem Plot, was die Bewertung der katho-
lischen Kirche betrifft. In beiden werden Dialoge in dialektischer Form gefiihrt;
so bildet Solowjows Erzdhlung vom Antichrist den abschlieBenden Teil des
grofleren, 18991900 verfassten Werks Drei Gesprdche iiber Krieg, Fortschritt
und das Ende der Weltgeschichte mit Einschluf3 einer kurzen Ervzdhlung vom
Antichrist. Beschuldigt Dostojewskij in seinem fiktiven Plot vom GroBinquisitor
die katholische Kirche als Erbin des Imperium Romanum in der Person des
GrofBinquisitors der Héresie, die nur kurz vor der Ermordung Jesu Christi Halt
mache, so konstruiert Solowjow das Bild einer christlichen Oikumene auf der
Grundlage der dogmatischen und institutionellen Struktur der romisch-katho-
lischen Universalkirche.

Solovjev, RuBland und die Universale Kirche. 1889, in: Wladimir Szytkarski (Hg.),
Deutsche Gesamtausgabe 3, Freiburg i. Br. 1954, 145-419, v.a. 187-188.

Ders., Schreiben an den katholischen Publizisten Eugéne Tavernier (1854—-1928) von Mai-
Juni 1896, in: Ludolf Miiller/Irmgard Wille (Hg.), Deutsche Gesamtausgabe, Ergdnzungs-
band, Miinchen 1977, 179183, Zitat 182.

Fjodor M. Dostojevskij, Der GroBinquisitor, in: Die Briider Karamasov, iibersetzt von
Marliese Ackermann, hg. und erlautert von Ludolf Miiller, Miinchen 1985, 2. Teil, 5. Buch,
5. Kapitel.



210 Heinz Sproll

Im Folgenden gilt es nun zu untersuchen, welche Rolle eine solche christliche
Universalkirche in Solowjows Projekt einnimmt: Ist sie eine katechontische
Macht, die das Kommen des Antichristen aufhilt, oder hat sie in seiner Ge-
schichtstheologie vielmehr eine eschatologische Funktion, um die endzeitliche
Herrschaft des Hermn in die Wege zu leiten bzw. nimmt sie sowohl eine kate-
chontische Rolle gegeniiber dem Antichristen und eine eschatologische im Hin-
blick auf die Endzeit ein?

Die Erzdhlung vom Antichristen wird von dem Teilnehmer Z. am Ende einer
Gesprichsrunde vorgetragen, die bestehend aus fiinf russischen Honoratioren an
drei aufeinanderfolgenden Tagen im April 1899 im Garten einer Villa an der
franzosischen Riviera stattfindet und dabei iiber die im Titel des Dialogwerks an-
gezeigten Themen diskutiert.

Hauptkontrahenten des ersten Gesprichstages sind ein junger Fiirst, der den
aarodniki> und Lew Tolstoj (1828—1910) nahesteht, und Herr Z., der die escha-
tologische Position Solowjows vertritt. Ein Fiirst vertritt in der ersten Gesprachs-
runde eine pazifistisch-antietatistische Position gegen die staatliche Ordnung und
Staatsraison, die die Pflicht zur Fiihrung von Kriegen miteinschlieit. Herr Z. und
ein am Gesprich teilnehmender General widersprechen dem Fiirsten mit dem
Argument, der Krieg sei ein relatives, kein absolutes Ubel, das hingenommen
werden miisse, um das Bose in Form eines feindlichen Angriffs abzuwehren
bzw. zu unterdriicken.

In der zweiten Runde plddiert ein am Gesprich teilnehmender Politiker fiir die
endgiiltige Beseitigung des Krieges als Mittel der Politik, da die Menschheit zu
einer die Staaten transzendierenden Weltgemeinschaft zusammenwachse.

Im dritten Gespriachskreis dekonstruiert Herr Z. die Vorstellung einer die ge-
samte Menschheit umfassenden Weltkultur als Illusion, da die Macht des Todes
(noch) nicht gebrochen sei. Erst mit der Auferstehung sei das Ziel der Geschichte
und mithin die Herrschaft des Reiches Gottes erreicht. Das von Herrn Z. in die
Diskussion eingebrachte Narrativ {iber die Macht des Antichristen am Ende der
Weltgeschichte weist der Fiirst, der ebenfalls am Gesprich beteiligt ist, zunédchst
energisch als blofe Imagination zuriick.

Eine an der Gesprichsrunde teilnehmende Dame will wissen, wer denn dieser
Antichrist sei und wann mit seinem Kommen zu rechnen sei. Herr Z. présentiert
nun das unverdffentlichte Manuskript der Kurze(n) Erzdhlung vom Antichrist
eines ehemaligen Studienfreundes und spdteren Monches namens Pansophius
(d.h. der Allweise), das ihm dieser auf seinem Sterbebett anvertraut habe. Solow-
jow stellt die Erzdhlung seines Alter Ego, des Vater Pansophius, der aus den
Quellen der Bibel, der kirchlichen Tradition und des gesunden Menschenver-
standes geschopft habe, an das Ende des Plots seiner Drei Gespréche, um die in
den ersten Gespriachen erorterten politischen und ethischen Probleme im Lichte
des alles entscheidenden heilsgeschichtlichen Theologems des Katechon bzw.
des Eschaton nicht mehr hintergehbar zu deuten.



«Katechon» und «Eschaton» 211

Im Anschluss an die erste Strophe des von Solowjow am 1. Oktober 1894
verfassten Gedichts Panmongolismus entwirft Herr Z. am Anfang der Erzdhlung
das Szenario einer zu Beginn des 20. Jahrhunderts von Japan ausgehenden Welt-
eroberung mit dem Ziel der Vereinigung aller ostasiatischer Vdélker unter der
Hegemonie eines asiatisch-europédischen Synkretismus, der zunédchst China und
dann der gesamte eurasische Kontinent einschlieBlich Russland und ganz Europa
zum Opfer fdllt, da die europédischen Nationalstaaten unter sich zerstritten sind
und den letzten entscheidenden Abwehrkampf gegen den Islam zu fithren haben.
Nach 50 Jahren gelingt es zu Beginn des 21. Jahrhunderts den nunmehr demo-
kratisch verfassten Vereinigten Staaten von Europa, die die obsolet gewordenen
nationalistischen Antagonismen liberwinden konnten, das Mongolenjoch abzu-
schiitteln.

Bestimmt wird dieses neue Zeitalter Europas durch postmaterialistische Ideo-
logeme ebenso wie durch Denkweisen, die die traditionellen christlichen Dog-
men verabschieden: «Und wenn die gewaltige Mehrheit der denkenden Men-
schen tiberhaupt ungldubig bleibt, so werden die wenigen Gldubigen not-
wendigerweise auch alle zu denkenden Menschen...»'' Solowjow lisst in diesem
Kontext den Antichristen auftreten, der seine maBlose Eigenliebe dem Glauben
«an das Gute, an Gott, an den Messias» vorzieht.'> Von Gott mit scheinbar glén-
zenden Tugenden und Charaktereigenschaften begabt, versteigt er sich in seiner
Hybris zu der Behauptung, ein <alter Christus» zu sein, fiir den der Herr besten-
falls ein Vorldufer gewesen sei. Gemidll dem Fortschrittsideologem, nach dem
das zeitlich Spitere ontisch das Erste sei, stipuliert der Antichrist fiir sich: «lIch
komme als Letzter, am Ende der Geschichte, eben weil ich der vollkommene,
endgiiltige Erloser bin. Jener Christus war mein Vorldufer. Seine Berufung war,
mein Erscheinen vorher zu verkiindigen und vorzubereiten.» '

Er usurpiert mithin den dem Herrn vorbehaltenen heilsgeschichtlichen Ort des
Eschaton. Der Antichrist sékularisiert nicht nur das biblische Heilsversprechen
der endgiiltigen Herrschaft des Reiches Gottes auf Erden, sondern er neutralisiert
die biblische Botschaft vom Jiingsten Gericht zu einer GliicksverheiBung: Da er
in Aussicht stellt, dass alle an einer unbegrenzten Fiille von materiellen Giitern
Anteil erhalten werden, verdinglicht er das Eschaton zu einer Globalmarkt-eco-
nomy, die alle materiellen Bediirfnisse zu befriedigen verspricht. Mehr noch: Der
Antichrist vernebelt seine Absicht der Tduschung, indem er Herrenlogien zitiert
und sie dabei in ihr semantisches Gegenteil verkehrt.

In der panischen Angst, er konne an dem lebenden Christus scheitern, dessen
heilsgeschichtlichen Ort er einnehmen will, will sich der Antichrist aller ge-
schichtlichen Verantwortung durch Suizid entziehen. In der nun folgenden Be-
rufungsvision nimmt der Teufel von ithm als seinem Sohn Besitz, indem er Gott
lasternd an den Willen des Antichristen zur Selbstbehauptung appelliert, seiner

" Solovjev, Kurze Erzahlung vom Antichrist (wie Anm. 3), 18.

> Ebd., 19.
" Ebd., 20.



212 Heinz Sproll

Selbstliebe schmeichelt und ihn in seinem widergéttlichen Kult der irdischen
Kraft und korperlichen Schonheit bestérkt.

Dabei benutzt und verdreht der Teufel wie zuvor der Antichrist selbst ein
Herrenlogion,'* um sich an die Stelle des Logos zu setzen.”> Von Satan besessen
verfasst der Antichrist, nunmehr vom Erzdhler in Anlehnung an Nietzsche als
«Ubermenschy bezeichnet,'® aber negativ konnotiert, sein Manifest an die
Menschheit: «Der offene Weg zu Frieden und Wohlfahrt der Welt — sozusagen
die neue Bibel [...] und die Anbetung des Wohlstands und der verniinftigen Pla-
nung.» (Benedikt XV1.)"

Darin propagiert der Antichrist ein sozialpolitisches Programm fiir eine neue
Gesellschaftsordnung, in der samtliche Widerspriiche zwischen Individuen und
sozialen Schichten, Tradition und Fortschritt, mithin simtliche Entfremdungen
aufgehoben sind. Dieses Programm, das iiber weite Strecken das Projekt von
Henri de Saint-Simon (1760-1825) enthilt, entfaltet eine tiberwiltigende integra-
tive Wirkung auf die Gesellschaft, ja sogar auf die letzten noch an ihrem Glau-
ben festhaltenden Christen, die in dem Projekt des Antichristen nichts anderes
als die Erfuillung christlicher Prinzipien sehen wollen. Hinter der vom Politiker
im zweiten Gesprich erhofften Universalisierung humanitirer Standards in einer
globalisierten Welt verbirgt sich freilich die Ankunft des Antichristen, der so
seine totalitidre Herrschaft iiber die gesamte Menschheit aufrichtet.

Kurz nach Erscheinen dieses Programms findet in Berlin eine konstituierende
Versammlung des von Freimaurern gegriindeten Bundes der europdischen
Staaten statt, um den bisherigen Bundesrat (Comité permanent universel) durch
eine starke Exekutive zu ersetzen, der das Auseinanderfallen des durch Partei-
interessen zerrissenen neuen Staatenbundes verhindern sollte. Aus dem innersten
Kreis der Freimaurerorganisation wird auf dieser konstituierenden Versammlung
der Antichrist als erster Prisident der Vereinigten Staaten von Europa auf Le-
benszeit per Akklamation gewihlt, der als Romischer Kaiser mit allen Vollmach-
ten ausgestattet den européischen Staatenbund befrieden und Frieden und Wohl-
fahrt auf der gesamten Welt sichern soll. Aufgrund der Kontrolle siémtlicher mo-
netdrer Ressourcen vermag der Antichrist, durch die totalitire Planung der Wirt-
schaft binnen drei Jahren einen unbegrenzten Wohlstand und ein gigantisches
Unterhaltungsprogramm durch den als neuen Papst fungierenden GroBmagier
Apollonius zu organisieren, um im Wahn der Machbarkeit nicht nur die Be-
friedigung der materiellen Bediirfnisse seiner Untertanen zu gewihrleisten, son-
dern ihr kollektives Bewusstsein fiir seine Herrschaftsinteressen zu manipulieren.
Die von Solowjow durchaus positiv bewertete ldee der Vereinigung der Vélker

Vgl Mt 5,45,

vl Mk 1,11,

1 Vgl. Solovjev, Die Idee des Ubermenschen. 1899, in: Ludolf Miiller (Hg.), Deutsche Ge-
samtausgabe 8, Miinchen 1979, 364-376; vgl. ders., Literatur oder Wahrheit. 30.03.1897,
in: ebd., 44-48; Miiller, Nietzsche und Solovjev (wie Anm. 7), 512-513.

Joseph Ratzinger/Papst Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. I. Teil. Von der Taufe im
Jordan bis zur Verkldrung, Freiburg i. Br. °2013, 71.



«Katechon» und «Eschaton» 213

durch die Vereinigten Staaten von Europa in einem neuen Imperium Romanum,
das die gesamte Welt beherrscht, wird von dem sich als «Mensch der Zukunft»
ausgebenden Antichristen instrumentalisiert und pervertiert, indem er dahinter
seine egomanen und verdeckten Totalitétsanspriiche zur Geltung bringt.

Als letztes muss der Antichrist sein Verhiltnis zum Christentum bestimmen,
das Solowjow als durch quantitative Auszehrung und Abflachung der Gegen-
sdtze zwischen den Konfessionen bestimmt sieht. Der Papst findet angesichts des
sich immer weiter ausbreitenden Atheismus Zuflucht beim Zaren unter der Be-
dingung, dass er seine Missionstitigkeit einstellt, und mit dem Resultat, dass er
den romischen Ritus seines feierlichen Charakters entkleidet. Nur die Hierarchie
in Nordamerika hélt an dem romisch-universalen Charakter der katholischen
Kirche fest. In den christlichen Kirchen, besonders in der russischen Orthodoxie
entsteht angesichts der massenhaften Apostasie und der Ubermacht des «Fiirsten
dieser Welt»'® die Erneuerung des eschatologischen Bewusstseins, das den heili-
gen Rest unter den Konfessionen zusammenfiihrt.

Solowjow ldsst den antichristlichen Kaiser, der seine Residenz von Rom nach
Jerusalem verlegt,'” im vierten Jahr seiner Herrschaft ein 6kumenisches Konzil
einberufen, an dem alle christlichen Konfessionen teilnehmen. Auf katholischer
Seite nimmt teil Papst Petrus II., den Solowjow in Anlehnung an die Prophetie
des Malachias als letzten Papst nennt,”” auf orthodoxer der Staretz Johannes und
auf protestantischer Professor Ernst Pauli von der Universitidt Ttibingen.

Dem antichristlichen Kaiser gelingt es auf dem Konzil, die Mehrheit der
Katholiken auf seine Seite zu ziehen, indem er ihnen verspricht, den Papst wie-
der auf die Cathedra Petr1 in Rom zu erheben, wenn sie thn, den Antichristen,
nur als ihren Fiirsprecher und Beschiitzer anerkennen. Petrus 1. mit einer kleinen
katholischen Minderheit widersteht dieser Verfiihrung, ebenso wie der Staretz
Johannes das Angebot ablehnt, die Orthodoxie in ein archdologisches Museum in
Konstantinopel umzufunktionieren. Der Antichrist, der sich seines Ehrendoktors
der Theologie der Universitdt Tiibingen rithmt, die in Russland als Vertreterin
der liberalen historisch-kritischen Exegese im Gefolge von David Friedrich
Straul} (1808—1874) galt, betort zwar den GroBteil der protestantischen Theolo-
gen, scheitert aber an Professor Pauli, der zusammen mit dem Staretz sich an
Papst Petrus II. anlehnt. Der Staretz Johannes, das Symbolum Nicaenum von 325
zitierend, entlarvt den Kaiser als Antichrist vor dem versammelten Konzil. Eben-
so bekennt sich Petrus II. in Anlehnung an Mt 16,16 zu Christus, indem er die
Primatsanspriiche des Antichristen mit einem dezidierten «contradicitur» zuriick-
weist und iiber ihn das Anathema ausspricht. Beide bezahlen ihr Bekenntnis mit
dem Tod.”' Professor Pauli schlieBt sich dem Zeugnis des Staretz und des letzten

Solovjev, Kurze Erzdhlung vom Antichrist (wie Anm. 3), 31; vgl. Joh 12,31; 14,30; 16,11;
2 Thess 2,3-8; Offb 13.

10 Vgl. Mt 24,15ff.; 2 Thess 2,4; Offb 11,8.

Solovjev, Kurze Erzdhlung vom Antichrist (wie Anm. 3), 32.

- Vgl. Offb 11,7-8.



214 Heinz Sproll

Papstes an und verkiindet, sich dem Papsttum unterstellend, dass der Kaiser der
Antichrist ist. Die Konzilversammlung zieht sich in die Wiiste zuriick, um die
Parusie Jesu Christi zu erwarten.

Der Antichrist ldsst als Antwort auf das Bekenntnis der drei Glaubenszeugen
unter dem Schein einer rechtmédBigen Theokratie den GroBmagier Apollonius
von dem Konzil, das von dem antichristlichen Kaiser usurpiert wurde, zum
neuen Papst wihlen und die abgefallenen Orthodoxen und Protestanten in einer
von ihm gegédngelten Kirchenunion vereinigen.

Nach dreieinhalb Tagen wird Professor Pauli, der mit den treuen Christen
nach Jerusalem zuriickgekehrt ist, Zeuge der Auferweckung des Staretz und des
Papstes Petrus II. nach Offb 11,11. Der Staretz unterstellt sich dem Hirtenamt
Petrus I1.,>> Professor Pauli schlieBt sich mit dem Bekenntnis zur Verheiflung
Christi: «Tu es Petrus»® an. Die Frau in Offb 12,1 mit der Sophia identifizierend
sicht Solowjow nunmehr das Eschaton anbrechen, an dem sich die unter dem
Papst vereinigten getreuen Christen mit Gott vereinigen.

Des Weiteren ldsst Solowjow Herrn Z. aus der Erinnerung erzihlen, da das
Manuskript des Vaters Pansophius hier abbricht. Nachdem die Juden im Anti-
christen zunichst den Messias verehrt haben, wenden sie sich von thm in der Er-
kenntnis ab, dass er nicht einmal ein Jude sei. In einer gewaltigen Schlacht ver-
nichten die Juden den Antichristen mit seinem Heer. Am Ende der geschicht-
lichen Zeit erkennen sie in Jesus Christus den Messias, der sich ithnen mit seinen
Wundmalen an den Hinden zeigt.”* Die vom Antichristen getéteten Christen und
Juden vereinigten sich mit den Christen unter der Leitung von Petrus, Johannes
und Pauli, um das neue Aion der tausendjihrigen Christusherrschaft zu begin-
nen.”

Wenn Herr Z. die Quintessenz dieser von Vater Pansophius redigierten Narra-
tives vom Antichristen im Sprichwort: «Es ist nicht alles Gold, was glinzt»*®
zusammenfasst, so mag er seinen Gespridchsteilnehmern die sprichwortliche
Unterscheidung zwischen Schein und Sein ins Gedéchtnis gerufen haben.

Solowjow selbst, der sich hinter seinem Alter Ego, dem eschatologischen
Herrn Z. bzw. dem Vater Pansophius verbirgt, vermittelt in dieser Erzdhlung
eine weitergehende Botschaft, die sich thesenhaft folgendermaflen analysieren
lasst, ohne der Frage nachgehen zu miissen, ob Solowjow in seinem Narrativ
vom Antichristen eine prophetische Vision der 17 Jahre nach seinem Tode zur
Herrschaft gelangten Sowjetideologie hatte.

(1) Vielmehr generiert er im Modus der Dystopie als einer unsterblichen Ge-
schichte vom Antichristen in der Tradition russischen eschatologischer Diskurse

“ Vgl. Joh 21,151t
= Mt 16,18.
Vgl. Solovjev, Das Judentum und die christliche Frage. 1884, in: Wilhelm Lettenbauer
(Hg.), Deutsche Gesamtausgabe 4, Miinchen/Freiburg i. Br. 1972, 551-619, v.a. 581-582.
25

Offtb 20,4.
Solovjev, Kurze Erzdhlung vom Antichrist (wie Anm. 3), 48.



«Katechon» und «Eschaton» 215

stehend einen apokalyptischen Raum:*’ In ihm imaginieren sich Angste der rus-
sischen, an die Orthodoxie gebundenen Elite gegeniiber einer vor allem von
West- und Mitteleuropa ausgehenden spitaufgekldarten Modernen mit ihren Tra-
ditionsbriichen und Verwerfungen, indem er in ihrer Fortschrittsideologie jene
hybride, die traditionell orthodox bestimmte Kultur Russlands bedrohende Auto-
poiesis diagnostiziert, die, christlich gesprochen, das Geschopf zum Schopfer,
den sterblichen, in Raum und Zeit verhafteten Menschen zum transzendenten
Gott erhebt.

(2) Er konstatiert mithin um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert in seiner
Zeitdiagnose eine weltweite «physiologische Verkommenheit des typischen
Christen» im Sinne Nietzsches™ und eine allgemeine Apostasie vom christlichen
Glauben, der in seiner nunmehr erodierten Form allen modernen, immanentis-
tischen Heilsversprechungen zum Opfer fillt. Das Christentum ist mithin dabei,
sich unter der Herrschaft des Antichristen in eine universale Philanthropie zu
verkehren, die den biblischen Gedanken der Erlosungsbediirftigkeit des Men-
schen zugunsten eines unbegrenzten Machbarkeitswahns in einem performativen
Verblendungszusammenhang abschafft. Zugleich wird als perfektioniertes funk-
tionales Aquivalent zur Botschaft vom Jiingsten Gericht die Projektion einer alle
ethischen Unterscheidungen von Gut und Bdse neutralisierenden Immanenz als
das Benthamsche «grofite Gliick der groBten Zahl» in einer totalitdr gleichge-
schalteten Kultur verheiflen sowie der GroBinquisitor in Dostojewskijs Briider
Karamazov die Unterscheidung von Gut und Bése aufzuheben verspricht.”

(3) Eine intertextuelle Analyse ergibt, dass Solowjow seinen Antichristen
nach Merkmalen des GroBinquisitors Dostojewskijs gestaltet. Wirft der Grofin-
quisitor Christus im Gefdngnis vor, den drei Versuchungen in der Wiiste wider-
standen zu haben und damit der Menschheit die Wohltaten irdischen Reichtums
und totaler Macht vorenthalten zu haben,” so 16st der Antichrist Solowjows die
Versprechungen des Teufels ein. Sieht Dostojewskij in dem GroBinquisitor als
neuen Cisar den Repridsentanten der mit diabolischer Macht ausgestatteten
Papstkirche, die in der Tradition des Imperium Romanum steht, so legt Petrus I1.
bei Solowjow, indem er den Versuchungen und Machtanspriichen des Antichris-
ten widersteht, das Fundament fiir die gelduterte universale christliche Oikumene
unter dem Primat der romisch-katholischen Kirche.

(4) Erst die Wiedergewinnung der eschatologischen Dimension des Glaubens
entlarvt, so Solowjow, nicht nur die falschen GliicksverheiBungen als Tduschun-
gen und Verblendungsstrategien, sondern {iberwindet die Verfallenheit der mo-
dernen Zivilisation an ihre Hypostasien und Ideologien durch die Hoffnung auf

Vgl. Miiller, Russische Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopismus, in: Wolfgang
Bohme (Hg.), Zeit, Endzeit, Ewigkeit, Karlsruhe 1987, 51-69, v.a. 61-69.

Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in: Giorgio Colli/Mazzino Montinari (Hg), Kritische
Studienausgabe 6, Miinchen 1980, 47, 226.

Dostojevskij, Der GroBinquisitor (wie Anm. 10), 28.

Vgl. Nikolaj Berdjajev, Die Weltanschauung Dostojewskij, Miinchen 1925, 169-193.



216 Heinz Sproll

eine jeden Augenblick mogliche Parusie des Herrn, in der sdmtliche Antagonis-
men, Entfremdungen und Verblendungen aufgehoben werden.

(5) So verspricht mithin ein im Sinne Solowjows erneuertes, eschatologisches
Christentum die russische Kultur vor den Aporien der verfiihrerischen Verspre-
chungen und Tduschungen der Modernen zu schiitzen, die russisch-orthodoxe
Kirche aus ihrer cédsaropapistischen Umklammerung und ihrem lihmenden Tra-
ditionalismus zu befreien sowie den russischen Staat und das russische Volk an
ihre historische Mission als Drittes Rom®' und heilsgeschichtliche Funktion als
«Katechon> zu erinnern, um im Sinne des Chalcedonense (451) «ungetrennt> und
<unvermischt> ein symphonisches Verhiltnis zur orthodoxen Kirche als mysti-
schen Leib zu gewinnen.” Diese unterstellt sich mit dem Zaren und zusammen
mit dem Protestantismus der Cathedra Petri, also dem Ersten Rom™ als der die
ganze Menschheit in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft umfassenden Uni-
versalen Kirche*® in einer oikumenischen, freien Theokratie’® nach dem Vorbild
des Reichs Konstantin des Groflen (272/73-337) als der vorldufigen Inkarnation
des Gottesreichs®® und der Reichstheologie des Eusebius von Caesarea (ca. 264—
339).37 Eine solche Oikumene weif} sich im Eschaton stehend, das mit der Inkar-
nation des Logos seinen Anfang und in der Parusie des Herrn als endgiiltigem
«Kairos> seine Erfiillung findet. In dieser dialektischen Spannung von <Schon
jetzt> und «<Noch nicht> offenbart sich das gnadenhafte Handeln Gottes dieser
Oikumene in der als Heilsgeschichte verstandenen Zeit.

Folgende Fragen bleiben auch nach dieser Deutung noch offen:

(1) Konnte Solowjows dystopische Imagination des Antichristen nicht nur da-
zu dienen, die vorrevolutiondren Diskurse der russischen Eliten als apokalyp-
tischen Raum neu zu verstehen, sondern diese Kategorie auch auf den Zeitraum
um die Wende vom 20. zum 21. Jahrhundert angesichts technischer Verding-
lichungen und kultureller Verwerfungen der digitalen Globalisierung anzu-
wenden?

. Solovjev, Panmongolismus. Gedicht vom 1.10.1894, in: Solovjev, Kurze Erzidhlung vom

Antichrist (wie Anm. 3), 49; vgl. Wilhelm Lettenbauer, Moskau, das Dritte Rom. Zur Ge-
schichte einer politischen Theorie, Miinchen 1961, v.a. 52; Emanuel Sarkisyanz, Ruflland
und der Messianismus des Ostens, Tiibingen 1955.

Solovjev, RuBland und die Universale Kirche (wie Anm. 8), 182; vgl. Solovjev, Schreiben
an den katholischen Publizisten Eugene Tavernier (wie Anm. 9), 182,

33 Solovjev, Ruflland und die Universale Kirche (wie Anm. 8), 187-188, 203, 254ff, 292-299.
H Solovjev, L’Idée russe/Die russische Idee. 1888, in: Wladimir Szytkarski (Hg.), Deutsche
Gesamtausgabe 3, Freiburg i. Br. 1954, 27-91, v.a. 76-77.

Solovjev, Geschichte und Zukunft der Theokratie. 1885-1887, in: Szytkarski (Hg.), Deutsche
Gesamtausgabe 2, Freiburg i. Br. 1957, 361-479, 263; ders., RuBlland und die Universale
Kirche (wie Anm. 8), 183; ders., Schreiben an den katholischen Publizisten Eugene Tavernier
(wie Anm. 9), 182; ders., Der groBe Streit und die christliche Politik. 1883, in: Szyikarski
(Hg.), Deutsche Gesamtausgabe 2, 207-324, v.a. 262; dagegen gilt das zweite Rom,
Byzanz/Konstantinopel, Solowjow unter dem semipaganen Ciasaropapismus als «Spielzeug
aller Hiresien», vgl. ders., Rulland und die Universale Kirche (wie Anm. 8), v.a. 160-162.

" Ebd., 182.

7 Miiller, Vorwort, Deutsche Gesamtausgabe, Erginzungsband (wie Anm. 7), 25,

32



«Katechon» und «Eschaton» 217

(2) Bietet Solowjow im Ausgang der Johannesoffenbarung fiir die heutige
Religionsphilosophie und Theologie einige Theoreme an, um eine weitgehend
praktizierte, mit der Spitaufkldrung kompatible philanthropisch geprigte Ver-
kiindigung in ihrer eschatologischen Stumptheit zu tiberwinden, auf die Giorgio
Agamben kiirzlich mit Recht hingewiesen hat?*® Eine theologisch tragfihige Per-
spektive besteht in der Rekonstruktion der augustinischen Dimension der Zeit-
lichkeit’ jenseits eines relativistischen Historismus und der aus ihm resultieren-
den historisch-kritischen Methode, um so in unserer geschichtlichen Situation
den eschatologischen Verweischarakter der menschlichen Zeiterfahrung auf die
gottliche Ewigkeit hin neu zu bestimmen, auf die sich Christen hin geordnet wis-
sen.”

Im Horizont apokalyptischen Denkens: «Katechon» und «Eschaton» in
Wladimir Solowjews Kurze Erzdhlung vom Antichrist

Der Sinn von Solowjews dystopischer Imagination des Antichristen ldsst sich mit Hilfe der
hermeneutischen Matrix von Katechon und Eschaton aufschliessen: Angesichts der von der
westlichen Moderne ausgehenden Bedrohungen der russischen Orthodoxie generiert Solow-
jew den apokalyptischen Raum, der vom Antichristen mit seinen immanentistischen
Heilsversprechungen auf das grosste Gliick der grossten Zahl (J. Bentham) in einer totalitédr
gleichgeschalteten Kultur besetzt wird. Dabei gelingt es dem Antichristen auch die Kirchen
zu philanthropischen Vereinen umzufunktionieren. Der dann im Eschaton sich ereignende
Kampf zwischen wenigen Getreuen der christlichen Botschaft und dem Antichristen wird
durch die Parusie Christi im endgiiltigen Kairos entschieden: In der Dialektik von Schon
jetzt und Noch nicht offenbart sich das gnadenhafte Handeln Gottes, das im endiiltigen
Katechon Moskaus als Drittem Rom seine heilsgeschichtliche Erfiillung findet.

Solowjew — Katechon — Eschaton — Antichrist — Russische Orthodoxie — Parusie —
Moskau als das Dritte Rom.

Pensée apocalyptique: «Katechon» et «Eschaton» dans la Kurze Erzahlung
vom Antichrist de Wladimir Solowjew

Le sens de I'imagination dystopique de I’ Antéchrist par Solowjew peut étre pergu a 1’aide
de la grille herméneutique du katechon et de I’eschaton: étant donné les menaces émanant
de la modernité occidentale a ’encontre de I’orthodoxie russe, Solowjew génére un es-
pace apocalyptique occupé par I’ Antéchrist avec ses promesses immanentes de salut et de
plus grand bonheur du plus grand nombre (J. Bentham) dans une culture égalitariste totali-
taire. L’ Antéchrist parvient aussi a reconfigurer les églises en des associations philanthro-
piques. Le combat qui a lieu ensuite dans 1’eschaton entre un petit nombre de fideles au
message chrétien et I’ Antéchrist se décide par la parousie du Christ au kairos final: dans la
dialectique du «déja maintenant» et du «pas encore», I’action de grace de Dieu se révele
et trouve son accomplissement salutaire dans le katechon final de Moscou comme troi-
siéme Rome.

Solowjew — katechon — eschaton — Antéchrist — orthodoxie russe — parousie — Moscou
comme troisieme Rome.

* Giorgio Agamben, Das Geheimnis des Béosen. Benedikt XVI. und das Ende der Zeiten,

Berlin 2015.

f\urelius Augustinus, Confessiones/Bekenntnisse, {ibersetzt von Joseph Bernhart, Miinchen
1980, XI, 602-671.

Ernst August Schmidt, Zeit und Geschichte bei Augustin, Heidelberg 1985.

39

40



218 Heinz Sproll

Pensiero apocalittico: «Katechon» e «Eschaton» nella Kurze Erzdhlung vom Antichrist
di Wladimir Solowjew

Il senso dell’immaginazione distopica dell’Anticristo di Solowjew si lascia dischiudere
con I'aiuto della matrice ermenecutica di Katechon e Eschaton: Solowjew genera lo spazio
apocalittico a partire dalle minacce che secondo il modernismo occidentale vengono
dall’ortodossia russa. Questo spazio viene occupato dall’Anticristo con le sue promesse
immanenti di salvezza e di felicita della maggioranza (J. Bentham) riposte in una cultura
totalitaria conformista. In questo modo 1’ Anticristo riesce a trasformare anche le chiese in
associazioni filantropiche. La lotta tra i pochi fedeli al messaggio cristiano e I’ Anticristo
che si realizza nel Eschaton, si decide attraverso la parusia di Cristo nel Kairos finale:
nella dialettica del gia e del non ancora si rivela I'atto di grazia di Dio, che trova il suo
compimento nella storia della salvezza del Katechon finale di Mosca come terza Roma.

Solowjew - katechon - eschaton — Anticristo — ortodossia russa — parusia — Mosca come
terza Roma.

Apocalyptic thought: «katechon» and «eschatony in Viadimir Solovyov's Kurze
Erzéhlung vom Antichrist

The meaning of Solovjov’s dystopic imagination of the antichrist can be unravelled with
the help of the hermeneutic matrix of katechon and eschaton. To counter the threat of
Western modernism to Russian Orthodoxy, Solovjov generates an apocalyptic space
which is occupied by the antichrist, with immanentist promises of salvation in terms of
the greatest happiness of the greatest number of people (J. Bentham) within a totalitarian
social egalitarianism. In this way the antichrist succeeds in transforming the function of
the churches into those of philanthropic societies. In the eschaton, the struggle which en-
sues between the small number of true representatives of the Christian message and the
antichrist is determined by the parousia of Christ at the final kairos. God’s merciful dis-
position is revealed in the dialectic between «already» and «not yet», and finds its salva-
tory conclusion in the final katechon, with Moscow as a third Rome.

Solowjew — katechon — eschaton — Anticristo — ortodossia russa — parusia — Mosca come
terza Roma.

Heinz Sproll, Professor fiir Didaktik der Geschichte, Universitit Augsburg.



	"Katechon" und "Eschaton" in Wladimir Solowjows Kurze(r) Erzählung vom Antichrist im Horizont apokalyptischen Denkens

