
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 110 (2016)

Artikel: Il "vero paradiso" : teoria e pratica del messianismo politico dalla crisi
dello Stato liberale all'affermazione del totalitarismo fascista

Autor: Sergio, Marialuisa Lucia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Il «vero paradiso»: teoria e pratica del messianismo
politico dalla crisi dello Stato liberale all'affermazione
del totalitarismo fascista

Marialuisa Lucia Sergio

La modernizzazione del XX secolo, sotto forma di scomparsa délia giurisdizione
potestativa délia tradizione e délia religione come criteri ordinativi délia vita
associata, investe in eguale misura tanto la piccola e media borghesia orfana di

punti di riferimento politici quanto le masse disinserite dei grandi agglomerati
urbani. La perdita di cogenza délia religione come norma agendi alimenta perô
un credo sostitutivo, una «religione délia rivoluzione», da cui ci si attende la

soluzione délia triplice crisi globale che attraversa l'Europa: crisi di legittimità
degli ordinamenti politici, crisi di ridistribuzione delle ricchezze, secolariz-
zazione e crisi délia visione religiosa del mondo.

11 présente contributo prende in esame la progressiva affennazione di taie
credo sostitutivo attraverso alcune tappe fondamentali: la diffusione, durante la

guerra coloniale del 1911 e la «settimana rossa» nel 1914, del «mito» soreliano
délia violenza rivoluzionaria sia fra le avanguardie del nazionalismo piccolo-
borghese che fra le masse disaggregate del sotto-proletariato mobilitate dal socia-
lismo eversivo (gruppi per i quali l'esaltazione délia «catastrofe» diretta alla pa-
ralisi e alla distruzione del vecchio ordine mondiale agisce alio stesso modo che la

credenza dei primi cristiani nella prossima fine del mondo); il passaggio trauma-
tizzante délia grande guerra, che suscita nelle masse il sogno di una reslaurazione
dei valori comunitari cementati dal vincolo religioso; la crisi del primo dopoguerra,
con la sperimentazione, da parte dei Fasci di combattimento mussoliniani, di codici
linguistici e comportamentali di tipo fideistico e messianico.

Rivoluzione, nazione e messianismo politico: la religione secolare in Italia agli
inizi del Novecento

Agli inizi del Novecento in Italia, la crisi délia leadership liberale, priva di moder-

na organizzazione di partito e con una concezione oligarchica e paternalistica dei

rapporti di classe, va di pari passo con la svolta democratica e legalitaria del Parti-

SZRKG, 110(2016), 159-176



160 Mariaiiiisa Lucia Sergio

Partito socialista,' che manca tuttavia di un seguito effettivo presso la numerosa
forza-lavoro non qualificata, proveniente dalle campagne e impiegata nei klein-
belriebe artigiani, refrattaria a qualsiasi inquadramento in una prospettiva sinda-
cale e politica di lunga durata.2

E in questo contesto, aggravato dalla disgregazione sociale del mondo piccolo-
borghese, di quei soggetti cioè che - secondo una nota definizione di Gramsci -
vivono negli «agglomerati urbani senza industria» propri di una civiltà «terzia-
ria», cittadino-impiegatizia, mancante di moderne energie imprenditoriali e

manifatturiere,3 che si diffondono le dottrine di Georges Sorel sull'uso risolutivo
della violenza nei conflitti di classe, in base alle quali il proletariate deve agire
attraverso pochi scioperi violenti dagli effetti liberatori e rifiutare al contrario
l'organizzazione nella moderna forma-partito.

Dal punto di vista organizzativo, le concezioni soreliane trovano un fertile ter-
reno di cultura nei sindacati di mestiere, fra i quali si era nei frattempo sviluppata
la revisione del marxismo a opera della prima generazione del sindacalismo rivo-
luzionario italiano, in particolare da parte di Enrico Leone e Arturo Labriola.
Questi ultimi, considerando le teorie di Marx valide soltanto dal punto di vista
della costruzione speculativa, ma false al vaglio della verifica delle reali condi-
zioni economiche del lavoro in Italia, avevano offerto una raffigurazione epica
della lotta di classe come volizione eroica dell'individuo lavoratore spinto
all'azione rivendicativa da impulsi di soddisfazione personale, dentro uno
schema dello scontro sociale concepito fra «produttori» e «parassiti» e non fra
proletari e borghesi, secondo il classico paradigma marxista delle disuguaglianze
sociali.4

Nei 1907, nello stesso anno del Bankers' Panic o Knickerbocker Crisis, il
crollo della Borsa Valori di New York da cui scaturi un periodo di recessione
economica dagli effetti devastanti in Italia (dalla crisi dei settori metallurgico e

tessile alla retrocessione dei salari), il libro di Sorel Degenerazione capitalista,
degenerazione socialista5 s'impone alla platea del socialismo italiano ormai
scosso da continui scioperi e dal declino della leadership riformista.

1

Nei 1894, infatti, Engels, interpellate) da Anna Kuliscioff, aveva indicato ai leader del Parti¬
to Socialista dei Lavoratori Italiani una strategia politica che postulava l'abbandono della li-
nea dell'isolamento intransigente del partito, decisa due anni prima nei congresso fondativo
a Genova, e suggeriva la nécessita di un'alleanza tattica con i partiti della borghesia illumi-
nata al fine di promuovere la formazione di una compiuta demoerazia a parteeipazione po-
polare propedeutica alla successiva fase dell'avvento della società socialista; Cfr. Renato
Zangheri, Storia del socialismo italiano. Dalle prime lotte nella Valle Padana ai fasci sici-
liani, Torino 1997, 583.

2 Cfr. Giuliano Procacci, La classe operaia italiana agli inizi del secolo XX, in: Studi storici,
gennaio-marzo 1962, 3-76.

3 Raffaele Romanelli, L'Italia liberale: 1861-1900, Bologna 1990, 138.
4 Cfr. Paolo Favilli, Storia del marxismo italiano. Dalle origini alla grande guerra, Milano

1996,455.
5

Georges Sorel, Degenerazione capitalista e degenerazione socialista, Milano/Palermo/Na-
poli 1907.



Ii «vero paradiso»: teoria e pratica deI messianismo politico 161

11 testo di Sorel introduce nel dibattito culturale délia sinistra italiana innanzi-
tutto i temi del valore délia morale guerriera e del sentimento délia gloria.

Per Sorel «la contraddizione e il conflitto vengono appunto introdotti artifi-
cialmente, mediante il ricorso ai miti, aile illusioni e alla <volontà di credere»), in

quanto «i miti délia volontà (la volontà di potenza, la volontà di lotta o la volontà
di credere) danno senso a una realtà che in se stessa ne è priva»6. Dunque il mito
non ha solo un potente valore di eversione rivoluzionaria ma è esso stesso Creatore

di realtà. In questa prospettiva il discorso di Sorel acquista la sua più auten-
lica valenza dottrinaria di natura religiosa: lo scontro tra borghesia e forze nuove
assume le proporzioni di una gaerra di religione fra due opposte forme di rap-
presentazione délia Politica (quella simbolico-mitica del potere premoderno e

quella atomistico-partitica délia democrazia liberale), in cui l'antico regime è

accolto come regno délia libertà, mentre l'ordinamento giuridico contemporaneo
è respinto per l'utilitarismo ateo e sfruttatore dei suoi strumenti di comando.

La concezione soreliana sottende infatti una précisa lettura storica del percor-
so délia modernità corne processualità irreversibile che ha reciso il vincolo delle
credenze fondamentali per trasferire alio Stato l'autorità legittimante délia
Chiesa. Dunque per abbattere lo Stato borghese non basta l'erosione delle sue

strutture economiche, ma occorre che le élites rivoluzionarie testimonino un più
vivo senso religioso generando nuove condizioni di devozione di massa nell'im-
pronta emulativa delle confessioni religiose. A Sorel, tuttavia, non intéressa il
cristianesimo corne fede redentrice ma - ai fini dell'uso strumentale dei simboli
nella mobilitazione politica delle masse - la ritualizzazione délia pratica religiosa
e l'associazione organizzata del popolo dei fedeli.7 Nel Système historique de

Renan del 1906, Sorel condanna il richiamo al messaggio egalitario e solidale del

Vangelo da parte del socialismo umanitario (epigono del pietismo délia borghesia

«illuminata») e sottolinea invece la funzione positiva dei simboli sull'in-
conscio e sullo svolgimento delle dinamiche collettive, esaltando la Chiesa catto-
lica quale struttura gerarchica che materializza la perfetta comunione tra la plebs
fidelium, indifferenziata e incosciente, e le élites depositarie del senso délia sto-
ria.8 Nella Ia appendice delle Riflessioni suUa violenza Sorel addita inoltre
l'ordinamento monastico come modello per il sindacato operaio, che puö diventare
la cellula generativa délia palingenesi sociale solo se la sua minoranza direttiva
saprà preparare l'avvento del mondo rinnovato nell'isolamento e nell'intransi-
genza.9

Taie concezione religiosa soreliana divampa nel dibattito culturale del sinda-
calismo rivoluzionario italiano del primo decennio del Novecento; dibattito che

6 Cfr. Remo Bodei, Dal parlamento alla piazza. Rappresentanza emotiva e miti politici nei
teorici délia psicologia delle folle, in: Rivista di storia contemporanea, 15 (1986), 3, 313-
321.

7 Cfr. Gian Biagio Furiozzi, Socialismo e cristianesimo in Georges Sorel, in: Fonti e docu-
menti, 14 (1985), 555-579.

8

Georges Sorel, Le système historique de Renan, Vol. 3, Paris 1906, 78.
9

Georges Sorel, Riflessioni sulla violenza (1908), Milano 1997, 337.



162 Mariaiiiisa Lucia Sergio

si snoda attraverso i fogli della pubblicistica dell'estrema sinistra «Pagine Libéré»,

«Divenire sociale», «Demolizione», «Lupa». E in questo laboratorio di idee
che si forma la generazione intellettuale di Angelo Oliviero Olivetti10, Paolo
Orano", Sergio Panunzio12, destinata a diventare - insieme con la componente
nazionalista lungo un percorso parallelo e convergente - l'avanguardia del futuro
movimento fascista. 11 problema religioso come critica della secolarizzazione e

del declino morale della civiltà borghese nell'era della mercificazione dei valori,
in realtà, era già stato affrontato dal sindacalismo rivoluzionario italiano che ave-
va operato un confronta col pensiero del sociologo Guglielmo Ferrero. Nel 1906,

a esempio, Paolo Orano scriveva a Ferrero di avere letto con «passione» e «avidité»

le pagine de La grandezza e decadenza di Roma antica e di avervi rinve-
nuto analogie con i contenuti e i criteri di analisi utilizzati nei propri scritti agli
inizi del Novecento come ne II problema del cristianesimoP Dalle idee sore-
liane, tuttavia, i sindacalisti-rivoluzionari italiani prendono a prestito l'archetipo
del sindacato operaio corne luogo della purezza rivoluzionaria, bunker ideologico
dell'identità proletaria non contaminato dai «miasmi» dell'ambiente borghese.
Nel 1907 su «Lotta di classe», a esempio, lo sciopero generale viene defmito da

Orano come il momenta in cui «il lavoratore sente la classe ed esperisce la lotta

quasi nel modo istesso con cui nella monacazione l'uomo medievale, relegandosi
dal ffastuono e dalla lussuosità del tempio aperto ad ogni menzogna di sacerdoti,
trovava la voce energica dell'anima mistica e il soddisfacimento del desiderio
religioso»'4. Infine lo stesso autore ripropone nel 1909 il tema soreliano del
socialismo corne fede militante, improntato a una sorta di cattolicesimo ateo in-
triso di ammirazione per la Chiesa vista corne esempio di disciplina e di regalità
imperiale. Nel libro Cristo e Quirino stigmatizza il cristianesimo come «il

10
Angelo Oliviero Olivetti (1874-1931), tra i maggiori esponenti del sindacalismo rivoluzionario

in epoca giolittiana, sarà dal 1924 al 1925 membre della cosiddetta «commissione dei
quindici» (poi «dei diciotto»), incaricata dal Partito Nazionale Fascista di redigere una vasta
riforma degli ordinamenti politici e sociali; sarà inoltre professore ordinario di Storia delle
dottrine politiche presso la Facoltà Fascista di Scienze Politiche dell'Université di Perugia.

1

Paolo Orano (1875-1945), esponente di spicco del movimento sindacalista rivoluzionario,
entrerà nel 1923 nel Partito Nazionale Fascista. Deputate dalla XXV alla XXIX Legislatura
(1919-1939) e senatore nella XXX" (1939-1943), sarà un importante teorico del fascismo,
anche in qualità di docente nell'Università di Perugia di cui divenne rettore nel 1935.

12
Sergio Panunzio (1886-1944), giurista, accostatosi al sindacalismo rivoluzionario nel 1911,
diventerà durante la prima guerra mondiale collaboratore di Mussolini ne «Il Popolo
d'Italia» e successivamente deputato per il Partito Nazionale Fascista dalla XXVII alla
XXIX Legislatura (1924-1939) e senatore nella XXX1' (1939-1943). È uno dei principali
teorici delle dottrine giuridiche del fascismo e sarà professore ordinario di Filosofia del
diritto presso l'Université di Perugia, di cui diventerà Rettore nell'anno accademico 1926-
1927. L'anno seguente sarà invece chiamato a insegnare dottrina dello Stato presso la
Facoltà di Scienze Politiche dell'Université degli Studi di Roma.

13 Archivio Guglielmo Ferrero, fasc. 41, sottofasc. O-PAL, Rare Book and Manuscript
Library, Columbia University N.Y, Lettera di Paolo Orano del 6 febbraio del 1906, ora in
Marialuisa Lucia Sergio, DaH'antipartito al partito unico. La crisi della politica in Italia agli
inizi del '900, Studium, Roma 2002, 115.

14 Paolo Orano, Gli insegnamenti di uno sciopero, in: Lotta di classe, 13 aprile 1907, 15.



II «vero paradiso»: teoria e pratica del messianismo politico

giudaismo messianico» del «melanconico Rabbi di Nazareth» che si sarebbe es-

tinto se la Chiesa non avesse insediato il suo potere a Roma e non si fosse radica-
ta nel contesta del diritto romano: «La romanità è il terreno storico del cristiane-
simo, [la sua] <rivoluzione> fu interna alla romanità.»15

Questi stessi temi vengono recepiti anche dal movimento nazionalista attra-

verso la mediazione delle riviste florentine.16 Il primo terreno su cui avviene l'in-
contro fra il sindacalismo rivoluzionario e il nazionalismo, per il tramite della
mediazione delle riviste florentine, è significativamente quello della religione.
Sono in particolare gli intellettuali della «Voce» a riservare un'attenzione privile-
giata al tema della domanda di spiritualité risorgente collegato al declino del

mito scientifico del positivismo ottocentesco e al bisogno di conciliare taie
spiritualité con la dimensione della modernité. Ne II cattolicesimo rosso, dedicato
alla crisi modernista, Prezzolini contrappone al cristianesimo, considerato alla

stregua di un misticismo orientale libertario e sedizioso, agente di dissoluzione
delle forme di socialità collettiva, l'ecclesia romana, portatrice al contrario
dell'istanza di stabilité delle istituzioni. Il cattolicesimo, evolvendosi dalla
matrice cristiana, diventa «una religione sociale [che] non puô reggersi che fa-
cendo utile alla société, prima salvandola dalle idee cristiane, secondo prendendo

per sé la direzione di tutte le forze umane. Ciô era riuscito a fare il Cattolicesimo
romano in modo eccellente»17. Dopo la secolarizzazione resta il disordine etico
di un mondo in cui Lideologia genericamente umanitaria del socialismo commuta

l'altruismo ascetico prescritto dai vangeli con i valori giacobini di fraternité
e uguaglianza e in cui lo Stato laico «mastodontico, formalista e borghese» «va
prendendo tutte le funzioni cattoliche»18.

Per i vociani occorre dunque trovare una risposta all'offensiva della modernité

ed è sul terreno di questa ricerca che Prezzolini scopre Sorel, presentato ai

lettori della «Voce» corne «la coscienza sacerdotale del sindacalismo, per quel
frenetico amore di vérité che lo caratterizza e per quel suo apostolato di idee

etiche, serene, gravi e spesso mistiche nel campo delLazione sindacale».19

Sono dunque poste, nella dimensione del fideismo politico, le premesse della

convergenza del sindacalismo rivoluzionario con il nazionalismo. Il passaggio
dal piano delle idee a quello concreto dell'azione politica avviene di li a poco nel

corso della guerra coloniale italiana in Libia nel 1911.

15 Cfr. Sergio, DaU'antipartito al partito unico (cf. nota 13), 113.
16

Eugenio Garin, Un secolo di cultura a Firenze da Pasquale Villari a Piero Calamandrei,
Fierenze 1960, 14.

17
Giuseppe Prezzolini, Il Cattolicesimo rosso: studio sul présente movimento di riforma del
cattolicesimo, Napoli 1908, 315.

ls Prezzolini, Il Cattolicesimo rosso (cf. nota 17), 317.
19

Giuseppe Prezzolini, Giorgio Sorel, in: La Voce, 20 dicembre 1908; Nello stesso anno, in
un volume appositamente dedicato al sorelismo, Prezzolini tenta di indagare i presupposti
basilari del sindacalismo-rivoluzionario e ne mette in risalto lo spirito fideistico; Id., Teoria
sindacalista, Napoli, 1909,27.



164 Marialuisa Lucia Sergio

Come emerge dai numerosi contributi del volume Pro e contro la guerra di
Libia: discussioni nel campo rivoluzionario del 1912,20 una parte del sindaca-
lismo rivoluzionario vede nell'avventura coloniale una straordinaria circostanza
storica per mettere alla prova Ia teoria della funzione formativa ed etica della

guerra ai fini dell'educazione del proletariato alla violenza eroica.21 Inoltre

l'ideologia coloniale puô contribuée alla liquidazione del regime incapace,
corrotto e massonico della democrazia parlamentare22 e, al contempo, favorire
l'emancipazione del socialismo dal «rigido dogmatismo di classe», incompatible
con la promozione degli interessi economici nazionali su basi produttivistiche.23
Per Angelo Oliviero Olivetti, grazie alla guerra libica, il sindacalismo-rivoluzio-
nario trova nel nazionalismo un naturale interlocutore politico in quanto entram-
bi «hanno in comune il culto dell'eroico che vogliono far rivivere in mezzo ad

una société di borsisti e di droghieri»; sindacalismo-rivoluzionario e nazionalismo,

il primo «agitante favvento d'una élite di produttori», il secondo auspi-
cante «il predominio di élite della razza», «sono le due sole tendenze aristocra-
tiche in una société quattrinaia e bassamente edonistica», «frammezzo all'onda
irrompente della médiocrité universale».24

Dalla svolta religioso-produttivistica dei soreliani italiani sembrerebbero in-

vece essere rimasti immuni, durante i giorni della campagna pro e contro l'im-
presa di Tripoli, i sindacalisti-rivoluzionari attivi nelle camere del lavoro e nelle

leghe operaie, capeggiati da Alceste De Ambris e da Tullio Masotti, che escono
infatti dalla direzione di «Pagine Libéré» per protesta contro la tendenza colo-
nialista del giornale. Alceste De Ambris conduce anzi, su moite «pubblicazioni
di area sindacalista», la sua campagna contro l'«impresa piratesca» libica e con-
tribuisce a organizzare la grande dimostrazione nazionale di protesta del 31

marzo 1912 a Parma. E questo il momento propizio, secondo Masotti, per cata-
lizzare le minoranze extraconfederali di sinistra all'interno di un'unica, nuova
formazione sindacale alternativa alla CGdL, dando origine in tal modo a un

nuovo organismo sindacale, la cui nascita viene formalizzata nell'assise congres-
suale del novembre del 1912 con il nome di Unione Sindacale Italiana.23 L'USl
si trova subito al centra dei due grandi eventi politici messi in moto dalla guerra
coloniale: l'introduzione del suffragio universale e l'ascesa ai vertici del partito
socialista della corrente rivoluzionaria nella persona di Benito Mussolini. In ri-
ferimento all'atto fondativo dell'USI, ossia la scissione avvenuta in occasione

20
Pro e contro la guerra di Libia: discussioni nel campo rivoluzionario. Scritti di Giulio Barni,
Arturo Labriola, Alfredo Polledro, Alceste De Ambris, Angelo Oliviero Olivetti, Napoli 1912.

21 Arturo Labriola, La prima impresa collettiva della Nuova Italia, ibid., 47-54. Anche Angelo
Olivero Olivetti scriveva: «la guerra è una scuola di carità e di coraggio. Noi che non esi-
tiamo innanzi alla guerra sociale, siamo semplicemente ridicoli quando ci racimoliamo o
stemperiamo in lacrime convenzionali di fronte alla guerra coloniale»; in: Ribadendo il

^
chiodo, ibid., 242.

22 Giulio Barni, Tripoli e il sindacalismo, ibid., 177.
23 Libero Tancredi (Massimo Rocca), Una conquista rivoluzionaria, ibid., 214, 229.
24 A. O. Olivetti, Sindacalismo e nazionalismo, ibid., pp. 16-17.
2" Cfr. Sergio, Dall'antipartito al partito unico (cf. nota 13), 125.



Ii «vero paradiso»: teoria e pratica de! messianismo politico 165

délia guerra tripolina tra il gruppo camerale del sindacalismo-rivoluzionario e il
gruppo intellettuale di «Pagine Libéré», Enzo Santarelli, nel suo classico e im-

prescindibile saggio La revisione dei marxismo in Italia, ha tuttavia ridimensio-
nato la portata di taie momentanea rottura. Quest'ultimo infatti ha messo in risal-
to come l'opposizione all'intervento coloniale non fosse in realtà motivata
dall'adesione incondizionata alla causa del pacifismo internazionalista, ma fosse

al contrario piena di distinguo politicamente e ideologicamente tendenziosi e

ambigui. Con il linguaggio caratteristico dell'ideologia estremo-romantica di
Sorel e di Bergson26, Michèle Bianchi27 a esempio dichiara che una «guerra
potrebbe forse anche da noi, internazionalisti, essere salutata con gioia, perché la

viltà délia nostra generazione e la inettitudine pecorile dei nostri giovani è frutto

appunto di quella pace ad ogni costo degli adoratori invertebrati dello statu quo,
tipo Teodoro Moneta»28; lo stesso De Ambris riconosce di non essere «lontano
dall'ammettere che una guerra possa essere, qualche volta, un buon corso di pe-
dagogia rivoluzionaria»29. La riprova del fatto che i legami fra i due gruppi del
sindacalismo-rivoluzionario (quello intellettuale di Olivetti e seguaci e quello
«pratico» di Parma) non fossero irrimediabilmente incrinati, risulta dalla corris-
pondenza fra Arcangelo Ghisleri e Olivetti, da oui emerge che - proprio nel

periodo in cui si consuma pubblicamente il dissidio fra lo stesso Olivetti e De
Ambris sulla questione libica - i due continuino a ritrovarsi sul terreno délia lotta
di classe.30 Percio, nonostante la diversa collocazione rispetto alla questione
coloniale, fra i due tronconi del sindacalismo-rivoluzionario il tema unificante resta
in ogni caso la reazione antidemocratica, rinnovata ora dalla comune opposizione
all'introduzione del suffragio universale, «il dolce miele [...] per il palato
dell'asino plebeo».31

In questo contesto si svolge il XIII congresso nazionale del Partilo socialista
italiano a Reggio Emilia il cui vero protagonista è Benito Mussolini. Attaccando
a fondo il parlamentarismo e il suffragio universale, Mussolini fu uno degli arte-
fici dell'emarginazione délia componente riformista e del netto spostamento del

partito su posizioni intransigenti.
Pur non provenendo dalle fila del sindacalismo rivoluzionario, il leader socialista

romagnolo era sensibile al richiamo delle istanze soreliane di azione diretta
e di sciopero generale e, soprattutto, possedeva una nozione elementare e non
marxista délia lotta di classe, annunciata come un permanente rivoluzionarismo

26 Enzo Santarelli, La revisione dei marxismo in Italia, Milano 1964, 112.
27 Michèle Bianchi (1882-1930), era stato segretario delle Camere del Lavoro rivoluzionarie di

Genova e Savona, quindi direttore di Lotta socialista (1905-1906). Dopo la guerra diventerà il
primo segretario del Partito Nazionale Fascista, dall'l 1 novembre 1921 al 13 ottobre 1923.

28 Michèle Bianchi (in «La Scintilla»), cit. in Saltarelli, La revisione (cf. nota 26), 114.
29 Ibid.
30 Fondo Arcangelo Ghisleri, Domus Mazziniana di Pisa, lettera del 31 luglio 1912, ora cit. in

Sergio, Dall'antipartito al partito unico (cf. nota 13), 126-127.
31 Tullio Masotti, Sull'avviso, in: L'Internazionale, 8 marzo 1913, III, n. 98.



166 Marialuisa Lucia Sergio

emotivo, imperniato dalla suggestione del volontarismo epico delle masse e dalla
divinazione ascetica dell'arrivo di un capo vittorioso.

Pochi mesi prima Congresso di Reggio Emilia, Mussolini scriveva: «[occorre]
circondare il movimento di ascensione proletaria di un'atmosfera eroico-religio-
sa, far d'avanguardia al grosso dell'esercito proletario <sino a quando questo
esercito proletario non sia capace di esprimere dal suo seno le vigili avanguardie
del pensiero e dell'azione socialista)»32 e, successivamente, a commento del

congresso stesso:

«L'anima religiosa (ecclesia) si è scontrata ancora una volta col pragmatismo rea-
listico dei rappresentanti l'organizzazione economica che non è comunità di idee,
ma comunità di interessi. Ci sono i termini dell'eterno conflitto fra l'idealismo e

l'utilitarismo, fra la fede e la nécessité. Che importa al proletariato di capire il so-
cialismo corne si capisce un teorema? Noi vogliamo crederlo, noi dobbiamo creder-
lo, l'umanità ha bisogno di un credo.»33

Avendo una naturale e spiccata predisposizione a recepire moite delle ten-
denze intellettuali di moda nei circoli europei attivi sul terreno délia polemica
politica, da cui assimilava gli aspetti più adattabili alla sua cultura, corne il
nietzschianesimo e lo stirnerismo, il ruolo di direttore dell'«Avanti!» era diven-

tato, alla vigilia délia prima guerra mondiale, troppo stretto per Mussolini. A ri-
dosso del Congresso nazionale socialista di Ancona (26-29 aprile 1914), infatti
Mussolini, che tentava di propagare, attraverso l'organo ufficiale del Psi, una
cultura rivoluzionaria spiritualista plasmata su autori e pubblicazioni ai limiti
délia dottrina socialista - se non apertamente fuori di essa - cerca un sostegno
intellettuale in Prezzolini al quale scrive:

«Certo che la mia concezione religiosa del socialismo è molto lontana dal rivolu-
zionarismo filisteo di molti dei miei amici; rivoluzionarismo appena e non sempre
elettoralistico. Forse chiedero l'ospitalità de <La Voce> per i miei tentativi di revi-
sionismo in senso rivoluzionario.» 4

Nel ffattempo la saldatura fra sindacalismo rivoluzionario e nazionalismo

segna ulteriori progressi in Francia attraverso il progetto soreliano, nel 1910, di
una rivista monarchico-sindacalista, «La Cité Française» e tramite i Cercles
Proudhon che, con la mediazione di Georges Valois, mettevano in contatto Sorel

e Charles Maurras;35 parallelamente in Italia Enrico Corradini, dalle colonne
delle riviste «Tricolore» (nazionalista) e «La Lupa» (sindacalista-rivoluzionaria),
teorizzava la derivazione del nazionalismo italiano dal sorelismo, poiché, a suo

32 Benito Mussolini, Discussioni socialiste, in: Lotta di classe, 11 maggio 1912.
33 Benito Mussolini, in: Avanti!, 18 luglio 1912 cit. in Renzo De Felice, Mussolini il rivolu¬

zionario (1883-1920), Torino 1995, 128.
34 Mussolini e La Voce. Lettere a Giuseppe Prezzolini, in: Il Borghese, 11 giugno 1964, cit. in

Sergio, Dall'antipartito al partito unico (cf. nota 13), 134.
33 Pierre Andreu, Notre maître Sorel, Paris 1953, 43.



II «vero paradiso»: teoria e pratica del messianismo politico ' 67

avviso, lo sciopero generale era destinato a trasferirsi dalla dimensione sociale al

piano internazionale per diventare guerra libératrice.36

Dalla grande guerra al consolidamento de! Regime: ilfideismo politico
mussoliniano

Il concorso delle forze antisistema a uno stesso progetto di eversione rivoluzio-
naria si rafforza sempre di più durante la prima guerra mondiale e si concretizza
nelfinvenzione di una nuova prassi associativa, alternativa alla forma-partito,
respinta in quanto pilastro dell'agire politico democratico, strutturato su regole
prestabilite - razionali, astratte e omologanti - di partecipazione popolare e di
selezione délia classe dirigente. Questa nuova modalité associativa è il «fascio»,
termine che indica un movimento fluido, senza struttura rigida, che consente il
raggruppamento di militanti di orientamenti ideologici disomogenei, ma uniti dal
fine comune di sovvertire l'ordine democratico sfruttando la situazione politica
in modo innovativo, non escluso l'uso délia violenza.37

11 modus operandi di questa nuova realtà politica è spiegato chiaramente in un
documenta délia Direzione generale di Pubblica Sicurezza del 1917, che informa

appunto délia costituzione di un movimento clandestino che rispecchia tutte le

sfumature delfestremismo di destra e di sinistra e che si prefigge, al fine délia
vittoria bellica, di abolire le istituzioni rappresentative e di esercitare lo stru-
mento délia violenza fino al limite ultimo dell'eliminazione fisica degli avversari

politici:

«Si è costituita in Italia, fino dal 4 novembre 1917, un'Associazione Segreta ehe ha
ramificazioni specialmente nell'Alta Italia e nell'Italia centrale. L'Associazione
comprende elementi di tutte le gradazioni politiche, dall'anarchico al monarchico
ed ha base soprattutto nella Carboneria Romana, Toscana, Umbra, Marchigiana e

Romagnola. Il gruppo monarchico che vi aderisce è quello che fa capo al nazio-
nalista Enrico Corradini il quale insieme all'Onor. Alceste De Ambris, sono incari-
cati di fondare nuclei e aggruppamenti in quei centri ove ancora non esistono affi-
liati, aggruppamenti che prendono il nome di centurie e sottocenturie [...] Molti
soldati e ufficiali, anche ufficiali superiori, fanno già parte dell'Associazione [...].
Molti industriali e commercianti ne fanno parte e l'Associazione si propone: 1° Di
esigere una condotta e una politica di guerra che porti alia vittoria contro gli imperi
centrali e reclamando un Comitato di Guerra, e la chiusura del Parlamento. 2° Di
sopprimere uomini politici che avversino in qualsiasi modo la guerra e compiere
attentati contro le propriété dei sudditi nemici qualora il governo non si décida a

confiscarle. 3° Dichiarare, con un moto rivoluzionario, la caduta délia Monarchia e

proclamare la Repubblica.»38

36 Cfr. Sergio, Dall'antipartito al partito unico (cf. nota 13), 188.
37 Stuart Wolf, II fascismo in Europa, Bari 1984, 63.
38 ACS Min. Int. Direzione generale di PS, A 5 G- la Guerra mondiale, b. 41, fasc. 77, cit. in

Sergio, Dalfantipartito al partito unico (cf. nota 13), 218.



168 Marialuisa Lucia Sergio

La prima guerra mondiale non rappresenta solo il punto di partenza e il mo-
mento di accelerazione di un'imponente sperimentazione di nuove forme
associative - con l'entrata in campo di movimenti antipolitici, fanatizzati e violenti -
ma anche un'occasione pienamente modernizzante a livedo delle dinamiche cul-
turali di massa, per la costruzione di sistemi di propaganda volti a saccheggiare il
repertorio religioso di simboli, immagini, formule rituali e credi, utilizzato per
calamitare le classi popolari attraverso messaggi stereotipati di facile impatto
emotivo, autentici codici subliminali di acculturazione, coinvolgimento e con-
trollo sociale.

Sono inizialmente le gerarchie militari a incentivare fra le truppe numerose
pratiche devozionali (oggetti sacri, ex voto, santini) dirette a esercitare il con-
trollo sulla disciplina dei soldati, con la consulenza, in Italia, di Padre Agostino
Gemelli, direttore del laboratorio psicofisiologico del Comando supremo.39 In

seguito, dopo la disfatta italiana a Caporetto e la contemporanea affermazione
del bolscevismo in Russia, in un momento altamente drammatico in cui sembra-

va soffiare il vento délia rivoluzione, sono le Stesse autorità ecclesiastiche a favo-
rire la sacralizzazione del conflitto moltiplicando le preces tempore belli per la

vittoria della patria.40

Vengono cosi poste per il dopoguerra le condizioni di quel culto dei caduti
che - unitamente alla sacralizzazione della personalità del leader carismatico e

alla modalità fascista di raggruppamento di agitatori di varia provenienza - gioca
un ruolo prépondérante nell'affermazione dei Fasci di combattimento.

Nel 1919, infatti, la stanchezza delle masse per «l'inutile strage», imposta da

una ragion di Stato sentita corne lontana e imperscrutabile, il diffuso discredilo
delle autorità politiche prebelliche, la crisi economica e finanziaria nata dalla
lenta riconversione produttiva del capitalismo di guerra, sono tutti fattori che ali-
mentano una confusa e diffusa aspirazione popolare di palingenesi sociale e di
attesa di mondo totalmente rinnovato.

Il fascismo è senz'altro il primo movimento neo-plebiscitario, che interpréta
in modo nuovo lo stretto rapporto intercorrente tra massificazione della politica,
afflato mistico delle masse e organizzazione sociale. Gli studi di Emilio Gentile
hanno ampiamente storicizzato le moderne forme mistico-cultuali che hanno ac-

compagnato l'ascesa al potere del fascismo, quali i riti della comunione squadris-
ta o le liturgie del cordoglio come, a esempio, i cerimoniali d'iniziazione degli
adepti nelle milizie paramilitari, durante i quali la formula di giuramento e la

benedizione del gagliardetto avvenivano alla presenza di un sacerdote e al
comando di un capo-squadra; o ancora i funerali in onore dei fascisti caduti,
caratterizzati dalla macabra coreografia dei cortei funebri che si snodavano

attraverso le città preferibilmente di notte, cosi da creare l'effetto suggestivo del-

39 P. Agostino Gemelli. Il nostro soldato. Saggi di psicologia militare, Milano 1917.
40 Cfr. Marialuisa Lucia Sergio, Neutralismo e/o pacifismo cattolico nella prima guerra mondiale

fra restaurazione, ragioni umanitarie e concezione della modernità, in: SZRKG, 108

(2014), 108-126.



Il «vero paradiso»: teoria e pratica deI messianismo politico ' 69

la luce delle fïaccole, e che si concludevano col rito di appello, quello cioè in cui
il capo-squadra chiamava il nome del «martire fascista» e la folla s'inginocchia-
va rispondendo: présente!41

11 carattere religioso del credo mussoliniano è, d'altra parte, apertamente
dogmatizzato dallo stesso regolamento délia Milizia fascista deU'ottobre 1922,
scritto dal capitano Cesare Maria De Vecchi, uno dei quadriumviri délia marcia
su Roma. Esso recita infatti:

«Il Milite fascista deve servire l'Italia in purità con lo spirito pervaso da un pro-
fondo misticismo, sorretto da una fede incrollabile, dominato da una volonté in-
flessibile [..1 deciso al sacrificio come al fine délia sua fede, convinto del peso di
un terribile apostolato per salvare la grande Madré comune e donarle forza e
purità.»42

Lo stesso Mussolini, in un discorso del 17 giugno 1923 a Cremona, proclama:

«La mia fede [nel fascismo] è una cosa che va al di là del semplice partito, délia
semplice idea e délia sua necessaria struttura militare, del suo necessario sindaca-
lismo, del suo tesseramento politico. Il fascismo è un fenomeno religioso di vaste
proporzioni storiche ed è il prodotto di una razza.»43

Ma in quale rapporto si pone la religione politica del fascismo nei confronti
delle tradizionali fede redentrici e in particolare rispetto al catlolicesimo?

Corne già per il sindacalismo rivoluzionario, anche per il fascismo, la Chiesa
dev'essere presa a modello, non come depositaria di una verità rivelata, essendo

il cristianesimo la fede dei deboli e degli sconfitti,44 ma corne esempio di crea-
zione di un impero potente e duraturo che ha saputo convertire una credenza
mediorientale nella dottrina di grandezza dalla Roma imperiale:

«Noi fascisti - dichiara Mussolini alla Camera - non possiamo dimenticare che Roma,

questo piccolo territorio, è stato una volta il centro, il cervello, il cuore dell'im-
pero; non possiamo dimenticare nemmeno che a Roma, su questo breve spazio di
suolo, si è realizzato uno dei miracoli religiosi délia storia, per cui una idea che
avrebbe dovuto distruggere la grande forza di Roma è stata da Roma assimilata e

convertita in dottrina di sua grandezza.»45

41 Emilio Gentile, Il culto del littorio. La sacralizzazione délia politica nell'Italia fascista, Ro¬
ma/Bari 1996, 50-53

42
Regolamento di disciplina per la Milizia fascista, in: Il Popolo d'Italia, 3 ottobre 1922

43 In Benito Mussolini, Opera omnia, a cura di Edoardo e Duilio Susmel, 44 voll., Firenze
1951-1963, vol. XIX, 274

44 Corne religione politica, scriveva nel 1931 il segretario giovanile dei Fasci di combatti-
mento Carlo Scorza, il fascismo doveva ispirarsi alla «più grande e saggia maestra che la
storia rammenti: la Chiesa Cattolica», non quella dei poveri e umili santi, ma «quella degli
imperituri pilastri dei grandi Santi, dei grandi Pontefici, dei grandi Vescovi, dei grandi Mis-
sionari: politici e guerrieri che impugnavano la spada come la croce e usavano indifferente-
mente il rogo e la scomunica, la tortura e il veleno: s'intende, non in funzione di potere
temporale o personale, ma sempre in funzione délia potenza délia gloria délia Chiesa»; Carlo
Sforza, Odiare i nemici, in: Gioventù fascista, 12 aprile 1931.

44
B. Mussolini Opera Omnia, cit.. discorso pronunciato alla Camera dei deputati 1 dicembre
1921, vol. XVII, 292.



170 Marialuisa Lucia Sergio

La matrice soreliana del fideismo fascista è dunque evidente sia per quanto
riguarda l'influenza della teoria del mito sulla retorica mussoliniana46 sia in ri-
ferimento al rapporta fra mistica politica e religione rivelata.

Non è un caso che proprio Paolo Orano, negli anni del suo mandata
Parlamentäre e del rettorato all'Université di Perugia, sia uno dei principali teorici del

Regime a esaltare la dimensione religiosa del fascismo, alia quale deve sotto-
mettersi anche la Chiesa cattolica. 11 cattolicesimo, a suo avviso, è destinato a

essere metabolizzato, con i suoi riti e simboli, dall'ideologia totalitaria per essere
da questa superato a un più alto livello di sintesi: «Lo stato fascista non puô
essere concepito e creduto e servito e glorificato che religiosamente»; nell'«adesio-
ne al fascismo c'è una vocazione mistica che traduce in missione religiosa la
condotta civile». In quest'ottica, il contributo del cattolicismo, dunque, dev'es-
sere quello di consolidare la convinzione che «lo Stato è Onnipossente e fonte

d'ogni bene e d'ogni ascensivo destino nazionale»; «tutto ciô che il cattolicismo
ha di fallivo, il fascismo assorbe e se ne alimenta e della nazione-stato fa il più
glorioso regno di Dio in terra.»47

L'atteggiamento estremamente ambiguo del fascismo nei confronti della fede

cattolica, connotato da un implacabile istinto emulativo e, al tempo stesso,
contraddistinto dall'ambizione di sostituire il cattolicesimo come religione
nazionale, è ben chiaro agli osservatori antifascisti.

In un articolo su «11 Mondo» del novembre 1923 Giovanni Amendola utilizza,

per primo, il concetto di totalitarismo, per definire lo spirito generale che anima
il fascismo: «Veramente la caratteristica saliente del moto fascista rimarrà, per
coloro che lo studieranno in futuro, lo spirito <totalitario>, il quale non consente
all'avvenire di avere albe che non saranno salutate col gesto romano, corne non
consente al présente di nutrire anime che non siano piegate nella confessione:
credo.48 Nel 1925, ne «L'antistato», Lelio Basso scrive:

«Questo stato [quello fascista] è il Verbo, e il suo capo è l'iiomo mandato da Dio
per salvare 1 'Italia; esso rappresenta l'Assoluto, l'Infallibile [...]. Una volta posti
questi principi. lo Stato puô tutto; ogni opposizione al fascismo è davvero un tradi-
mento della Nazione, ogni delitto fascista si giustifica (fine nazionale).»49

Le gerarchie della Chiesa cattolica, tuttavia, non sembrano - almeno inizial-
mente - sentirsi minacciate dal fenomeno fascista.

Il fideismo dell'ideologia fascista, pagando un tributo di riconoscenza alla
«romanità» della Chiesa cattolica, sembrava attribuirle - a uno sguardo perico-

46 Cfr. Gentile, 11 culto del littorio (cf. nota 41 160.
7 Paolo Orano, Il fascismo, vol. II. Roma 1939, 140-146.

48 Giovanni Amendola, Un anno dopo, in: II Mondo, 2 novembre 1923, poi in: Id., La demo-
crazia italiana contro il fascismo, 1922-1924, Milano/Napoli 1960, 193 e ss.

49 Prometeo Filodemo (pseudonimo di Lelio Basso), L'antistato, in: Rivoluzione liberale, 2

Gennaio 1925, poi in Le riviste di Piero Gobetti, a cura di Lelio Basso e Luigi Anderlini,
Milano 1961, 241 e ss.



II «vero paradiso»: teoria e pratica deI messianismo politico 171

losamente superficiale - un ruolo fondamentale nella pacificazione nazionale in-
torno ai valori del Regime.30

Inoltre, come è stato osservato, l'incremento della pratica religiosa a partire
dal primo dopoguerra - testimoniato a esempio dal successo del Congresso euca-
ristico nazionale del 1923 in una città tradizionalmente laica e di sinistra come
Genova - è stato visto dalla Chiesa corne il segno di una nuova vitalité del catto-
licesimo italiano, da attribuire anche alia vittoria del fascismo e al conseguente
scioglimento dei partiti anticlericali (liberali e socialisti).51

In ambito cattolico, un giudizio critico, perspicace e particolarmente illuminante

sul comportamento della Chiesa rispetto al fascismo, emerge dalle lettere
del 1929 di Alcide De Gasperi, all'epoca leader popolare perseguitato dal Regime

e spogliato dei diritti civili a seguito della detenzione nel carcere romano di

Regina Coeli per attività antifascista. Per lo statista trentino, la Chiesa non ha

voluto accorgersi della gravité della sfida fascista alla liberté religiosa perché ha

preferito anteporre il calcolo utilitarista della politica concordataria nutrendo
illusioni sulla reale volonté del Duce. In una lettera all'amico sacerdote Don
Simone Weber, De Gasperi, pur esprimendo un giudizio articolato sulla sigla dei
Patti Lateranensi, che egli non giudica negativamente in quanta rappresentavano
la chiusura definitiva della «questione romana», tuttavia stigmatizza come
«documenta di dabbenaggine e di ottimismo infantile»52 le dichiarazioni filofasciste
di molti esponenti di prestigio della Chiesa italiana, come quella del présidente
della Giunta centrale dell'Azione cattolica Luigi Colombo, che il 12 marzo aveva
pronunciato a Milano un discorso - rilanciato da «L'Osservato re Romano» - per
enfatizzare il presunto dovere dei cattolici di votare per la lista fascista, per
«riconoscenza verso il capo delta Stato e il suo governo» e per assicurare «la ra-
tifica degli accordi» lateranensi.55

50 II filosofo Giovanni Gentile, ideologo del Regime, in un articolo intitolato Roma etema, as-

segnava al cattolicesimo un posto centrale nella religione dello Stato, quello cioè di
conferire al fascismo universalité ed eternità: la «prima Roma etema» era la Roma imperiale

«créatrice dello Stato [...] che comincia ad essere lo Stato, come il Tutto degli uornini,
fuori del quale l'uomo nulla trova che abbia vaiore». A «questa Roma dello Stato s'ap-
poggiô e ne trasse vigore e forma una nuova Roma», quella del cattolicesimo, formando un
«nuovo impero: che è politico ma è anche e soprattutto religioso» e «créa pertanto una
religione politica nell'atto stesso che innalza i rapporti politici al livello délia religiosité»;
Giovanni Gentile, Roma etema, in: Civiltà, 21 giugno 1940; cfr. Gentile, Il culto del littorio (cf.
nota 41), 145.

1

Danilo Veneruso, Storia d'Italia nel Novecento, Roma 2002, 193-197.
Lettera del 15 marzo 1929, in: Alcide De Gasperi, Lettere sul Concordato, Brescia 1970,
83.

3 II comunicato dell'Azione cattolica venne redatto il 13 marzo e pubblicato su «L'Osserva-
tore Romano» il 17 marzo 1929: «La Giunta Centrale dell'A.C., aderendo pienamente aile
chiare e precise direttive date dal présidente centrale comm. Colombo nel suo discorso a

Milano, richiama i cattolici italiani al dovere di concorrere col loro voto alla formazione
della nuova Assemblea legislativa, destinata a sancire e attuare le importantissime conven-
zioni del Laterano, convinta che il perfetto adempimento di esse saré uno dei contributi più
necessari ed efficaci per l'auspicata prospérité e grandezza della Nazione»



172 Marialuisa Lucia Sergio

Solo quando il 13 maggio 1929 Mussolini, intervenendo alla Camera in occa-
sione della ratifica dei Patti lateranensi, rivela la sua reale interpretazione degli
accordi, statolatrica e riduttiva della libertà della Chiesa,34 le gerarchie vaticane
sembrano scoprire 1'indole autoritaria e liberticida del fascismo. Scrivendo a

Giulio Delugan, fondatore e direttore del settimanale della diocesi di Trento
«Vita Trentina», De Gasperi commenta:

«Gli uomini di Chiesa credettero dawero che le classi dirigenti da ieri ad oggi
avessero trasformato la loro coscienza in un'adesione spirituale al cattolicesimo.
Ora la delusione è amara. II discorso del Duce ha provocata in costoro una reazione
formidabile, come avviene all'amore respinto. Esagerati! Che ha detto di più di

quello che potrebbc attendersi ogni attento conoscitore dei precedenti e ogni buon
lettore del Dux della Sarfatti, che si vende a migliaia di copie e che i cattolici si

ostinano a non leggere? Ma gli ostinati persistono anche oggi ad attribuirgli un
semplice valore tattico, purché resti intatta quella figura irreale di Costantino redi-
vivo che si sono creati. La verità è che, almeno per quello che si conosce in pubbli-
co, Mussolini fu di una franchezza e di una logica perfetta.»55

Come ben intuiva De Gasperi, d'altra parte, lo scontro fra fascismo e

cattolicesimo non avrebbe tardato a esplodere. Infatti nella primavera del 1931, in oc-
casione del tentativo di costituzione di segretariati opérai da parte dell'Azione
cattolica romana, il Regime organizza una feroce campagna di stampa contro
l'associazionismo cattolico e dispone lo scioglimento, per ordine dei prefetti, di

tutte le organizzazioni giovanili non riconducibili all'Opera nazionale balilla o al

Partito fascista. II 29 giugno Pio XI, con l'enciclica Non abbiamo bisogno, denu-
ncia la pretesa dello Stato di detenere il monopolio dell'educazione della gio-
ventù e contesta come contrario ai principi della religione il dominio sulle
coscienze rivendicato dal fascismo.36

Il pronunciamento del Papa andava cosi a toccare il punto centrale e strategico
del messianismo fascista: l'asserzione, nel pensiero totalitario fascista, di una
verità fondante e assoluta che promette la realizzazione, entro l'orizzonte storico
mondano, degli stessi ideali salvifici della fede redentrice cristiana. L'atout del
fascismo non è soltanto la sua vittoria finale ma l'avvento stesso del «vero
paradiso [...] ove si fa la volontà di Dio, che viene sentita anche attraverso la
volonté dello Stato», corne viene assicurato ai bambini nelle scuole elementari del

Regime da 11 libro della terza classe elementare di Nazzareno Padellaro, una
sorta di «catechismo» politico fascista degli anni Trenta.57

54 Mussolini disse: «Vi sono quindi due sovranità ben distinte, ben differenziate, perfetta-
mente e reciprocamente riconosciute. Ma, nello Stato, la Chiesa non è sovrana e non è

nemmeno libera»; per il testo del discorso v. Atti del Parlamento. Camera dei deputati.
Discussioni. Legislatura XXVIII, vol. I, pp. 129 ss.

55 Lettera sd (successiva al 13 maggio 1929), in: De Gasperi, Lettere sul Concordato (cf. nota
52), 106

56 Konrad Repgen, La politica estera dei Papi nel periodo delie guerre mondiali e Wilhelm
Weber, Società e Stato, problemi della Chiesa, in: Yves Chiron (a cura di), Storia della
Chiesa, Vol 10, Milano 1995, 61 e ss e 166 e ss.

'7 II libro della terza classe elementare. Testo di Nazareno Padellaro, Roma 1935, 65.



II «vero paradiso»: teoria e pratica deI messianismo politico 173

Il totalitarisme» fascista postula dunque il dogma delFinesorabile e imminente
avvento di un regno terreno di armonia e di perfezione in cui ogni problema
umano sarebbe risolto in virtù dell'applicazione coerente dell'ideologia di partito
all'organizzazione délia società.58

Il volume I! fascismo educatore del 1939, in questa prospettiva, dà istruzioni
intorno alio svolgimento delle cerimonie e delle liturgie del Partito: la celebrazione
del rito deve possedere un carattere «definitorio», di ordine e di disciplina, per ren-
dere viva, visibile e tangibile la professione della fede fascista e dispensare gioia.59

Tale esigenza parossistica di disciplina, accesa dalla fede in una vittoria finale
dell'ordine sul kaos e sull'incertezza del mondo, rivela l'essenza profonda
deH'anima totalitaria fascista, ossia un'utopia di natura metafisica, assiologica-
mente fondante, nutrita dal suo disprezzo per la realtà fattuale delle cose, che

ambiva a una vera e propria modificazione dello statuta ontologico del mondo;
un profondo pessimismo antropologico che aspirava a una sorta di metanoia

(psTccvoia), un mutamento radicale nel modo di pensare, di sentire e di agire di
un'intera collettività e perfino dell'essere umano in se stesso,60 sostituto da un
uomo perfetto che - dopo la definitiva involuzione totalitaria e razzista del
fascismo italiano negli anni Trenta - viene progressivamente identificato con il
vir latino non contaminato dalle razze impure, celebrato da riviste quali «La dife-
sa della razza» Il «Tevere», il «Regime fascista»61.

II «vero paradiso»: teoria e pratica del messianismo politico dalla crisi dello Stato
liberale all 'affermazione del totalitarisme fascista
Agli inizi del Novecento in Italia, la crisi della leadership dei liberali, privi di moderna
organizzazione di partito e con una concezione oligarchica e paternalistica dei rapporti di
classe, va di pari passo con la mancata egemonia sociale del Partito socialista, interlo-
cutore del proletariato industriale, ma senza alcun seguito presso la numerosa forza-lavoro
non qualificata, proveniente dalle campagne e impiegata nei kleinbetriebe artigiani, e
refrattaria a qualsiasi inquadramento in una prospettiva sindacale e politica di lunga du-
rata. La modernizzazione del XX secolo, sotto forma di scomparsa della giurisdizione po-
testativa della tradizione e della religione corne criteri ordinativi della vita associata,
investe in eguale misura tanto la piccola e media borghesia orfana di punti di riferimento
politici quanto le masse disinserite dei grandi agglomerati urbani. La perdita di cogenza
della religione come norma agendi alimenta perd un credo sostitutivo, una «religione della
rivoluzione», da cui ci si attende la soluzione della triplice crisi globale che attraversa
l'Europa: crisi di legittimità degli ordinamenti politici, crisi di ridistribuzione delle
ricchezze, secolarizzazione e crisi della visione religiosa del mondo. Il présente contributo
prende in esame la progressiva affermazione di taie credo sostitutivo attraverso alcune

58 Cfr. Marialuisa Lucia Sergio, Le «religioni secolari» per un bilancio storiografico, in:
Sociologia. Rivista quadrimestrale di Scienze storiche e sociali, 34/2 (2000), 43-54.

39 Nazareno Padellaro, Fascismo educatore, Roma 1938.
60 Sul concetto di metanoia, usato da Max Weber in riferimento alla figura del leader carisma-

tico («Metanoia» der Gesinnung der Beherrschten), cfr. Il potere carismatico e la sua tras-
formazione, nella sezione VI della Sociologia del potere in Economia e Società (1922, post-
uma), trad. it. Edizioni di Comunità, Milano 1961, vol. II, 426-427.

61
Su queste riviste, cfr. fra gli altri Giovanni Rota, Intellettuali, dittatura, razzismo di Stato,
Milano 2008, 51; Giovanni Sale, Le leggi razziali in Italia e il Vaticano, Milano 2009, 151 e ss.



174 Marialuisa Lucia Sergio

tappe fondamentali: la diffusione, durante la guerra coloniale del 1911 e la «settimana
rossa» nel 1914, del «mito» soreliano délia violenza rivoluzionaria sia fra le avanguardie
del nazionalismo piccolo-borghese che fra le masse disaggregate del sotto-proletariato
mobilitate dal socialismo eversivo (gruppi per i quali l'esaltazione délia «catastrofe»
diretta alla paralisi e alia distruzione del vecchio ordine mondiale agisce come la credenza
dei primi cristiani nella prossima fine del mondo); il passaggio traumatizzante della
grande guerra, che catapulta le masse nella modernità dominata dal binomio tecnologico
efficienza-produzione, suscitando in esse il sogno di una restaurazione dei valori comuni-
tari cementati dal vincolo religioso; la crisi del primo dopoguerra, con la sperimentazione,
da parte dei Fasci di combattimento mussoliniani, di codici linguistici e comportamentali
di tipo fideistico e messianico (il culto mistico dei caduti, l'attesa di un mondo totalmente
rinnovato); infine l'instaurazione della Dittatura con la pratica di nuove tecniche d'indu-
zione del consenso in forme liturgico-cultuali. In gioco non è solo la vittoria finale del
fascismo, che «è un fenomeno religioso di vaste proporzioni storiche ed è il prodotto di
una razza» (discorso di Mussolini a Cremona, 17 giugno 1923), ma Favvento stesso del
«vero paradiso», come veniva promesso ai bambini nelle scuole elementari del Regime
dal «catechismo» politico fascista degli anni Trenta (II libro della terza classe elementare
di Nazzareno Padellaro).

Novecento - Italia - liberali - Partito Socialista - «religione della rivoluzione» - crisi -
grande guerra - culto mistico dei caduti - fascismo - «vero paradiso».

Das «wahre Paradies»: Theorie und Praxis des politischen Messianismus von der Krise
des liberalen Staates zur Bejahung des faschistischen Totalitarismus

Im Italien des frühen 20. Jahrhunderts ging die Krise der Führung der Liberalen, die über
keine moderne Parteiorganisation verfügten und eine oligarchische und paternalistische
Konzeption des Verhältnisses zwischen den Klassen vertrat, einher mit der fehlenden
Hegemonie der sozialistischen Partei, die zwar Interessenvertreterin des industriellen
Proletariats war, aber keine Anhänger bei den zahlreichen unqualifizierten Arbeitern in den
ländlichen Regionen und in kleinen Handwerksbetrieben hatte, welche sich nicht in
gewerkschaftliche Strukturen und eine längerfristige sozialistische Politik einbinden Hessen.
Das Schwinden traditioneller Bindungen und Vergemeinschaftung, sei es im Bereich der
traditionellen politischen Gewalt oder der Religion, erfasste im gleichen Ausmass das
kleine und mittlere Bürgertum, dem politische Referenzpunkte fehlten, wie die nichtintegrierten

Massen der grossen städtischen Agglomerationen. Der Verlust der Bindungskraft
religiöser Normen beförderte einen Ersatzglauben, eine «Religion der Revolution», von
der die Lösung der dreifachen globalen Krise Europas erwartet wurde: der Krise der
politischen Legitimität, der Krise der Umverteilung des Reichtums, der religiösen Krise der
Säkularisierung. Der Vortrag untersucht die Zunahme dieses Ersatzcredos entlang einiger
zentraler Etappen: die Verbreitung des sorelianischen Mythos der revolutionären Gewalt,
sei es bei der nationalistischen kleinbürgerlichen Avantgarde oder bei den nichtintegrier-
ten proletarischen Massen, die durch einen subversiven Sozialismus mobilisiert wurden;
die Traumatisierung durch den Ersten Weltkrieg, welcher die Massen in eine technologi-
sierte, von Mustern von Effizienz und Produktionssteigerung dominierte Moderne
katapultierte und Träume einer Erneuerung vergemeinschaftender religiöser Werte hervorrief;
die Krise der unmittelbaren Nachkriegszeit mit den fideistischen und messianischen
Sprach- und Handlungsbezogenen Experimenten des frühen Faschismus - so mit dem
mystischen Gefallenenkult und der Erwartung einer gänzlich erneuerten Welt; und zuletzt
die Etablierung der Diktatur mit ihren neuen liturgisch-kulturellen Techniken der
Herstellung von Konsens. Dabei geht es nicht nur um den Sieg des Faschismus als «religiöses
Phänomen grossen historischen Ausmasses und als Produkt einer Rasse» (Rede Mussolinis

in Cremona vom 17. Juni 1923), sondern auch um die Realisierung eines «wahren
Paradieses», wie es den Schülern im faschistischen Katechismus der 1930er Jahre
versprochen wurde (Nazzareno Padellaro, II libro della terza classe elementare).

20. Jahrhundert - Italien - Liberale - Sozialistische Partei - «Religion der Revolution»
Krise - Erster Weltkrieg - Gefallenenkult - Faschismus - «wahres Paradies».



II «vero paradiso»: teoria e pratica de! messianismo politico

Le «vrai paradis»: Théorie et pratique du messianisme politique de la crise de l'état
libéral à l'approbation du totalitarisme fasciste
En Italie du début du 20ème siècle, la crise du leadership des libéraux, qui ne disposaient
pas d'organisation moderne pour le parti et représentaient une conception oligarchique et
paternaliste de la relation entre les classes, alla de pair avec le manque d'hégémonie du
parti socialiste. Celui-ci représentait les intérêts du prolétariat industriel, mais n'avait pas
de partisans parmi les nombreux travailleurs non qualifiés dans les régions campagnardes
et dans les petites entreprises ouvrières, qui ne se laissaient pas lier à des structures
syndicales et à une politique socialiste à long terme. Le déclin des liens traditionnels et de la
communautarisation, que ce soit dans le domaine du pouvoir politique traditionnel ou de
la religion, toucha tant la petite et moyenne bourgeoisie, dépourvue de points de référence
politiques, que les masses non intégrées des grandes agglomérations citadines. La perte de
la force d'adhésion des normes religieuses entraîna une foi de rechange, une «religion de
la révolution», de laquelle on attendait une solution à la triple crise globale de l'Europe: la
crise de la légitimité politique, la crise de la redistribution des richesses, la crise religieuse
de la sécularisation. Cette présentation analyse la montée en puissance de ce substitut de
credo à travers quelques étapes centrales: la diffusion du mythe sorélien de la force
révolutionnaire, que ce soit chez les petits bourgeois nationalistes d'avant-garde ou chez les
masses prolétaires non intégrées, qui ont été mobilisées par un socialisme subversif; le
traumatisme de la première Guerre mondiale, qui a propulsé les masses vers une modernité

technologique dominée par des motifs d'efficacité et d'augmentation de la productivité,

et qui a fait appel aux rêves d'un renouvellement des valeurs religieuses commu-
nautarisantes; la crise de l'après-guerre avec les expériences fidéistes et messianiques du
fascisme précoce relativement au langage et à l'action - par exemple le culte de ceux
tombés au combat et l'attente d'un monde entièrement nouveau; enfin, l'instauration de la
dictature avec ses nouvelles techniques culturelles liturgiques de l'établissement du
consensus. Il ne s'agit pas seulement de la victoire du fascisme comme «phénomène religieux
de grande ampleur historique et produit d'une race» (discours de Mussolini à Cremona, 17

juin 1923), mais aussi de la réalisation d'un «vrai paradis», comme on l'a promis aux
écoliers du catéchisme fasciste des années 1930 (Nazzareno Padellaro, Il libro délia terza
classe elementare).
20ème siècle - Italie - des libéraux parti socialiste - «religion de la révolution» - crise -
la première Guerre mondiale - le culte de ceux tombés au combat - fascisme - «vrai
paradis».

The «true paradise»: theory andpractice ofpolitical messianism from the crisis ofthe
liberal state to the affirmation offascist totalitariansim
At the beginning of the 20th century in Italy, the crisis in the leadership of the liberals,
who were without modern party organization and had an oligarchic and paternalistic
conception of the relationships between social classes, was accompanied by a lack of
hegemony of the socialist party, which though it represented the industrial proletariat, had
no supporters amongst the many unqualified workers in small workshops in rural areas
who were not involved in unions or committed to socialist political movements. The
modernisation of the 20th century, with the decline in the value and power of tradition and
of the church as ordering criteria for social life, affected in equal measure both the lower
middle classes and the bourgeoisie. These were deprived of their political points of
reference, as indeed were the masses in the large urban areas. The loss of the socially
binding power of religion as a norma agendi nourished a substitute form of belief, a «religion
of the revolution», which was expected to resolve the triple crisis across the whole of
Europe: the crisis of political legitimacy; the crisis of the redistribution of wealth; and

finally the crisis of secularization the crisis in the religious vision of the world. This
paper examines the increasing affirmation of such a substitute credo through a number of
important phases: the spread, during the colonial war of 1911 and the Red Week in 1914,
of the sorelian «myth» of revolutionary violence, whether among the avant-garde of the
petit-bourgeois nationalists or the sub-proletarian masses mobilised by a subversive form
of socialism (groups for which the exaltation of the «catastrophe» led to paralysis and the



176 Marialuisa Lucia Sergio

destruction of the existing world order operating like the beliefs of the first Christians in
the imminent end of the world); the traumatizing effect of the First World War, which
catapulted the masses into a modernity dominated by a technological dualism of
efficiency and production, exciting the dream of a restoration of community values cemented
by religious commitment; the crisis of the early après-guerre period with its experimentation,

by Mussolini's fascist party, with linguistic codes and behaviours that were fideistic
and messianic (the mystic cult of the fallen, the expectation of a completely renewed
world); finally the setting up of the dictatorship with its employment of new techniques
for the creation of concensus which took liturgico-cultural forms. At stake was not only
the triumph of fascism as «a form of religious phenomenon of great historical proportions
which was the product of a race» (speech of Mussolini at Cremona, 17 June 1923), but the
advent of a «true paradise», as was promised to elementary schoolchildren in the fascist
political «catechism» of the 1930s (Nazzareno Padellaro, Il libro délia terza classe
elementare).

20th century - Italy - the liberals - socialist party - «religion of the revolution» - crisis -
First World War - mystic cult of the fallen - fascism - «true paradise».

Marialuisa Lucia Sergio, Dr., Docente a contratto di Storia contemporanea presso il Di-
partimento di Scienze délia Formazione dell'Università «Roma Tre» e ricercatrice presso
l'Istituto Italiano di Studi Germanici.


	Il "vero paradiso" : teoria e pratica del messianismo politico dalla crisi dello Stato liberale all'affermazione del totalitarismo fascista

