
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 110 (2016)

Artikel: "Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama" : Apokalyptische
Metaphorik und religiöse Kriegsdeutungen österreichischer Bischöfe
während des Ersten Weltkrieges

Autor: Sohn-Kronthaler, Michaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama»
Apokalyptische Metaphorik und religiöse
Kriegsdeutungen österreichischer Bischöfe
während des Ersten Weltkrieges

Michaela Sohn-Kronthaler

Als Anfang des Jahres 1915 der steirische Bischof Leopold Schuster (1842-
1927) seinen Fastenhirtenbrief «über die Bedeutung des Weltkrieges» an die

Gläubigen seines Bistums richtete, rezipierte er mehrere Texte und Bilder aus der
Bibel.1 So deutete er anhand des sechsten Kapitels der Offenbarung des Johannes

die damaligen schrecklichen Geschehnisse. Demnach habe «der heilige Apostel
Johannes eines Tages das Bild eines Weltkrieges» geschaut. Diese Vision, so

Schuster, könne «für alle Jahrhunderte» verwandt werden, «ja sie paßt fast

wörtlich auch auf unsere Zeit. Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama,
einen Weltkrieg mit all seinen Schrecken, mit Tod und Verheerung, mit Hunger
und Krankheiten.» Für den steirischen Oberhirten nahmen die dramatischen

Kriegserfahrungen des vergangenen halben Jahres bereits ein apokalyptisches
Ausmaß an:

«Schon was wir bisher an Übeln erlebt haben, ist die fast wörtliche Erfüllung des
Gesichtes des Johannes, und wir stehen, wie es scheint, noch nicht einmal in der
Mitte des Krieges. Der Friede wurde hinweggenommen von der Erde, alle
Großmächte Europas starren in Waffen und führen Millionen auf die Schlachtfelder: ein
großes Schwert ist ihnen gegeben, das heißt, fürchtbare Mordwerkzeuge werden
verwendet, so daß der Tod triumphierend durch die Länder zieht - der Tod durchs
Schwert, aber auch der Tod durch Krankheiten und Hunger! Und warum kommt

1

Schuster leitete von 1893 bis zu seinem Lebensende die Diözese Seckau. Der heutige
Doppelname der Diözese Graz-Seckau wurde erst 1963 eingeführt. Zu Schuster siehe
Maximilian Liebmann, Schuster, Leopold, in: Erwin Gatz (Hg.), Die Bischöfe der
deutschsprachigen Länder 1785/1803 bis 1945, Berlin 1983, 682-684. Mit der Bibelrezeption und
Kriegsrhetorik des steirischen Bischofs hat sich jüngst Edith Petschnigg in einem Beitrag
befasst. Edith Petschnigg, «Gott ist derselbe gestern und heute ...». Bibelrezeption und
Kriegsrhetorik im Ersten Weltkrieg am Beispiel der Diözese Seckau, in: Gerhard Dabringer
(Hg.), Religionen im Krieg 1914-1918. Die Katholische Kirche in Österreich (Drucklegung
in Vorbereitung).

SZRKG, 110(2016), 143-157



144 Michaela Sohn-Kronthaler

dies über die Völker Europas? Warum kommt dies über uns? Der Krieg ist ein

Strafgericht Gottes für die Völker, die seine Gesetze verlassen haben.»2

Das eben angeführte Beispiel zeigt prägnant die Verquickung von Kirche(n)
bzw. Religion(en) und Krieg, wie diese sich auch im «Großen Krieg» manifestierte.3

Bischöfe und Feldgeistliche kriegsteilnehmender Staaten Europas stützten
mit dem Leitspruch «Mit Gott fur Kaiser und Vaterland»4 die Kriegspolitik der

Machthaber, beteten um den göttlichen Schutz und Beistand für den jeweiligen
Herrscher und sein Heer.3 Manche scheuten sich nicht - wie der einflussreiche
Wiener Metropolit Friedrich Kardinal Gustav Piffl (1864-1932)6, der noch am

Tag der Kriegserklärung an Serbien das kaiserlichen Manifest «An meine

Völker!» in einer Sonderausgabe des Wiener Diözesanblattes7 publizierte und
diesem unmittelbar seinen Hirtenbrief anschloss -, an Gott die Bitte zu richten,

2

Leopold Schuster, Hirtenschreiben über die Bedeutung des Weltkrieges, 25. Jänner 1915,
in: Kirchliches Verordnungs-Blatt für die Seckauer Diözese, 1915, Nr. 1, 1-9, hier 3. Der
Satz «Der Krieg ist ein Strafgericht Gottes für die Völker, die seine Gesetze verlassen
haben» wurde im Hirtenbrief gesperrt gedruckt, um so diese Aussage noch deutlicher
hervorzuheben.

1

Inzwischen wurde das Verhältnis von Krieg und Religion aus interdisziplinärer Perspektive
vielfach analysiert. Aus der umfangreichen Literatur seien nur einige Publikationen
hervorgehoben, teilweise den Ersten Weltkrieg betreffend. Siehe dazu beispielsweise die im Rahmen

des Tübinger Sonderforschungsbereiches «Kriegserfahrung - Krieg und Gesellschaft
in der Neuzeit» entstandenen Publikationen von Andreas Holzem (Hg.), Krieg und
Christentum. Religiöse Gewalttheorien in der Kriegserfahrung des Westens, Paderborn 2009;
Gottfried Korff (Hg.), Alliierte im Himmel. Populäre Religiosität und Kriegserfahrung,
Tübingen 2006; des Weiteren Gerd Krumeich (flg.), «Gott mit uns». Nation, Religion und
Gewalt im 19. und frühen 20. Jahrhundert, Göttingen 2000; Wilhelm Achleitner, Gott im
Krieg. Die Theologie der österreichischen Bischöfe in den Hirtenbriefen zum Ersten
Weltkrieg, Wien 1997; Matthias Rettenwander, Der Krieg als Seelsorge. Katholische Kirche und
Volksfrömmigkeit in Tirol im Ersten Weltkrieg, Innsbruck 2005; Claudia Schlager, Kult
und Krieg. Herz Jesu - Sacré Cœur - Christus Rex im deutsch-französischen Vergleich,
Tübingen 2011; Martin Greschat, Der Erste Weltkrieg und die Christenheit. Ein globaler Überblick,

Stuttgart 2014; Martin Lätzel, Die Katholische Kirche im Ersten Weltkrieg. Zwischen
Nationalismus und Friedenswillen, Regensburg 2014.

4
So z. B. Schuster in seinem Hirtenschreiben, das er einen Tag nach der Kriegserklärung
Österreichs in seinem Amtsblatt publizierte. Ders., Hirtenschreiben aus Anlaß des Krieges,
29. Juli 1914, in: Kirchliches Verordnungs-Blatt für die Seckauer Diözese, 1914, Nr. 6, 1-3,
hier 3.

5
Siehe etwa Militärbischof Bjclik, der in seinem «Hirtenbrief zu Beginn des Krieges»
schreibt: «Familienglück, Freundschaftsgenuß, Ruhe, Sicherheit und Bequemlichkeit, alles

- alles muß dem patriotischen Eifer weichen, um den Thron zu beschützen, dem Vaterlande
zu helfen, Ruhm und Ehre, Segen und Frieden zu bringen In frommer Liebe und heiliger
Begeisterung für unseren Allerhöchsten Kriegsherrn, fürs treue Vaterland erfüllet Eure
Pflichten treu! In allen Leiden, Mühen und Gefahren, in Blut und Wunden müßt Ihr die
Treue hochhalten!» Emmerich Bjelik, Hirtenbrief zu Beginn des Krieges, 30. Juli 1914, in:
Pastoralblatt für die k. u. k. katholische Militär- und Marinegeistlichkeit 1916, Nr. 1, lf, hier 1.

6 Zu Piffls Amtszeit während des Ersten Weltkrieges: Martin Krexner, Hirte an der Zeiten¬
wende. Kardinal Friedrich Gustav Piffl und seine Zeit, Wien 1988, 101-195.

7 Franz Joseph, An meine Völker!, 28. Juli 1914, in: Wiener Diözesanblatt, Sonderausgabe,
30. Juli 1914, 1-2, hier 2; nochmals veröffentlicht in: Wiener Diözesanblatt, 1914, Nr. 15,
127-129.



«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama» 145

«die Waffen unserer Streiter zu segnen».8 Begründet wurde die affirmative
Haltung der kirchlichen Obrigkeit gegenüber dem Krieg mit der Überzeugung, es

handle sich um eine gerechte, notwendige und aufgezwungene militärische
Auseinandersetzung und somit um einen Verteidigungskrieg.9 Dem «geliebten
Friedenskaiser» wurde, so die dominierende Darstellung Piffls wie auch seiner

Amtskollegen, das Kriegsschwert «förmlich in die Hand gezwungen».10

Wer sich mit den Hirtenschreiben der österreichischen Bischöfe" während
des Ersten Weltkrieges auseinandersetzt, dem fällt die intensive Rezeption
biblischer Textstellen als Instrument der Kriegsdeutung auf. Tausende Texte und

Bilder wurden von den Oberhirten aktualisierend herangezogen, teilweise auf
selektive und problematische Weise ohne Berücksichtigung des jeweiligen
Kontextes der Heiligen Schrift. Zentrale Themen der Hirtenschreiben des

Episkopats waren im Zusammenhang mit der Frage nach den Ursachen des Krieges
die Deutung des Verhältnisses von Gott und Krieg sowie Themen der
katholischen Morallehre.'2

Die folgenden Darlegungen beziehen sich auf Beispiele apokalyptischer13

Metaphern, die in bischöflichen Äußerungen beziehungsweise Texten benutzt

8 Friedrich Gustav Piffl, Hirtenbrief Seiner Eminenz, 28. Juli 1914, in: Wiener Diözesanblatt,
Sonderausgabe, 30.7.1914, 3f., hier 3; nochmals veröffentlicht in: Wiener Diözesanblatt,
1914, Nr. 15, 129f.

9 Diese Meinung zieht sich durch die Hirtenschreiben während der gesamten Kriegszeit.
Siehe Michaela Sohn-Kronthaler, Der katholische Episkopat und der Erste Weltkrieg, in:
Maria Mesner/Robert Kriechbaumer/Michaela Maier/Helmut Wohnout (Hg.), Parteien und
Gesellschaft im Ersten Weltkrieg, Wien/KölnAVeimar 2014, 159-180, hier vor allem 163

166. Länderübergreifend siehe die Darstellung von Greschat, Der Erste Weltkrieg (wie
Anm. 3), 15-51.

10 Friedrich Gustav Piffl, Fasten-Hirtenbrief, 10. Februar 1915, in: Wiener Diözesanblatt,
1915, Nr. 3, 25-29, hier 27.

11 Konkret sind die Oberhirten jener Diözesen gemeint, die im heutigen österreichischen
Staatsgebiet liegen. Siehe dazu Sohn-Kronthaler, Episkopat (wie Anm. 9), 159-161.

12

Vgl. Achleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 439f. Achleitner hat eine beeindruckende Stu¬

die über die Kriegsdeutung und -theologie der Bischöfe Österreichs vorgelegt. Zur bischöflichen

Bibelrezeption liegen einige fachspezifische Untersuchungen vor, so Irmtraud
Fischer/Livia Neureiter, Die biblische Rede vom Krieg und ihre Rezeption während des

Ersten Weltkriegs, in: Siegfried Mattl/Gerhard Botz/Stefan Karner/Helmut Konrad (Hg.),
Krieg. Erinnerung. Geschichtswissenschaft (Veröffentlichungen des Clusters Geschichte
der Ludwig Boltzmann Gesellschaft 1), Wien/Köln/Weimar 2009, 25-45; Edith Petsch-

nigg/Bernd Obermayer/Irmtraud Fischer, Gott als Kriegsherr. Zur Rezeption alttestament-
licher Rede im Ersten Weltkrieg, in: theologie.geschichte 5, 2010, URL: http://uni-
versaar.uni-saarland.de/journals/index.php/tg/article/view/523/562 (abgerufen am 18.2.

2014); Edith Petschnigg, «Hätten wir die Bibel jetzt nicht...». Aspekte biblisch legitimierter
Kriegrhetorik im Ersten Weltkrieg, in: Jubel & Elend. Leben mit dem Großen Krieg 1914
1918, hg. v. Schallaburg Kulturbetriebsges .m. b. IL, Schallaburg 2014, 262-265; Petschnigg,

Bibelrezeption und Kriegsrhetorik (wie Anm. 1). Siehe ebenfalls verschiedene
Beiträge in der Schweizerischen Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte 2014, die sich
dem Thema Soldat und Religion im Ersten Weltkrieg widmete.

13 Der Begriff Apokalypse (mit seiner Verwendung auch als Adjektiv) wird im Folgenden
hauptsächlich, aber nicht ausschließlich auf das Neue Testament bezogen beziehungsweise
im biblischen Kontext verwurzelt. Vgl. zum Begriff und seiner Verwendung Johannes
Fried, Dies irae. Eine Geschichte des Weltuntergangs, München 2016; siehe auch Karlheinz



146 Michaela Sohn-Kronthaler

wurden, um die krisenhafte Situation zu erläutern und zu deuten, die Notwendigkeit

und Gerechtigkeit des Krieges zu rechtfertigen und aufgrund der damaligen

Bedrängnisse pastorale Initiativen und Zielsetzungen zu verbinden.14

Jesus gegen Satan: Der Krieg als Entscheidungskampf

Schon eineinhalb Jahre vor Kriegsausbruch entfaltete der Apostolische Feldvikar
Emmerich Bjelik 1860—1927)1:, in einem Hirtenbrief ein visionär-mythologisches

Bild von einem Entscheidungskampf. In diesem Kampf stehe «das ewige
Heil unserer Seele auf dem Spiele», es gehe um einen «Aufruf zum Kampfe im
Kriege zwischen Christus und Belial, zwischen Himmel und Erde», zwischen
Lucifer und Jesus, zwischen Babylon und Jerusalem.16

«Vor Babylon, der Stätte der Verwirrung und Sittengräuel, haben Lucifer und seine
nächtlichen Scharen ihr Lager aufgeschlagen. Da flattert hoch in den Lüften ein
unheimlich Panier; da werden Kriegspläne geschmiedet wider Gott und seine

Kirche, wider die gesetzliche Ordnung und die menschliche Gesellschaft; da holen
die Würger der Menschenseelen sich mörderische Losung. Hier Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit! Hier Vergnügen jawohl Vergnügen, Genuß!
Ihn, den Soldaten müssen wir haben, ruft Satan abermals; macht ihn untreu seinem
Stande und Berufe; reißt ihn los von Gott, hinab ins Irdische, hinein ins Sinnliche!»

Diesem Lager Satans mit seinen Helfern, die Bjelik als Feinde Gottes und der

Kirche beschrieb, stellte er «[i]n den Gefilden Jerusalems, der Stadl des Friedens
und des Heiles, das Lager Jesu und seiner lichten Scharen» gegenüber, über
welchem «ernst und ruhig, hehr und lichtvoll das Panier des Kreuzes» mit der

«Losung; <Entsagung, Hingebung, Opfermut!)» aufgerichtet worden sei. Die
Soldaten forderte der Militärbischof auf, sich zu entscheiden, indem sie Christus

nachfolgen und den Verlockungen und Verführungen des Satans, die sich im
Sinnlichen und «irdischen Genuß» zeigten, widerstehen sowie sich patriotisch
verhalten sollten:

«Meide, leide, verleugne dich selbst und nehme das Kreuz auf dich und folge mir
nach!17 Erfülle getreu deine Pflichten; bewahre die Treue und Liebe zu deinem

Müller/Stefan Heid/Linus Hauser/Medard Kehl/Walter Haug, Apokalyptik, in: Lexikon für
Theologie und Kirche 1, 31993, 814-821; Moritz Woelk, Apokalypse(motive), in: Lexikon
für Theologie und Kirche 1,31993, 805-807.

14
Aufgrund des vorgegebenen Rahmens werden nur ausgewählte Beispiele apokalyptischer
Topoi gebracht.

3 Emmerich Bjelik, von Kaiser Franz Joseph ernannter Apostolischer Feldvikar der
österreichisch-ungarischen Armee (1911 1918), 1913 Titularbischof von Tharsus, organisierte
die Militärseelsorge während des Ersten Weltkrieges. Gerhard Hartmann, Bjelik, Emmerich,

in: Gatz. Bischöfe (wie Anm. 1), 54.
16 Emmerich Bjelik, Hirtenbrief, 15. Jänner 1913, in: Pastoralblatt für die k. u. k. katholische

Militär- und Marinegeistlichkeit 1913, Nr. 1, 3f., hier 3. Vgl. dazu Fischer/Neureiter, Die
biblische Rede vom Krieg (wie Anm. 12), 32: «Die Verknüpfung von Krieg und Apokalyptik

ermöglichte die Stilisierung des Kriegsgeschehens zum letztendlichen Entscheidungskampf.»

17

Vgl. Math 10,38.



«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama» 147

Kriegsherrn, bewahre sie bis in den Tod; gehorche deinen Vorgesetzten; sei eifrig
im Dienste, dulde mutig Not und Mangel; pflege den Geist todesmutiger
Vaterlandsliebe!»

Der Feldbischof resümierte: «So also stehen Christus und Satan, Gerechtigkeit

und Sünde, Licht und Finsternis, Himmel und Hölle sich feindselig und
erbost gegenüber.» Dabei deutete er Szenarien des Kriegs an: «Gewaltige Heerlager!

Entsetzliches Kriegsgetümmel, unversöhnlicher Haß, der erst mit dem
Weltenbrande am jüngsten Tag erlöschen wird!»18

Das Bild von Luzifer, der sich «gegen den Allerhöchsten erhebt», setzte
der Brixener Bischof Franziskus Egger 1836— 1918)19, dessen nördlich gelegene
Bistumsteile zum Zeitpunkt des Ausbruchs des Ersten Weltkriegs in das heulige
Gebiet Tirols reichten, bereits einige Wochen nach Kriegsausbruch ein. Im
Vergleich mit anderen Bischöfen thematisierte er in seinen Texten mehrmals den
Teufel.20 So verwies er in seinem Fastenhirtenbrief des Jahres 1916 auf Maria,
«welche dem Satan, der heute frecher als je durch die Welt geht, auf den Kopf
tritt und ihn in die Hölle hinunterstürzt».21 Den damaligen militärischen Konflikt
schrieb er dem Werk Satans zu, mehr und mehr entzweie «die Bosheit des

Teufels die Völker».22 Zu den «Hauptködern des Satans» zählte für den
Oberhirten die moderne Frauenmode, von ihm mit dem Attribut «frech» versehen,
«wodurch so viele unschuldige Seelen zeitlich und ewig zugrundegehen». Er
sah sich anlässlich einer Firmung 1917 bewogen - im Bewusstsein seiner «heiligen

Amtspflicht und der Rechenschaft», die er «über die würdige Ausspendung
jenes Sakramentes ablegen muß», Anordnungen gegen die «dekolletiert oder
sonst nicht genügend bedeckt[en]» Firmpatinnen und weiblichen Firmlinge zu
verordnen.23

is Bjelik, Hirtenbrief, 15. Jänner 1913 (wie Anm. 16), 3.
19 Josef Gelmi, Egger, Franz, in: Gatz, Bischöfe (wie Anm. 1), 162-164. Egger war 1908 zum

Weihbischof von Brixen ernannt worden mit dem Sitz in Feldkirch in Vorarlberg - und
als Generalvikar für das nördliche Bistumsgebiet zuständig. Seine Nachfolge als
Weihbischof für Tirol und Vorarlberg trat 1912 Sigismund Waitz (1864-1941) an, der
spätere Salzburger Erzbischof. Zu Waitz: Helmut Alexander (Hg.), Sigismund Waitz.
Seelsorger, Theologe und Kirchenftirst, Innsbruck/Wien 2010.

20 Achleitner konstatiert in seiner Studie, dass allerdings im Vergleich mit anderen Themen
der Satan in den zahlreichen Schreiben österreichischer Bischöfe «überraschend selten
Erwähnung findet». Achtleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 162.

21 Franziskus Egger, Hirtenbrief, 4. März 1916, in: Brixener Diözesanblatt, 1916, Nr. 2, 17-
20, hier 18. Zu dieser Formulierung dürfte Egger von der christlichen Ikonografic mit dem
apokalyptischen Bild der Mondsichelmadonna bzw. Strahlenkranzmadonna, auch apokalyptische

Madonna genannt, angeregt worden sein. In diesem Kontext wird Maria mit der Frau
aus dem zwölften Kapitel der Offenbarung des Johannes identifiziert und auch auf Gen 3,15
zurückgegriffen.

22 Franziskus Egger, Hirtenbrief zur Aufhebung einiger Feiertage, 15. Dezember 1917, in:
Brixener Diözesanblatt, 1917, Nr. 10, 121-124, hier 121.

22 Franziskus Egger, Warnung vor Mißständen bei Spendung des heiligen Sakramentes der
Firmung, 26. April 1917, in: Brixener Diözesanblatt, 1917, Nr. 5, 60-62. Vgl. dazu auch
Achtleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 70, 161 f.



148 Michaela Sohn-Kronthaler

Der Bischof ging noch weiter und bezeichnete die Gegner der Habsburgermonarchie

im Dienste Satans stehend, zumal Österreich einen gerechten (Ver-
teidigungs-)Krieg führte. In seinem Hirtenwort zum Fest Jesu Namen am 17. Jänner

1917, als in der winterlichen Schlacht in den Karpaten Zehntausende Soldaten

ihr Leben verloren, stellte er Jesus als «starke[n] Held [...], als [...] Sieger»
nicht nur «über die geistigen Feinde, Satan und seinen Anhang» heraus, sondern
auch «über die sichtbaren Feinde, die im Solde Satans stehen und gegen Recht
und Gerechtigkeit und deren Verteidigung zu Felde ziehen».24 Nach dem

Theologen Wilhelm Achleitner, der eine umfassende Publikation über die Theologie

der österreichischen Bischöfe im Ersten Weltkrieg vorgelegt hat, wird
Jesus Christus in den bischöflichen Texten

«[i]n göttlicher, geschichtsmächtiger, weltüberlegener Gestalt präsentiert.
Mit aller Gewalt für Himmel und Erde ausgerüstet, ist er die höchste
kriegsentscheidende Instanz, der mächtige Fürst, der <mit einem Schlaget alle Verhältnisse
ändern kann. So wie er über den Satan triumphiert, wird er auch über die Söldner
Satans, die Feinde der Monarchie, siegen und den österreichisch-ungarischen
Waffen <den endgültigen Siegt verleihen. Er ist der <himmlische Heerfuhren in
allen kosmischen, in allen geschichtlichen und in allen inneren, individuellen
Entscheidungsschlachten zwischen Gut und Böse.»25

Nicht nur den feindlichen Kriegsnationen, sondern auch den Freimaurern
wurde eine Verbindung zu Satan unterstellt, so in besonderer Weise vom Linzer
Bischof Johannes Maria Gföllner (1867-1941).26 Dieser wirkte vor seiner Ernennung

u. a. als Erzieher in der Familie von Erzherzog Karl Stephan in Pola/Pula
und pflegte einen engen Kontakt zum habsburgischen Kaiserhaus. In seinem
Hirtenschreiben zu Allerheiligen 1915 sah Gföllner in der «heuchlerischen
Freimaurerei» die «Gegner Christi und der von ihm gestifteten Kirche».27 Er
bezeichnete sie als die «menschlichen Helfeshelfer der unheimlichen Macht
Satans». Gleiches dachte der Wiener Kardinal Piffl, der im Zusammenhang mit der

Kriegserklärung Italiens an Österreich-Ungarn den italienischen Freimaurern
vorwarf, «Österreich [zu] hassen und es vernichten [zu] wollen, weil es nach

ihrer Meinung nach die letzte Stütze der katholischen Kirche ist».28

Die Beispiele zeigen, wie die unterschiedlichen Dimensionen der Wahrnehmung

von Krisen - innerkatholisch und gesamtgesellschaftlich - sowie der

Feindbildkonstruktion miteinander verschränkt und zu verschwörungstheoreti-

24 Franziskus Egger, Hirtenbrief, 12. Jänner 1915, in: Brixener Diözesanblatt, 1915, Nr. 2,
11 f., hier 12. Siehe auch Achleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 161.

25
Achleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 167.

26 Rudolf Zinnhobler, Johannes Ev. Maria Gföllner, in: ders. (Hg.), Die Bischöfe von Linz,
Linz 1985, 261-288, speziell zum Ersten Weltkrieg 267-267.

27 Johannes Maria Gföllner, Hirtenbrief, 1. November 1915, in: Linzer Diözesanblatt, 1915,
Nr. 20, 123-134, hier 131; siehe Achleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 161.

2K Friedrich Gustav Piffl, Kriegsgottesdienst. Predigt Sr. Eminenz des Hochwürdigsten Ober¬

hirten, 24. Juni 1915, in: Wiener Diözesanblatt, 1915, Nr. 12, 109-112, hier 111. Siehe
Sohn-Kronthaler, Episkopat (wie Anm. 9), 163f.



«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama» 149

sehen Konstrukten gesteigert wurden. Für diese verschwörungstheoretische
Zuspitzung spielten apokalyptische Bilder eine bedeutende rhetorische Rolle.

Abkehr von Gott und sittlicher Niedergang -
der Krieg als Mittel zu Buße und Umkehr

Bereits zum Zeitpunkt der Kriegserklärung forderten die Oberhirten in ihren
Hirtenbriefen von den Gläubigen eine Änderung ihres Verhaltens. Der
Salzburger Erzbischof Balthasar Kaltner (1844-1918)29 sah im Krieg einen «lauten
Ruf zur Buße und Sühne», ja für ihn stand fest: «Kriegszeit ist Bußzeit».30 Der
St. Pöltner Oberhirte Johannes Rößler (1850-1927)31 mahnte, den Krieg als

«Heimsuchung Gottes mit allen ihren Leiden und Beschwerden im Geiste der
Buße und Ergebung in Gottes heiligen Willen hin[zu]nehmen».32 Der
Kardinalerzbischof Piffl wünschte die «demütige und opferwillige Buße».33 Der Brixener
Bischof Egger forderte angesichts des Kriegsbeginns die «aufrichtige Buße über

unsere Sünden»34, auch noch zu Jahresbeginn 1918, als er schrieb: «Begnüget
Euch nicht mit Fasten, Weinen und Klagen, welche der traurige Krieg wider
Willen Euch auspreßt, sondern kehret vom ganzen Herzen zum Herrn zurück.»35

Nach dem Seckauer Bischof Schuster trafen die Beschreibungen in der
Offenbarung des Johannes «fast wörtlich» auf die Geschehnisse des Ersten
Weltkrieges zu. Er sah im Krieg «ein Strafgericht Gottes für die Völker, die seine
Gesetze verlassen haben», wodurch die göttliche Ordnung wiederhergestellt und die

Rückkehr der Menschen zu Gott und ein erneuertes, religiöses und sittliches
Leben bewirkt werden sollte.36

In seinem Text verwendete er Bilder des Kampfes, der Drohung und der
Strafe aus der Bibel. Schon in der Christentumsgeschichte habe «Gott häufig den

Krieg auch bei den christlichen Nationen als Strafmittel gebraucht, um

29 Erwin Gatz, Kaltner, Balthasar, in: Gatz, Bischöfe (wie Anm. 1), 361-362.
30 Balthasar Kaltner, Fastenhirtenbrief, 2. Februar 1915, in: Verordnungsblatt für die Erzdiözese

Salzburg, 1915, Nr. 2, 9-25, hier 23.
31 Friedrich Schragl, Rößler, Johannes Bapt., in: Gatz, Bischöfe (wie Anm. 1), 624f.
32 Johannes Rößler, Hirtenbrief anläßlich des mit Serbien begonnenen Krieges, 29. Juli 1914,

in: St. Pöltner Diözesanblatt, 1914, Nr. 8, 61-65, hier 62. So auch Rudolph Hittmair, Zum
Krieg, 29. Juli 1914, in: Linzer Diözesanblatt, 1914, Nr. 12, 79-81. Die Interpretation des

Krieges als Heimsuchung Gottes findet sich in mehreren Hirtenbriefen, so auch in jenem
zur kaiserlichen Kriegserklärung von Friedrich Gustav Piffl; ders., Hirtenbrief Seiner
Eminenz, 28. Juli 1914 (wie Anm. 8), 3.

33
Ders., HirtenbriefSeiner Eminenz, 28. Juli 1914 (wie Anm. 8), 3.

33 Franziskus Egger, Hirtenbrief, 30. Juli 1914, in: Brixener Diözesanblatt, 1914, Nr. 5, 53f.,
hier 54.

35 Franziskus Egger, Fasten-Hirtenbrief, 26. Jänner 1918, in: Brixener Diözesanblatt, 1918.
Nr. 1, 1-7, hier 1.

36 Neben der Deutung des Krieges als göttliches Strafgericht wird von den Bischöfen auch die
«Zulassung des Krieges als selbstverursachte Folge der Sünde» betont. Zum Gebrauch der
beiden Begriffe in den Hirtenbriefen wie auch zu Gottes «züchtender Pädagogik» siehe

Achleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 373-380, 414-432; desweiteren: Holzem, Krieg
und Christentum (wie Anm. 3), 19.



150 Michaela Sohn-Kronthaler

verkommene Völker zu züchtigen und womöglich wieder zur Umkehr zu
bewegen».37 In diesem Sinne sei auch der gegenwärtige Krieg aufzufassen, da

Europas Völker Gottes Gesetz verlassen und Gott aus ihren Verträgen, aus ihrer

Gesetzgebung und aus ihrem öffentlichen Leben ausgeschaltet hätten. Die
Schuld am Krieg läge ebenso bei den Christen wegen mangelnder Glaubenspraxis:

Es könne - laut Schuster - nicht geleugnet werden, «daß auch in unsere
katholischen Ländern das christlich ernste religiöse Leben seit langem
abgenommen hat und der Empfang der heiligen Sakramente, besonders von den

Männern, vielfach vernachlässigt wurde».31* Beklagt wurden von ihm - die anderen

Bischöfe formulierten ebenso oder ähnlich - die Nichteinhaltung der Sonn-
und Feiertage durch Sonntagsarbeit, durch «weltliche Unterhaltungen und

Ausschweifungen», durch Ausflüge und Bergtouren. So verbrächten die Menschen
ihre Zeit sonntags auf den Sportplätzen.39 Gemäß den Oberhirten habe die Sitten-

losigkeit gleichsam apokalyptische Züge angenommen. Schuster konkretisierte
diese mit dem sittlichen Niedergang der Jugend, der Gefährdung katholischer
Eheideale, der Genusssucht, der «grenzenlose[n] Vergnügungssucht», der

Geringschätzung der Kirchengebote, der Abnahme der Pflege des Familienlebens

- mit wenigen Ausnahmen auf dem ländlichen Gebiet -, der Verhöhnung
von Religion und religiöser Praxis in den Äußerungen und Verlautbarungen der

damaligen öffentlichen Presse.40 Manche Bischöfe, wie der Salzburger Metropolit

Kaltner und Kardinal Piffl, waren überzeugt, dass die zu lange Friedenszeit

zur Erkaltung der menschlichen Beziehungen zu Gott und zur Ewigkeit, zum
ungestörten Kulturgenuss und menschlichen «Stolz auf die Triumphe irdischer
Wissenschaft» geführt hätten.41 Die «großen Völkersünden [haben] den Zorn
Gottes seit langer Zeit herausgefordert», urteilte der Wiener Erzbischof im dritten

Kriegsjahr.42

Die mitgeteilten Beobachtungen und interpretatorischen Hinweise fugen sich
in ein Gesamtbild ein, das schon von dem Theologen Ach leitner wie folgt statistisch

gezeichnet worden ist: «Mehr als ein Viertel aller bischöflichen Aussagen
zur Kriegsdeutung (77=26,6%) erfolgt in der Sprache einer strengen, zornig stra-

37
Schuster, Hirtenschreiben über die Bedeutung des Weltkrieges, 25. Jänner 1915 (wie Anm.
2), 4.

3S
Ebd.; so auch Franziskus Egger, Fasten-Hirtenbrief, 26. Jänner 1918 (wie Anm. 35), 2.

39
Schuster, Hirtenschreiben über die Bedeutung des Weltkrieges, 25. Jänner 1915 (wie Anm.
2), 4f.

40 Mehrmals widmeten sich die Bischöfe dieser Thematik und beklagten zudem die
«unchristlichen Unterrichts- und Erziehungslehren» sowie die «zügellose Unsittlichkeit», zu
denen Frauenmode, Theater, Kinos beitrügen, so vor allem in ihrem gemeinsamen
Weihnachtshirtenbrief 1916 oder im Osterhirtenbrief 1918. Siehe Sohn-Kronthaler, Episkopat
(wie Anm. 9), 167; Achleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 399f.

41 Friedrich Gustav Piffl, Fasten-Hirtenbrief, 10. Februar 1915 (wie Anm. 10), 26; Balthasar
Kaltner, Erster Hirtenbrief des hochwürdigsten Herrn Fürsterzbischofs Dr. Balthasar Kaltner,

1. August 1914, in: Verordnungsblatt für die Erzdiözese Salzburg, 1914, Nr. 10, 295-
304, hier 302.

43 Friedrich Gustav Piffl, Fasten-Hirtenbrief, 10. Februar 1917, in: Wiener Diözesanblatt,
1917, Nr. 3, 17-21, hier 19.



«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama» 151

fenden Pädagogik [...]. Jede fünfte Äußerung (59=20.3%) bedient sich der Sprache

des Strafrichters.»43

Um noch ein Beispiel in diesem Sinne anzufügen: Der steirische Bischof
Schuster begriff den Krieg als Instrument Gottes zur «sittlichen Läuterung und

Besserung des Volkes». Jener erinnerte daran, dass dank der göttlichen
Barmherzigkeit und der versöhnenden Verdienste Christi es möglich sei, «seine Strafen

als Rettungsmittel wirken zu lassen». Der Krieg habe «eine doppelte
Wirkung»: Er sei für gute Menschen die Chance, «die Tugend der Nächstenliebe
schöner und vielgestaltiger» zu üben.44 «Für die Ungerechten und Böswilligen ist

er verderbenbringend fur die Sünder ein Strafgericht» oder zumindest «ein

mächtiger Weckruf zur Buße [...], für die Guten eine Quelle großen Segens und

herrlicher Tugenden».45 Das Leiden, das einem «reinigenden Feuer» gleiche,
solle die Menschen wieder zu Gott führen. Wegen der Sittenlosigkeit und Gottlosigkeit

habe Gott zur «Zuchtrute» gegriffen, damit «der Donner der Kanonen»
seine Gebote verkünde.46

Die religiöse Kriegsdeutung behielt der Episkopat auch nach dem Krieg bei,
wie das z. B. im Hirtenbrief des St. Pöltner Bischofs Rößler im Jänner 1919

deutlich wird, der mit folgenden biblischen Bildern und Naturmetaphern das

Handeln Gottes beschrieb: «Da hat der Herr wieder eine Sündflut geschickt,
nicht eine Flut von Wasser, sondern von Feuer und Eisen, von Stahl und Blut.»47

Die bislang vorgestellten bischöflichen Äußerungen und Stellungnahmen
werfen die Frage auf, ob die drastische Bewertung der moralischen Zustände und
die negativen Zeitanalysen erst während des Ersten Weltkrieges vorgenommen
wurden, um auf diese Weise eine neue pastorale Strategie zu formulieren. Untersucht

man die diesbezüglichen Quellenzeugnisse der Bischöfe in der Vorkriegszeit,

so unterscheiden sich jene jedoch nicht von denen während der Kriegszeit.4*

43 Achleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 379.
44

Schuster, Hirtenschreiben über die Bedeutung des Weltkrieges, 25. Jänner 1915 (wie Anm.
2), 5f. Vgl. auch Johannes Rößler, Fastenhirtenbrief, 6. Jänner 1916, in: St. Pöltner Diöze-
sanblatt, 1916, Nr. 1, 1-8, hier 3. Das Strafgericht Gottes thematisiert auch Piffl in seinem
Fastenhirtenbrief aus dem Jahr 1917: Piffl, Fasten-Hirtenbrief, 10. Februar 1917 (wie Anm.
42), 19.

45
Schuster, Hirtenschreiben über die Bedeutung des Weltkrieges, 25. Jänner 1915 (wie Anm.
2), 5f.

46 Auch Rößler verwendet die Metapher vom «Donnerschlag des Krieges» und dass Gott «mit
Donnerstimme zu den Völkern spricht». Johannes Rößler, Fastenhirtenbrief, 6. Jänner 1917,
in: St. Pöltner Diözesanblatt, Nr. 1, 1-8, hier 5. Ebenso Egger, der den Vergleich bringt,
wonach «wie vom Sinai das göttlich Gesetz unter Donner und Blitz und Posaunenschal zum
erstenmal verkündet wurde, so wird es jetzt unter dem Donner der Kanonen und Blitzen der
Minen und Bomben auf der Erde, unter der Erde und herab von den Lüften neu
eingeschärft». Franziskus Egger, Fasten-Hirtenbrief, 5. Februar 1915. in: Brixener Diözesanblatt,
1915, Nr. 3,21-32, hier 25.

4 Johannes Rößler, Fastenhirtenbrief, 6. Jänner 1919, in: St. Pöltner Diözesanblatt, 1919. Nr.
1, 1-12, hier 9. Zu den von den Bischöfen verwendeten Naturmetaphern siehe Achleitner,
Gott im Krieg (wie Anm. 3), 397-403.

4!< Ausfuhrliche Beispiele bringt Achleitner in seiner Studie. Vgl. ders., Gott im Krieg (wie
Anm. 3), 364.



152 Michaela Sohn-Kronthaler

Der Episkopat prangerte in den Jahren und Jahrzehnten vor dem Ersten Weltkrieg

immer wieder die gesellschaftliche Situation mit den Schlagworten Gott-,
Glaubens-, Autoritäts- und Sittenlosigkeit an. Beispielsweise warnten die
Bischöfe in ihrem gemeinsamen Hirtenschreiben vom November 1910 vor den

sogenannten Zeitirrtümern und Gefahren und riefen zur Umsetzung der christlichen
Tugenden auf.49 Als «ernst und böse» wurden «die Tage, in denen wir leben»,
charakterisiert.50 Die Kirche werde «mit höllischem Ingrimm bekämpft», «das

eine Ziel» des beharrlichen Kampfes «ihrer vielen und großen Feinde» sei die

«Zerstörung des Gottesreiches auf Erden».3' Die Gläubigen wurden aufgerufen,
im Sinne von Eph 6,13 und 1 Kor 16,13 die «Waffenrüstung Gottes» zu
ergreifen, wachsam zu sein, im Glauben festzustehen, «mannhaft» zu handeln und
stark zu sein. Des Weiteren sollte für einen «gründlichen Unterricht in den

christlichen Glaubenswahrheiten und Sittenlehren» Sorge getragen werden.52 Die
Bischöfe diagnostizierten immer wieder bedrängnisvolle Zeiten,53 der Wiener
Kardinalerzbischof sprach zu Jahresbeginn 1914 vom «unheimlichen
Wetterleuchten» und sah «[o]hne Steuer und führerlos das Schiff der modernen
Menschheit auf dem Weltenmeere umher[irren] und niemand weiß, ob nicht der

nächste Tag es an einem der vielen Felsen zerschellen und in Trümmern gehen
sieht.»54 Der Linzer Bischof Rudolf Hittmaier 1859—1915)55 beurteilte in seinem
Fastenhirtenbrief 1914 die Zeitverhältnisse - unter dem Titel «düstere Schatten
der Hoffnungslosigkeit» - mit den dramatischen Worten: «Allenthalben seufzen
die Menschen: <wie wird das enden? So kann es nicht weitergehen! Es nützt
nichts mehr!> Alter Jammer, schon in der Heiligen Schrift zu lesen: <Unser Ende

ist nahe, gekommen ist unser Ende.)»56

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die bischöflichen Amtsträger
schon vor dem Kriegsausbruch die Zeitverhältnisse negativ beurteilten,
individuelles und öffentliches unmoralisches Verhalten sowie Sittenlosigkeit permanent

hervorhoben und sich einer «wütende[n] Kampfrhetorik» gegen die
sogenannten Feinde Glaubens, die «nicht zuletzt ein Strafgericht heraufbeschwören

49 Als eines der «Grundübel der Zeit» bezeichneten die Oberhirten das «ungeordnete Trachten
und Streben nach Unabhängigkeit», womit auch die von Gott gesetzten Obrigkeiten und die
kirchliche Autoritäten verachtet und herabgesetzt würden. Konkret nannten die Bischöfe
«die Modernisten». Der Modernismus wurde als «großer religiöser Schaden» der damaligen
Zeit bezeichnet, er verursache «nicht zu ermessende Verheerungen in Glaube und Sitten».
Hirtenschreiben des Gesamt-Episkopats Österreichs, 17. November 1910, in: Kirchliches
Verordnungs-Blatt für die Diözese Seckau, 1911, Nr. 1, 1-10, hier7f.

50
Ebd., 2.

51
Ebd.

32
Ebd., 9.

53
Johannes Katschthaler, Fastenhirtenbrief, 23. Jänner 1913, in: Verordnungsblatt für die
Erzdiözese Salzburg, 1913, 1-21, hier 6, oder Rudolf Hittmair, Fastenhirtenbrief, 31. Jänner
1914, in: Linzer Diözesanblatt, 1914, Nr. 3, 9-16, hier 9.

54 Friedrich Gustav Piffl, Hirtenbrief Seiner Exzellenz, 15. Februar 1914, in: Wiener Diö¬
zesanblatt; 1914, Nr. 3, 13-19, hier 13. Vgl. Achleitner, Gott im Krieg (wie Anm. 3), 367.

55 Rudolf Zinnhobler, Rudolf Hittmair, in: ders., Bischöfe von Linz (wie Anm. 26), 242-260.
Flittmair, Fastenhirtenbrief, 31. Jänner 1914 (wie Anm. 53), 9.



«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama» 153

würden», bedienten.57 Zutreffend ist es, wenn in einer Publikation, die vor einigen

Jahren erschienen ist, festgestellt worden ist: «Mit der Entfesselung des

Krieges Ende Juli 1914 schien das lang erwartete (Strafgericht Gottes> über die

Menschheit tatsächlich hereingebrochen zu sein.»58

Moralische Erneuerung und religiöser Aufbruch durch den Krieg?

Die österreichischen Bischöfe ermahnten in ihren Hirtenschreiben beständig die

Gläubigen, die Sakramente zu empfangen.'9 Tatsächlich stellten jene in den ersten

Kriegsmonaten einen religiösen Aufbruch und eine intensivere Sakramentenpraxis

fest. Kriegsandachten, Kriegsgottesdienste und Kriegsbittprozessionen
wurden vielerorts veranstaltet. Begriffe und Äußerungen in Liturgie und
Frömmigkeit erhielten militärisch klingende Prägungen. Der Brixener Bischof Egger
bekannte, dass Tausende das «Geistesschwert des heiligen Rosenkranzes [...]
schwingen».60 Sein Amtsbruder Rößler aus St. Pölten sprach von den «Waffen
des Gottesvertrauens, der Geduld und des Starkmutes» und der Belagerung der
Beichtstühle.61 Die Wiener Seelsorger berichteten «einmütig» von «einer Förderung

des religiösen Lebens durch den Krieg» und einem «religiösen
Aufschwung».62 Der Kardinalerzbischof Piffl und der Linzer Bischof Hittmair
ordneten einen «Gebetsfeldzug unter der Anrufung Unserer lieben Frau vom Siege

zur baldigen Erlangung des Sieges und eines ehrenvollen, dauernden Friedens»63

an. Anlässlich der Erneuerung der Weihe an das heiligste Herz Jesu definierten
die österreichischen Oberhirten dieses als «unser Kampf- und Siegeszeichen».64

Der flir Tirol zuständige Bischof Egger stellte den hl. Josef als militanten
Beschützer und Verteidiger der Kirche, «des Reiches Gottes auf Erden» heraus. An

57 Matthias Rettenwander, Lehrt der Krieg beten? Bischof Sigismund Waitz als Seelsorger an
der Heimatfront und im Schützengraben, in: Helmut Alexander (Hg.), Sigismund Waitz.
Seelsorger, Theologe und Kirchenfürst, Innsbruck/Wien 2010, 101-136, hier 101.

58
Ebd., 102.

79 So z. B. Egger: «Benützet also, Geliebteste, die heilige Fastenzeit, um euch durch eine reu¬
mütige Osterbeichte mit dem lieben Gott auszusöhnen.» Franziskus Egger, Fasten-Hirtenbrief,

5. Februar 1917, Brixener Diözesanblatt, 1917, Nr. 2, 17-26, hier 18.
60 Franziskus Egger, Weihe der Familie an das heiligste Herz Jesu, 14. Mai 1918, in: Brixener

Diözesanblatt, 1918, Nr. 4,49-52, hier 51.
61

Rößler, Fastenhirtenbrief, 6. Jänner 1916 (wie Anm. 44), 4f.
62 Wiener Diözesanblatt 13. Juni 1916, 93f. Ähnlich äußerte sich Lola Gräfin Marschall

(1860-1945), eine Vertreterin der organisierten katholischen Frauen Österreichs: Die Rede

«von der moralischen Erneuerung durch den Krieg, von der religiösen Wiedergeburt in
demselben [...]» hatte «um so größeren Widerhall» gefunden, «als ja damals wirklich alle
Gotteshäuser von Betern und Büßern überfüllt waren und ein wahrer Wettlauf um die
verschiedensten Stellen der Hilfsdienstleistung in Szene ging». Lola Marschall, Silvestergedanken

im vierten Kriegsjahr, in: Österreichische Frauenwelt, 6 (1917), 350-357, hier 350f.
Siehe Michaela Sohn-Kronthaler, Österreichs Katholikinnen und der Erste Weltkrieg, in:
Dabringer, Religionen im Krieg 1914-1918 (wie Anm. 1) (in Druck).

63 Wiener Diözesanblatt, 28. Oktober 1914, 172f.; Linzer Diözesanblatt, 18. November 1914,
127.

64 Hirtenbrief der hochwürdigsten Bischöfe Österreichs, Weihe an das heiligste Herz Jesu, 24.
Dezember 1914, in: Wiener Diözesanblatt 1914, Nr. 22, 223-228, hier 228.



154 Michaela Sohn-Kronthaler

dessen mächtiger Fürsprache sei nicht zu zweifeln, denn [«a]uch ihm steht ein

goldenes Schwert zur Verfügung, kein anderes nämlich als das Schwert seines

göttlichen Pflegesohnes, welches dieser gewiß zur rechten Zeit aus der Scheide
ziehen wird zur Verteidigung der großen Gottesfamilie, zu deren Beschützer der
hl. Josef aufgestellt ist».65 Der Seckauer Bischof Schuster interpretierte den

Krieg als «eine Quelle reichen Segens, vieler Gnaden und vieler Bekehrungen»
und gebrauchte die berühmte Redewendung «der Krieg lehrt beten».66 Noch
1916 konstatierten die österreichischen Bischöfe in ihrem Hirtenbrief zu
Jahresende «neben tiefen Schatten auch helle Lichtseiten» während des Krieges
und verglichen das religiöse und sittliche Leben mit jenem der frühen Christenheit:

«Echter Gebetsgeist und rastloser Eifer für Gottes Sache und Ehre, segensvolle
Erneuerung und Vertiefung des christlichen Lebens in religiösen Vereinen und
karitativen Verbänden, offener Bekennermut zahlreicher Laien, liebliche Blüten
reinen Familienlebens, gottgeweihter Jugend, stillen Duldersinns, ja heiligmäßiges
Tugendstreben erinnern noch immer an jene herrliche Charakteristik der ersten
Christen».67

Trotz einer so aufgeladenen kämpferischen, ja militärischen Metaphorik
behielten die österreichischen Amtsträger von Anfang an stets den Blick auf die
schrecklichen und blutigen Seiten des Krieges und gingen nicht über die Leiden
der Unschuldigen hinweg. Im Hirtenbrief des Gesamtepiskopats zu Weihnachten
1914 äußerten sie: «Der Todesengel hält grausige Ernte, die Blüte der Männer
fallt unter seinen blutigen Streichen. Die Tränen der Witwen und Waisen fließen.
Dabei geht der alte Erdenjammer nebenher: Armut, Not, Krankheit, Siechtum.»68

Der Salzburger Erzbischof Kaltner beklagte, dass «[jjede Gemeinde [...] ihre Toten

[betrauert], die Spitäler sind voll von Verwundeten, die Krüppel mehren sich,
die Gefangenen seufzen nach Heimkehr, die Hungrigen nach dem täglichen Brot
und tiefe Trauer ist in Tausende von Familien eingekehrt.»69

Anfängliche Zeichen einer von den Bischöfen erhofften Entwicklung waren
keineswegs von Dauer. Die von ihnen eingeforderte moralische Erneuerung blieb

aus, selbst die von ihnen verwendete bedrohliche und dramatische Metaphorik
apokalyptischer Prägung bewirkte, wie die oberhirtlichen Texte ab dem dritten

Kriegsjahr zeigen, keinen religiösen Aufbruch. Nach vier Kriegsjahren, im Som-

65
Egger, Hirtenbrief, 4. März 1916 (wie Anm. 21), 19.

66
Schuster, Hirtenschreiben über die Bedeutung des Weltkrieges, 25. Jänner 1915 (wie Anm.
2), 6 u.8.

67 Hirtenbrief der Gesamtepiskopats Österreichs, Jahreswende 1916, in: Kirchliches Verord¬
nungs-Blatt für die Diözese Seckau, 1917, Nr. 1, 1-10,4.

"s Hirtenbrief des Gesamtepiskopats, Weihnachtsfest 1914, in: Beilage zum Kirchlichen Ver¬

ordnungs-Blatt 1914, Nr. 12. [o. S.]. Ähnlich auch Rößler: «Massenheere stehen gegen
Massenheere, beide ausgerüstet mit den furchtbarsten Waffen. Tausende von jungen Männern

wurden dahingerafft. Geld und Gut, Wohlhabenheit und Glück wurden vielfach
vernichtet.» Rößler, Fastenhirtenbrief, 6. Jänner 1917 (wie Anm. 46), 5.

69 Balthasar Kaltner, An sämtliche Christgläubige der Erzdiözese Salzburg, 12. April 1918, in:
Verordnungsblatt für die Erzdiözese Salzburg, Nr. 4, 1918, 215f.



«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama» 155

mer 1918, nahmen die österreichischen Oberhirten Bezug auf die Endzeitrede im
Matthäus-Evangelium und konstatierten, dass diese angesichts des Weltkrieges
mit seinen «Massenheeren», «Massenschlachten», «Massenverlusten» und
seinem «Massenelend» erfüllt zu sein schien.70 Die «am Anfange des Krieges
offenbar gewordene Umkehr vieler zu Gott erlosch bald wie ein rasch aufflammendes

Strohfeuer», als Ursache machten sie nun die lange Dauer des Krieges
aus: «Kurz, der religiöse Sinn ist verringert, die sittlichen Kräfte sind erschüttert,
die niedrigen Instinkte aber sind vermehrt und vergröbert.»71 Diese Diagnose
wiederholte der Episkopat auch nach dem «unseligen Ausgang des Krieges» in
seinem Schreiben zu Weihnachten 1918, die Enttäuschung war mehrfach: «Groß

war das Unglück des Krieges an sich, größer das unglückliche Ende desselben;
voll aber scheint das Maß unserer Heimsuchung zu werden durch den

Niederbruch des Glaubens und der Sittlichkeit in weiten Volkskreisen.»72

Schlussbemerkungen

Apokalyptische Prägungen kennzeichneten auch die Äußerungen und Stellungnahmen

der österreichischen Bischöfe während des Ersten Weltkrieges, sowohl
in ihrer theologischen als auch pastoralen Ausrichtung. Die sprachgewaltigen
Bilder, wie sie die Bibel bereithielt, besonders in der johanneischen Apokalypse,
gingen in die öffentliche Sprache der bischöflichen Amtsträger ein. Die Meta-
phorik verband das biblische Geschehen und die prophetischen Weissagungen
mit der Gegenwart. Apokalypse als Metapher wurden auf das Geschehen des

Ersten Weltkrieges bezogen und sowohl interpretatorisch als auch illustrierend
eingesetzt, um die Ursachen der verheerenden kriegerischen Auseinandersetzungen

zu deuten, eine religiöse und sittliche Erneuerung der Gläubigen zu
bewirken, damit diese schließlich nach Buße und Umkehr um so stärker am
kirchlichen Leben teilnehmen. Doch diese Strategie brachte für den Episkopat nicht
die erwarteten Früchte, zumal er nach dem Krieg einen noch größeren Rückgang
von Glaube und Sittlichkeit in der breiten Bevölkerung festzustellen meinte. Das
Ganze ist vor dem Hintergrund eines tiefgreifenden Wandels auch der Ge-

70 Der Episkopat zitierte am Beginn seines gemeinsamen Schreibens die Bibelstelle Mt 24,6
«Ihr werdet von Kriegen hören denn es wird Volk wider Volk aufstehen und Reich
wider Reich» wörtlich. Hirtenbrief der Erzbischöfe und Bischöfe Österreichs, 4. August
1918, in: Kirchliches Verordnungs-Blatt für die Seckauer Diözese, Nr. 8, 81-89, hier 81.

71
Ebd., 83. Die Erschütterung der sittlichen Kräfte, die Verringerung des religiösen Sinns und
die zunehmende kritische Haltung gegenüber obrigkeitlichen Autoritäten werden in diesem
gesamtepiskopalen Text thematisiert. So auch Lola Marschall, wenn sie schrieb: Nach den
drei «schweren Kriegsjahren» machten sich unter den Menschen Pessimismus und
Gleichgültigkeit breit. Sie brachte die Ernüchterung infolge des Krieges, verursacht durch die
unzähligen Toten und das ungeheure Leid, klar auf den Punkt. Marschall resümierte: «Das
<Himmelhoch-Jauchzen> haben wir in diesen drei Kriegsjahren verlernt - es ist in uns
ertränkt worden durch ein Meer von Blut und Tränen; unter getäuschten Hoffnungen liegen
viele Ideale begraben.» Marschall, Silvestergedanken (wie Anm. 62), 350f.

72 Hirtenbrief der Erzbischöfe und Bischöfe Deutschösterreichs, Weihnachten 1918, in:
Kirchliches Verordnungs-Blatt für die Seckauer Diözese, Nr. 1, 1-10, hier 1.



156 Michaela Sohn-Kronthaler

Seilschaft im Kaiserreich zu sehen, der schon Jahrzehnte zuvor unter Kaiser
Franz Joseph 1. eingesetzt hatte und an Dynamik mit den radikalen politischen
Umbrüchen nach dem Ersten Weltkrieg kaum einbüßte.

«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama.» Apokalyptische Metaphorik und religiöse
Kriegsdeutungen österreichischer Bischöfe während des Ersten Weltkrieges

Die Hirtenbriefe der österreichischen Bischöfe während des Ersten Weltkrieges waren
auch von apokalyptischen Semantiken geprägt. Die sprachgewaltigen Bilder aus der
Bibel, vor allem in der johanneischen Offenbarung, gingen in die öffentliche Sprache der
Amtsträger ein. Die apokalyptische Metaphorik wurde auf das Geschehen des Ersten
Weltkrieges bezogen und sowohl interpretatorisch als auch illustrierend eingesetzt, um die
Ursachen der verheerenden kriegerischen Auseinandersetzungen zu deuten, die damalige
Kriegssituation als Zeit des Entscheidungskampfes zu deklarieren und eine religiöse und
sittliche Erneuerung der Gläubigen zu bewirken, damit diese schließlich nach Buße und
Umkehr umso stärker am kirchlichen Leben teilnehmen.

Bischöfe in der Habsburgermonarchie - Hirtenschreiben - Erster Weltkrieg - Kriegsdeutungen

- Apokalyptische Metaphorik.

«Nous assistons également à un terrible drame mondial.» Métaphores apocalyptiques et
interprétations religieuses de la guerre par des évêques autrichiens pendant la Première
Guerre mondiale

Les déclarations et les prises de position des évêques autrichiens dans leurs lettres pastorales

pendant la Première Guerre mondiale se caractérisent par leur tonalité apocalyptique.
Le langage puissamment imagé de la Bible, en particulier de l'Apocalypse de saint Jean, a

imprégné celui des évêques dans leurs interventions publiques. Les métaphores apocalyptiques

y sont appliquées aux événements de la Première Guerre mondiale, comme
éléments à la fois d'interprétation et d'illustration, pour rendre compte de la violence de ces
combats si meurtriers tout en suscitant un renouveau religieux et moral chez les fidèles.
Les évêques ont ainsi cherché à inciter ceux-ci, appelés à la pénitence et à la conversion, à

participer de manière plus active à la vie de l'Eglise.
Les évêques autrichiens de la Monarchie de Habsbourg - lettres pastorales - Première
Guerre mondiale - interprétations de la guerre - métaphores apocalyptiques.

«Anche noi guardiamo un terribile dramma mondiale.» Metafore apocalittiche e

interpretazioni religiose délia guerra dei vescovi austriaci nella prima guerra monidale

Le dichiarazioni e le posizioni dei vescovi austriaci nelle loro lettere pastorali durante la
Prima Guerra mondiale sono caratterizzate dal tono apocalittico. Il linguaggio molto forte
délia Bibbia, in particolare dell'Apocalisse di san Giovanni, ha impregnato le espressioni
dei vescovi nei loro interventi pubblici. Le metafore apocalittiche sono riferite agli eventi
délia Prima Guerra mondiale corne elementi al tempo stesso di interpretazione e di illus-
trazione, per descrivere la violenza di quei combattimenti cosi devastanti, suscitando un
rinnovamento religioso e morale dei fedeli. I vescovi hanno in tal modo cercato di incitare
questi Ultimi, chiamati alla penitenza e alla conversione, a partecipare in un modo più at-
tivo alla vita délia Chiesa.

Vescovi austriaci - lettere pastorali prima guerra mondiale - interpretazioni de la guerra
- metafore apocalittiche.

«We too are witnessing a terrible world drama.» Apocalyptic metaphors and
interpretations ofwar by Austrian bishops during the First World War

The pastoral letters of the Austrian bishops during the First World War are also characterized

by their apocalyptic themes. Powerful metaphors coming from the Bible, espe-



«Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama» 157

cially from the Book of Revelation, entered the language of church officials. The
apocalyptic imagery reflected the events of the War. This imagery not only explained and
illustrated the causes of that devastating conflict but also, the bishops hoped, might bring
about a religious and moral reorientation of the faithful which would, in turn, lead them to
participate more intensely in church life after repenting and turning from sin.

Austrian bishops under the Habsburg monarchy - pastoral letters - First World War -
interpretation of war - apocalyptic metaphors.

Michaela Sohn-Kronthaler, Prof. Dr., Professorin fur Kirchengeschichte, Karl-Franzens-
Universität Graz.




	"Auch wir schauen ein furchtbares Weltdrama" : Apokalyptische Metaphorik und religiöse Kriegsdeutungen österreichischer Bischöfe während des Ersten Weltkrieges

