Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 110 (2016)

Artikel: Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens
Autor: Delgado, Mariano
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens

Mariano Delgado

Die Geschichte ist fiir das Christentum von Anfang an ein Raum apokalyptischen
Denkens, da es den biblischen Geschichtshorizont, der ohnehin schon vom apo-
kalyptischen Denken geprigt ist, mit eigenen Akzenten iibernimmt: die Ge-
schichte ist die spannungsgeladene Zeit zwischen Anfang und Ende der Welt,
zwischen Schopfung und Vollendung bzw. zwischen der Menschwerdung Gottes
in Jesus Christus als «Messias» und seiner Wiederkunft in Herrlichkeit. Sie ist
aber auch die Zeit des Kampfes zwischen dem Lamm und dem Drachen. Chris-
ten haben das apokalyptische Denken immer sehr ernst genommen. Es ist von
daher kein Zufall, dass die meistkommentierten und illustrierten Biicher der
Bibel das Danielbuch und die Offenbarung des Johannes sind. Die darin enthal-
tenen Fragen haben die Menschen — besonders in Zeiten von Drangsal und Not —
intensiv beschiftigt, und aus diesen Biichern, aus der Heilszusage Gottes in
Zeiten der Gefahr haben sie Hoffnung geschopft. Apokalyptik und Gerichtsbot-
schaft waren Christen in Bedridngnis eine Quelle subversiver Hoffnung wider
alle Hoffnung auf den gerechten und barmherzigen Gott. Trost und Parinese sind
die Zentraldialektik des biblischen apokalyptischen Corpus, das hauptsidchlich
als «Seelsorge an Geingstigten» verstanden werden sollte.'

Trost. Im Zentrum des christlichen Glaubens steht nicht die «Erwartung des
Weltendes, sondern der Glaube an die Heilsbedeutung Jesu von Nazareth».” Da-
her ist das apokalyptische Corpus immer auch in Zusammenhang mit anderen
zentraleren Aussagen des Neuen Testamentes zu interpretieren: etwa mit dem
allgemeinen Heilswillen Gottes (1 Tim 2,4), mit dem Bild vom guten Hirten, der
gekommen ist, damit alle «das Leben haben, und es in Fiille haben», nicht aber
«um zu stehlen, zu schlachten und zu vernichten» (Joh 10,7-10), mit dem «Fiirch-

' Vgl. dazu Ulrich H. J. Kortner, Weltangst und Weltende. Eine theologische Interpretation

der Apokalyptik, Géttingen 1988, 3071f.
Ebd., 339.

2

SZRKG, 110 (2016), 13—17



14 Mariano Delgado

tet euch nicht» (Mt 28,10) des Auferstandenen usw. Ein solcher Glaube befreit
von der Weltangst und vermittelt uns «Zuversicht am Tag des Gerichts» (1 Joh
4,17). Aber auch unabhidngig von diesen Aussagen enthilt das einer Herme-
neutik der Gefahr entspringende apokalyptische Corpus viele messianische
Trostbilder, denn es spricht «vom grossen Frieden der Menschen und der Natur
im Angesichte Gottes, von der Heimat und vom Vater, vom Reich der Freiheit,
der Versohnung und der Gerechtigkeit, von den abgewischten Trdnen und vom
Lachen der Kinder Gottes».” Holderlin wusste, was er sagte, als er in seinem nicht
zufillig «Patmos» genannten Gedicht schrieb: «Wo aber Gefahr ist, wéchst / das
Rettende auch.»

Pardnese. Aber christliche Apokalyptik will auch Mut machen zur echten
«apokalyptischen Weltangst», denn sie enthilt eine Botschaft vom Ernst des
geschichtlichen Daseins angesichts befristeter Zeit, also eine Botschaft vom
«Ende der Zeit». Selbst in den chiliastischen Varianten weiss man, dass eines
Tages — und se1 es nach tausend Jahren des Gliicks — endgiiltig Schluss sein
wird mit dem messianischen Paradies auf Erden fiir die Sanften, die Gerechten
oder die Heiligen der letzten Tage und das Jiingste Gericht unausweichlich
kommen wird. Daher handelt die Apokalyptik auch vom Ernst der Nachfolge, von
der Geschichte als dem Ort der Bewihrung, von der Ermahnung, in der Jetztzeit so
zu leben, dass man sich des kommenden Herrn wiirdig erweisen. Denn die Jetztzeit
ist die erfiillte Zeit, in der sich unser Heil oder Unheil entscheidet. Im paréne-
tischen Horizont miisste man also das Diktum Holderlins umkehren und mit
Johann B. Metz sagen: «Wo Rettung naht, wichst auch die Gefahr»® ... nicht
«angegiirtet» zu sein (vgl. Lk 12,35), wenn der Herr wiederkommt.

Durch die Translations- und Weltreichelehre, die sich am Danielbuch orien-
tiert, bzw. durch die Drei-Status-Lehre des Kalabresen Joachim von Fiore wurde
die christliche Apokalyptik zu einer nachhaltigen Matrix abendldndischer Ge-
schichtshermeneutik. Translations- und Weltreichelehre sind politische Leitbe-
griffe der mittelalterlichen und frithneuzeitlichen Christenheit. Beide haben anti-
ke Wurzeln, sind aber auch biblisch geprigt. Gemdl3 der Translationslehre 1st
Gott derjenige, der «den Wechsel der Zeiten und Fristen» bestimmt: «er setzt
Konige ab und setzt Konige ein» (Dan 2,21) und er ldsst die Herrschaft von
einem Volk zum anderen «wegen Gewalttat und Ubermut» (Sir 10,8) wandern.
Diese Translationslehre wurde verbunden mit der Weltreichelehre aus dem Da-
nielbuch (u.a. Dan 2,1-49), die eine Ost-West-Wanderung der Universalherr-
schaft nahe legt sowie die Ankunft eines fiinften Weltreiches ankiindigt, das
nicht mehr untergehen werde. Der Stein, der im Traum Nebukadnezzars «ohne
Zutun von Menschenhand» (Dan 2,34) sich von einem Berg 16ste und das Stand-
bild aus Gold, Silber, Bronze, Eisen und Ton (die vier Weltreiche) zermalmte

*  Johann B. Metz, Im Angesicht der Gefahr. Theologische Meditation zu Lukas, Kapitel 21,

und zur Apokalypse des Johannes, in: Leonhard Reinisch (Hg.), Das Spiel mit der Apo-
kalypse. Uber die letzten Tage der Menschheit, Freiburg 1984, 17-23, 23.

4
Ebd., 23.



Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens 15

und das flinfte, eschatologische Reich einleitete, wird mit der Hand Gottes iden-
tifiziert. Das Romische Reich und seine christlichen Rechtsnachfolger im &st-
lichen und westlichen Kaisertum galten als das vierte Reich, wiihrend das fiinfte
Reich, das Reich Gottes oder des Messias, das mit Jesus Christus angefangen ha-
be, eigentlich ein jenseitiges sei, aber bereits hier in der Christianitas in geist-
licher und weltlicher Hinsicht versinnbildlicht werde. Die Vollendung werde je-
doch erst nach Erscheinen des Antichristen und dessen Depotenzierung ein-
treffen. Demnach konnte jede sendungsbewusste Nation der Christenheit ihren
Herrschaftsanspruch als weltliche Anfiihrerin des fiinften Weltreiches von Gottes
Hand begriinden, wihrend die geistliche Fithrung in kirchlichen Hédnden lag
(katholisch verstanden etwa beim Papsttum). Dieser «Quintomoarchismus» ist
eine wichtige Geschichtshermeneutik auf dem Boden biblischer Apokalyptik.’
Ahnlich verhilt es sich mit der Drei-Status-Lehre. Nach dem Zeitalter des
Vaters, kommt fiir Joachim das des Sohnes und zum Schluss das des Heiligen
Geistes. Die Drei-Status-Lehre kommt auch bei anderen Vertretern der monas-
tischen Theologie vor, etwa bei Anselm von Havelberg, dessen Schriften
Joachim gekannt haben diirfte. Aber bei Joachim wird dies — und das ist bei ihm
das wirklich Neue — mit der Idee eines qualitativen geschichtlichen Fortschritts
verbunden, mit der Erwartung eines wirklich neuen Zeitalters in dieser Welt, mit
Wandel (mutatio) des jetzigen Zustands von Welt und Kirche zu einem Status, in
dem unter Fiithrung des Heiligen Geistes und der von diesem erfiillten Geist-
ménner (viri spirituales) Kirche und Menschheit an Erkenntnis und Weisheit, an
Freiheit und Tugendhaftigkeit, an Gottebenbildlichkeit, an «Heil» wachsen wer-
den. Aus der Tatsache, dass nach Christus eine unzuldngliche und heillose Ge-
schichte weiterlief, zieht Joachim die Schlussfolgerung, «dass eine wahrhaft ge-
heilte und gute Geschichte erst noch bevorsteht».® Damit sind ein «mystischer»
Heilsoptimismus und gemiss der gottlichen Padagogik der Heilsgeschichte auch
der Gedanke einer progressiven Offenbarung verbunden: «so geziemt es sich
namlich fiir das Menschengeschlecht, nach der Schuld des ersten Menschen stu-
fenweise zur Bekanntschaft seines Schopfers zuriickzukehren. Sicherlich, damit
es in einer bestimmten Zeit im Vater wurzelt, in der zweiten im Sohn keimt und
in der dritten im Heiligen Geist die siiBe Frucht erfihrt.»’ Joachim war iiber-

Vgl. dazu Mariano Delgado/Klaus Koch/Edgar Marsch (Hg.), Europa, Tausendjdhriges
Reich und Neue Welt. Zwei Jahrtausende Geschichte und Utopie in der Rezeption des Da-
nielbuches (Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 1), Freiburg Schweiz/
Stuttgart 2003; Werner Goez, Translatio Imperii. Ein Beitrag zur Geschichte des Ge-
schichtsdenkens und der politischen Theorie im Mittelalter und in der frithen Neuzeit, Tii-
bingen 1958.

Joseph Ratzinger, Die Geschichtstheologie des heiligen Bonaventura, Miinchen/Ziirich
1959, 110.

Gioacchino da Fiore, Introduzione all’ Apocalisse. Prefazione e testo critico di Kurt-Victor
Selge, traduzione di Gian Luca Potesta (Centro internazionale di studi gioachimiti S.
Giovanni in Fiore. Opere di Gioacchino da Fiore: testi e strumenti 6), Rom 1995, 26 (Prae-
phacio super Apocalypsim, 1), Deutsch nach Matthias Riedl, Joachim von Fiore. Denker der

6



16 Mariano Delgado

zeugt, mit dieser Periodisierung der Heilsgeschichte, die zu einer brennenden Er-
wartung des Wandels und der innergeschichtlichen Vollendung oder einem Sab-
bat des Heiligen Geistes in dieser Welt fiihrt, «den Sinn der Schrift zu verstehen,
der der Kirche heute niitzt».*

Die Bibel- und Geschichtsinterpretation des Kalabresen war an entscheiden-
den Stellen unserer Geschichte wirksam, angefangen mit dem 13. Jahrhundert,
als der Poverello und die Franziskaner als Vorboten der ersehnten Geistkirche
verstanden wurden. Einen weiteren Hohepunkt finden wir um 1500, als die
Entdeckung der Neuen Welt die Sehnsucht der frommen Missionare (die meisten
davon waren Franziskaner) nach einer raschen weltweiten Verkiindung des
Evangeliums befliigelte, damit der Messias wiederkomme und das Ende dieser
Welt eintreffe. In Mt 24,14 heisst es ja: «Aber dieses Evangelium vom Reich
wird auf der ganzen Welt verkiindet werden, damit alle Volker es horen; dann
erst kommt das Ende.»

Den néchsten, noch christlich gepriagten Hohepunkt dieser apokalyptischen
Geschichtshermeneutik finden wir um 1800, als nach der Krisenerfahrung der
Franzosischen Revolution ein qualitativer Sprung der Weltgeschichte erwartet
wird. 1790 vollendete der chilenische Jesuit Manuel Lacunza y Diaz (1731-
1801), der vielleicht letzte grosse chiliastische Theologe, im italienischen Exil
sein Werk La venida del Mesias en gloria y majestad (Das Kommen des Messias
in Herrlichkeit und Majestit, Erstausgabe ca. 1810). Darin vermerkt er ganz im
Sinne Joachims, aber auch unter Verweis auf den Stein aus dem Danielbuch, der
das filinfte Weltreich einleiten soll: «Es fehlt nunmehr allein die allerletzte Epo-
che oder die allergroBte Revolution.»’

Die ersehnte Revolution und die Geschichtshermeneutik Joachims wurden im
19. Jahrhundert sdkular beerbt. Aus der «apokalyptischen Theologie» wurde im
Schatten der Hegelschen Geschichtsphilosophie eine «Teleologie» — mit einer
positivistisch-liberalen und einer sozialistisch-kommunistischen Variante. Fiir
Auguste Comte durchlduft die Menschheit drei Stadien des Denkens/Wissens,
bis sie den Optimalzustand erreicht. Diese seien das theologische, das metaphy-
sische und das positive Stadium. Das Durchlaufen sei vergleichbar mit dem Her-
anreifen eines Menschen. Das theologische Stadium wird mit dem Kindesalter
der Menschheit, das metaphysische mit der Pubertdt und das positive mit dem
«ménnlichen Geisteszustand» identifiziert. Und Karl Marx teilte die Geschichte
bekanntlich auch in drei Phasen: vorkapitalistisch, kapitalistisch und nachkapita-

vollendeten Menschheit (Epistemata. Wiirzburger wissenschaftliche Schriften, Reihe
Philosophie 361), Wiirzburg 2004, 258.

Kurt-Victor Selge, Trinitit, Millennium, Apokalypse im Denken Joachims von Fiore, in:
Gioacchino da Fiore tra Bernardo di Clairvaux e Innocenzo III. Atti del 5° Congresso
internazionale di studi gioachimiti. San Giovanni in Fiore — 16-21 settembre 1999, a cura di
Roberto Rusconi, Rom 2001, 58.

Manuel Lacunza, La venida del Mesias en gloria y majestad, Santiago (Chile) 1969, 54.



Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens 17

listisch. Letztere ist die gliickliche Endepoche des Neuen Menschen und der
klassenlosen Gesellschaft.

Um 1900 waren die hier skizzierten apokalyptischen Geschichtsinterpreta-
tionen wirksam: die christlich-joachimische bzw. die «quintomanarchistische»
ist z.B. bei der Missionskonferenz von Edinburgh 1910 zu spiiren, wo die Hoft-
nung gehegt wurde, im Verlauf einer Generation die ganze Welt fiir Christus zu
gewinnen — und dann kam die Katastrophe des 1. Weltkriegs, Oktoberrevolution
inklusive, und die Apokalyptik bekam fiir die Européder eine neue existenzielle
Dimension. 1815 hatten die Herrscher Europas im Manifest der Heiligen Allianz
beschworen, «sich untereinander nur als Glieder einer und derselben Nation von
Christen anzusehen» und ein friedliches Europa aufzubauen.'’

Nach dem Ersten Weltkrieg feierte die siakulare Rezeption christlicher Apo-
kalyptik eine frohliche Urstind in den totalitiren politischen Chiliasmen: die
einen triumten vom Dritten Reich unter Fithrung des deutschen Ubermenschen,
die anderen sahen im Homo Sovieticus das befreite Subjekt des kommunisti-
schen Paradieses.

' Heiko A. Obermann et. al. (Hg.). Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen. Ein Ar-

beitsbuch. Band IV: Vom Konfessionalismus zur Moderne. Neu bearbeitet und hg. von
Martin Greschat, Neukirchen-Vluyn 1997, 179.






	Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens

