
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 110 (2016)

Artikel: Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens

Autor: Delgado, Mariano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens

Mariano Delgado

Die Geschichte ist für das Christentum von Anfang an ein Raum apokalyptischen
Denkens, da es den biblischen Geschichtshorizont, der ohnehin schon vom
apokalyptischen Denken geprägt ist, mit eigenen Akzenten übernimmt: die
Geschichte ist die spannungsgeladene Zeit zwischen Anfang und Ende der Welt,
zwischen Schöpfung und Vollendung bzw. zwischen der Menschwerdung Gottes
in Jesus Christus als «Messias» und seiner Wiederkunft in Herrlichkeit. Sie ist
aber auch die Zeit des Kampfes zwischen dem Lamm und dem Drachen. Christen

haben das apokalyptische Denken immer sehr ernst genommen. Es ist von
daher kein Zufall, dass die meistkommentierten und illustrierten Bücher der
Bibel das Danielbuch und die Offenbarung des Johannes sind. Die darin enthaltenen

Fragen haben die Menschen - besonders in Zeiten von Drangsal und Not -
intensiv beschäftigt, und aus diesen Büchern, aus der Heilszusage Gottes in
Zeiten der Gefahr haben sie Hoffnung geschöpft. Apokalyptik und Gerichtsbotschaft

waren Christen in Bedrängnis eine Quelle subversiver Hoffnung wider
alle Hoffnung auf den gerechten und barmherzigen Gott. Trost und Paränese sind
die Zentraldialektik des biblischen apokalyptischen Corpus, das hauptsächlich
als «Seelsorge an Geängstigten» verstanden werden sollte.1

Trost. Im Zentrum des christlichen Glaubens steht nicht die «Erwartung des

Weltendes, sondern der Glaube an die Heilsbedeutung Jesu von Nazareth».2 Daher

ist das apokalyptische Corpus immer auch in Zusammenhang mit anderen

zentraleren Aussagen des Neuen Testamentes zu interpretieren: etwa mit dem

allgemeinen Heilswillen Gottes (1 Tim 2,4), mit dem Bild vom guten Hirten, der

gekommen ist, damit alle «das Leben haben, und es in Fülle haben», nicht aber

«um zu stehlen, zu schlachten und zu vernichten» (Joh 10,7-10), mit dem «Fürch-

1

Vgl. dazu Ulrich tt. J. Körtner, Weltangst und Weltende. Eine theologische Interpretation
der Apokalyptik, Göttingen 1988, 307ff.

2
Ebd., 339.

SZRKG, 110(2016), 13-17



14 Mariano Delgado

tel euch nicht» (Mt 28,10) des Auferstandenen usw. Ein solcher Glaube befreit

von der Weltangst und vermittelt uns «Zuversicht am Tag des Gerichts» (1 Joh

4,17). Aber auch unabhängig von diesen Aussagen enthält das einer Hermeneutik

der Gefahr entspringende apokalyptische Corpus viele messianische
Trostbilder, denn es spricht «vom grossen Frieden der Menschen und der Natur
im Angesichte Gottes, von der Heimat und vom Vater, vom Reich der Freiheit,
der Versöhnung und der Gerechtigkeit, von den abgewischten Tränen und vom
Lachen der Kinder Gottes».1 Hölderlin wusste, was er sagte, als er in seinem nicht

zufällig «Palmos» genannten Gedicht schrieb: «Wo aber Gefahr ist, wächst / das

Rettende auch.»

Paränese. Aber christliche Apokalyptik will auch Mut machen zur echten

«apokalyptischen Weltangst», denn sie enthält eine Botschaft vom Ernst des

geschichtlichen Daseins angesichts befristeter Zeit, also eine Botschaft vom
«Ende der Zeil». Selbst in den chiliastischen Varianten weiss man, dass eines

Tages - und sei es nach tausend Jahren des Glücks - endgültig Schluss sein

wird mit dem messianischen Paradies auf Erden für die Sanften, die Gerechten
oder die Heiligen der letzten Tage und das Jüngste Gericht unausweichlich
kommen wird. Daher handelt die Apokalyptik auch vom Emst der Nachfolge, von
der Geschichte als dem Ort der Bewährung, von der Ermahnung, in der Jetztzeit so

zu leben, dass man sich des kommenden Herrn würdig erweisen. Denn die Jetztzeit
ist die erfüllte Zeit, in der sich unser Heil oder Unheil entscheidet. Im paräne-
tischen Horizont müsste man also das Diktum Hölderlins umkehren und mit
Johann B. Metz sagen: «Wo Rettung naht, wächst auch die Gefahr»4 nicht

«angegürtet» zu sein (vgl. Lk 12,35), wenn der Herr wiederkommt.
Durch die Translations- und Weltreichelehre, die sich am Danielbuch orientiert,

bzw. durch die Drei-Status-Lehre des Kalabresen Joachim von Fiore wurde
die christliche Apokalyptik zu einer nachhaltigen Matrix abendländischer
Geschichtshermeneutik. Translations- und Weltreichelehre sind politische Leitbegriffe

der mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Christenheit. Beide haben antike

Wurzeln, sind aber auch biblisch geprägt. Gemäß der Translationslehre ist
Gott derjenige, der «den Wechsel der Zeiten und Fristen» bestimmt: «er setzt

Könige ab und setzt Könige ein» (Dan 2,21) und er lässt die Herrschaft von
einem Volk zum anderen «wegen Gewalttat und Übermut» (Sir 10,8) wandern.
Diese Translationslehre wurde verbunden mit der Weltreichelehre aus dem
Danielbuch (u.a. Dan 2,1-49), die eine Ost-West-Wanderung der Universalherrschaft

nahe legt sowie die Ankunft eines fünften Weltreiches ankündigt, das

nicht mehr untergehen werde. Der Stein, der im Traum Nebukadnezzars «ohne

Zutun von Menschenhand» (Dan 2,34) sich von einem Berg löste und das Standbild

aus Gold, Silber, Bronze, Eisen und Ton (die vier Weltreiche) zermalmte

1

Johann B. Metz, Im Angesicht der Gefahr. Theologische Meditation zu Lukas, Kapitel 21,
und zur Apokalypse des Johannes, in: Leonhard Reinisch (Hg.), Das Spiel mit der
Apokalypse. Über die letzten Tage der Menschheit, Freiburg 1984. 17-23, 23.

4
Ebd., 23.



Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens 15

und das fünfte, eschatologische Reich einleitete, wird mit der Hand Gottes
identifiziert. Das Römische Reich und seine christlichen Rechtsnachfolger im
östlichen und westlichen Kaisertum galten als das vierte Reich, während das fünfte
Reich, das Reich Gottes oder des Messias, das mit Jesus Christus angefangen habe,

eigentlich ein jenseitiges sei, aber bereits hier in der Christianitas in
geistlicher und weltlicher Hinsicht versinnbildlicht werde. Die Vollendung werde
jedoch erst nach Erscheinen des Antichristen und dessen Depotenzierung
eintreffen. Demnach konnte jede sendungsbewusste Nation der Christenheit ihren

Herrschaftsanspruch als weltliche Anführerin des fünften Weltreiches von Gottes
Hand begründen, während die geistliche Führung in kirchlichen Händen lag
(katholisch verstanden etwa beim Papsttum). Dieser «Quintomoarchismus» ist
eine wichtige Geschichtshermeneutik auf dem Boden biblischer Apokalyptik.5

Ähnlich verhält es sich mit der Drei-Status-Lehre. Nach dem Zeitalter des

Vaters, kommt für Joachim das des Sohnes und zum Schluss das des Heiligen
Geistes. Die Drei-Status-Lehre kommt auch bei anderen Vertretern der monas-
tischen Theologie vor, etwa bei Anselm von Havelberg, dessen Schriften
Joachim gekannt haben dürfte. Aber bei Joachim wird dies - und das ist bei ihm
das wirklich Neue - mit der Idee eines qualitativen geschichtlichen Fortschritts
verbunden, mit der Erwartung eines wirklich neuen Zeitalters in dieser Welt, mit
Wandel (mutatio) des jetzigen Zustands von Welt und Kirche zu einem Status, in

dem unter Führung des Heiligen Geistes und der von diesem erfüllten
Geistmänner (viri spirituales) Kirche und Menschheit an Erkenntnis und Weisheit, an
Freiheit und Tugendhaftigkeit, an Gottebenbildlichkeit, an «Heil» wachsen werden.

Aus der Tatsache, dass nach Christus eine unzulängliche und heillose
Geschichte weiterlief, zieht Joachim die Schlussfolgerung, «dass eine wahrhaft
geheilte und gute Geschichte erst noch bevorsteht».6 Damit sind ein «mystischer»
Heilsoptimismus und gemäss der göttlichen Pädagogik der Heilsgeschichte auch

der Gedanke einer progressiven Offenbarung verbunden: «so geziemt es sich
nämlich für das Menschengeschlecht, nach der Schuld des ersten Menschen
stufenweise zur Bekanntschaft seines Schöpfers zurückzukehren. Sicherlich, damit
es in einer bestimmten Zeit im Vater wurzelt, in der zweiten im Sohn keimt und
in der dritten im Lleiligen Geist die süße Frucht erfährt.»7 Joachim war iiber-

5

Vgl. dazu Mariano Delgado/Klaus Koch/Edgar Marsch (Hg.), Europa, Tausendjähriges
Reich und Neue Welt. Zwei Jahrtausende Geschichte und Utopie in der Rezeption des

Danielbuches (Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 1), Freiburg Schweiz/
Stuttgart 2003; Werner Goez, Translatio Imperii. Ein Beitrag zur Geschichte des

Geschichtsdenkens und der politischen Theorie im Mittelalter und in der frühen Neuzeit,
Tübingen 1958.

" Joseph Ratzinger, Die Geschichtstheologie des heiligen Bonaventura, München/Zürich
1959, 110.

7
Gioacchino da Fiore, Introduzione alFApocalisse. Prefazione e testo critico di Kurt-Victor
Selge, traduzione di Gian Luca Potestà (Centro internazionale di studi gioachimiti S.

Giovanni in Fiore. Opere di Gioacchino da Fiore; testi e strumenti 6), Rom 1995, 26 (Prae-
phacio super Apocalypsim, I), Deutsch nach Matthias Riedl, Joachim von Fiore. Denker der



16 Mariano Delgado

zeugt, mit dieser Periodisierung der Heilsgeschichte, die zu einer brennenden

Erwartung des Wandels und der innergeschichtlichen Vollendung oder einem Sabbat

des Heiligen Geistes in dieser Welt führt, «den Sinn der Schrift zu verstehen,
der der Kirche heute nützt».8

Die Bibel- und Geschichtsinterpretation des Kalabresen war an entscheidenden

Stellen unserer Geschichte wirksam, angefangen mit dem 13. Jahrhundert,
als der Poverello und die Franziskaner als Vorboten der ersehnten Geistkirche
verstanden wurden. Einen weiteren Höhepunkt finden wir um 1500, als die

Entdeckung der Neuen Welt die Sehnsucht der frommen Missionare (die meisten
davon waren Franziskaner) nach einer raschen weltweiten Verkündung des

Evangeliums beflügelte, damit der Messias wiederkomme und das Ende dieser

Welt eintreffe. In Mt 24,14 heisst es ja: «Aber dieses Evangelium vom Reich
wird auf der ganzen Welt verkündet werden, damit alle Völker es hören; dann

erst kommt das Ende.»
Den nächsten, noch christlich geprägten Höhepunkt dieser apokalyptischen

Geschichtshermeneutik finden wir um 1800, als nach der Krisenerfahrung der
Französischen Revolution ein qualitativer Sprung der Weltgeschichte erwartet
wird. 1790 vollendete der chilenische Jesuit Manuel Lacunza y Diaz (1731—

1801), der vielleicht letzte grosse chiliastische Theologe, im italienischen Exil
sein Werk La venida de1 Mesias en gloria y majestad (Das Kommen des Messias
in Herrlichkeit und Majestät, Erstausgabe ca. 1810). Darin vermerkt er ganz im
Sinne Joachims, aber auch unter Verweis auf den Stein aus dem Danielbuch, der
das fünfte Weltreich einleiten soll: «Es fehlt nunmehr allein die allerletzte Epoche

oder die allergrößte Revolution.»9

Die ersehnte Revolution und die Geschichtshermeneutik Joachims wurden im
19. Jahrhundert säkular beerbt. Aus der «apokalyptischen Theologie» wurde im
Schatten der Hegeischen Geschichtsphilosophie eine «Teleologie» - mit einer

positivistisch-liberalen und einer sozialistisch-kommunistischen Variante. Für
Auguste Comte durchläuft die Menschheit drei Stadien des Denkens/Wissens,
bis sie den Optimalzustand erreicht. Diese seien das theologische, das metaphysische

und das positive Stadium. Das Durchlaufen sei vergleichbar mit dem
Heranreifen eines Menschen. Das theologische Stadium wird mit dem Kindesaller
der Menschheit, das metaphysische mit der Pubertät und das positive mit dem
«männlichen Geisteszustand» identifiziert. Und Karl Marx teilte die Geschichte
bekanntlich auch in drei Phasen: vorkapitalistisch, kapitalistisch und nachkapita-

vollendeten Menschheit (Epistemata. Würzburger wissenschaftliche Schriften, Reihe

Philosophie 361), Würzburg 2004, 258.
# Kurt-Victor Selge, Trinität, Millennium, Apokalypse im Denken Joachims von Fiore, in:

Gioacchino da Fiore tra Bernardo di Clairvaux e Innocenzo III. Atti del 5° Congresso
internazionale di studi gioachimiti. San Giovanni in Fiore - 16-21 settembre 1999, a cura di
Roberto Rusconi, Rom 2001, 58.

'' Manuel Lacunza, La venida del Mesias en gloria y majestad, Santiago (Chile) 1969, 54.



Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens 17

listisch. Letztere ist die glückliche Endepoche des Neuen Menschen und der

klassenlosen Gesellschaft.
Um 1900 waren die hier skizzierten apokalyptischen Geschichtsinterpretationen

wirksam: die christlich-joachimische bzw. die «quintomanarchistische»
ist z.B. bei der Missionskonferenz von Edinburgh 1910 zu spüren, wo die Hoffnung

gehegt wurde, im Verlauf einer Generation die ganze Welt für Christus zu

gewinnen - und dann kam die Katastrophe des 1. Weltkriegs, Oktoberrevolution
inklusive, und die Apokalyptik bekam für die Europäer eine neue existenzielle
Dimension. 1815 hatten die Herrscher Europas im Manifest der Heiligen Allianz
beschworen, «sich untereinander nur als Glieder einer und derselben Nation von
Christen anzusehen» und ein friedliches Europa aufzubauen.10

Nach dem Ersten Weltkrieg feierte die säkulare Rezeption christlicher
Apokalyptik eine fröhliche Urständ in den totalitären politischen Chiliasmen: die
einen träumten vom Dritten Reich unter Führung des deutschen Übermenschen,
die anderen sahen im Homo Sovieticus das befreite Subjekt des kommunistischen

Paradieses.

10 Heiko A. Obermann et. al. (Hg.). Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen. Ein Ar¬
beitsbuch. Band IV: Vom Konfessionalismus zur Moderne. Neu bearbeitet und hg. von
Martin Greschat, Neukirchen-Vluyn 1997, 179.




	Die Geschichte als Raum apokalyptischen Denkens

