
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 109 (2015)

Artikel: "Iam nova progenies caelo dimittitur alto" (Verg., Ecl. 4,7) : die
Römische Analogie : die Dichtung des Vergil und der Prinzipat des
Augustus als referentielle Signifikanten in der Rhetorik zur
Zweitausendjahrfeier des Poeten 1930

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Iam nova progenies caelo dimittitur alto»
(Verg., Ecl. 4,7) Die Römische Analogie:
Die Dichtung des Vergil und der Prinzipat des Augustus
als referentielle Signifikanten in der Rhetorik zur
Zweitausendjahrfeier des Poeten 1930

Heinz Sproll

Versteht man unter dem Begriff der emergenten Geschichtskultur' alle im kultu-
rellen Gedächtnis^ und seinen Erinnerungsräumeif generierten medialen Arte-
fakte einer gegebenen Kultur, die sich auf ihre Geschichte oder die Geschichte
anderer Kulturen beziehen, so sind die Fragen zu ihrem jeweiligen Entstehungs-
und Wirkungszusammenhang von besonderem Interesse, zumal, wenn politische
Handlungsperspektiven im Vordergrund stehen, die ohne diese geschichtskultu-
rellen Kontexte nicht verstehbar sind.

Als objektivierte schriftliche Manifestationen einer medialen Geschichtskultur
kommen neben Elaboraten der Historiographie auch solche der literarischen Pro-
duktion in Betracht, soweit sie sich zumindest explizit auf geschichtliche The-

men beziehen.

Von besonderem Interesse sind dabei die Signifikate von Persönlichkeiten
und Phänomene im Fokus der Geschichtskultur, die sich nicht nur zur litera-
rischen Verarbeitung eignen, - noch bis weit in die 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts waren es die (großen Männer), - sondern die als Signifikanten für
bestimmte geschichtspolitische Ziele und Erwartungen fungieren.''

Die folgende diskursanalytisch orientierte Studie frägt daher nach dem Ort,
den Augustus in der außerhistoriographischen Geschichtskultur im Gefolge der

Zweitausendjahrfeier Vergils 1930 gespielt hat. Besonders wie er aus einer ge-
schichtlichen Persönlichkeit zu einem geschichtspolitischen Konstrukt wurde,
die kulturelle und politische Erwartungen der jeweiligen Autoren für den grö-
ßeren kommunikativen Zusammenhang ihres Lesepublikums spiegelte und be-

'
Vgl. u. a. Maurice Halbwachs, Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt
a. M. 1985; Bernd Mütter/Uwe Uffelmann (Hg.), Geschichtskultur, Weinheim 2000.

* Vgl. u. a. Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis, München 1999.
' Grundlegend: Aleida Assmann, Erinnerungsräume, München 1999.

Vgl. u. a. Edgar Wolfrum, Geschichtspolitik in der Bundesrepublik Deutschland, Darmstadt
1999.

SZRKG, 109 (2015), 293-309



294 We/'/îz 5/;ro//

diente, war doch Augustus eng mit der Synekdoche der <Pax Augusta> trotz der

Dekonstruktionsversuche der Aufklärung^ seit der Antike'' im westlichen Erin-

nerungsraum konnotiert, die darunter nicht nur den nach Bürgerkriegen er-
reichten dauerhaften Frieden, sondern den Inbegriff idealer Herrschaft verstand,
wie ihn das Imperium Romanurm zur Zeit des <princeps> Augustus darstellte.

Bei der nachfolgenden Untersuchung, die nach geistigen Standorten, nicht
nach Gattungen unterscheidet und damit transdisziplinär verfährt, ist daher die

Zuspitzung der kulturellen und politischen Krise der späten Weimarer Republik
als Kontext zu berücksichtigen, auf die die vorzustellenden Elaborate in der ko-
dierten Form von geschichtlichen Narrativen zu antworten versuchten, wurde
doch als tragende Prämisse dieser literarischen Zeugnisse eine Analogie zwi-
sehen dem Verfall der römischen Republik im ersten vorchristlichen Jahrhundert
und der Auflösung der zeitgenössischen Weimarer Demokratie konstruiert.' Zu-
gleich bestimmten soteriologische Erwartungen nicht nur die literarische Szene,®

sondern auch das politische Verhalten breiter Schichten der deutschen Bevölke-

rung. Mithin fanden gerade die von Vergil prophezeiten <aurea saecula>' in die-

ser analogisierenden Perspektive im politisch-kulturellen Kontext der unterge-
henden Weimarer Zeit als Signifikant eine politisch hoch aufgeladene Bedeutung
in politisch-literarischen Diskursen.

Im 1. Kapitel zu diesem Signifikanten im späthumanistischen Diskurs soll da-

her die soteriologische Dimension des Augustus untersucht werden, indem die

Interpretation der Eschatologie Vergils durch die Latinisten Friedrich Klingner
(1894-1968), Walter F. Otto (1874-1958) und Walter Wili (1900-1975) vorge-
stellt wird.

Das 2. Kapitel behandelt den Sieg des Augustus bei Actium 31 v. Chr. als

epochale Zeitenwende in der Perspektive des Schriftstellers Rudolf Borchardt'"

(1877-1945) und die Deutung Vergils und des Augustus als Begründer der okzi-
dentalen Kultur durch die Latinisten Hans Oppermann (1895-1982), Wolfgang
Schadewaldt (1900-1974), Ulrich von Wilamowitz-Moellendorf (1848-1931) so

wie durch den Romanisten Emst Robert Curtius (1886-1956). Besonderes Inter-
esse gilt der Frage nach den Versuchen, die bisherige Deutungshegemonie des

klassizistischen Humanismus zu brechen.
Ein Fazit fasst die Ergebnisse thesenartig zusammen.

' Vgl. Ines Stahlmann, Augustus, Darmstadt 1988, 18-36.
' Stahlmann, Augustus (wie Anm. 5), 5; vgl. Heinz Sproll, «Imperium sine fine dedi» (Verg.

Aeneis 1, 279), in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 108

(2014), 357-380.
Vgl. Theodore Ziolkowski, Virgil and the Modems, Princeton 1993, 12-17.

*
Vgl. zum Stefan George-Kreis: Thomas Karlauf, Stefan George, München 2007.

' Vergil, Aen. 6, 792-793.
' Auf eine Berücksichtigung von: Hermann Broch, Der Tod des Vergil, New York 1946 wird

hier verzichtet; vgl. Patrick Eiden-Offe, Das Reich der Demokratie, München 2011; vgl.
Heinz Sproll, «Magnus ab integro saeclorum nascitur ordo (Verg., Eck 4, 5)», im Druck.



ff/o«; «ovo progenies coe/o o/to» (Ferg., £e/. 4, 7/ 295

Ferg/fe £.sc7?«/o/og/<?: o4 »gt/.vri« 5bie/-> o/.s Te/as; cfer ÄöwwcAe« Geyc/wcAte ;;«c/

e/ie co;/7'eo .voeow/o; o/.v JF/ec/erfefe few. o/.s /l ;/,sgo/;g e/'we.v f-Fe/fee/ta/fers

Die bereits von den Augusteern, vor allem von Vergil, bestimmte soteriologische
Synekdoche des Augustus als <novus Aeneas>" erwies eine erstaunliche fonna-
tive Stabilität im europäischen kulturellen Gedächtnis, so dass eine kulturelle Mat-
rix vorlag, die Ende der Weimarer Republik mit ihren kulturellen Verwerfungen
neu dimensioniert und mit politischen Ideen gefüllt werden konnte. Die aitiolo-
gische Herleitung der Heilserwartungen der Augusteer, die mit dem <princeps>

Augustus als Schöpfer eines <magnus ordo saeclorum;'" verbunden war, eignete
sich vorzüglich nicht nur, um in Analogie zu Vergil die zeitgenössischen Verhält-
nisse an denen der Wiedergeburt der <res publica; und der restitutio; der <virtutes

Romanae; im <status novus; des Augustus'' zu spiegeln, sondern auch zukunfts-
weisende Diskurse zur Überwindung der Krise der abendländischen Kultur zu
fuhren.

Erfolgte durch Richard Heinze (1867-1929) bereits 1902'" eine philologische
Hochschätzung Vergils nach 150 Jahren der durch den Deutschen Idealismus mit
seinem Philhellenismus hervorgerufenen Missachtung" und in seinen Bukarester

Vorträgen vor deutschen Truppen vom Frühjahr 1918 eine Neuinterpretation der
/lewe/s im Kontext der von ihm als einheitlich verstandenen Augusteischen Kul-
tur,'" so kann erst das Jahr 1930 mit seinen Erinnerungsfeiern zum 2000. Ge-

burtstag des römischen Dichters als Neubeginn in seiner Rezeptionsgeschichte
gesehen werden, da der an Homer orientierte deutsche Klassizismus, als dessen

Repräsentant Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff" gelten kann, seine Diskurs-
hoheit allmählich verlor und Vergils Werk nunmehr als Einheit'" in engem Zu-
sammenhang mit seiner «Grenzsituation zwischen den Zeiten;; (Friedrich Kling-

" Vgl. Vergil, Aen. 6, 792-793. Vgl. Gerhard Binder, Aeneas und Augustus, Meisenheim
1971; ders., Aitiologische Erzählung und Augusteisches Programm in Virgils «Aeneis», in:
Gerhard Binder (Hg.), Saeculum Augustum 0, Darmstadt 1988, 255-288.

'* Vergil, Ecl. 4,5." Vgl. Heinz Bellen, Novus status - novae leges. Augustus als Gesetzgeber, in: Gerhard Binder
(Hg.), Saeculum Augustum I, Darmstadt 1987, 308-348; Mereth Strothmann, Augustus - Vater
der res publica, Stuttgart 2000, 115-116.
Richard Heinze, Virgils epische Technik, Leipzig 1903, Leipzig ' 1928, 239-242.

" Friedrich Klingner, Virgil. Wiederentdeckung eines Dichters, in: Helmut Berve (Hg.), Das

neue Bild der Antike, Bd. 2, Leipzig 1942, 219-245; auch in: ders., Römische Geisteswelt,
Stuttgart

^ 1979 (im Folgenden danach zitiert), 239-273, hier 239-242; vgl. Rudolf Ginge-
rich, Vergil im Deutschland des 20. Jahrhunderts, in: Friedrich Hörmann (Hg.), Aus dem
Bildungsgut der Antike, München 1956, 111-122; vgl. Ulrich von Wilamowitz-Moellen-
dorff, Das Weltreich des Augustus. Rede, gehalten in der Hochschule für Musik am 12.

März 1915, in: ders., Reden aus der Kriegszeit, Berlin 1915, 201-225, bes. 211.

Vgl. auch: Richard Heinze, Die Augusteische Kultur. Leipzig/Berlin 1930, 141-156; Wal-
ter Wili, Vergil, München 1930, bes. 33-42, 94-100.

' Ulrich von Wilamowitz-Moellendorf, Vergilius, in: Deutsche Rundschau, 57 (1930), 12-22.
'* Friedrich Klingner, Die Einheit des Virgilischen Lebenswerkes, in: Mitteilungen des Deut-

selten Archäologischen Instituts, Römische Abteilung 45 (1930), 43-58; auch in: ders.,
Geisteswelt (wie Anrn. 13), 274-292.



296 //e/flz Spro//

ner)" bzw. «auf der verbindenden Schwelle zweier Zeitalter stehend» (Rudolf
Alexander Schröder, 1878-1962)" und dem Prinzipat des Augustus interpretiert
wurde.

Friedrich Klingner verankert nicht nur die geschichtliche Existenz Vergils im
Nicht-mehr der untergehenden Republik und dem Noch-nicht der <aurea sae-

cula>, als deren Seher und Deuter' er ihn interpretiert, sondern siedelt sein Den-
ken zwischen dem vorchristlichen zyklischen und christlich-eschatologischen
Geschichtstheologemen an."

Dabei nimmt die Deutung der <Pax Augusta> bei dem Latinisten eine forma-
tive Rolle ein: 1927 versteht er die Erste Ecloge der ßwco/zca als ein Enkomion
auf das pastorale Arkadien. Indem er die Aussage des Tityrus «deus nobis haec

otia fecit»" mit «ein Gott hat mir diesen Frieden geschaffen»"'' übersetzt, macht

er die Gottheit als schöpferische Quelle des Friedens deutlich, versteht aber die-

sen noch ganz unpolitisch. Im selben Jahr gewinnt in seinem Aufsatz «Rom als
Idee»" die Synekdoche der <Pax Romana>, verdichtet in der <Pax Augusta>, ftir
das weitere Vergil-Verständnis Klingners einen zentrale Bedeutung: Vergils es-

chatologische Deutung der <Pax Augusta) korreliert Klingner mit der christlichen
Heilsbotschaft der Inkarnation des <Logos>.

Um den geistigen Erschütterungen der Nachkriegszeit, die im Diskurs um Os-

wald Spenglers «Untergang des Abendlandes» kulminierten," performativ zu

begegnen, will er die vom Deutschen Idealismus vernachlässigte bzw. verachtete

Rom-Referenz als integrativen Einheitspol in den Diskurs einbringen, um zu
einer auch in der Gegenwart verbindlichen Bestimmung des Abendland-Begriffs
zu gelangen. Dabei knüpft er an die Rom-Idee der Göttlichen Komödie Dantes

an, die in christlicher Deutung den vergilischen Romsignifikanten transzendiert.
Indem Beatrice «di quella Roma onde Cristo è Romano»" spricht, verweist sie

auf die himmlische <Civitas Dei>." Klingner sieht dabei den von Dante bestimm-
ten Signifikanten Rom mit dem transzendenten Signifikat Rom, wie er ihn als

Idee versteht, in einem analogen Verhältnis: «Die Idee Rom (hat) bei Dante ihre

am weitesten gespannte, sublimste Erscheinung gefunden.»"

" Friedrich Klingner, Virgil und die geschichtliche Welt, in: ders., Geisteswelt (wie Anm.
15), 293-311; Zitat 296-297.
Rudolf Alexander Schröder, Marginalien eines Vergil-Lesers, in: Corona, 1, Heft 6, (1931),
752-760; auch in: Hans Oppermann (Hg.), Wege zu Vergil, Darmstadt 1976, 211-219;
Zitat 218.
Klingner, Wiederentdeckung (wie Anm. 15), 246.

" Klingner, Geschichtliche Welt (wie Anm. 19), 310.
" Vergil, Ecl. 1,6.
** Friedrich Klingner, Virgils Erste Ekloge, in: Hermes, 62 (1927), 129-153; Zitat 136.
" Friedrich Klingner, Rom als Idee, in: Die Antike, 3 (1927), 17-34; auch in: ders., Geistes-

weit (wie Anm. 15) (im Folgenden danach zitiert), 645-666.
^ Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes, Bd. 1, Wien 1918, Bd. 2, München 1922.
" Dante Alighieri, La Divina Commedia; deutsch: Die göttliche Komödie, München o. J„

Purgartorio, XXXIII 102.

^ Dante, Commedia (wie Anm. 27), Paradiso, XXX, 130.

Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 647.



«/am nova progenies cae/o cf/m/W/Var a//o» (Terg., £c/. 4, 7) 297

In einer geistesgeschichtlichen Anamnese zeichnet Klingner die Entstehung
der Rom-Idee aus dem Staatsverständnis Piatos, dem stoischen Begriff des Kos-
mos als der wahren <Politeia> und Ciceros <iustitia>-Verständnis als Abbild des

ewigen Kosmos, das seinen Ordnungs- und Staatsbegriff bestimmte, nach.

Nach Klingner verbindet aber erst Vergil in seinen j5wco//ca und Georg/ca die

mythische Idee Rom mit heilsgeschichtlichen Vorstellungen von einer Aufhe-
bung aller Schuld- und Sühneverstrickungen in der Zeitenwende durch einen

kommenden <soter>, so dass die bevorstehende saturnische <aurea aetas> zu den

reinen Ursprüngen der römischen Geschichte zurückkehrte. Im Sieg des Octa-

vian/Augustus von Actium lässt Vergil in der Deutung Klingners «Italien sein

Wesen und damit menschliches Wesen überhaupt gegen den Orient»'" behaup-
ten. Mehr noch: Actium wird für Klingner zu einer universalen Synekdoche, die
<Pax Augusta> begründet mithin nicht nur die okzidentale Kultur, sondern gegen
den Orient mit seinem «verführerischen und verderblichen, menschliches Maß
nicht wahrenden Wesen [...] den Sieg der Menschheit»'" überhaupt. Damit weist

Vergil Rom sein Wesen und seine universalhistorische, von der stoisch-platoni-
sehen Philosophie motivierte Bestimmung zu: Träger der Menschheitsidee über
die aktuelle Gegenwart der <Pax Augusta) hinaus in die Zukunft hinein zu sein."

Klingner betont den aitiologischen Sinn der ^ewe/s: Wie in diesem Mythos
die römische Geschichte ihre Erfüllung in der <Pax Augusta) findet und diese zur
universalen Ordnungsidee wird, so resultiert aus dieser «Herrschaft des höchsten
Gottes auf Erden»" die heilsgeschichtliche Berufung des dmperium Romanurm:

«Rom unterwirft das Ungefüge und teilt so den Völkern Gesetz, Ordnung, Sinn und
Einheit mit, repräsentiert den Logos auf Erden. Damm hat es auch an der Ewigkeit
des Kosmos teil.»'*

Nach Klingner adaptiert die frühe Kirche in ihren Diskursen so sehr diese

Rom-Idee, dass sie ihre kosmische, universalhistorische und eschatologische Di-
mension nunmehr christologisch deutet: Trotz der mit dem Babylon-Motiv kon-
notierten Ablehnung Roms als irdischem Reich in Opposition zum <himmlischen
Jerusalem) in frühchristlichen Diskursen gewann das mit dem lukanischen Weih-
nachtsevangelium" verkündete Theologumenon von der Inkarnation des <Logos>

während der <Pax Augusta) und mithin vom providentiellen Synchronismus
Christus-Augustus bei den Kirchenvätern die Deutungshoheit. Dazu verhalf auch

das geschichtstheologische Paradigma von der katechontischen Funktion des

dmperium Romanum) bei Paulus.'®

Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 651.
" Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 651.
" Vgl. Emst Zinn, Die Dichter des alten Rom und die Anfange des Weltgedichts, in: Antike

und Abendland, 5 (1956), 7-26; Emst A. Schmidt, Augusteische Literatur, Heidelberg
2002,117." Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 653.

" Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 653.
" Lk 2,1-14.* 2 Thess 2,7.



298 //e/rtz 5/;ra//

Da Christus selbst die beiden Reiche thematisiert hatte," wurde die <Civitas
Dei> als wahre <Politeia> von Melito von Sardes bis Origines als Urbild des ir-
dischen, die <praeparatio evangelica> mit ermöglichenden dmperium Romanum>

gedeutet. Bei Eusebius wird, so Klingner, die «Pax Augusta [...] als wesenhaft
verwandte Vorstufe»'"' der <Pax Christiana) verstanden. Der in der Geschichte
wirkende <Logos> hat mit dem Erreichen der <Pax Augusta) einen Weltzustand

erreicht, in dem er sich inkarnieren wollte. Nach Klingners Deutung des Euse-

bius wurde damit «die Theophanie erfüllt und die Pax Christiana begründet, und
beide Ordnungen ergänzen und stützen einander.»^

Klingner interpretiert das Rombild des Ambrosius und Prudentius als Syn-
these, in der die Romidee Vergils in ein christliches Romverständnis transzen-
diert wird. Was dem paganen dmperium Romanum> aufgrund seines Irrtums
versagt war, erfüllt sich im christlichen Rom als «Anteil an der ewigen Ordnung
der Dinge.»"" Aber selbst bei Augustinus' dualistischer Geschichtstheologie will
Klingner das Fortwirken der von Vergil geprägten Rom-Idee feststellen:

«Die Rom-Idee, im Sturze des Imperiums über sich selbst zu ihren übersinnlichen
Gründen zurückgeführt, hat so die Weite gefunden, in der sie den kommenden
Jahrhunderten Halt geben konnte.»"'

Gerade nach dem Zusammenbruch des NS-Regimes bleibt die <Pax Augusta)
für Klingner regulativer Signifikant für die von den Normen des universalen dus
naturale) bestimmte Neuordnung Deutschlands und Europas, um eine Zukunft in
Frieden auf dem Fundament von Recht und Gerechtigkeit zu ermöglichen.""

Klingner geht in dieser geschichtstheologisch eschatologischen Bestimmung
Vergils weit über die Deutung Walter F. Ottos hinaus, der in seiner Festrede zum
2000sten Geburtstag Vergils vor der Straßburger Wissenschaftlichen Gesell-
schaft an der Universität Frankfurt am Main am 6. November 1930 die 4. Ecloge
auf den jungen Octavian bezieht:"^ Im gattungsgeschichtlichen Vergleich mit En-
nius schreibt er in seiner Leipziger Antrittsvorlesung vom 13. Dezember 1930 der

dene/s wiederum eine geschichtstheologische Qualität zu. Alle Brüche im Leben
des Aeneas sind aufgehoben in einem Ordnungs- und Sinnzusammenhang, der
seit dem Beginn des Epos mit seinem Narrativ von der Flucht des Aeneas aus

dem untergehenden Troja auf das in der Gründung Roms gipfelnde Ende, mithin

" Mt 22,21; Mk 12,17; Lk 20,25; Rom 13,1-7.
Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 657." Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 658; vgl. Sproll, Imperium (wie Anm. 6).
Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 662.
Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 665.
Friedrich Klingner, Virgil und die römische Idee des Friedens 1953, in: ders., Geisteswelt
(wie Anm. 25), 614-644.

^ Walter F. Otto, Vergil. Schriften der Straßburger Wissenschaftlichen Gesellschaft an der Uni-
versität Frankfurt am Main, Neue Folge, 13. Heft, Berlin/Leipzig 1931, auch in: Oppermann
(Hg.), Wege (wie Anm. 20), 69-92.



«/aw «ova progenies cae/o t/Zw/a/Vwr a//o» fFerg., £W. 7/

auf «die Erfüllung des römischen Schicksals durch Augustus»'" teleologisch ver-
weist. In der zlene/s spiegelt sich somit die existentielle Erfahrung Vergils, nicht

nur in den Erschütterungen des Bürgerkriegs, sondern im Zwischenbereich der

untergehenden römischen Republik und des aufziehenden Principats zu stehen:

«Der Glaube auf der Grenze, zwischen zwei Seiten zu stehen, die unmittelbare Nä-
he völligen Unterganges und den Beginn von etwas Neuem mit zu erleben, dessen

geheimnisvoller Träger der junge Cäsar sei, hat Virgil seitdem nie verlassen...Und
dieser Glaube ist später durch die Rettung Roms durch Cäsar in der Schlacht von
Aktium bestärkt worden.»""

Klingner will, ähnlich wie Ernst Robert Curtius, Vergils Teleologie aber nicht
als Staatsdichtung verstanden wissen: Gerade weil der Dichter «das Ganze der

römischen Geschichte als eine auf Augustus zielende sinnvolle Einheit hin-
stellt»,"^ transzendiert er Geschichte auf eine Eschatologie hin, die ihr metahisto-
risches Ziel in der Ordnung des beseelten Kosmos findet, dessen Abbild die neue

Ordnung des Augustus ist: «Virgil erlebt die Welt historisch. Und Rom ist es al-

lerdings, wodurch das Weltschicksal wirkt.»"'
Aus der aitiologischen Konstruktion der Z/aco/Zca und der /Ieneis folgt die

soteriologische Deutung des Augustus. Im narrativen Rückgang auf die arkadi-
sehen Ursprünge Italiens eines Goldenen Zeitalters wird gegenlaüfig das <telos>

der römischen Geschichte in den <aurea saecula> des <princeps> evident, ebenso

wie Aeneas durch die Gestalt des Augustus bestimmt ist und gegenläufig die

Gründung Roms durch Aeneas im <Soter> Augustus seine Erfüllung findet: «So

ist die Gestalt des Aeneas mit von Augustus aus bestimmt, und die Ideale der

augusteischen Ordnung erfüllen die^ene/s.»"®

In dieser aitiologischen Temporalstruktur von der geschichtlichen Gegenwart
in die mythisch konstruierte Vergangenheit und von dieser teleologisch auf die

geschichtliche Gegenwart und in die kosmische Ordnung hin sieht Klingner die

gesamte Eschatologie Vergils begründet. Im mythischen Rückgang auf die Ur-
spränge vollzieht sich zugleich der teleologische Aufgang in die Gegenwart des

<magnus ordo saeclorum> und zum metahistorisch verstandenen Kosmos.
In diesem Theologumenon, so deutet Klingner, manifestiert sich ein be-

wahrender und zugleich innovativer Aspekt in der Dichtung Vergils:

"" Friedrich Klingner, Virgil als Bewahrer und Erneuerer. Antritts-Vorlesung an der Universi-
tät Leipzig vom 13. Dezember 1930, in: Das humanistische Gymnasium, 42 (1931),
123-136, Zitat 132; vgl. ders., Rom als Idee (wie Anm. 25), 652-653.

" Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 134.

Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 134.

Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 135; vgl. ders., Rom als Idee (wie Anm. 25),
652-653.
Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 135.



300 //ezzzz Sp/'o//

«Sein Dichten ist vielleicht die größte Verwirklichung bewahrender Erneuerung im
Bereiche de Dichtung, die gewaltigst dichterische Ausformung der Idee einer geis-
tigen /-es/czzzra/zoV
Für Klingner ergibt sich aber nicht nur der Befund, dass die Dichtung Vergils

in ihrer doppelten Funktion, zu bewahren und zu erneuern, nicht nur <dem

höchsten Wollen der Zeit> entsprach:" Der Leipziger Latinist sieht in Vergils Li-
teratur und in der Politik des Augustus eine Analogie, in der die Verwerfungen
der sich auflösenden römischen Republik im Lichte der zeitgenössischen Erfah-

rangen der ausgehenden Republik von Weimar gedeutet werden.
Einen ähnlichen metahistorischen Diskurs entfaltet die für das Vergil-Jahr

1930 verfasste Studie des Schweizer Latinisten Walter Wili." Er deutet den Ae-
neas Vergils typologisch als «Römer des Augusteischen Staatswillens»," der

unter dem <fatum> stehend und letztlich durch es begünstigt den soteriologischen
Heilsplan der Gründung Roms erfüllt und damit zur Synekdoche des Augustus
wird, der in der Überwindung des Bürgerkriegs ebenfalls eine heilsgeschicht-
liehe Funktion erfüllt." In der Konstruktion dieses Typus eines idealen Römers
in Gestalt des Aeneas/Augustus mit seinen 4 Tugenden der <virtus>, <iustitia>,
<clementia> und <pietas> sieht Wili «den Inbegriff des ganzen Geschlechtes und

Bringer der aetas aurea.»" Die Aitiologie der 4 ezzeA bezieht Wili ebenfalls wie

Klingner auf die ßzzco/zctz:

«Damit ist endlich das Thema der vierten Ekloge erfüllt: Traum und Sehnen des

Dichters geht nicht mehr ins Land ein wie in den Geoz-gz'ccz, es ist vielmehr ganz
und in den Staat gewandelt. Die Xezzez'.s als Kunstwerk wird damit zuerst und zu-
letzt die vollendete Lösung der vierten Ekloge.»"

Der MyZ/zo.v des zlezzez's-Narrativs bestimmt nach Wili im Gedicht des Vergil
den Diskurs zu Augustus durch «eine unübersehbare Revolution des geschieht-
liehen Denkens»" so, dass «aus einem religiösen Grande [...] alles Geschehen

[...] fatumgemäß sich in Augustus»" erfüllte. Mithin wird das kulturelle Ge-

dächtnis an Augustus nach Wili neben der durch sein Selbstzeugnis der
<Res gestae divi Augusti>, der Darstellung des Sueton De v/'ta C'aesarww, /zTzer

//: 4zzgzz.sZzz.s' und die bildende Kunst bestimmt. Im Bannkreis des George-Kreises
stehend" und denvorherrschenden Positivismus überwindend will aber der La-
tinist gerade im Mythos der ^4e«ezT den normativen Maßstab für die Deutung der

Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 136.
" Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 136.
" Wili, Vergil (wie Anm. 16); vgl. ders., Grundzüge der Dichtung Vergils, in: Neue Schwei-

zer Rundschau, XXIII (1930), 742-753.
" Wili, Vergil (wie Anm. 16), 94.
" Vgl. Aen. 6, 791 ff; 1, 286-288.
" Wili, Vergil (wie Anm. 16), 96.
" Wili, Vergil (wie Anm. 16), 96-97." Wili, Vergil (wie Anm. 16), 97.
" Wili, Vergil (wie Anm. 16), 97.
" Vgl. Friedrich Fuchs, Vergiliana, in: Hochland, 28 (1931), 75-80; bes. 76.



«7a/» zzova p/-oge«z'as cae/o c/zmz'/Zz'/«/- a/zo» (Terg., £c/. 4, 7) 301

Geschichte des <saeculum Augustuiru sehen, das im Ganzen der römische Ge-
schichte erst durch Vergil seinen Sinn in der «Wiedergewinnung des satur-
nischen Reiches»®' erhält. Somit resümiert Wili: Augustus «gibt nicht dem
Kunstwerk die Mitte und den Stoff, aber er ist die Mitte des Vergilschen Sin-

nens, das durch ihn in ein urrömisches Sinnen sich steigert, nicht anders als

durch ihn die römische Erde zur Urmutter der Feldfrucht geworden war.»''"

Der S/eg fee/ zlcZ/zz/zz a/s Ge/.s7esvve«a'e zzzzz/ t/z'e S/z/h/wg r/er ofez/r/eaZa/ea Kw/ft/r
efe/rcfe Ferg/7 w«r//l//gwsZ//s z'/n Dofezzs c/er Drz'zzwerMzzgsz-feeZorzfe

In einem Doppelvortrag vom 15. Januar 1929 vor den «Freunden des humanis-
tischen Gymnasiums» und dem «Bremer Philosophenverein» unter dem Titel
«Die Schlacht von Aktium»,®' im Novemberheft 1930 der Zeitschrift Co/wta
unter dem Titel «Vergil»® und am 7. Dezember 1930 anlässlich der Zweitau-
sendjahrfeier Vergils in seinem Festvortrag «Vergil»"" an der Christian-AI-
brechts-Universität in Kiel erinnert Rudolf Borchardt in kritischer Auseinander-

setzung mit dem Plomer-zentrierten klassizistischen Humanismus an Vergil, des-

sen weltgeschichtliche Bedeutung er in seinen «Betrachtungen»®" von 1929 in
Bremen mit der Schlacht von Actium 31/30 v. Chr. in Verbindung bringt. Ausge-
hend von Horaz®® sieht Borchardt im Sieg des Oktavian/Augustus über Antonius
und Kleopatra über den orientalisierten Hellenismus den Ausgangspunkt der Ge-
schichte der okzidentalen Kultur. Mehr noch: Actium ist für Borchardt nicht ein

geschichtliches, kontingentes Ereignis unter vielen, sondern ein transepochaler
normativer Signifikant, der den spezifischen Erinnerungsraum des Okzidents
konstituiert: «Aktium (hat) der Gesinnung des geschichtlichen Abendlandes die
Urkunde geschaffen, auf die Europa in seinen schwersten Stunden nie aufhören
wird sich zu berufen.»®®

Bei Aktium ist denn nicht nur der Okzident, wie bei Salamis, «im alten Sinn

gerettet [...], sondern im neuen Sinne geschaffen»®' worden. Durch den Sieg des

Wili, Vergil (wie Anm. 16), 97.

Wili, Vergil (wie Anm. 16), 99.
Rudolf Borchardt, Die Schlacht von Aktium. Eine Geisteswende. Rede, gehalten in Bremen
am 15. Januar 1929, in: ders., Gesammelte Werke in Einzelbänden, Prosa IV, Stuttgart
1973,69-80." Rudolf Borchardt, Vergil, in: Corona, 1, Heft 3 (1930), 296-309; auch in: ders., Gesammel-
te Werke in Einzelbänden, Prosa II, Stuttgart 1955, 295-304.
Rudolf Borchardt, Vergil, in: Die Antike, 7 (1931), 106-119; auch in: ders., Gesammelte
Werke in Einzelbänden, Reden, Stuttgart 1955, 254-271 Vergil, Kieler Rede). Zu den

Vergil-Vorträgen Borchardts als Einheit vgl. Ernst A. Schmidt, Rudolf Borchardts Ver-
gilfeier 1930, in: Internationale Zeitschrift für Philosophie, 1 (1994), 96-122; ders., Rudolf
Borchardts Antike, Heidelberg 2006, 133-167.
Borchardt, Aktium (wie Anm. 61), 69.

Horaz, carmen 1, 37.

Borchardt, Aktium (wie Anm. 61), 75.
Borchardt, Aktium (wie Anm. 61), 75; vgl. Wilamowitz-Moellendorff, Augustus (wie Anm.
15), 208; vgl. Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 651-652; mit völkischer Konnotation



302 Spro//

Augustus fand die griechische Geschichte, an deren Anfang noch die Vertei-
digung des Okzidents gegen die Expansion Persiens stand, ihr definitives Ende:

Sie wurde zur «Causa victa».^ Mit der Hellenisierung des Orients durch Alexan-
der den Großen hatte eine zunehmende Orientalisierung der hellenistischen Welt
eingesetzt, die in den Plänen zu einer Orientalisierung Roms ihren Höhepunkt
fand, aber weniger an der Flotte als an der Ordnungspolitik des Oktavian/Augus-
tus scheiterte, der das italische «Lebensideal der Selbstbeherrschung und Selbst-
beschränkung»^ zum politischen Programm der Erneuerung des (Imperium Ro-

manum> im Sinne der (restitutio) und der Reaktivierung der (virlutes Romanae>

machte.

Borchardt verankert in seinem Kieler Vortrag 1930 die/leweA nicht nur in der
Zeitenwende zwischen Antike und christlichem Mittelalter wie Klingner, Theo-
dor Haecker" und T.S. Eliot:" Indem er auf das Lyrische und das in ihr thema-
tisierte noch ausstehende Eschaton verweist, bestreitet er den homerisch-epi-
sehen Gattungscharakter der Wewers und entwindet sie damit der Deutungshoheit
des späten deutschen klassizistischen Humanismus. Erst so kann dieses Narra-
tiv von einem Homer-Imitat zum Gründungsdokument des Abendlandes umge-
deutet werden.

Bereits zu Beginn seiner Ausführungen bezieht sich Borchardt auf die Tra-
dition des «lateinisch determinierte(n) europäische(n) Humanismus», der das

immense geistige Potential der Wewers* in seinem Erinnerungsraum kontinuierlich
in Treue bewahrt."'

Entgegen dem ahistorischen Klassizismus" erkennt Borchardt die Geltung
der zlene/s Vergils in ihrer Historizität und kann daher von seiner gestaltenden
Wirkmacht bis in die Gegenwart sprechen."' Diese Wirkkraft schöpft die Wewers

vgl. Johannes Mewaldt, Augustus und die Doppelstruktur des Imperiums, in: Wiener Studien:
Zeitschrift für klassische Philologie, Patristik und lateinische Tradition, 57 (1939), 1-15,9.
Rudolf Borchardt, KJeopatra, in: ders., Gesammelte Werke in Einzelbänden, Prosa IV (wie
Anm. 61), 81-89; Zitat 87.

" Borchardt, Aktium (wie Anm. 61), 74.

Vgl. Kap. 1.

" Theodor Haecker, Vergil. Vater des Abendlandes, Leipzig 1931. Erweiterte Fassung von
ders., Vergil, in: Hochland, 28 (1931), 1-27.
T. S. Eliot, Virgil and the Christian World. Vortrag in BBC, 1951, in: Poetry and Poets,
1956; deutsch in: ders., Dichterund Dichtung, Frankfurt a. M. 1958, 315-335.

" Vgl. Wilamowitz-Moellendorff, Vergilius (wie Anm. 17), 16-17, 21; vgl. Schmidt, Vergil-
feier (wie Anm. 63), 102; Richard Harder, Vergilfeier an einer deutschen Universität. Ru-
dolf Borchardt in Kiel, in: Deutsche Allgemeine Zeitung vom 30.12.1930; Ernst Robert
Curtius, Rudolf Borchardt über Vergil. BBC Vortrag. Oktober 1951, in: ders., Kritische
Essays zur europäischen Literatur, Bern "1954, 23-30; Eduard Fraenkel, Gedanken zu einer
deutschen Vergilfeier, Berlin 1930, bes. 16ff.
Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 271.

" Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 255; vgl. Hanns Heiss, Vergils Fortleben in
den romanischen Literaturen, in: Das Erbe der Alten, 2. Reihe, Heft XX (1931), 99-117;
auch in: Oppermann, Wege (wie Anm. 20), 301-319.
Borchardt, Vergil, Corona (wie Anm. 62), 295-296." Wilamowitz-Moellendorff, Vergilius (wie Anm. 17), 16-17.
Schmidt, Borchardts Antike (wie Anm. 63), 151-152.



«/am «ova progew'es eae/o r/jm/taVur a/to» (Te/'g., £7'/. 7,7/ 303

aus ihrem Entstehungszusammenhang einer Zeitenwende, die gekennzeichnet ist

nicht nur durch den Untergang der römischen Republik, sondern der Antike
überhaupt und dem Beginn des abendländischen Mittelalters, das der Dichter in
der Antike mil Vergil beginnen lässt, - eine Denkfigur, die im Vergil-Jahr 1930

weit verbreitet war." Borchardt sieht eine Parallele zwischen dem Ende der mit
der griechischen Antike verbundenen Gattung des Epos und dem Verheißungen
transportierenden Narrativ der einerseits und dem Ende der Antike und

des das Mittelalter verkündenden Vergil andererseits, gerade so, dass sich mit
Vergil das Abendland konstituierte und die Universalgeschichte in die neue
Heilszeil der <aurea aetas> eingeschritten war. Insofern kann er Vergil als eine

an» maturaliter christianaf " nennen:*' er ist der Schlüsselsignifikant zum Ver-
ständnis der aus einer anthropologischen Polygenese*" entstandenen okzidentalen

Kultur, mehr noch:

«Wenn Piaton das Alte Testament des griechischen Ostens genannt werden kann,
das auf das Evangelium Israels nicht sowohl vorauswies, als vielmehr in sich zog
und in sich umstimmte - das Alte Testament des gesamten abendländischen Wes-
tens ist die Aeneis. /mperà/m sme /;'«£? r/er// vem'et /u.s/rà /a6e»«/>u.r aetas /"..J ai-
pera tarn postas »taesceta saectt/a 6e///s cawa /ta/es.»*'

In seinem Corowa-Beitrag von 1930 akzentuiert Borchardt nochmals Vergils
poetisches Werk, das er neben den /?es gestae? als «zweites Testament»*" des

Augustus bezeichnet, als geistiges Potential, das die Kultur des tsaeculum Au-
gustum> transzendierend den Erinnerungsraum generierte, indem das (Imperium
Romanurm als geistige Referenzmacht die Jahrtausende überdauert.*'

Im Unterschied zu einigen Zeilgenossen, die in der ausgehenden Weimarer

Republik mit ihren sozialen Spaltungen und kulturellen Verwerfungen Vergil als

Staatsdichter deutend sein Werk als legitimatorische Ressource einer Stabiii-
sierung des alten oder noch ausstehenden völkischen Staates instrumentalisier-
ten,*^ lässt Borchardt seine kulturgeschichtliche Reflexion trotz ihrer kulturpes-
simistischen Implikationen nicht in die politische Erwartung eines chiliastischen
Führerstaates münden.*'

Davor bewahrte ihn nicht zuletzt seine aitiologisch bestimmte Erkenntnis,
dass Vergils Aeneas eschatologisch bestimmt war, mithin aus der verheißenen

Zukunft lebte und zugleich aus der Wirkkraft der Tradition, die von den «aus der

Vgl. eine vom Autor in Vorbereitung sich befindliche Studie zu Theodor Haeckers Vergil-
Deutung.

*° Tertullian, Apologeticum 17,6.
*' Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 270.

Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 270.
" Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 271.
*" Borchardt, Vergil, Corona (wie Anm. 62), 309.
*' Borchardt, Vergil, Corona (wie Anm. 62), 295.

So Harder, Vergilfeier (wie Anm. 73); vgl. Hans Oppermann, Vergil, Frankfurt a. M. 1938,
in: ders. (Hg.), Wege (wie Anm. 20), 93-176, bes. 173.

" Schmidt, Vergilfeier (wie Anm. 63), 103.



304 Z/e/'/îz Spro//

Vergangenheit bewahrten römischen Tugenden der Treue und Pflicht, der Männ-
lichkeit und der Menschlichkeit» (E.A. Schmidt)*"* geprägt war, - Tugenden, die

zu Verantwortung und Entsagung befähigten und den Boden für das christliche
Menschenbild prädisponierten. Aeneas wird nach Borchardt so vermittels der

Wewers Vergils zur Referenzgröße und zum idealen Prototypen des okzidentalen
Menschen und seines Selbstverständnisses:

«Aeneas ein durch Berufung Erwählter Gottes, der dessen Geschichtsplan mensch-
lieh vollzieht, unter Verzicht auf eigenes Glück und ohne die Erfüllung selbst zu er-
leben oder selbst dessen Ziel zu sein.»^®

Ebenfalls von einer etatistischen Vergil-Deutung setzt sich der Diskurs des

Romanisten Ernst Robert Curtius im Horizont eines der Romania®" verpflichteten
humanistischen Universalismus 1930 ab.®' Nicht obwohl, sondern weil für Cur-
tius Vergils Beziehung zu Augustus im Sinne einer Versittlichung der Macht
konstitutiv war, entgeht der Romanist einer Deutung, die einem (Neuen Staat>

das Wort redete:

«Wir können nicht ahnen, was Vergil ohne die Begegnung mit Augustus geworden
wäre: aber sicher wäre er nicht der Dichter der /(e/je/.v geworden. Die persönliche
Berührung mit dem Kaiser hat ihn zum Sänger Roms gemacht.»®^

In einer traditionslos gewordenen Zeit einen Erinnerungsraum an Vergil zu
schaffen, in der eine dnstauratio magna des Okzidents)®^ ermöglicht wird, ge-
lingt nach Curtius durch eine Vergegenwärtigung der Synchronie der Inkarnation
des <Logos> und dem Wirken und Werk Vergils ganz im Sinne Dantes

(1265-1321). Für den deutschsprachigen Kulturkreis, der seit dem Deutschen
Klassizismus®"* auf Homer fixiert war, wird die Bedeutung Vergils dann erhellt,
wenn er nicht nur in seiner theologischen, sondern politischen Dimension
erkannt wird. Er wird dann nicht als Hofpoet des Augustus wahrgenommen, son-
dem als Künder eines alle Ethnien und Kulturen umspannenden römischen Uni-
versalismus, der seine diachrone und synchrone sittliche Kraft und Reichweite

aus seiner Verankerung in der italisch-römischen Tradition mit ihrem hohen Po-
tential an Erinnerungskultur bezieht:

** Schmidt, Vergilfeier (wie Anm. 63), 121.
*®

Schmidt, Vergilfeier (wie Anm. 63), 121; vgl. Viktor Pöschl, Die Dichtkunst Virgils. Bild
und Symbol in der 4ene;is, Wiesbaden 1950, 20-22, 57-99: Pöschl tradiert Borchardts
4e«e/'.s-Deutung über 1945 hinweg.

®° Zur Vergil-Feier 1930 in der Romania vgl. u. a. Ettore Romagnoli, Le Message de Virgil,
Paris 1930.

" Emst Robert Curtius, Zweitausend Jahre Vergil, in: Neue Schweizer Rundschau, XXIII
(1930), 730-741 ; auch in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 20), 29-42.
Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 34.

" Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 30.

Vgl. Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 42: Curtius bezeichnet gleichwohl
Vergils Werk als efes K/asw/zAmr«; vgl. ders., Französischer Geist im neuen Euro-
pa, Stuttgart 1925, 209-210.



«•/ara nova/raogem'es cae/o r/f'ra/«/7w a//o» (Ferg., £c7. 7,7/ 305

«Vergil ist der staatlichste aller Dichter, denn ihm war beschieden, Roms Ewigkeit
als Dichter vom Urbeginn abzuleiten, eben als Augustus sie mit der Gründung des

Prinzipats zur höchsten Machtwirklichkeit hervorhob. Hier erweist sich in welthis-
torischem Format der Realismus, das unwidersprechlich und unerreicht Boden-
ständige, das Erdgegründete und Erdverbundene, das zum römischen Genius ge-
hört, wie der von der Zeit gehärtete Travertin, aus dem das Grabmal der Cäcilia
Metella wie der Petersdom aufgeführt ist.»®'

Vergil generiert selbst, so Curtius, einen Erinnerungsraum in der Synthese
von «Repristination und Instauration in einem»,indem er das Persönliche sei-

nes musisch-kontemplativen Wirkens in den überpersönlichen, kontinuierlichen
Erinnerungsraum der römischen Geschichte einbindet.

Ähnlich wie fur Klingner hat für den Romanisten hier die Soteriologie ihren

Ort, die aus der existentiellen Erfahrung der Umbrüche der Bürgerkriege im
aitiologischen Rückbezug auf verschüttete Traditionen der <mores maiorum>

Hoffnung auf eine <aurea aetas> schöpft. Im Anschluss an Dante entwickelt
Curtius einen theologischen Diskurs, dem zu Folge er Vergils <otium>-Bukolik
mit der Gnadentheologie des Thomas von Aquin deutet. In dieser Hermeneutik
scheint bei Vergil «ein Stück der ewigen gnadenfahigen Menschennatur»®' auf.
Damit aber löst Curtius Vergil aus seinem augusteischen Kontext: Der augus-
teische Dichter ist nicht nur der «symbolische Vertreter römischer Ewigkeit und
dauernder Latinität»,®" sondern wie bei Klingner und Wili die metahistorische

Synekdoche für das Abendland. Mehr noch: Im hermeneutischen Gespräch mit
Vergils Werk erhofft sich Curtius in seinem kulturpessimistischen Diskurs®® eine

geistig-sittliche Erneuerung «aus der heutigen Verwilderung und Not unseres
Erdteils».'"®

Wolfgang Schadewaldt bringt in seinem Diskurs zur Vergil-Feier an der
Universität Freiburg 1931 für die Bestimmung des Verhältnisses von Geist und
Macht sowie Geschichte und Mythos eine ähnliche Argumentation in Stel-

lung:'"' Unter Hinweis auf Eduard Nordens (1868-1941) D/e Ge/wrt t/es AT/Wes,

1924,'"' der in ägyptischen Mythologemen den geistesgeschichtlichen Ursprung
des mit der Geburt eines Kindes verbundenen Eschaton identifiziert, will
Schadewaldt in der 4. Ecloge des Vergil «ein einheitliches politisch-religiöses

" Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 31-32." Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 33.
" Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 35.

Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 42.
®®

Vgl. Ernst Robert Curtius, Deutscher Geist in Gefahr, Stuttgart/Berlin 1932.
Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 42.

"" Wolfgang Schadewaldt, Sinn und Werden der Vergilischen Dichtung. Vortrag, gehalten bei
der Vergil-Feier in Freiburg/Br. 1931, in: Das Erbe der Alten, 2. Reihe, Heft XX: Aus
Roms Zeitenwende, vom Wesen und Wirken des augusteischen Geistes, Leipzig 1931,
67-95; auch in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 20), 43-68.

"" Eduard Norden, Die Geburt des Kindes. Geschichte einer religiösen Idee, Leipzig/Berlin
1924.



306 7/emz 5/jra//

Symbol»"" für das kollektive Hoffen auf den <Soter> des Kosmos in der Person
des Octavian erkennen.

Die folgt ebenfalls einem eschatologischen Code: Sie deutet die Ge-
schichte Roms als eine Verheißung, die sich unter der Herrschaft des <fatums>

providentiell erfüllt. In der Sendung des <pius> Aeneas «als Repräsentant des

künftigen Römertums»"* erfüllt sich diese Verheißung so, dass der Gang des

Gedichts in der Gründung Roms sein <telos> findet.
Schadewaldt identifiziert dieses aitiologische Narrativ als mythologische

Synekdoche des <saeculum Augustum>, das sich mit Vergil geschichtlich ver-
stehend ein geistiges Potential entfaltete, das das Abendland in seiner univer-
salen kulturgeschichtlichen Reichweite begründete:

«Vergil [...] hat sich zum geistes- und seelenvollsten Anwalt Roms erhoben in eben
dem geschichtlichen Augenblick, wo Rom zum Bewusstsein der eigenen geschieht-
liehen Sendung gereift war. So steht Vergil in der Geschichte als eine Geistesmacht
Roms und, weil in diesem Rom der Geist des Abendlandes sich selbst zuerst in
seiner Geschichtlichkeit begriffen hat, auch als Geistesmacht Europas.»""

Gilt Schadewaldt Vergils Werk als «einer in der Staatlichkeit sich vollenden-
den Menschlichkeit»' so gerinnt das Vergilsche Mythologem des die ge-
schichtliche Aufgabe in seiner Mission vollziehenden Aeneas in Teilen der Klas-
sischen Philologie im Dritten Reich zum völkischen Ideologen!: Hans Opper-
mann reduziert die eschatologische Teleologie der zfeneA auf das wechselseitige
Verhältnis von <Wort>, vertreten von Vergil, und <Tat>, repräsentiert von Augus-
tus"" und auf das nationalpolitische Prinzip, dass das Individuum dem iiberper-
sönlichen Volksganzen unterzuordnen sei.

«Als Träger der Penaten von Troja vollzieht Aeneas seine Aufgabe, und erst aus
der Verbindung mit einer breiten völkischen Substanz erwächst die Möglichkeit,
dass der tiefste Sinn seiner Aufgabe sich erfüllt. Das geschichtliche Sein des Men-
sehen offenbart sich in der Gemeinschaft des Volkes.»

Damit beraubt er die yfeweA ihres eschatologischen Sinns und mithin ihrer
universalen Reichweite sowie Rom seiner Referenzmacht, auch dann, wenn er in
der Schlacht von Actium den Sieg Oktavians gegen «das Versinken des römi-
sehen Reiches in der Welt orientalisch-hellenistischer Mischzivilisation»"" sieht.
Aus dem «Alten Testament des gesamten abendländischen Westens» (Bor-
chardt)'"' wird somit unter seinem moralisierenden und verdinglichenden Zugriff
ein Instrument zur Rechtfertigung des Nationalsozialismus und seines Regimes.

Schadewaldt, Sinn (wie Anm. 101), 63.
Schadewaldt, Sinn (wie Anm. 101), 67.
Schadewaldt, Sinn (wie Anm. 101), 68.

Schadewaldt, Sinn (wie Anm. 101), 68.
"" Oppermann, Vergil (wie Anm. 86), in: ders. (Hg.), Wege (wie Anm. 20), 93-176.

Oppermann, Vergil (wie Anm. 86), 173.
"" Oppermann, Vergil (wie Anm. 86), 131.

Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 271.



«/aw /7ovo progewes cae/o c//>w;7//7w a//o» (Fe/'g., £c/. -7,7) 307

Faz/7

Im Kontext der geistigen Suchbewegungen und Orientierungsbemühungen und

vor dem Hintergrund der sozialen Fragmentierungen und kulturellen Verwer-
fungen der späten Weimarer Republik lassen sich die diversen Deutungen in der

Erinnerungsrhetorik anlässlich der Zweitausendjahrfeier Vergils unter folgende 4

Thesen subsumieren:
1. Die von Richard Heinze eingeleitete Neubewertung der antiken latei-

nischen Literatur als autonome kulturelle Eigenleistung Roms findet ihren vor-
läufigen Höhepunkt in dem diskursiv vertretenen Anspruch, gerade die Dichtung
Vergils in ihrer eigenen Dignität und universalen Reichweite zu erkennen und
ihre Interpretation aus der bisherigen klassizistischen Deutungshegemonie zu be-

freien, fur die in der Folge des Deutschen Idealismus Homer und die griechische
Philosophie bis dato der nicht zu transzendierende ästhetische Maßstab <kat

exochen> war.
2. Damit öffnet sich der Blick in der untersuchten Erinnerungsrhetorik über

die ästhetisch-formale Deutung hinaus vor allem auf die geschichtstheologische
Dimension der Dichtung Vergils und durch sie auf die Selbstdeutung des Prinzi-
pats des Augustus in der <Pax Augusta> als eines neuen Wellzeitalters der <aurea
saecula> und mithin eines Herrschaftsideals, das in seiner friedensstiftenden und

kulturschöpferischen Leistung nicht ohne Bewunderung in der von politischen
und kulturellen Antagonismen bedrohten Weimarer Republik performativ be-

schworen und zur analogen Mimesis empfohlen wird.
3. In den kulturellen Erschütterungen der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg

wird, wie bei Ernst Robert Curtius, in Überwindung der bei den deutschen Bil-
dungseliten dominierenden nationalen Deutungstradition und damit nicht zuletzt
der Aporie eines deutschen Denkstils, der einen uniiberwindbaren Antagonismus
zwischen dem vermeintlich deutschen Verständnis von <Kultur> und dem angeb-
liehen romanischen Begriff von (Zivilisation) konstruiert,'" gerade auch der
durch den deutschen Philhellenismus verloren gegangene Anschluss an die seit
der Antike ungebrochene Vergil-Tradition der Romania gesucht. Darüber hinaus
wird aber auch eine Bestimmung okzidentaler Kultur als Selbstvergewisserung

gegen kulturpessimistische Ideologeme"" vorgenommen: Die Seeschlacht von
Actium als geistige und politische Wende ist mithin ebenso Griindungsnarrativ
für die Selbstbehauptung okzidentaler Kultur wie Vergil und Augustus als Signi-
fikanten figurieren, die als Stifter dieser Kultur gegen innere Auflösungser-
scheinungen und äußere Bedrohungen des Abendlandes mit universalem Gel-
tungsanspruch in Stellung gebracht werden.

4. Nicht zuletzt durch die Freilegung der durch den späthumanistischen deut-
sehen Klassizismus verschütteten Tradition der bis zu Constantin dem Großen

Vgl. Curtius, Französischer Geist (wie Anm. 94), 217-287.
"" Vgl. u. a. Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes, Bd. 1, Wien 1918; Bd. 2,

München 1922.



308 //ewz Spro//

zurückreichenden christlichen Vergil-Hermeneutik wird die Erinnerungsrhetorik
zu einem Diskurs um die Suche und Bestimmung der okzidentalen Identität, die

gegen alle kulturellen und politischen Atomisierungen einerseits und totalitären
Heilsversprechen völkisch-nationalsozialistischer oder kommunistischer Prove-
nienz andererseits der späten Weimarer Zeit gerade im <Saeculum Augustum> ihr
identitätsstiftendes Referenzsymbol wahrnimmt und in Analogie zur Geltung zu

bringen versucht.

«/aiw «ovoprogenies cae/o (/im/Wi/nr a/lo» (Rerg., £c/. 4,7j. Die /?ömisc/ie Zna/og/e:
Die Dic/iliing Je.? Ferg/7 nnc/ r/er Prinzipal r/es Zngzisli/s a/s re/erenlie//e Signj/ifarnten
in r/er P/îelori'À: zw Zweitawsenr^'a/ir/ei'er t/es Poelen / 930

Die Zweitausendjahrfeier Vergils 1930, die in Deutschland vor dem Hintergrund sozialer
Fragmentierungen, kultureller Verwerfungen und politischer Antinomien stattfand, diente
in der späthumanistischen Latinistik wie in der zeitgenössischen Dichtung als Projektions-
fläche für vielfältige geistige Suchbewegungen und Selbstvergewisserungsbemühungen.
Dabei gelang es, die Dichtung Vergils aus der bisherigen, von einem spezifischen deut-
sehen «Denkstil» geprägten, klassizistischen Deutungshegemonie zu befreien und allmäh-
lieh den Anschluss an die in der <Romania> tradierten Vergil-Deutung zu finden. Mit dieser
Öffnung auf den europäischen Deutungshorizont hin kam nicht nur die verschüttete christ-
liehe Vergil-Hermeneutik, sondern auch die Bedeutung von Vergils Werk als Grundnarrativ
abendländischer Identität in den Blick, so dass im Zusammenhang mit Vergil das (Saeculum
Augusturm mit seinen Kulturschöpfungen zum Referenzsymbol in einer von Atomisierung
gekennzeichneten Kultur wurde: In Analogie zur <Pax Augusta) sollte das Herrschafts-
ideal des Prinzipats zur diskursiven Geltung gebracht werden, um die gesellschaftlichen
Antagonismen zu überwinden und die totalitären Heilsversprechen abzuwehren.

Vergils Aeneis - 4. Ecloge - <Pax Augusta) - <Saeculum Augusturm - Gründungsnarra-
tiv des Abendlande - Klassizismus - <Romania>.

«/aw nova progenies cae/o r/inul/iliir a/lo» fFïrg., £g/. 4,7/ L ana/ogi'e romaine:
la poésie r/e Fi'rgi/e el /e principal r/ '4 ngiisle comme é/émenls signj/ïcali/s re/erenlie/s
r/ans /a r/iélori'pne c/n èimi7/énai>e c/n poè/e en /930
Le bimillénaire de Virgile en 1930, qui a eu lieu en Allemagne dans le contexte de frag-
mentations sociales, de rejets culturels et d'antinomies politiques, a servi de surface de

projection pour divers mouvements de recherche intellectuelle et d'efforts d'affirmation
dans le cadre de l'étude du latin de l'humanisme tardif et de la poésie contemporaine. Il a
été possible de libérer la poésie de Virgile de l'hégémonie d'interprétation classiciste,
marquée par un certain «mode de pensée» spécifique allemand et de trouver peu à peu
l'accès à l'interprétation de Virgile perpétuée dans la <Romania>. Avec cette ouverture à

l'horizon interprétatif européen est apparu non seulement le caractère chrétien enfoui de

l'herméneutique de Virgile, mais aussi la signification de l'œuvre de Virgile en tant que
narration fondamentale de l'identité occidentale. Ainsi, en rapport avec Virgile, le <Saecu-
lum Augustum) avec ses créations culturelles est devenu un symbole de référence dans
une culture empreinte d'atomisation: par analogie avec la <Pax Augusta), l'idéal de la do-
mination du principat devait être mis en valeur du point de vue discursif, afin de
surmonter les antagonismes sociétaux et d'écarter les promesses de salut totalitaires.

Enéide de Virgile - 4° Eglogue - <Pax Augusta) - (Saeculum Augustum) - narration de
la création de l'Occident - classicisme - (Romania).



«/am «over progem'es cae/o (//m/a/am a//o» (Tterg., £77 7, 7J 309

«/am aova progenies cae/o <3//m///;7wr a//o» /Ferg., £c/. 7,7/. 7 'ana/og/a roma/ia: / 'opera
poe/ica <// F/rg/7/o e //prmc;pa/o c/74 «gas/o corne c/gaZ/ica// re/ereaz/a// ne//a re/or/ca
c/e//a ce/eèraz/oae ate/ c/aem//a a«a/ c/e/poe/a, «e/ /920
La celebrazione dei 2000 anni di Virgilio nel 1930, che in Germania ebbe luogo in un
quadro di divisioni sociali, di estraniamento culturale e di antinomia politica, servi, nella
latinistica tardo umanista come anche nella poesia contemporanea, da spazio di proiezione
per movimenti vari di ricerca spirituale e di se stessi. In questo modo fu possibile liberare
la poetica di Virgilio dall'egemonia dell'interpretazione classica, coniata su un particolare
«stile di pensiero» tedesco, per trovare a poco a poco un raccordo con l'interpretazione di
Virgilio tramandata dalla «Romania». Con questa apertura ail'orizzonte interpretativo
europeo, non apparve solo la dimenticata ermeneutica cristiana di Virgilio, ma anche il
significato délia sua opera quale narrazione che contribui alla creazione dell'identità occi-
dentale. Fu cosi che in relazione a Virgilio, il «Saeculum Augustum» con le sue creazioni
culturali divenne un simbolo di riferimento in una cultura caratterizzata dall'atomizza-
zione. In analogia alla «Pax Augusta» l'autorità ideale del principato doveva essere con-
dotta a un livello discorsivo per superare gli antagonismi sociali e respingere le promesse
di salvezza totalitarie.

Aeneis di Virgilio - 4. Ecloge - «Pax Augusta» - «Saeculum Augustum» - narrativa di
creazione dell'occidente - classicismo - «Romania».

/am nova progen/e.y cae/o t//m;7/;7ar a/to» fFerg., £77 7,7j. 7V;e /?oman ana/ogy: F/rg// '.s

poe//c vvor/r.y ana/ //te Pr/nc/pa/e o//fagî/sto as s/g«//?ca«/ re/êrewees /n //te c//sconrse o/
F/rg// 's 2000 pear ann/ver.yarv /n /930

The 1930 bimillenary celebration in honour of Virgil in Germany was held in a context of
social fragmentation, cultural divisions and political polarisation. For late humanist Latin
philology and for contemporary poetry, the event served to project a number of explora-
tory intellectual movements and efforts at self-assurance. It became possible to uncouple
Virgil's poetry from the existing hegemony of classicist interpretation, dominated as it
was by a specific German way of thinking and gradually to find connections to Virgil
interpretation in the (Romania). As a result of opening up in this way to the wider inter-
pretative horizon in Europe, what came into view was not only the submerged Christian
hermeneutics of Virgil but also the importance of Virgil's work as the basic narrative of
Western identity. In this way through Virgil the Saeculum Augustum and its cultural
creations became the key symbol in a culture characterized by atomization. In analogy to
the Pax Augusta the ideal of the sovereignty of the Principate was highlighted as a means
to overcome social antagonisms and deflect totalitarian promises of salvation.

Virgil's Aeneid - 4th eclogue - <Pax Augusta) - (Saeculum Augustum) - basic narrative
of Western civilization - Classicism - (Romania).

//e/»z Spro//, Prof. Dr., Philologisch-Historische Fakultät der Universität Augsburg.




	"Iam nova progenies caelo dimittitur alto" (Verg., Ecl. 4,7) : die Römische Analogie : die Dichtung des Vergil und der Prinzipat des Augustus als referentielle Signifikanten in der Rhetorik zur Zweitausendjahrfeier des Poeten 1930

