Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 109 (2015)

Artikel: "lam nova progenies caelo dimittitur alto" (Verg., Ecl. 4,7) : die
Romische Analogie : die Dichtung des Vergil und der Prinzipat des
Augustus als referentielle Signifikanten in der Rhetorik zur
Zweitausendjahrfeier des Poeten 1930

Autor: Sproll, Heinz
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545014

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-545014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Iam nova progenies caelo dimittitur alto»

(Verg., Ecl. 4,7) Die Romische Analogie:

Die Dichtung des Vergil und der Prinzipat des Augustus
als referentielle Signifikanten in der Rhetorik zur
Zweitausendjahrfeier des Poeten 1930

Heinz Sproll

Versteht man unter dem Begriff der emergenten Geschichtskultur' alle im kultu-
rellen Gedichtnis® und seinen Erinnerungsriumen’ generierten medialen Arte-
fakte einer gegebenen Kultur, die sich auf ihre Geschichte oder die Geschichte
anderer Kulturen beziehen, so sind die Fragen zu ihrem jeweiligen Entstehungs-
und Wirkungszusammenhang von besonderem Interesse, zumal, wenn politische
Handlungsperspektiven im Vordergrund stehen, die ohne diese geschichtskultu-
rellen Kontexte nicht verstehbar sind.

Als objektivierte schriftliche Manifestationen einer medialen Geschichtskultur
kommen neben Elaboraten der Historiographie auch solche der literarischen Pro-
duktion in Betracht, soweit sie sich zumindest explizit auf geschichtliche The-
men beziehen.

Von besonderem Interesse sind dabei die Signifikate von Personlichkeiten
und Phinomene im Fokus der Geschichtskultur, die sich nicht nur zur litera-
rischen Verarbeitung eignen, — noch bis weit in die 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts waren es die <groflen Ménnen, — sondern die als Signifikanten flir
bestimmte geschichtspolitische Ziele und Erwartungen fungieren.”

Die folgende diskursanalytisch orientierte Studie fragt daher nach dem Ort,
den Augustus in der auBlerhistoriographischen Geschichtskultur im Gefolge der
Zweitausendjahrfeier Vergils 1930 gespielt hat. Besonders wie er aus einer ge-
schichtlichen Personlichkeit zu einem geschichtspolitischen Konstrukt wurde,
die kulturelle und politische Erwartungen der jeweiligen Autoren fiir den gro-
Beren kommunikativen Zusammenhang ihres Lesepublikums spiegelte und be-

' Vgl. u. a. Maurice Halbwachs, Das Gedichtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt
a. M. 1985; Bernd Miitter/Uwe Uffelmann (Hg.), Geschichtskultur, Weinheim 2000.

. Vgl. u. a. Jan Assmann, Das kulturelle Gedichtnis, Miinchen 1999.

3 Grundlegend: Aleida Assmann, Erinnerungsrdume, Miinchen 1999,

*  Vgl. u. a. Edgar Wolfrum, Geschichtspolitik in der Bundesrepublik Deutschland, Darmstadt
1999.

SZRKG, 109 (2015), 293—-309



294 Heinz Sproll

diente, war doch Augustus eng mit der Synekdoche der (Pax Augusta trotz der
Dekonstruktionsversuche der Aufklirung® seit der Antike® im westlichen Erin-
nerungsraum konnotiert, die darunter nicht nur den nach Biirgerkriegen er-
reichten dauerhaften Frieden, sondern den Inbegriff idealer Herrschaft verstand,
wie ihn das {mperium Romanum» zur Zeit des «princeps> Augustus darstellte.

Bei der nachfolgenden Untersuchung, die nach geistigen Standorten, nicht
nach Gattungen unterscheidet und damit transdisziplindr verfihrt, ist daher die
Zuspitzung der kulturellen und politischen Krise der spiten Weimarer Republik
als Kontext zu berticksichtigen, auf die die vorzustellenden Elaborate in der ko-
dierten Form von geschichtlichen Narrativen zu antworten versuchten, wurde
doch als tragende Pramisse dieser literarischen Zeugnisse eine Analogie zwi-
schen dem Verfall der romischen Republik im ersten vorchristlichen Jahrhundert
und der Auflésung der zeitgendssischen Weimarer Demokratie konstruiert.” Zu-
gleich bestimmten soteriologische Erwartungen nicht nur die literarische Szene,”
sondern auch das politische Verhalten breiter Schichten der deutschen Bevolke-
rung. Mithin fanden gerade die von Vergil prophezeiten <aurea saeculay’ in die-
ser analogisierenden Perspektive im politisch-kulturellen Kontext der unterge-
henden Weimarer Zeit als Signifikant eine politisch hoch aufgeladene Bedeutung
in politisch-literarischen Diskursen.

Im 1. Kapitel zu diesem Signifikanten im spathumanistischen Diskurs soll da-
her die soteriologische Dimension des Augustus untersucht werden, indem die
Interpretation der Eschatologie Vergils durch die Latinisten Friedrich Klingner
(1894-1968), Walter F. Otto (1874—1958) und Walter Wili (1900—1975) vorge-
stellt wird.

Das 2. Kapitel behandelt den Sieg des Augustus bei Actium 31 v. Chr. als
epochale Zeitenwende in der Perspektive des Schriftstellers Rudolf Borchardt'®
(1877—-1945) und die Deutung Vergils und des Augustus als Begriinder der okzi-
dentalen Kultur durch die Latinisten Hans Oppermann (1895-1982), Wolfgang
Schadewaldt (1900—1974), Ulrich von Wilamowitz-Moellendorf (1848—1931) so
wie durch den Romanisten Ernst Robert Curtius (1886—1956). Besonderes Inter-
esse gilt der Frage nach den Versuchen, die bisherige Deutungshegemonie des
klassizistischen Humanismus zu brechen.

Ein Fazit fasst die Ergebnisse thesenartig zusammen.

Vgl. Ines Stahlmann, Augustus, Darmstadt 1988, 18-36.

Stahlmann, Augustus (wie Anm. 5), 5; vgl. Heinz Sproll, «Imperium sine fine dedi» (Verg.
Aeneis 1, 279), in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte, 108
(2014), 357-380.

Vgl. Theodore Ziolkowski, Virgil and the Moderns, Princeton 1993, 12—17.

Vgl. zum Stefan George-Kreis: Thomas Karlauf, Stefan George, Miinchen 2007.

Vergil, Aen. 6, 792—793.

Auf eine Beriicksichtigung von: Hermann Broch, Der Tod des Vergil, New York 1946 wird
hier verzichtet; vgl. Patrick Eiden-Offe, Das Reich der Demokratie, Miinchen 2011; vgl.
Heinz Sproll, «Magnus ab integro saeclorum nascitur ordo (Verg., Ecl. 4, 5)», im Druck.



«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7) 295

Vergils Eschatologie: «(Augustus Soter» als «telos) der Rémischen Geschichte und
die caurea saecula) als Wiederkehr bzw. als Ausgang eines neuen Weltzeitalters

Die bereits von den Augusteern, vor allem von Vergil, bestimmte soteriologische
Synekdoche des Augustus als novus Aeneas)'' erwies eine erstaunliche forma-
tive Stabilitdt im europdischen kulturellen Gedéchtnis, so dass eine kulturelle Mat-
rix vorlag, die Ende der Weimarer Republik mit ihren kulturellen Verwerfungen
neu dimensioniert und mit politischen Ideen gefiillt werden konnte. Die aitiolo-
gische Herleitung der Heilserwartungen der Augusteer, die mit dem <princeps
Augustus als Schopfer eines «magnus ordo saeclorumy'? verbunden war, eignete
sich vorziiglich nicht nur, um in Analogie zu Vergil die zeitgendssischen Verhilt-
nisse an denen der Wiedergeburt der «res publica> und der «restitutio» der <virtutes
Romanae> im «status novus» des Augustus'® zu spiegeln, sondern auch zukunfts-
weisende Diskurse zur Uberwindung der Krise der abendldndischen Kultur zu
fithren.

Erfolgte durch Richard Heinze (1867—1929) bereits 1902'* eine philologische
Hochschitzung Vergils nach 150 Jahren der durch den Deutschen Idealismus mit
seinem Philhellenismus hervorgerufenen Missachtung'® und in seinen Bukarester
Vortrigen vor deutschen Truppen vom Friihjahr 1918 eine Neuinterpretation der
Aeneis im Kontext der von ihm als einheitlich verstandenen Augusteischen Kul-
tur,'® so kann erst das Jahr 1930 mit seinen Erinnerungsfeiern zum 2000. Ge-
burtstag des rémischen Dichters als Neubeginn in seiner Rezeptionsgeschichte
gesehen werden, da der an Homer orientierte deutsche Klassizismus, als dessen
Reprisentant Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff'? gelten kann, seine Diskurs-
hoheit allmihlich verlor und Vergils Werk nunmehr als Einheit'® in engem Zu-
sammenhang mit seiner «Grenzsituation zwischen den Zeiten» (Friedrich Kling-

i Vgl. Vergil, Aen. 6, 792-793. Vgl. Gerhard Binder, Aeneas und Augustus, Meisenheim
1971; ders., Aitiologische Erzihlung und Augusteisches Programm in Virgils «Aeneis», in:
Gerhard Binder (Hg.), Saeculum Augustum II, Darmstadt 1988, 255-288.

"> Vergil, Ecl. 4,5.

B Vgl. Heinz Bellen, Novus status — novae leges. Augustus als Gesetzgeber, in: Gerhard Binder
(Hg.), Saeculum Augustum I, Darmstadt 1987, 308—348; Mereth Strothmann, Augustus — Vater
der res publica, Stuttgart 2000, 115—116.

" Richard Heinze, Virgils epische Technik, LCIleg 1903, LelpZIg 31928, 239-242.

' Friedrich Klingner, Virgil. Wiederentdeckung eines Dichters, in: Helmut Berve (Hg.), Das
neue Blld der Antike, Bd. 2, Leipzig 1942, 219-245; auch in: ders., RGmische Geisteswelt,
Stuttgart *1979 (im Folgenden danach zitiert), 239-273, hier 239—242 vgl. Rudolf Ginge-
rich, Vergil im Deutschland des 20. Jahrhunderts, in: Frlednch Hormann (Hg.), Aus dem
Bildungsgut der Antike, Miinchen 1956, 111-122; vgl. Ulrich von Wilamowitz-Moellen-
dorff, Das Weltreich des Augustus. Rede, gehalten in der Hochschule fiir Musik am 12.
Mirz 1915, in: ders., Reden aus der Kriegszeit, Berlin 1915, 201-225, bes. 211.

'® vgl. auch: Richard Heinze, Die Augusteische Kultur, Leipzig/Berlin 1930, 141-156; Wal-
ter Wili, Vergil, Miinchen 1930, bes. 33—42, 94-100.

""" Ulrich von Wilamowitz-Moellendorf, Vergilius, in: Deutsche Rundschau, 57 (1930), 12-22.

" Friedrich Klingner, Die Einheit des Virgilischen Lebenswerkes, in: Mitteilungen des Deut-
schen Archéologischen Instituts, Rémische Abteilung 45 (1930), 43-58; auch in: ders.,
Geisteswelt (wie Anm. 13), 274-292.



296 Heinz Sproll

ner)'® bzw. «auf der verbindenden Schwelle zweier Zeitalter stehend» (Rudolf
Alexander Schroder, 1878-1962)* und dem Prinzipat des Augustus interpretiert
wurde.

Friedrich Klingner verankert nicht nur die geschichtliche Existenz Vergils im
Nicht-mehr der untergehenden Republik und dem Noch-nicht der <aurea sae-
culay, als deren Seher und Deuter’' er ihn interpretiert, sondern siedelt sein Den-
ken zwischen dem vorchristlichen zyklischen und christlich-eschatologischen
Geschichtstheologemen an.”

Dabei nimmt die Deutung der <Pax Augusta> bei dem Latinisten eine forma-
tive Rolle ein: 1927 versteht er die Erste Ecloge der Bucolica als ein Enkomion
auf das pastorale Arkadien. Indem er die Aussage des Tityrus «deus nobis haec
otia fecit»?> mit «ein Gott hat mir diesen Frieden geschaffen»’* iibersetzt, macht
er die Gottheit als schopferische Quelle des Friedens deutlich, versteht aber die-
sen noch ganz unpolitisch. Im selben Jahr gewinnt in seinem Aufsatz «Rom als
Idee»” die Synekdoche der <Pax Romanay, verdichtet in der (Pax Augustay, fiir
das weitere Vergil-Verstdndnis Klingners einen zentrale Bedeutung: Vergils es-
chatologische Deutung der <Pax Augusta> korreliert Klingner mit der christlichen
Heilsbotschaft der Inkarnation des <Logos».

Um den geistigen Erschiitterungen der Nachkriegszeit, die im Diskurs um Os-
wald Spenglers «Untergang des Abendlandes» kulminierten,”® performativ zu
begegnen, will er die vom Deutschen Idealismus vernachlédssigte bzw. verachtete
Rom-Referenz als integrativen Einheitspol in den Diskurs einbringen, um zu
einer auch in der Gegenwart verbindlichen Bestimmung des Abendland-Begrifts
zu gelangen. Dabei kniipft er an die Rom-Idee der Géttlichen Komdédie Dantes
an, die in christlicher Deutung den vergilischen Romsignifikanten transzendiert.
Indem Beatrice «di quella Roma onde Cristo ¢ Romano»®’ spricht, verweist sie
auf die himmlische «Civitas Dei>.*® Klingner sieht dabei den von Dante bestimm-
ten Signifikanten Rom mit dem transzendenten Signifikat Rom, wie er ihn als
Idee versteht, in einem analogen Verhiltnis: «Die Idee Rom (hat) bei Dante ihre
am weitesten gespannte, sublimste Erscheinung gefunden.»”

' Friedrich Klingner, Virgil und die geschichtliche Welt, in: ders., Geisteswelt (wie Anm.

15), 293-311; Zitat 296—297.

Rudolf Alexander Schroder, Marginalien eines Vergil-Lesers, in: Corona, 1, Heft 6, (1931),
752-760; auch in: Hans Oppermann (Hg.), Wege zu Vergil, Darmstadt 1976, 211-219;
Zitat 218.

Klingner, Wiederentdeckung (wie Anm. 15), 246.

Klingner, Geschichtliche Welt (wie Anm. 19), 310.

2 Vergil, Ecl. 1,6.

2% Friedrich Klingner, Virgils Erste Ekloge, in: Hermes, 62 (1927), 129—-153; Zitat 136.

2 Friedrich Klingner, Rom als Idee, in: Die Antike, 3 (1927), 17-34; auch in: ders., Geistes-
welt (wie Anm. 15) (im Folgenden danach zitiert), 645—666.

Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes, Bd. 1, Wien 1918, Bd. 2, Miinchen 1922.
Dante Alighieri, La Divina Commedia; deutsch: Die géttliche Komddie, Miinchen o. J.,
Purgartorio, XXXIII 102.

Dante, Commedia (wie Anm, 27), Paradiso, XXX, 130.

Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 647.

20

21
22

26
27

28
29



«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7) 297

In einer geistesgeschichtlichen Anamnese zeichnet Klingner die Entstehung
der Rom-Idee aus dem Staatsverstidndnis Platos, dem stoischen Begriff des Kos-
mos als der wahren <Politeia> und Ciceros «<iustitia>-Verstindnis als Abbild des
ewigen Kosmos, das seinen Ordnungs- und Staatsbegriff bestimmte, nach.

Nach Klingner verbindet aber erst Vergil in seinen Bucolica und Georgica die
mythische Idee Rom mit heilsgeschichtlichen Vorstellungen von einer Aufhe-
bung aller Schuld- und Siihneverstrickungen in der Zeitenwende durch einen
kommenden «<soten, so dass die bevorstehende saturnische <aurea aetas» zu den
reinen Urspriingen der romischen Geschichte zuriickkehrte. Im Sieg des Octa-
vian/Augustus von Actium ldsst Vergil in der Deutung Klingners «Italien sein
Wesen und damit menschliches Wesen iiberhaupt gegen den Orient»*° behaup-
ten. Mehr noch: Actium wird fiir Klingner zu einer universalen Synekdoche, die
«Pax Augusta) begriindet mithin nicht nur die okzidentale Kultur, sondern gegen
den Orient mit seinem «verfithrerischen und verderblichen, menschliches MaR
nicht wahrenden Wesen [...] den Sieg der Menschheit»®' iiberhaupt. Damit weist
Vergil Rom sein Wesen und seine universalhistorische, von der stoisch-platoni-
schen Philosophie motivierte Bestimmung zu: Triger der Menschheitsidee tiber
die aktuelle Gegenwart der <Pax Augusta> hinaus in die Zukunft hinein zu sein.”

Klingner betont den aitiologischen Sinn der Aerneis: Wie in diesem Mythos
die romische Geschichte ihre Erfiillung in der (Pax Augustas findet und diese zur
universalen Ordnungsidee wird, so resultiert aus dieser «Herrschaft des hichsten
Gottes auf Erden»”® die heilsgeschichtliche Berufung des <Imperium Romanumy:

«Rom unterwirft das Ungeflige und teilt so den Volkern Gesetz, Ordnung, Sinn und
Einheit mit, repréisentiert den Logos auf Erden. Darum hat es auch an der Ewigkeit
des Kosmos teil.»**

Nach Klingner adaptiert die frithe Kirche in ihren Diskursen so sehr diese
Rom-Idee, dass sie ihre kosmische, universalhistorische und eschatologische Di-
mension nunmehr christologisch deutet: Trotz der mit dem Babylon-Motiv kon-
notierten Ablehnung Roms als irdischem Reich in Opposition zum <himmlischen
Jerusalem» in frithchristlichen Diskursen gewann das mit dem lukanischen Weih-
nachtsevangelium® verkiindete Theologumenon von der Inkarnation des <Logos»
wihrend der <Pax Augusta» und mithin vom providentiellen Synchronismus
Christus-Augustus bei den Kirchenvitern die Deutungshoheit. Dazu verhalf auch
das geschichtstheologische Paradigma von der katechontischen Funktion des
dmperium Romanum> bei Paulus.*®

% Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 651.

3 Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 651.

2 Vgl. Emst Zinn, Die Dichter des alten Rom und die Anfinge des Weltgedichts, in: Antike
und Abendland, 5 (1956), 7-26; Emst A. Schmidt, Augusteische Literatur, Heidelberg
2002, 117. :

3 Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 653.

¥ Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 653.

¥ Lk2,1-14.

362 Thess 2.7.



298 Heinz Sproll

Da Christus selbst die beiden Reiche thematisiert hatte,’” wurde die «Civitas
Dei> als wahre <«Politeia) von Melito von Sardes bis Origines als Urbild des ir-
dischen, die «praeparatio evangelica» mit ermoglichenden <Imperium Romanum»
gedeutet. Bei Eusebius wird, so Klingner, die «Pax Augusta [...] als wesenhaft
verwandte Vorstufe»® der «(Pax Christiana> verstanden. Der in der Geschichte
wirkende <Logos> hat mit dem Erreichen der <Pax Augusta> einen Weltzustand
erreicht, in dem er sich inkarnieren wollte. Nach Klingners Deutung des Euse-
bius wurde damit «die Theophanie erfiillt und die Pax Christiana begriindet, und
beide Ordnungen erginzen und stiitzen einander.»”

Klingner interpretiert das Rombild des Ambrosius und Prudentius als Syn-
these, in der die Romidee Vergils in ein christliches Romverstindnis transzen-
diert wird. Was dem paganen <Imperium Romanum> aufgrund seines Irrtums
versagt war, erflillt sich im christlichen Rom als «Anteil an der ewigen Ordnung
der Dinge.»*" Aber selbst bei Augustinus’ dualistischer Geschichtstheologie will
Klingner das Fortwirken der von Vergil geprigten Rom-Idee feststellen:

«Die Rom-Idee, im Sturze des Imperiums iiber sich selbst zu ihren iibersinnlichen
Griinden zuriickgefuhrt, hat so d1e Weite gefunden, in der sie den kommenden
Jahrhunderten Halt geben konnte.»"'

Gerade nach dem Zusammenbruch des NS-Regimes bleibt die (Pax Augusta)
fiir Klingner regulativer Signifikant flir die von den Normen des universalen <ius
naturale> bestimmte Neuordnung Deutschlands und Europas, um eine Zukunft in
Frieden auf dem Fundament von Recht und Gerechtigkeit zu ermoglichen.*

Klingner geht in dieser geschichtstheologisch eschatologischen Bestimmung
Vergils weit {iber die Deutung Walter F. Ottos hinaus, der in seiner Festrede zum
2000sten Geburtstag Vergils vor der StraBburger Wissenschaftlichen Gesell-
schaft an der Universitit Frankfurt am Main am 6. November 1930 die 4. Ecloge
auf den jungen Octavian bezieht:* Im gattungsgeschichtlichen Vergleich mit En-
nius schreibt er in seiner Leipziger Antrittsvorlesung vom 13. Dezember 1930 der
Aeneis wiederum eine geschichtstheologische Qualitédt zu. Alle Briiche im Leben
des Aeneas sind aufgehoben in einem Ordnungs- und Sinnzusammenhang, der
seit dem Beginn des Epos mit seinem Narrativ von der Flucht des Aeneas aus
dem untergehenden Troja auf das in der Griindung Roms gipfelnde Ende, mithin

37
38
39
40
41
22

Mt 22.21; Mk 12,17; Lk 20,25; Rém 13,1-7.

Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 657.

Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 658; vgl. Sproll, Imperium (wie Anm. 6).

Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 662.

Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 665.

Friedrich Klingner, Virgil und die rémische Idee des Friedens 1953, in: ders., Geisteswelt
(wie Anm, 25), 614—644.

Walter F. Otto, Vergil. Schriften der StraBburger Wissenschaftlichen Gesellschaft an der Uni-
versitit Frankfurt am Main, Neue Folge, 13. Heft, Berlin/Leipzig 1931, auch in: Oppermann
(Hg.), Wege (wie Anm. 20), 69-92.

43



«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7) 299

auf «die Erfiillung des rémischen Schicksals durch Augustus»™ teleologisch ver-
weist. In der Aeneis spiegelt sich somit die existentielle Erfahrung Vergils, nicht
nur in den Erschiitterungen des Biirgerkriegs, sondern im Zwischenbereich der
untergehenden romischen Republik und des aufziehenden Principats zu stehen:

«Der Glaube auf der Grenze, zwischen zwei Seiten zu stehen, die unmittelbare Ni-
he volligen Unterganges und den Beginn von etwas Neuem mit zu erleben, dessen
geheimnisvoller Triger der junge Cisar sei, hat Virgil seitdem nie verlassen...Und
dieser Glaube ist spiter durch die Rettung Roms durch Cisar in der Schlacht von
Aktium bestéirkt worden.»*

Klingner will, &hnlich wie Ernst Robert Curtius, Vergils Teleologie aber nicht
als Staatsdichtung verstanden wissen: Gerade weil der Dichter «das Ganze der
romischen Geschichte als eine auf Augustus zielende sinnvolle Einheit hin-
stellt»,*® transzendiert er Geschichte auf eine Eschatologie hin, die ihr metahisto-
risches Ziel in der Ordnung des beseelten Kosmos findet, dessen Abbild die neue
Ordnung des Augustus ist: «Virgil erlebt die Welt historisch. Und Rom ist es al-
lerdings, wodurch das Weltschicksal wirkt.»*’

Aus der aitiologischen Konstruktion der Bucolica und der Aeneis folgt die
soteriologische Deutung des Augustus. Im narrativen Riickgang auf die arkadi-
schen Urspriinge Italiens eines Goldenen Zeitalters wird gegenlaiifig das «<telos»
der romischen Geschichte in den caurea saecula> des <princeps» evident, ebenso
wie Aeneas durch die Gestalt des Augustus bestimmt ist und gegenldufig die
Griindung Roms durch Aeneas im <Soter» Augustus seine Erfiillung findet: «So
ist die Gestalt des Aeneas mit von Augustus aus bestimmt, und die Ideale der
augusteischen Ordnung erfiillen die Aeneis.»*®

In dieser aitiologischen Temporalstruktur von der geschichtlichen Gegenwart
in die mythisch konstruierte Vergangenheit und von dieser teleologisch auf die
geschichtliche Gegenwart und in die kosmische Ordnung hin sieht Klingner die
gesamte Eschatologie Vergils begriindet. Im mythischen Riickgang auf die Ur-
spriinge vollzieht sich zugleich der teleologische Aufgang in die Gegenwart des
«magnus ordo saeclorum» und zum metahistorisch verstandenen Kosmos.

In diesem Theologumenon, so deutet Klingner, manifestiert sich ein be-
wahrender und zugleich innovativer Aspekt in der Dichtung Vergils:

Friedrich Klingner, Virgil als Bewahrer und Erneuerer. Antritts-Vorlesung an der Universi-
tit Leipzig vom 13. Dezember 1930, in: Das humanistische Gymnasium, 42 (1931),
123-136, Zitat 132; vgl. ders., Rom als Idee (wie Anm. 25), 652—653.

Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 134.

Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 134.

a7 Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 135; vgl. ders., Rom als Idee (wie Anm. 25),
652—653.

Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 135.

45
46

a8



300 Heinz Sproll

«Sein Dichten ist vielleicht die grofite Verwirklichung bewahrender Erneuerung im

Bereiche de Dichtung, die gewaltigst dichterische Ausformung der Idee einer geis-
tigen restauratio.»

Fiir Klingner ergibt sich aber nicht nur der Befund, dass die Dichtung Vergils
in ihrer doppelten Funktion, zu bewahren und zu erneuern, nicht nur «dem
hochsten Wollen der Zeit> entsprach:*® Der Leipziger Latinist sieht in Vergils Li-
teratur und in der Politik des Augustus eine Analogie, in der die Verwerfungen
der sich auflosenden romischen Republik im Lichte der zeitgendssischen Erfah-
rungen der ausgehenden Republik von Weimar gedeutet werden.

Einen dhnlichen metahistorischen Diskurs entfaltet die fiir das Vergil-Jahr
1930 verfasste Studie des Schweizer Latinisten Walter Wili.”' Er deutet den Ae-
neas Vergils typologisch als «Romer des Augusteischen Staatswillens»,> der
unter dem «fatum> stehend und letztlich durch es begiinstigt den soteriologischen
Heilsplan der Griindung Roms erfiillt und damit zur Synekdoche des Augustus
wird, der in der Uberwindung des Biirgerkriegs ebenfalls eine heilsgeschicht-
liche Funktion erfiillt.”” In der Konstruktion dieses Typus eines idealen Rémers
in Gestalt des Aeneas/Augustus mit seinen 4 Tugenden der «virtus, <iustitiay,
«clementia> und «pietas> sieht Wili «den Inbegriff des ganzen Geschlechtes und
Bringer der aetas aurea.»”* Die Aitiologie der Aeneis bezieht Wili ebenfalls wie
Klingner auf die Bucolica:

«Damit ist endlich das Thema der vierten Ekloge erfiillt: Traum und Sehnen des
Dichters geht nicht mehr ins Land ein wie in den Georgica, es ist vielmehr ganz
und in den Staat gewandelt. Die Aeneis als Kunstwerk wird damit zuerst und zu-
letzt die vollendete Losung der vierten Ekloge.»*®

Der Mythos des Aeneis-Narrativs bestimmt nach Wili im Gedicht des Vergil
den Diskurs zu Augustus durch «eine uniibersehbare Revolution des geschicht-
lichen Denkens»™ so, dass «aus einem religiosen Grunde [...] alles Geschehen
[...] fatumgemiB sich in Augustus»’’ erfiillte. Mithin wird das kulturelle Ge-
didchtnis an Augustus nach Wili neben der Aeneis durch sein Selbstzeugnis der
<Res gestae divi Augusti>, der Darstellung des Sueton De vita Caesarum, liber
1I: Augustus und die bildende Kunst bestimmt. Im Bannkreis des George-Kreises
stehend®® und denvorherrschenden Positivismus {iberwindend will aber der La-
tinist gerade im Mythos der Aeneis den normativen Mafistab fiir die Deutung der

49
50
51

Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 136.

Klingner, Virgil als Bewahrer (wie Anm. 44), 136.

Wili, Vergil (wie Anm. 16); vgl. ders., Grundziige der Dichtung Vergils, in: Neue Schwei-
zer Rundschau, XXIII (1930), 742-753.

52 Wili, Vergil (wie Anm. 16), 94.

3 Vgl. Aen. 6, 7911f; 1, 286-288.

4 Wili, Vergil (wie Anm. 16), 96.

 Wili, Vergil (wie Anm. 16), 96-97.

56 Wili, Vergil (wie Anm. 16), 97.

7 Wili, Vergil (wie Anm. 16), 97.

58 Vgl. Friedrich Fuchs, Vergiliana, in: Hochland, 28 (1931), 75-80; bes. 76.



«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7) 301

Geschichte des (saeculum Augustum» sehen, das im Ganzen der romische Ge-
schichte erst durch Vergil seinen Sinn in der «Wiedergewinnung des satur-
nischen Reiches»™ erhilt. Somit resiimiert Wili: Augustus «gibt nicht dem
Kunstwerk die Mitte und den Stoff, aber er ist die Mitte des Vergilschen Sin-
nens, das durch ihn in ein urrémisches Sinnen sich steigert, nicht anders als
durch ihn die romische Erde zur Urmutter der Feldfrucht geworden war.»®

Der Sieg bei Actium als Geisteswende und die Stiftung der okzidentalen Kultur
durch Vergil und Augustus im Fokus der Erinnerungsrhetorik

In einem Doppelvortrag vom 15. Januar 1929 vor den «Freunden des humanis-
tischen Gymnasiums» und dem «Bremer Philosophenverein» unter dem Titel
«Die Schlacht von Aktium»,*' im Novemberheft 1930 der Zeitschrift Corona
unter dem Titel «Vergil»®® und am 7. Dezember 1930 anlisslich der Zweitau-
sendjahrfeier Vergils in seinem Festvortrag «Vergil»® an der Christian-Al-
brechts-Universitit in Kiel erinnert Rudolf Borchardt in kritischer Auseinander-
setzung mit dem Homer-zentrierten klassizistischen Humanismus an Vergil, des-
sen weltgeschichtliche Bedeutung er in seinen «Betrachtungen»® von 1929 in
Bremen mit der Schlacht von Actium 31/30 v. Chr. in Verbindung bringt. Ausge-
hend von Horaz® sieht Borchardt im Sieg des Oktavian/Augustus iiber Antonius
und Kleopatra iiber den orientalisierten Hellenismus den Ausgangspunkt der Ge-
schichte der okzidentalen Kultur. Mehr noch: Actium ist fiir Borchardt nicht ein
geschichtliches, kontingentes Ereignis unter vielen, sondern ein transepochaler
normativer Signifikant, der den spezifischen Erinnerungsraum des Okzidents
konstituiert: «Aktium (hat) der Gesinnung des geschichtlichen Abendlandes die
Urkunde geschaffen, auf die Europa in seinen schwersten Stunden nie aufthoren
wird sich zu berufen.»®

Bei Aktium ist denn nicht nur der Okzident, wie bei Salamis, «im alten Sinn
gerettet [...], sondern im neuen Sinne geschaffen»®” worden. Durch den Sieg des

> Wili, Vergil (wie Anm. 16), 97.

% wili, Vergil (wie Anm. 16), 99.

%' Rudolf Borchardt, Die Schlacht von Aktium. Eine Geisteswende. Rede, gehalten in Bremen
am 15. Januar 1929, in: ders., Gesammelte Werke in Einzelbidnden, Prosa IV, Stuttgart
1973, 69—80.

62 Rudolf Borchardt, Vergil, in: Corona, 1, Heft 3 (1930), 296-309; auch in: ders., Gesammel-
te Werke in Einzelbinden, Prosa I, Stuttgart 1955, 295-304.

6% Rudolf Borchardt, Vergil, in: Die Antike, 7 (1931), 106—119; auch in: ders., Gesammelte
Werke in Einzelbinden, Reden, Stuttgart 1955, 254-271 (= Vergil, Kieler Rede). Zu den
Vergil-Vortrigen Borchardts als Einheit vgl. Emst A. Schmidt, Rudolf Borchardts Ver-
gilfeier 1930, in: Internationale Zeitschrift fiir Philosophie, 1 (1994), 96—122; ders., Rudolf
Borchardts Antike, Heidelberg 2006, 133—167.

% Borchardt, Aktium (wie Anm. 61), 69.

= Horaz, carmen 1, 37.

" Borchardt, Aktium (wie Anm. 61), 75.

7 Borchardt, Aktium (wie Anm. 61), 75; vgl. Wilamowitz-Moellendorff, Augustus (wie Anm.
15), 208; vgl. Klingner, Rom als Idee (wie Anm. 25), 651-652; mit vélkischer Konnotation



302 Heinz Sproll

Augustus fand die griechische Geschichte, an deren Anfang noch die Vertei-
digung des Okzidents gegen die Expansion Persiens stand, ihr definitives Ende:
Sie wurde zur «Causa victa».®® Mit der Hellenisierung des Orients durch Alexan-
der den Groflen hatte eine zunehmende Orientalisierung der hellenistischen Welt
eingesetzt, die in den Pldnen zu einer Orientalisierung Roms ithren Hohepunkt
fand, aber weniger an der Flotte als an der Ordnungspolitik des Oktavian/Augus-
tus scheiterte, der das italische «Lebensideal der Selbstbeherrschung und Selbst-
beschrinkung»® zum politischen Programm der Erneuerung des <Imperium Ro-
manum> im Sinne der «restitutio> und der Reaktivierung der «virtutes Romanae»
machte.

Borchardt verankert in seinem Kieler Vortrag 1930 die Aeneis nicht nur in der
Zeitenwende zwischen Antike und christlichem Mittelalter wie Klingner,”® Theo-
dor Haecker”' und T.S. Eliot:”* Indem er auf das Lyrische und das in ihr thema-
tisierte noch ausstehende Eschaton verweist, bestreitet er den homerisch-epi-
schen Gattungscharakter der Aeneis und entwindet sie damit der Deutungshoheit
des spiten deutschen klassizistischen Humanismus.” Erst so kann dieses Narra-
tiv von einem Homer-Imitat zum Griindungsdokument des Abendlandes™ umge-
deutet werden.

Bereits zu Beginn seiner Ausfithrungen bezieht sich Borchardt auf die Tra-
dition des «lateinisch determinierte(n) europiische(n) Humanismus»,” der das
immense geistige Potential der Aeneis in seinem Erinnerungsraum kontinuierlich
in Treue bewahrt.”

Entgegen dem ahistorischen Klassizismus’ erkennt Borchardt die Geltung
der Aeneis Vergils in ihrer Historizitdt und kann daher von seiner gestaltenden
Wirkmacht bis in die Gegenwart sprechen.”® Diese Wirkkraft schopft die deneis

vgl. Johannes Mewaldt, Augustus und die Doppelstruktur des Imperiums, in: Wiener Studien:
Zeitschrift fiir klassische Philologie, Patristik und lateinische Tradition, 57 (1939), 1-15, 9.
Rudolf Borchardt, Kleopatra, in: ders., Gesammelte Werke in Einzelbinden, Prosa IV (wie
Anm. 61), 81-89; Zitat 87.

Borchardt, Aktium (wie Anm. 61), 74.

" vgl. Kap. 1.

™ Theodor Haecker, Vergil. Vater des Abendlandes, Leipzig 1931. Erweiterte Fassung von
ders., Vergil, in: Hochland, 28 (1931), 1-27.

T. S. Eliot, Virgil and the Christian World. Vortrag in BBC, 1951, in: Poetry and Poets,
1956; deutsch in: ders., Dichter und Dichtung, Frankfurt a. M. 1958, 315-335.

Vgl. Wilamowitz-Moellendorft, Vergilius (wie Anm. 17), 16—17, 21; vgl. Schmidt, Vergil-
feier (wie Anm. 63), 102; Richard Harder, Vergilfeier an einer deutschen Universitit. Ru-
dolf Borchardt in Kiel, in: Deutsche Allgemeine Zeitung vom 30.12.1930; Ernst Robert
Curtius, Rudolf Borchardt iiber Vergil. BBC Vortrag. Oktober 1951, in: ders., Kritische
Essays zur europédischen Literatur, Bern 2]954, 23-30; Eduard Fraenkel, Gedanken zu einer
deutschen Vergilfeier, Berlin 1930, bes. 16ff.

Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 271.

Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 255; vgl. Hanns Heiss, Vergils Fortleben in
den romanischen Literaturen, in: Das Erbe der Alten, 2. Reihe, Heft XX (1931), 99-117;
auch in: Oppermann, Wege (wie Anm. 20), 301-319.

Borchardt, Vergil, Corona (wie Anm. 62), 295-296.

Wilamowitz-Moellendorff, Vergilius (wie Anm. 17), 16-17.

Schmidt, Borchardts Antike (wie Anm. 63), 151-152.

68

69

73

74
75

76
n
78



«lam nova progenies caelo dimittitur altoy (Verg., Ecl. 4,7) 303

aus ihrem Entstehungszusammenhang einer Zeitenwende, die gekennzeichnet ist
nicht nur durch den Untergang der romischen Republik, sondern der Antike
tiberhaupt und dem Beginn des abendldndischen Mittelalters, das der Dichter in
der Antike mit Vergil beginnen ldsst, — eine Denkfigur, die im Vergil-Jahr 1930
weit verbreitet war.”” Borchardt sieht eine Parallele zwischen dem Ende der mit
der griechischen Antike verbundenen Gattung des Epos und dem VerheiBungen
transportierenden Narrativ der 4eneis einerseits und dem Ende der Antike und
des das Mittelalter verkiindenden Vergil andererseits, gerade so, dass sich mit
Vergil das Abendland konstituierte und die Universalgeschichte in die neue
Heilszeit der <aurea aetas» eingeschritten war. Insofern kann er Vergil als eine
anima «aturaliter christiana)®® nennen:*' er ist der Schliisselsignifikant zum Ver-
stiandnis der aus einer anthropologischen Polygenese® entstandenen okzidentalen
Kultur, mehr noch:

«Wenn Platon das Alte Testament des griechischen Ostens genannt werden kann,
das auf das Evangelium Israels nicht sowohl vorauswies, als vielmehr in sich zog
und in sich umstimmte — das Alte Testament des gesamten abendlédndischen Wes-
tens ist die Aeneis. Imperium sine fine dedi veniet lustris labentibus aetas [ ...] as-
pera tum positis mitescent saecula bellis cana F ides.»™

In seinem Corona-Beitrag von 1930 akzentuiert Borchardt nochmals Vergils
poetisches Werk, das er neben den Res gestae als «zweites Testament»® des
Augustus bezeichnet, als geistiges Potential, das die Kultur des <saeculum Au-
gustum> transzendierend den Erinnerungsraum generierte, indem das (mperium
Romanum als geistige Referenzmacht die Jahrtausende iiberdauert.”

Im Unterschied zu einigen Zeitgenossen, die in der ausgehenden Weimarer
Republik mit ihren sozialen Spaltungen und kulturellen Verwerfungen Vergil als
Staatsdichter deutend sein Werk als legitimatorische Ressource einer Stabili-
sierung des alten oder noch ausstehenden volkischen Staates instrumentalisier-
ten,®® lidsst Borchardt seine kulturgeschichtliche Reflexion trotz ihrer kulturpes-
simistischen Implikationen nicht in die politische Erwartung eines chiliastischen
Fiihrerstaates miinden.®’

Davor bewahrte ihn nicht zuletzt seine aitiologisch bestimmte Erkenntnis,
dass Vergils Aeneas eschatologisch bestimmt war, mithin aus der verheilenen
Zukunft lebte und zugleich aus der Wirkkraft der Tradition, die von den «aus der

” Vgl. eine vom Autor in Vorbereitung sich befindliche Studie zu Theodor Haeckers Vergil-
Deutung.

%" Tertullian, Apologeticum 17,6.

¥ Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 270.

2" Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 270.

*> Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 271.

" Borchardt, Vergil, Corona (wie Anm. 62), 309.

> Borchardt, Vergil, Corona (wie Anm. 62), 295.

% So Harder, Vergilfeier (wie Anm. 73); vgl. Hans Oppermann, Vergil, Frankfurt a. M. 1938,
in: ders. (Hg.), Wege (wie Anm. 20), 93—176, bes. 173.

*7 Schmidt, Vergilfeier (wie Anm. 63), 103.



304 Heinz Sproll

Vergangenheit bewahrten romischen Tugenden der Treue und Pflicht, der Ménn-
lichkeit und der Menschlichkeit» (E.A. Schmidt)® geprigt war, — Tugenden, die
zu Verantwortung und Entsagung beféhigten und den Boden fuir das christliche
Menschenbild pradisponierten. Aeneas wird nach Borchardt so vermittels der
Aeneis Vergils zur Referenzgréfle und zum idealen Prototypen des okzidentalen
Menschen und seines Selbstverstédndnisses:

«Aeneas ein durch Berufung Erwéhlter Gottes, der dessen Geschichtsplan mensch-
lich vollzieht, unter Verzicht auf eigenes Gliick und ohne die Erfiillung selbst zu er-
leben oder selbst dessen Ziel zu sein.»®

Ebenfalls von einer etatistischen Vergil-Deutung setzt sich der Diskurs des
Romanisten Ernst Robert Curtius im Horizont eines der Romania” verpflichteten
humanistischen Universalismus 1930 ab.”’ Nicht obwohl, sondern weil fiir Cur-
tius Vergils Beziehung zu Augustus im Sinne einer Versittlichung der Macht
konstitutiv war, entgeht der Romanist einer Deutung, die einem (Neuen Staat)
das Wort redete:

«Wir konnen nicht ahnen, was Vergil ohne die Begegnung mit Augustus geworden
wire: aber sicher wiire er nicht der Dichter der Aeneis geworden. Die personliche
Beriihrung mit dem Kaiser hat ihn zum Sénger Roms gemacht.»”

In einer traditionslos gewordenen Zeit einen Erinnerungsraum an Vergil zu
schaffen, in der eine <Instauratio magna des Okzidents»” erméglicht wird, ge-
lingt nach Curtius durch eine Vergegenwirtigung der Synchronie der Inkarnation
des <Logos» und dem Wirken und Werk Vergils ganz im Sinne Dantes
(1265—-1321). Fiir den deutschsprachigen Kulturkreis, der seit dem Deutschen
Klassizismus® auf Homer fixiert war, wird die Bedeutung Vergils dann erhellt,
wenn er nicht nur in seiner theologischen, sondern politischen Dimension
erkannt wird. Er wird dann nicht als Hofpoet des Augustus wahrgenommen, son-
dern als Kiinder eines alle Ethnien und Kulturen umspannenden romischen Uni-
versalismus, der seine diachrone und synchrone sittliche Kraft und Reichweite
aus seiner Verankerung in der italisch-romischen Tradition mit ihrem hohen Po-
tential an Erinnerungskultur bezieht:

88

o Schmidt, Vergilfeier (wie Anm. 63), 121.

Schmidt, Vergilfeier (wie Anm. 63), 121; vgl. Viktor Poschl, Die Dichtkunst Virgils. Bild
und Symbol in der Aeneis, Wiesbaden 1950, 20-22, 57-99: Poschl tradiert Borchardts
Aeneis-Deutung iiber 1945 hinweg.

Zur Vergil-Feier 1930 in der Romania vgl. u. a. Ettore Romagnoli, Le Message de Virgil,
Paris 1930.

Ernst Robert Curtius, Zweitausend Jahre Vergil, in: Neue Schweizer Rundschau, XXIII
(1930), 730-741; auch in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 20), 29-42.

Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 34.

Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 30.

Vgl. Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 42: Curtius bezeichnet gleichwohl

Vergils Werk als Triumph des Klassizismus; vgl. ders., Franzdsischer Geist im neuen Euro-
pa, Stuttgart 1925, 209-210.

90

91

92

93
94



«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7) 305

«Vergil ist der staatlichste aller Dichter, denn ihm war beschieden, Roms Ewigkeit
als Dichter vom Urbeginn abzuleiten, eben als Augustus sie mit der Griindung des
Prinzipats zur hochsten Machtwirklichkeit hervorhob. Hier erweist sich in welthis-
torischem Format der Realismus, das unwidersprechlich und unerreicht Boden-
stindige, das Erdgegriindete und Erdverbundene, das zum romischen Genius ge-
hort, wie der von der Zeit gehirtete Travertin, aus dem das Grabmal der Cicilia
Metella wie der Petersdom aufgefiihrt ist.»’

Vergil generiert selbst, so Curtius, einen Erinnerungsraum in der Synthese
von «Repristination und Instauration in einem»,” indem er das Personliche sei-
nes musisch-kontemplativen Wirkens in den {iberpersonlichen, kontinuierlichen
Erinnerungsraum der romischen Geschichte einbindet.

Ahnlich wie fiir Klingner hat fiir den Romanisten hier die Soteriologie ihren
Ort, die aus der existentiellen Erfahrung der Umbriiche der Biirgerkriege im
aitiologischen Riickbezug auf verschiittete Traditionen der «<mores maiorum»
Hoffnung auf eine <aurea aetas> schopft. Im Anschluss an Dante entwickelt
Curtius einen theologischen Diskurs, dem zu Folge er Vergils <otium>-Bukolik
mit der Gnadentheologie des Thomas von Aquin deutet. In dieser Hermeneutik
scheint bei Vergil «ein Stiick der ewigen gnadenfihigen Menschennatury’’ auf.
Damit aber 16st Curtius Vergil aus seinem augusteischen Kontext: Der augus-
teische Dichter ist nicht nur der «symbolische Vertreter romischer Ewigkeit und
dauernder Latinitity,”® sondern wie bei Klingner und Wili die metahistorische
Synekdoche fiir das Abendland. Mehr noch: Im hermeneutischen Gespridch mit
Vergils Werk erhofft sich Curtius in seinem kulturpessimistischen Diskurs®® eine
geistig-sittliche Erneuerung «aus der heutigen Verwilderung und Not unseres
Erdteilsy.'®

Wolfgang Schadewaldt bringt in seinem Diskurs zur Vergil-Feier an der
Universitédt Freiburg 1931 fiir die Bestimmung des Verhéltnisses von Geist und
Macht sowie Geschichte und Mythos eine #hnliche Argumentation in Stel-
lung:'"" Unter Hinweis auf Eduard Nordens (1868—1941) Die Geburt des Kindes,
1924,'? der in dgyptischen Mythologemen den geistesgeschichtlichen Ursprung
des mit der Geburt eines Kindes verbundenen Eschaton identifiziert, will
Schadewaldt in der 4. Ecloge des Vergil «ein einheitliches politisch-religidses

Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 31-32.

Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 33.

Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 35.

Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm. 91), 42.

» Vgl. Emst Robert Curtius, Deutscher Geist in Gefahr, Stuttgart/Berlin 1932.

1% Curtius, Zweitausend Jahre Vergil (wie Anm, 91), 42,

"' Wolfgang Schadewaldt, Sinn und Werden der Vergilischen Dichtung. Vortrag, gehalten bei
der Vergil-Feier in Freiburg/Br. 1931, in: Das Erbe der Alten, 2. Reihe, Heft XX: Aus
Roms Zeitenwende, vom Wesen und Wirken des augusteischen Geistes, Leipzig 1931,
67-95; auch in: Oppermann (Hg.), Wege (wie Anm. 20), 43—68.

' Eduard Norden, Die Geburt des Kindes. Geschichte einer religidsen Idee, Leipzig/Berlin

1924,



306 Heinz Sproll

Symbol»'® fiir das kollektive Hoffen auf den «Soter> des Kosmos in der Person
des Octavian erkennen.

Die Aeneis folgt ebenfalls einem eschatologischen Code: Sie deutet die Ge-
schichte Roms als eine VerheiBung, die sich unter der Herrschaft des <fatums»
providentiell erfiillt. In der Sendung des «pius) Aeneas «als Reprisentant des
kiinftigen Romertums»'® erfiillt sich diese VerheiBung so, dass der Gang des
Gedichts in der Griindung Roms sein «telos» findet.

Schadewaldt identifiziert dieses aitiologische Narrativ als mythologische
Synekdoche des <saeculum Augustum>, das sich mit Vergil geschichtlich ver-
stehend ein geistiges Potential entfaltete, das das Abendland in seiner univer-
salen kulturgeschichtlichen Reichweite begriindete:

«Vergil [...] hat sich zum geistes- und seelenvollsten Anwalt Roms erhoben in eben
dem geschichtlichen Augenblick, wo Rom zum Bewusstsein der eigenen geschicht-
lichen Sendung gereift war. So steht Vergil in der Geschichte als eine Geistesmacht
Roms und, weil in diesem Rom der Geist des Abendlandes sich selbst zuerst in
seiner Geschichtlichkeit begriffen hat, auch als Geistesmacht Europas.»'®

Gilt Schadewaldt Vergils Werk als «einer in der Staatlichkeit sich vollenden-
den Menschlichkeit»'*®, so gerinnt das Vergilsche Mythologem des die ge-
schichtliche Aufgabe in seiner Mission vollziehenden Aeneas in Teilen der Klas-
sischen Philologie im Dritten Reich zum vélkischen Ideologem: Hans Opper-
mann reduziert die eschatologische Teleologie der Aeneis auf das wechselseitige
Verhiltnis von «Worb, vertreten von Vergil, und «Taty, reprisentiert von Augus-
tus'”’ und auf das nationalpolitische Prinzip, dass das Individuum dem iiberper-
sonlichen Volksganzen unterzuordnen sei.

«Als Triger der Penaten von Troja vollzieht Aeneas seine Aufgabe, und erst aus
der Verbindung mit einer breiten volkischen Substanz erwichst die Mdglichkeit,
dass der tiefste Sinn seiner Aufgabe sich erfullt. Das %eschichtliche Sein des Men-
schen offenbart sich in der Gemeinschaft des Volkes.»'

Damit beraubt er die Aeneis ihres eschatologischen Sinns und mithin ihrer
universalen Reichweite sowie Rom seiner Referenzmacht, auch dann, wenn er in
der Schlacht von Actium den Sieg Oktavians gegen «das Versinken des romi-
schen Reiches in der Welt orientalisch-hellenistischer Mischzivilisation»'" sieht.
Aus dem «Alten Testament des gesamten abendldndischen Westens» (Bor-
chardt)''* wird somit unter seinem moralisierenden und verdinglichenden Zugriff
ein Instrument zur Rechtfertigung des Nationalsozialismus und seines Regimes.

"% Schadewaldt, Sinn (wie Anm. 101), 63.

- Schadewaldt, Sinn (wie Anm. 101), 67.

'% Schadewaldt, Sinn (wie Anm. 101), 68.

1% Schadewaldt, Sinn (wie Anm. 101), 68.

"7 Oppermann, Vergil (wie Anm. 86), in: ders. (Hg.), Wege (wie Anm. 20), 93—176.
108 Oppermann, Vergil (wie Anm. 86), 173.

"% Oppermann, Vergil (wie Anm. 86), 131.

1o Borchardt, Vergil, Kieler Rede (wie Anm. 63), 271.



«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7) 307

Fazit

Im Kontext der geistigen Suchbewegungen und Orientierungsbemiihungen und
vor dem Hintergrund der sozialen Fragmentierungen und kulturellen Verwer-
fungen der spiaten Weimarer Republik lassen sich die diversen Deutungen in der
Erinnerungsrhetorik anldsslich der Zweitausendjahrfeier Vergils unter folgende 4
Thesen subsumieren:

1. Die von Richard Heinze eingeleitete Neubewertung der antiken latei-
nischen Literatur als autonome kulturelle Eigenleistung Roms findet ihren vor-
laufigen Hohepunkt in dem diskursiv vertretenen Anspruch, gerade die Dichtung
Vergils in ihrer eigenen Dignitdt und universalen Reichweite zu erkennen und
ihre Interpretation aus der bisherigen klassizistischen Deutungshegemonie zu be-
freien, fiir die in der Folge des Deutschen Idealismus Homer und die griechische
Philosophie bis dato der nicht zu transzendierende &sthetische Malistab <kat
exochen» war.

2. Damit 6ffnet sich der Blick in der untersuchten Erinnerungsrhetorik iiber
die dsthetisch-formale Deutung hinaus vor allem auf die geschichtstheologische
Dimension der Dichtung Vergils und durch sie auf die Selbstdeutung des Prinzi-
pats des Augustus in der (Pax Augustay als eines neuen Weltzeitalters der <aurea
saecula> und mithin eines Herrschaftsideals, das in seiner friedensstiftenden und
kulturschopferischen Leistung nicht ohne Bewunderung in der von politischen
und kulturellen Antagonismen bedrohten Weimarer Republik performativ be-
schworen und zur analogen Mimesis empfohlen wird.

3. In den kulturellen Erschiitterungen der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg
wird, wie bei Ernst Robert Curtius, in Uberwindung der bei den deutschen Bil-
dungseliten dominierenden nationalen Deutungstradition und damit nicht zuletzt
der Aporie eines deutschen Denkstils, der einen uniiberwindbaren Antagonismus
zwischen dem vermeintlich deutschen Verstdndnis von «Kultur> und dem angeb-
lichen romanischen Begriff von <Zivilisation> konstruiert,''’ gerade auch der
durch den deutschen Philhellenismus verloren gegangene Anschluss an die seit
der Antike ungebrochene Vergil-Tradition der Romania gesucht. Dariiber hinaus
wird aber auch eine Bestimmung okzidentaler Kultur als Selbstvergewisserung
gegen kulturpessimistische Ideologeme''? vorgenommen: Die Seeschlacht von
Actium als geistige und politische Wende ist mithin ebenso Griindungsnarrativ
fuir die Selbstbehauptung okzidentaler Kultur wie Vergil und Augustus als Signi-
fikanten figurieren, die als Stifter dieser Kultur gegen innere Auflésungser-
scheinungen und duBlere Bedrohungen des Abendlandes mit universalem Gel-
tungsanspruch in Stellung gebracht werden.

4. Nicht zuletzt durch die Freilegung der durch den spédthumanistischen deut-
schen Klassizismus verschiitteten Tradition der bis zu Constantin dem GroBen

' Vgl. Curtius, Franzdsischer Geist (wie Anm. 94), 217-287.
12 Vgl. u. a. Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes, Bd. 1, Wien 1918; Bd. 2,
Miinchen 1922,



308 Heinz Sproll

zuriickreichenden christlichen Vergil-Hermeneutik wird die Erinnerungsrhetorik
zu einem Diskurs um die Suche und Bestimmung der okzidentalen Identitét, die
gegen alle kulturellen und politischen Atomisierungen einerseits und totalitidren
Heilsversprechen volkisch-nationalsozialistischer oder kommunistischer Prove-
nienz andererseits der spiten Weimarer Zeit gerade im «Saeculum Augustum ihr
identitdtsstiftendes Referenzsymbol wahrmimmt und in Analogie zur Geltung zu
bringen versucht.

«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7). Die Rémische Analogie:
Die Dichtung des Vergil und der Prinzipat des Augustus als referentielle Signifikanten
in der Rhetorik zur Zweitausendjahrfeier des Poeten 1930

Die Zweitausendjahrfeier Vergils 1930, die in Deutschland vor dem Hintergrund sozialer
Fragmentierungen, kultureller Verwerfungen und politischer Antinomien stattfand, diente
in der spathumanistischen Latinistik wie in der zeitgendssischen Dichtung als Projektions-
fliche fiir vielfiltige geistige Suchbewegungen und Selbstvergewisserungsbemiihungen.
Dabei gelang es, die Dichtung Vergils aus der bisherigen, von einem spezifischen deut-
schen «Denkstil» geprédgten, klassizistischen Deutungshegemonie zu befreien und allméh-
lich den Anschluss an die in der <(Romania> tradierten Vergil-Deutung zu finden. Mit dieser
Offnung auf den europdischen Deutungshorizont hin kam nicht nur die verschiittete christ-
liche Vergil-Hermeneutik, sondern auch die Bedeutung von Vergils Werk als Grundnarrativ
abendldndischer Identitit in den Blick, so dass im Zusammenhang mit Vergil das «Saeculum
Augustumy mit seinen Kulturschépfungen zum Referenzsymbol in einer von Atomisierung
gekennzeichneten Kultur wurde: In Analogie zur (Pax Augusta) sollte das Herrschafts-
ideal des Prinzipats zur diskursiven Geltung gebracht werden, um die gesellschaftlichen
Antagonismen zu iiberwinden und die totalitiren Heilsversprechen abzuwehren.

Vergils Aeneis — 4. Ecloge — «Pax Augusta> — «<Saeculum Augustum» — Griindungsnarra-
tiv des Abendlande — Klassizismus — <Romania».

«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Virg., Egl. 4,7). L analogie romaine:
La poésie de Virgile et le principat d’Auguste comme éléments significatifs référentiels
dans la rhétorique du bimillénaire du poéte en 1930

Le bimillénaire de Virgile en 1930, qui a eu lieu en Allemagne dans le contexte de frag-
mentations sociales, de rejets culturels et d’antinomies politiques, a servi de surface de
projection pour divers mouvements de recherche intellectuelle et d’efforts d’affirmation
dans le cadre de I’étude du latin de I’humanisme tardif et de la poésie contemporaine. Il a
¢été possible de libérer la poésie de Virgile de I’hégémonie d’interprétation classiciste,
marquée par un certain «mode de pensée» spécifique allemand et de trouver peu a peu
I’acces a I’interprétation de Virgile perpétuée dans la (Romania>. Avec cette ouverture a
I’horizon interprétatif européen est apparu non seulement le caractére chrétien enfoui de
I’herméneutique de Virgile, mais aussi la signification de I’ceuvre de Virgile en tant que
narration fondamentale de I’identité occidentale. Ainsi, en rapport avec Virgile, le (Saecu-
lum Augustum» avec ses créations culturelles est devenu un symbole de référence dans
une culture empreinte d’atomisation: par analogie avec la <Pax Augustay, I’idéal de la do-
mination du principat devait étre mis en valeur du point de vue discursif, afin de
surmonter les antagonismes sociétaux et d’écarter les promesses de salut totalitaires.

Enéide de Virgile — 4™ Eglogue — <Pax Augusta> — <Saeculum Augustum» — narration de
la création de I’Occident — classicisme — <Romania>.



«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7) 309

«lam nova progenies caelo dimittitur alto» (Verg., Ecl. 4,7). L analogia romana: [’opera
poetica di Virgilio e il principato d’Augusto come significati referenziali nella retorica
della celebrazione dei duemila anni del poeta, nel 1930

La celebrazione dei 2000 anni di Virgilio nel 1930, che in Germania ebbe luogo in un
quadro di divisioni sociali, di estraniamento culturale e di antinomia politica, servi, nella
latinistica tardo umanista come anche nella poesia contemporanea, da spazio di proiezione
per movimenti vari di ricerca spirituale e di se stessi. In questo modo fu possibile liberare
la poetica di Virgilio dall’egemonia dell’interpretazione classica, coniata su un particolare
«stile di pensiero» tedesco, per trovare a poco a poco un raccordo con I’interpretazione di
Virgilio tramandata dalla «Romania». Con questa apertura all’orizzonte interpretativo
europeo, non apparve solo la dimenticata ermeneutica cristiana di Virgilio, ma anche il
significato della sua opera quale narrazione che contribui alla creazione dell’identita occi-
dentale. Fu cosi che in relazione a Virgilio, il «Saeculum Augustum» con le sue creazioni
culturali divenne un simbolo di riferimento in una cultura caratterizzata dall’atomizza-
zione. In analogia alla «Pax Augusta» I’autorita ideale del principato doveva essere con-
dotta a un livello discorsivo per superare gli antagonismi sociali e respingere le promesse
di salvezza totalitarie.

Aeneis di Virgilio — 4. Ecloge — «Pax Augusta» — «Saeculum Augustum» — narrativa di
creazione dell’occidente — classicismo — «Romaniay.

lam nova progenies caelo dimittitur altoy (Verg., Ecl. 4,7). The Roman analogy: Virgil's
poetic works and the Principate of Augustus as significant references in the discourse of
Virgil’s 2000 year anniversary in 1930

The 1930 bimillenary celebration in honour of Virgil in Germany was held in a context of
social fragmentation, cultural divisions and political polarisation. For late humanist Latin
philology and for contemporary poetry, the event served to project a number of explora-
tory intellectual movements and efforts at self-assurance. It became possible to uncouple
Virgil’s poetry from the existing hegemony of classicist interpretation, dominated as it
was by a specific German way of thinking and gradually to find connections to Virgil
interpretation in the <Romania). As a result of opening up in this way to the wider inter-
pretative horizon in Europe, what came into view was not only the submerged Christian
hermeneutics of Virgil but also the importance of Virgil’s work as the basic narrative of
Western identity. In this way through Virgil the Saeculum Augustum and its cultural
creations became the key symbol in a culture characterized by atomization. In analogy to
the Pax Augusta the ideal of the sovereignty of the Principate was highlighted as a means
to overcome social antagonisms and deflect totalitarian promises of salvation.

Virgil’s Aeneid — 4th eclogue — «Pax Augusta) — <Saeculum Augustum» — basic narrative
of Western civilization — Classicism — <Romania.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Philologisch-Historische Fakultit der Universitidt Augsburg.






	"Iam nova progenies caelo dimittitur alto" (Verg., Ecl. 4,7) : die Römische Analogie : die Dichtung des Vergil und der Prinzipat des Augustus als referentielle Signifikanten in der Rhetorik zur Zweitausendjahrfeier des Poeten 1930

