Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 109 (2015)

Artikel: Nietzsche et Wagner : lutte entre le paganisme et le christianisme
Autor: Livry, Anatoly
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-545009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-545009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme
et le christianisme

Anatoly Livry

Qu’est-ce que la sagesse dionysiaque, outil révolutionnaire de la conquéte de
I’univers, mais aussi arme de ce développement surhumain préché par Friedrich
Nietzsche? De quelle maniére fallait-il s’y prendre pour extraire, dans 1’ Antiquité
grecque et barbare, cette matiére afin de 1’appréhender, puis de la transmettre aux
générations futures? Mais surtout, ol était-il possible de la puiser: ou se situe la
source de cette sagesse grecque et hellénophone pour Nietzsche dont la pensée et
I’expression sont davantage celles d’un helléniste que celles d’un philosophe
universitaire de nos jours? Et, au contraire, qui incarnait, durant une partie de
I’existence de Nietzsche, cet «esprit de pesanteur» empéchant le jaillissement de
la puissance poétique? Voila les questions auxquelles j’essayerai de répondre,
me fondant sur la Weltanschauung de Nietzsche, appréhension du monde tantot
nourrie par la musique de Wagner, tantdt exaltée par celle de Bizet.

11 serait possible de procéder a des calculs sur les années' telles que Nietzsche
les mentionne, calculs au terme desquels Wagner se substituerait au pere de
I’helléniste, né également en 1813. Dés lors, il existerait un double lien de filia-
tion entre, d’une part, le pére biologique de Nietzsche (filiation charnelle) et
Wagner (filiation spirituelle) et, d’autre part, la «santé créative»” du futur profes-
seur de Bile, lequel, tel un athléte olympique expérimenté, passe au crible de sa

' «Mein Vater starb mit sechsunddreissig Jahren: er war zart, liebenswiirdig und morbid, wie
ein nur zum Voriibergehn bestimmtes Wesen, — eher eine giitige Erinnerung an das Leben,
als das Leben selbst. Im gleichen Jahre, wo sein Leben abwirts gieng, gieng auch das meine
abwirts: im sechsunddreissigsten Lebensjahre kam ich auf den niedrigsten Punkt meiner
Vitalitit, — ich lebte noch, doch ohne drei Schritt weit vor mich zu sehn.» Friedrich Nietzsche,
Ecce homo, in: KSA, Berlin/New York 1989, t. 6, 264. _

2 «Mein Geist wurde sogar in dieser fiirchterlichen Zeit erst reif: ZeugniB die «<Morgenréthes,
die ich in einem Winter von unglaublichem Elend in Genua, abseits von Arzten, Freunden
und Verwandten, geschrieben habe.» Friedrich Nietzsche, «An Georg Brandes in Kopenha-
gen, Torino (Italia), ferma in posta den 10. April 1888», in: Friedrich Nietzsche, Samtliche
Briefe Kritische Studienausgabe, Berlin/New York 1988, t. 8, 290.

SZRKG, 109 (2015), 253267



254 Anatoly Livry

propre analyse sa capacité de décortiquer 1’univers: «[...] ich bin [...] als mein
Vater bereit gestorben [...]»’, avoue Friedrich Nietzsche dés les premiéres lignes
d’Ecce homo. Or, vers les années 80, I’état somatique de Nietzsche se dégra-
de sensiblement, 1’«esprit-estomac»® 1ache brutalement le penseur: «Meine Spe-
zialitédt war, den extremen Schmerz cru, vert mit vollkommener Klarheit zwei bis
drei Tage hintereinander auszuhalten, unter fortdauerndem Schleim-Erbrechen.»’

I1 tente alors une Reconquista de ses aptitudes, a la fois corporelles et philoso-
phiques, se départant définitivement du virus wagnérien au moment méme ou il
se prépare a rédiger Ainsi parlait Zarathoustra: «Wagner gehort bloss zu meinen
Krankheiten.»® Un soulagement véritable, associé 4 la violence inhérente & toute
libération, se ressent dans I’ceuvre de Nietzsche durant son ultime décennie ferti-
le, et le déces de Wagner ne fait que préserver ce dernier de la vendetta nietz-
schéenne, car telle était la teneur de cette confession survenue a la mort véni-
tienne du maestro: «Ich habe furchtbare Pfeile auf meinem Bogen, und W(agner)
gehorte zu der Art Menschen, welche man durch Worte todten kann.»’ La pre-
miére partie de Zarathoustra est achevée depuis une dizaine de jours quand
Nietzsche livre ces propos, se dépouiller du wagnérisme apparaissant donc com-
me une nécessité pour lui primordiale. Désormais, son devoir est de faire don a
’univers indo-européen de sa propre santé reconquise: de lui restituer la tragédie.

A ce propos, arrétons-nous un instant a ces «Pfeile» nietzschéennes, «fléches»
que cet Allemand qui avait tout d’abord été reconnu comme helléniste emprunte
a un autre non-Grec qui préférait pour s’exprimer la langue littéraire fondée par
I’épos d’Homere, Marc Aurele: «Allog Pérog, dAlmg volc gépetat. ‘O pévrot
voUg kal 0tav evAapijtar kal dtav mepl v okéyiy oTpEPNTAL, PEPETOL KT EVOV
oVd&v Ttrov kal émi 10 mpokeipevov.»® Nietzsche saisit au vol ce Pélog de
I’«Ecce homo»’ impérial et s’en inspire pour exprimer cette vertu fondatrice de
la psyché perse: «Wahrheit reden und gut mit Bogen und Pfeil verkehren»'’, telle
qu’il la décrira dans la premiére partie de Zarathoustra. Nietzsche fut par ailleurs
I’auteur de «Spriiche und Pfeile»'', et il tirera abondamment ces fleches durant
I’année 1888, année ornée de deux brefs ouvrages violement antiwagnériens:
Der Fall Wagner et Nietzsche contra Wagner. Ce symbole de 1I’«archer» (donc

3
4

Friedrich Nietzsche, Ecce homo, in: KSA, Berlin/New York, 1989, t. 6, 264.

«Denn wabhrlich, meine Brider, der Geist ist ein Magen!» Friedrich Nietzsche, Also sprach
Zarathustra, in: KSA, t. 4, 258, Nietzsche souligne.

Nietzsche, «An Georg Brandes» (voir note 2), 289-290, Nietzsche souligne.

Friedrich Nietzsche, Vorwort, Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem, in: KSA, Berlin/
New York 1967, t. 6, 12.

Nietzsche, «An Malwida von Meysenbug in Rom, Rapallo, 21. Februar 1883», in: Samt-
liche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 6, 1986, 335.

«Autre est le mouvement de la fleche, autre celui de I’esprit. L’esprit toutefois, lorsqu’il est
sur ses gardes et qu’il se porte autour d’une considération, va en droite ligne non moins que
la fléche, et au but proposé.» Marc Aurele, Pensées pour moi-méme, VIII, 60, Paris 1933,
traduit par Mario Meunier, 150.

Nous faisons ici bien sir référence au célébre ouvrage stoicien de Marc-Aurele.

Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 75.

Friedrich Nietzsche, «Spriiche und Pfeile», G6tzen-Dammerung, in: KSA, t. 6, 19-66.

5



Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme 255

un Perse pour tout helléniste'?, comme un «menteur» serait nécessairement un
«Crétois» ", un «Cilicien», un «brigand»'* ou un «navigateur», un «Phénicien» ")
dionysiaque traverse 1’ceuvre nietzschéenne: I’esprit tragique étant représenté par
un arc tendu, prét a tirer, le pocte fidéle a Dionysos est, par conséquent, comparé
a ’archer. A I’'une des extrémités de I’arme se situe Bacchos, a I’autre, son demi-
frére Apollon. La tension exercée sur la corde par le guerrier génére I’esprit tra-
gique qui lance sur le spectateur la fleche trempée dans 1’élixir dionysiaque, en-
gendrant une implosion de joyeuse souffrance puisée dans les tréfonds de
I’humanité. Cette décharge initiatique, se produisant au rythme des Dionysies, li-
bérerait la polis de la quéte permanente d’un bouc-émissaire. Une fois ce cadre
extatique imposé a I’animal politique dressé, ce dernier sera capable de se con-
centrer sur son €lévation, d’abord jusqu’a I’Homme Supérieur, puis, dans un
éventuel €lan, jusqu’a la Surhumanité: impulsion annuellement renouvelée, puis,
a un moment donné, sabotée par la subversion socratique qui a répandu, d’abord
en Hellade puis a travers ’'univers occidental, la dialectique vulgarisée. 1l est
grand temps de guérir I’humanité! Nietzsche 1’helléniste agira donc comme un
philosophe par excellence, autrement dit comme le médecin de la cité. Ce double
réle de philosophe-médecin fut tant célébré par 1’Académie'® que I’on oublie que
la fonction curative fut originairement une mission assignée au poé¢te, Homére se
chargeant ainsi de décrire les symptomes des épidémies.'” Nietzsche est donc un
poéte hippocratique et sa démarche consiste en une modernisation globale de la
morale — appelons-la avec Nietzsche par ce terme si évocateur pour notre travail
d’«immoralisme» antichrétien: «Die Kirche wollte zu allen Zeiten die Vernich-
tung ihrer Feinde: wir, wir Immoralisten und Antichristen, sehen unsern Vortheil
darin, dass die Kirche besteht [...].»"®

Ce terme d’«immoralisme» prend d’ailleurs, stylistiquement, la place que
Nietzsche, jadis, avait attribuée a la philclogie: «Wir Immoralisten!»'’, s’excla-
mera-t-il un jour, écho a son «Wir Philologen» de naguere. Cette Révolution in-

2 & G T 5 5,
"2 L’archer chez les Perses eux-mémes était un symbole fondamental de leur ethnie, ainsi

quand le Grand Roi a décidé de sa propre représentation sur la darique — la monnaie étant le

vecteur primordial, souvent quasi unique, de la circulation de I’image du souverain dans les

masses populaires — sous les traits d’un archer en position de tir. Cf. par exemple, la dari-

que, 475-420 av. J.-C. piéce courante au-dela de la Perse, notamment en Gréce: le roi age-

nouillé & droite sur une ligne de sol, tenant une lance et un arc. Revers: Carré creux allongé.

Lieu commun qui a perduré, de I’ Antiquité jusque dans les Evangiles: «Es hat einer von ih-

nen gesagt, ihr eigener Prophet: Die Kreter sind immer Liigner, bose Tiere und faule

Biuche.» Die Bibel mit Apokryphen, Das Neue Testament, Der Brief des Paulus an Titus,

1, 12, nach der Ubersetzung Martin Luthers, Stuttgart 1999, 247.

Cf. Lucien, (Euvres, Icaroménippe ou I’homme qui va au-dessus des nuages, 16, in:

Opuscules, Paris 1993, traduit par Jacques Bompaire, t. 3, 231.

1> Cf. Otto EiBifeldt, Phoiniker und Phoinikia, in: Paulys-Wissowa, Stuttgart 1941, t. 20 a,
363-365.

' Platon, La République, 111, 405-409, Paris 1989, traduit par Emile Chambry, 121-128.

Héraclite, Problémes homériques, Les allégories d’Homére sur les Dieux, Paris 1962,

traduction de Félix Buffiére, chap. 8, 10—11.

Nietzsche, G6tzen-Ddmmerung (voir note 11), 84.

' Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, 226, in: KSA, t. 5, 162.



256 Anatoly Livry

tégrale nous invite a renouer avec le monde d’avant que le socratisme ne rongeéat
la corde unissant les Grecs (ce précieux fruit humain résultant d’accumulations
d’ultimes hasards) avec les créatures olympiennes réellement présentes aupres de
I’homme au-dedans et en-dehors de la polis. Planifiée en tenant compte de I'in-
termédiaire des siens (soit ces divinités germaniques qu’un helléniste allemand
ressuscitera afin qu’elles le ménent jusqu’au cortége de Dionysos™), cette Re-
conquista de I’espace vital antique, visant ainsi la compression de deux millé-
naires et demi, peut étre baptisée «renaissance» de la tragédie. A ce temps de
notre réflexion, précisons une autre nuance familiére a un helléniste tel que le fut
Nietzsche: le Béhog emprunté & Marc-Auréle signifie la «foudre» chez les trois
principaux poétes tragiques en vogue dans 1’Antiquité*’ étudiés a maintes repri-
ses par Nietzsche qui sait, par ailleurs, que c’est grace a la maieutique de la fou-
dre que Dionysos a été mis au monde;” et ce feu céleste hérité de son pére
devient un projectile bachique par excellence. Nous pensons ici a Lucien, ce
lettré de la Seconde Sophistique — tendance eurasiatique” moderne du temps des
Flaviens, traitée par un illustre lucianologue de «mouvement tapageur»”* — con-
nu de Nietzsche™: «[...] car le feu est une arme dionysiaque, que le dieu doit a
son pére et qui provient de la foudre [...]»*°. Nietzsche, en grand moderne d’une
autre époque non moins tonitruante, disposait, vu sa ténacité d’helléniser son
contemporain, de bon nombre des réflexes d’un hyperatticiste du II° siécle de
I’ére chrétienne. Ainsi, I’arc tragique, qui extermine en passant Wagner, sert sur-
tout a lancer un Bélog prodigieux dont le nom est Surhomme: «Seht, ich bin ein
Verkiindiger des Blitzes und ein schwerer Tropfen aus der Wolke: dieser Blitz
aber heisst Ubermensch.»”’ Nietzsche économiserait en effet ses moyens théra-
peutiques: visant des principes essentiels de guérison pour ses semblables avec,
comme fin, le fondement de la future Surhumanité, Nietzsche stérilise I’endroit
de son opération ultérieure. L’essence de la science hippocratique étant la cru-
auté envers le mal, Nietzsche — en disciple fidéle de Semmelweis, dirions-nous
en lecteurs du docteur Céline — use de I’arme tragique afin d’anéantir Wagner.

% «Ihm antwortete in wetteiferndem Wiederhall jener weihevoll iibermiithige Festzug diony-

sischer Schwirmer, denen wir die deutsche Musik danken — und denen wir die Wieder-
geburt des deutschen Mythus danken werden!» Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Trago-
die, in: KSA, t. 1, 147, Nietzsche souligne.

Cf. Eschyle, Prométhée, v. 358; Sophocle, Les Trachiniennes, v. 1078; Euripide, Les Sup-
pliantes, v. 860.

Euripide, Les Bacchantes, v. 288-290, Paris 1970, traduction de Jeanne Roux, t. 1, 131.
Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Asianismus und Atticismus, in: Hermes, 35 (1900),
51-52.

Jacques Bompaire, Lucien €crivain, imitation et création, thése principale, Paris 1958, 100.
Cf. Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragédie, in: KSA, t. 1,74.

«[...] 6mhov yap T Aovuciakov 10 Tp, Tatpdov avTd kdk Tod kepavvod [...]» Lucien,
(Euvres, Dionysos, 4, in: Opuscules, t. 1, 50.

Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 18.

21

22
23

24
25

26

27



Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme 257

Mais, en définitif, pourquoi cette exécution? Que reproche précisément Nietz-
sche & son «geliebte(n) Meister»®® de 1’année 1872, glorifié puis abandonné?

Wagner serait trop chrétien! Cette adhésion aux préceptes de Jésus serait issue
d’un socratisme dont Wagner serait imbibé en tant que compositeur: le Galiléen
était le messager de I’ancestrale sagesse indienne, sagesse qu’il avait cependant
dépouillée des limines entre les castes, ainsi Paul le «nihiliste», le plus hai de
Nietzsche,” qui préconisait une égalité a outrance: «Da ist nicht mehr Grieche
oder Jude, Beschnittener oder Unbeschnittener, Nichtgrieche, Skythe, Sklave,
Freier, sondern alles und in allen Christus.»*"

Jésus, dans les Evangiles, apparait souvent comme un disciple de la dialec-
tique de Socrate, promoteur d’une égalitariste croyance en la bonté innée de
’humain qui surgirait simplement suite a son dressage®’. Ce Socrate est 1’anti-
thése de I’Homme Supérieur puisqu’étant 1’aieul de «I’homme théorique»*”.
Mais il est aussi I’ainé de Jésus de quatre siecles, période durant laquelle sa spécu-
lation optimiste bénéficia d’une réclame inouie, dans la Judée sous les Lagides,
puis sous les Séleucides, et pour terminer jusqu’a Rome, instaurant a I’Est de la
Meéditerranée une atmospheére intellectuelle que nous pourrions qualifier de «fi-
liale palestinienne de la culture alexandrine». Quant a Wagner, il serait, si nous
pouvons nous permettre, un «Socrate germanique christianisé», sa dialectique
lyrique visant & convaincre les foules, et non a les emporter dans un élan extatique.
En fait, Wagner n’est plus qu’un scoliaste musical: «Die Bewegung, die Wagner
schuf, greift selbst in das Gebiet der Erkenntniss iiber: ganze zugehorige Wissen-
schaften tauchen langsam aus jahrhundertealten Scholastik empor.»*

Mieux encore: la cadence stylistique pointée par le positionnement des mots
dans la phrase étant la premiére signature du philosophe, Nietzsche socratise
Wagner — tant est-il qu’il ne wagnérisait pas Socrate! Car souvenons-nous que,
du vivant de Nietzsche et bien apres, pour juger de ia valeur de I’étre humain, on
s’interrogeait allégrement, sans tabou aucun, sur son ethnie, sur sa pureté si né-
cessaire. Or, la laideur proverbiale du dialecticien athénien se fait se poser, dans
le paragraphe 3 du «Problem des Sokrates», une question légitime aux yeux de
Nietzsche, question qu’il exprime dans les termes suivants: «War Sokrates
iiberhaupt ein Grieche?»* — cette fusion d’une disgrice et d’un bon sens exces-
sivement verbalisé, jusqu’a 1’impiété, exclurait le mari de Xanthippe de la com-
munauté ethnique grecque. Ce partant, lorsqu’il s’agir de dénigrer Wagner ad

2 Nietzsche, «An Richard Wagner in Bayreuth, (Basel) Am 24 Juni 1872», in: Sémtliche
" Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 2, 15.

Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in: KSA, t. 6, 246.
3% Bibel mit Apokryphen (voir note 13), 232. Der Brief des Paulus an die Kolosser 3, 11.
31" Cf. Platon, Protagoras, 361 a—c, Paris 1950, traduit par Léon Robin, 144-145.
32 «Unsere ganze moderne Welt ist in dem Netz der alexandrischen Cultur befangen und kennt
als Ideal den mit hochsten Erkenntnisskriften ausgeriisteten, im Dienste der Wissenschaft
arbeitenden theoretischen Menschen, dessen Urbild und Stammvater Sokrates ist.» Fried-
rich Nietzsche, Die Geburt der Tragddie, in: KSA, t. 1, 116, Nietzsche souligne.
Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 38.
Nietzsche, G6tzen-Ddmmerung (voir note 11), 68.

33
34



258 Anatoly Livry

hominem, Nietzsche use d’une phrase jumelle o Wagner ne vient que remplacer
Socrate dans I’enquéte que meéne Nietzsche sur les origines du maestro: «War
Wagner iiberhaupt ein Deutscher?»” «Socrate-Wagner» devient la double face
d’un unique Janus, et — a I’appui de notre analyse — la main de Nietzsche I’insere
dans son ceuvre, portée par un €lan de violence poétique — autrement dit supé-
rieurement inconsciente, mais toujours cruellement moqueuse comme le serait
un lettré de la Seconde Sophistique.™

Wagner étant réduit & Socrate (forme d’avilissement spirituel préchrétien), 1l
serait donc logique que, sous la plume nietzschéenne, les héros de Wagner n’ap-
paraissent que comme de parfaits adeptes du papisme («Dabei ist freilich jene
andre Frage nicht zu umgehn, was ihn eigentlich jene ménnliche [ach, so un-
ménnliche] «Einfalt vom Lande» angieng, jener arme Teufel und Naturbursch Par-
sifal, der von ihm mit so verfinglichen Mitteln schliesslich katholisch gemacht
wird — wie? war dieser Parsifal iiberhaupt emnst gemeint?»’’), voire — ce qui est pire
encore — de la révolution: «Wagner hat, sein halbes Leben lang, an die Revolu-
tion geglaubt, wie nur irgend ein Franzose an sie geglaubt hat. Er suchte nach ihr
in der Runenschrift des Mythus, er glaubte in Siegfried den typischen Revolu-
tionar zu finden.»®

Nous y retrouvons le terme de «révolution» dans un sens fortement péjoratif,
contrairement a celui par lequel nous avions ouvert notre travail. Or, entendons-
nous, la «Révolution» dont nous chargeons Nietzsche se situe fort au-dela du ter-
rorisme parisien mentionné a propos de Wagner, car nous 1’engageons dans une
Révolution littéralement dionysiaque, celle du retour aux origines extatiques de
I’humanité indo-européenne.

Ainsi, se libérer de I’emprise wagnérienne serait retrouver une santé corporel-
le, et donc psychique, alléger son «esprit-estomacy» d’un régime lyrico-spirituel
excessivement malsain: a cela est consacré en quasi-totalité¢ le cinquieme cha-
pitre du Fall Wagner”. En somme, il s’agit de conseils physiologiques si néces-
saires a la création que Nietzsche, «der letzte Jinger des Philosophen Diony-
sos»*’, aprés les avoir lui-méme suivis, prodigue a ses éléves.

Or, en quoi consiste précisément la démarche auto-libératrice de Nietzsche? Il
s’agit de briser cette coque wagnérienne qui I’empéche d’accéder a la cadence
bachique, et Nietzsche, qui sacrifie totalement Wagner, procéde de fagon mi-
extatique mi-consciente: en effet, il faut que 1’animal Wagner puisse étre con-
sommé par la communauté des fidéles de Dionysos. Dans cette approche du sa-
cré se retrouve sans doute I’expérience de I’helléniste, lecteur assidu (Jusqu’a les
connaitre par cceur) de ces épopées d’Homere ou est décrit, & maintes reprises,

35

= Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 41.

Nous nous réferons de nouveau a la thése de doctorat de Jacques Bompaire: Bompaire,
Lucien écrivain (voir note 24).
Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: KSA, t. 5, 341.
" Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 19, Nietzsche souligne.
Ibid., 21-23.
“ Nietzsche, Gotzen-Dammerung (voir note 11), 160.

37
38



Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme 259

un sacrifice animal parfaitement codifié, effectué soit par un prétre immolateur,”’
soit par ses remplagants moins officiels, preuves homériques que les bases du sa-
cerdoce paien étaient accessibles  pas mal de méles de la communauté.* Nietz-
sche a approfondi et utilisé la lecture de ces épopées pour ses cours de ’année
1875-76, cours qui ont donné lieu post-mortem au Gottesdienst der Griechen:
«Mais tout pere de famille pouvait faire des sacrifices sur I’autel domestique (a
I’époque homérique il recevait I’aide du Bvooxoog [prétre chargé du soin des
sacrifices] ...)»™"

Wagner n’est donc pas un bouc déchiqueté par le thiase dans son oreibasia, sa
chair est utilisée sagement: la premiere partie pour le dieu, la seconde pour les
hommes, les futurs disciples du Perse dans le cas précis de Nietzsche.

Voyons comment Nietzsche procéde exactement. Pour ce faire, revenons a la
derniére partie de Zarathoustra, a savoir la recréation par le prophéte, dans sa ca-
verne, de I’Homme Supérieur, une forme de supra-androgyne bien plus com-
plexe que I’étre en deux parties inventé par Aristophane dans Le Banquet plato-
nicien** (proposition a laquelle nous avons notamment consacré notre thése de
doctorat® ainsi que les publications qui I’ont suivie*®). Une créature nouvelle,
composée de neuf humains et de trois animaux, surgit dans la «chambre d’en-
fant»*’ de Zarathoustra. Multi-composite, elle posséde en revanche un seul et
unique logos, ce «Nothschrei» qui constitue un appel au secours lancé au Perse:

“!" Cf. Homére, L’Iliade I, v. 446-471; XXIII, v. 30-34.

2 Cf. Homére, L’Iliade 11, v. 400-431; VII, v. 466-481; L’Odyssée 111, v. 444-463; XII, v.
354-365; X1V, v. 425-442, etc.

Friedrich Nietzsche, Le Service divin des Grecs, «Antiquités du culte religieux des Grecs»,
cours de trois heures hebdomadaires, hivers 1875/76, Paris 1992, traduit par Emmanuel
Cattin, 132.

«Sachez d’abord que I’humanité comprenait trois genres, et non pas deux, male et femelle,
comme a présent; non, il en existait en outre un troisiéme, tenant des deux autres réunis et
dont le nom subsiste encore aujourd’hui, quoique la chose ait disparu: en ce temps-la
I’androgyne était un genre distinct et qui, pour la forme comme pour le nom, tenait des deux
autres, a la fois du male et de la femelle; aujourd’hui ce n’est plus au contraire qu’un nom
chargé d’opprobre.» Platon, Le Banquet, 189 d—e, Paris 1929, traduit par Léon Robin,
29-30. «Ilpwtov pév yap tpia v T@ Yévn 10 TV AvBpanmV, 00Y @anep vuv 800, Appev Kal
0nAv’ GAAG kai tpitov mPOoTV, KOOV OV GUEOTEP@V TOVT®YV, 00 vuv dvopa Aoindv, aitd
de Nodviotar avépdyvvov Yap gv TOTE HeV v, Kai €160 Kai ovopa £§ GUEOTEPWV KOVOV TOV
1€ Gppevog Kai Bjhog viv §' o0k Eotiv GAA’ 1] €v Gveidel dvopa keipevov.y ibid.

Anatoly Livry, thése de doctorat Nabokov et Nietzsche rédigée sous la direction du pro-
fesseur Patrick Quillier et soutenue a I’Université de Nice — Sophia Antipolis le 4 juillet
2011 devant un jury international composé de six professeurs.

" Anatoly Livry, «Le Surhomme de Nabokov», Acte du colloque de Nietzsche-Gesellschaft
allemande d’octobre 2010 «Einige werden posthum geboren», Berlin/New York 2012,
347-358. Anatoly Livry, «Le Surhomme chez Nabokov», Acte du colloque de I’Université
de Moscou, «Littérature du XX° siécle, Bilan et perspectives de recherche», EKON-Inform,
Faculté Philologique de I’Université de 1’Académie des Sciences de Russie, Moscou 2011,
215-223.

«Aber nun lasst mir diese Kinderstube, meine eigne Hohle, wo heute alle Kinderei zu Hause
ist. Kiihlt hier draussen euren heissen Kinder-Ubermuth und Herzensldrm ab!» Nietzsche,
Also sprach Zarathustra (voir note 4), 393, Nietzsche souligne.

43

44

45

47



260 Anatoly Livry

«Am spiter Nachmittage war es erst, dass Zarathustra, nach langem umsonstigen
Suchen und Umbherstreifen, wieder zu seiner Héhle heimkam. Als er aber derselben
gegeniiberstand, nicht zwanzig Schritt mehr von ihr ferne, da geschah das, was er
jetzt am wenigsten erwartete: von Neuem horte er den groflen Nothschrei. Und, er-
staunlich! diess Mal kam derselbige aus seiner eignen Hohle. Es war aber ein lan-
ger vielfiltiger seltsamer Schrei, und Zarathustra unterschied deutlich, dass er sich
aus vielen Stimmen zusammensetze: mochte er schon, aus der Ferne gehort, gleich
dem Schrei aus einem einzigen Munde klingen.»*®

Nous pouvons seulement supposer de combien de parties est composée cette
nouvelle espéce inconnue qu’est le Surhomme — que Nietzsche ne nous laisse
méme pas entrevoir dans son Zarathoustra. Nietzsche remplit son role de forma-
teur de I’humanité, insistant sur les capacités démiurgiques du prophéte perse:
plus tard, apeurée par le lion, la nouvelle créature crie d’une seule bouche, et,
afin d’indiquer I’unicité de cet organe, Nietzsche en mentionne le nombre, «Ei-
nem», avec une majuscule en dépit des régles de I’orthographe allemande: «{...]
die hoheren Menschen aber, als sie ihn briillen horten, schrien alle auf, wie mit
Einem Munde, und flohen zuriick und waren im Nu verschwunden.»®

Souvenons-nous qu’une parcelle dudit Homme Supérieur est justement Wag-
ner, car il ne faut pas étre un lecteur assidu de Gustav Naumann® pour recon-
naitre le compositeur dans I’Enchanteur: «Ah dieser alte Zauberer!»’', Nietzsche
enléve lui-méme son masque a I’Enchanteur en 1888.

Voila comment Nietzsche fait littéralement fondre Wagner dans la future Hu-
manité Supérieure, afin que le christianisme lyrique du maestro soit profitable a
ceux qui viendront aprés nous: seul un Wagner absorbé par 1’antiquit¢ diony-
siaque, ressuscitée dans la musique et grace a la musique, est admissible pour
Nietzsche le paien. Le christianisme apparaissant comme une déviance spirituelle
maladive, cette religion, parmi tant d’autres, doit étre engloutie, avec bénéfice,
progressivement par les doctrines vigoureuses du paganisme: «Mais dans le pa-
ganisme, qui ne connait point d’orthodoxie théologique, une nouvelle croyance
n’élimine pas nécessairement une croyance antérieure.»”> Le destin de Wagner,
parcelle idéologique de I’héritage de Jésus, est ainsi de disparaitre, de devenir un
lubrifiant accélérant le retour de I’orgiasme présocratique.

Posons-nous désormais cette question: quel est donc I’inspirateur de cette mo-
dernité néo-dithyrambique? Car, pour un philosophe charnel tel que Nietzsche,
chaque tendance de pensée a vocation 2 étre incarnée.

Souvenons-nous que, pour un philologue, tout processus créatif se déclenche
d’abord par un verbe transcrit et c’est seulement aprés que le rythme saisit et em-

48

o Friedrich Nietzsche, in: KSA, t. 4, 346, Nietzsche souligne.

Ibid., 407. «[...] or les hommes supérieurs, oyant ce rugissement, comme d’une seule bou-
che priérent tous et refluérent et en un seul instant eurent disparu.» Friedrich Nietzsche,
Ainsi parlait Zarathoustra, Un livre qui est pour tous et qui n’est pour personne, in: (Euvres
philosophiques complétes, Paris 1971, traduit par Maurice de Gandillac, 349.

Cf. Gustav Naumann, Zarathustra-Commentar, Leipzig 1900, t. 4, 42.

Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 43.

Franz Cumont, Lux perpetua, Paris 1949, 11.

50
51
52



Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme 261

porte I’estafette: «Man glaubt es sei zu Ende mit der Philologie — und ich glaube,
sie hat noch nicht angefangen»,” écrit Nietzsche trois ans aprés la publication de
La Naissance de la tragédie. Ce faisant, il s’engage dans une anabase en quéte
d’un néo-Verbe pour une néo-humanité, marquant surtout la prédominance de
I’idée rédigée, lue, analysée dans le texte. Ses «Wir Philologen» (le suc de I’hu-
manité et ses éducateurs) sont a 1’esprit de Nietzsche, et durant toute son exis-
tence, la caste des guerriers au sein de laquelle il tiendra une position brahmani-
que, lui indiquant les balises de la voie démiurgique: «[...] aber die Philologen
sind auch die Erzieher»,” déclare 1’helléniste dans ses Notizen zu Wir Philologen
flanquées d’une épigraphe de Bouddha, divinité que Nietzsche projette de
remplacer sur le continent européen:

«Ich habe von allen Européern, die leben und gelebt haben, die unfdinglichste Seele:
Plato Voltaire - - - es hdngt von Zustinden ab, die nicht ganz bei mir stehen, son-
dern beim «Wesen der Dinge> — ich konnte der Buddha Europas werden: was frei-
lich ein Gegenstiick zum indischen wire.»*

Ce Bouddha, autrement dit le Boudyas d’ Arrien, est le fils du meilleur bacchant
de Dionysos auquel le Dieu a offert 1’Inde conquise.”® Nietzsche le philologue re-
prend ainsi sa place dans le cortége divin, revenant en Occident afin de le révolu-
tionner. La boucle est bouclée, et ce, a la maniére philologique classique.

De plus, la période du sacrifice de Wagner s’accompagne, chez Nietzsche,
d’un revirement significatif sur le plan civique. Son antijudaisme était assez or-
dinaire parmi les philologues classiques germaniques de 1’époque, «juif» étant
chez le Nietzsche de 1872 un terme péjoratif de moquerie par lequel, par exemp-
le, il accable son contradicteur Wilamowitz, pourtant son ex-condisciple de
Schulpforta appartenant a la noblesse, rejeton d’un Generalfeldmarschall prus-
sien et n’ayant donc rien de sémitique («Welch tibermiithig-jiidisch angekrankel-
tes Biirschchen!»’’). Cela était finalement proche du ressentiment manifesté par
Wagner a 1’égard de ses confréres juifs, notamment a I’encontre de Felix Men-
delssohn. Cette attitude a 1’égard des Juifs vire, principalement dans les années
80, a un philosémitisme occasionnel, parfois franchement prononcé: «Umsonst,
dass ich in ihm nach einem Zeichen von Takt, von délicatesse gegen mich suche.
Von Juden ja, noch nie von Deutschen.»”® Cette sortie est assez savoureuse, car
lorsqu’il s’agit d’attaquer Wagner, une pique antijudaique serait tout aus-
si bienvenue: «Sein Vater war ein Schauspieler Namens Geyer. Ein Geyer ist
beinahe schon ein Adler [...].»*> Quant  son engagement martial prussien dans la
Guerre de 1870-71, il se métamorphose — & I’inverse de son ennemi juré anti-

3" Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, in: KSA, t. 8, 34,

* Ibid., 14.

35 Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, in: KSA, t. 10, 109, Nietzsche souligne.

%6 Cf. Arrien, L’Inde, Paris 1968 [1927], 29.

%" Friedrich Nietzsche, «An Gustav Krug in Naumburg, Basel 24 Juli 1872y, in: Samtliche
Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 4, 1986, 30.

Nietzsche, Ecce Homo (voir note 3), 363.

Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 41.

58
59



262 Anatoly Livry

dionysiaque, Wilamowitz, fier de sa gloire militaire prussienne a Paris — en une
francophonie effrénée et c’est influencé par celle-ci qu’il aborde 1’ceuvre de
Prospére Mérimée: Lettres a une inconnue en 1879, Le Vase étrusque en
1880,%' puis vient le tour de Carmen parue, pour la premiére fois en 1845 dans la
Revue de deux mondes, revue avec le rédacteur de laquelle Nietzsche, porté par
un enthousiasme excessif, prendra contact quelques mois avant sa mort psychi-
que.” La nouvelle Carmen, mythe d’une attirance érotique exercée par une gi-
tane andalouse, est une véritable bombe chargée de paganisme esthétique. Cela
est d’autant plus manifeste pour Nietzsche que I’ceuvre est flanquée d’une épi-
graphe de Palladas, €crivain alexandrin de langue grecque, littérateur dissident
dans cet empire des IV-V°® siécles qui avait le christianisme comme religion offi-
cielle. Ce paganisme hellénistique, résistant au courant doctrinal dominant, est
facilement capté par Nietzsche: Mérimée pour lui est un «ehrlicher Atheist»®
L’«athéisme» frangais signifiait, de facto, au début de la III° république, un pan-
théisme assez flou, ol se mélaient le néo-paganisme et le culte de I’Etre supréme
ainsi que celui du Grand Architecte de I’Univers. Cet «ehrlicher Atheist» est donc
un compliment sous la plume de Nietzsche, prophéte de la religion de Dionysos.
C’est sur ce sol propice au paganisme spirituellement guerrier des peuples latins
que la Carmen de Bizet s’offre a Nietzsche. Celui-ci, d’ailleurs, pendant la ré-
daction de Zarathoustra, pousse ses pérégrinations méditerranéennes jusqu’a
cette Cote d’Azur, nouvellement frangaise, ou est décédé un Prosper Mérimée
dont le verbe, a en croire Nietzsche, avait inspiré et revigoré I’opéra de Georges
Bizet: «Sie hat von Mérimée noch die Logik in der Passion [...].»* C’est le phi-
lologue qui se manifeste sous le musicien.

Carmen était tellement liée a la France dans I’esprit de Nietzsche que, dans sa
lettre a Peter Gast, le philosophe commet un lapsus fort révélateur, nommant
Georges Bizet «Frangois»: «Hurrah! Freund! Wieder etwas Gutes kennen
gelernt, eine Oper von Frangois Bizet (wer ist das?): Carmén.»® Désormais, la
rupture avec 1’auteur du «catholique Parsifal»® est définitive: Wagner est dé-
troné par I’ Andalouse de Bizet qui devient I’apétresse dansante de la philosophie
de Dionysos que Nietzsche transcrit en allemand, tout en arguant avoir assisté a
I’opéra francais vingt fois a Génes. En effet, c’est par cette provocation contre
les wagnerites qu’il commence sa lettre de Turin: «Ich horte gestern — werden

% Friedrich Nietzsche, «An Marie Baumgartner in Lorrach (Postkarte), (Basel, 1. Méirz
1879)», in: Samtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 5, 388.

' Friedrich Nietzsche, «An Heinrich Koselitz in Venedig (Marienbad, 18. Juli 1880)», in:
Samtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 6, 30.

%2 Nietzsche, Samtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 8, 546, 557558,
559, 564, 566, 568.

" Nietzsche, Ecce homo (voir note 3), 286.

# Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 15.

% Friedrich Nietzsche, «An Heinrich Késelitz in Venedig (Postkarte), (Genua 28. November

o 1881)», in: Sdmtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 6, 144.

Nous renvoyons nos lecteurs a la note 37.



Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme 263

Sie es glauben? — zum zwanzigsten Male Bizet’s Meisterstiick»®’, ouvrant les
hostilités lyriques franco-allemandes. Quant a cette déclaration de guerre que
constitue Der Fall Wagner, la chute de la pesanteur wagnérienne sera, selon les
confidences de Nietzsche & Malwida von Meysenbug, plus légere («sogar leich-
ter») dans sa traduction francaise que dans sa version originale.®® Mieux encore:
le frangais devient le double de la langue allemande, voire se substitue a elle en
qualité d’idiome de la création, ainsi que le confie Nietzsche a Koselitz: «[...] es
scheint mir, unter uns, daB ich erst in diesem Jahre deutsch — will sagen franzo-
sisch — schreiben gelernt habe»®. Transformé en langue médicale, le frangais sert a
diagnostiquer la pathologie Wagner: «Wagner est une névrose.»’* Il s’agit d’une
véritable catharsis et, grace a cette Carmen des dizaines de fois vue, Nietzsche se
lave littéralement par le dyonysisme de la souillure «wagnéro-chrétiennen.

Familier du théatre grec ou les enjeux sont présentés dans le prologue et ou
’auteur joue souvent le protagoniste, Nietzsche, incarné par Zarathoustra, évo-
que devant les spectateurs la ménade de Bizet. Souvenons-nous que les ménades,
dans la religion dionysiaque, sont des femmes arrachées a leur foyer par Dionysos
pour suivre le Dieu dans une suite, un thiase. Elles copient totalement la mode
apportée par Dionysos: sa nébride devient leur habit, le serpent par lequel Zeus a
couronné son fils’' se multiplie pour s’entrelacer a leurs cheveux’ et elles mar-
quent la mesure de leur course-danse par des tympanoi, remplissant souvent le
réle d’un bouclier sonore,” ainsi que par leurs thyrses. Grice a cette mimésis, el-
les deviennent, progressivement, le dieu elles-mémes, I’imitation leur permettant
d’étre gagnées par le délire de Dionysos — mania —, état de tension suprahumaine
via lequel Dieu les baptise d’un de ses noms, mainade. Elles sont désormais
I’ceuvre d’art du Bacchos et, simultanément, les poétesses engendrant de pieuses
créations de la religion extatique.

Or, cette mainade est tout d’abord mentionnée par Nietzsche-Zarathoustra de-
vant ses disciples et un thiasos de demoiselles. 11 s’agit, a ce stade, de la simple
présentation des acteurs a des spectateurs qui n’ont pas encore subi 1’explosion
tragique et sont donc encore en possession de leur bon sens: «In dein Auge
schaute ich jiingst, oh Leben!»™ Dans un premier temps, Nietzsche garde son
mystére, et I’on ne sait pas encore que la Vie de Zarathoustra est une suivante de
Dionysos, une ménade — mais une ménade modernisée et francophone, de celles
que I’on peut voir, entendre, peut-étre toucher, et suivre dans une oreibasia.

57 Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 13.

8 Cf. Friedrich Nietzsche, «An Malwida von Meysenbug in Rom, Turin, den 4. Okt. 1888»,
in: Samtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 8, 447.

" Friedrich Nietzsche, «An Heinrich Koselitz in Buchwald, Sils, den 12. Sept. 1888, Mitt-
woch», in: t. 8, 416, Nietzsche souligne.

" Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 22.

U o Euripide, Les Bacchantes, v. 101—104, Paris 1961, traduit par Henri Grégoire, 246.

> Cf. Lucien, (Euvres, Dionysos, 4, in: Opuscules (voir note 14), 50.

” Ibid., 1, 48. '

™ Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 140.



264 Anatoly Livry

Mais voila que le temps passe et, prolongeant son Tanzlied, le prophéte perse
se retrouve, dans Das andere Tanzlied, étre un danseur de flamenco accompagné
d’une gitane andalouse armée de castagnettes, telle que celle que Nietzsche,
quelques semaines auparavant, a vue sur la scéne de 1’opéra génois. Elle est por-
teuse de tous les dangers mortels — pour un non-initié — d’une ménade, a com-
mencer par ces serpents mélés a ses cheveux, symbole de la connaissance des
mystéres dionysiaques.” Désormais, cette ménade, la Vie de Zarathoustra, est
clairement identifiable comme suivante de Dionysos, le Mainoménos: «In dein
Auge schaute ich jiingst, o Leben [...]»", répéte le prophéte afin de signaler qu’il
s’agit de la reprise d’un chant arrété précédemment, puis:

«Zwei Mal nur regtest du deine Klapper mit kleinen Hidnden — da schaukelte schon
mein Ful} vor Tanz-Wut. —

Meine Fersen biumten sich, meine Zehen horchten, dich zu verstehen: triagt doch
der Ténzer sein Ohr — in seinen Zehen!

Zu dir hin sprang ich: da flohst du zuriick vor meinem Sprunge; und gegen mich
ziingelte deines flichenden fliegenden Haars Zunge!

Von dir weg sprang ich und von deinen Schlangen: da standst du schon, halbge-
wandt, das Auge voll Verlangen.»”’

Ainsi, la Vie de Zarathoustra devient une éducatrice en ménadisme pour les
jeunes filles du Tanzlied. Pourtant, elle les instruit non par un enseignement didac-
tique — comme le fait parfois Zarathoustra avec ses €léves —, mais par une conta-
mination dionysiaque, soudant ainsi le futur thiase. La description de la Recon-
quista est donc accomplie et, pour travailler un animal civique en vue de son élé-
vation, il est obligatoire de le cadrer dans une cité saine, antique, antérieure a la
perversion socratique. Il faut ’enfermer dans cette multiplicité hiérarchisée, qui
va des Dieux olympiens et des héros jusqu’aux démons, guetteurs implacables
des vivants et des morts.”® Dans cette organisation, la gente féminine a un réle a
tenir, place qu’elle ne doit jamais déserter, méme dissimulée par la nuit, au
risque de devenir blasphématrice, bloquée dans la frénésie d’impiété ridiculisée
par les célébres «députées» du «saint Aristophane»’": tenir la maison, étre la
compagne du méale guerrier, enfanter et élever la descendance en demeurant dans
le gynécée, voila le gage du bon fonctionnement d’une polis d’ou pourrait surgir
un étre supérieur. Toutefois, la puissante pression d’Aphrodite Pandémienne doit
trouver son échappatoire, mais exclusivement lors de cérémonies codifiées par
une réglementation ancestrale appliquée par les prétres, en présence réelle d’un
Dionysos qui plonge les ménades dans un état d’ébriété sacrée. Cet érotisme pro-
phétique s’atteint sans absorption d’alcool, exclusivement griace au contact du

™ «Le taureau et le serpent sont les animaux dionysiaques par excellence, les formes que revét

volontiers le dieu.» Roux, Commentaire, in: Euripide, Les Bacchantes (voir note 22), t. 2, 445.
Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 282.

" Ibid., 282.

® " Cf. Cumont, Lux perpetua (voir note 52), 49, 61, 79 et suivantes.

7 «[...) beim heiligen Aristophanes!» Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése (voir note 19), 171.

76



Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme 265

Dieu, ce qui rapproche le régime alimentaire des ménades® & celui revendiqué
par un Nietzsche qui connaissait parfaitement son catéchisme paien: «Alkoholika
sind mir nachtheilig; ein Glas Wein oder Bier des Tags reicht vollkommen aus,
mir aus dem Leben ein <Jammerthal> zu machen [...].»® Le philosophe est donc
capable de ressentir I’orgiasme a 1’aulne de son propre corps.

Cette proposition d’élévation de I’humain, via la restauration des Dionysies,
est une Révolution anti-féministe nietzschéenne qui renverse le socratisme, ce
fléau propulsé dans Athénes par une Xanthippe que le dialecticien était incapable
de cloitrer dans son gynécée.”> C’est également une Révolution anti-chré-
tienne, puisque, Dionysos chassé de la scene et de la cité indo-européenne,
arrivent quelques siecles plus tard les disciples d’un Jésus rejetant un ménadisme
inséparable d’un Eros qu’ils haissent et qu’ils traitent d’hypostase de Satan:

«Dies Alles bedeutet das Wort Dionysos: ich kenne keine hohere Symbolik als die-
se griechische Symbolik, die der Dionysien. In ihr ist der tiefste Instinkt des Le-
bens, der zur Zukunft des Lebens, zur Ewigkeit des Lebens, religios empfunden, —
der Weg selbst zum Leben, die Zeugung, als der heilige Weg... Erst das Christen-
thum, mit seinem Ressentiment gegen das Leben auf dem Grunde, hat aus der Ge-
schlechtlichkeit etwas Unreines gemacht: es warf Koth auf den Anfang, auf die
Voraussetzung unseres Lebens [...].»83

Voila que Nietzsche approuve notre vision de son ceuvre, une fois encore: c’est
un helléniste tellement empreint des mystéres dionysiaques qu’il s’est auto-élevé
jusqu’a la prétrise du dieu et refuse de se méler aux «philosophes universitaires»,
ces Penthée diplomés, impies car «intellectuels»®, dotés d’une dialectique
frigide a la pénétration de la sagesse dionysiaque.” Nietzsche offre alors au
monde ses notions dites «philosophiques», depuis le «Ressentiment» de La Nais-
sance de la tragédie jusqu’au «Ewige Wiederkunft».

Le désir de la réunion d’Eros — personnage du méme Banguet platonicien ol
le dieu avait été maltraité avec tant de perversité par la dialectique de Socrate en
personne®® — 2 la folie sacrée de Bacchos réofferte 4 la cité s’affiche sans dissi-
mulation chez un Nietzsche qui introduit ce «kleinen Gott»*” chez les jeunes
filles, le fait danser avec elles: «Und diess ist das Lied, welches Zarathustra sang,
als Cupido und die Midchen zusammen tanzten.»®™ Cette activité, trop plastique

% Cf. Euripide, Les Bacchantes, v. 278—283, in: Tragiques grecs, traduit par Marie Delcourt-
Curvers, Paris 1967, 1225.

Nietzsche, Ecce homo (voir note 3), 280.

82 Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches I, 433, in: KSA, t. 6, 282.

83 Nietzsche, Gotzen-Diammerung (voir note 11), 159—160, Nietzsche souligne.

% «Penthée, roi des temps héroiques, est aveugle aux manifestations du divin parce qu’il est
un «sophiste», un «intellectuel>.» Roux, Introduction, in: Euripide, Les Bacchantes (voir note
22),t. 1,44,

«C’est précisément ce qui advient a Penthée. Parce qu’il est un sophiste, il est spirituel-
lement aveugle.» Ibid., 47.

8 Cf. Platon, Le Banquet, 199 ¢—203 b.

7 Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 139.

% Ibid., 140.

81

85



266 Anatoly Livry

pour I’instant, trop apollinienne donc, Nietzsche n’aspire qu’a la transformer en
une dynamite a son image,” préte a exploser et a retentir au moment accordé par
Bacchos. Viendra la gitane francophone. Zarathoustra remplacera Eros dans la
danse et, grace a cette Carmen, dressera les jeunes filles — futures meéres de I’hu-
manité régénérée — pour qu’elles puissent absorber la mania sage présocratique,
science de Dionysos. Voila la démarche toute civique de Zarathoustra, mais €gale-
ment son engagement philologico-ethnocentriste hellene. Nietzsche participe ainsi
a la renaissance de la tragédie, retournant a ses sources populaires, antérieures au
carcan métrique dans lequel les poétes emprisonnérent le chant «préhistorique»™.

Il est important, pour Nietzsche, d’introduire dans Ainsi parlait Zarathoustra —
ce manuel du ménadisme — cette chanteuse de langue frangaise, c’est-a-dire dans
cet idiome qu’il maitrisait quasi couramment jusqu’a préconiser, dans son Fall
Wagner: «ll faut méditerraniser la musique [...]»°'. La création de ce néologisme,
«méditerraniser», démontre a quel point le frangais était familier & Nietzsche qui
établit un lien charnel avec la suivante de Dionysos, et ce, dans un but unique, celui
de participer a la Reconquista rythmique antichrétienne censée soumettre I’univers
musical, et donc philosophique, post-wagnérien, autrement dit: bachique.

Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme

Friedrich Nietzsche, issu d’une famille de pasteurs luthériens mais ayant trouvé dans
Richard Wagner un pere de substitution, se libére progressivement de |’emprise person-
nelle et créative du compositeur. Cette longue entreprise remplit un large pan de la vie du
philosophe et, loin de s’atténuer avec la mort de Wagner, elle s’intensifie alors. Consa-
crant dans un premier temps au compositeur sa Geburt der Tragddie — cette matrice ol
toute I’ceuvre du philosophe est codifiée —, Nietzsche s’émancipe ensuite de 'univers
wagnérien tant comme penseur et helléniste supra-nuancé que comme pocte et musicien.
Chacun de ses livres, et notamment Also sprach Zarathustra oi Wagner est moqué philo-
sophiquement, est un nouveau pas vers un conflit total, lequel devient inévitablement une
guerre de religion. Wagner jugé excessivement chrétien et ridiculisé comme tel, le philo-
sophe-helléniste fait quant a lui allégeance a Dionysos, prenant littéralement place dans
son cortége extatique. Le professeur de grec a 'université de Bale dés lors converti au pa-
ganisme se comporte en compagnon des ménades, la Carmen de Bizet apparaissant alors
comme son expression moderne: Dionysos prend possession de I'Eglise du Christ et
I’héritage lyrique de Wagner doit étre sacrifié a cette réforme religieuse.

Nietzsche — Wagner — Bizet — Zarathoustra — Dionysos — Christ — ménadisme — Carmen
— néopaganisme — tragédie.

Nietzsche und Wagner: Kampf zwischen Heidentum und Christentum

Friedrich Nietzsche, Spross einer lutherischen Pastorenfamilie, fand in Richard Wagner
einen «Adoptivvater», befreite sich aber allméhlich vom personlichen und schopferischen
Einfluss des Komponisten. Dieses langandauernde Unterfangen fullt einen grossen Teil
des Lebens des Philosophen, weitab davon, sich mit dem Tod Wagners abzuschwiichen,
es intensivierte sich sogar. Hat er zuerst dem Komponisten seine Geburt der Tragddie zu-
geeignet, jene Matrix, in der das gesamte Werk des Philosophen kodifiziert ist, so emanzi-

89

- «Ich bin kein Mensch, ich bin Dynamit.» Nietzsche, Ecce homo (voir note 3), 365.

Cf. W.J. W. Koster, Traité de métrique grecque suivi d’un Précis de métrique latine, Leyde
1936, 7.

' Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 16.



Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme 267

pierte sich Nietzsche in der Folge vom Universum Wagners, sowohl als Denker nuan-
cierter Hellenist, als auch als Poet und Musiker. Jedes seiner Biicher, im Besonderen A/so
sprach Zarathustra, wo Wagner philosophisch Spott erntet, stellt einen neuen Schritt hin
zu einem totalen Konflikt dar, welcher unausweichlich zum Religionskrieg wird. Wagner
gegentiber, als exzessiv christlich beurteilt und als solcher der Lécherlichkeit preisgege-
ben, schliesst sich der Philosoph und Hellenist Dionysos an, indem dieser buchstiblich in
dessen ekstatischem Umzug Platz nimmt. Der Griechisch-Professor an der Universitidt Ba-
sel wihnt sich seit seiner Konversion zum Heidentum als Gefolgsmann der Menaden, Bi-
zets Carmen erscheint darin als deren moderne Ausdrucksform: Dionysos nimmt von der
Kirche Christi Besitz und das lyrische Erbe Wagners muss dieser religiosen Reform geop-
fert werden.

Nietzsche — Wagner — Bizet — Zarathustra — Dionysos — Christ — Menadismus — Carmen
— Neuheidentum — Tragddie.

Nietzsche e Wagner: lotta tra paganesimo e cristianesimo

Friedrich Nietzsche, nato in una famiglia di pastori luterani, trovo in Richard Wagner un
padre adottivo. A poco a poco pero si liberd dell’influenza personale e creatrice del com-
positore. Questo lungo processo occupd una parte importante della vita del filosofo e
s’intensifico con la morte di Wagner. Se un primo tempo Nietzsche dedico al compositore
la sua Nascita della tragedia, una sorta di matrice in cui € codificata tutta I’opera del filo-
sofo, in seguito Nietzsche si emancipo dall’universo di Wagner, sia come pensatore con
sfumature ellenistiche, sia come poeta e musicista. Ogni suo libro in cui Wagner ¢ vittima
di una beffa filosofica, in particolare Cosi parlo Zarathustra, rappresenta un nuovo passo
verso un conflitto totale che diviene inevitabilmente una guerra religiosa. Il filosofo e elle-
nista Dionisio si allea contro Wagner, giudicato eccessivamente cristiano e come tale in
balia del ridicolo, in quanto egli prende letteralmente posto nella sua estatica processione.
Il professore di greco all’universita di Basilea si immagina fin dalla sua conversione al pa-
ganesimo come seguace delle Menadi e la Carmen di Bizet sembra la loro forma d’espres-
sione moderna: Dionisio prende possesso della chiesa di Cristo e I’eredita lirica di
Wagner deve essere sacrificata a questa riforma religiosa.

Nietzsche — Wagner — Bizet — Zarathustra — Dionisio — Cristo — Menadismo — Carmen —
nuovo paganesimo — tragedia.

Nietzsche and Wagner: A struggle between paganism and Chrisiianity

Friedrich Nietzsche, whose father was a Lutheran minister, found in Richard Wagner an
alternative father figure, but in time succeeded in freeing himself from the personal and
creative influence of the composer, a lengthy undertaking which filled a large part of the
philosopher’s life. Indeed after Wagner’s death, the struggle did not become easier, but in-
tensified. The Birth of Tragedy (Geburt der Tragddie) was dedicated to Wagner, a book
in which Nietzsche sets out a form of matrix codifying his whole later work. But
Nietzsche was to emancipate himself from Wagner’s universe, both as a Hellenist thinker
and as a poet and musician. Each of his works, especially Also sprach Zarathustra, in
which Wagner is treated with philosophical contempt, represents a further step towards a
total conflict leading inexorably to religious war. Wagner is characterized as excessively
Christian and as such exposed to ridicule, while Nietzsche as philosopher and Hellenist
embraces Dionysus, literally taking a place in the latter’s ecstatic procession. As a Pro-
fessor of Greek at Basel University he converts to a heathen religion, and becomes a follo-
wer of Maenadism — Bizet’s Carmen appears as its modern form of expression. Dionysus
takes over possession of the Church of Christ and the lyrical legacy of Wagner must be
sacrificed to this religious reform.

Nietzsche — Wagner — Bizet — Zarathustra — Dionysus — Christ — Maenadism — Carmen —
New paganism — Tragedy.

Anatoly Livry, Dr., Université de Nice — Sophia Antipolis.






	Nietzsche et Wagner : lutte entre le paganisme et le christianisme

