
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 109 (2015)

Artikel: Nietzsche et Wagner : lutte entre le paganisme et le christianisme

Autor: Livry, Anatoly

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme
et le christianisme

Anatoly Livry

Qu'est-ce que la sagesse dionysiaque, outil révolutionnaire de la conquête de

l'univers, mais aussi arme de ce développement surhumain prêché par Friedrich
Nietzsche? De quelle manière fallait-il s'y prendre pour extraire, dans l'Antiquité
grecque et barbare, cette matière afin de l'appréhender, puis de la transmettre aux

générations futures? Mais surtout, où était-il possible de la puiser: où se situe la

source de cette sagesse grecque et hellénophone pour Nietzsche dont la pensée et

l'expression sont davantage celles d'un helléniste que celles d'un philosophe
universitaire de nos jours? Et, au contraire, qui incarnait, durant une partie de

l'existence de Nietzsche, cet «esprit de pesanteur» empêchant le jaillissement de

la puissance poétique? Voilà les questions auxquelles j'essayerai de répondre,
me fondant sur la JFe/ta».s'c7?m«/w« de Nietzsche, appréhension du monde tantôt
nourrie par la musique de Wagner, tantôt exaltée par celle de Bizet.

Il serait possible de procéder à des calculs sur les années' telles que Nietzsche
les mentionne, calculs au terme desquels Wagner se substituerait au père de

l'helléniste, né également en 1813. Dès lors, il existerait un double lien de filia-
tion entre, d'une part, le père biologique de Nietzsche (filiation charnelle) et

Wagner (filiation spirituelle) et, d'autre part, la «santé créative»" du futur profes-
seur de Bâle, lequel, tel un athlète olympique expérimenté, passe au crible de sa

' «Mein Vater starb mit sechsunddreissig Jahren: er war zart, liebenswürdig und morbid, wie
ein nur zum Vorübergehn bestimmtes Wesen, - eher eine gütige Erinnerung an das Leben,
als das Leben selbst. Im gleichen Jahre, wo sein Leben abwärts gieng, gieng auch das meine
abwärts: im sechsunddreissigsten Lebensjahre kam ich auf den niedrigsten Punkt meiner
Vitalität, - ich lebte noch, doch ohne drei Schritt weit vor mich zu sehn.» Friedrich Nietzsche,
Ecce homo, in: KSA, Berlin/New York 1989, t. 6, 264.

* «Mein Geist wurde sogar in dieser fürchterlichen Zeit erst reif: Zeugniß die <Morgenröthe>,
die ich in einem Winter von unglaublichem Elend in Genua, abseits von Ärzten, Freunden
und Verwandten, geschrieben habe.» Friedrich Nietzsche, «An Georg Brandes in Kopenha-
gen, Torino (Italia), ferma in posta den 10. April 1888», in: Friedrich Nietzsche, Sämtliche
Briefe Kritische Studienausgabe, Berlin/New York 1988, t. 8, 290.

SZRKG, 109 (2015), 253-267



254 ^4«o/o/y Z./wy

propre analyse sa capacité de décortiquer l'univers: «[...] ich bin [...] als mein
Vater bereit gestorben [...]», avoue Friedrich Nietzsche dès les premières lignes
d'£cce /zowo. Or, vers les années 80, l'état somatique de Nietzsche se dégra-
de sensiblement, 1 '«espr/Z-es/omao/ lâche brutalement le penseur: «Meine Spe-
zza/z7â7 war, den extremen Schmerz cru, vert mit vollkommener Klarheit zwei bis
drei Tage hintereinander auszuhalten, unter fortdauerndem Schleim-Erbrechen.»®

11 tente alors une Reconquista de ses aptitudes, à la fois corporelles et philoso-
phiques, se départant définitivement du virus wagnérien au moment même où il
se prépare à rédiger /lins/ par/a/7 Zara/Ztoz/s/ra: «Wagner gehört bloss zu meinen
Krankheiten.»® Un soulagement véritable, associé à la violence inhérente à toute

libération, se ressent dans l'œuvre de Nietzsche durant son ultime décennie ferti-
le, et le décès de Wagner ne fait que préserver ce dernier de la vendetta nietz-
schéenne, car telle était la teneur de cette confession survenue à la mort véni-
tienne du maestro: «Ich habe furchtbare Pfeile auf meinem Bogen, und W(agner)
gehörte zu der Art Menschen, welche man durch Worte tödten kann.»' La pre-
mière partie de Zorat/iows/ra est achevée depuis une dizaine de jours quand
Nietzsche livre ces propos, se dépouiller du wagnérisme apparaissant donc com-
me une nécessité pour lui primordiale. Désormais, son devoir est de faire don à

l'univers indo-européen de sa propre santé reconquise: de lui restituer la tragédie.
A ce propos, arrêtons-nous un instant à ces «Pfeile» nietzschéennes, «flèches»

que cet Allemand qui avait tout d'abord été reconnu comme helléniste emprunte
à un autre non-Grec qui préférait pour s'exprimer la langue littéraire fondée par
l'épos d'Homère, Marc Aurèle: «TUZcaç pékoç, c&lwç voûç cpéperat. '0 pévrot
voûç Kai öxav eukaßfjxat Kai öxav ztepl tf]v aK£\|/iv axpécpr|xai, tpépexat Kax sû0ù
oûSèv qxxov Kai ézxi xà zipoKelpevov.»* Nietzsche saisit au vol ce ßekoq de

l'«Ecce homo»® impérial et s'en inspire pour exprimer cette vertu fondatrice de

la psyché perse: «Wahrheit reden und gut mit Bogen und Pfeil verkehren»'", teile

qu'il la décrira dans la première partie de Zaz-a/Zzozzs/z-a. Nietzsche fut par ailleurs
l'auteur de «Sprüche und Pfeile»", et il tirera abondamment ces flèches durant
l'année 1888, année ornée de deux brefs ouvrages violentent antiwagnériens:
Der Fa// Wagner et Me/zsc/ze contra Wagner. Ce symbole de l'«archer» (donc

' Friedrich Nietzsche, Ecce homo, in: KSA, Berlin/New York, 1989, t. 6, 264.
* «Denn wahrlich, meine Brüder, der Geist ist ein Magen!» Friedrich Nietzsche, Also sprach

Zarathustra, in: KSA, t. 4, 258, Nietzsche souligne.
Nietzsche, «An Georg Brandes» (voir note 2), 289-290, Nietzsche souligne.

' Friedrich Nietzsche, Vorwort, Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem, in: KSA, Berlin/
New York 1967, t. 6, 12.

' Nietzsche, «An Malwida von Meysenbug in Rom, Rapallo, 21. Februar 1883», in: Sämt-
liehe Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 6, 1986, 335.

* «Autre est le mouvement de la flèche, autre celui de l'esprit. L'esprit toutefois, lorsqu'il est

sur ses gardes et qu'il se porte autour d'une considération, va en droite ligne non moins que
la flèche, et au but proposé.» Marc Aurèle, Pensées pour moi-même, VIII, 60, Paris 1933,
traduit par Mario Meunier, 150.

®
Nous faisons ici bien sûr référence au célèbre ouvrage stoïcien de Marc-Aurèle.
Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 75.

" Friedrich Nietzsche, «Sprüche und Pfeile», Götzen-Dämmerung, in: KSA, t. 6, 19-66.



M'e/zscAe er ffagrterv /t/tfe e»/re /e paga/j/sme e/ /e c//râ/KW/s/»e 255

un Perse pour tout helléniste", comme un «menteur» serait nécessairement un
«Crétois»'\ un «Cilicien», un «brigand»'" ou un «navigateur», un «Phénicien»'*)

dionysiaque traverse l'œuvre nietzschéenne: l'esprit tragique étant représenté par
un arc tendu, prêt à tirer, le poète fidèle à Dionysos est, par conséquent, comparé
à l'archer. A l'une des extrémités de l'arme se situe Bacchos, à l'autre, son demi-
frère Apollon. La tension exercée sur la corde par le guerrier génère l'esprit tra-
gique qui lance sur le spectateur la flèche trempée dans l'élixir dionysiaque, en-

gendrant une implosion de joyeuse souffrance puisée dans les tréfonds de

l'humanité. Cette décharge initiatique, se produisant au rythme des Dionysies, li-
bérerait la polis de la quête permanente d'un bouc-émissaire. Une fois ce cadre

extatique imposé à l'animal politique (fresse, ce dernier sera capable de se con-
centrer sur son élévation, d'abord jusqu'à l'Homme Supérieur, puis, dans un
éventuel élan, jusqu'à la Surhumanité: impulsion annuellement renouvelée, puis,
à un moment donné, sabotée par la subversion socratique qui a répandu, d'abord
en Hellade puis à travers l'univers occidental, la dialectique vulgarisée. Il est

grand temps de guérir l'humanité! Nietzsche l'helléniste agira donc comme un

philosophe par excellence, autrement dit comme le médecin de la cité. Ce double
rôle de philosophe-médecin fut tant célébré par l'Académie'" que l'on oublie que
la fonction curative fut originairement une mission assignée au poète, Homère se

chargeant ainsi de décrire les symptômes des épidémies." Nietzsche est donc un

poète hippocratique et sa démarche consiste en une modernisation globale de la

morale - appelons-la avec Nietzsche par ce terme si évocateur pour notre travail
d'«immoralisme» antichrétien: «Die Kirche wollte zu allen Zeiten die Vernich-
tung ihrer Feinde: wir, wir Immoralisten und Antichristen, sehen unsern Vortheil
darin, dass die Kirche besteht [,..].»'^

Ce tenne d'«immoralisme» prend d'ailleurs, stylistiquement, la place que
Nietzsche, jadis, avait attribuée à la philologie: «Wir Immoralisten!»", s'excla-
mera-t-il un jour, écho à son «Wir Philologen» de naguère. Cette Révolution in-

L'archer chez les Perses eux-mêmes était un symbole fondamental de leur ethnie, ainsi
quand le Grand Roi a décidé de sa propre représentation sur la darique - la monnaie étant le
vecteur primordial, souvent quasi unique, de la circulation de l'image du souverain dans les

masses populaires - sous les traits d'un archer en position de tir. Cf. par exemple, la dari-
que, 475-420 av. J.-C. pièce courante au-delà de la Perse, notamment en Grèce: le roi age-
nouillé à droite sur une ligne de sol, tenant une lance et un arc. Revers: Carré creux allongé.
Lieu commun qui a perduré, de l'Antiquité jusque dans les Évangiles: «Es hat einer von ih-
nen gesagt, ihr eigener Prophet: Die Kreter sind immer Lügner, böse Tiere und faule
Bäuche.» Die Bibel mit Apokryphen, Das Neue Testament, Der Brief des Paulus an Titus,
1,12, nach der Übersetzung Martin Luthers, Stuttgart 1999, 247.
Cf. Lucien, Œuvres, Icaroménippe ou l'homme qui va au-dessus des nuages, 16, in:
Opuscules, Paris 1993, traduit par Jacques Bompaire, t. 3, 231.

" Cf. Otto Eißfeldt, Phoiniker und Phoinikia, in: Paulys-Wissowa, Stuttgart 1941, t. 20 a,
363-365.
Platon, La République, III, 405-409, Paris 1989, traduit par Emile Chambi7, 121-128.

" Héraclite, Problèmes homériques, Les allégories d'Homère sur les Dieux, Paris 1962,
traduction de Félix Buffière, chap. 8, 10-11.

'* Nietzsche, Götzen-Dämmerung (voir note 11), 84.
" Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, 226, in: KSA, t. 5, 162.



256 zlwj/ofy L/vry

tégrale nous invite à renouer avec le monde d'avant que le socratisme ne rongeât
la corde unissant les Grecs (ce précieux fruit humain résultant d'accumulations
d'ultimes hasards) avec les créatures olympiennes réellement présentes auprès de

l'homme au-dedans et en-dehors de la polis. Planifiée en tenant compte de l'in-
termédiaire des siens (soit ces divinités germaniques qu'un helléniste allemand
ressuscitera afin qu'elles le mènent jusqu'au cortège de Dionysos^), cette Re-

conquista de l'espace vital antique, visant ainsi la compression de deux millé-
naires et demi, peut être baptisée «renaissance» de la tragédie. À ce temps de

notre réflexion, précisons une autre nuance familière à un helléniste tel que le fut
Nietzsche: le pétaiç emprunté à Marc-Aurèle signifie la «foudre» chez les trois

principaux poètes tragiques en vogue dans l'Antiquité" étudiés à maintes repri-
ses par Nietzsche qui sait, par ailleurs, que c'est grâce à la maïeutique de la fou-
dre que Dionysos a été mis au monde;" et ce feu céleste hérité de son père
devient un projectile bachique par excellence. Nous pensons ici à Lucien, ce

lettré de la Seconde Sophistique - tendance eurasiatique" moderne du temps des

Flaviens, traitée par un illustre /wc/ono/ogwe de «mouvement tapageur»** - con-
nu de Nietzsche": «[...] car le feu est une arme dionysiaque, que le dieu doit à

son père et qui provient de la foudre [...]»**. Nietzsche, en grand moderne d'une
autre époque non moins tonitruante, disposait, vu sa ténacité d'helléniser son

contemporain, de bon nombre des réflexes d'un hyperatticiste du II" siècle de

l'ère chrétienne. Ainsi, l'arc tragique, qui extermine en passant Wagner, sert sur-
tout à lancer un ßeXoq prodigieux dont le nom est Surhomme: «Seht, ich bin ein

Verkündiger des Blitzes und ein schwerer Tropfen aus der Wolke: dieser Blitz
aber heisst Übermensch.»" Nietzsche économiserait en effet ses moyens théra-

peutiques: visant des principes essentiels de guérison pour ses semblables avec,
comme fin, le fondement de la future Surhumanité, Nietzsche stérilise l'endroit
de son opération ultérieure. L'essence de la science hippocratique étant la cru-
auté envers le mal, Nietzsche - en disciple fidèle de Semmelweis, dirions-nous
en lecteurs du docteur Céline - use de Tanne tragique afin d'anéantir Wagner.

«Ihm antwortete in wetteiferndem Wiederhall jener weihevoll übermüthige Festzug diony-
sischer Schwärmer, denen wir die deutsche Musik danken - und denen wir die Wieder-
geburt des deutschen Mythus danken werden!» Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragö-
die, in: K.SA, t. 1, 147, Nietzsche souligne." Cf. Eschyle, Prométhée, v. 358; Sophocle, Les Trachiniennes, v. 1078; Euripide, Les Sup-
pliantes, v. 860.

" Euripide, Les Bacchantes, v. 288-290, Paris 1970, traduction de Jeanne Roux, t. 1, 131.
" Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Asianismus und Atheismus, in: Hermes, 35 (1900),

51-52.
**

Jacques Bompaire, Lucien écrivain, imitation et création, thèse principale, Paris 1958, 100.
^ Cf. Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, in: KSA, t. 1,74.
** «[...] Ô7tXov ydp xi Aiovumaicôv xô 7rùp, îtatprôov aùiù kùk toù Kepauvoù [...]» Lucien,

Œuvres, Dionysos, 4, in: Opuscules, t. 1, 50.
" Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 18.



Me/zscAe e/ (Fag/rer; /wt/e en/re /e pag£w?«me <?/ /e cArà/î'a«w/«e 257

Mais, en définitif, pourquoi cette exécution? Que reproche précisément Nietz-
sehe à son «geliebte(n) Meister»^ de l'année 1872, glorifié puis abandonné?

Wagner serait trop chrétien! Cette adhésion aux préceptes de Jésus serait issue

d'un socratisme dont Wagner serait imbibé en tant que compositeur: le Galiléen
était le messager de l'ancestrale sagesse indienne, sagesse qu'il avait cependant

dépouillée des limines entre les castes, ainsi Paul le «nihiliste», le plus haï de

Nietzsche,^ qui préconisait une égalité à outrance: «Da ist nicht mehr Grieche
oder Jude, Beschnittener oder Unbeschnittener, Nichtgrieche, Skythe, Sklave,
Freier, sondern alles und in allen Christus.»^"

Jésus, dans les Evangiles, apparaît souvent comme un disciple de la dialec-
tique de Socrate, promoteur d'une égalitariste croyance en la bonté innée de

l'humain qui surgirait simplement suite à son dressage". Ce Socrate est l'anti-
thèse de l'Homme Supérieur puisqu'étant l'aïeul de «l'homme théorique»".
Mais il est aussi l'aîné de Jésus de quatre siècles, période durant laquelle sa spécu-
lation optimiste bénéficia d'une réclame inouïe, dans la Judée sous les Lagides,
puis sous les Séleucides, et pour terminer jusqu'à Rome, instaurant à l'Est de la

Méditerranée une atmosphère intellectuelle que nous pourrions qualifier de «fi-
liale palestinienne de la culture alexandrine». Quant à Wagner, il serait, si nous

pouvons nous permettre, un «Socrate germanique christianisé», sa dialectique
lyrique visant à convaincre les foules, et non à les emporter dans un élan extatique.
En fait, Wagner n'est plus qu'un scoliaste musical: «Die Bewegung, die Wagner
schuf, greift selbst in das Gebiet der Erkenntniss über: ganze zugehörige Wissen-
Schäften tauchen langsam aus jahrhundertealten Scholastik empor.»"

Mieux encore: la cadence stylistique pointée par le positionnement des mots
dans la phrase étant la première signature du philosophe, Nietzsche socraf/se

Wagner - tant est-il qu'il ne vragwerâatf pas Socrate! Car souvenons-nous que,
du vivant de Nietzsche et bien après, pour juger de la valeur de l'être humain, on

s'interrogeait allègrement, sans tabou aucun, sur son ethnie, sur sa pureté si né-
cessaire. Or, la laideur proverbiale du dialecticien athénien se fait se poser, dans

le paragraphe 3 du «Problem des Sokrates», une question légitime aux yeux de

Nietzsche, question qu'il exprime dans les termes suivants: «War Sokrates

überhaupt ein Grieche?»** - cette fusion d'une disgrâce et d'un bon sens exces-
sivement verbalisé, jusqu'à l'impiété, exclurait le mari de Xanthippe de la com-
munauté ethnique grecque. Ce partant, lorsqu'il s'agir de dénigrer Wagner ac/

Nietzsche, «An Richard Wagner in Bayreuth, (Basel) Am 24 Juni 1872», in: Sämtliche
Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 2, 15.
Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in: KSA, t. 6, 246.

" Bibel mit Apokryphen (voir note 13), 232. Der Brief des Paulus an die Kolosser 3, 11.
" Cf. Platon, Protagoras, 361 a-c, Paris 1950, traduit par Léon Robin, 144-145.
" «Unsere ganze moderne Welt ist in dem Netz der alexandrischen Cultur befangen und kennt

als Ideal den mit höchsten Erkenntnisskräften ausgerüsteten, im Dienste der Wissenschaft
arbeitenden theoretischen Menschen, dessen Urbild und Stammvater Sokrates ist.» Fried-
rieh Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, in: KSA, t. 1, 116, Nietzsche souligne." Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 38.

" Nietzsche, Götzen-Dämmerung (voir note 11), 68.



258 zl/ia/o/y Zivry

/loffimem, Nietzsche use d'une phrase jumelle où Wagner ne vient que remplacer
Socrate dans l'enquête que mène Nietzsche sur les origines du maestro: «War

Wagner überhaupt ein Deutscher?»" «Socrate-Wagner» devient la double face

d'un unique Janus, et - à l'appui de notre analyse - la main de Nietzsche l'insère
dans son œuvre, portée par un élan de violence /toèY/gi/e - autrement dit supé-
rieurement inconsciente, mais toujours cruellement moqueuse comme le serait

un lettré de la Seconde Sophistique/''
Wagner étant réduit à Socrate (forme d'avilissement spirituel préchrétien), il

serait donc logique que, sous la plume nietzschéenne, les héros de Wagner n'ap-
paraissent que comme de parfaits adeptes du papisme («Dabei ist freilich jene
andre Frage nicht zu umgehn, was ihn eigentlich jene männliche [ach, so un-

männliche] (Einfalt vom Lande> angieng, jener arme Teufel und Naturbursch Par-

sifal, der von ihm mit so verfänglichen Mitteln schliesslich katholisch gemacht
wird - wie? war dieser Parsifal überhaupt ernst gemeint?»"), voire - ce qui est pire

encore - de la révolution: «Wagner hat, sein halbes Leben lang, an die Revo/z/-

t/o« geglaubt, wie nur irgend ein Franzose an sie geglaubt hat. Er suchte nach ihr
in der Runenschrift des Mythus, er glaubte in Siegfried den typischen Révolu-
tionär zu finden.»'**'

Nous y retrouvons le terme de «révolution» dans un sens fortement péjoratif,
contrairement à celui par lequel nous avions ouvert notre travail. Or, entendons-

nous, la «Révolution» dont nous chargeons Nietzsche se situe fort au-delà du ter-
rorisme parisien mentionné à propos de Wagner, car nous l'engageons dans une
Révolution littéralement dionysiaque, celle du retour aux origines extatiques de

l'humanité indo-européenne.
Ainsi, se libérer de l'emprise wagnérienne serait retrouver une santé corporel-

le, et donc psychique, alléger son «esprit-estomac» d'un régime lyrico-spirituel
excessivement malsain: à cela est consacré en quasi-totalité le cinquième cha-

pitre du F«// WTzgz/e/*" En somme, il s'agit de conseils physiologiques si néces-

saires à la création que Nietzsche, «der letzte Jünger des Philosophen Diony-
sos»"", après les avoir lui-même suivis, prodigue à ses élèves.

Or, en quoi consiste précisément la démarche auto-libératrice de Nietzsche? Il
s'agit de briser cette coque wagnérienne qui l'empêche d'accéder à la cadence

bachique, et Nietzsche, qui sacrifie totalement Wagner, procède de façon mi-
extatique mi-consciente: en effet, il faut que l'animal Wagner puisse être con-
sommé par la communauté des fidèles de Dionysos. Dans cette approche du sa-
cré se retrouve sans doute l'expérience de l'helléniste, lecteur assidu (jusqu'à les

connaitre par cœur) de ces épopées d'Homère où est décrit, à maintes reprises,

" Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 41.
" Nous nous réferons de nouveau à la thèse de doctorat de Jacques Bompaire: Bompaire,

Lucien écrivain (voir note 24)." Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: KSA, t. 5, 341.
** Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 19, Nietzsche souligne." Ibid., 21-23.

Nietzsche, Götzen-Dämmerung (voir note 11), 160.



Metesc/ze e/ Wag/ze/v /»/te ezz/ze /e pagrz/zwme e/ /<? c/iristfomsmf 259

un sacrifice animal parfaitement codifié, effectué soit par un prêtre immolateur,"'
soit par ses remplaçants moins officiels, preuves homériques que les bases du sa-

cerdoce païen étaient accessibles à pas mal de mâles de la communauté/" Nietz-
sehe a approfondi et utilisé la lecture de ces épopées pour ses cours de l'année

1875-76, cours qui ont donné lieu post-mortem au Go/fevc/zezz.v/ r/er Gz-zec/zezz:

«Mais tout père de famille pouvait faire des sacrifices sur l'autel domestique (à

l'époque homérique il recevait l'aide du Ouogkôoç [prêtre chargé du soin des

sacrifices]
Wagner n'est donc pas un bouc déchiqueté par le thiase dans son oreibasia, sa

chair est utilisée sagement: la première partie pour le dieu, la seconde pour les

hommes, les futurs disciples du Perse dans le cas précis de Nietzsche.

Voyons comment Nietzsche procède exactement. Pour ce faire, revenons à la

dernière partie de Zara/Ao/zs/ra, à savoir la recréation par le prophète, dans sa ca-

verne, de l'Homme Supérieur, une forme de supra-androgyne bien plus com-
plexe que l'être en deux parties inventé par Aristophane dans Le Sczzztjiz/e/ plato-
nicien"" (proposition à laquelle nous avons notamment consacré notre thèse de
doctorat"' ainsi que les publications qui l'ont suivie"''). Une créature nouvelle,
composée de neuf humains et de trois animaux, surgit dans la «chambre d'en-
fanl»"' de Zarathoustra. Multi-composite, elle possède en revanche un seul et

unique logos, ce «Nothschrei» qui constitue un appel au secours lancé au Perse:

" Cf. Homère, L'Iliade I, v. 446-471; XXIII, v. 30-34.
Cf. Homère, L'Iliade II, v. 400-431; VII, v. 466-481; L'Odyssée III, v. 444-463; XII, v.
354-365; XIV, v. 425-442, etc." Friedrich Nietzsche, Le Service divin des Grecs, «Antiquités du culte religieux des Grecs»,
cours de trois heures hebdomadaires, hivers 1875/76, Paris 1992, traduit par Emmanuel
Cattin, 132.

"" «Sachez d'abord que l'humanité comprenait trois genres, et non pas deux, mâle et femelle,
comme à présent; non, il en existait en outre un troisième, tenant des deux autres réunis et
dont le nom subsiste encore aujourd'hui, quoique la chose ait disparu: en ce temps-là
1'androgyne était un genre distinct et qui, pour la forme comme pour le nom, tenait des deux
autres, à la fois du mâle et de la femelle; aujourd'hui ce n'est plus au contraire qu'un nom
chargé d'opprobre.» Platon, Le Banquet, 189 d-e, Paris 1929, traduit par Léon Robin,
29-30. «nporiov pév ydp xpia ijv ra yévr| xâ icov àvOpcbzrcov, oby ebaztep vuv Suo, àppsv icai
OijLu' âXZâ Kai xpixov ztpoctqv, koivôv ov âptporépwv toûtwv, ou vuv ovopa Zoizrôv, aûxô
Se f|<pàviarai àvSpoyuvov yàp sv töte pev rjv, Kai eïSoç Kai ovopa éÇ ôtpiporépwv koivôv toû
te âppevoç Kai 0f|Loç vûv 5' oûk éativ àXZ' tj év ôveiSet ovopa Ksipevov.» ibid.

""
Anatoly Livry, thèse de doctorat Nabokov et Nietzsche rédigée sous la direction du pro-
fesseur Patrick Quillier et soutenue à l'Université de Nice - Sophia Antipolis le 4 juillet
2011 devant un jury international composé de six professeurs.
Anatoly Livry, «Le Surhomme de Nabokov», Acte du colloque de Nietzsche-Gesellschaft
allemande d'octobre 2010 «Einige werden posthum geboren», Berlin/New York 2012,
347-358. Anatoly Livry, «Le Surhomme chez Nabokov», Acte du colloque de l'Université
de Moscou, «Littérature du XX" siècle, Bilan et perspectives de recherche», EKON-Inform,
Faculté Philologique de l'Université de l'Académie des Sciences de Russie, Moscou 2011,
215-223." «Aber nun lasst mir diese Kinderstube, meine eigne Höhle, wo heute alle Kinderei zu Hause
ist. Kühlt hier draussen euren heissen Kinder-Ubermuth und Herzenslärm ab!» Nietzsche,
Also sprach Zarathustra (voir note 4), 393, Nietzsche souligne.



260 ZnaZo/y i/'v/y

«Am später Nachmittage war es erst, dass Zarathustra, nach langem umsonstigen
Suchen und Umherstreifen, wieder zu seiner Höhle heimkam. Als er aber derselben

gegenüberstand, nicht zwanzig Schritt mehr von ihr ferne, da geschah das, was er
jetzt am wenigsten erwartete: von Neuem hörte er den großen AoZ/tsc/tre/. Und, er-
staunlich! diess Mal kam derselbige aus seiner eignen Höhle. Es war aber ein lan-

ger vielfältiger seltsamer Schrei, und Zarathustra unterschied deutlich, dass er sich
aus vielen Stimmen zusammensetze: mochte er schon, aus der Ferne gehört, gleich
dem Schrei aus einem einzigen Munde klingen.»**

Nous pouvons seulement supposer de combien de parties est composée cette
nouvelle espèce inconnue qu'est le Surhomme - que Nietzsche ne nous laisse

même pas entrevoir dans son ZaraZ/zowVra. Nietzsche remplit son rôle de forma-
teur de l'humanité, insistant sur les capacités démiurgiques du prophète perse:
plus tard, apeurée par le lion, la nouvelle créature crie d'zz«e sew/e /joz/c/ze, et,
afin d'indiquer l'unicité de cet organe, Nietzsche en mentionne le nombre, «Ei-

nem», avec une majuscule en dépit des règles de l'orthographe allemande: «[...]
die höheren Menschen aber, als sie ihn brüllen hörten, schrien alle auf, wie mit
Einem Munde, und flohen zurück und waren im Nu verschwunden.»^

Souvenons-nous qu'une parcelle dudit Homme Supérieur est justement Wag-
ner, car il ne faut pas être un lecteur assidu de Gustav Naumann'" pour recon-
naître le compositeur dans l'Enchanteur: «Ah dieser alte Zauberer!»", Nietzsche
enlève lui-même son masque à l'Enchanteur en 1888.

Voilà comment Nietzsche fait littéralement fondre Wagner dans la future Hu-
manité Supérieure, afin que le christianisme lyrique du maestro soit profitable à

ceux qui viendront après nous: seul un Wagner absorbé par l'antiquité diony-
siaque, ressuscitée dans la musique et grâce à la musique, est admissible pour
Nietzsche le païen. Le christianisme apparaissant comme une déviance spirituelle
maladive, cette religion, parmi tant d'autres, doit être engloutie, avec bénéfice,

progressivement par les doctrines vigoureuses du paganisme: «Mais dans le pa-
ganisme, qui ne connait point d'orthodoxie théologique, une nouvelle croyance
n'élimine pas nécessairement une croyance antérieure.»'" Le destin de Wagner,
parcelle idéologique de l'héritage de Jésus, est ainsi de disparaître, de devenir un
lubrifiant accélérant le retour de l'orgiasme présocratique.

Posons-nous désormais cette question: quel est donc l'inspirateur de cette mo-
dernité néo-dithyrambique? Car, pour un philosophe charnel tel que Nietzsche,

chaque tendance de pensée a vocation à être incarnée.

Souvenons-nous que, pour un philologue, tout processus créatif se déclenche

d'abord par un verbe transcrit et c'est seulement après que le rythme saisit et em-

Friedrich Nietzsche, in: KSA, t. 4, 346, Nietzsche souligne.
Ibid., 407. «[...] or les hommes supérieurs, oyant ce rugissement, comme d'une seule bou-
che prièrent tous et refluèrent et en un seul instant eurent disparu.» Friedrich Nietzsche,
Ainsi parlait Zarathoustra, Un livre qui est pour tous et qui n'est pour personne, in: Œuvres
philosophiques complètes, Paris 1971, traduit par Maurice de Gandillac, 349.
Cf. Gustav Naumann, Zarathustra-Commentar, Leipzig 1900, t. 4, 42.
Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 43.

" Franz Cumont, Lux perpétua, Paris 1949, 11.



Metoc/je e/ JFagwer: /w/te ew/re /e pagamsme e/ /e c/traria/t/s/we 261

porte l'estafette: «Man glaubt es sei zu Ende mit der Philologie - und ich glaube,
sie hat noch nicht angefangen»," écrit Nietzsche trois ans après la publication de

La Mifloœ c/e /a tragéaïe. Ce faisant, il s'engage dans une anabase en quête
d'un néo-Verbe pour une néo-humanité, marquant surtout la prédominance de

l'idée rédigée, lue, analysée dans le texte. Ses «Wir Philologen» (le suc de l'hu-
manité et ses éducateurs) sont à l'esprit de Nietzsche, et durant toute son exis-

tence, la caste des guerriers au sein de laquelle il tiendra une position brahmani-

que, lui indiquant les balises de la voie démiurgique: «[...] aber die Philologen
sind auch die Erzieher»," déclare l'helléniste dans ses AGri'zen zm PMo/ogen
flanquées d'une épigraphe de Bouddha, divinité que Nietzsche projette de

remplacer sur le continent européen:

«Ich habe von allen Europäern, die leben und gelebt haben, die w«/a»g//c/«<e Seele:
Plato Voltaire es hängt von Zuständen ab, die nicht ganz bei mir stehen, son-
dem beim <Wesen der Dinget - ich könnte der Buddha Europas werden: was frei-
lieh ein Gegenstück zum indischen wäre.»"

Ce Bouddha, autrement dit le Boudyas d'Arrien, est le fils du meilleur bacchant
de Dionysos auquel le Dieu a offert l'Inde conquiseNietzsche le philologue re-
prend ainsi sa place dans le cortège divin, revenant en Occident afin de le révolu-
donner. La boucle est bouclée, et ce, à la manière philologique classique.

De plus, la période du sacrifice de Wagner s'accompagne, chez Nietzsche,
d'un revirement significatif sur le plan civique. Son antijudaïsme était assez or-
dinaire parmi les philologues classiques germaniques de l'époque, «juif» étant
chez le Nietzsche de 1872 un terme péjoratif de moquerie par lequel, par exemp-
le, il accable son contradicteur Wilamowitz, pourtant son ex-condisciple de

Schulpforta appartenant à la noblesse, rejeton d'un Generalfeldmarschall prus-
sien et n'ayant donc rien de sémitique («Welch übermüthig-jüdisch angekränkel-
tes Bürschchen!»"). Cela était finalement proche du ressentiment manifesté par
Wagner à l'égard de ses confrères juifs, notamment à l'encontre de Felix Men-
delssohn. Cette attitude à l'égard des Juifs vire, principalement dans les années

80, à un philosémitisme occasionnel, parfois franchement prononcé: «Umsonst,
dass ich in ihm nach einem Zeichen von Takt, von délicatesse gegen mich suche.

Von Juden ja, noch nie von Deutschen.»" Cette sortie est assez savoureuse, car
lorsqu'il s'agit d'attaquer Wagner, une pique antijudaïque serait tout aus-
si bienvenue: «Sein Vater war ein Schauspieler Namens Geyer. Ein Geyer ist
beinahe schon ein Adler [...].»' Quant à son engagement martial prussien dans la
Guerre de 1870-71, il se métamorphose - à l'inverse de son ennemi juré anti-

" Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, in: KSA, t. 8, 34." Ibid., 14.
" Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, in: KSA, t. 10. 109, Nietzsche souligne." Cf. Arrien, L'Inde, Paris 1968 [1927], 29." Friedrich Nietzsche, «An Gustav Krug in Naumburg, Basel 24 Juli 1872», in: Sämtliche

Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 4, 1986, 30." Nietzsche, Ecce Homo (voir note 3), 363." Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 41.



262 L/vn>

dionysiaque, Wilamowitz, fier de sa gloire militaire prussienne à Paris - en une

francophonie effrénée et c'est influencé par celle-ci qu'il aborde l'œuvre de

Prospère Mérimée: Lettres' à zme mco/?m/e en 1879/" Le Fase étn/s^i/e en
1880/' puis vient le tour de Carmen parue, pour la première fois en 1845 dans la

Ttevt/e c/e t/eiec mont/es, revue avec le rédacteur de laquelle Nietzsche, porté par
un enthousiasme excessif, prendra contact quelques mois avant sa mort psychi-
que/" La nouvelle Carmen, mythe d'une attirance érotique exercée par une gi-
tane andalouse, est une véritable bombe chargée de paganisme esthétique. Cela
est d'autant plus manifeste pour Nietzsche que l'œuvre est flanquée d'une épi-
graphe de Palladas, écrivain alexandrin de langue grecque, littérateur dissident
dans cet empire des IV-V® siècles qui avait le christianisme comme religion offi-
cielle. Ce paganisme hellénistique, résistant au courant doctrinal dominant, est

facilement capté par Nietzsche: Mérimée pour lui est un «ehrlicher Atheist»".
L'«athéisme» français signifiait, c/e/acto, au début de la IIP république, un pan-
théisme assez flou, où se mêlaient le néo-paganisme et le culte de l'Être suprême
ainsi que celui du Grand Architecte de l'Univers. Cet «ehrlicher Atheist» est donc

un compliment sous la plume de Nietzsche, prophète de la religion de Dionysos.
C'est sur ce sol propice au paganisme spirituellement guerrier des peuples latins

que la Carme« de Bizet s'offre à Nietzsche. Celui-ci, d'ailleurs, pendant la ré-
daction de Zara/LcwVra, pousse ses pérégrinations méditerranéennes jusqu'à
cette Côte d'Azur, nouvellement française, où est décédé un Prosper Mérimée
dont le verbe, à en croire Nietzsche, avait inspiré et revigoré l'opéra de Georges
Bizet: «Sie hat von Mérimée noch die Logik in der Passion [...].»" C'est le phi-
lologue qui se manifeste sous le musicien.

Carme« était tellement liée à la France dans l'esprit de Nietzsche que, dans sa

lettre à Peter Gast, le philosophe commet un lapsus fort révélateur, nommant
Georges Bizet «François»: «Hurrah! Freund! Wieder etwas Gutes kennen

gelernt, eine Oper von François Bizet (wer ist das?): Carmén.»" Désormais, la

rupture avec l'auteur du «catholique Parsifal»" est définitive: Wagner est dé-

trôné par l'Andalouse de Bizet qui devient l'apô/resse dansante de la philosophie
de Dionysos que Nietzsche transcrit en allemand, tout en arguant avoir assisté à

l'opéra français vingt fois à Gênes. En effet, c'est par cette provocation contre
les wagwer/tes qu'il commence sa lettre de Turin: «Ich hörte gestern - werden

Friedrich Nietzsche, «An Marie Baumgartner in Lörrach (Postkarte), (Basel, 1. März
1879)», in: Sämtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 5, 388.

" Friedrich Nietzsche, «An Heinrich Köselitz in Venedig (Marienbad, 18. Juli 1880)», in:
Sämtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 6, 30.
Nietzsche, Sämtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 8, 546, 557-558,
559, 564, 566, 568.

" Nietzsche, Ecce homo (voir note 3), 286.
Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 15.

^ Friedrich Nietzsche, «An Heinrich Köselitz in Venedig (Postkarte), (Genua 28. November
1881)», in: Sämtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 6, 144.

" Nous renvoyons nos lecteurs à la note 37.



MeZzsc/te eZ Wagwe/v /t/ZZe ewZre /<? pagan/'s/ne eZ /e c/;z/j(/flflOTe 263

Sie es glauben? - zum zwanzigsten Male Bizet's Meisterstück»^, ouvrant les

hostilités lyriques franco-allemandes. Quant à cette déclaration de guerre que
constitue Z)ez- Fez// IFezg/zer, la chute de la pesanteur wagnérienne sera, selon les

confidences de Nietzsche à Malwida von Meysenbug, plus légère («sogar leich-

ter») dans sa traduction française que dans sa version originale.^ Mieux encore:
le français devient le double de la langue allemande, voire se substitue à elle en

qualité d'idiome de la création, ainsi que le confie Nietzsche à Köselitz: «[...] es

scheint mir, unter uns, daß ich erst in diesem Jahre deutsch - will sagen yrazzzö-
szsc/z - schreiben gelernt habe»®'. Transformé en langue médicale, le français sert à

diagnostiquer la pathologie Wagner: «Wagner est une névrose.» 11 s'agit d'une
véritable catharsis et, grâce à cette Carmen des dizaines de fois vue, Nietzsche se

lave littéralement par le dyonysisme de la souillure «wagnéro-chrétienne».
Familier du théâtre grec où les enjeux sont présentés dans le prologue et où

l'auteur joue souvent le protagoniste, Nietzsche, incarné par Zarathoustra, évo-

que devant les spectateurs la ménade de Bizet. Souvenons-nous que les ménades,
dans la religion dionysiaque, sont des femmes arrachées à leur foyer par Dionysos

pour suivre le Dieu dans une suite, un thiase. Elles copient totalement la mode

apportée par Dionysos: sa nébride devient leur habit, le serpent par lequel Zeus a

couronné son fils" se multiplie pour s'entrelacer à leurs cheveux et elles mar-
quent la mesure de leur course-danse par des tympanoi, remplissant souvent le

rôle d'un bouclier sonore," ainsi que par leurs thyrses. Grâce à cette mimésis, el-
les deviennent, progressivement, le dieu elles-mêmes, l'imitation leur permettant
d'être gagnées par le délire de Dionysos - mania -, état de tension suprahumaine
via lequel Dieu les baptise d'un de ses noms, mainade. Elles sont désormais

l'œuvre d'art du Bacchos et, simultanément, les poétesses engendrant de pieuses
créations de la religion extatique.

Or, cette mainade est tout d'abord mentionnée par Nietzsche-Zarathoustra de-

vant ses disciples et un thiasos de demoiselles. Il s'agit, à ce stade, de la simple
présentation des acteurs à des spectateurs qui n'ont pas encore subi l'explosion
tragique et sont donc encore en possession de leur bon sens: «In dein Auge
schaute ich jüngst, oh Leben!»" Dans un premier temps, Nietzsche garde son

mystère, et l'on ne sait pas encore que la Vie de Zarathoustra est une suivante de

Dionysos, une ménade - mais une ménade modernisée et francophone, de celles

que l'on peut voir, entendre, peut-être toucher, et suivre dans une oreibasia.

" Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 13.
" Cf. Friedrich Nietzsche, «An Malwida von Meysenbug in Rom, Turin, den 4. Okt. 1888»,

in: Sämtliche Briefe Kritische Studienausgabe (voir note 2), t. 8, 447.
Friedrich Nietzsche, «An Heinrich Köselitz in Buchwald, Sils, den 12. Sept. 1888, Mitt-
woch», in: t. 8, 416, Nietzsche souligne.
Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 22.

" Cf. Euripide, Les Bacchantes, v. 101-104, Paris 1961, traduit par Henri Grégoire, 246.
Cf. Lucien, Œuvres, Dionysos, 4, in: Opuscules (voir note 14), 50.

" Ibid., 1,48." Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 140.



264 rtzzzz/o/y Lz'v/y

Mais voilà que le temps passe et, prolongeant son 7ö/jz//W, le prophète perse
se retrouve, dans Dai andere Tawz/zer/, être un danseur de flamenco accompagné
d'une gitane andalouse armée de castagnettes, telle que celle que Nietzsche,
quelques semaines auparavant, a vue sur la scène de l'opéra génois. Elle est por-
teuse de tous les dangers mortels - pour un non-initié - d'une ménade, à com-
mencer par ces serpents mêlés à ses cheveux, symbole de la connaissance des

mystères dionysiaques. Désormais, cette ménade, la Vie de Zarathoustra, est

clairement identifiable comme suivante de Dionysos, le Mzzzzo/zzezzo.s: «In dein

Auge schaute ich jüngst, o Leben [...]»', répète le prophète afin de signaler qu'il
s'agit de la reprise d'un chant arrêté précédemment, puis:

«Zwei Mal nur regtest du deine Klapper mit kleinen Händen - da schaukelte schon
mein Fuß vor Tanz-Wut. -
Meine Fersen bäumten sich, meine Zehen horchten, dich zu verstehen: trägt doch
der Tänzer sein Ohr - in seinen Zehen!
Zu dir hin sprang ich: da flohst du zurück vor meinem Sprunge; und gegen mich
züngelte deines fliehenden fliegenden Haars Zunge!
Von dir weg sprang ich und von deinen Schlangen: da standst du schon, halbge-
wandt, das Auge voll VerlangenV
Ainsi, la Vie de Zarathoustra devient une éducatrice en ménadisme pour les

jeunes filles du Tzzzzz/zert. Pourtant, elle les instruit non par un enseignement didac-

tique - comme le fait parfois Zarathoustra avec ses élèves -, mais par une conta-
mination dionysiaque, soudant ainsi le futur thiase. La description de la Recon-

quista est donc accomplie et, pour travailler un animal civique en vue de son élé-

vation, il est obligatoire de le cadrer dans une cité saine, antique, antérieure à la

perversion socratique. Il faut l'enfermer dans cette multiplicité hiérarchisée, qui
va des Dieux olympiens et des héros jusqu'aux démons, guetteurs implacables
des vivants et des morts."* Dans cette organisation, la gente féminine a un rôle à

tenir, place qu'elle ne doit jamais déserter, même dissimulée par la nuit, au
risque de devenir blasphématrice, bloquée dans la frénésie d'impiété ridiculisée

par les célèbres «députées» du «saint Aristophane»: tenir la maison, être la

compagne du mâle guerrier, enfanter et élever la descendance en demeurant dans

le gynécée, voilà le gage du bon fonctionnement d'une polis d'où pourrait surgir
un être supérieur. Toutefois, la puissante pression d'Aphrodite Pandémienne doit
trouver son échappatoire, mais exclusivement lors de cérémonies codifiées par
une réglementation ancestrale appliquée par les prêtres, en présence réelle d'un
Dionysos qui plonge les ménades dans un état d'ébriété sacrée. Cet érotisme pro-
phétique s'atteint sans absorption d'alcool, exclusivement grâce au contact du

" «Le taureau et le serpent sont les animaux dionysiaques par excellence, les fonnes que revêt
volontiers le dieu.» Roux, Commentaire, in: Euripide, Les Bacchantes (voir note 22), t. 2,445.
Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 282.

" Ibid., 282.
Cf. Cumont, Lux perpétua (voir note 52), 49, 61, 79 et suivantes.

" «[...] beim heiligen Aristophanes!» Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse (voir note 19), 171.



Me/zsc/te e/ Ifagwer: /«/te en/re te pagate.swe e/ te c/irà/te««we 265

Dieu, ce qui rapproche le régime alimentaire des ménades®" à celui revendiqué

par un Nietzsche qui connaissait parfaitement son catéchisme païen: «Alkoholika
sind mir nachtheilig; ein Glas Wein oder Bier des Tags reicht vollkommen aus,
mir aus dem Leben ein <Jammerthal> zu machen Le philosophe est donc

capable de ressentir l'orgiasme à l'aulne de son propre corps.
Cette proposition d'élévation de l'humain, via la restauration des Dionysies,

est une Révolution anti-féministe nietzschéenne qui renverse le socratisme, ce
fléau propulsé dans Athènes par une Xanthippe que le dialecticien était incapable
de cloîtrer dans son gynécée." C'est également une Révolution anti-chré-

tienne, puisque, Dionysos chassé de la scène et de la cité indo-européenne,
arrivent quelques siècles plus tard les disciples d'un Jésus rejetant un ménadisme

inséparable d'un Éros qu'ils haïssent et qu'ils traitent d'hypostase de Satan:

«Dies Alles bedeutet das Wort Dionysos: ich kenne keine höhere Symbolik als die-
se grtecte'scAe Symbolik, die der Dionysien. In ihr ist der tiefste Instinkt des Le-
bens, der zur Zukunft des Lebens, zur Ewigkeit des Lebens, religiös empfunden, -
der Weg selbst zum Leben, die Zeugung, als der Ae/7/ge Weg... Erst das Christen-
thum, mit seinem Ressentiment gegen das Leben auf dem Grunde, hat aus der Ge-
schlechtlichkeit etwas Unreines gemacht: es warf teb/A auf den Anfang, auf die

Voraussetzung unseres Lebens [...].»"

Voilà que Nietzsche approuve notre vision de son œuvre, une fois encore: c'est

un helléniste tellement empreint des mystères dionysiaques qu'il s'est auto-élevé

jusqu'à la prêtrise du dieu et refuse de se mêler aux «philosophes universitaires»,
ces Penthée diplômés, impies car «intellectuels»^, dotés d'une dialectique
frigide à la pénétration de la sagesse dionysiaque." Nietzsche offre alors au

monde ses notions dites «philosophiques», depuis le «Ressentiment» de La TVate-

sawce rte /a /ragér/te jusqu'au «Ewige Wiederkunft».
Le désir de la réunion d'Eros - personnage du même 5a«ç//e/ platonicien où

le dieu avait été maltraité avec tant de perversité par la dialectique de Socrate en

personne" - à la folie sacrée de Bacchos réofferte à la cité s'affiche sans dissi-
mulation chez un Nietzsche qui introduit ce «kleinen Gott»" chez les jeunes
filles, le fait danser avec elles: «Und diess ist das Lied, welches Zarathustra sang,
als Cupido und die Mädchen zusammen tanzten.»" Cette activité, trop plastique

Cf. Euripide, Les Bacchantes, v. 278-283, in: Tragiques grecs, traduit par Marie Delcourt-
Curvers, Paris 1967, 1225.
Nietzsche, Ecce homo (voir note 3), 280.
Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches 1,433, in: KSA, t. 6, 282.

" Nietzsche, Götzen-Dämmerung (voir note 11), 159-160, Nietzsche souligne.
«Penthée, roi des temps héroïques, est aveugle aux manifestations du divin parce qu'il est

un <sophiste>, un (intellectuel).» Roux, Introduction, in: Euripide, Les Bacchantes (voir note
22), t. 1,44." «C'est précisément ce qui advient à Penthée. Parce qu'il est un sophiste, il est spirituel-
lement aveugle.» Ibid., 47.
Cf. Platon, Le Banquet, 199 c-203 b.

" Nietzsche, Also sprach Zarathustra (voir note 4), 139.

Ibid., 140.



266 /)77a/o/y L/v/y

pour l'instant, trop apollinienne donc, Nietzsche n'aspire qu'à la transformer en

une dynamite à son image,"' prête à exploser et à retentir au moment accordé par
Bacchos. Viendra la gitane francophone. Zarathoustra remplacera Eros dans la

danse et, grâce à cette Carmen, dressera les jeunes filles - futures mères de l'hu-
manité régénérée - pour qu'elles puissent absorber la mania sage présocratique,
science de Dionysos. Voilà la démarche toute civique de Zarathoustra, mais égale-
ment son engagement philologico-ethnocentriste hellène. Nietzsche participe ainsi
à la renaissance de la tragédie, retournant à ses sources populaires, antérieures au

carcan métrique dans lequel les poètes emprisonnèrent le chant «préhistorique»'®.
Il est important, pour Nietzsche, d'introduire dans zl/rts/ /;c//V«/7 Zara//îO(/.s7ra -

ce manuel du ménadisme - cette chanteuse de langue française, c'est-à-dire dans

cet idiome qu'il maîtrisait quasi couramment jusqu'à préconiser, dans son Ca//

Wagwer: «11 faut méditerraniser la musique [...]»". La création de ce néologisme,
«méditerraniser», démontre à quel point le français était familier à Nietzsche qui
établit un lien charnel avec la suivante de Dionysos, et ce, dans un but unique, celui
de participer à la Reconquista rythmique antichrétienne censée soumettre l'univers
musical, et donc philosophique, post-wagnérien, autrement dit: bachique.

Afe2.se/71? et Wagwe»; /777/e e«/re /e /jaga/7/'.s»7e et /e cAràY/a/tùvwe

Friedrich Nietzsche, issu d'une famille de pasteurs luthériens mais ayant trouvé dans
Richard Wagner un père de substitution, se libère progressivement de l'emprise person-
nelle et créative du compositeur. Cette longue entreprise remplit un large pan de la vie du
philosophe et, loin de s'atténuer avec la mort de Wagner, elle s'intensifie alors. Consa-
crant dans un premier temps au compositeur sa GetorV c/er 7>agör//e - cette matrice où
toute l'œuvre du philosophe est codifiée -, Nietzsche s'émancipe ensuite de l'univers
wagnérien tant comme penseur et helléniste supra-nuancé que comme poète et musicien.
Chacun de ses livres, et notamment /l/so spracÀ Zot-a/fe/ra où Wagner est moqué philo-
sophiquement, est un nouveau pas vers un conflit total, lequel devient inévitablement une
guerre de religion. Wagner jugé excessivement chrétien et ridiculisé comme tel, le philo-
sophe-helléniste fait quant à lui allégeance à Dionysos, prenant littéralement place dans
son cortège extatique. Le professeur de grec à l'université de Bâle dès lors converti au pa-
ganisme se comporte en compagnon des ménades, la Carmen de Bizet apparaissant alors
comme son expression moderne: Dionysos prend possession de l'Église du Christ et
l'héritage lyrique de Wagner doit être sacrifié à cette réforme religieuse.
Nietzsche - Wagner - Bizet - Zarathoustra - Dionysos - Christ - ménadisme - Carmen
- néopaganisme - tragédie.

Afezsc/te 77/77/ Wagner: /fat»/;/"zw7.se/7e77 //e/t/e77777»7 7777t/ C/77'/s/e/77777»

Friedrich Nietzsche, Spross einer lutherischen Pastorenfamilie, fand in Richard Wagner
einen «Adoptivvater», befreite sich aber allmählich vom persönlichen und schöpferischen
Einfluss des Komponisten. Dieses langandauernde Unterfangen füllt einen grossen Teil
des Lebens des Philosophen, weitab davon, sich mit dem Tod Wagners abzuschwächen,
es intensivierte sich sogar. Fiat er zuerst dem Komponisten seine Gefert t/er- 7ragö't//e zu-
geeignet, jene Matrix, in der das gesamte Werk des Philosophen kodifiziert ist, so emanzi-

* «Ich bin kein Mensch, ich bin Dynamit.» Nietzsche, Ecce homo (voir note 3), 365.
Cf. W. J. W. Koster, Traité de métrique grecque suivi d'un Précis de métrique latine, Leyde
1936,7.

" Nietzsche, Der Fall Wagner (voir note 6), 16.



W'eZzscAe eZ Wagzzezv /zzZZe ezzZze /e pagazzAzzre eZ /e cAT-zsZ/a/z/szTze 267

picrte sich Nietzsche in der Folge vom Universum Wagners, sowohl als Denker nuan-
cierter Hellenist, als auch als Poet und Musiker. Jedes seiner Bücher, im Besonderen zf/so
.s/jz-acA Zaz-azAiz.zZz-a, wo Wagner philosophisch Spott erntet, stellt einen neuen Schritt hin
zu einem totalen Konflikt dar, welcher unausweichlich zum Religionskrieg wird. Wagner
gegenüber, als exzessiv christlich beurteilt und als solcher der Lächerlichkeit preisgege-
ben, schliesst sich der Philosoph und Hellenist Dionysos an, indem dieser buchstäblich in
dessen ekstatischem Umzug Platz nimmt. Der Griechisch-Professor an der Universität Ba-
sei wähnt sich seit seiner Konversion zum Heidentum als Gefolgsmann der Menaden, Bi-
zets Carmen erscheint darin als deren moderne Ausdrucksform: Dionysos nimmt von der
Kirche Christi Besitz und das lyrische Erbe Wagners muss dieser religiösen Reform geop-
fert werden.

Nietzsche - Wagner - Bizet - Zarathustra - Dionysos - Christ - Menadismus - Carmen

- Neuheidentum - Tragödie.

Wet2.se/7e e fFagzzezv /oZZa Zz-a pagazzes-ZTzzo e cz-z'sZ/azzes/zzzo

Friedrich Nietzsche, nato in una famiglia di pastori luterani, trovô in Richard Wagner un
padre adottivo. A poco a poco perô si liberô dell'influenza personale e créatrice del com-
positorc. Questo lungo processo occupé una parte importante délia vita del filosofo e

s'intensificé con la morte di Wagner. Se un primo tempo Nietzsche dedicô al compositore
la sua Wzscz'Za zfe//a Zz-ager/za, una sorta di matrice in cui è codificata tutta l'opéra del fdo-
sofo, in seguito Nietzsche si émancipé dall'universo di Wagner, sia come pensatore con
sfumature ellenistiche, sia corne poeta e musicista. Ogni suo libro in cui Wagner è vittima
di una beffa ftlosofica, in particolare C'o.si par/o Ztzi-tzzAzi.s-zz-zz, rappresenta un nuovo passo
verso un conflitto totale che diviene inevitabilmente una guerra religiosa. 11 filosofo e elle-
nista Dionisio si allea contro Wagner, giudicato eccessivamente cristiano e come tale in
balia del ridicolo, in quanto egli prende letteralmente posto nella sua estatica processione.
Il professore di greco all'università di Basilea si immagina fin dalla sua conversione al pa-
ganesimo corne seguace delle Menadi e la Carmen di Bizet sembra la loro forma d'espres-
sione moderna: Dionisio prende possesso délia chiesa di Cristo e l'eredità lirica di
Wagner deve essere sacrificata a questa riforma religiosa.
Nietzsche - Wagner - Bizet - Zarathustra - Dionisio - Cristo - Menadisnto - Carmen -
nuovo paganesimo - tragedia.

We7z.se/7e 0777/ IFagzzezv H sZz-zzgg/e Aeftveezz /zagazzwzzz 0777/ CAràzz'azzz'Zy

Friedrich Nietzsche, whose father was a Lutheran minister, found in Richard Wagner an
alternative father figure, but in time succeeded in freeing himself from the personal and
creative influence of the composer, a lengthy undertaking which filled a large part of the
philosopher's life. Indeed after Wagner's death, the struggle did not become easier, but in-
tensified. The Birth of Tragedy (GeAzzzZ 7/7-7- 7>agöz//e/ was dedicated to Wagner, a book
in which Nietzsche sets out a form of matrix codifying his whole later work. But
Nietzsche was to emancipate himself from Wagner's universe, both as a Hellenist thinker
and as a poet and musician. Each of his works, especially Z/jo .syzzr/cA ZzzzazA/z.yZ/rz, in
which Wagner is treated with philosophical contempt, represents a further step towards a
total conflict leading inexorably to religious war. Wagner is characterized as excessively
Christian and as such exposed to ridicule, while Nietzsche as philosopher and Hellenist
embraces Dionysus, literally taking a place in the latter's ecstatic procession. As a Pro-
fessor of Greek at Basel University he converts to a heathen religion, and becomes a folio-
wer of Maenadism - Bizet's Carmen appears as its modern form of expression. Dionysus
takes over possession of the Church of Christ and the lyrical legacy of Wagner must be
sacrificed to this religious reform.

Nietzsche - Wagner - Bizet - Zarathustra - Dionysus - Christ - Maenadism - Carmen -
New paganism - Tragedy.

Zzzazo/y LzVzy, Dr., Université de Nice - Sophia Antipolis.




	Nietzsche et Wagner : lutte entre le paganisme et le christianisme

