Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 109 (2015)

Artikel: "Wider aller Willen disen Altar auss der Kirkhen gethon” : Pluralisierung
und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder in der Landschaft Disentis

(17. und 18. Jahrhundert)
Autor: Zwyssig, Philipp
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-545007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-545007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Wider aller Willen disen Altar auf3 der Kirkhen gethon»
Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt

der Wunder in der Landschaft Disentis

(17. und 18. Jahrhundert)

Philipp Zwyssig

Im Jahre 1707 griindete der Kapuziner Floriano da Brescia in der Pfarrkirche von
Disentis die Bruderschaft der «Sieben Schmerzen Mariens». Er liess vom be-
kannten Walliser Kiinstler Johann Ritz (1666—1729) eine Marienstatue anfer-
tigen und sie auf dem in einer Seitenkapelle errichteten Bruderschaftsaltar auf-
stellen.' Der alte Altar wurde hierfiir entfernt. Diese Vorgehensweise des Kapu-
ziners kommentierte der Disentiser Benediktiner Justus Berther (1680-1736)
riickblickend mit einigem Unmut: «1707 und nach, alB P. Florian die Schmerz-
haffte Bruoderschafft der hl. Muotergotte3 eingestelt [errichtet], hat er wider al-
ler Willen disen Altar auB3 der Kirkhen gethon, um disen jezigen Altar mit Seiilen
lassen machen.»” Was aber hat den Benediktiner Berther dermassen in Aufre-
gung versetzt?

Dazu muss man wissen, dass der entfernte Altar dem heiligen Jakob geweiht
war und der Jakobsbruderschaft fiir Andachtsiibungen diente. Die Jakobsver-
ehrung war in der Landschaft Disentis seit dem Spétmittelalter weit verbreitet
und erlebte zu Beginn des 17. Jahrhunderts eine neue Bliite.’ Es darf daher ange-
nommen werden, dass die Aussage Berthers auf eine gewisse Konkurrenz
zwischen dem bereits bekannten und dem neuen Heiligenkult zuriickzufiihren ist.
Dass frithneuzeitliche Individuen auf ein recht breites Angebot an religiosen
Kulten zuriickgreifen konnten, haben neuere Studien zu den Glaubenspraktiken

Ich danke Peter Hersche fiir zahlreiche Anregungen sowie Meike Knittel und Daniel Sidler

fiir die sorgfiltige Lektiire des Textes.

Vgl. Guglielm Gadola, Historia litterara dil sentiment religius en Surselva de messa, II. Ca-

petel: Ils auturs caputschins, 3. P. Florianus da Brescia, in: Igl Ischi, 36 (1950), 65-94, hier

68-75.

2 Ursus Brunold/Adrian Collenberg (Hg.), Berther-Chronik. Die Selbstwahrnehmung einer
Biindner Notabelnfamilie im 17. und 18. Jahrhundert, Chur 2010, 114f.

8 Vgl. Iso Miiller, Biindner Fern-Wallfahrten des 16.~18. Jahrhunderts, in: Biindner Monats-

blatt, 1956, 15-27 und 33-50, hier: 20-27.

SZRKG, 109 (2015), 237-251



238 Philipp Zwyssig

der Laien und zur Ambiguitit konfessioneller Normen hinreichend bewiesen®
und in diesem Zusammenhang von einem «religiosen Markt»’ gesprochen, auf
dem sich konfessionell verschiedene sowie «magische» und kirchliche Heils-
mittel noch im 18. Jahrhundert konkurrenzierten.® Weniger Beachtung fand hin-
gegen die Tatsache, dass auch innerhalb der katholischen Kirche ein diversifi-
ziertes Angebot an wunderversprechenden Kultpraktiken zur Verfligung stand,
von dem die Gliubigen je nach Bediirfnis und Vorlieben Gebrauch machten.’
Der vorliegende Beitrag mochte diese Pluralisierung katholischer Kultformen am

4

Hillard von Thiessen, Die Kapuziner zwischen Konfessionalisierung und Alltagskultur.
Vergleichende Fallstudie am Beispiel Freiburgs und Hildesheims 1599-1750, Freiburg i.
Br. 2002, 411-449; Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakra-
mentale Magie. Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel 2005; Andreas Pietsch/Barbara
Stollberg-Rilinger (Hg.), Konfessionelle Ambiguitit: Uneindeutigkeit und Verstellung als
religiose Praxis in der Frithen Neuzeit, Giitersloh 2013, dort insbes. die Einleitung von
Stollberg-Rilinger (9-26) und den Beitrag von Christian Windler, Uneindeutige Zugehorig-
keit. Katholische Missionare und die Kurie im Umgang mit «communicatio in sacris» (314-
345); Kim Siebenhiiner, Glaubenswechsel in der Frithen Neuzeit. Chancen und Tendenzen
einer historischen Konversionsforschung, in: Zeitschrift fiir Historische Forschung, 34
(2007), 243-272, insbes. 270-272.

Sieber, Jesuitische Missionierung (wie Anm. 4), 31f; Christine Kooi, Converts and Aposta-
tes. The Competition for Souls in Early Modern Holland, in: Archiv fir Reformationsge-
schichte, 92 (2001), 195-214. Demgegeniiber merkt Hillard von Thiessen, Das Sterbebett
als normative Schwelle. Der Mensch in der Frithen Neuzeit zwischen irdischer Normenkon-
kurrenz und gottlichem Gericht, in: Historische Zeitschrift, 295 (2012), 625-659, hier 633f,
kritisch an, dass der Begriff «Markt» eine «Form von Wahlfreiheit und von Gleich-
gewichtigkeit religidser Angebote» suggeriert, die so in der Friihen Neuzeit nicht gegeben
war. Auch wenn man von Thiessen zustimmt, dass die Konfessionskirchen bei der Be-
stimmung des religiésen Angebots am ldngeren Hebel sassen, darf man nicht ausser Acht
lassen, dass innerhalb des kirchlichen Lehrgebdudes den Laien verschiedene, sich teilweise
konkurrenzierende Heilsangebote zur Auswahl standen.

Die Vielfalt im religiosen Angebot indessen ist kein Spezifikum der Frithen Neuzeit. Ge-
rade auch die mittelalterliche Religiositit kannte unzihlige, zuweilen disparate Mittel und
Wege zur Erlangung ewigen und irdischen Heils; siehe u.a. Constanze Hofmann-Rendtel,
Wallfahrt und Konkurrenz im Spiegel hochmittelalterlicher Mirakelberichte, in: Gerhard
Jaritz/Barbara Schuh (Hg.), Wallfahrt und Alltag in Mittelalter und Frither Neuzeit. Interna-
tionales Round-Table-Gesprich, Krems an der Donau, 8. Oktober 1990, Wien 1992, 115-
131; Caroline Walker Bynum, Christian materiality. An Essay on Religion in Late Medieval
Europe, New York 2011. In Anlehnung an Peter Hersche, Musse und Verschwendung.
Europiische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter, Freiburg i. Br. 2006, 939f, kann
man fiir den Barockkatholizismus daher auch von einer Riickbesinnung auf das Mittelalter
sprechen. Diese emeute Vielfalt an religiosen Kulten ist insofern erkldrungsbediirftig, als
die klassische Konfessionalisierungsforschung von einer intensiver werdenden kirchlichen
Normierung des Kultangebotes ausgegangen ist.

Eine Ausnahme bildet Bridget Heals Fallstudie zu Kéln, die den «katholischen Plura-
lismus» allerdings auf das Nebeneinander verschiedener Marienkulte einschriankt: Bridget
Heal, The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic
Piety, 1500-1648, Cambridge 2007, 207-261. Auf eine gewisse Konkurrenz unter den
Gnadenorten hat neuerdings Elisabeth Lobenwein, Wallfahrt — Wunder — Wirtschaft. Die
Wallfahrt nach Maria Luggau (Kédmten) in der Frithen Neuzeit, Bochum 2013, 104-106,
hingewiesen. Studien, die unter dem Leitbegriff der «binnenkonfessionellen Pluralitidt» sub-
sumiert wurden, liessen frommigkeitsgeschichtliche Aspekte mehrheitlich ausser Acht (vgl.
z.B. Kaspar von Greyerz (Hg.), Interkonfessionalitat — Transkonfessionalitdt — binnenkon-
fessionelle Pluralitit. Neue Forschungen zur Konfessionalisierungsthese, Giitersloh 2003).



Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder 239

Beispiel der Landschaft Disentis in den Vordergrund riicken und dadurch dem
Wandel von Frommigkeit und religioser Kultur® in einer katholischen Gesell-
schaft des 17. und 18. Jahrhunderts nachspiiren.

Nachfolgend soll zunéchst nach Verdnderungen in der Kultlandschaft Disentis
gefragt werden: Welche wunderversprechenden Heiligenkulte standen den hilfe-
und trostsuchenden Glaubigen um 1600 zur Verfligung? Wie sah das Angebot im
18. Jahrhundert aus? In einem zweiten Schritt werden die Bediirfnisse der Katho-
liken ndher betrachtet: Was erwarteten sie von religiosen Heilsmitteln? Mit
welchen Anliegen wandten sie sich an eine hohere Macht? Schliesslich soll in
einem dritten Schritt diskutiert werden, inwiefern sich unter den verschiedenen
Heils- und Heilungsangeboten eine Konkurrenz um die Gliubigen einstellte. Es
wird zu zeigen sein, dass in der Kultlandschaft Disentis gleich mehrere, sich
tiberlagernde Konfliktlinien flir spannungsreiche Verhiltnisse sorgten.

Das verdnderte Angebot: Pluralisierung in der Kultlandschaft
vom 17. zum 18. Jahrhundert

Disentis war mit seinem bis ins 8. Jahrhundert zurtickgehenden Kloster seit alters
her ein bedeutendes religioses Zentrum. Im Benediktinerkloster wurden die
sterblichen Uberreste des legenddren Klostergriinders Sigisbert und seines als
Mirtyrer gestorbenen Schiilers Placidus aufbewahrt.” Die fritheste fassbare
Heiligenvita von ca. 1200, die «Passio Placidi», bezeugt einen iiberregionalen
Wallfahrtskult, in dessen Mittelpunkt das «durch Wunderzeichen erleuchtet[e]»
Grab der beiden Klosterheiligen stand.'® Als dann 1581 der Mailinder Erzbischof
Carlo Borromeo das Kloster besuchte, war der Glanz dieser mittelalterlichen Wall-
fahrt schon ldngst verblasst, doch Borromeo leitete mit einer demonstrativen Ver-
ehrung der Reliquien der beiden Kliosterpatrone eine zweite Bliite des Kultes

® In kritischer Auseinandersetzung mit den Primissen des Konfessionalisierungsparadigmas
hat sich die Historikerzunft in den letzten Jahrzehnten vermehrt den Prozessen langfristiger
kultureller Verdnderungen zugewandt. Diesen Paradigmenwechsel nachdriicklich einge-
fordert hat Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 6), insbes. 55-64; zudem auch
Jan Brademann, Konfessionalisierung als Institutionalisierung. Theoretisch-empirische
Uberlegungen zur kulturgeschichtlichen Erweiterung eines Forschungsparadigmas, in: Ar-
chiv fur Kulturgeschichte, 92 (2010), 425-459. Als Forschungsiiberblick eignet sich Phi-
lippe Biittgen/Christophe Duhamelle (Hg.), Religion ou confession. Un bilan franco-alle-
mand sur I’époque moderne (XVI*-XVIII® siécles), Paris 2010. — Am Beispiel Graubiindens
hat Ulrich Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und Konflikt in Gaubiinden, 16.-18.
Jahrhundert, Wiirzburg 2012, 20-22, auf einen konfessionsiibergreifenden «Wandel [in] der
Struktur des Glaubens» aufmerksam gemacht.

’ Vgl. Regula di Natale, Das Kephalophoren-Wunder in churritischen Viten. Placidus von
Disentis — Gaudentius von Casaccia — Victor von Tomils — Eusebius vom Viktorsberg, Chur
2005, 43-75.

% Iso Miiller, Die Passio S. Placidi (ca. 1200), in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchen-
geschichte, 46 (1952), 161-180 und 257-278, hier 170: «Exinde sacer ille locus tantis a
domino signorum miraculis est illustratus, ut ipsi reges et principes eum summo honore
dignum ducerent et de longinquis regionibus clarissimi viri et matrone confluerent [...].»



240 Philipp Zwyssig

in."' Im 17. und 18. Jahrhundert pilgerten Scharen von Glaubigen am 11. Juli
nach Disentis, wo unter Beisein der gesamten politischen Elite des Biindner
Oberlandes das Fest von Placidus und Sigisbert gefeiert wurde.'

Mit Blick auf die Frage nach der Pluralisierung von Kultformen ist bemer-
kenswert, dass in den 1670er Jahren die Heiligen Placidus und Sigisbert an ihrem
Festtag nicht mehr alleine im Mittelpunkt der Verehrung standen. Am 11. Juli
1672 erhob man feierlich die Reliquien des heiligen Adalgotts, eines in der
Klosterkirche begrabenen Abtes aus dem 11. Jahrhundert. Ein Jahr zuvor hatten
sich die Benediktiner auf die Suche nach seinen Reliquien gemacht, von denen
man wusste, dass sie irgendwo ins rechte Mauerwerk des Kreuzgangs eingelas-
sen waren.'” Man kann diese Initiative mit guten Griinden als Zugestindnis der
Klosterleitung an einen vor allem von der Bevélkerung eingeforderten Heiligen-
kult deuten. Schon die von Abt Jakob Bundi verfasste Klosterchronik von ca.
1600 hielt fest, dass Adalgott «von dem gmeinem Volcke wol geehret wiirt [und
es] geschehen auch etliche Wunderzeichen»'®, und Abt Josef Desax schrieb
1642, «der Ruf der Heiligkeit, die Verehrung des Volkes [und] die durch die In-
terzession unseres Seligen Adalgotts bewirkten Wunder gehen weiter und neh-
men tiglich zu»'"’. Gleichwohl zogerten die Benediktiner bis 1672, dieser Ver-
ehrung ein offizielles Gepréige zu verleihen oder sie gar in den liturgischen Rah-
men einzupassen. Nach der Translation der Reliquien geschah dies, indem der
kirchliche Gedenktag fiir Adalgott am Heiligenfest (3. Oktober) des gleich-
namigen Churer Bischofs (gest. 1160) gefeiert wurde.'®

Ein Jahr vor und ein Jahr nach der Exhumierung Adalgotts wurde die
Landschaft Disentis um zwei weitere Heiligenkulte bereichert. Diesmal waren es
Kirchenvertreter, die den Anstoss gaben. Am 11. Juli 1671 fand unter An-
wesenheit des pédpstlichen Nuntius die feierliche Translation des Katakomben-
heiligen Purpurinus statt, dessen Gebeine der Sekretidr des Nuntius dem Kloster
vermittelt hatte.'” Nur zwei Jahre spiter war es der Mailinder Erzbischof

"' Giovani Sacco, Viaggio del B. Carlo Borromeo, Cardinale di S. Prassede, Arcivescovo di

Milano, fatto al Monastero di Tisitis, principal Comumnita delle Eccelse tre Leghe nel’anno
1581, Milano 1605 (ediert von Gion Cahannes, Die Pilgerreise Carlo Borromeos nach
Dlsentls im Jahr 1581, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 18 (1924)
136165, hier 141— 155)

Vgl. Iso Muller Die Abtei Disentis, Bd. 3: 1696—1742, Fribourg 1960, 528-532.

Vgl. ders., Das Grab des Abtes Adalgott, in: Biindner Monatsblatt, 1960, 226-252.
Stiftsarchiv St. Gallen, Cod. Fab. XXVI, 1628, fol. 168™—172": Klosterchronik von Abt Ja-
kob Bundi, hier fol. 169".

Joseph Desax an Placidus Reimann, Disentis, 20.1.1642, ediert bei Miiller, Grab des Abtes
Adalgott (wie Anm. 13), 248f: «Caeterum adhuc fama sanctitatis, devotio populorum, ope-
ratio miraculorum per intercessionem nostri B. Adelgotti in dies continuantur et crescunt.»
Vgl. das «Proprium Monasteri Disertinensis» von 1690, pag. 181, ediert bei Miiller, Grab des
Abtes (Anm. 13), 250. Die Verkniipfung des Disentiser mit dem Churer Adalgott ging so weit,
dass einige Historiographen im 17. und 18. Jahrhunderts von nur einem Adalgott ausgingen,
der Bischof von Chur und Abt von Disentis in Personalunion gewesen war (vgl. ebd.).
Annalium M.S.S. Monastery Disertinensis Ordinis S. Benedicti in superiori Rhaetia Con-

foederata Synopsis, 1709, pag. 193 (Mikrofilm im Staatsarchiv Graubiinden [StAGR], A |
21, b03/44).



Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder 241

Alfonso Litta, der tiber seine Beziehungen in Rom an eine weitere Reliquie aus
den Katakomben gelangte. Auch diese wurde am Festtag der Disentiser Kloster-
heiligen mit einer feierlichen Prozession in die Klosterkirche iiberfiihrt und dort
zur &ffentlichen Verehrung ausgestellt.'®

Etwa zur gleichen Zeit entwickelte sich auch die Marienkirche im Kloster zu
einem Kultort. Die 1658 als erste ihrer Art im schweizerischen Raum gegriindete
Skapulierbruderschaft von Disentis liess 1663 einen kostbaren Altar mit einer
Statue der Muttergottes errichten, die bald darauf als Gnadenbild verehrt und mit
Votivgaben beschenkt wurde.'® Zu diesem Marienkult im Kloster gesellte sich
um 1670 die Immaculata-Verehrung in der Gnadenkapelle von Acletta bei Di-
sentis” und zu Beginn des 18. Jahrhunderts initiierte der bereits erwihnte Kapu-
ziner Floriano da Brescia einen eigentlichen Wallfahrtsbetrieb rund um den Altar
der Mater Dolorosa in der Disentiser Pfarrkirche. Die Einfithrung der drei neuen
Marienkulte war zeittypisch: Im Zuge der religios-spirituellen Neujustierung
nach dem Konzil von Trient (1545-1563) wurde die Marienverehrung ins Zen-
trum der universalen Heilslehre gestellt, marianische Frommigkeitsformen
dementsprechend von kirchlichen Reformkriften propagiert und verbreitet — al-
len voran von den Jesuiten und den Kapuzinern.”’ Ankniipfen liess sich dabei an
vielen Orten an iltere, im lokalen Kontext verankerte Formen des Marienkultes,
die gerade bei der lindlichen Bevolkerung sehr beliebt waren. Zu erwédhnen sind
hier insbesondere die Marienerscheinungen, von denen es auch auf dem Gebiet
der Drei Biinde einige gab. Bei diesen kam der Anstoss fiir den Marienkult direkt
von unten, wie das Beispiel von Zarcuns bei Tujetsch zeigt. Dort erschien 1622
einem Bauern die Gottesmutter, woraufhin eine Kapelle erbaut wurde, die bald
darauf von Katholiken aus der niheren Umgebung aufgesucht wurde, um fiir ein
erfahrenes Wunder zu danken oder um ein solches zu beten.”

Die Entstehung neuer Gnadenorte ging einher mit einer grundlegenden Verdn-
derung im Pilger- und Wallfahrtswesen. Noch zu Beginn des 17. Jahrhunderts er-

Zacharias da Sald, La glisch sin il candelier invidada. Ner tractats, cun ils quals allas treis
Ligias ven dada d’enconoscher la s. cathol. cardienscha apost, Cumbels 1685, part XII,
171-173.
19 Vgl. Iso Miiller, Die Abtei Disentis, Bd. 2: 1655-1696, Fribourg 1955, 408f; Brunold/Col-
lenberg (Hg.), Berther-Chronik (wie Anm. 2), 105.
" Siehe die Bestandsaufnahme der Votivtafeln in der Sammlung der Bibliothek der Schweize-
rischen Gesellschaft fiir Volkskunde, Basel, Schachtel 40, Nr. 426.
Vgl. Heal, Cult of the Virgin Mary (wie Anm. 7); neuerdings auch Damien Tricoire, Mit
Gott rechnen. Katholische Reform und politisches Kalkiil in Frankreich, Bayern und Polen-
Litauen, Gottingen 2013, 49-81. Fiir Hinweise auf die &ltere Literatur siche Peter Burschel,
«Imitatio sanctorum». Oder: Wie modern war der nachtridentinische Heiligenhimmel?, in:
Paolo Prodi/Wolfgang Reinhard (Hg.), Das Konzil von Trient und die Moderne, Berlin
2001, 241-259, hier 253-255.
2 Zentralbibliothek Ziirich, Ms. A 147, pag. 683-696: Viirnembste Wunderzeichen, so in den
dreyen Grauwen Piindten seidt dem tausent sechshundertisten bi auff dif gegenwirtigen
1623 Jahr sind gespiirt und gesechen worden, hier pag. 691. In einem Medaillon an der
Kapellendecke ist das Ereignis bildlich dargestellt (vgl. Batz, Die Kirchen und Kapellen des
Kantons Graubiinden, Bd. 8: Kreis Disentis, Kreis Truns, Chur 2003-2005, 93).

21



242 Philipp Zwyssig

freute sich die Jakobsverehrung und mit ihr die Fernwallfahrt nach Santiago de
Compostela bei der Disentiser Bevolkerung einer bemerkenswerten Beliebtheit. Im
Verlaufe des Jahrhunderts indessen verdriangten die biindnerischen Gnadenorte die
langen Pilgerreisen an weit entfernte Wallfahrtsorte. In Zeiten materieller und
geistiger Not wurden nun vermehrt nahegelegene Wallfahrtskapellen aufgesucht,
neben den bereits erwidhnten auch die Disentiser Filialkirche von Cavardiras, wo
seit den 1660er Jahren der Heilige Antonius von Padua als Wundertéter verehrt
wurde.”

Auf engstem Raum entwickelte sich also spitestens in der zweiten Hilfte des
17. Jahrhunderts ein vielfdltiges Angebot an Heiligenkulten, mit denen die Glau-
bigen auf die Gnade Gottes und sein wundertétiges Eingreifen hinzuwirken ver-
suchen konnten. Wie wurde dieses Angebot von den Gldubigen aufgenommen?
Welchen Bediirfnissen hatten die Heilsmittel Rechnung zu tragen?

Die Nachfrage: Heils- und Heilungsbediirfnisse der Laien

Wie in der (religiosen) Volkskunde schon seit lingerem bekannt ist, lassen sich
die geistlichen und weltlichen Bediirfnisse der Gldubigen besonders gut tber
Wundergeschichten erschliessen.”® Sie dokumentieren, mit welchen Anliegen
sich die Glaubigen an heilige Fiirbitter wandten und {iber welche religiosen Prak-
tiken sie himmlische Hilfe zu erwirken erhofften. Fiir Disentis sind zwei Mira-
kelsammlungen von 1705 bzw. 1707 tiberliefert, die hier einer niheren Betrach-
tung unterzogen werden sollen. Die Sammlung von 1705 verzeichnet 19 Wunder
aus dem 16. und 17. Jahrhundert, die den im Kloster verehrten Heiligen zuge-
schrieben wurden.” Sie ist anldsslich der Volksmission entstanden, welche die
italienischen Jesuiten Fulvio Fontana und Giovanni Antonio Mariani 1705 in
Disentis durchfiihrten.”® Die Wundersammlung von 1707 wurde auf Anordnung

# Vgl. Iso Miiller, Die biindnerische Wallfahrt zwischen Aufklirung und Romantik, in: Schwei-
zerisches Archiv fiir Volkskunde, 67 (1971), 115-129; Ulrich Pfister, Croyance et espace dans
le context alpin. Les Grisons, XVIle et XVIIle siécles, in: Revue d’histoire moderne et con-
temporaine, 52 (2005), 4963, hier 56-61.

Mirakelgeschichten konnen sowohl in Text- als auch in Bildform (Votivtafel) tuberliefert
sein. Klassisch dazu: Lenz Kriss-Rettenbeck, Ex voto. Zeichen, Bild und Abbild im christ-
lichen Votivbrauchtum, Zirich/Freiburg i. Br. 1972, Daran ankniipfend haben vor allem
franzosische und italienische Historiker Votivtafeln als Quellen zur Erforschung der friih-
neuzeitlichen Religiositidt genutzt; siche u.a. Angelo Turchini (Hg.), Lo straordinario e il
quotidiano. Ex voto, santuario, religione popolare nel Bresciano, Brescia 1980; Bernard
Cousin, Le miracle et le quotidien. Les ex-voto provengaux image d’une société, Aix-en-
Provence 1983. Die neuste Studie stammt von Fredrika H. Jacobs, Votive Panels and Popu-
lar Piety in Early Modern Italy, New York 2013. Im deutschsprachigen Kontext wurden v.a.
(gedruckte) Mirakelbiicher ausgewertet; siche z.B. Rebekka Habermas, Wallfahrt und Auf-
ruhr. Zur Geschichte des Wunderglaubens in der frithen Neuzeit, Frankfurt a. M. 1991.

Iso Milller, Das Disentiser Mirakelbuch, in: Biindner Monatsblatt, 1944, 21-34.

Zur Volksmission in Disentis ders., Die grosse Volksmission in der Cadi 1705, in: Biindner
Monatsblatt, 1944, 178-194. Der von Miiller ausgewertete Missionsbericht war im Stiftsarchiv
Disentis nicht mehr auffindbar. Ablauf und Inhalt der Volksmission lassen sich aber iiber fol-
gende Druckschrift rekonstruieren: Fulvio Fontana, Quaresimale del Padre Fulvio Fontana

25



Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder 243

des Churer Bischofs angelegt.”’ Nur wenige Monate nachdem der Kapuziner
Floriano da Brescia die Verehrung der Mater Dolorosa eingefiihrt hatte,
kursierten derart viele Geriichte iiber die Wundertdtigkeit der neuen Statue, dass
der Bischof im August 1707 eine amtliche Untersuchung einleiten liess. Eine
Kommission lud in der Folge Zeugen vor, die solche Wunder unter Eid
schilderten.

Die 36 Zeugenaussagen zeigen beziiglich der Situationen, in denen die Laien
himmlische Hilfe in Anspruch nahmen, ein dhnliches Bild wie die erste Mirakel-
sammlung. Die Mehrheit berichtet von Krankheiten bzw. wundersamen Genesun-
gen. Lorenzo Jagmet aus Segnas bei Disentis bezeugte beispielsweise, dass er an
einer «langen und schweren Krankheit» gelitten habe. Er habe «verschiedene Mit-
tel und Medikamente» eingenommen, die allerdings nichts geniitzt hitten. Als er
sich dann aber der «Jungfrau der 7 Schmerzen» empfohlen und gelobt habe, an
ihrem Altar eine Messe lesen zu lassen und eine Votivgabe zu hinterlegen, sei es
ihm auf der Stelle besser gegangen.”® Maria de Schlans aus Sumvitg wusste eine
ganz dhnliche Geschichte zu erzahlen. Sie verspiirte starke Schmerzen am linken
Fuss. Da ihr das «Somvixerbad und andere vielfiltigen weltlichen Mittel» keine
Linderung verschafften, gelobte sie, téglich einen Rosenkranz zu Ehren des Heili-
gen Adalgotts zu beten und eine Messe an seinem Altar zu stiften. Tatsdchlich
schwanden die Schmerzen bald darauf, so «dal sie letztlich selbst mit freyem Ful}
hieher kommen und ihre gewohnliche Kruken zum Zeugnis der Wahrheit und
Dankbarkeit hier hat hangen lassen».”

Fiir den Einsatz von religiosen Praktiken zur Heilung von Krankheiten lassen
sich ausgehend von solchen Beispielen zwei generelle Aussagen treffen: Erstens
war es nicht blindes Vertrauen in oder naiver Glauben an die (ausschliessliche)
Heilswirksamkeit einer jenseitigen Macht, die die Laien auf religiose Angebote
zuriickgreifen liess. Im frithneuzeitlichen Verstindnis waren sie vielmehr ein
komplementérer Teil zu medizinisch-chirurgischen und volksmedizinischen Hei-
lungspraktiken. Die historische Forschung hat dafiir den Begriff des «medizi-
nischen Pluralismus»® geprigt und meint damit, dass im friihneuzeitlichen Ver-
standnis Krankheit durch mehrere Ursachen — sowohl physische als auch seeli-
sche und iibernatiirliche — bedingt sein konnte, weshalb es auch mehrerer alterna-
tiver Therapieangebote bedurfte.’’ Dennoch waren aus der Sicht der Kranken

della Compagnia di Giesu. Con I’ Aggiunta della Serie delle Missioni da Lui fatte nell’Italie,
e Germania, Venedig 1717, 356f.

7 Felici Maissen, Das Mirakelbuch von Disentis (1707), in: Schweizerisches Archiv fiir
Volkskunde, 61 (1965), 60-74.

* Ebd., 68: «Lorenzo Jagmet da Seignes depone: aggravato da grave e lunga infirmita, et ha-
vendo usati varij rimedij, e medicamenti senza profitto, si e ricorso alla Vergine de 7 Dolo-
ri, con far celebrare una messa, e ponere un Voto all’Altare de medemi Dolori e cosi imme-

2 diatamente ha scoperto miglioramente.»

= Miiller, Disentiser Mirakelbuch (wie Anm. 25), 27.

3" David Gentilcore, Healers and healing in early modern Italy, Manchester 1998, 1-28.

3" Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 8), 317f, spricht in Anlehnung an medizinethnolo-
gische Ansitze von einem «multikausalen Krankheitsmodell».



244 Philipp Zwyssig

nicht alle Heilungspraktiken gleichwertig: Die beste Medizin war schlicht die-
jenige, die niitzte; dementsprechend nachdriicklich wurde jeweils das Versagen
der alternativen Angebote hervorgehoben.

Zweitens zeugen die mirakulésen Heilungsgeschichten von einer zunehmenden
Herauslosung religidser Praktiken aus dem kirchlich-liturgischen Rahmen.* In den
eigenen vier Wénden oder am Ort des Unfallgeschehens empfiehlt sich der Kranke
in einem Akt individueller Frommigkeit einem Heiligen. Der eigentliche Hei-
lungsakt gleicht einem inneren Zwiegespréach zwischen dem Kranken und Gott be-
ziehungsweise dem angebeteten Heiligen, in dessen Verlauf ersterer die Darbrin-
gung eines Opfers, sei es ein Gebet, eine Messstiftung, Votivtafeln oder Schmuck,
als Gegengabe fiir die Wiederherstellung der Gesundheit verspricht. Die hier zu
beobachtende Entwicklung zur individuellen Frommigkeit wurde in Graubiinden
massgeblich von den Reformorden befordert, die spétestens seit der Mitte des 17.
Jahrhunderts in Christenlehrschulen®®, volkssprachlichen Andachtsbiichern®® und
mit Volksmissionen die Laien im Umgang mit Gebeten, geweihten Gegenstinden
etc. anleiteten. Es war dies die Voraussetzung dafiir, dass religiése Praktiken zu-
nehmend als niitzliche Mittel zur Bewiltigung von fest in der alltéglichen Lebens-
welt verankerten Notsituationen angesehen wurden. Als der Sohn von Francesco
de Curtins aus Acletta von einem Horn einer Kuh am Auge getroffen wurde und
daraufhin das Augenlicht verlor, betete er sofort ein Ave Maria und sah ge-
wissermassen mit seinem inneren Auge die Mater Dolorosa in der Form vor sich,
wie sie die Statue auf dem Altar von Disentis darstellte; bald darauf konnte er
wieder sehen.” Weil zwei Ziegen einer armen Frau aus Tujetsch erkrankt waren,
bespriihte jene sie mit etwas Wasser, welches Fulvio Fontana anldsslich der
Volksmission von 1705 mit einer Heiligenreliquie gesegnet und in der Be-
volkerung verteilt hatte; sofort wurden sie wieder gesund.’® Diese und weitere
Zeugenberichte {iber wundersame Errettungen aus Lawinen, Schneestiirmen, Erd-
rutschen, Unféllen beim Holzschlagen etc. enthiillen eine Bandbreite an Heilungs-
bediirfnissen, die dem (b4uerlichen) Alltag in der alpinen Bergwelt entsprangen.

2 Diese Entwicklung lasst sich fiir die Zeit vom 16. zum 18. Jahrhundert gesamteuropaisch

beobachten. Kaspar von Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500-1800, Géttingen 2000,
16, hat betont, dass «eine der grundlegenden Tendenzen frithneuzeitlicher Religiositét in
Europa zumindest tendenziell in der Individualisierung und in einem gewissen Sinne auch
«Privatisierung> des Glaubens und zum Teil auch der religiésen Praxis bestand».

Zacharias da Salo, Devociusas Canzuns Psalmi, et Hymnis per las Vespras. Con in cuort Com-
pendi dellas Reglas per la Compagnia della Doctrina Christiana, Obligatiuns dels Ufficials di
quella, a dels Perduns che si guodognian, Bonaduz 1695; [D. da Bagnolo/F. Gallin], Dotrina
Christiana Bresciana, volveida dagl Italian in Romantsch da Surses [...], Bonaduz 1707.
Zacharias da Salo, Spieghel de Devotiun. Diviis enten siis partz. Cavaus ordt divers Cu-
deschs Spirituals, & mess ghiu, enten il Lunghaig Ramonsch della Lija Grischa, per intru-
vidament del Cumin Pievel, a cun zunt della Giuventeghiehn, Verona 1665.

Maissen, Das Mirakelbuch von Disentis (wie Anm. 27), 69.

Paolo Segneri/Fulvio Fontana, Pratica delle Missioni del Padre Paolo Segneri della Com-
pagnia di Gesu, Predicatore Pontifico, continuata dal P. Fulvio Fontana della medesima Re-
ligione per lo spazio d’anni ventiquattro, per una gran parte d’Italia, e di 1a da Monti, nella
Elvezia, Rezia, Valesia, e Tirolo [...], Venedig 1714, 108.

33

34

35
36



Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder 245

Durch den starken lebensweltlichen Bezug erfuhren Frommigkeitskulte zu-
weilen eine Eigendynamik, die der Kontrolle durch die Kirche weitgehend entzo-
gen war. Der Kult der Mater Dolorosa in der Pfarrkirche von Disentis schlug
wenige Jahre nach seiner Einfiihrung eine Richtung ein, die weder die Kapuziner
noch der Bischof vorausgesehen hatten. Pater Floriano hatte den Kult mit Wun-
dergeschichten aus Italien angepriesen, von denen eine bei der Disentiser Bevol-
kerung besonderen Anklang fand. Sie erzihlt, wie in Bologna ein totgeborenes
Kind fiir kurze Zeit wiederbelebt wurde, so dass es getauft und in geweihter Erde
begraben werden konnte.’’” Die Kirche untersagte grundsitzlich die Taufe von
Toten, weshalb es zur Sicherung des Seelenheils eines totgeborenen Kindes eine
mirakulése Wiederbelegung brauchte.”® Nachdem sich herumgesprochen hatte,
dass auch am Disentiser Marienaltar solche Wunder geschehen waren, pilgerten
Dutzende von Miittern von nah und fern mit ihren Totgeburten nach Disentis.”
Kirchenvertreter betrachteten diesen Wallfahrtskult mit grésstem Misstrauen.
1740 leitete der Bischof von Chur eine amtliche Untersuchung ein und erliess
strenge Richtlinien fir die Taufe von toten Kindern. Fortan durfte nur noch der
Ortspfarrer die Taufen vornehmen und dies nur, wenn eindeutige Lebenszeichen
vorlagen; Verdnderungen der Hautfarbe galten nicht linger als hinreichende
Zeichen einer wundersamen Wiederbelebung.*® Weil es in der Folge in Disentis
kaum mehr zu solchen Wundern kam, nahm die Wallfahrt zum Marienaltar in
der Pfarrkirche nach 1740 markant ab.

Damit hatte der Kult der Mater Dolorosa genau zu jener Zeit seinen Hohe-
punkt erfahren, als er den Heilsbediirfnissen der Laien gerecht wurde. Sobald die
Kirche die heilsversprechenden Wunderpraktiken unterband, verlor er fiir sie an
Attraktivitit.*' Dies zeigt, dass die Laien durchaus in der Lage waren, Einfluss
auf die Entwicklung der Kultlandschaft zu nehmen. Ganz ohne Riicksicht auf ih-
re Bediirfnisse ging es also nicht, was auch jenen Akteuren nicht entgangen sein
diirfte, die um die Gunst der Gldubigen wetteiferten.

%7 [Floriano da Brescia], Obligatiuns per ils Confrars e Sorurs della Compagnia dellas Triste-

zias de N. C. Donna S. Maria. Con biars € bials mussaments zunt nizeivels per il Salit

dell’Olma, Bonaduz 1707, 66f.

Dementsprechend waren derartige Wunderpraktiken in ganz Europa weit verbreitet; vgl.

Jacques Gélis, Les enfants des Limbes. Mort-nés et parents dans I’Europe chrétienne, Paris

2006; Fiorella Mattioli Carcano, Santuari a répit. Il rito del «ritorno alla vita» o «doppia

morte» nei luoghi santi delle alpi, Scarmagno 2009; Lobenwein, Wallfahrt — Wunder -

Wirtschaft (wie Anm. 7), 202-228.

2 Vgl. Iso Miiller, Zur Taufe totgeborener Kinder im Biindnerland, in: Schweizerisches Ar-
chiv fiir Volkskunde, 54 (1958), 15-27; Oskar Vasella, Zur Taufe totgeborener Kinder in der
Schweiz, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 60 (1966), 1-75, hier 57-65.

0 Bischofliches Archiv Chur, 733.03: Protocollum Officii, fol. 14'—15". Actum coram Rev[e-
rendissi]mo Officio [...], Chur, 22.10.1740. — In jener Zeit kann allgemein ein restriktiverer
Umgang mit derartigen Kulten beobachtet werden. Wegleitend war ein pipstliches Dekret von
1729/1737, welches solche Taufpraktiken in der Kirche des Klosters Ursberg (Bayern)
untersagte (vgl. Hersche, Musse und Verschwendung [wie Anm. 6], 886-890).

! Bezeichnenderweise pilgerten die Biindnerinnen nach 1740 zu anderen Gnadenorten, an
denen die Wiederbelebung totgeborener Kinder praktiziert wurde, so etwa nach Falera, Ems
oder Brinzauls (vgl. Miiller, Zur Taufe [wie Anm. 39], 23-27).

38



246 Philipp Zwyssig

Die Konkurrenz: Kirchliche, kulturelle und gesellschaftliche Konfliktlinien

Der Erfolg des neu eingefiihrten Marienkultes in der Pfarrkirche von Disentis
war den Benediktinern im Kloster nicht ganz geheuer. Der Abt schilderte dem
Nuntius in Luzern die Situation wie folgt:

«[P. Floriano da Brescia] liess einen grossen Teil der Kirche mit [Votiv]tafeln zu-
decken, die Wunder zeigen, welche von sehr erfahrenen und gelehrten [Personen]
als lacherlich angesehen werden und einer ernsthaften und eingehenden Priiffung
bediirfen, damit die Katholiken nicht zum Gesp6tt unserer Calvinisten werden. So
wird es als wahrhaft untragbar angesehen, dass totgeborene Kinder von tiberall her-
beigetragen werden und als widerbelebt angesehen werden, so dass sie getauft wer-
den konnen. [...] Uber dies und dhnliches spotten die Calvinisten und halten unsere
Wunder fiir Mérchen, wie auch die Segnungen, die P. Florianus dem Volk austeilt,
indem er mit der rechten Hand jene Statue ergreift.»"

Der Abt distanzierte sich hier deutlich vom Wunderglauben und den magisch
anmutenden Praktiken des Kapuziners und stellte dem die Gelehrsamkeit und
Rechtgliubigkeit der Benediktiner gegentiber. Die Lebensformen und religiosen
Vorstellungswelten der beiden Ordensgemeinschaften waren in der Tat sehr un-
terschiedlich. Wihrend sich die Benediktiner hauptséchlich in der ménchischen
Gemeinschaft aufhielten und sich theologischen und historischen Studien
widmeten, standen die Kapuziner der rdtischen Mission in tdglichem Kontakt mit
dem Kirchenvolk und waren daher direkt mit den religiosen Bediirfnissen der
Laien konfrontiert.”® Dieser fundamentale Gegensatz schuf tiefes Misstrauen.
Die Benediktiner fiirchteten den Einfluss der Kapuziner auf die Religiositét der
Laien, da sie in ihren Augen bei «unserem armen gutmiithigen Landmann grobe
Dummbheit, nimmer mehr auszurottenden Auberglauben [sic] und [...] Unwissen-
heit hinterlassen».** Sie sahen sich daher in einen veritablen Konkurrenzkampf
um die Rechtgldubigkeit der Disentiser Bevolkerung verwickelt.

Dieses konflikttrachtige Verhiltnis blieb nicht ohne Auswirkungen auf die
Kultlandschaft. Die Quellen lassen vermuten, dass der Kult der Mater Dolorosa
in der Pfarrkirche erst eigentlich aus dieser Konkurrenzsituation heraus entstan-
den ist. Als nimlich 1704 angekiindigt wurde, dass zwei Jesuiten im Kloster eine

2 Klosterarchiv Disentis, ND, fol. 221: Quaerelae Abbatis Adalberti de Funs contra P. Floria-

num, [ca. 1715]): «Hinc magnam Ecclesiae partem tabulis eius miraculorum opplevit, quo-
rum multa prudentibus et doctis ridicula videntur; et indigerent serio et accurato examine,
ne Catholici fierent Calvianis nostris ludibrium. Illud vero intollerabile videtur, quod infan-
tes mortui in lucem editi undique afferuntur ac reviscere dicuntur, ut baptizari possint. [...]
Haec et simila Calviani irrident et miracula nostra pro fabulis habent, sicut et Benedic-
tiones, quas P. Florianus apprehensa manu dextra illius statuae populo distribuit.»

Zu den seelsorgerischen Titigkeiten der Kapuziner siche Philipp Zwyssig, Zwischen Pfar-
reiseelsorge und Gesandtendienst. Kapuzinermissionare in den Drei Biinden als Akteure der
katholischen Reform (1621-1661), in: Helvetia Franciscana, 43 (2014), 81-113, hier 92—
94. — Rivalititen zwischen Ordensgemeinschaften waren auch in anderen Kontexten haufig;
siche u.a. Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 6), 323.

Bericht von Abt Adalbert II1. {iber die Volksmission der Jesuiten 1705, ins Deutsche {iber-
setzt von einem unbekannten Benediktinerpater, pag. 45f, zit. n. Miiller, Abtei Disentis, Bd.
3 (wie Anm. 12), 123.

43

44



Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder 247

Volksmission durchfiihren werden, wehrte sich Floriano da Brescia heftig dage-
gen. Er betonte, die Kapuziner seien ebenso «wahrhafte und apostolische Mis-
sionarii [sic] als dieser Herr Pater Fulvius Fontana».*> Um dies zu beweisen, griin-
dete er einige Monate spiter die Bruderschaft der Mater Dolorosa. Die Volks-
mission der Jesuiten, in deren Folge die Verehrung der Klosterheiligen neu ent-
facht wurde, hatte ihm gezeigt, wie empfinglich die Disentiser flir ostentative
Frommigkeit und Wunderglauben waren. Offenbar wollte er dieses Feld nicht den
Benediktinern bzw. den Jesuiten tiberlassen und liess deshalb in der Pfarrkirche
eine wundertitige Statue aufstellen. Hier wirkte sich die Rivalitdt zwischen den Or-
den direkt fordernd auf die Pluralisierung katholischer Kultformen aus.

Fiir das spannungsreiche Verhiltnis zwischen den Benediktinern und den Ka-
puzinern sorgten letztlich nicht alleine die unterschiedlichen Auffassungen von
Frommigkeit und Glaubenspraxis. Entscheidend war auch der Gegensatz zwi-
schen Heimischem und Fremdem, der sich bei den beiden Ordensgemeinschaften
deutlich bemerkbar machte. Die Kapuziner der réitischen Mission stammten aus
[talien und wurden hdufig als (inoffizielle) Verfechter der spanisch-maildndi-
schen Politik in den Drei Biinden wahrgenommen. Bei der einheimischen Geist-
lichkeit rief dies grosses Unbehagen hervor, wie einem Brief des Churer Bi-
schofs von 1713 zu entnehmen ist:

«Dass die Kapuziner, die Fremde sind und in keiner Weise mit den Interessen des
Landes sich verbunden fiihlen, [...] welche nur fremde Obere anerkennen und an-
dere daher nicht hindern, im Lande schlimmen Streit anzufangen, [...] dass diese
Kapuziner Seelsorgestellen und kirchliche Amter im Lande besitzen, ist das nicht
dem Vaterland nachteilig?»*®

Fiir die Benediktiner war die Antwort auf diese Frage ein klares Ja. Sie fiirch-
teten, dass «der hochst 16bliche Orden der Benediktiner, diese Zierde, aus Rétien
ganz vertrieben und dafiir der Bettelorden der Kapuziner in Disentis eingepflanzt
wird».*” Gendhrt wurde diese Befiirchtung durch den Umstand, dass der Abt in
einem Vertrag mit der Gemeinde Disentis 1648 endgiiltig auf das Prdsentations-
recht verzichten musste und die weltliche Obrigkeit die beim Volk beliebten Ka-
puziner als Pfarrer favorisierten.” Herausgefordert von den fremden Kapuzinern,
betonten die einheimischen Benediktiner umso nachdriicklicher die enge Ver-
bundenheit des Klosters mit den lokalen Traditionen und verwiesen dabei auf die
nach wie vor beliebte Verehrung der Klosterheiligen. Bezeichnenderweise for-
derten sie diese vor allem dann, wenn die kulturelle Einflussnahme von aussen
zuzunehmen begann, wie das beispielsweise bei den Translationen der Katakom-

“ Ebd., pag. 44.

* Ulrich VII. von Federspiel an Johannes von Castelberg, [Chur], 1713, zit. n. Miiller, Abtei
Disentis, Bd. 3 (wie Anm. 12), 126.

‘7" Klosterarchiv Einsiedeln, A.SF (7), Nr. 28: P. Adalbert de Medel an P. Johannes Gallati,
Disentis, 08.05.1648: «[...] timendum, ne laudabilissimus Benedictinus Ordo et decus e[x]
Rhaetia penitus expellatur et mendicantium Capucinorum Ordo Disertinae implantetur.»

**vgl. Iso Miiller, Die Abtei Disentis, Bd. 1: 1634-1655, Fribourg 1952, 216-227.



248 Philipp Zwyssig

benheiligen in den 1670er Jahren der Fall gewesen war. Kaum waren die ersten
Reliquien aus Rom in Disentis angelangt, liess der Abt nach den Uberresten des
Klosterheiligen Adalgott suchen.

Rund 30 Jahre spiter sahen sich die Benediktiner erneut mit einem von aussen
kommenden Kult konfrontiert. Diesmal war es der Kapuziner Floriano da
Brescia, der aus seiner Heimat die Verehrung der Mater Dolorosa mitbrachte.
Pater Floriano verschwieg die fremde Herkunft des Kultes nicht, sondern propa-
gierte ihn gezielt mit Wundergeschichten aus Italien. Solange der neue Kult die
lokalen Traditionen nicht zu verdridngen drohte, schien dies unproblematisch. Als
Pater Floriano aber bei der Errichtung des neuen Altars die Bilder der Churer
Bistumsheiligen Luzius und Florinus sowie des traditionellerweise verehrten
Apostels Jakob entfernte,* war der Unmut von einheimischen Benediktinern wie
Justus Berther gross: «P. Florian [...] hat wider aller Willen disen Altar aul der
Kirkhen gethon, um disen jezigen Altar mit Seiilen lassen machen.»*

Pater Justus Berther war ein Angehdriger einer alteingesessenen Disentiser
Notablenfamilie. Als solcher besassen fiir ihn die (traditionellen) Heiligenkulte
nicht nur in kultureller Hinsicht eine identititsstiftende Funktion. Sie konnten
auch der Demonstration und Legitimation des eigenen sozialen Status dienen. In
der Jakobsbruderschaft waren Priester, Abte von Disentis, Bischdfe von Chur so-
wie Mitglieder fast aller Notablenfamilien des Biindner Oberlandes eingeschrie-
ben.’! Wenn Justus Berther beklagt, die Entfernung des Jakobsaltars sei «wider
aller Willen» geschehen, so ist zu fragen, wer denn «alle» sind. In erster Linie
diirften sich solche Familien dariiber emport haben, die es als Privileg erachteten,
ein Mitglied der (elitdren) Jakobsbruderschaft zu sein. Dies galt im Besonderen fiir
die Familie des Paters Justus selbst. Es war sein Urgrossvater, Landrichter Jakob
Bigliel, der die Jakobsbruderschaft in der Pfarrkirche Disentis gegriindet und den
Jakobsaltar gestiftet hatte.> Mit Nachdruck betonte Berther, dass sein Urgross-
vater als «allzeit der erste in dem Buoch der Abgestorbnen dieser Bruoderschaftt
abgelesen» wird.”> Dem modernen Betrachter mag dies als belanglos erscheinen,
in der Logik frithneuzeitlicher Anwesenheitsgesellschaften war der im Kirchen-
raum inszenierte Vorrang jedoch mit einer entsprechenden sozialen Machtstel-
lung verbunden.* Der Kapuziner Floriano da Brescia hatte 1707 also einen Altar

* Brunold/Collenberg (Hg.), Berther-Chronik (wie Anm. 2), 114: «Dieser Altar ware gleich

dem aldortigen St. Mariae Magdalenaealtar, welcheB wohl auigearbeitet ware, schén ver-
guldet, in der Mitte ein schéneB Geméhl des hl. Jacobi, oben 1 kleineB Gemohl deB hl.
Lucii und Florini.»

% Ebd., 115.

' StAGR, QR 45/223: Regesten des Pfarrarchivs Tujetsch, Nr. 10: Verzeichnis der sémtlichen

Mitglieder der Bruderschaft von St. Jakob Apost[el] fiir das ganze Oberland, 1652-1749.

Brunold/Collenberg (Hg.), Berther-Chronik (wie Anm. 2), 114. — Der Landrichter ist das

politische Oberhaupt des Grauen Bundes.

> Ebd,, 115.

o Vgl. Renate Diirr, Politische Kultur in der Frithen Neuzeit. Kirchenrdume in Hildesheimer
Stadt- und Landgemeinden 1550-1750, Giitersloh 2006, 18-22; beispielhaft auch Andreas
Holzem, Kirche — Kirchhof — Gasthaus. Konflikte um o6ffentliche Kommunikationsrdume in

52



Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder 249

aus der Pfarrkirche entfernt, der nicht nur aus religiosen Motiven, sondern auch
zu Reprisentationszwecken aufgestellt worden war. Angehorige der Obrigkeit
mussten dies geradezu als Herausforderung ihrer Machtposition empfinden, zu-
mal der neue Marienkult eine starke Anziehungskraft auf die unteren, bauerli-
chen Gesellschaftsschichten ausiibte.

Innerkatholische Konkurrenz und kultureller Wandel — ein Fazit

Die verschiedenen, sich iiberlagernden Konfliktlinien in der Landschaft Disentis
begiinstigten die Entwicklung hin zu einer zunehmenden Pluralisierung von
Kultformen. Sowohl Benediktiner als auch Kapuziner versuchten durch gnaden-
und wunderversprechende Heiligenkulte die Laien an ihre ordensspezifische
Frommigkeit zu binden. Gleichzeitig nutzte die weltliche Fithrungsschicht die
traditionelle Heiligenverehrung als Biihne fiir die symbolische Représentation
der Machtverhiltnisse und war deshalb darauf bedacht, die lokalen Eigenheiten
der Frommigkeitskultur auch in Zeiten wachsenden kulturellen Einflusses von
aussen hochzuhalten. Reformkréfte wie die Kapuziner indessen bemiihten sich
um die Verbreitung nachtridentinischer Frommigkeitsideale, die sie in Kultfor-
men ihrer italienischen Heimat am besten verwirklicht sahen. Dies fiithrte zu
einem dichten Nebeneinander von lokalen (Placidus, Sigisbert, Adalgott etc.)
und universalen Heiligenkulten (Mater Dolorosa, Maria Immaculata etc.).

In der Erfahrungswelt der Laien machte sich diese Entwicklung in einer ge-
steigerten Moglichkeit bemerkbar, Wunder zu erleben. Bei Krankheiten, Un-
fillen und Naturkatastrophen versprachen die nun zahlreichen Heiligenkulte
Hilfe zur Bewiltigung der als ausweglos erscheinenden Notsituationen. In der
Folge wurden die verschiedenen Heils- und Heilungsangebote vermehrt an ihrer
Niitzlichkeit gemessen: Auf dem zunehmend umkdmpften Markt der religidsen
Heilsmittel waren diejenigen am erfolgreichsten, die fiir das alltigliche Uber-
leben in der alpinen Bergwelt am effizientesten erschienen. Die verschiedenen
innerkirchlichen Faktionen mussten diesen fest im Alltag verankerten religiosen
Bediirfnissen der Laien Rechnung tragen, wenn sie denn bei ihnen bestimmte
Vorstellungen von Glauben und Frommigkeit gegeniiber konkurrenzierenden
Ansichten durchsetzen wollten. In diesem Sinne muss den Laien bei der Mitge-
staltung der Kultlandschaft weitaus grossere Handlungsspielrdume zugestanden
werden, als dies die klassische Kirchengeschichte, aber auch die Konfes-
sionalisierungsforschung getan hatte. Der kulturelle Wandlungsprozess im Zeit-
raum von ca. 1650-1750, der sich durch eine Pluralisierung katholischer Kult-
formen, eine zunehmende Verlagerung vormals kirchengebundener Glaubens-

westfilischen Dorfern der Frithen Neuzeit, in: Susanne Raw/Gerd Schwerhoff (Hg.), Zwischen
Gotteshaus und Taverne. Offentliche Raume in Spétmittelalter und Frither Neuzeit, K6ln
2004, 447-461. Zur vormodemen Anwesenheitsgesellschaft siche Rudolf Schloégl, Kommuni-
kation und Vergesellschaftung unter Anwesenden. Formen des Sozialen und ihre Trans-
formation in der Friihen Neuzeit, in: Geschichte und Gesellschaft, 34 (2008), 155-224.



250 Philipp Zwyssig

praktiken in den Alltag sowie durch die damit einhergehende Individualisierung
der Frommigkeit auszeichnete, ist daher als Ergebnis einer dynamischen Aus-
tarierung zwischen Nachfrage der Laien und Angebot der Kirche zu begreifen.

«Wider aller Willen disen Altar auf3 der Kirkhen gethon.» Pluralisierung und Konkurrenz
auf dem Markt der Wunder in der Landschaft Disentis (17. und 18. Jahrhundert)

Die katholische Kultlandschaft Disentis erfuhr im Zeitraum von ca. 1650-1750 eine tief-
greifende Umgestaltung. Wihrend das Benediktinerkloster mit den Reliquien der Kloster-
heiligen lange Zeit das religiose Zentrum bildete, entstanden im Verlaufe des 17. Jahr-
hunderts in den umliegenden Kirchen und Kapellen zahlreiche weitere Heiligenkulte, von
denen sich die Glaubigen Wunder und Gnaden erhoffen konnten. Der Artikel argumen-
tiert, dass diese Pluralisierung katholischer Kultformen auf die innerkatholische Konkur-
renz um die Gunst der Gldubigen zuriickzufithren war. Sowohl die einheimischen Bene-
diktiner als auch die aus Italien kommenden Kapuziner versuchten, die Laien mit wunder-
versprechenden Kultpraktiken an ihre ordensspezifische Frommigkeit zu binden und so
den eigenen Einfluss auf Kosten des jeweils anderen Ordens zu stiarken. Fiir die Laien war
diese Situation ein Gliicksfall: Von Kapuzinern, Benediktinern und Jesuiten umgarnt,
konnten sie aus den konkurrenzierenden Heils- und Heilungsangeboten diejenigen aus-
wihlen, die ihnen zur Befriedigung ganz alltiglicher Bediirfnisse am niitzlichsten er-
schienen. Der Einfluss der Laien auf die Ausgestaltung kirchlicher Kultformen ist daher
héher zu veranschlagen, als dies die klassische Kirchengeschichte und die Konfessionali-
sierungsforschung getan hatten.

Barockkatholizismus — Wunderglauben — Frommigkeit — Wallfahrt — Heiligenverehrung —
Glaubenspraxis — Drei Biinde — Alpine Lebenswelt — Ordensgemeinschaften.

«Wider aller Willen disen Altar aufs der Kirkhen gethon.» Pluralisation et concurrence
sur le marché des miracles dans la région de Disentis (17" et 18 siécle)

La région catholique de Disentis a vécu une profonde restructuration entre 1650 et 1750.
Tandis que le cloitre bénédictin avec ses reliques de saints avait constitué pendant long-
temps un centre religieux, de nombreux autres cultes de saints ont émergé au cours du
17°"¢ siécle dans les églises et chapelles aux alentours, dont les croyants espéraient des
miracles et la grice. L’article argumente que cette multiplication de formes cultuelles
catholiques est a attribuer a la concurrence au sein du catholicisme pour attirer les faveurs
des croyants. Aussi bien les Bénédictins indigénes que les Capucins d’Italie ont tenté de
fidéliser les laics a leur Ordre en proposant des pratiques cultuelles prometteuses de mi-
racles, renforgant ainsi leur propre influence au détriment de I’autre Ordre. Pour les laics,
cette situation était une chance: séduits par les Capucins, Bénédictins et Jésuites, ils
avaient I’embarras du choix face aux offres concurrenticlles de salut et de guérison,
choisissant celles qu’ils estimaient le plus aptes a satisfaire leurs besoins quotidiens. L’in-
fluence des laics sur I’arrangement des formes cultuelles ecclésiastiques est plus grande

que ce que I’a enseigné I’histoire classique de I’Eglise et la recherche sur la confession-
nalisation.

Disentis — culte des saints — pluralisation — concurrence — influence des laics — 17°"/18™
siécle.

«Wider aller Willen diesen Altar auss der Kirkhen gethon.» Pluralizzazione e concorrenza
sul mercato dei miracoli nel paesaggio di Disentis (17esimo e 18esimo secolo)

Nel periodo tra il 1650 e il 1750 circa, il paesaggio del culto cattolico di Disentis fu ri-
organizzato in modo radicale. Mentre per lungo tempo il fulcro religioso risiedeva nel
convento benedettino con le reliquie dei suoi santi, nel corso del 17esimo secolo nelle
chiese e nelle cappelle circostanti si svilupparono diversi culti di santi dai quali i credenti
potevano sperare miracoli e misericordia. L’articolo argomenta che questa pluralizzazione



Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder 251

dei culti cattolici ¢ da ricondurre alla concorrenza interna al cattolicesimo per ottenere il
favore dei credenti. Sia i benedettini locali, sia i cappuccini giunti dall’Italia cercarono di
legare i laici alla devozione specifica del loro ordine con pratiche che promettevano mira-
coli, per rafforzare cosi la loro influenza a scapito degli altri ordini. Questa situazione fu
una fortuna per i laici: ricercati da cappuccini, benedettini e gesuiti, poterono scegliere, tra
proposte di benedizione e guarigione concorrenti, le forme di culto che sembravano loro
piu utili a soddisfare i bisogni quotidiani. Per questo motivo, I’influenza dei laici sull’or-
ganizzazione delle forme di culto della Chiesa & da considerare pitt importante di quanto
abbiano finora ritenuto la storia della chiesa classica e la ricerca sulla confessionalizza-
zione.

Disentis — culto dei santi — pluralizzazione — concorrenza — I’influenza sui laici —
17esimo/18esimo secolo.

«Wider aller Willen disen Altar auft der Kirkhen gethon.» Pluralisation and competition
in the market for miracles in Disentis in the 17th and 18th centuries

The catholic cult of Disentis underwent a significant transformation in the period between
1650 and 1750. While the Benedictine monastery, with its relics of the monastery’s saints,
had long been the focus of religious activity, in the course of the 17th century many addi-
tional cults of saints came into existence in neighbouring churches and chapels so that be-
lievers could turn to these too with their hopes for miracles and other mercies. This paper
argues that this increase in catholic cult forms can be traced to an internal competition for
the favour of catholic believers. In an attempt to strengthen the influence of their own or-
der at the cost of the other, both the local Benedictines and the Capuchins who arrived
from Italy attempted to bind lay members of the church to their own order-specific forms
of piety, proposing cult practices promising wonders. For such lay believers this situation
was an ideal one: lured by Capuchins, Benedictines and Jesuits, they could choose among
competing offers for healing and salvation and select propositions which seemed most
useful in satisfying their quite everyday needs. In this way the lay believers had far more
influence on the development of church cult forms than both traditional church history
and confessional research has acknowledged.

Disentis — Cult of saints — Pluralisation — Competition — Influence of the laity — 17th &
18th centuries.

Philipp Zwyssig, M.A., Doktorand am Historischen Institut der Universitat Bern, Abtei-
lung fur Neuere Geschichte.






	"Wider aller Willen disen Altar auss der Kirkhen gethon" : Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder in der Landschaft Disentis (17. und 18. Jahrhundert)

