
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 109 (2015)

Artikel: "Wider aller Willen disen Altar auss der Kirkhen gethon" : Pluralisierung
und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder in der Landschaft Disentis
(17. und 18. Jahrhundert)

Autor: Zwyssig, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wider aller Willen disen Altar auß der Kirkhen gethon»
Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt
der Wunder in der Landschaft Disentis
(17. und 18. Jahrhundert)*

Philipp Zwyssig

Im Jahre 1707 gründete der Kapuziner Floriano da Brescia in der Pfarrkirche von
Disentis die Bruderschaft der «Sieben Schmerzen Mariens». Er Hess vom be-
kannten Walliser Künstler Johann Ritz (1666-1729) eine Marienstatue anfer-

tigen und sie auf dem in einer Seitenkapelle errichteten Bruderschaftsaltar auf-
stellen.' Der alte Altar wurde hierfür entfernt. Diese Vorgehensweise des Kapu-
ziners kommentierte der Disentiser Benediktiner Justus Berther (1680-1736)
rückblickend mit einigem Unmut: «1707 und nach, alß P. Florian die Schmerz-
haffte Bruoderschafft der hl. Muotergotteß eingestelt [errichtet], hat er wider al-
1er Willen disen Altar auß der Kirkhen gethon, um disen jezigen Altar mit Seülen
lassen machen.»^ Was aber hat den Benediktiner Berther dermassen in Aufre-

gung versetzt?

Dazu muss man wissen, dass der entfernte Altar dem heiligen Jakob geweiht
war und der Jakobsbruderschaft für Andachtsübungen diente. Die Jakobsver-

ehrung war in der Landschaft Disentis seit dem Spätmittelalter weit verbreitet
und erlebte zu Beginn des 17. Jahrhunderts eine neue BlüteJ Es darf daher ange-
nommen werden, dass die Aussage Berthers auf eine gewisse Konkurrenz
zwischen dem bereits bekannten und dem neuen Heiligenkult zurückzuführen ist.

Dass frühneuzeitliche Individuen auf ein recht breites Angebot an religiösen
Kulten zurückgreifen konnten, haben neuere Studien zu den Glaubenspraktiken

Ich danke Peter Hersche für zahlreiche Anregungen sowie Meike Knittel und Daniel Sidler
für die sorgfältige Lektüre des Textes.

'
Vgl. Guglielm Gadola, Historia litterara dil sentiment religius en Surselva de messa, II. Ca-
petel: Iis auturs caputschins, 3. P. Florianus da Brescia, in: Igl Ischi, 36 (1950), 65-94, hier
68-75.

* Ursus Brunold/Adrian Collenberg (Hg.), Berther-Chronik. Die Selbstwahrnehmung einer
Bündner Notabeinfamilie im 17. und 18. Jahrhundert, Chur2010, 114f.

' Vgl. Iso Müller, Bündner Fern-Wallfahrten des 16.-18. Jahrhunderts, in: Bündner Monats-
blatt, 1956, 15-27 und 33-50, hier: 20-27.

SZRKG, 109 (2015), 237-251



238 PA/7(pp Ziyyss/g

der Laien und zur Ambiguität konfessioneller Normen hinreichend bewiesen"'

und in diesem Zusammenhang von einem «religiösen Markt»" gesprochen, auf
dem sich konfessionell verschiedene sowie «magische» und kirchliche Heils-
mittel noch im 18. Jahrhundert konkurrenzierten.'' Weniger Beachtung fand hin-

gegen die Tatsache, dass auch innerhalb der katholischen Kirche ein diversifi-
ziertes Angebot an wunderversprechenden Kultpraktiken zur Verfugung stand,

von dem die Gläubigen je nach Bedürfnis und Vorlieben Gebrauch machten.'

Der vorliegende Beitrag möchte diese Pluralisierung katholischer Kultformen am

* Hillard von Thiessen, Die Kapuziner zwischen Konfessionalisierung und Alltagskultur.
Vergleichende Fallstudie am Beispiel Freiburgs und Hildesheims 1599-1750, Freiburg i.
Br. 2002, 411-449; Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakra-
mentale Magie. Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel 2005; Andreas Pietsch/Barbara
Stollberg-Rilinger (Hg.), Konfessionelle Ambiguität: Uneindeutigkeit und Verstellung als

religiöse Praxis in der Frühen Neuzeit, Gütersloh 2013, dort insbes. die Einleitung von
Stollberg-Rilinger (9-26) und den Beitrag von Christian Windler, Uneindeutige Zugehörig-
keit. Katholische Missionare und die Kurie im Umgang mit «communicatio in sacris» (314-
345); Kim Siebenhüner, Glaubenswechsel in der Frühen Neuzeit. Chancen und Tendenzen
einer historischen Konversionsforschung, in: Zeitschrift für Historische Forschung, 34
(2007), 243-272, insbes. 270-272.

' Sieber, Jesuitische Missionierung (wie Anm. 4), 31 f; Christine Kooi, Converts and Aposta-
tes. The Competition for Souls in Early Modern Holland, in: Archiv für Reformationsge-
schichte, 92 (2001), 195-214. Demgegenüber merkt Hillard von Thiessen, Das Sterbebett
als normative Schwelle. Der Mensch in der Frühen Neuzeit zwischen irdischer Normenkon-
kurrenz und göttlichem Gericht, in: Historische Zeitschrift, 295 (2012), 625-659, hier 633f,
kritisch an, dass der Begriff «Markt» eine «Form von Wahlfreiheit und von Gleich-
gewichtigkeit religiöser Angebote» suggeriert, die so in der Frühen Neuzeit nicht gegeben
war. Auch wenn man von Thiessen zustimmt, dass die Konfessionskirchen bei der Be-
Stimmung des religiösen Angebots am längeren Hebel sassen, darf man nicht ausser Acht
lassen, dass innerhalb des kirchlichen Lehrgebäudes den Laien verschiedene, sich teilweise
konkurrenzierende Heilsangebote zur Auswahl standen.

' Die Vielfalt im religiösen Angebot indessen ist kein Spezifikum der Frühen Neuzeit. Ge-
rade auch die mittelalterliche Religiosität kannte unzählige, zuweilen disparate Mittel und
Wege zur Erlangung ewigen und irdischen Heils; siehe u.a. Constanze Hofmann-Rendtel,
Wallfahrt und Konkurrenz im Spiegel hochmittelalterlicher Mirakelberichte, in: Gerhard
Jaritz/Barbara Schuh (Hg.), Wallfahrt und Alltag in Mittelalter und Früher Neuzeit. Interna-
tionales Round-Table-Gespräch, Krems an der Donau, 8. Oktober 1990, Wien 1992, 115-
131; Caroline Walker Bynum, Christian materiality. An Essay on Religion in Late Medieval
Europe, New York 2011. In Anlehnung an Peter Hersche, Musse und Verschwendung.
Europäische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter, Freiburg i. Br. 2006, 939f, kann
man für den Barockkatholizismus daher auch von einer Rückbesinnung auf das Mittelalter
sprechen. Diese erneute Vielfalt an religiösen Kulten ist insofern erklärungsbedürftig, als
die klassische Konfessionalisierungsforschung von einer intensiver werdenden kirchlichen
Normierung des Kultangebotes ausgegangen ist.

' Eine Ausnahme bildet Bridget Heals Fallstudie zu Köln, die den «katholischen Plura-
lismus» allerdings auf das Nebeneinander verschiedener Marienkulte einschränkt: Bridget
Heal, The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic
Piety, 1500-1648, Cambridge 2007, 207-261. Auf eine gewisse Konkurrenz unter den
Gnadenorten hat neuerdings Elisabeth Lobenwein, Wallfahrt - Wunder - Wirtschaft. Die
Wallfahrt nach Maria Luggau (Kärnten) in der Frühen Neuzeit, Bochum 2013, 104-106,
hingewiesen. Studien, die unter dem Leitbegriff der «binnenkonfessionellen Pluralität» sub-
sumiert wurden, Hessen frömmigkeitsgeschichtliche Aspekte mehrheitlich ausser Acht (vgl.
z.B. Kaspar von Greyerz (Hg.), Interkonfessionalität - Transkonfessionalität - binnenkon-
fessionelle Pluralität. Neue Forschungen zur Konfessionalisierungsthese, Gütersloh 2003).



P/wra/is/erw/tg tw<7 KtwAt/rrenz «//cfem A/wAf t/er fHwcfer 239

Beispiel der Landschaft Disentis in den Vordergrund rücken und dadurch dem

Wandel von Frömmigkeit und religiöser Kultur®* in einer katholischen Gesell-
schaff des 17. und 18. Jahrhunderts nachspüren.

Nachfolgend soll zunächst nach Veränderungen in der Kultlandschaft Disentis

gefragt werden: Welche wunderversprechenden Heiligenkulte standen den hilfe-
und trostsuchenden Gläubigen um 1600 zur Verfügung? Wie sah das Angebot im
18. Jahrhundert aus? In einem zweiten Schritt werden die Bedürfnisse der Katho-
liken näher betrachtet: Was erwarteten sie von religiösen Heilsmitteln? Mit
welchen Anliegen wandten sie sich an eine höhere Macht? Schliesslich soll in
einem dritten Schritt diskutiert werden, inwiefern sich unter den verschiedenen
Heils- und Heilungsangeboten eine Konkurrenz um die Gläubigen einstellte. Es

wird zu zeigen sein, dass in der Kultlandschaft Disentis gleich mehrere, sich

überlagernde Konfliktlinien für spannungsreiche Verhältnisse sorgten.

Das veràWer/ezlwgeèo/.- /7wra//.szerw«g w <7er /fw7f/awüfec/tq/?

vow 77. zwn 7$. Ja/tr/ttwt/ert

Disentis war mit seinem bis ins 8. Jahrhundert zurückgehenden Kloster seit alters
her ein bedeutendes religiöses Zentrum. Im Benediktinerkloster wurden die
sterblichen Überreste des legendären Klostergründers Sigisbert und seines als

Märtyrer gestorbenen Schülers Placidus aufbewahrt.® Die früheste fassbare

Heiligenvita von ca. 1200, die «Passio Placidi», bezeugt einen überregionalen
Wallfahrtskult, in dessen Mittelpunkt das «durch Wunderzeichen erleuchtet[e]»
Grab der beiden Klosterheiligen stand.'" Als dann 1581 der Mailänder Erzbischof
Carlo Borromeo das Kloster besuchte, war der Glanz dieser mittelalterlichen Wall-
fahrt schon längst verblasst, doch Borromeo leitete mit einer demonstrativen Ver-
ehrung der Reliquien der beiden Klosterpatrone eine zweite Blüte des Kultes

* In kritischer Auseinandersetzung mit den Prämissen des Konfessionalisierungsparadigmas
hat sich die Historikerzunft in den letzten Jahrzehnten vermehrt den Prozessen langfristiger
kultureller Veränderungen zugewandt. Diesen Paradigmenwechsel nachdrücklich einge-
fordert hat Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 6), insbes. 55-64; zudem auch
Jan Brademann, Konfessionalisierung als Institutionalisierung. Theoretisch-empirische
Überlegungen zur kulturgeschichtlichen Erweiterung eines Forschungsparadigmas, in: Ar-
chiv für Kulturgeschichte, 92 (2010), 425-459. Als Forschungsüberblick eignet sich Phi-
lippe Büttgen/Christophe Duhamelle (Hg.), Religion ou confession. Un bilan franco-alle-
rnand sur l'époque moderne (XVP- XVIIL siècles), Paris 2010. - Am Beispiel Graubündens
hat Ulrich Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und Konflikt in Gaubünden, 16.-18.
Jahrhundert, Würzburg 2012, 20-22, auf einen konfessionsübergreifenden «Wandel [in] der
Struktur des Glaubens» aufmerksam gemacht.

®

Vgl. Regula di Natale, Das Kephalophoren-Wunder in churrätischen Viten. Placidus von
Disentis - Gaudentius von Casaccia - Victor von Tomils - Eusebius vom Viktorsberg, Chur
2005, 43-75.
Iso Müller, Die Passio S. Placidi (ca. 1200), in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchen-
geschichte, 46 (1952), 161-180 und 257-278, hier 170: «Exinde sacer ille locus tantis a

domino signorum miraculis est illustratus, ut ipsi reges et principes eum summo honore
dignum ducerent et de longinquis regionibus clarissimi viri et matrone confluèrent [...].»



240 PA/V/pp Zwyss/g

ein." Im 17. und 18. Jahrhundert pilgerten Scharen von Gläubigen am 11. Juli
nach Disentis, wo unter Beisein der gesamten politischen Elite des Bündner
Oberlandes das Fest von Placidus und Sigisbert gefeiert wurde.'"

Mit Blick auf die Frage nach der Pluralisierung von Kultformen ist bemer-
kenswert, dass in den 1670er Jahren die Heiligen Placidus und Sigisbert an ihrem
Festtag nicht mehr alleine im Mittelpunkt der Verehrung standen. Am 11. Juli
1672 erhob man feierlich die Reliquien des heiligen Adalgotts, eines in der
Klosterkirche begrabenen Abtes aus dem 11. Jahrhundert. Ein Jahr zuvor hatten
sich die Benediktiner auf die Suche nach seinen Reliquien gemacht, von denen

man wusste, dass sie irgendwo ins rechte Mauerwerk des Kreuzgangs eingelas-
sen waren.Man kann diese Initiative mit guten Gründen als Zugeständnis der

Klosterleitung an einen vor allem von der Bevölkerung eingeforderten Heiligen-
kult deuten. Schon die von Abt Jakob Bundi verfasste Klosterchronik von ca.
1600 hielt fest, dass Adalgott «von dem gmeinem Volcke wol geehret würt [und
es] geschehen auch etliche Wunderzeichen» und Abt Josef Desax schrieb
1642, «der Ruf der Heiligkeit, die Verehrung des Volkes [und] die durch die In-
terzession unseres Seligen Adalgotts bewirkten Wunder gehen weiter und neh-

men täglich zu»'^. Gleichwohl zögerten die Benediktiner bis 1672, dieser Ver-
ehrung ein offizielles Gepräge zu verleihen oder sie gar in den liturgischen Rah-

men einzupassen. Nach der Translation der Reliquien geschah dies, indem der
kirchliche Gedenktag für Adalgott am Heiligenfest (3. Oktober) des gleich-
namigen Churer Bischofs (gest. 1160) gefeiert wurde."'

Ein Jahr vor und ein Jahr nach der Exhumierung Adalgotts wurde die
Landschaft Disentis um zwei weitere Heiligenkulte bereichert. Diesmal waren es

Kirchenvertreter, die den Anstoss gaben. Am 11. Juli 1671 fand unter An-
Wesenheit des päpstlichen Nuntius die feierliche Translation des Katakomben-
heiligen Purpurinus statt, dessen Gebeine der Sekretär des Nuntius dem Kloster
vermittelt hatte. " Nur zwei Jahre später war es der Mailänder Erzbischof

" Giovani Sacco, Viaggio del B. Carlo Borromeo, Cardinale di S. Prassede, Arcivescovo di
Milano, fatto al Monastère di Tisitis, principal Comumnità delle Eccelse tre Leghe nel'anno
1581, Milano 1605 (ediert von Gion Cahannes, Die Pilgerreise Carlo Borromeos nach
Disentis im Jahr 1581, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 18 (1924),
136-165, hier 141-155)." Vgl. Iso Müller, Die Abtei Disentis, Bd. 3: 1696-1742, Fribourg 1960, 528-532.

" Vgl. ders., Das Grab des Abtes Adalgott, in: Bündner Monatsblatt, 1960, 226-252.
'* Stiftsarchiv St. Gallen, Cod. Fab. XXVI, 1628, fol. 168-172*: Klosterchronik von Abt Ja-

kob Bundi, hier fol. 169'.
" Joseph Desax an Placidus Reimann, Disentis, 20.1.1642, ediert bei Müller, Grab des Abtes

Adalgott (wie Anm. 13), 248f: «Caeterum adhuc fama sanctitatis, devotio populorum, ope-
ratio miraculorum per intercessionem nostri B. Adelgotti in dies continuantur et crescunt.»" Vgl. das «Proprium Monasteri Disertinensis» von 1690, pag. 181, ediert bei Müller, Grab des
Abtes (Anm. 13), 250. Die Verknüpfung des Disentiser mit dem Churer Adalgott ging so weit,
dass einige Historiographen im 17. und 18. Jahrhunderts von nur einem Adalgott ausgingen,
der Bischof von Chur und Abt von Disentis in Personalunion gewesen war (vgl. ebd.)." Annalium M.S.S. Monastery Disertinensis Ordinis S. Benedicti in superiori Rhaetia Con-
foederata Synopsis, 1709, pag. 193 (Mikrofilm im Staatsarchiv Graubünden [StAGR], A I
21, b03/44).



Pfarafo/en/ng Ko/7Ä7//re/7z £777/öfew AforA? r/er JF7//7£fe/- 241

Alfonso Litta, der über seine Beziehungen in Rom an eine weitere Reliquie aus

den Katakomben gelangte. Auch diese wurde am Festtag der Disentiser Kloster-
heiligen mit einer feierlichen Prozession in die Klosterkirche überfuhrt und dort

zur öffentlichen Verehrung ausgestellt.'®

Etwa zur gleichen Zeit entwickelte sich auch die Marienkirche im Kloster zu
einem Kultort. Die 1658 als erste ihrer Art im schweizerischen Raum gegründete

Skapulierbruderschaft von Disentis liess 1663 einen kostbaren Altar mit einer
Statue der Muttergottes errichten, die bald darauf als Gnadenbild verehrt und mit
Votivgaben beschenkt wurde." Zu diesem Marienkult im Kloster gesellte sich

um 1670 die /7?7/«acw/flta-Verehrung in der Gnadenkapelle von Acletta bei Di-
sentis^" und zu Beginn des 18. Jahrhunderts initiierte der bereits erwähnte Kapu-
ziner Floriano da Brescia einen eigentlichen Wallfahrtsbetrieb rund um den Altar
der Mrter Do/oras« in der Disentiser Pfarrkirche. Die Einfuhrung der drei neuen
Marienkulte war zeittypisch: Im Zuge der religiös-spirituellen Neujustierung
nach dem Konzil von Trient (1545-1563) wurde die Marienverehrung ins Zen-
trum der universalen Heilslehre gestellt, marianische Frömmigkeitsformen
dementsprechend von kirchlichen Reformkräften propagiert und verbreitet - al-
len voran von den Jesuiten und den Kapuzinern."' Anknüpfen liess sich dabei an

vielen Orten an ältere, im lokalen Kontext verankerte Formen des Marienkultes,
die gerade bei der ländlichen Bevölkerung sehr beliebt waren. Zu erwähnen sind

hier insbesondere die Marienerscheinungen, von denen es auch auf dem Gebiet
der Drei Bünde einige gab. Bei diesen kam der Anstoss für den Marienkult direkt
von unten, wie das Beispiel von Zarcuns bei Tujetsch zeigt. Dort erschien 1622

einem Bauern die Gottesmutter, woraufhin eine Kapelle erbaut wurde, die bald
darauf von Katholiken aus der näheren Umgebung aufgesucht wurde, um fur ein

erfahrenes Wunder zu danken oder um ein solches zu betend
Die Entstehung neuer Gnadenorte ging einher mit einer grundlegenden Verän-

derung im Pilger- und Wallfahrtswesen. Noch zu Beginn des 17. Jahrhunderts er-

Zacharias da Salô, La glisch sin il candelier invidada. Ner tractats, cun ils quais allas treis
Ligias ven dada d'enconoscher la s. cathol. cardienscha apost, Cumbels 1685, part XII,
171-173.

" Vgl. Iso Müller, Die Abtei Disentis, Bd. 2: 1655-1696, Fribourg 1955, 408f; Brunold/Col-
lenberg (Hg.), Berther-Chronik (wie Anm. 2), 105.
Siehe die Bestandsaufnahme der Votivtafeln in der Sammlung der Bibliothek der Schweize-
rischen Gesellschaft für Volkskunde, Basel, Schachtel 40, Nr. 426.
Vgl. Heal, Cult of the Virgin Mary (wie Anm. 7); neuerdings auch Darnien Tricoire, Mit
Gott rechnen. Katholische Reform und politisches Kalkül in Frankreich, Bayern und Polen-
Litauen, Göttingen 2013, 49-81. Für Hinweise auf die ältere Literatur siehe Peter Burschel,
«Imitatio sanctorum». Oder: Wie modem war der nachtridentinische Heiligenhimmel?, in:
Paolo Prodi/Wolfgang Reinhard (Hg.), Das Konzil von Trient und die Moderne, Berlin
2001,241-259, hier 253-255.

^ Zentralbibliothek Zürich, Ms. A 147, pag. 683-696: Vümembste Wunderzeichen, so in den

dreyen Grauwen Pündten seidt dem tausent sechshundertisten biß auff diß gegenwärtigen
1623 Jahr sind gespürt und gesechen worden, hier pag. 691. In einem Medaillon an der
Kapellendecke ist das Ereignis bildlich dargestellt (vgl. Batz, Die Kirchen und Kapellen des

Kantons Graubünden, Bd. 8: Kreis Disentis, Kreis Truns, Chur 2003-2005, 93).



242 PA///pp ZuyM/'g

freute sich die Jakobsverehrung und mit ihr die Femwallfahrt nach Santiago de

Compostela bei der Disentiser Bevölkerung einer bemerkenswerten Beliebtheit. Im
Verlaufe des Jahrhunderts indessen verdrängten die bündnerischen Gnadenorte die

langen Pilgerreisen an weit entfernte Wallfahrtsorte. In Zeiten materieller und

geistiger Not wurden nun vermehrt nahegelegene Wallfahrtskapellen aufgesucht,
neben den bereits erwähnten auch die Disentiser Filialkirche von Cavardiras, wo
seit den 1660er Jahren der Heilige Antonius von Padua als Wundertäter verehrt
wurde."'

Auf engstem Raum entwickelte sich also spätestens in der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts ein vielfaltiges Angebot an Heiligenkulten, mit denen die Gläu-
bigen auf die Gnade Gottes und sein wundertätiges Eingreifen hinzuwirken ver-
suchen konnten. Wie wurde dieses Angebot von den Gläubigen aufgenommen?
Welchen Bedürfnissen hatten die Heilsmittel Rechnung zu tragen?

£>/e jVac/?/rage; //e;7.s- wwc/ //c7/t/rtg.s/;tW«r/r?/.y.se c/er La/e«

Wie in der (religiösen) Volkskunde schon seit längerem bekannt ist, lassen sich
die geistlichen und weltlichen Bedürfnisse der Gläubigen besonders gut über

Wundergeschichlen erschliessen.^ Sie dokumentieren, mit welchen Anliegen
sich die Gläubigen an heilige Fürbitter wandten und über welche religiösen Prak-
tiken sie himmlische Hilfe zu erwirken erhofften. Für Disentis sind zwei Mira-
kelsammlungen von 1705 bzw. 1707 überliefert, die hier einer näheren Betrach-

tung unterzogen werden sollen. Die Sammlung von 1705 verzeichnet 19 Wunder
aus dem 16. und 17. Jahrhundert, die den im Kloster verehrten Heiligen zuge-
schrieben wurden."' Sie ist anlässlich der Volksmission entstanden, welche die
italienischen Jesuiten Fulvio Fontana und Giovanni Antonio Mariani 1705 in
Disentis durchführten."'' Die Wundersammlung von 1707 wurde auf Anordnung

" Vgl. Iso Müller, Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik, in: Schwei-
zerisches Archiv für Volkskunde, 67 (1971), 115-129; Ulrich Pfister, Croyance et espace dans
le context alpin. Les Grisons, XVIIe et XVIIIe siècles, in: Revue d'histoire moderne et con-

^
temporaine, 52 (2005), 49-63, hier 56-61.
Mirakelgeschichten können sowohl in Text- als auch in Bildform (Votivtafel) überliefert
sein. Klassisch dazu: Lenz Kriss-Rettenbeck, Ex voto. Zeichen, Bild und Abbild im christ-
liehen Votivbrauchtum, Zürich/Freiburg i. Br. 1972. Daran anknüpfend haben vor allem
französische und italienische Historiker Votivtafeln als Quellen zur Erforschung der früh-
neuzeitlichen Religiosität genutzt; siehe u.a. Angelo Turchini (Hg.), Lo straordinario e il
quotidiano. Ex voto, santuario, religione popolare nel Bresciano, Brescia 1980; Bernard
Cousin, Le miracle et le quotidien. Les ex-voto provençaux image d'une société, Aix-en-
Provence 1983. Die neuste Studie stammt von Fredrika H. Jacobs, Votive Panels and Popu-
lar Piety in Early Modem Italy, New York 2013. Im deutschsprachigen Kontext wurden v.a.
(gedruckte) Mirakelbücher ausgewertet; siehe z.B. Rebekka Habermas, Wallfahrt und Auf-
rühr. Zur Geschichte des Wunderglaubens in der frühen Neuzeit, Frankfurt a. M. 1991.
Iso Müller, Das Disentiser Mirakelbuch, in: Bündner Monatsblatt, 1944, 21-34.

"" Zur Volksmission in Disentis ders., Die grosse Volksmission in der Cadi 1705, in: Bündner
Monatsblatt, 1944, 178-194. Der von Müller ausgewertete Missionsbericht war im Stiftsarchiv
Disentis nicht mehr auffindbar. Ablauf und Inhalt der Volksmission lassen sich aber über fol-
gende Druckschrift rekonstruieren: Fulvio Fontana, Quaresimale del Padre Fulvio Fontana



P/i/ra/ij/en/wg ztwt/ KonA wrenz ««/z/em AfarA/ z/ez' Wzzzzz/ez' 243

des Churer Bischofs angelegt."' Nur wenige Monate nachdem der Kapuziner
Floriano da Brescia die Verehrung der /V/zzter Do/orasa eingeführt hatte,
kursierten derart viele Gerüchte über die Wundertätigkeit der neuen Statue, dass

der Bischof im August 1707 eine amtliche Untersuchung einleiten liess. Eine

Kommission lud in der Folge Zeugen vor, die solche Wunder unter Eid
schilderten.

Die 36 Zeugenaussagen zeigen bezüglich der Situationen, in denen die Laien
himmlische Hilfe in Anspruch nahmen, ein ähnliches Bild wie die erste Mirakel-
Sammlung. Die Mehrheit berichtet von Krankheiten bzw. wundersamen Genesun-

gen. Lorenzo Jagmet aus Segnas bei Disentis bezeugte beispielsweise, dass er an

einer «langen und schweren Krankheit» gelitten habe. Er habe «verschiedene Mit-
tel und Medikamente» eingenommen, die allerdings nichts genützt hätten. Als er
sich dann aber der «Jungfrau der 7 Schmerzen» empfohlen und gelobt habe, an
ihrem Altar eine Messe lesen zu lassen und eine Votivgabe zu hinterlegen, sei es

ihm auf der Stelle besser gegangen."* Maria de Schlans aus Sumvitg wusste eine

ganz ähnliche Geschichte zu erzählen. Sie verspürte starke Schmerzen am linken
Fuss. Da ihr das «Somvixerbad und andere vielfältigen weltlichen Mittel» keine

Linderung verschafften, gelobte sie, täglich einen Rosenkranz zu Ehren des Heili-
gen Adalgotts zu beten und eine Messe an seinem Altar zu stiften. Tatsächlich
schwanden die Schmerzen bald darauf, so «daß sie letztlich selbst mit freyem Fuß

hieher kommen und ihre gewöhnliche Kruken zum Zeugnis der Wahrheit und

Dankbarkeit hier hat hangen lassen»."

Für den Einsatz von religiösen Praktiken zur Heilung von Krankheiten lassen

sich ausgehend von solchen Beispielen zwei generelle Aussagen treffen: Erstens

war es nicht blindes Vertrauen in oder naiver Glauben an die (ausschliessliche)
Heilswirksamkeit einer jenseitigen Macht, die die Laien auf religiöse Angebote
zurückgreifen liess. Im frühneuzeitlichen Verständnis waren sie vielmehr ein

komplementärer Teil zu medizinisch-chirurgischen und volksmedizinischen Hei-

lungspraktiken. Die historische Forschung hat dafür den Begriff des «medizi-
nischen Pluralismus»^ geprägt und meint damit, dass im frühneuzeitlichen Ver-
ständnis Krankheit durch mehrere Ursachen - sowohl physische als auch seeli-
sehe und übernatürliche - bedingt sein konnte, weshalb es auch mehrerer alterna-
tiver Therapieangebole bedurftet' Dennoch waren aus der Sicht der Kranken

delta Compagnia di Giesù. Con l'Aggiunta delta Serie dette Missioni da Lui fatte nell'Italie,
e Germania, Venedig 1717, 356f." Felici Maissen, Das Mirakelbuch von Disentis (1707), in: Schweizerisches Archiv für
Volkskunde, 61 (1965), 60-74.
Ebd., 68: «Lorenzo Jagmet da Seignes depone: aggravato da grave e lunga infirmité, et ha-
vendo usati varij rimedij, e medicamenti senza profitto, si e ricorso alla Vergine de 7 Dolo-
ri, con far celebrare una messa, e ponere un Voto all'Altare de medemi Dolori e cosi imme-
diatamente ha scoperto miglioramente.»
Müller, Disentiser Mirakelbuch (wie Anm. 25), 27.
David Gentilcore, Healers and healing in early modern Italy, Manchester 1998, 1-28.

" Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 8), 317f, spricht in Anlehnung an medizinethnolo-
gische Ansätze von einem «multikausalen Krankheitsmodell».



244 P/ti7(pp Zwyw/g

nicht alle Heilungspraktiken gleichwertig: Die beste Medizin war schlicht die-

jenige, die nützte; dementsprechend nachdrücklich wurde jeweils das Versagen
der alternativen Angebote hervorgehoben.

Zweitens zeugen die mirakulösen Heilungsgeschichten von einer zunehmenden

Herauslösung religiöser Praktiken aus dem kirchlich-liturgischen Rahmen." In den

eigenen vier Wänden oder am Ort des Unfallgeschehens empfiehlt sich der Kranke
in einem Akt individueller Frömmigkeit einem Heiligen. Der eigentliche Hei-
lungsakt gleicht einem inneren Zwiegespräch zwischen dem Kranken und Gott be-

ziehungsweise dem angebeteten Heiligen, in dessen Verlauf ersterer die Darbrin-

gung eines Opfers, sei es ein Gebet, eine Messstiftung, Votivtafeln oder Schmuck,
als Gegengabe für die Wiederherstellung der Gesundheit verspricht. Die hier zu
beobachtende Entwicklung zur individuellen Frömmigkeit wurde in Graubünden

massgeblich von den Reformorden befördert, die spätestens seit der Mitte des 17.

Jahrhunderts in Christenlehrschulen'''', volkssprachlichen Andachtsbüchern" und

mit Volksmissionen die Laien im Umgang mit Gebeten, geweihten Gegenständen
etc. anleiteten. Es war dies die Voraussetzung dafür, dass religiöse Praktiken zu-
nehmend als nützliche Mittel zur Bewältigung von fest in der alltäglichen Lebens-
weit verankerten Notsituationen angesehen wurden. Als der Sohn von Francesco
de Curtins aus Acletta von einem Horn einer Kuh am Auge getroffen wurde und
daraufhin das Augenlicht verlor, betete er sofort ein Ave Maria und sah ge-
wissermassen mit seinem inneren Auge die Mater Do/orascr in der Form vor sich,
wie sie die Statue auf dem Altar von Disentis darstellte; bald darauf konnte er
wieder sehen." Weil zwei Ziegen einer annen Frau aus Tujetsch erkrankt waren,
besprühte jene sie mit etwas Wasser, welches Fulvio Fontana anlässlich der

Volksmission von 1705 mit einer Heiligenreliquie gesegnet und in der Be-

völkerung verteilt hatte; sofort wurden sie wieder gesund.'® Diese und weitere

Zeugenberichte über wundersame Errettungen aus Lawinen, Schneestürmen, Erd-
rutschen, Unfällen beim Holzschlagen etc. enthüllen eine Bandbreite an Heilungs-
bedürfhissen, die dem (bäuerlichen) Alltag in der alpinen Bergwelt entsprangen.

Diese Entwicklung lässt sich fur die Zeit vom 16. zum 18. Jahrhundert gesamteuropäisch
beobachten. Kaspar von Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500-1800, Göttingen 2000,
16, hat betont, dass «eine der grundlegenden Tendenzen frühneuzeitlicher Religiosität in
Europa zumindest tendenziell in der Individualisierung und in einem gewissen Sinne auch
(Privatisierung) des Glaubens und zum Teil auch der religiösen Praxis bestand».

" Zacharias da Salö, Devociusas Canzuns Psalmi, et Hymnis per las Vespras. Con in cuort Com-
pendi délias Reglas per la Compagnia délia Doctrina Christiana, Obligatiuns dels Ufïicials di
quella, à dels Perduns che si guodognian, Bonaduz 1695; [D. da Bagnolo/F. Gallin], Dotrina
Christiana Bresciana, volveida dagl Italian in Romantsch da Surses [...], Bonaduz 1707.

" Zacharias da Salö, Spieghel de Devotiun. Diviis enten siis partz. Cavaus ordt divers Cu-
deschs Spirituals, & mess ghiù, enten il Lunghaig Ramonsch della Lija Grischa, per intru-
vidament del Cumin Pievel, à cun zunt della Giuventeghiehn, Verona 1665.

" Maissen, Das Mirakelbuch von Disentis (wie Anm. 27), 69.
Paolo Segneri/Fulvio Fontana, Pratica delle Missioni del Padre Paolo Segneri della Com-
pagnia di Gesù, Predicatore Pontifico, continuata dal P. Fulvio Fontana della medesima Re-
ligione per lo spazio d'anni ventiquattro, per una gran parte d'Italia, e di là da Monti, nella
Elvezia, Rezia, Valesia, e Tirolo [...], Venedig 1714, 108.



/Vura/Às/'erz/wg M/trf kofAi/mwz aw/"(fem Mark/ ûfer JFw«efer 245

Durch den starken lebensweltlichen Bezug erfuhren Frömmigkeitskulte zu-
weilen eine Eigendynamik, die der Kontrolle durch die Kirche weitgehend entzo-

gen war. Der Kult der Mtter Do/orasa in der Pfarrkirche von Disentis schlug
wenige Jahre nach seiner Einführung eine Richtung ein, die weder die Kapuziner
noch der Bischof vorausgesehen hatten. Pater Floriano hatte den Kult mit Wun-
dergeschichten aus Italien angepriesen, von denen e/we bei der Disentiser Bevöl-
kerung besonderen Anklang fand. Sie erzählt, wie in Bologna ein totgeborenes
Kind für kurze Zeit wiederbelebt wurde, so dass es getauft und in geweihter Erde

begraben werden konnte.'" Die Kirche untersagte grundsätzlich die Taufe von
Toten, weshalb es zur Sicherung des Seelenheils eines totgeborenen Kindes eine

mirakulöse Wiederbelegung brauchte." Nachdem sich herumgesprochen hatte,
dass auch am Disentiser Marienaltar solche Wunder geschehen waren, pilgerten
Dutzende von Müttern von nah und fern mit ihren Totgeburten nach Disentis.'"
Kirchenvertreter betrachteten diesen Wallfahrtskult mit grösstem Misstrauen.
1740 leitete der Bischof von Chur eine amtliche Untersuchung ein und erliess

strenge Richtlinien für die Taufe von toten Kindern. Fortan durfte nur noch der

Ortspfarrer die Taufen vornehmen und dies nur, wenn eindeutige Lebenszeichen

vorlagen; Veränderungen der Hautfarbe galten nicht länger als hinreichende
Zeichen einer wundersamen Wiederbelebung.'"' Weil es in der Folge in Disentis
kaum mehr zu solchen Wundern kam, nahm die Wallfahrt zum Marienaltar in
der Pfarrkirche nach 1740 markant ab.

Damit hatte der Kult der Mater Do/oro.sa genau zu jener Zeit seinen Höhe-

punkt erfahren, als er den Heilsbedürfhissen der Laien gerecht wurde. Sobald die

Kirche die heilsversprechenden Wunderpraktiken unterband, verlor er für sie an
Attraktivität."' Dies zeigt, dass die Laien durchaus in der Lage waren, Einfluss
auf die Entwicklung der Kultlandschaft zu nehmen. Ganz ohne Rücksicht auf ih-

re Bedürfnisse ging es also nicht, was auch jenen Akteuren nicht entgangen sein

dürfte, die um die Gunst der Gläubigen wetteiferten.

" [Floriano da Brescia], Obligatiuns per ils Confrars e Sorurs délia Compagnia délias Triste-
zias de N. C. Donna S. Maria. Con biars è biais mussaments zunt nizeivels per il Salit
dell'Olma, Bonaduz 1707, 66f.

^ Dementsprechend waren derartige Wunderpraktiken in ganz Europa weit verbreitet; vgl.
Jacques Gélis, Les enfants des Limbes. Mort-nés et parents dans l'Europe chrétienne, Paris
2006; Fiorella Mattioli Carcano, Santuari à répit. Il rito del «ritorno alla vita» o «doppia
morte» nei luoghi santi delle alpi, Scarmagno 2009; Lobenwein, Wallfahrt - Wunder -
Wirtschaft (wie Anm. 7), 202-228." Vgl. Iso Müller, Zur Taufe totgeborener Kinder im Bündnerland, in: Schweizerisches Ar-
chiv für Volkskunde, 54 (1958), 15-27; Oskar Vasella, Zur Taufe totgeborener Kinder in der
Schweiz, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 60 (1966), 1-75, hier 57-65.
Bischöfliches Archiv Chur, 733.03: Protocollum Officii, fol. 14"-15'. Actum coram Rev[e-
rendissijmo Officio [...], Chur, 22.10.1740. - In jener Zeit kann allgemein ein restriktiverer
Umgang mit derartigen Kulten beobachtet werden. Wegleitend war ein päpstliches Dekret von
1729/1737, welches solche Taufpraktiken in der Kirche des Klosters Ursberg (Bayern)
untersagte (vgl. Hersche, Musse und Verschwendung [wie Anm. 6], 886-890).
Bezeichnenderweise pilgerten die Bündnerinnen nach 1740 zu anderen Gnadenorten, an
denen die Wiederbelebung totgeborener Kinder praktiziert wurde, so etwa nach Falera, Ems
oder Brinzauls (vgl. Müller, Zur Taufe [wie Anm. 39], 23-27).



246 P/î/V/p/? Zvyy.v.Vg

D/e KowG/rrewz: K/rc/t/t'c/te, Ât//fwre//e tmc/ gase/Zsc/to/f/fc/ze Kow/7/Mjwe«

Der Erfolg des neu eingeführten Marienkultes in der Pfarrkirche von Disentis

war den Benediktinern im Kloster nicht ganz geheuer. Der Abt schilderte dem

Nuntius in Luzern die Situation wie folgt:

«[P. Floriano da Brescia] liess einen grossen Teil der Kirche mit [Votiv]tafeln zu-
decken, die Wunder zeigen, welche von sehr erfahrenen und gelehrten [Personen]
als lächerlich angesehen werden und einer emsthaften und eingehenden Prüfung
bedürfen, damit die Katholiken nicht zum Gespött unserer Calvinisten werden. So

wird es als wahrhaft untragbar angesehen, dass totgeborene Kinder von überall her-
beigetragen werden und als widerbelebt angesehen werden, so dass sie getauft wer-
den können. [...] Über dies und ähnliches spotten die Calvinisten und halten unsere
Wunder für Märchen, wie auch die Segnungen, die P. Florianus dem Volk austeilt,
indem er mit der rechten Fland jene Statue ergreift.»^

Der Abt distanzierte sich hier deutlich vom Wunderglauben und den magisch
anmutenden Praktiken des Kapuziners und stellte dem die Gelehrsamkeit und

Rechtgläubigkeit der Benediktiner gegenüber. Die Lebensformen und religiösen
Vorstellungswelten der beiden Ordensgemeinschaften waren in der Tat sehr un-
terschiedlich. Während sich die Benediktiner hauptsächlich in der mönchischen
Gemeinschaft aufhielten und sich theologischen und historischen Studien

widmeten, standen die Kapuziner der rätischen Mission in täglichem Kontakt mit
dem Kirchenvolk und waren daher direkt mit den religiösen Bedürfnissen der
Laien konfrontiert."^ Dieser fundamentale Gegensatz schuf tiefes Misstrauen.
Die Benediktiner fürchteten den Einfluss der Kapuziner auf die Religiosität der

Laien, da sie in ihren Augen bei «unserem armen gutmüthigen Landmann grobe
Dummheit, nimmer mehr auszurottenden Auberglauben [sie] und [...] Unwissen-
heit hinterlassen»."" Sie sahen sich daher in einen veritablen Konkurrenzkampf
um die Rechtgläubigkeit der Disentiser Bevölkerung verwickelt.

Dieses konfliktträchtige Verhältnis blieb nicht ohne Auswirkungen auf die

Kultlandschaft. Die Quellen lassen vermuten, dass der Kult der Mater Do/orcwa
in der Pfarrkirche erst eigentlich aus dieser Konkurrenzsituation heraus entstan-
den ist. Als nämlich 1704 angekündigt wurde, dass zwei Jesuiten im Kloster eine

Klosterarchiv Disentis, ND, fol. 221 : Quaerelae Abbatis Adaiberti de Funs contra P. Floria-
num, [ca. 1715]: «Hinc magnam Ecclesiae partem tabulis eius miraculorum opplevit, quo-
rum multa prudentibus et doctis ridicula videntur; et indigerent serio et accurate examine,
ne Catholici fièrent Calvianis nostris ludibrium. lllud vero intollerabile videtur, quod infan-
tes mortui in lucem editi undique afferuntur ac reviscere dicuntur, ut baptizari possint. [...]
Haec et simila Calviani irrident et miracula nostra pro fabulis habent, sicut et Benedic-
tiones, quas P. Florianus apprehensa manu dextra illius statuae populo distribuit.»
Zu den seelsorgerischen Tätigkeiten der Kapuziner siehe Philipp Zwyssig, Zwischen Pfar-
reiseelsorge und Gesandtendienst. Kapuzinermissionare in den Drei Bünden als Akteure der
katholischen Reform (1621-1661), in: Helvetia Franciscana, 43 (2014), 81-113, hier 92-
94. - Rivalitäten zwischen Ordensgemeinschaften waren auch in anderen Kontexten häufig;
siehe u.a. Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 6), 323.

"" Bericht von Abt Adalbert III. über die Volksmission der Jesuiten 1705, ins Deutsche über-
setzt von einem unbekannten Benediktinerpater, pag. 45f, zit. n. Müller, Abtei Disentis, Bd.
3 (wie Anm. 12), 123.



/7«ra//.s7erw«g t»;r/ ATontorrenz aiffrfcra A/arAt rfer JFwtefer 247

Volksmission durchführen werden, wehrte sich Floriano da Brescia heftig dage-

gen. Er betonte, die Kapuziner seien ebenso «wahrhafte und apostolische Mis-
sionarii [sie] als dieser Herr Pater Fulvius Fontana».Um dies zu beweisen, grün-
dete er einige Monate später die Bruderschaft der Afcr/er öo/oro.va. Die Volks-
mission der Jesuiten, in deren Folge die Verehrung der Klosterheiligen neu ent-
facht wurde, hatte ihm gezeigt, wie empfänglich die Disentiser für ostentative

Frömmigkeit und Wunderglauben waren. Offenbar wollte er dieses Feld nicht den

Benediktinern bzw. den Jesuiten überlassen und liess deshalb in der Pfarrkirche
eine wundertätige Statue aufstellen. Hier wirkte sich die Rivalität zwischen den Or-
den direkt fördernd auf die Pluralisierung katholischer Kultformen aus.

Für das spannungsreiche Verhältnis zwischen den Benediktinern und den Ka-
puzinern sorgten letztlich nicht alleine die unterschiedlichen Auffassungen von
Frömmigkeit und Glaubenspraxis. Entscheidend war auch der Gegensatz zwi-
sehen Heimischem und Fremdem, der sich bei den beiden Ordensgemeinschaften
deutlich bemerkbar machte. Die Kapuziner der rätischen Mission stammten aus

Italien und wurden häufig als (inoffizielle) Verfechter der spanisch-mailändi-
sehen Politik in den Drei Bünden wahrgenommen. Bei der einheimischen Geist-
lichkeit rief dies grosses Unbehagen hervor, wie einem Brief des Churer Bi-
schofs von 1713 zu entnehmen ist:

«Dass die Kapuziner, die Fremde sind und in keiner Weise mit den Interessen des
Landes sich verbunden fühlen, [...] welche nur fremde Obere anerkennen und an-
dere daher nicht hindern, im Lande schlimmen Streit anzufangen, [...] dass diese

Kapuziner Seelsorgestellen und kirchliche Ämter im Lande besitzen, ist das nicht
dem Vaterland nachteilig?»'"'

Für die Benediktiner war die Antwort auf diese Frage ein klares Ja. Sie fürch-

teten, dass «der höchst löbliche Orden der Benediktiner, diese Zierde, aus Rätien

ganz vertrieben und dafür der Bettelorden der Kapuziner in Disentis eingepflanzt
wird»."" Genährt wurde diese Befürchtung durch den Umstand, dass der Abt in
einem Vertrag mit der Gemeinde Disentis 1648 endgültig auf das Präsentations-
recht verzichten musste und die weltliche Obrigkeit die beim Volk beliebten Ka-
puziner als Pfarrer favorisierten.'"' Herausgefordert von den fremden Kapuzinern,
betonten die einheimischen Benediktiner umso nachdrücklicher die enge Ver-
bundenheit des Klosters mit den lokalen Traditionen und verwiesen dabei auf die
nach wie vor beliebte Verehrung der Klosterheiligen. Bezeichnenderweise för-
derten sie diese vor allem dann, wenn die kulturelle Einflussnahme von aussen
zuzunehmen begann, wie das beispielsweise bei den Translationen der Katakom-

*" Ebd., pag. 44.
Ulrich VII. von Federspiel an Johannes von Castelberg, [Chur], 1713, zit. n. Müller, Abtei
Disentis, Bd. 3 (wie Anm. 12), 126.
Klosterarchiv Einsiedeln, A.SF (7), Nr. 28: P. Adalbert de Medel an P. Johannes Gallati,
Disentis, 08.05.1648: «[...] timendum, ne laudabilissimus Bcnedictinus Ordo et decus e[x]
Rhaetia penitus expellatur et mendicantium Capucinorum Ordo Disertinae implantetur.»
Vgl. Iso Müller, Die Abtei Disentis, Bd. 1: 1634-1655, Fribourg 1952, 216-227.



248 PM/p/? Zivy.Mi'g

benheiligen in den 1670er Jahren der Fall gewesen war. Kaum waren die ersten

Reliquien aus Rom in Disentis angelangt, Hess der Abt nach den Überresten des

Klosterheiligen Adalgott suchen.
Rund 30 Jahre später sahen sich die Benediktiner erneut mit einem von aussen

kommenden Kult konfrontiert. Diesmal war es der Kapuziner Floriano da

Brescia, der aus seiner Heimat die Verehrung der Mo/er Do/orosa mitbrachte.
Pater Floriano verschwieg die fremde Herkunft des Kultes nicht, sondern propa-
gierte ihn gezielt mit Wundergeschichten aus Italien. Solange der neue Kult die
lokalen Traditionen nicht zu verdrängen drohte, schien dies unproblematisch. Als
Pater Floriano aber bei der Errichtung des neuen Altars die Bilder der Churer

Bistumsheiligen Luzius und Florinus sowie des traditionellerweise verehrten

Apostels Jakob entfernte,"" war der Unmut von einheimischen Benediktinern wie
Justus Berther gross: «P. Florian [...] hat wider aller Willen disen Altar auß der
Kirkhen gethon, um disen jezigen Altar mit Seülen lassen machen.»^

Pater Justus Berther war ein Angehöriger einer alteingesessenen Disentiser
Notablenfamilie. Als solcher besassen für ihn die (traditionellen) Heiligenkulte
nicht nur in kultureller Hinsicht eine identitätsstiftende Funktion. Sie konnten
auch der Demonstration und Legitimation des eigenen sozialen Status dienen. In
der Jakobsbruderschaft waren Priester, Äbte von Disentis, Bischöfe von Chur so-
wie Mitglieder fast aller Notablenfamilien des Bündner Oberlandes eingeschrie-
ben." Wenn Justus Berther beklagt, die Entfernung des Jakobsaltars sei «wider
aller Willen» geschehen, so ist zu fragen, wer denn «alle» sind. In erster Linie
dürften sich solche Familien darüber empört haben, die es als Privileg erachteten,
ein Mitglied der (elitären) Jakobsbruderschaft zu sein. Dies galt im Besonderen für
die Familie des Paters Justus selbst. Es war sein Urgrossvater, Landrichter Jakob

Bigliel, der die Jakobsbruderschaft in der Pfarrkirche Disentis gegründet und den

Jakobsaltar gestiftet hatte." Mit Nachdruck betonte Berther, dass sein Urgross-
vater als «allzeit der erste in dem Buoch der Abgestorbnen dieser Bruoderschafft
abgelesen» wird." Dem modernen Betrachter mag dies als belanglos erscheinen,
in der Logik frühneuzeitlicher Anwesenheitsgesellschaften war der im Kirchen-
räum inszenierte Vorrang jedoch mit einer entsprechenden sozialen Machtstel-
lung verbunden." Der Kapuziner Floriano da Brescia hatte 1707 also einen Altar

" Brunold/Collenberg (Hg.), Berther-Chronik (wie Anm. 2), 114: «Dieser Altar ware gleich
dem aldortigen St. Mariae Magdalenaealtar, welcheß wohl außgearbeitet ware, schön ver-
guldet, in der Mitte ein schöneß Gemöhl des hl. Jacobi, oben 1 kleineß Gemöhl deß hl.
Lucii und Florini.»
Ebd., 115.

" StAGR, QR 45/223: Regesten des Pfarrarchivs Tujetsch, Nr. 10: Verzeichnis der sämtlichen
Mitglieder der Bruderschaft von St. Jakob Apostfel] für das ganze Oberland, 1652-1749." Brunold/Collenberg (Hg.), Berther-Chronik (wie Anm. 2), 114. - Der Landrichter ist das

politische Oberhaupt des Grauen Bundes.
" Ebd., 115.
" Vgl. Renate Dürr, Politische Kultur in der Frühen Neuzeit. Kirchenräume in Hildesheimer

Stadt- und Landgemeinden 1550-1750, Gütersloh 2006, 18-22; beispielhaft auch Andreas
Holzem, Kirche - Kirchhof - Gasthaus. Konflikte um öffentliche Kommunikationsräume in



/V«ra//s;erw«g /(«a* Kowte/rewz a;//«fem MirAtf cfer AFwwfer 249

aus der Pfarrkirche entfernt, der nicht nur aus religiösen Motiven, sondern auch

zu Repräsentationszwecken aufgestellt worden war. Angehörige der Obrigkeit
mussten dies geradezu als Herausforderung ihrer Machtposition empfinden, zu-
mal der neue Marienkult eine starke Anziehungskraft auf die unteren, bäuerli-
chen Gesellschaftsschichten ausübte.

/««erArat/io/Ac/ie Aow/rurrewz w«c/ Ara/tare/Zer ffawcfe/ - e/n Faz/7

Die verschiedenen, sich überlagernden Konfliktlinien in der Landschaft Disentis

begünstigten die Entwicklung hin zu einer zunehmenden Pluralisierung von
Kultformen. Sowohl Benediktiner als auch Kapuziner versuchten durch gnaden-
und wunderversprechende Heiligenkulte die Laien an ihre ordensspezifische
Frömmigkeit zu binden. Gleichzeitig nutzte die weltliche Führungsschicht die
traditionelle Heiligenverehrung als Bühne für die symbolische Repräsentation
der Machtverhältnisse und war deshalb darauf bedacht, die lokalen Eigenheiten
der Frömmigkeitskultur auch in Zeiten wachsenden kulturellen Einflusses von
aussen hochzuhalten. Reformkräfte wie die Kapuziner indessen bemühten sich

um die Verbreitung nachtridentinischer Frömmigkeitsideale, die sie in Kultfor-
men ihrer italienischen Heimat am besten verwirklicht sahen. Dies führte zu
einem dichten Nebeneinander von lokalen (Placidus, Sigisbert, Adalgott etc.)
und universalen Heiligenkulten (Mrter Do/orara, Mrn'a /wwacw/cr/a etc.).

In der Erfahrungswelt der Laien machte sich diese Entwicklung in einer ge-
steigerten Möglichkeit bemerkbar, Wunder zu erleben. Bei Krankheiten, Un-
fällen und Naturkatastrophen versprachen die nun zahlreichen Heiligenkulte
Hilfe zur Bewältigung der als ausweglos erscheinenden Notsituationen. In der

Folge wurden die verschiedenen Heils- und Heilungsangebote vermehrt an ihrer
Nützlichkeit gemessen: Auf dem zunehmend umkämpften Markt der religiösen
Heilsmittel waren diejenigen am erfolgreichsten, die für das alltägliche Über-
leben in der alpinen Bergwelt am effizientesten erschienen. Die verschiedenen

innerkirchlichen Faktionen mussten diesen fest im Alltag verankerten religiösen
Bedürfnissen der Laien Rechnung tragen, wenn sie denn bei ihnen bestimmte

Vorstellungen von Glauben und Frömmigkeit gegenüber konkurrenzierenden
Ansichten durchsetzen wollten. In diesem Sinne muss den Laien bei der Mitge-
staltung der Kultlandschaft weitaus grössere Handlungsspielräume zugestanden
werden, als dies die klassische Kirchengeschichte, aber auch die Konfes-
sionalisierungsforschung getan hatte. Der kulturelle Wandlungsprozess im Zeit-
räum von ca. 1650-1750, der sich durch eine Pluralisierung katholischer Kult-
formen, eine zunehmende Verlagerung vormals kirchengebundener Glaubens-

westfälischen Dörfern der Frühen Neuzeit, in: Susanne Rau/Gerd Schwerhoff (Hg.), Zwischen
Gotteshaus und Taverne. Öffentliche Räume in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, Köln
2004, 447-461. Zur vormodemen Anwesenheitsgesellschaft siehe Rudolf Schlögl, Kommuni-
kation und Vergesellschaftung unter Anwesenden. Formen des Sozialen und ihre Trans-
formation in der Frühen Neuzeit, in: Geschichte und Gesellschaft, 34 (2008), 155-224.



250 P/î/ZZ/;/; Zwy.v.s/g

praktiken in den Alltag sowie durch die damit einhergehende Individualisierung
der Frömmigkeit auszeichnete, ist daher als Ergebnis einer dynamischen Aus-

tarierung zwischen Nachfrage der Laien und Angebot der Kirche zu begreifen.

«JFZtfer «//er (FZ//ea t/Zsen ,4//ar «»/? cfer KZrA/ïe« ge/Z/OH.» P/ara/Zs/erwng Konkurrenz
o7/f (few Mark/ c/er IFunater /n <7er Lanrfscka// D«en/w (77. ««t/ /g. Ta/jr/zuncfer/l

Die katholische Kultlandschaft Disentis erfuhr im Zeitraum von ca. 1650-1750 eine tief-
greifende Umgestaltung. Während das Benediktinerkloster mit den Reliquien der Kloster-
heiligen lange Zeit das religiöse Zentrum bildete, entstanden im Verlaufe des 17. Jahr-
hunderts in den umliegenden Kirchen und Kapellen zahlreiche weitere Heiligenkulte, von
denen sich die Gläubigen Wunder und Gnaden erhoffen konnten. Der Artikel argumen-
tiert, dass diese Pluralisierung katholischer Kultformen auf die innerkatholische Konkur-
renz um die Gunst der Gläubigen zurückzuführen war. Sowohl die einheimischen Bene-
diktiner als auch die aus Italien kommenden Kapuziner versuchten, die Laien mit wunder-
versprechenden Kultpraktiken an ihre ordensspezifische Frömmigkeit zu binden und so
den eigenen Einfluss auf Kosten des jeweils anderen Ordens zu stärken. Für die Laien war
diese Situation ein Glücksfall: Von Kapuzinern, Benediktinern und Jesuiten umgarnt,
konnten sie aus den konkurrenzierenden Heils- und Heilungsangeboten diejenigen aus-
wählen, die ihnen zur Befriedigung ganz alltäglicher Bedürfnisse am nützlichsten er-
schienen. Der Einfluss der Laien auf die Ausgestaltung kirchlicher Kultformen ist daher
höher zu veranschlagen, als dies die klassische Kirchengeschichte und die Konfessionali-
sierungsforschung getan hatten.

Barockkatholizismus - Wunderglauben - Frömmigkeit - Wallfahrt - Heiligenverehmng -
Glaubenspraxis - Drei Bünde - Alpine Lebenswelt - Ordensgemeinschaften.

«JF/c/er «//er JPZ//ew e/Zse« 7//ar «///? T/er K/VÄ/ie» geZ/ion.^P/i/ra/Zsa/Zo« e/ co«c7/rrewce
swr /e marc/îé «tes zn/rac/es </<ms /« rég/on <7e D/sew/As (7 7*'""' e/ /g* s/èc/ej

La région catholique de Disentis a vécu une profonde restructuration entre 1650 et 1750.
Tandis que le cloître bénédictin avec ses reliques de saints avait constitué pendant long-
temps un centre religieux, de nombreux autres cultes de saints ont émergé au cours du
17 siècle dans les églises et chapelles aux alentours, dont les croyants espéraient des
miracles et la grâce. L'article argumente que cette multiplication de formes cultuelles
catholiques est à attribuer à la concurrence au sein du catholicisme pour attirer les faveurs
des croyants. Aussi bien les Bénédictins indigènes que les Capucins d'Italie ont tenté de
fidéliser les laïcs à leur Ordre en proposant des pratiques cultuelles prometteuses de mi-
racles, renforçant ainsi leur propre influence au détriment de l'autre Ordre. Pour les laïcs,
cette situation était une chance: séduits par les Capucins, Bénédictins et Jésuites, ils
avaient l'embarras du choix face aux offres concurrentielles de salut et de guérison,
choisissant celles qu'ils estimaient le plus aptes à satisfaire leurs besoins quotidiens. L'in-
fluence des laïcs sur l'arrangement des formes cultuelles ecclésiastiques est plus grande
que ce que l'a enseigné l'histoire classique de l'Eglise et la recherche sur la confession-
nalisation.

Disentis - culte des saints - pluralisation - concurrence - influence des laïcs - 17®V 18°"*
siècle.

« JFZt/er «//er JFZ/Zezz z/Zesen Z/tar «wss efer KZrA/ze« ge//zo«.» P/zzra/Zzz«zZo«e e cw?cwre/?z«
sa/ merca/o c/eZ mZraco/Z «e/ paesaggZo <7Z £>Z.se«/Zs (77es/7no e ZgesZmo seco/oj
Nel periodo tra il 1650 e il 1750 circa, il paesaggio del culto cattolico di Disentis fu ri-
organizzato in modo radicale. Mentre per lungo tempo il fulcro religioso risiedeva nel
convento benedettino con le reliquie dei suoi santi, nel corso del 17esimo secolo nelle
chiese e nelle cappelle circostanti si svilupparono diversi culti di santi dai quali i credenti
potevano sperare miracoli e misericordia. L'articolo argomenta che questa pluralizzazione



P/wa/w/m/wg t/W TfonAa/venz au/tfe/M A/a/'Â7 Je/' JP;//7fife/- 251

dei culti cattolici è da ricondurre alla concorrenza interna al cattolicesimo per ottenere il
favore dei credenti. Sia i benedettini locali, sia i cappuccini giunti dall'Italia cercarono di
legare i laici alla devozione specifica del loro ordine con pratiche che promettevano mira-
coli, per rafforzare cosi la loro influenza a scapito degli altri ordini. Questa situazione fu
una fortuna per i laici: ricercati da cappuccini, benedettini e gesuiti, poterono scegliere, tra
proposte di benedizione e guarigione concorrenti, le forme di culto che sembravano loro
più utili a soddisfare i bisogni quotidiani. Per questo motivo, l'influenza dei laici sull'or-
ganizzazione delle forme di culto délia Chiesa è da considerare più importante di quanto
abbiano finora ritenuto la storia délia chiesa classica e la ricerca sulla confessionalizza-
zione.

Disentis - culto dei santi - pluralizzazione - concorrenza - l'influenza sui laici -
17esimo/18esimo secolo.

<r Jf7'afe/" a//er lf/7/eu cfoe/7 Par at// fife/" AT/HZ/en get/îO/7.» P/ara/Tsa/zo« a/;<7 co/z/pet/V/o/î
zw Z/ze zna/Ae/ /or m/'rac/es zw Dzsew/z's /« /Ac / 7/P a/zzf 7<Ç//r cen/ur/es

The catholic cult of Disentis underwent a significant transformation in the period between
1650 and 1750. While the Benedictine monastery, with its relics of the monastery's saints,
had long been the focus of religious activity, in the course of the 17th century many addi-
tional cults of saints came into existence in neighbouring churches and chapels so that be-
lievers could turn to these too with their hopes for miracles and other mercies. This paper
argues that this increase in catholic cult forms can be traced to an internal competition for
the favour of catholic believers. In an attempt to strengthen the influence of their own or-
der at the cost of the other, both the local Benedictines and the Capuchins who arrived
from Italy attempted to bind lay members of the church to their own order-specific forms
of piety, proposing cult practices promising wonders. For such lay believers this situation
was an ideal one: lured by Capuchins, Benedictines and Jesuits, they could choose among
competing offers for healing and salvation and select propositions which seemed most
useful in satisfying their quite everyday needs. In this way the lay believers had far more
influence on the development of church cult forms than both traditional church history
and confessional research has acknowledged.
Disentis - Cult of saints - Pluralisation - Competition - Influence of the laity - 17th &
18th centuries.

P/z/7//;/) Zvvy.î.s/g, M.A., Doktorand am Historischen Institut der Universität Bern, Abtei-
lung für Neuere Geschichte.




	"Wider aller Willen disen Altar auss der Kirkhen gethon" : Pluralisierung und Konkurrenz auf dem Markt der Wunder in der Landschaft Disentis (17. und 18. Jahrhundert)

