
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 109 (2015)

Artikel: De nostra Signora della salute alla Miracolosissima Madonna di Tirano :
Ursprünge und Entwicklungen eines Marienkultes in den rhätischen
Alpen im 16. und 17. Jahrhundert

Autor: Zala, Ennio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Da nostra Signora della salute alla Miracolosissima
Madonna di Tirano. Ursprünge und Entwicklungen
eines Marienkultes in den rhätischen Alpen
im 16. und 17. Jahrhundert"'

Ennio Zala

Am Sonntag, den 29. September 1504, berichtete Mariolo Omodei, ein zwar
armer, aber keinesfalls marginalisierter Patrizier von Tirano, einem «Borgo» im
oberen Veltlin, das von den in den ehemaligen Territorien des Herzogtums von
Mailand herrschenden französischen Besatzungstruppen besetzt wurde, von
einem ausserordentlichen Ereignis. Als er sich am frühen Morgen dieses Tages
auf den Weg machte, um Feigen in seinem «podere» zu pflücken, sei er in einem

von Mauern geschützten kleinen Gemüsegarten in die Luft gehoben worden.

Dort, bei ungewöhnlich rotem Morgenlicht, sei eine aschefarben gekleidete Frau

erschienen, die er alsbald als die Muttergottes erkannt habe. Sie habe ihm ver-
kündet, dass genau an der Stelle der Erscheinung eine Kirche gebaut werden

müsse, um der für Mensch und Tier des Tales verheerenden Pestilenz ein Ende

zu bereiten. Kaum war die prächtige Erscheinung verschwunden, da tat der stets

als glaubwürdig erachtete Mariolo den Einwohnern des «Borgo» nach der ersten

Sonntagsmesse die Erscheinung kund. Seine Botschaft traf auf ein aufnähme-
bereites Publikum, so dass sich schon im kommenden Frühling die ganze Bür-
gerschaft unter der Leitung der Gemeindebehörden in feierlicher Prozession zum
Ort der Erscheinung begab, um an jener Stelle den Grundstein des neuen Kir-
chenbaus zu legen, der Anlass und Zeitwenden bis heute überdauert hat.'

Der vorliegende Beitrag stützt sich auf die Dissertation, die der Autor bei der philosophi-
sehen Fakultät der Universität Fribourg im Dezember 2012 verteidigt hat. Demnächst wird
sie in Buchform publiziert.

' Der erste Bericht über das ausserordentliche Ereignis wurde vom kaiserlichen Notar
Michele Lazzaroni verfasst. Das Original befindet sich im Archivio Storico della Bcata

Vergine di Tirano (ASSBVT), Nr. 3573, Libro dei Miracoli, 1505 luglio 28 - 1519.

SZRK.G, 109(2015), 223-235



224 •Enw'o Za/a

Obwohl in der Form seiner Verschriftlichung der notarielle Bericht des Ereig-
nisses, der im gleichen Jahr der feierlichen Grundsteinlegung, nämlich 1505,
verfasst wurde, auch eine Interpretation desselben darstellt," konstituiert er den

ersten Akt, mit dem das Übernatürliche ins Natürliche, also in Zeit und Raum
und daher auch ins Menschliche und Historische herein getragen wird. Am sinn-

falligsten wird diese <translatio> durch die steinerne Kirche, die danach entsteht.

Sie signalisiert die Grenze, die im Bewusstsein und in den Vorstellungen der

Zeitgenossen des Mariolo gar nicht unüberschreitbar ist, sondern zum Übertritt
einlädt. Eine passierbare Grenze zwischen irdischer und himmlischer Freiheit,
durch die normalerweise der himmlische Wille sich durch die natürlichen Ab-
läufe offenbart. Ein Wille, der aber als Fingerzeig für die Menschen in wunder-
barer Weise sie auch zu durchbrechen vennag. Deshalb stellt sich der Versuch,
diese Art für die damalige Mentalität einer «[...] zwar unbegreiflichen, jedoch
gerechten Ordnung Gottes [...]»* historisch zu untersuchen, als eine Annährung,
als ein Weg von der phänomenologische Peripherie zum Zentrum hin dar, wobei
die auf diese Weise beschriebenen Konturen des Nukleus gleichzeitig die Identi-
tät des Ereignis definieren, ohne jedoch seine <ousia> zu erschöpfen.

Bestimmt trugen die geographischen Koordinaten des Veltins im rhätischen

subalpinen Raum und noch mehr die lokalen topographischen, anthropischen
und anthropologischen Gegebenheiten des Erscheinungsortes nicht unwesentlich

zur Wahrnehmung der Marienerscheinung von Tirano als wahrhaft übematür-
liehe Epiphanie bei. Doch darüber hinaus verstehen zu wollen, <ubi steterunt pe-
des Mariae>, wie man in der Basilika just an der Stelle lesen kann, wo die Mut-
tergottes ihre Füsse im Garten hinsetzte, bedeutet den lokalen, regionalen und
überregionalen Kontext zu berücksichtigen, um so der Erfahrung des Mariolo an

jenem Morgen zwischen allgemeinen und eigenen Merkmalen ähnlicher Epi-
soden näher zu kommen. In der Tat sind neben den durch die natürliche und
menschliche Umwelt geprägten Deutungsinstrumenten des Wunders durch die
<universitas tiranensis> für sein historisches Verständnis der norditalienische so-
zio-politische" und kirchlich-religiöse Kontext massgebend.

Am Horizont des Zerfalls des Herzogtums von Mailand in der Folge der ita-
lienischen Kriege und dank seiner strategischen Lage rückte das isolierte Alpen-
tal immer mehr ins Zentrum der Aufmerksamkeit der zunehmend stärker konkur-
rierenden politischen Mächte Westeuropas, die sich die Zugänge zur italie-
nischen Halbinsel und ihre Handelsrouten nach Norden sichern wollten. Das tief
verwurzelte religiöse Leben und die Familie als grundlegende soziale Zelle wa-
ren die einzigen kohäsiven Elemente, die gegen diesen äusseren Druck und die

' Rebekka Habermas, Wallfahrt und Aufruhr. Zur Geschichte des Wunderglaubens in der
frühen Neuzeit, Frankfurt a. M. 1991, 17.

' Eadem, Weibliche Erfahrungswelten. Frauen in der Welt des Wunders, in: Bea Lundt (Hg.),
Auf der Suche nach der Frau im Mittelalter. Fragen, Quellen, Antworten, München 1991, 66.

* Eine Synthese der sozio-politischen Verhältnisse Italiens in dieser Epoche in: Christopher
F. Black, Early Modern Italy. A social history, London/New York 2001.



Da nostra SVgttora öfe//o so/wte o//o M'raco/ostss/'ma A/at/onna <A° 77ra«o 225

internen zentrifugalen Kräften entgegenwirkten, die aufgrund der geographisch
bedingten und von den Mailänder Herrschern sanktionierten administrativen

Atomisierung der Gemeindeorganisation und neuerlich als Folge der sozialen
Schichtenrivalitäten zwischen dem lokalen Adel und dem sich bildenden Patri-
ziat auftraten.^

Im Speziellen ist das Ereignis von Tirano im Umfeld der religiösen Lage
Italiens an der Schwelle zur Neuzeit zu deuten. Eine besondere Form von Chris-

tentum, wie sie sich gerade in dieser Zeit südlich der Alpen entwickelte, war von
der für die Halbinsel charakteristischen und überall präsenten kirchlichen Institu-
tion und der nicht unproblematischen Blüte einerseits, kultivierter und populärer
andererseits Frömmigkeit^ bestimmt. Das Leben der Frauen und Männer dieser
Zeit war systematisch vom liturgischen Jahreskreis bestimmt, während eine reli-
giöse Praxis, die neu von einer bis dahin unbekannten Personalisierung geprägt
war, ihren Anfang fand und in den sakramentalen Rahmen der Kirche mündete.
Diese drückte sich in Frömmigkeitsformen aus, die offen für die menschlicheren
und für die den menschlichen Erfahrungen zugänglicheren Aspekte des Übema-
türlichen waren. Die menschliche Sichtweise der Offenbarung prägte die geistige
Vorstellung der Gläubigen stark. Besonders die Bettelorden, die angesichts des

moralisch mangelhaften Weltklerus eine entscheidende Rolle in der Pastoral ein-

genommen hatten, unterstützten die Volksfrömmigkeit, die von der Verehrung
der heiligen Menschlichkeit Christi, der Heiligen als Fürbitter für die unter-
schiedlichen Bedürfnisse des menschlichen Lebens und vor allem der weiblichen
und mütterlichen Rolle Mariens im Werk der Erlösung charakterisiert war. Die
akute Wahrnehmung des Todes und des damit verbundenen himmlischen Ge-

richtes, die über alle Schichten und kulturellen Prägungen hinweg den christli-
chen Westen an der Schwelle zur Neuzeit prägte, führte zur krampfhaften Suche

nach dem individuellen Seelenheil, die sich auch in einem irrationalen Reliquien-
kult und in einer wachsenden Anfertigung von Heiligenbildern, die das Überna-

türliche nah und erfahrbar machten, Ausdruck verschaffte. Die Suche nach einer

engeren und vornehmlich persönlicheren Religiosität über die Institution der
Bruderschaften und <fabricarum>, die durch den Bau und den Erhalt von
Sakralbauten auch den abgelegenen Dörfern wiederum das Sakrale nahe brach-

ten, begünstigte neue Formen der Mitwirkung von Laien am kirchlichen Leben.
Die engagierte und lebendige Volksfrömmigkeit liess die Ignoranz und die zwei-
felhafte Moralität der Mehrheit des Klerus zunehmend krass und unerträglich er-
scheinen. Die meisten Geistlichen, die oft mit anderen weltlichen Pflichten und

' Der umfassendste Blick auf die Lokalgeschichte findet sich bei: Enrico Besta, Le Valli
dell'Adda e délia Mera nel corso dei secoli, II volumi, Milano 1964.

' Ottavia Niccoli, die wertvolle religionsgeschichtliche Forschungen zur dieser Epoche
betrieben hat, präzisiert, dass es sich «[...] di un fenomeno che è fra i più caratteristici della
vita religiosa, non solo italiana, fra tardo medioevo e prima età moderna, cioè le visioni e in

particolare le visioni mariane» handle. (Ottavia Niccoli, La vita religiosa nell'Italia moder-
na. Secoli XV-XVIII, Roma 1998, 47).



226 £/w/o Zcr/a

Vergnügungen beschäftigt waren, residierten nicht vor Ort und besetzten ihre
Posten mit einer Art von noch ungebildeterem und ungeeigneterem Proletarier-

klerus, welchem sie, wenn schon, dann nur einen geringeren Teil ihrer Benefi-
zien abtraten.

Grundsätzlich war dies auch die Situation im Veltlin an jenem 29. September
1504, als «[...] il cielo s'è chinato sui nostri umili orizzontiV Wie in den meisten

Randregionen der Alpen löste sich jedoch die mittelalterliche Kirchenstruktur
der Plebs später auf und wegen der Armut der lokalen Gemeinden nahmen die
woanders jämmerlicheren kirchlichen Missstände kein grosses Ausmass an, weil
die Laien, die den «fabricis» vorstanden, mit den begrenzten materiellen Mitteln

sparsam umgingen und von den Geistlichen, die sie aufgrund tatsächlicher Ar-
beitsverträge besoldeten und daher im günstigsten Fall als Gemeindebeamten be-

trachtetet wurden, auch eine ihrem Amt entsprechend würdige Lebensführung
verlangten.

Das gleiche geographisch-natürliche, sozio-politische und religiös-kirchliche
Umfeld teilten mit dem Ereignis von Tirano auch die anderen drei, kurz zuvor

vorangegangenen Marienerscheinungen der Berggebiete des Bistums Como: Lo-

carno (1480), Grosotto (1487) und Gallivaggio (1492). Ein summarischer Ver-

gleich der drei Ereignisse und der Erfahrung des Mariolo Omodei erlaubt nicht

nur Ähnlichkeiten, die wiederum im Kontext allgemeiner und schon in bib-
lischen Schriften kodierter Topoi für die narratio übernatürlicher Epiphanien zu
sehen sind, sowie Unterschiede wahrzunehmen, sondern auch einige Konturen
der unterschiedlichen Episoden zu skizzieren. Somit werden die Grundlagen ge-
wisser Aspekte der je eigenen Charakteristik gelegt, die ihre zum Teil sich ge-
genseitig beeinflussende hermeneutische Entwicklung in den nächsten Jahr-

zehnten und Jahrhunderten prägte. In ergänzender Gegenüberstellung zu Tirano
stellt der franziskanische <romitorio> oberhalb von Locarno eine weitere Gestalt

der zur damaligen Zeit explodierenden Marienfrömmigkeit dar. Obwohl an der

Schwelle zur Neuzeit eine klare Trennung zwischen Weltlichem und Geistlichem
vorzunehmen kaum zutreffend wäre, kann man schon seit den Anfängen der

zwei subalpinen Kulte die künftige Zugehörigkeit zu zwei unterschiedlichen Le-
bensweiten erahnen. Während an der Stelle der Erscheinung an Mariolo Omodei
sich ein in fest weltlicher Hand stehender <santuario civico ad pestem repellen-
dam> entwickelte, wurde die Vision des Franziskaners Fra' Bartolomeo da Ivrea
Anlass für die Errichtung eines nach kirchlichen Massstäben protypischen <sacro

monte>. Anhand der ungleichen sozialen Zugehörigkeit der zwei weltlichen

Hauptfiguren dieser übernatürlichen Phänomene kann man jedoch nicht nur früh
der zukünftigen Entwicklung beider Wallfahrtsorte auf die Spur kommen, son-
dem auch ihre je unterschiedlichen Besonderheiten in Bezug auf den gängigen

Adressatentopos von Privatoffenbarungen skizzieren. In der Tat entsprach die

freiwillig gewählte Lebensform der Minorität des Franziskanerbruders der Ob-

' Lino Varischetti, Tirano, Sondrio 1961, 27.



Da «r»7ra .S/gwora <7e//o sa/iv/e cr//a Mraco/oswj/wa A/acfonna c// 7ïra«o 227

servanz dem Topos des Sehers besser, wonach sich der Himmel vornehmlich Ar-
men und Marginalisierten offenbarte. Die Eigenartigkeit des sozialen Status und
seiner entsprechenden Funktion in der sozialen Entwicklung der Ortsgemeinde
Tirano von Mariolo Omodei, die sich wiederum unauflöslich mit dem <welt-
lichen> Charakter des Veltliner Wallfahrtsorts verband, erhält durch den Ver-
gleich mit dem Bettelbruder von Locarno klarere Konturen. Im neuen identitäts-
stiftenden Kult, der von Mariolo als einer idealen Vermittlungs- und Identifika-
tionsfigur initiiert wurde, bot sich für die konkurrierenden Schichten im zwar ex-
pandierenden, aber intern zerstrittenen «Borgo» eine neue, gemeinsame soziale
Artikulation zwischen Kleinadel und dem aufsteigenden Patriziat.

Obwohl kollektiv erfahren teilt die Mariophanie von Grosotto mit der auf
einem Baum erschienenen Gottesmutter den aseptischen, ätherartigen Charakter
einer <visio>, wie sie auch Era' Bartolomeo in Locarno erlebt hatte. Ihnen und
ihren späteren historiographischen <narrationes> gegenüber fallt die <apparitio>

von Tirano vor allem über ihre historische Dokumentierung für ihre Fundierung
und Konsistenz auf. Mehr als Wallschutz gegen die zur Zeit der übernatürlichen

Offenbarung noch <ganz katholischen), einfallenden Bündner, der nach der loka-
len blutigen Episode des <Sacro Macello) im Dreissigjährigen Krieg konfessio-
nell auch der Madonna di Tirano übertragen und sogar im Sinne eines aggres-
siven Vorposten im Kampf gegen die Neugläubigen entwickelt wurde, liefern
ursprünglich die geographischen und topographischen Gegebenheiten beider

Ereignisse eine kontextuell angemessene Deutung. Beide bezeichnen, um es so

zu sagen, Grenzposten für die Territorien anliegender Gemeinden. In Grosotto,

wo die Einwohner Maria auf einem Kastanienbaum sahen, der wesentlich zur
ihrer Ernährung beitrug, waren diese Grenzen einfach mit dem minimalen Über-

lebensraum der Lokalgemeinde verknüpft. In Tirano, an der Brücke der <Folla>,

einer vorindustriellen Anlage für die Verarbeitung von Wolle und anderer Gewe-
be, wies die Stelle, wo die Jungfrau ihre Füsse hinsetzte, auf eine komplexere In-
terpretation hin. Die Nähe zur Brücke auf dem Poschiavino, die ihre Umgangs-
sprachliche Bezeichnung bedingte, lieferte das Fundament für die kollektive
Vorstellung eines Verständigungs- und Kompromissorts, wo auch Streitigkeiten
mit naheliegenden Gemeinde eher offensiv zu Gunsten der expandierenden Lo-
kaigemeinde pragmatisch gelöst werden konnten.

Die topographische Lage der Erscheinung an der Brücke der <Folla> befand
sich eindeutig ausserhalb der Mauer des «Borgo» von Tirano, aber trug wegen
der territorialen Gegebenheiten und seiner gerade dargestellten Funktionalität
keine Züge von Wildnis und Einsamkeit jener Orte, wo dem Topos nach überna-
türliche Offenbarung stattzufinden hatte. Dies traf aber vollständig für die Ma-
rienerscheinung zu, die 1492 zwei arme und namenslose Mädchen in der Wildnis
von Gallivaggio auf der Route in den Norden über den Splügenpass hatten. Es

überrascht kaum, dass in diesem beeindruckenden geographischen Kontext die
Gottesmutter in Gallivaggio gegen natürliche Gefahren wie Steinschlag oder
Erdrutsch angerufen wurde. Die Nähe der Gewässer des Poschiavino in Tirano



228 £mi/o Zo/a

lieferte hingegen eher den natürlichen Rahmen für die Entwicklung eines lakus-
trischen Kultes. Wie an anderen Orten im alpinen Raum, wo andere Wallfahrts-
orte <à répit>, d. h. Wallfahrtsorte des Aufatmens entstanden, brachten gläubige
Pilger auch nach Tirano ihre tot geborenen oder früh verstorbenen Säuglinge,
damit sie wieder zum Leben erweckt werden würden, und wäre es auch nur für
die Zeit, sie taufen zu lassen und ihnen somit das ewige Leben zu sichern. So-

wohl am Fusse des Splügen wie auch bei der Mündung des zur Bernina hin-
führenden Puschlavs lieferte die materielle Grundlage der Stelle <ubi steterunt
pedes Mariae> ein wertvolles Heilmittel als Sakramental gegen Krankheit von
Mensch und Tier, das aber auch eingesetzt wurde gegen andere bedrohliche Ge-
fahren wie die des Ausbruchs von Bränden. Neben den unterschiedlich institutio-
neilen Sphären der künftigen Entwicklung, für die wie in Locamo von Anfang an

auch für den Wallfahrtsort von Gallivaggio eine klare kirchliche Zugehörigkeit
festzustellen ist, hebt der strenge Busscharakter der Mariophanie des Val San

Giacomo die konkrete und fast materielle Natur der himmlischen Botschaft an

Mariolo Omodei hervor. Im Vergleich zu den dramatischen Zügen der Erschei-

nung an die zwei armen Mädchen oberhalb von Chiavenna lassen sich auch die
äusseren Merkmale der aschefarben gekleideten Frau der (Ponte della Folla> als

ein zwar wichtiges, aber kaum besorgniserregendes Merkmal deuten. Der
Busscharakter jener Züge der Erscheinung in Tirano kann dann nur indirekt über
eine Verbindung zu den ebenso in aschfarben gekleideten Büssern der Hospize
von San Romerio und Santa Perpetua hergestellt werden.

Sicher konnte die (universitas Tirani> - in den folgenden Jahrzehnten, während

man eifrig am Bau des Gotteshauses arbeitete, ein damals gegenüber den umlie-
genden Dörfern an Bevölkerung und Ansehen stark wachsender «Borgo» -, dieses

Motiv in finanzieller, sozialer und territorialer Weise für sich zu Gute buchen, denn

durch den wachsenden Kult konnten beachtliche Kapitalien in die Kasse des sich

vergrössernden Städtchens fliessen und seine konkurrierenden sozialen Schichten
sich um die neue Frömmigkeitsform einordnen lassen, die sie mit dem Verwal-
tungsmandat über den Wallfahrtsort sogar als obligatorische Etappe des Aufstiegs
in die lokale Stadtstruktur ausbauen Hessen. Vor allem der Sieg über die schon in

den Gotteshaus-Bund eingetretene Talgemeinde Poschiavo-Brusio ermöglichte die

Eingliederung der territorialen Enklave der wie die erschienene (Madonna vestita
di beretino> gleichfarbig gekleideten Büsser von San Romerio. Diese Gemein-
schaffen gingen bis in das Hochmittelalter zurück und können als lokale Er-
scheinung der mittelalterlichen Buss- und Reformbewegung der lombardischen Pa-

taria betrachtet werden, deren Mitglieder keinem kanonisch klar definierten Orden

zugehörig im Wirtschaftssektor der Woll- und Tuchverarbeitung, über die sehr

wahrscheinlich auch Mariolo Omodei teilweise sein Leben bestritt, tätig waren.
Eine weitere für die Geschichte der folgenden Jahrhunderte wesentlichere

hermeneutische Überlagerung fand mit der Reformation statt. Denn als erst ab

Mitte des 16. Jahrhunderts eine religiöse Neuerung, die beträchtliche inhaltliche
Unterschiede mit der Reformation in den Drei Bünden nördlich der Alpen



Da nos/m S/gwora r/e//a sa/t/te a//« Mraco/oVsMma Afar/owta û7 77ra/io 229

aufwies, vom Süden her, also aus der italienischen Halbinsel kommend, den

rhätischen subalpinen Raum erreichte und auch in diesen Gebieten nicht spurlos

an der Volksfrömmigkeit vorbeiging, scheint dokumentarisch der Marienkult
von Tirano kaum in der aufkommenden religiösen Debatte involviert worden zu
sein. Offensichtlich hat diese Tatsache weniger damit zu tun, dass diese Aus-
druck jener volksnahen Frömmigkeit war, die zusammen und aufgrund ihrer Ent-

wicklung dem elitären italienischen Evangelismus gegenüber den zweiköpfigen
Janus der religiösen Erneuerung der <pietas italiana> an der Schwelle zur Neuzeit
bildetet Der Grund für die öffentliche Schonung der Madonna di Tirano ist eher

in dem zivilen Charakter des Veltliner Wallfahrtsortes mit den damit verbun-
denen sozialen und wirtschaftlichen Vorteilen für jene Patrizierschicht, die sich
als praktisch einzige soziale Gruppe gegen die Neuerung und damit die Kon-
fession der Mehrheit der ßündner Herrscher wandte.' Wenn nördlich der Alpen
mancherorts die Reformation ihren Sieg weltlichen Rechten und weltlichem
Besitz verdankte, waren die Reformatoren in Tirano, so eifrig wie ein Pier Paolo

Vergerio sie auch sein mochten, äusserst vorsichtig, wenn es um die Madonna di
Tirano ging. Denn damit hätten sie die Interessen jenes Patriziates tangiert, der

unterstützend sie zuerst als Präzeptoren angestellt hatte und jetzt grösstenteils
zum Übergang zur neuen Lehre bereit war. Die ungeschickte Religionspolitik der

Drei Bünde erlaubte es nicht, dass auch in den Untertanengebieten die religiösen
Fragen mittels eines Mehrheitsentscheids in den Gemeinden getroffen wurden,
und mit oder ohne Mitwirkung ihrer Alliierten des lokalen Patriziates und ihrer
kultivierten Geistlichen dehnte sich die faktische Diskriminierung des Katholi-
zismus auch auf diese Täler aus, wo aber die Bevölkerung trotz des mit Staat-

licher Gewalt unterstützten Versuches, die religiöse Neuerung einzuführen,
mehrheitlich katholisch blieb und sich eine politisch gefahrliche Verschmelzung
zwischen Sehnsucht politischer Unabhängigkeit und religiöser Verfolgung
entwickelte. In dieser Perspektive erwiesen sich die Entscheide der Bündner

Tagsatzung, die den marianischen Kult in Tirano betrafen, indem sie ihn nur als

sichere Einnahmequelle betrachteten, aus dessen Kasse sie sowohl das Salär des

lokalen reformierten Pfarrers wie auch die Entschädigung für einen von der In-
quisition entführten und ermordeten Prädikanten leisteten, als politisch völlig un-
klug. Die bereits vorhandene Identifikation der Veltliner mit ihrer Madonna wur-
de auch eine Identifikation der Madonna nicht nur mit dem Leiden ihres Volkes,
sondern auch ihrer Sehnsucht nach weltlicher Freiheit.

* Eine Einfuhrung in die Geschichte der Reformation in Italien findet man in: Max Welti,
Kleine Geschichte der italienischen Reformation, Gütersloh 1985.

' Für eine wissenschaftlich fundierte und dokumentarisch belegte Auseinandersetzung mit
den Anfängen der Reformation im alten Dreibündenstaat schaut man sich am besten in den

zahlreichen Beiträgen von Oskar Vasella um. Einige dieser Studien sind in einen Sammel-
band wieder abgedruckt worden: Ursus Brunold/Werner Vogler (Hg.), Oskar Vasella,
Geistliche und Bauern. Ausgewählte Aufsätze zu Spätmittelalter und Reformation in Grau-
bünden und seinen Nachbargebieten, Chur 1996.



230 £/7/7/'O Za/a

In den letzten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts wurde der Kult von Tirano
von der tridentinischen Kirche aber anders wahrgenommen. Im Kontext der

Weigerung der biindnerischen Drei Bünde sowohl in den konföderierten wie
auch in den Unlertanengemeinden, die Konzilsreformen umsetzen zu lassen,
entdeckten die lokalen Reformkräfle in der Madonna di Tirano eine kleine, aber

wertvolle Stütze, ohne jegliche Tangierung der weltlichen Souveränitätsan-

sprüche die kirchlichen Reformen auch in diesen Gebieten durchzuführen. In den

Augen Karl Borromäus', der als erster die Möglichkeit sah, die Volksfrömmig-
keit in Tirano als Mittel einzusetzen, um die Konzilsreformen tiefgründig und
dauernd umzusetzen, und der Priester des Tales, die er im Kollegium Helveticum
von Mailand in strengstem Konzilsgeist erzogen hatte, war also der Kult von
Tirano ein <locus> für die innere vom Konzil angeregte Reform der Kirche in

einer weltlich widrigen Umgebung.'"
1580 nutzte der Erzbischof von Mailand daher seinen blitzartigen, aber trotz-

dem nicht weniger symbolischen Besuch in Tirano, um den trotzigen Bündner
Behörden darzutun, dass er seine Kirchenreform als rein kirchlich-geistigen Pro-
zess <senza detrimento alcuno délia loro potestà>" verstand. Nach dem Teil-
erfolg, den er im Misox erzielt hatte, hoffte der Kardinal von Santa Prassede die

dortige Erfahrung in anderen Tälern wiederholen zu können. Die Bündner
Behörden trotzten aber seinem Vorhaben, denn sie waren z. T. aus diploma-
tischen Gründen bereit, ihn mit allen Ehren zu empfangen, aber widersetzten sich
vehement jedem Versuch, die Konzilsreform in Rhätien umsetzen zu lassen.

Dazu verhalfen ihm auch nicht die brüderliche Beziehung mit dem Abt von
Disenlis, das er über einem mit nach Tirano vergleichbaren Besuch ein Jahr zu-
vor aufsuchte, sowie die freundliche Unterstützung des Landrichters des Grauen
Bundes. Wenn ihm die Bündner Täler unzugänglich blieben, so machte doch der
Ruf seiner charismatischen Persönlichkeit und seines heiligmässigen Lebens

keinen Halt vor den Verboten der rhätischen Herren. Die Katholiken verehrten
ihn und die Protestanten fürchteten ihn als <inauspicata e pestifera bestia.>'~ In
diesem Rahmen fand auch sein eiliger Besuch Tiranos am 27. und 28. August

Zu den Beziehungen und der Wirkung in der Schweiz, siehe: Mariano Delgado/Markus
Ries (Hg.), Karl Borromäus und die katholische Reform. Akten des Freiburgers Symposiums
zur 400. Wiederkehr der Heiligsprechung des Schutzpatrons der katholischen Schweiz, Fri-
bourg/Stuttgart 2010. In dieser wertvollen Studie wird das Wirken Borromäus in den Drei-
bündenstaaten und in seinen Untertanengebieten leider vernachlässigt.

" Tarcisio Salice, San Carlo per le comunità cattoliche délia Valtellina e della Valchiavenna,
in: San Carlo Borromeo in Italia. Studi offerti a Carlo Marcora dottore dell'Ambrosiana,
Brindisi 1986, 294. Nach Salice war diese die beständige Haltung des Erzbischofs in den

Bündner Territorien, wo wegen der diskriminierenden Kirchenpolitik der rhätischen Flerr-
scher der katholischen Kirche gegenüber keine Konzilsreform umgesetzt werden konnte.
Trotz dieser wenig ehrenvollen Bezeichnung der Bündner Synode, gerade zum Empfang
Borromäus in Tirano, schrieb der reformierte Camenisch, der in seinem Werk über dieses The-
ma dem Mailänder Erzbischof sogar die Schuld fur den Veltliner Mord von 1620 in die Schu-
he schob, dass in Tirano «selbst die Protestanten [...] ihm [Borromäus] ehrenvoll» begegneten
(Carl Camenisch, Carlo Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin, Chur 1901, 125).



Da 1705//'a Signora c/e//a sa/«/e a//a Myaco/os/js/'ma Mififcwna c// D'raao 231

1580 statt, der unter verschiedenen Aspekten mit einem tatsächlichen Pastoral-
besuch vergleichbar war. Dennoch fand der hohe Besuch vor Ort in den Quellen
über einen flüchtigen Eintrag in den Buchhaltungsbüchern der Wallfahrtskirche
und eine fast so kurzer Erwähnung bei seinen späteren Hagiographen nur ein

geringes Echo. Unter ihnen widmet nur Giussani dem Aufenthalt des Heiligen in

Tirano ein ganzes Kapitel seiner Biographie. Ähnlich wie ein Jahr später, als er

vom Bleniotal nach Disentis aufbrach, schien der Mailänder Erzbischof während
seines pastoralen Besuches in der Valcamonica plötzlich entschieden zu haben,
sich ins Veltlin zu begeben. Zu Fuss, mit einem Gehstock in der Hand, ging er
symbolisch über die <Zapelli d'Aprica> den Weg zurück, auf diesem bis vor
Kurzem die Propaganda-Bücher der protestantischen Druckerei Landolfi in Pos-
chiavo und der Madonna di Tirano vorbei nach Norditalien geschmuggelt wor-
den waren, und erreichte noch am selben Tag den Wallfahrtsort bei der <Ponte

della Folla>. In der Tat war der Besuch schon seit Langem vorbereitet. Obwohl
nur summarisch so kannte der Mailänder Erzbischof den Veltliner Marienkult
mit dessen besonderem <zivilen> Charakter und er war über die religiöse, soziale
und politische Lage des Tales bestens unterrichtet. Einen Monat zuvor, am 22.

Juli, hatte Borromäus sich schriftlich an den dortigen Bischof in Como gewandt
und ihn um Erlaubnis gebeten, im Adda Tal seinen bischöflichen Dienst ausüben

zu dürfen. Obwohl unter den Historikern kaum Einigkeit herrscht, wann er ent-
schieden hatte, Tirano zu besuchen, und wie der Besuch organisiert wurde, legt
die Menschenmenge, die bei der Wallfahrtskirche auf ihn wartete, die Vennu-

tung nahe, dass man vor Ort mindestens vom Zeitpunkt an, als Bischof Volpi in

Como seine Zustimmung gegeben hatte, davon wusste. Der Grund, warum sein
Besuch mit strengster Diskretion behandelt wurde, ist also auf die Furcht zu-
rückzuführen, dass die Bündner Behörden diesen mit irgendeinem kaum zu über-
windenden Hindernis verunmöglicht hätten. Der eilige und anstrengende Gang
über den Passo Aprica, der geistige Schmerz, den er bitler ertrug, als er die
Schäden sah, die die Heiligenbilder auf dem Weg von den neugläubigen Ikono-
klasten erlitten hatten, die Ablehnung der Gastfreundschaft eines lokalen Adli-
gen, zeigten allen wie sehnlichst er den Wallfahrtsort erreichen wollte, um dort
als demütiger Pilger ein Beispiel von Frömmigkeit und Schlichtheit zu sta-
tuieren. Die Nacht verbrachte er im Gebet in der Wallfahrtskirche, in welcher er
am Tag danach Eucharistie feierte und selber von der Kanzel predigte. Der Se-

gen für die versammelte Volksmenge vor der Verabschiedung galt als implizite
Anerkennung der Rolle des Wallfahrtsorts für die Ortsgläubigen, die durch die

persönliche Anwesenheit des Erzbischofs, in dem konziliares Reformbestreben
und Heiligkeit vereint und personifiziert waren, bestätigt wurden, mittels der
Madonna di Tirano über eine Quelle sicheren orthodoxen Glaubens in einem

widrigen sozio-politischen Kontext zu verfügen. Die Menschenmenge scharte
sich um ihn, ein lokaler Gelehrter hielt seine <oratio>, sogar der reformierte
Podestà von Tirano traf ihn und sprach dem hohen Gast seinen herzlichen

Willkommensgruss aus, so dass später die Hagiographen von einer tatsächlich



232 £>)«/o Za/a

unwahrscheinlichen Konversionsabsicht des Magistraten sprachen. Der Erzbi-
schof, der die diskriminierende Gesetzgebung der Bündner Herrscher in Bezug
auf den Konfessionswechsel kannte, verhielt sich in der Tat respekt- und taktvoll
und auch keiner seiner späteren Berichte über den Aufenthalt im Veltlin enthält
einen Hinweis auf einen solchen Vorfall. Kurz und bündig war auch seine

Berichterstattung an den Ordinarius Volpi in Como, dem er berichtete, in
Madonna di Tirano sein Amt ausgeübt und einen lebendigen Glauben in der

Bevölkerung festgestellt zu haben. Ebenso spärlich gingen seine Mitteilungen
darüber an den Nuntius in der Schweiz, Bonomi, und an seinen Agenten Spe-
ciano in Rom. Fernab die Saat für einen künftigen blutigen Aufstand zu streuen,
wie in der späteren konfessionellen Geschichtsschreibung von manchen behaup-
tet wurde, wollte Karl Borromäus bei der Wallfahrtskirche <Ponte della Folla>

mit der Gründung einer erzieherischen Anstalt im Sinne des Konzils und eines

Kapuzinerklosters die ersten kleinen Steinchen seines Reformmosaiks legen.
Hätte sein Reformbestreben Wurzeln schlagen können, wäre die Madonna di
Tirano in eine Werkstatt des Glaubens umgewandelt worden, wo die Konzilsre-
form langsam, aber nachhaltig auch in diesem Teil des Alpenraumes endlich
Fuss hätte fassen können. Das borromäische Projekt eines Ausbildungszentrums
für die junge Generation in Madonna di Tirano wurde von der Streitsucht unter-
schiedlicher Ordensprovinzen verunmöglicht, die sich gegenseitig das Recht
abstritten, je eigene Ordensleute ins Veltlin zu schicken. Nicht unbeteiligt daran

war aber auch die ablehnende Haltung der Gemeinde Tirano, die auf dem Wall-
fahrtsort den eigenen Jus Patronatus ausübte und die dortige Pastoral nicht an
den regulären Klerus abtreten wollte. Im Gegensatz zu den lokalen Weltpriestern
hätte sie zwar die Ordensleute nicht besolden müssen, aber vermutlich wäre
diesen eifrigen Geistlichen die partikuläre Verwaltung der reichen Zuwendungen
der Gläubigen für die Madonna nicht verborgen geblieben.

Dagegen fühlte sich Simone Cabasso dem geistlichen Erbe von Karl Borro-
mäus verpflichtet. 1601 veröffentlichte er als erster Pfarrer von Tirano und erster
offizieller Historiograph der Madonna di Tirano seine Mr'raco// rfe//a Madonna
d/ 77rano.'^ Im Kern gab der Abgänger des Helveticums das Ereignis von 1504

wieder, wie es schon der Notar Lazzaroni vor hundert Jahren erzählt hatte, je-
doch unter Weglassung von gewissen aus der Folklore übernommener Details,
die er offensichtlich als abergläubische Zeichen interpretierte. Als erster aber lie-
ferte er eine Interpretation der Erfahrung des Mariolo Omodei, die der tridentini-
sehe Priester als Ruf zur Umkehr und Reform der vorkonziliaren Kirche ausge-
staltete - mit Warnung vor einer kommenden Kirchenspaltung, die als Strafe
Gottes für jene miserablen kirchlichen Zustände drohte.

Die Reformhermeneutik der Mariophanie von Tirano durch Cabasso blieb
grundlegend, aber in den Jahren nach dem blutigen Aufstand der Veltliner im so

'* Ein Originaldruck des Buches befindet sich bei der Biblioteca Nazionale di Firenze unter
der Signatur 2 301.19.



Da nostra Sïgnora tfe//a sa/j«e a//a M;>aco/o5W5/ma Mwfonna c/i 77rano 233

genannten <Sacro macello> von 1620'^ fand eine interpretative Verlagerung statt.
An die Stelle einer himmlischen Warnung fur eine kirchliche Reform im Inne-

ren, die auch die polizeiliche Religionspolitik der Bündner Herrscher dulden

musste, trat ein gegenreformatorischer Charakter des Kultes um die Madonna di

Tirano, die eher der religiös-ideologischen Unterstützung des politischen Unab-

hängigkeitskampfes der Aufständischen als der kirchlichen Reform nach dem
Konzil diente. Gewiss, seitdem im späten 16. Jahrhundert das Tal ins Zentrum
der europäischen Politik gerückt war, wetteiferten die konkurrierenden Mächte
um die Unterstützung der lokalen Bevölkerung, indem sie verdächtige Frömmig-
keitszeichen zu Gunsten der Muttergottes von Tirano setzten. Über die Figur des

Erzengels Michael, der schon seit Anfang des Kultes von Tirano mit der Er-
scheinung am 29. September, seinem liturgischen Fest, eine bestimmte Rolle
spielte, erzählte 1621 Giovan Antonio Cornacchi, dass der himmlische Kämpfer
mit glänzendem Schwert an die Seite der Aufständischen getreten war. Gegen-
über dem Schweigen der offiziellen Berichte über den Kampf für den unver-
dächtigen spanischen Statthalter von Mailand und anderer Quellen, die einfach
notierten, wie sich die Bevölkerung voller Angst vor dem Kampf zum Gebet um
die Gottesmutter in ihrer Kirche scharte, nahm Cornacchi als klerikaler Exponent
der Aufständischen offiziell die Notiz der «engelischen Intervention» in seine

ßreve ///ston'a oW/a M'raco/As'/wa M?oW?a öfr 77ra«o auf, die einem Lokalhis-
toriker zufolge der Gouverneur Feria selbst noch im Vorjahr in einem propagan-
distischen Flugblatt zur Begründung der spanischen Intervention im Adda Tal
durch ganz Europa zirkulieren Hess.

Die Madonna di Tirano erwies sich dieser einseitigen Vereinnahmung durch
die Aufständischen ziemlich resistent, die sich damit ganz einfach eine ideologi-
sehe Unterstützung gegen die protestantischen Bündner Herrscher wünschten.
Und in den folgenden zwei Jahrzehnten der Veltliner Freiheit am Wallfahrtsort
zeigte sich, wie fernab der offiziellen Proklamation als «treuester Katholizis-
mus» die Haltung der Aufständischen und der hinter ihnen stehenden Vertreter
der spanischen Krone in Mailand tatsächlich mehrdeutig Religion und Kirche ge-
genüber war. Als das Tal vom religiösen Joch der Bündner befreit war, nahmen
die lokalen Reformkräfte, die sich persönlich über einen Giovan Pietro Stop-

pano, erster Rektor des Helveticums, den kirchlichen Reformplänen Karl Borro-
mäus' verpflichtet fühlten, die Projekte des ehemaligen Erzbischofs von Mailand
wieder auf, bei der Madonna di Tirano ein pastorales Zentrum für die religiöse
Erneuerung dieser Gebiete im Sinne des Konzils einzurichten. Wenn im voran-
gehenden Jahrhundert für die Umsetzung dieses Vorhabens die Wahl auf die

reformfreudigen Benediktiner der Isola San Giorgio aus dem mit den Drei Bün-
den alliierten Venedig fiel, wodurch diese sich in ihrer weltlichen Herrschaft

Die konfessionelle Historiographie beider Seiten hat sich lange und nicht immer sachlich
mit diesem Kapitel der Bündner Geschichte auseinandergesetzt. 1849 veröffentlichte der
berühmte Basler Historiker Jacob Burckhardt seinen «Bericht eines Augenzeuges über den

Veltlinermord».



234 £>7/7/0 Zo/ûT

über das Veltlin nicht bedroht fühlen mussten, war der Entscheid aus borro-
mäischer Zeit ein Dorn im Auge der spanischen Protektoren der autonomis-
tischen Talregierung, die hinter den Kulissen sassen und die Gemeinde Tirano in
ihrem Streben nach Ausdehnung ihrer Vollmacht auch im kirchlichen Bereich

aufgrund ihres Jus Patronatus über die Wallfahrtskirche unterstützte. Angesichts
der fragilen Machtverhältnisse im Tal und vor allem wegen der schwierigen
diplomatischen Verhandlungen zwischen Spanien, Frankreich und dem Heiligem
Stuhl in Sachen Besitz, gab der - sicher nicht im selben Ausmasse wie der ehe-

malige Oberhirte in Mailand eifrige - Ordinarius in Como dem Nachdruck der
Vellliner Aufständischen nach und akzeptierte die Ernennung von Giovanni Bat-
tista Marinoni, einem der prominenten und zweifelhaften Führern der Rebellion

gegen die Bündner, der in der Zwischenzeit sich dem klerikalen Stand ange-
gliedert hatte, als Rektor des Santuario. Dadurch ging die Seelsorge am Wall-
fahrtsort fest in die Hand der Aufständischen über, die <in personarm Marinoni in
ihrem extremistischen Flügel vertreten waren. Als endlich in den dreissiger
Jahren des 17. Jahrhunderts auch das Ordinariat in Como - jedoch ohne jegli-
chen echten Reformelan aus dem Konzil - versuchte, wieder in Tirano Terrain
zu gewinnen, durchkreuzte diesmal die Pest die kirchlichen Pläne. Aufgrund des

zivilen Rechtsstatus der Wallfahrtskirche errichtete die Veltliner Gemeinde in
Madonna di Tirano ein Lazarett und die Muttergottes von Tirano nahm treu ihre
alte Aufgabe als /Nostra Signora della Sanitate/ wieder auf. Sie folgte dem Ge-
schick ihres Volkes auch in einer Zeit, als das Veltlin wieder in Bündner Besitz
kam. Während der nachfolgenden 150 Jahren, als eine symbiotische Identität
zwischen Lokalbevölkerung und verfolgtem Katholizismus entstand, wurde die
Madonna di Tirano als Symbol derselben Talidentität und trotz differenzierter
geschichtlicher Tatsachen schlechthin zum Bollwerk gegen die protestantische
Unterdrückung - bis in die heutige Zeit hinein.

D/7 //O.S7/Y7 S/«//0/'/7 cfe///7 «////te o//c7 M>£7CO/o,SZS.SZ/7ZZ7 A7<7c/o/7/;<7 ///' 77/77/70. LV,Sy//7//7g(? 77/7c/

£/7tvi7'cA777/7ge/7 e/'/zar Afa/'/enA/z/res /'/? r/e/7 /•//oV/'.scAew Z/pe/7 7/77 76. z//7c7 77. JaA/'/zz/zzc/e/'/

Durch die summarische Darstellung einiger wesentlicher Merkmale des Marienkultes von
Tirano setzt sich dieser Beitrag mit der Volksfrömmigkeit in den Alpen an der Schwelle
zur Neuzeit auseinander. Dadurch wird auch ein weiterer Baustein zur Untersuchung des
komplexen Phänomens der italienischen und europäischen Wallfahrtsorte geliefert. Über
einen methodologischen Zugang von der phänomenologischen Peripherie hin zum Kern
der übernatürlichen Offenbarung und ohne Ansprach sie jedoch damit zu erschöpfen wer-
den die Eigenheiten des Ereignisses von 1504 skizziert und vor allem mit einer kontex-
tuellen und vergleichenden Herangehensweise ihre hermeneutischen Überlagerungen bis
zu den Religionskriegen hervorgehoben.

Mentalitätsgeschichte - Volksfrömmigkeit - Alpiner Raum - Schweizer Eidgenossen-
schaft/Dreibündenstaat/Italien - Reformation - Katholische Reform - Religionskriege.



Do Ttos/ro 5Vg7707-o cfe//o so/t/te 0//0 M>oco/osws/oto Mjt/o/7770 «ft T/Vo/îo 235

Do oo.s'/ro 5/'g/7ora t/e//o .ïo/i/fô 0//0 AT/Vaco/os/ss/wo A/oc/o77770<7/ 77t*o/70. Or/g/nes c7

rféve/o/7/;e777e77/.ç c/«77 c////e r/e A/orv'e r/o77s feç T//7as 7'77é/7<//7es au 76" e/ 77®"' s/èc/e

Cette contribution s'intéresse à la piété populaire dans les Alpes au seuil de la modernité
en présentant de manière sommaire quelques aspects essentiels du culte de Marie de
Tirano. L'article fournit un élément supplémentaire à l'analyse du phénomène complexe
des pèlerinages italiens et européens. Les propriétés de l'événement de 1504 sont esquis-
sées à l'aide d'une approche méthodologique de la périphérie phénoménologique jusqu'au
cœur de la révélation surnaturelle, sans la prétention d'une analyse exhaustive. L'auteur
met en avant, de manière contextuelle et comparative, les superpositions herméneutiques
jusqu'aux guerres religieuses.

Histoire des mentalités - piété populaire - espace alpin - Confédération suisse/Trois
Ligues/Italie - réforme - réforme catholique - guerres religieuses.

Do 7705/7-0 5ïg7707"o c/e//o so/o/e 0//0 M'7aco/oy/ss7>770 A/b</o77770 <7/ 77ro7?o. OWgvHS 077«/

r/eve/o/7777e/7As 0/o 4/077077 C77/7 777 //7e /?/7oe//o77 /I//75 777 //7e 76/77 077/7 7 7/7? ce77/7/n'es

This paper looks at local religious practices in the Alps at the dawn of the modern era by
summarizing some of the essential aspects of the Marian cult at Tirano. In this way the
research contributes to the wider effort to understand the complex phenomenon of Italian
and European places of pilgrimage. While this paper cannot treat the subject exhaustively,
it takes a methodological approach which begins with the phcnomenological periphery
and moves to the core of the supernatural revelation in order to present the specific nature
of the events of 1504, while identifying their hermeneutic aspects in a comparative con-
textual approach leading up to the wars of religion.
History of mentalities - Local forms of religious practice - the Alpine region - Helvetic
Confederation/Republic of the Three Leagues/Italy - Reformation - Catholic Reform -
Wars of religion.

Da 7705/7-0 S/g7707Y7 ofe//a ja/77/e a//a M>aco/os/s57777a A/ac/o7?77o <77 Dra/zo. O/'/g/m e
5V//77/7/77 <7/ 7777 C7///0 7770770770 77e//e /f//77 7"e/7cT7e /7'0 76° e 7 7° seco/o

Con la presentazione sommaria di alcuni tratti del culto mariano di Tirano, in questo con-
tributo si affronta il tema délia religiosité popolare delle Alpi orientali agli albori
dell'epoca moderna, fornendo pure un ulteriore tassello per 1'investigazione del com-
plesso fenorrieno saninariale italiano e europeo. Tramite un percorso metodologico che
dalla periferia fenomenologica si avvicina al nucleo epifanico, senza per altro poterlo
esaurire, si abbozzano i tratti peculiari dell'evento soprannaturale del 1504 e si eviden-
ziano le diverse valenze ermeneutiche che vi si sovrapposero fino alle Guerre di religione
del 17°secolo.

Storia delle mentalité - religiosité popolare - Arco alpino - Confederazione Svizzera/
Stato delle Tre Leghe/Italia - Riforma protestante - Riforma cattolica - Guerre di reli-
gione.

£7777/0 Zo/o, Dr. phil., Centre de langues de l'Université de Fribourg.




	De nostra Signora della salute alla Miracolosissima Madonna di Tirano : Ursprünge und Entwicklungen eines Marienkultes in den rhätischen Alpen im 16. und 17. Jahrhundert

