Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 109 (2015)

Artikel: Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus
Autor: Schatz, Klaus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-545000

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-545000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70)
und der Konziliarismus

Klaus Schatz

Das 1. Vatikanische Konzil mit seinen Papstdogmen der vollen papstlichen Juris-
diktionsgewalt tiber die ganze Kirche und die Unfehlbarkeit des pépstlichen
Lehramtes bei Ex-cathedra-Entscheidungen ist evidentermaBen der Gegenpol
und Kontrapunkt des Konziliarismus, bzw. seine definitive lehramtliche Verwer-
fung, sofern unter ihm die Uberordnung des Konzils iiber den (legitimen) Papst
verstanden wird. Nach dem 3. Kapitel der Konstitution Pastor aeternus des 1.
Vatikanums ist die péapstliche Gewalt die hochste in der Kirche; an das Urteil des
Papstes kann immer appelliert werden, und von ihm kann an keine andere In-
stanz appelliert werden. «Deshalb irren die vom rechten Weg der Wahrheit ab,
die behaupten, es sei erlaubt, von den Urteilen der Pépste an ein 6kumenisches
Konzil als die gegeniiber dem Papst hohere Autoritit zu appellieren.»' Was
bereits in der Bulle Exsecrabilis von Pius II. 1460° verurteilt war, die Appel-
lation vom Papst an ein Konzil, wurde hier durch ein Konzil selbst dogmatisch
fixiert. Formell ist hier nur vom Bereich der Jurisdiktionsgewalt, also der Lei-
tungsvollmacht, die Rede, mit der sich das 3. Kapitel der Konstitution befasst.
Dass jedoch dasselbe fiir den Bereich des Lehramtes gilt, ist im 4. Kapitel klar in
der Definitionsformel der pépstlichen Unfehlbarkeit ausgesprochen, wo es heifit,
dass die Glaubensdefinitionen des rémischen Bischofs «aus sich, nicht aber aus
der Zustimmung der Kirche unabanderlich sind (ex sese, non autem ex consensu
Ecclesiae, irreformabiles esse)»3. Dass ihrerseits eine Entscheidung eines Kon-
zils, sei es in Glaubens- oder in sonstigen Fragen, nur giiltig und verbindlich ist,
wenn sie vom Papst bestitigt ist, ist hier nicht eigens definiert, folgt aber logisch
aus den obigen Aussagen; und es wurde auch, wie wir sehen werden, von den
Gegnern der Unfehlbarkeitsdefinition auf dem Konzil nicht bestritten.

" DS 3063.
> DS 1375.
' DS 3074.

SZRKG, 109 (2015), 183-195



184 Klaus Schatz

Damit stellt sich jedoch die Frage: Welche Rolle spielt in den Diskussionen in
und um das Konzil die Erinnerung an den «Konziliarismus» des 14./15. Jahrhun-
derts, an die Konzilien von Konstanz und Basel, ja an die nicht abzuleugnende
Tatsache, dass die Behebung des Papst-Schismas und die Wiederherstellung der
Einheit der Kirche in Konstanz nur dadurch moglich war, dass das Konzil sich
tiber die drei «Pépste» stellte? War es eine «peinliche» Erinnerung, die man zu
verdrédngen suchte? Oder welche Deutungen gab man diesen Geschehnissen? Die
Antwort mul} unterschiedlich sein je nach den Parteiungen. Deren gibt es im
wesentlichen drei: die «infallibilistische» Mehrheitsrichtung, die sich auf dem
Konzil fiir die Definition der papstlichen Lehrinfallibiltit einsetzte, die konziliare
Minderheit, die diese Definition, auch aus theologischen Griinden, bekdmpfte,
und eine dritte radikalere, die auf dem Konzil selbst nicht vertreten war, jedoch
in der auBerkonziliaren offentlichen Auseinandersetzung, und die streng kon-
ziliaristische Positionen verfocht. Bei allen dreien spielen die konziliaristischen
Konflikte und Auseinandersetzungen eine Schliisselrolle fiir Selbstverstindnis
und jetzige kirchliche Identitdt; sie werden keineswegs verdriangt, aber jeweils
anders gedeutet.

Die infallibilistische Position: Konziliarismus als «Stindenfall» der Kirche

1868 schreibt der Jesuitenpater Matteo Liberatore in der Civilta Cattolica, die
eigentliche Ursiinde der abendldndischen Geschichte sei der Konziliarismus des
14. und 15. Jahrhunderts. Denn von hier aus setze der Kampf gegen die papst-
liche Autoritit ein, und damit gegen das Autoritdtsprinzip iiberhaupt, ein Kampf,
der tiber die Reformation einerseits, den Gallikanismus anderseits, zur Aufkla-
rung und schlieBlich zur Revolution gefiihrt habe. Ein Heilungsprozess konne
nur eingeleitet werden, indem «die Hauptautoritdt von allen, Regel und Typ jeder
anderen Autoritit auf Erden», ndmlich die des Papstes, wieder in ihre vollen
Rechte gesetzt werde. Dies aber konne nur durch die Definition der pépstlichen
Unfehlbarkeit geschehen. Sie hat fur ihn nicht nur eine innerkirchliche Be-
deutung, sondern dient als «Wiederherstellung der Autoritits-Idee» letztlich der
«Rettung der Welt»*. Liberatore verteidigte hier eine Initiative, die im Vorjahr
1867 in dieser selben Zeitschrift gestartet und viel Widerspruch hervorgerufen
hatte. Es war der Artikel iiber den «dreifachen Tribut» an den hl. Petrus, der ein
Geliibde vorgeschlagen hatte, durch das man sich verpflichten konne, die Lehre
von der pépstlichen Unfehlbarkeit immer festzuhalten und gegebenenfalls bis
zum Martyrium zu bekennen.’

Nicht alle Verteidiger der Unfehlbarkeit haben die Vorstellung tibernommen,
dass die Definition der péapstlichen Unfehlbarkeit auch eine Trendwende in der

4 L’infallibilita pontificia ed il Gallicanesimo: Civilta Cattolica ser. VII, vol. IIl, 513-531,

hier 528-530.
Un nuovo tributo a San Pietro: ebd. ser. VI, vol. X, 641-652. — Zu der Resonanz dieses
Artikels K. Schatz, Vaticanum I, I-11I, Paderborn 1992-1994, I, 200-202.

5



Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus 185

profanen Gesellschaft im Sinne der Wiederherstellung des Autoritétsprinzips
einleiten konne. Aber mit wenigen Ausnahmen behaupten sie, die Lehre von der
pipstlichen Unfehlbarkeit bei Glaubensentscheidungen sei bis zum Groflen
Schisma und dem spétmittelalterlichen Konziliarismus ruhige und selbstver-
standliche Uberzeugung der Kirche gewesen. Erst mit ihm habe ihre Leugnung
eingesetzt, welche Linie dann im franzosischen Gallikanismus und weiter im Fe-
bronianismus sowie den anderen episkopalistischen oder staatskirchlichen Stro-
mungen der Aufkldrungszeit ihre Fortsetzung gefunden habe. Wegweisend wur-
de hier das Gutachten von Erzbischof Giuseppe Cardoni iiber die pépstliche Un-
fehlbarkeit, das im Februar 1869 der Dogmatischen Vorbereitungskommission
vorgelegt wurde.® Anfang 1870 im Druck vertffentlicht,” wurde es zum Reper-
toire, aus dem in der Unfehlbarkeitsdiskussion viele Befiirworter der Dogmati-
sierung ihre Argumente schopften. Gleich die ersten Sétze der Schrift sind Pro-
gramm und umreiflen klar die Geschichtssicht des Verfassers:

«Vor der Feier des Konstanzer Konzils wagte nie ein Katholik die Lehre von der
Unfehlbarkeit des ex cathedra sprechenden Papstes in Dingen des Glaubens und der
Sitten zu bekdmpfen, vielmehr wurde immer von allen Katholiken als Lehre der
gesamten Kirche gehalten, dass dieses Privileg von Christus dem Herrn dem heili-
gen Petrus und seinen Nachfolgern im Primat zugeteilt worden sei.»®

Einzig die «schismatischen» Griechen hétten diese Lehre geleugnet.

In der Unfehlbarkeitsdiskussion findet sich diese Auffassung von dem «Siin-
denfall» des Konziliarismus, der die bis dahin fraglose und selbstverstandliche
Lehre von der pépstlichen Unfehlbarkeit «verdunkelt» habe, in den schriftlichen
Animadversiones von d’Avanzo von Calvi,9 fiir den der Pariser Kanzler Gerson,
ein «Mann eines vollig verkehrten und abwegigen Geistes (transversae prorsus
ac deviae mentis vir)»'®, den Hauptschuldigen darstellt, dann am 14. Mai bei Ce-
lesia (Patti)'', am 17. Mai bei Dechamps (Mecheln)'?, am 19. Mai bei Kardinal
Cullen (Dublin)"®* und Moreno (Ivrea)'*, am 21. Mai bei Petagna (Castellam-
mare)'”, am 24. Mai bei Caixal y Estradé (Urgel)'®, am 30. Mai bei Gastaldi (Sa-

De Romani Pontificis infallibilitate: Archivio Segreto Vaticano (ASV), Concilium Vati-
canum I, Acta Commissionis Dogmaticae II 19. Zu ihm: U. Horst, Das Votum Joseph Car-
donis iiber die Unfehlbarkeit des Papstes aus dem Jahre 1869, in: Unterwegs zur Einheit
(FS Stirnimann), Fribourg 1980, 663—684.
Elucubratio de dogmatica Romani Pontificis infallibilitate eiusque definibilitate, Rom 1870.
«Ante Constantiensis Concilii celebrationem nemo unquam catholicorum sententiam de
infallibilitate Romani Pontificis ex cathedra loquentis, in rebus fidei et morum, ausus est
oppugnare, sed ab omnibus catholicis uti universalis Ecclesiae doctrina habita semper fuit,
privilegium hoc Divo Petro, eiusque in primatu successoribus, fuisse a Christo Domino
. tributum» (Elucubratio [vorige Anm.], 1).
& Mansi 51, 1010-1012.

Ebd., 1010A.
:; Mansi 52, 62B.

Ebd., 69B.
* Ebd., 121B-D.
:‘5‘ Ebd., 131B.

Ebd., 186f.



186 Klaus Schatz

luzzo)'"", am 25. Juni bei Keane (Cloyne)', schlieBlich in der wegen beider-
seitigen Verzichts der Redner nicht mehr gehaltenen, jedoch schriftlich den Ak-
ten beigegebenen Rede von Jekelfalusy (StuhlweiBenburg)'®. Als historisches
Zeugnis dient dabei eine AuBerung von Gerson, vor dem Konstanzer Konzil ha-
be die Auffassung, der Papst alleine konne ein Symbolum verfassen, Glaubens-
fragen entscheiden usw. schon so die Gemiiter sowohl der Gebildeten wie der
Ungebildeten beherrscht, dass einer, welcher das Gegenteil vertrat, schon der
Haresie bezichtigt wurde; wie ein Krebsgeschwiir sei das todbringende Gift der
Schmeichelei schon in die Glieder eingedrungen.”” Der Verweis auf diese Beleg-
stelle findet sich zuerst bei Cardoni®', dann in den Reden von Petagna, Gastaldi
und Keane. Es ist also ein Text, der, abgesehen davon, dass er nur den person-
lichen Eindruck Gersons wiedergibt, nur von der unmittelbaren Vorzeit von Kon-
stanz spricht (die er sicher polemisch-vergrébernd zeichnet), hier aber — zweifellos
gegen die Intention Gersons — als Beleg dafiir verwandt wird, dass nicht die
pépstliche Unfehlbarkeit, sondern ihre Leugnung eine «Neuerung» darstellt.

Schon dass der Konziliarismus und nicht das durch die «Pépste» und ihre von
ihrem Amtsverstindnis gespeisten Anspriiche herbeigefiihrte Schisma als der
Schuldige gilt, ist bezeichnend. In der Invektive gegen den Konziliarismus als
Alleinschuldigen geht Martinez (Havanna) am 6. Juni so weit, darzulegen, es sei
kein Zufall, dass gerade in den Landern, in denen im Jahrhundert nach Konstanz
der Konziliarismus sich weiter etablierte, die Reformation entstand; der Konzi-
liarismus verhalte sich zur Lehre Luthers wie die Achse zum Pol.*” Freilich
wurde er dann von Konzilspriasident de Luca (dem der 4 Konzilsprisidenten, der
am ehesten der Minoritdt gerecht zu werden suchte) unterbrochen: dies sei Ab-
weichung vom Thema.

Aber wie kommt man dann mit der Tatsache zurecht, dass nun einmal das
Konzil von Konstanz mithilfe dieses «Konziliarismus» das Schisma bereinigt
und die Einheit wiederhergestellt hat? Eine Antwort gibt nur Gastaldi von Saluz-
zo in seiner Konzilsrede vom 30. Mai. Sie lautet: Konstanz hatte es bei den drei
«Pédpsten» nur mit Pseudo-Pépsten zu tun. Es durfte und mufte sie alle absetzen
und einen neuen wihlen. Nur darin irrte das Konzil und fillte eine verhdngnis-
volle Vorentscheidung, dass es (im Dekret Haec sancta) diese ganz spezielle Si-

'“ Ebd., 227B/C.

"7 Ebd., 327B/C.

' Ebd., 886C/D.

" Ebd., 1070B/C.

«Fallor si non ante celebrationem huius sacrosanctae Constantinensis Synodi sic occupa-
verat mentes plurimorum, litteralium magis quam litteratorum, ista traditio ut oppositorum
dogmatizator fuissset de haeretica pravitate vel notatus vel damnatus». Sogar nach den
Konzilsbeschliissen wagten dies noch einige offen zu vertreten: «tam radicatum est ut can-
cer serpens, tam medullitus imbibitum fuit hoc priscae adulationis virus letiferum» (Gerson,
De potestate ecclesiae, Cons. 12: J. Gerson, (Euvres complétes, hg. v. Mgr. Glorieux, t. VI,
Paris 1965, 238).

" Elucubratio (Anm. 7), 3.

“% Mansi 52, 514.



Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus 187

tuation generalisierte und auf die Normalsituation der Kirche, wo man es mit
einem unzweifelhaft legitimen Papst zu tun hatte, {ibertrug.” Haec sancta wire
also als «Notrecht» (wie es auch von manchen modernen Kirchenhistorikern
interpretiert wird**) legitim, nur nicht als allgemeine Uberordnung, losgeldst von
der speziellen Notsituation des Schismas. Es ist immerhin beachtlich, dass die
Auffassung, Gregor XII., der Papst der «romischen» Linie, sei bis zu seiner
«freiwilligen» Abdankung der einzig legitime Papst gewesen und das Konstanzer
Konzil nur dadurch legitim und berechtigt, das Schisma zu beenden, dass es von
ihm neu einberufen wurde, eine angesichts der konkreten historischen Umstédnde
sehr wirklichkeitsferne Konstruktion,” in der Konzilsaula nicht vertreten wird.

Das Harmonie-Modell der Minoritcit

Der 2. gallikanische Artikel von 1682, der im Sinne der Konstanzer Dekrete eine
allgemeine und grundsitzliche Uberordnung des Konzils iiber den Papst sta-
tuierte und sich gegen eine Eingrenzung von Haec sancta als «Notrecht» auf die
Situation des Schismas wehrte,”® wurde schon in der ersten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts in Frankreich kaum mehr gelehrt. Sowohl im damaligen franzosischen
«Semi-Gallikanismus» wie in Deutschland in der Schule Mahlers und in Oster-
reich in der Zieglers iiberwiegt eine Tendenz, die das Verhiltnis von Papst und
Konzil als das eines lebendigen Organismus versteht, in welchem die Frage, wer
«iiber» dem andern stehe, unangemessen sei. Jede «Spaltung» wird abgelehnt,
sowohl die «gallikanische» wie die «papalistische»’’. Es sind diese theolo-
gischen Richtungen, aus denen tiberwiegend die Bischofe der Minoritit auf dem
Konzil leben und ihre Argumente beziehen. Der Kirchenhistoriker Karl Josef
Hefele, auf dem Konzil als Bischof von Rottenburg einer der Haupter der Mino-
ritdt und prinzipieller Gegner der pépstlichen Unfehlbarkeit, schreibt im 1. Band
seiner Conciliengeschichte von 1855 — die sich bewusst von der «konziliaristi-
schen» Darstellung Wessenbergs absetzt — im engen Anschluss an die Kirchen-
geschichte Mohlers zur Frage des Verhiltnisses von Papst und Konzil:

«... tres erant papae, nullus ergo erat. Concilium Constantiense debebat eos omnes depo-
nere, alium eligere. Ut in posterum nullus posset dubitare de facto concilii, statuerunt prin-
cipium: nos sumus supra pontificem; a particulari ad universale male argumentati sunt.

Quod eo tempore licitum erat, et non poterat fieri aliter, in posterum certe, quando scilicet

papa certus erat, tunc haud amplius licebat» (Mansi 52, 327 C).

* Der Haupteinwand gegen diese Deutung ist im Dekret der Passus iiber die Entscheidungen
«jedes weiteren Konzils», dem sich jeder, «gleichwelchen Standes, gleichwelcher Position
oder Wiirde, selbst der pépstlichen», zu unterwerfen habe. Zu Diskussion und Deutung des
Dekrets u.a. die Ausfiihrungen des Verf.s in: Allgemeine Konzilien — Brennpunkte der Kir-

.. chengeschichte, Paderborn “2008, 145-147.

~ Die Oboedienz Gregors XII. war von allen dreien am meisten in Auflésung; zum Schluf}

bestand sie praktisch nur noch aus dem Herzogtum Rimini.

DS 2282.

Dazu Schatz, Vaticanum I (wie Anm. 5), I, 15f.

] ]
~ >



188 Klaus Schatz

«Ubrigens haben sowohl die Curialisten als die Gallikaner den Gegenstand nicht ex
visceribus rei erfafit, sondern ihn nur nach der abstrakten Kategorie von «ober» oder
«unter> behandelt. Eine tiefere und richtigere Ansicht wird neuerdings geltend ge-
macht und wir kdnnen sie in folgende Hauptsitze zusammenfassen: Ein allgemei-
nes Concil stellt die allgemeine Kirche dar. Darum wird sich der Papst zu einem
allgemeinen Concil ebenso verhalten, wie er sich zur Kirche verhilt. Steht er nun
<iiber»> oder <unter» der Kirche? Keines von beiden; er steht «in> der Kirche, gehort
nothwendig zu ihr, ist ihr Haupt und Mittelpunkt. Die Kirche gleicht einem Leibe.
Wie nun der Kopf nicht «iber» oder «unter» dem Leibe steht, sondern selbst ein
Theil und zwar der Haupttheil des Leibes ist; so steht das Haupt der Kirche, der
Papst, nicht «iber> oder unter> dieser, und so nicht «iiber> oder <unter> einem allge-
meinen Concil. Wie aber der menschliche Organismus dann kein wahrer Leib, son-
dern nur mehr ein todter Rumpf ist, wenn ihm das Haupt fehlt; so ist auch eine
noch so groBle Versammlung von Bischofen keine allgemeine Synode, wenn sie
vom Haupte, d.i. vom Papste, getrennt ist. Es ist demnach die Frage, ob der Papst
iiber oder unter einem allgemeinen Concil stehe, von vornherein eine verfehlte.»

Eine dhnlich vermittelnde Position findet man bei Henri-Louis Charles Maret,
Titularbischof und Dekan der Theologischen Fakultéit der Sorbonne, vielfach als
der «letzte Gallikaner» bezeichnet. In seinem groBBen Werk Du concile général et
de la paix religieuse von Herbst 1869 hat er seine Ideen systematisch dargelegt
und noch nachher in einem kleinen Béndchen in Auseinandersetzung mit seinen
Kritikern prézisiert.”” Auch er erkennt keine unbedingte Uberordnung des Kon-
zils tiber den Papst im Sinne der Konstanzer und Basler Dekrete und des 2.
gallikanischen Artikels an.’® Weder steht bei ihm das Konzil kategorisch iiber
dem Papst noch umgekehrt. Grundsitzlich kommt es auf Eintracht und Zusam-
menwirken beider GréBen an, worin er den kirchengeschichtlichen Normalfall
sieht. Im Falle eines eigentlichen Konfliktes aber kommt es darauf an, wer die
Bahn des Rechtes und der gegenseitigen Eintracht verlassen hat. Gegeniiber
einem Konzil, das gegen die Gesetze handelt und sich weigert, den Papst oder
seine Legaten zu Wort kommen zu lassen, wie das Ephesinum von 449 oder das
Basler Konzil in seiner letzten Phase, iibe der Papst legitimerweise sein Richter-
amt aus. Wenn ein Konzil aber reguldr vorangehe, konne sich der Papst seinen
Glaubensentscheidungen, die mit {iberwiltigender Mehrheit oder gar Quasi-Ein-
stimmigkeit gefillt sind, nicht widersetzen. Tue er es dennoch, dann widersetze
er sich dem Heiligen Geist, der in dem Konsens der Konzilsviter spricht; er wer-
de dadurch zum Hiretiker und kénne durch das Konzil abgesetzt werden.>’ Man
wird hier einwenden, dass eine solche einfache Unterscheidung fiir die kompli-
zierten und mehrdeutig interpretierbaren Konfliktfdlle der Konziliengeschichte,
etwa von Konstantinopel II (553) oder Basel, kaum hilfreich ist. In der Tat
stiitzten sich die Infallibilisten auf die letztere Aussage, indem sie vor der De-

% K.J.v. Hefele, Conciliengeschichte. Nach den Quellen bearbeitet (1. Aufl.) I, 55f. (Kursiv

im Original hier in ¢ wiedergegeben).

Le pape et les évéques. Défense du livre sur le Concile général et la paix religieuse, Paris
1869.

Du Concile 1, 417f,; Le pape, 47.

Du Concile 1, 424, 540; Le pape, 43-50, 79f.

29

30
31



Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus 189

finition des 18. Juli argumentierten, gerade nach Maret miisse nun der Papst un-
bedingt der Konzilsmehrheit folgen, sonst wiirde er zum Héretiker. Nun bewegt
sich das Denken Marets, anders als das der Infallibilisten, die vom #ufBlersten
Konfliktfall aus denken, immer primir in den Kategorien der «conciliation» und
des delikaten Gleichgewichtes. Dadurch haftet ihm auch eine gewisse Unschérfe
an. Eine Grofe, die in jedem Fall die andere richtet und normiert, gibt es bei ihm
nicht. Als Versohnungsformel der beiden groBen miteinander rivalisierenden
Schulen verkiindet er: Nicht das Konzil steht tiber dem Papst, wohl aber steht das
Konzil mit dem Papst zusammen iiber dem Papst allein.*®

Auch fiir die Minoritit stand das 15. Jahrhundert mit seinen Konziliarismus-
Kontroversen unter einem negativen Vorzeichen. Aber sie griff in ihren Konzils-
reden fast nie auf diese Begebenheiten zuriick. Der Grund ist, dass sie diese Aus-
einandersetzungen als mittlerweile iiberwunden erachtete und darauf ihre ganze
Argumentation fiir die Nicht-Notwendigkeit der Definition der pépstlichen Un-
fehlbarkeit aufbaute. Denn diese Definition war fiir sie keine Heilung der Wunde
von damals, sondern ihr neues Aufreilen. Die «persdnliche Unfehlbarkeit des
Papstes» war in ihrem Verstédndnis ein Glied jener «verhdngnisvollen Spaltungy,
die erst durch das Grofle Schisma und seine Folgeprobleme entstanden war. So
argumentiert vor allem die vom Wiener Kardinal Rauscher verfasste Adresse der
deutschen und osterreichischen Minoritédtsbischéfe vom 12. Januar 1870 gegen
die Vorlage der Infallibilitit vor das Konzil,” der in diesem Punkt die franzo-
sische® und italienische® Minorititsadresse folgen sollten, in Anlehnung an die
Worte des ja auch von Rauscher présidierten Wiener Provinzialkonzils von
1858%: So wie kein Leib ohne Haupt, so gebe es auch kein skumenisches Kon-
zil, das die ganze Kirche représentiere, ohne Papst. Der radikale Konziliarismus
(fur den das Konzil auch in der kirchlichen Normalsituation {iber dem Papst
steht, bzw. diesen {iberstimmen kann) wird in dieser Eingabe nicht nur zurtick-
gewiesen, sondern auch durch die Formulierung «nemo est qui nesciat...»*’ als
obsolet und geschichtlich ldngst tiberwunden dargestellt — und darauf, ebenso
wie auf der angeblich unbestrittenen Grundlage der Primatsdefinition des Kon-
zils von Florenz, baut die ganze Argumentation fiir die Uberfliissigkeit einer Un-
fehlbarkeitsdefinition auf.

Entsprechend versteht Rauscher auch das Dekret Haec sancta, sofern legitim,
als bloBes «Notrecht». Es sei notwendig gewesen, um den ordnungsgeméfen Zu-
stand der Kirche wiederherzustellen, kénne jedoch nicht generalisiert und auf

32

Le pape, 75.

3 Mansi 51, 678-680; entscheidende Passage 678B; Coll.Lac. (Acta et decreta Sacrorum
Conciliorum recentiorum. Collectio Lacensis, Freiburg 1873—-1892) VII, 944f. (entscheiden-
de Passage 944b/c).

3 Mansi 51, 680C; Coll.Lac. VII, 946a.

33 Mansi 51, 683B; Coll.Lac. VII, 950a.

* Coll.Lac. V, 148b.

7 «Nemo est qui nesciat, sicut corpus absque capite mutilum, ita neque concilium ecclesiam

totam repraesentans absque successore s. Petri haberi posse».



190 Klaus Schatz

den Normalzustand {ibertragen werden. Man habe dies vergessen und dadurch
auch die Natur eines 6kumenischen Konzils und die Art und Weise verkannt, wie
Glaubensentscheidungen in der Kirche zustandekommen. Ein Konzil sei aber
kein Parlament, und dies aus zweierlei Griinden: einmal gehore der Papst zu ihm
wesentlich hinzu und konne nicht wie ein Parlamentsprisident iberstimmt wer-
den, vielmehr komme ohne und gegen ihn kein giiltiger Konzilsbeschluss zu-
stande. Und dann entscheide auf dem Konzil nicht die bloBe Mehrheit, sondern
die wenigstens moralische Einstimmigkeit.*®

Etwas weiter als Rauscher geht die vom Mainzer Bischof Ketteler herausge-
gebene und vom Jesuitenpater Francisco Quarella verfaBte Quaestio®. Sie geht
sehr ausfiihrlich auf die Probleme der Konzilien von Konstanz und Basel ein.*
Das Dekret Haec sancta ist fiir den Verfasser ein verbindliches Konzilsdekret, da
von Papst Martin V. bestitigt, im Unterschied zum Konzil von Basel nach dem
Bruch mit Eugen 1V., wo es «schismatisch» geworden sei; Papst Pius II. habe
nur die «schlechte Anwendung» (malam applicationem), die die Basler von dem
Konstanzer Dekret machten, zuriickgewiesen.*' Inhaltlich versteht er Haec
sancta nicht nur als Ausnahmerecht fiir den Fall eines Schismas. Vielmehr gelte
es, auch gegen den Papst, auch dann, wenn ein Papst gegen alle Kanones handle
und die Ordnung der Kirche zerstore.* Dariiber hinaus gelte es auch fiir den
Normalfall eines legitimen und kanonisch handelnden Papstes. Aber in diesem
Normalfall sei das Konzil immer als vom Papst einberufenes, von ihm geleitetes
und bestdtigtes Konzil zu verstehen. Auch dann folgt aus Haec sancta, dass das
Konzil mit dem Papst zusammen eine héhere Autoritét bilde als der Papst allein
und der Papst an seine Beschliisse gebunden sei.*® Damit kommt die Schrift,
abgesehen davon, dass sie den Konfliktfall tiber die Situation des Schismas
hinaus erweitert, doch wieder auf das Harmonie-Modell zuriick und stimmt
praktisch mit Maret tiberein.

* S0 in seiner Konzilsschrift «Observationes quaedam de infallibilitatis Ecclesiae subiecton,

14. — Das (absolute) Prinzip des Consensus unanimis in Glaubensentscheidungen, auf das sich
die Minoritéit im 1. Vatikanum versteifte, ist dem klassischen Konziliarismus noch fremd; es
bildet sich erst nach der Bulle «Unigenitus» auf jansenistischer Seite aus; dazu H.J. Sieben,
Consensus, unanimitas und maior pars auf Konzilien, in: ThPh, 67 (1992), 192-229,

0 (Ad instar manuscripti impressum) Quaestio, Solothurn 1870.

. Ebd., 39-47.

P Ebd., 39f.

«Licet enim Concilium nullum possit celebrari sine Pontifice, hoc valet pro tempore ordi-

nario, quando Pontifex canonice agit: non vero hoc habet locum eo tempore extraordinario,
quod Deus avertere velit, quando Pontifex contra omnia iura sua potestate abutitur ad per-
turbationem ecclesiae et nec Concilium vult convocare, vel convocatum agnoscere eique
praeesse illudque confirmare» (ebd., 41).
Ein legitimes Konzil, «id est a Papa convocatum, cui Papa praeest, quodque a Papa fuit
confirmatum», empfange seine Gewalt unmitelbar von Christus, sodass auch der Papst ihm
gehorchen miisse, «id est: summa ecclesiaticae potestatis non residet in uno et solo Papa,
sed in unanimi suffragio Romani Pontificis cum Eclesia universali: vel Papa cum concilio
constituit maiorem auctoritatem, quam Papa solus» (ebd.).

39

43



Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus 191

Aber die «Entwamungy, die die Minoritdtsbischofe gegeben hatten, erwies
sich als vorschnell. Ihre Behauptung, der radikale Konziliarismus sei ldngst iiber-
wunden, wurde ausgerechnet von einer Seite, die sich an ihre Ferse haftete, de-
mentiert. Dies war der Miinchener Kirchenhistoriker Ignaz von Déllinger, der
seit dem Vorjahre 1869 publizistisch an vorderster Front gegen die Unfehlbarkeit
kdmpfte. In seinem Janus, in dem er dem Papsttum alle Siindenregister der Ge-
schichte vorhielt und das «Papalsystem» fiir praktisch alle Fehlentwicklungen
der Kirchengeschichte verantwortlich machte, vertrat er bereits, Haec sancta sei
definierter Glaubenssatz und in seinem extensiven Verstdndnis, also als allge-
meine Uberordnung der Konzilien iiber die Pipste, auch heute verbindlich.*
Ebenso gilt in seinen «Erwégungen fiir die Bischofe des Conciliums iiber die
Frage der Unfehlbarkeit»* von Oktober 1869 die (keinesfalls auf den Grenzfall
des Schismas zu beschrinkende) Uberordnung des Konzils iiber den Papst im
Sinne der einschldgigen Dekrete von Konstanz und Basel als authentische kirch-
liche Doktrin. Dies allein hitte freilich noch nicht zu einem Zerwiirfnis zwischen
ihm und einem grofen Teil der Bischéfe der Minoritét gefiihrt, wiren nicht zwei
Erkldarungen seinerseits dazugekommen, die in ihrer Kombination als Herausfor-
derung wirkten. Dies waren seine « Worte iiber die Unfehlbarkeitsadresse» in der
Augsburger Allgemeinen Zeitung vom 19. Januar 1870.* Nicht dies riss einen
Graben zwischen ithm und der Minoritdt auf, dass er dort die pépstliche Un-
fehlbarkeit auch sachlich auf das schirfste bekdmpfte und dazu noch entstellte,
sondern dass er die Okumenizitét des Konzils von Florenz bestritt. Dieses Konzil
und seine Primatsdefinition war aber gerade die Plattform der Minoritétsadresse,
die freilich Déllinger zu diesem Zeitpunkt noch nicht kannte. Hinzu kam, dass
Dollinger 8 Tage spiter wiederum offentlich in der Augsburger Allgemeinen Zei-
tung erklérte, «im Wesen der Frage» sich mit der Mehrzahl des deutschen Epis-
kopats, wozu auch sein eigener Miinchener Oberhirte zzhle, einig zu wissen."’

Damit war Déllinger den Minorititsbischéfen in den Riicken gefallen. Diese
hatten sich in ihrer Eingabe nicht nur von radikal konziliaristischen Positionen
distanziert, sondern sie auch als geschichtlich bereits {iberwunden dargestellt und
gerade deshalb die Notwendigkeit einer neuen Definition negiert. Wenn Dol-
linger nun wieder solche Positionen vertrat und dazu versuchte, die Minoritéts-
bischofe fur sich zu vereinnahmen, lag die Argumentation nahe, genau dies be-
weise, dass diese Basis allein nicht geniige. Die sachliche Ablehnung der von
Dollinger eingenommenen Position war unter den deutschen Minoritétsbischéfen
(Hefele eingeschlossen) allgemein, wenngleich man sich iiber das konkrete Vor-
gehen nicht einig wurde: nur 4 Bischofe (auBer dem Infallibilisten Senestrey von

* Janus, Der Papst und das Concil. Eine weiter ausgefiihrte und mit dem Quellennachweis

versehene Neubearbeitung der in der Augsburger Allgemeinen Zeitung erschienenen Arti-
_ kel: Das Concil und die Civilta, Leipzig 1869, 324f.
“In: Lv. Déllinger, Briefe und Erklirungen tiber die Vatikanischen Dekrete 186987, hg. v.
F. H. Reusch (Miinchen 1890), 1-28; Coll.Lac. VII (wie Anm. 33), 1473-1476.
" Ebd., 29-39; Coll.Lac. VII, 1473-1476.
7 Coll.Lac, VII, 1476 .



192 Klaus Schatz

Regensburg Ketteler von Mainz, Melchers von Kéln und Krementz von Ermland)
desavouierten Dollinger 6ffentlich, wéhrend die Andern, auch Dollingers Oberhirte
Scherr, dies vermieden, um nicht der Gegenseite einen Triumph zu gewihren.*

Eine Lanze fiir das Konstanzer Dekret « Frequensy

So scheint es, dass der Konziliarismus praktisch nur in der Superiorititsproble-
matik prasent war. Doch es gibt eine beachtliche Ausnahme. Es ist die Konzils-
rede von Bischof StroBmayer von Djakovo zum Schema De episcopis et de sede
episcopali vacante vom 24. Januar 1870.% Sie zeichnete sich aus durch eine
weitausgreifende Perspektive der Reform der Kirche auf groflere Katholizitit
und Internationalitdt (z.B. Internationalisierung des Kardinalskollegiums wie
auch der romischen Kongregationen) hin. In diesem Rahmen bricht er sogar eine
Lanze fiir das Konstanzer Dekret Frequens, das einen 10-jdhrigen Turnus der
Konzilien festgesetzt hatte, und stellt zudem die Forderung regelméBiger Kon-
zilien sowohl in theologische wie zeitgeschichtliche Perspektiven. So wie die
politische Einheit im Romischen Reich Zeichen der Zeit fiir die Verbreitung des
Evangeliums war, so seien es heute die modernen Verkehrsmoglichkeiten fiir
Okumenische Konzilien. Hinzu komme die parlamentarische Tendenz der Ge-
genwart, die jedoch letztlich kirchliche Wurzeln habe; indem die Kirche dies
aufgreife und ihr konziliar-synodales Traditionselement pflege, konne sie sich —
gerade in der Kombination von Freiheit, Verantwortungsbewusstsein und Mal3 —
erneut als Lehrmeisterin der Volker erweisen.”® Hier verweist er auf das Dekret
Frequens des Konzils von Konstanz, ein vielfach verfemtes Konzil, das «we-
nigstens nach meiner Uberzeugung die ewige Dankbarkeit aller Generationen
verdient, weil es [...] dem abendlindischen Schisma ein Ende bereitet hat»’'. Er
bedaure, dass diesem Dekret durch die Ungunst der Verhiltnisse keine Dauer be-
schieden war: viele Ubel wiren dadurch vermieden worden, vielleicht sogar die
Reformation. Und wenn alle 10 Jahre eine zu kurze Frist seien, so komme doch
eine 20-jdhrige Frist in Frage, wozu sich Papst Pius IV. gegeniiber den Trienter
Konzilsvitern bereit erklirt habe, falls diese darauf bestanden. Denn dies ent-
spreche der Natur der katholischen Kirche, dass ihr Haupt nicht nur mit Kongre-

* Ausflihrliche Darstellung und Wiirdigung der verschiedenen Quellenzeugnisse zu diesen

Geschehnissen bei K. Schatz, Kirchenbild und pépstliche Unfehlbarkeit bei den deutsch-
sprachigen Minoritdtsbischéfen auf dem 1. Vatikanum, Rom 1975, 162-169; Zusammen-
fassung bei Schatz, Vaticanum I (wie Anm. 5), II, 234f.

“ Mansi 50, 474-489.

% «Practerea omnes gentes cultiores communiora et graviora sua negotia communibus con-
siliis tractant et definiunt. Existimo quod gentes et populi ab ecclesia, quae mater et ma-
gistra est omnium gentium, hanc methodum didicerint sua negotia absolvendi ex eo tem-
pore, quando synodi frequentiores erant. Nunc autem existimo quod Deus iterum velit ut ec-
clesia populis et gentibus semet matrem et magistram exhibeat, eo quando negotia gravis-
simi momenti et communia tractanda sunt in communi qua libertate sancta, qua gravitate, in

primis autem qua patientia et moderatione» (Mansi 50, 4§2D-483A).
*' Ebd., 483A.



Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus 193

gationen und Institutionen menschlichen Rechtes, sondern auch mit einer
dauernden Institution gottlichen Rechtes umgeben sei, «so dass die Kirche in ih-
rer Leitung und Gesetzgebung wahrhaft katholisch und wahrhaft universal sei»’,
wie es auch den Vitern von Konstanz vor Augen schwebte. — Die Rede, obgleich
insgesamt fast anderthalb Stunden dauernd, langweilte niemanden, fesselte allge-
mein, nicht nur Viter der Minoritét, erbrachte ihrem Urheber viel Applaus wie
auch Kritik und wurde auch auBerhalb des Konzils verbreitet und besprochen.”

Noch einmal kam StroBmayer in seiner Rede vom 2. Juni tiber die pépstliche
Unfehlbarkeit auf diese Gedanken zuriick.”* Konzilien stiinden schon aus theolo-
gischen Griinden in héchstem Ansehen. Denn der Heilige Geist sei der Geist des
Rates und des briiderlichen Konsenses, gewiss der Geist der Ordnung und Unter-
ordnung, aber auch der Geist der Freiheit, jener Freiheit, in welcher Paulus den
Petrus zurechtwies. Wieder verweist er auf Frequens: vielleicht wire die Kir-
chenspaltung des 16. Jahrhunderts vermieden worden, wire diese Dekret in Gel-
tung geblieben. Durch die pdpstliche Unfehlbarkeit wiirden jedoch nach seinem
Urteil 6kumenische Konzilien in Zukunft iiberfliissig. Warum wiirde man sich
noch diesem Aufwand unterziehen, wenn der Papst allein dasselbe leisten
konne? Er jedenfalls wolle nicht dazu beitragen, dass dieses Konzil das letzte sei,
was umso verhingnisvoller wire, da die Kirche ihre Kraft und Vitalitdt kaum
besser erneuere als durch haufige Konzilien, zumal die gottliche Vorsehung ihr
durch die modernen Verkehrsmdéglichkeiten ein Mittel in die Hand gegeben ha-
be, ihre Einheit mehr als je zuvor zu realisieren.

Wihrend die Erinnerung an den Konziliarismus sonst, bei der Majoritdt wie
der Minoritit, durchweg der Aufarbeitung der Vergangenheit dient, findet sich
einzig bei StroBmayer eine zukunftsweisende Perspektive. In einer immer mehr
zusammenwachsenden und vernetzten und gleichzeitig Formen demokratischer
Mitentscheidung entwickelnden Welt sieht er gerade im konziliaren Element, das
der Kirche von ihren Urspriingen her eigen ist, eine Begegnung mit der Moder-
ne. Seine pessimistische Beflirchtung, dass durch die pépstliche Unfehlbarkeit
Konzilien iiberfliissig wiirden und das 1. Vatikanum das letzte sein wiirde, hat
sich freilich nicht bewahrheitet, wenngleich es einzelne Vorstellungen dieser Art
gegeben hat>® Allerdings haben sich vollstindige 6kumenische Konzilien im

... ita ut ecclesia in regimine et legislatione sua revera catholica et revera universalis sit»

(ebd., 483C).

A Belege bei Schatz, Vaticanum I (wie Anm. 5), I, 100 Anm. 106-108.

* Mansi 52, 396f.

¥ So Kardinal Billot, der 1923 meinte, mit der Definition der pépstlichen Unfehlbarkeit sei die
Epoche der Konzilien zu Ende. In Zukunft werde es keine mehr geben, da sie «so aufwendig,
unbequem, voll von Problemen und Gefahren jeder Art sind». Dies gelte umso mehr, da sich
diese Probleme potenzierten durch die ungeheure Zahl von 2000 Mitgliedern und durch die
Allgegenwart der Presse, die Divergenzen unter den Konzilsvitern sofort ausschlachten werde
(zit. in: Civilta Cattolica, 1969 II, 123f., 132f)). — Dies war freilich eine extreme Stimme. Hiu-
figer, wenngleich auch in vatikanischen Kreisen keineswegs unumstritten, war unter Pius XII.
und noch bis zu Beginn des 2. Vatikanums die Vorstellung eines méglichst kurzen Konzils
ohne kontroverse Diskussionen (Schatz, Allgemeine Konzilien [wie Anm. 24], 271, 282, 286).



194 Klaus Schatz

Abstand von 10 oder auch 20 Jahren nicht nur unter den Bedingungen des
Spétmittelalters als Uberforderung erwiesen. Aber dass das Problem fortbesteht
und konziliare Zwischenformen vonnéten sind, zeigt nicht zuletzt die Einrich-
tung der romischen Bischofssynode, wie sie seit Paul VI. Bestand hat.

Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus

Die Erinnerung an den spétmittelalterlichen «Konziliarismus» war auf dem 1. Vatikani-
schen Konzil durchaus priasent. Fiir die «infallibilistische» Mehrheit, die die Definition
des pipstlichen Jurisdiktionsprimats und der pépstlichen Lehrunfehlbarkeit erstrebte und
durchsetzte, war der «Konziliarismus» des 14./15. Jahrhunderts der Siindenfall der Kir-
che, der einen Bruch in ihrer Tradition bewirkte. Bis dahin sei die pipstliche Unfehlbar-
keit ruhiger und selbstverstdndlicher Besitz der Kirche gewesen; erst von da an datiere
ihre Infragestellung. Was die Konzils-Minoritét betraf, die sich dieser Definition wider-
setzte, so war auch ihre Sicht der damaligen Kontroversen iiberwiegend negativ. Aber flir
sie war sowohl er damalige «Konziliarismus» wie sein Gegenpart, der ebenfalls damals
entstandene «Papalismus», ein Glied der «unseligen Spaltung», die nur frage, wer iiber
wem stehe. Thr Modell war das der «Harmonie», der organischen Einheit von Papst und
Konzil. Einen konsequenten «Konziliarismus» vertrat nur die auflerkonzilare Opposition,
angefiihrt durch den Miinchner Kirchenhistoriker Ignaz von Déllinger. Dient in diesen
Kontroversen die Erinnerung an die Konzilien von Konstanz und Basel nur der Aufarbei-
tung der Vergangenheit, so begegnet eine andere, gegenwarts- und zukunftszugewandte
Perspektive in den Konzilsreden von Bischof Josip Juraj Strossmayer von Djakovo. Fiir
ihn sind sowohl die modernen Verkehrsmoglichkeiten wie die parlamentarischen Tenden-
zen der Gegenwart Zeichen der Zeit fiir die Kirche, in einer «vernetzten» Welt das ihr
eigene konziliare Moment starker zur Geltung zu bringen.

Papalismus — Konziliarismus — Ignaz von Déllinger — Juraj Strossmayer — 1. Vatikani-
sches Konzil — Konzil von Konstanz.

Le premier concile du Vatican (1869/70) et le conciliarisme

Un rappel du «conciliarisme» du Moyen Age tardif n’a pas manqué au premier concile du
Vatican. Pour la majorité «infaillible», qui prénait et imposait une définition de la pri-
mauté juridictionnelle du pape et de I’infaillibilité du pape, le «conciliarisme» du 14" et
du 15" siecle a marqué la chute de I’Eglise et une rupture dans sa tradition. Jusqu’alors
I'infaillibilit¢ du pape avait été la propriété sereine et naturelle de I’Eglise; a partir de 13,
elle a ¢t€ remise en question. La minorité¢ du concile, qui contredisait cette définition,
voyait également principalement de mani¢re négative les controverses d’alors. Mais pour
elle, non seulement le «conciliarisme», mais aussi sa contrepartie, le «papalisme», égale-
ment issu de cette époque, formaient une partie du «malheureux clivage» qui revenait uni-
quement a se demander qui était au-dessus de qui. Son mod¢le était celui de 1’«harmo-
nien, de I'unité organique entre pape et concile. Seule I’opposition extraconciliaire a sou-
tenu un «conciliarisme» conséquent, sous la direction de I’historien ecclésiastique muni-
chois Ignaz von Déllinger. Tandis que, dans ces controverses, le rappel des conciles de
Constance et de Bale ne sert qu’a retravailler le passé, une autre perspective orientée vers
le présent et ’avenir apparait dans les discours de concile de 1’évéque Josip Juraj Stross-
mayer de Djakovo. Pour lui, non seulement les possibilités modemnes de transports mais
aussi les tendances parlementaires du présent signalent qu’il est temps pour I’'Eglise de

mettre davantage en valeur sa propre contribution conciliaire dans un monde «intercon-
necté».

Papalisme — conciliarisme — Ignaz von Déllinger — Juraj Strossmayer — premier concile du
Vatican — concile de Constance.



Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus 195

Il primo Concilio Vaticano (1869/70) e il conciliarismo

Durante il primo Concilio Vaticano il ricordo legato al «conciliarismo» del tardo medio-
evo era molto presente. Per la maggioranza «infallibilista», che aspir¢ e riusci a far valere
la definizione del primato giuridico del Papato e la sua infallibilita, il conciliarismo del
14esimo/15esimo secolo fu il peccato originale della Chiesa, che causo una rottura nella
sua tradizione. Fino ad allora I’«infallibilita» papale era stata un patrimonio tacito e impli-
cito della Chiesa; la sua messa in discussione data da qui. La minoranza conciliare, con-
traria a questa definizione, aveva una visione prevalentemente negativa sulla controversia
del tempo. Secondo la sua visione, come anche secondo la sua controparte (il papismo,
nato sempre allora), il «conciliarismo» era parte della sventurata divisione che sa solo do-
mandare chi sta sopra chi. Il loro modello era quello dell’ «armonia», dell’unione organica
tra Papa e Concilio. Un «conciliarismo» coerente era rappresentato solo dall’opposizione
extra conciliare, portata dallo storico della chiesa Ignaz von Délligen di Monaco. Se in
questa disputa le memorie legate ai Concili di Costanza e di Basilea sono utili alla rielabo-
razione del passato, ritroviamo invece una prospettiva diversa, orientata verso il presente e
il futuro, nel discorso conciliare del vescovo Josip Juraj Strossmayer di Djakovo. Secondo
lui, la moderna mobilita come anche le tendenze parlamentari del presente sono un avver-
timento affinché la Chiesa metta in evidenza il suo momento conciliare in un mondo
«Connesso».

Papismo — conciliarismo — Ignaz von Déllinger — Juraj Strossmayer — primo Concilio
Vaticano — Concilio di Costanza.

The First Vatican Council (1869/70) and conciliarism

The memory of late medieval conciliarism was very present during the First Vatican
Council. For the majority, who held to infallibility, and strove to achieve and implement a
view of the Pope as having prime jurisdiction and infallibility of doctrine, the conciliarism
of the 14th and 15th centuries represented the church’s fall from grace, and brought a
breach in its tradition. Previously papal infallibility had been accepted calmly as a matter
of course, but after this the infallibility position began to be challenged. As for the mino-
rity who were attached to conciliarism and opposed infallibility, their view of the earlier
controversies was also mainly a negative one. For them the conciliarism of the past was
little different from its papalistic counterpart, in that each formed a part of an unholy
schism which was only interested in the single question of which party had dominance
over the other. Their preferred model was that of harmony, with an organic unity of Pope
and council. The strict conciliar position was taken only by opposition from outside the
council, led by the Munich church historian Ignaz von Déllinger. In these controversies
the memory of the councils of Constance and Basel served only to reheat the past; how-
ever a different perspective can be found in the council speeches of Bishop Josip Juraj
Strossmayer of Djakovo, one that focuses more on the contemporary and on the future. He
understood the modern world's transportation possibilities and the contemporary parlia-
mentary tendencies as signs for the church to make its council’s presence felt more
strongly in a new «networked» world.

Papalism — Conciliarism — Ignaz von Déllinger — Juraj Strossmayer — First Vatican
Council — Council of Constance.

Klaus Schatz, Prof. Dr., emeritierter Professor fiir Kirchengeschichte an der Philoso-
phisch-Theologischen Hochschule Sankt-Georgen in Frankfurt a. M.






	Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus

