
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 109 (2015)

Artikel: Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus

Autor: Schatz, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70)
und der Konziliarismus

Klaus Schatz

Das 1. Vatikanische Konzil mit seinen Papstdogmen der vollen päpstlichen Juris-

diktionsgewalt über die ganze Kirche und die Unfehlbarkeit des päpstlichen
Lehramtes bei Ex-cathedra-Entscheidungen ist evidentermaßen der Gegenpol
und Kontrapunkt des Konziliarismus, bzw. seine definitive lehramtliche Verwer-
fung, sofern unter ihm die Überordnung des Konzils über den (legitimen) Papst
verstanden wird. Nach dem 3. Kapitel der Konstitution Pasïor ae/mras des 1.

Vatikanums ist die päpstliche Gewalt die höchste in der Kirche; an das Urteil des

Papstes kann immer appelliert werden, und von ihm kann an keine andere In-
stanz appelliert werden. «Deshalb irren die vom rechten Weg der Wahrheit ab,

die behaupten, es sei erlaubt, von den Urteilen der Päpste an ein ökumenisches
Konzil als die gegenüber dem Papst höhere Autorität zu appellieren.»' Was
bereits in der Bulle üxsecraMis von Pius II. 1460" verurteilt war, die Appel-
lation vom Papst an ein Konzil, wurde hier durch ein Konzil selbst dogmatisch
fixiert. Formell ist hier nur vom Bereich der Jurisdiktionsgewalt, also der Lei-
tungsvollmacht, die Rede, mit der sich das 3. Kapitel der Konstitution befasst.

Dass jedoch dasselbe für den Bereich des Lehramtes gilt, ist im 4. Kapitel klar in
der Defmitionsfonnel der päpstlichen Unfehlbarkeit ausgesprochen, wo es heißt,
dass die Glaubensdefinitionen des römischen Bischofs «aus sich, nicht aber aus
der Zustimmung der Kirche unabänderlich sind (ex sese, non autem ex consensu
Ecclesiae, irreformabiles esse)»/ Dass ihrerseits eine Entscheidung eines Kon-
zils, sei es in Glaubens- oder in sonstigen Fragen, nur gültig und verbindlich ist,

wenn sie vom Papst bestätigt ist, ist hier nicht eigens definiert, folgt aber logisch
aus den obigen Aussagen; und es wurde auch, wie wir sehen werden, von den

Gegnern der Unfehlbarkeitsdefinition auf dem Konzil nicht bestritten.

' DS 3063.
' DS 1375.
' DS 3074.

SZRKG, 109 (2015), 183-195



184 AT/a;« Sc/iafc

Damit stellt sich jedoch die Frage: Welche Rolle spielt in den Diskussionen in
und um das Konzil die Erinnerung an den «Konziliarismus» des 14./15. Jahrhun-
derts, an die Konzilien von Konstanz und Basel, ja an die nicht abzuleugnende
Tatsache, dass die Behebung des Papst-Schismas und die Wiederherstellung der
Einheit der Kirche in Konstanz nur dadurch möglich war, dass das Konzil sich
über die drei «Päpste» stellte? War es eine «peinliche» Erinnerung, die man zu
verdrängen suchte? Oder welche Deutungen gab man diesen Geschehnissen? Die
Antwort muß unterschiedlich sein je nach den Parteiungen. Deren gibt es im
wesentlichen drei: die «infallibilistische» Mehrheitsrichtung, die sich auf dem
Konzil für die Definition der päpstlichen Lehrinfallibiltät einsetzte, die konziliare
Minderheit, die diese Definition, auch aus theologischen Gründen, bekämpfte,
und eine dritte radikalere, die auf dem Konzil selbst nicht vertreten war, jedoch
in der außerkonziliaren öffentlichen Auseinandersetzung, und die streng kon-
ziliaristische Positionen verfocht. Bei allen dreien spielen die konziliaristischen
Konflikte und Auseinandersetzungen eine Schlüsselrolle für Selbstverständnis
und jetzige kirchliche Identität; sie werden keineswegs verdrängt, aber jeweils
anders gedeutet.

D/e iw/h/ZiÄ/'/A/Ac/ie .Pos/V/o«: Ko«z//zam/m/.v a/.v «5w'Kc/enyà//» cfer Kz'rc/ze

1868 schreibt der Jesuitenpater Matteo Liberatore in der Cm'/ià Ca/to/zca, die

eigentliche Ursiinde der abendländischen Geschichte sei der Konziliarismus des

14. und 15. Jahrhunderts. Denn von hier aus setze der Kampf gegen die päpst-
liehe Autorität ein, und damit gegen das Autoritätsprinzip überhaupt, ein Kampf,
der über die Reformation einerseits, den Gallikanismus anderseits, zur Aufklä-
rung und schließlich zur Revolution gefuhrt habe. Ein Heilungsprozess könne

nur eingeleitet werden, indem «die Hauptautorität von allen, Regel und Typ jeder
anderen Autorität auf Erden», nämlich die des Papstes, wieder in ihre vollen
Rechte gesetzt werde. Dies aber könne nur durch die Definition der päpstlichen
Unfehlbarkeit geschehen. Sie hat für ihn nicht nur eine innerkirchliche Be-

deutung, sondern dient als «Wiederherstellung der Autoritäts-Idee» letztlich der

«Rettung der Welt»". Liberatore verteidigte hier eine Initiative, die im Vorjahr
1867 in dieser selben Zeitschrift gestartet und viel Widerspruch hervorgerufen
hatte. Es war der Artikel über den «dreifachen Tribut» an den hl. Petrus, der ein
Gelübde vorgeschlagen hatte, durch das man sich verpflichten könne, die Lehre

von der päpstlichen Unfehlbarkeit immer festzuhalten und gegebenenfalls bis

zum Martyrium zu bekennend

Nicht alle Verteidiger der Unfehlbarkeit haben die Vorstellung übernommen,
dass die Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit auch eine Trendwende in der

" L'infallibilità pontificia ed il Gallicanesimo: Civiltà Cattolica ser. VII, vol. III, 513-531,
hier 528-530.

' Un nuovo tributo a San Pietro: ebd. ser. VI, vol. X, 641-652. - Zu der Resonanz dieses
Artikels K. Schatz, Vaticanum 1,1—III, Paderborn 1992-1994,1, 200-202.



Da.v /. Paf/famscAe Ko/tz/7 (7569/70) w»<7<7er Konz/7/ammws 185

profanen Gesellschaft im Sinne der Wiederherstellung des Autoritätsprinzips
einleiten könne. Aber mit wenigen Ausnahmen behaupten sie, die Lehre von der

päpstlichen Unfehlbarkeit bei Glaubensentscheidungen sei bis zum Großen
Schisma und dem spätmittelalterlichen Konziliarismus ruhige und selbstver-
ständliche Überzeugung der Kirche gewesen. Erst mit ihm habe ihre Leugnung
eingesetzt, welche Linie dann im französischen Gallikanismus und weiter im Fe-

bronianismus sowie den anderen episkopalistischen oder staatskirchlichen Strö-

mungen der Aufklärungszeit ihre Fortsetzung gefunden habe. Wegweisend wur-
de hier das Gutachten von Erzbischof Giuseppe Cardoni über die päpstliche Un-
fehlbarkeit, das im Februar 1869 der Dogmatischen Vorbereitungskommission
vorgelegt wurdet Anfang 1870 im Druck veröffentlicht/ wurde es zum Reper-
toire, aus dem in der Unfehlbarkeitsdiskussion viele Befürworter der Dogmati-
sierung ihre Argumente schöpften. Gleich die ersten Sätze der Schrift sind Pro-

gramm und umreißen klar die Geschichtssicht des Verfassers:

«Vor der Feier des Konstanzer Konzils wagte nie ein Katholik die Lehre von der
Unfehlbarkeit des ex cathedra sprechenden Papstes in Dingen des Glaubens und der
Sitten zu bekämpfen, vielmehr wurde immer von allen Katholiken als Lehre der
gesamten Kirche gehalten, dass dieses Privileg von Christus dem Herrn dem heili-
gen Petrus und seinen Nachfolgern im Primat zugeteilt worden sei.»®

Einzig die «schismatischen» Griechen hätten diese Lehre geleugnet.
In der Unfehlbarkeitsdiskussion findet sich diese Auffassung von dem «Siin-

denfall» des Konziliarismus, der die bis dahin fraglose und selbstverständliche
Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit «verdunkelt» habe, in den schriftlichen
Animadversiones von d'Avanzo von Calvi/ für den der Pariser Kanzler Gerson,
ein «Mann eines völlig verkehrten und abwegigen Geistes (transversae prorsus
ac deviae mentis vir)»'", den Hauptschuldigen darstellt, dann am 14. Mai bei Ce-
lesia (Patti)'', am 17. Mai bei Dechamps (Mecheln)'/ am 19. Mai bei Kardinal
Cullen (Dublin)" und Moreno (Ivrea)'*, am 21. Mai bei Petagna (Castellam-
mare)", am 24. Mai bei Caixal y Estradé (Urgel)'®, am 30. Mai bei Gastaldi (Sa-

" De Romani Pontificis infallibilitate: Archivio Segreto Vaticano (ASV), Concilium Vati-
canum I, Acta Commissionis Dogmaticae II 19. Zu ihm: U. Horst, Das Votum Joseph Car-
donis über die Unfehlbarkeit des Papstes aus dem Jahre 1869, in: Unterwegs zur Einheit
(FS Stirnimann), Fribourg 1980, 663-684.
Elucubratio de dogmatica Romani Pontificis infallibilitate eiusque defmibilitate, Rom 1870.

®

«Ante Constantiensis Concilii celebrationem nemo unquam catholicorum sententiam de
infallibilitate Romani Pontificis ex cathedra loquentis, in rebus fidei et morum, ausus est

oppugnare, sed ab omnibus catholicis uti universalis Ecclesiae doctrina habita semper fuit,
Privilegium hoc Divo Petro, eiusque in primatu successoribus, fuisse a Christo Domino
tributum» (Elucubratio [vorige Anm.], 1).

® Mansi 51, 1010-1012.
Ebd., 1010A.

" Mansi 52, 62B.
" Ebd., 69B.
" Ebd., 121 B-D.
'* Ebd., 131B." Ebd., 186f.



186 ÄVan.v Sc/tate

luzzo)", am 25. Juni bei Keane (Cloyne)", schließlich in der wegen beider-

seitigen Verzichts der Redner nicht mehr gehaltenen, jedoch schriftlich den Ak-
ten beigegebenen Rede von Jekelfalusy (Stuhlweißenburg)". Als historisches

Zeugnis dient dabei eine Äußerung von Gerson, vor dem Konstanzer Konzil ha-

be die Auffassung, der Papst alleine könne ein Symbolum verfassen, Glaubens-

fragen entscheiden usw. schon so die Gemüter sowohl der Gebildeten wie der

Ungebildeten beherrscht, dass einer, welcher das Gegenteil vertrat, schon der

Häresie bezichtigt wurde; wie ein Krebsgeschwür sei das todbringende Gift der
Schmeichelei schon in die Glieder eingedrungen."" Der Verweis auf diese Beleg-
stelle findet sich zuerst bei Cardoni"', dann in den Reden von Petagna, Gastaldi
und Keane. Es ist also ein Text, der, abgesehen davon, dass er nur den person-
liehen Eindruck Gersons wiedergibt, nur von der unmittelbaren Vorzeit von Kon-
stanz spricht (die er sicher polemisch-vergröbemd zeichnet), hier aber - zweifellos

gegen die Intention Gersons - als Beleg dafür verwandt wird, dass nicht die

päpstliche Unfehlbarkeil, sondern ihre Leugnung eine «Neuerung» darstellt.
Schon dass der Konziliarismus und nicht das durch die «Päpste» und ihre von

ihrem Amtsverständnis gespeisten Ansprüche herbeigeführte Schisma als der

Schuldige gilt, ist bezeichnend. In der Invektive gegen den Konziliarismus als

Alleinschuldigen geht Martinez (Havanna) am 6. Juni so weit, darzulegen, es sei

kein Zufall, dass gerade in den Ländern, in denen im Jahrhundert nach Konstanz
der Konziliarismus sich weiter etablierte, die Reformation entstand; der Konzi-
liarismus verhalte sich zur Lehre Luthers wie die Achse zum Pol." Freilich
wurde er dann von Konzilspräsident de Luca (dem der 4 Konzilspräsidenten, der

am ehesten der Minorität gerecht zu werden suchte) unterbrochen: dies sei Ab-
weichung vom Thema.

Aber wie kommt man dann mit der Tatsache zurecht, dass nun einmal das

Konzil von Konstanz mithilfe dieses «Konziliarismus» das Schisma bereinigt
und die Einheit wiederhergestellt hat? Eine Antwort gibt nur Gastaldi von Saluz-

zo in seiner Konzilsrede vom 30. Mai. Sie lautet: Konstanz halte es bei den drei

«Päpsten» nur mit Pseudo-Päpsten zu tun. Es durfte und mußte sie alle absetzen

und einen neuen wählen. Nur darin irrte das Konzil und fällte eine Verhängnis-
volle Vorentscheidung, dass es (im Dekret /Avec srwe/a) diese ganz spezielle Si-

" Ebd., 227B/C.
" Ebd., 327B/C.

Ebd., 886C/D.
" Ebd., 1070B/C.

«Fallor si non ante celebrationem huius sacrosanctae Constantinensis Synodi sic occupa-
verat mentes plurimorum, litteralium magis quam litteratorum, ista traditio ut oppositorum
dogmatizator fuissset de haeretica pravitate vel notatus vel damnatus». Sogar nach den
Konzilsbeschlüssen wagten dies noch einige offen zu vertreten: «tarn radicatum est ut can-
cet serpens, tarn medullitus imbibitum fuit hoc priscae adulationis virus letiferum» (Gerson,
De potestate ecclesiae, Cons. 12: J. Gerson, Œuvres complètes, hg. v. Mer. Glorieux, t. VI,
Paris 1965,238).
Elucubratio (Anm. 7), 3.

" Mansi 52,514.



Das /. Fa//ÂY»;;.y<:7?e Kowz// YM'69/70J wïc/ cfer Xo«z///arà»!i« 187

tuation generalisierte und auf die Normalsituation der Kirche, wo man es mit
einem unzweifelhaft legitimen Papst zu tun hatte, übertrug."' //oec «wcta wäre
also als «Notrecht» (wie es auch von manchen modernen Kirchenhistorikern
interpretiert wird"'*) legitim, nur nicht als allgemeine Überordnung, losgelöst von
der speziellen Notsituation des Schismas. Es ist immerhin beachtlich, dass die

Auffassung, Gregor XII., der Papst der «römischen» Linie, sei bis zu seiner

«freiwilligen» Abdankung der einzig legitime Papst gewesen und das Konstanzer
Konzil nur dadurch legitim und berechtigt, das Schisma zu beenden, dass es von
ihm neu einberufen wurde, eine angesichts der konkreten historischen Umstände
sehr wirklichkeitsferne Konstruktion,"" in der Konzilsaula nicht vertreten wird.

Dav //arwew/e-Mor/e// r/er M/nor/töt

Der 2. gallikanische Artikel von 1682, der im Sinne der Konstanzer Dekrete eine

allgemeine und grundsätzliche Überordnung des Konzils über den Papst sta-
tuierte und sich gegen eine Eingrenzung von //aec sawcta als «Notrecht» auf die
Situation des Schismas wehrte,"'' wurde schon in der ersten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts in Frankreich kaum mehr gelehrt. Sowohl im damaligen französischen
«Semi-Gallikanismus» wie in Deutschland in der Schule Möhlers und in Öster-

reich in der Zieglers überwiegt eine Tendenz, die das Verhältnis von Papst und
Konzil als das eines lebendigen Organismus versteht, in welchem die Frage, wer
«über» dem andern stehe, unangemessen sei. Jede «Spaltung» wird abgelehnt,
sowohl die «gallikanische» wie die «papalistische»"'. Es sind diese theolo-
gischen Richtungen, aus denen überwiegend die Bischöfe der Minorität auf dem

Konzil leben und ihre Argumente beziehen. Der Kirchenhistoriker Karl Josef

Hefele, auf dem Konzil als Bischof von Rottenburg einer der Häupter der Mino-
rität und prinzipieller Gegner der päpstlichen Unfehlbarkeit, schreibt im 1. Band
seiner CoMc/Y/ewgesr/î/c/î/e von 1855 - die sich bewusst von der «konziliaristi-
sehen» Darstellung Wessenbergs absetzt - im engen Anschluss an die Kirchen-
geschichte Möhlers zur Frage des Verhältnisses von Papst und Konzil:

" «... très erant papae, nullus ergo erat. Concilium Constantiense debebat eos omnes depo-
nere, alium eligere. Ut in posterum nullus posset dubitare de facto concilii, statuerunt prin-
eipium: nos sumus supra pontificem; a particulari ad universale male argumentati sunt.
Quod eo tempore licitum erat, et non poterat fieri aliter, in posterum certe, quando scilicet
papa certus erat, tunc haud amplius licebat» (Mansi 52, 327 C).

'** Der Haupteinwand gegen diese Deutung ist im Dekret der Passus über die Entscheidungen
«jedes weiteren Konzils», dem sich jeder, «gleichwelchen Standes, gleichweicher Position
oder Würde, selbst der päpstlichen», zu unterwerfen habe. Zu Diskussion und Deutung des
Dekrets u.a. die Ausführungen des Verf.s in: Allgemeine Konzilien - Brennpunkte der Kir-
chengeschichte, Paderborn "2008, 145-147.
Die Oboedienz Gregors XII. war von allen dreien am meisten in Auflösung; zum Schluß
bestand sie praktisch nur noch aus dem Herzogtum Rimini.
DS 2282.

"' Dazu Schatz, Vaticanum I (wie Anm. 5), 1, 15f.



188 A7<mv 5c/îû/Z

«Übrigens haben sowohl die Curialisten als die Gallikaner den Gegenstand nicht ex
visceribus rei erfaßt, sondern ihn nur nach der abstrakten Kategorie von <ober> oder
<unter> behandelt. Eine tiefere und richtigere Ansicht wird neuerdings geltend ge-
macht und wir können sie in folgende Hauptsätze zusammenfassen: Ein allgemei-
nes Concil stellt die allgemeine Kirche dar. Darum wird sich der Papst zu einem
allgemeinen Concil ebenso verhalten, wie er sich zur Kirche verhält. Steht er nun
<über> oder <unter> der Kirche? Keines von beiden; er steht <in> der Kirche, gehört
nothwendig zu ihr, ist ihr Haupt und Mittelpunkt. Die Kirche gleicht einem Leibe.
Wie nun der Kopf nicht <über> oder <unter> dem Leibe steht, sondern selbst ein
Theil und zwar der Haupttheil des Leibes ist; so steht das Haupt der Kirche, der
Papst, nicht <über> oder <unter> dieser, und so nicht <über> oder <unter> einem allge-
meinen Concil. Wie aber der menschliche Organismus dann kein wahrer Leib, son-
dem nur mehr ein todter Rumpf ist, wenn ihm das Haupt fehlt; so ist auch eine
noch so große Versammlung von Bischöfen keine allgemeine Synode, wenn sie

vom Haupte, d.i. vom Papste, getrennt ist. Es ist demnach die Frage, ob der Papst
über oder unter einem allgemeinen Concil stehe, von vornherein eine verfehlte.»

®

Eine ähnlich vermittelnde Position findet man bei Henri-Louis Charles Maret,
Titularbischof und Dekan der Theologischen Fakultät der Sorbonne, vielfach als

der «letzte Gallikaner» bezeichnet. In seinem großen Werk conc//e genera/ et
e/e /a paix re/ig/etese von Herbst 1869 hat er seine Ideen systematisch dargelegt
und noch nachher in einem kleinen Bändchen in Auseinandersetzung mit seinen

Kritikern präzisiert."® Auch er erkennt keine unbedingte Überordnung des Kon-
zils über den Papst im Sinne der Konstanzer und Basler Dekrete und des 2.

gallikanischen Artikels an.'"' Weder steht bei ihm das Konzil kategorisch über
dem Papst noch umgekehrt. Grundsätzlich kommt es auf Eintracht und Zusam-
menwirken beider Größen an, worin er den kirchengeschichtlichen Normalfall
sieht. Im Falle eines eigentlichen Konfliktes aber kommt es darauf an, wer die
Bahn des Rechtes und der gegenseitigen Eintracht verlassen hat. Gegenüber
einem Konzil, das gegen die Gesetze handelt und sich weigert, den Papst oder
seine Legaten zu Wort kommen zu lassen, wie das Ephesinum von 449 oder das

Basler Konzil in seiner letzten Phase, übe der Papst legitimerweise sein Richter-
amt aus. Wenn ein Konzil aber regulär vorangehe, könne sich der Papst seinen

Glaubensentscheidungen, die mit überwältigender Mehrheit oder gar Quasi-Ein-
stimmigkeit gefällt sind, nicht widersetzen. Tue er es dennoch, dann widersetze

er sich dem Heiligen Geist, der in dem Konsens der Konzilsväter spricht; er wer-
de dadurch zum Häretiker und könne durch das Konzil abgesetzt werdend' Man
wird hier einwenden, dass eine solche einfache Unterscheidung für die kompli-
zierten und mehrdeutig interpretierbaren Konfliktfalle der Konziliengeschichte,
etwa von Konstantinopel II (553) oder Basel, kaum hilfreich ist. In der Tat
stützten sich die Infallibilisten auf die letztere Aussage, indem sie vor der De-

K.J.v. Hefele, Conciliengeschichte. Nach den Quellen bearbeitet (1. Aufl.) I, 55f. (Kursiv
im Original hier in <> wiedergegeben).
Le pape et les évêques. Défense du livre sur le Concile général et la paix religieuse, Paris
1869.
Du Concile I, 417f.; Le pape, 47.
Du Concile I, 424, 540; Le pape, 43-50, 79f.



Day 7. Kafi&amscAe KonztV (7S69/70) «W<7er Ko»z;7«JTOmt/y ' 89

finition des 18. Juli argumentierten, gerade nach Maret müsse nun der Papst un-
bedingt der Konzilsmehrheit folgen, sonst würde er zum Häretiker. Nun bewegt
sich das Denken Marets, anders als das der Infallibilisten, die vom äußersten

Konfliktfall aus denken, immer primär in den Kategorien der «conciliation» und
des delikaten Gleichgewichtes. Dadurch haftet ihm auch eine gewisse Unschärfe

an. Eine Größe, die in jedem Fall die andere richtet und normiert, gibt es bei ihm
nicht. Als Versöhnungsformel der beiden großen miteinander rivalisierenden
Schulen verkündet er: Nicht das Konzil steht über dem Papst, wohl aber steht das

Konzil mit dem Papst zusammen über dem Papst allein.^
Auch für die Minorität stand das 15. Jahrhundert mit seinen Konziliarismus-

Kontroversen unter einem negativen Vorzeichen. Aber sie griff in ihren Konzils-
reden fast nie auf diese Begebenheiten zurück. Der Grund ist, dass sie diese Aus-
einandersetzungen als mittlerweile überwunden erachtete und darauf ihre ganze
Argumentation fur die Nicht-Notwendigkeit der Definition der päpstlichen Un-
fehlbarkeit aufbaute. Denn diese Definition war für sie keine Heilung der Wunde

von damals, sondern ihr neues Aufreißen. Die «persönliche Unfehlbarkeit des

Papstes» war in ihrem Verständnis ein Glied jener «verhängnisvollen Spaltung»,
die erst durch das Große Schisma und seine Folgeprobleme entstanden war. So

argumentiert vor allem die vom Wiener Kardinal Rauscher verfasste Adresse der
deutschen und österreichischen Minoritätsbischöfe vom 12. Januar 1870 gegen
die Vorlage der Infallibilität vor das Konzil,^ der in diesem Punkt die franzö-
sische^ und italienische^ Minoritätsadresse folgen sollten, in Anlehnung an die
Worte des ja auch von Rauscher präsidierten Wiener Provinzialkonzils von
1858^: So wie kein Leib ohne Haupt, so gebe es auch kein ökumenisches Kon-
zil, das die ganze Kirche repräsentiere, ohne Papst. Der radikale Konziliarismus
(für den das Konzil auch in der kirchlichen Normalsituation über dem Papst
steht, bzw. diesen überstimmen kann) wird in dieser Eingabe nicht nur zurück-
gewiesen, sondern auch durch die Formulierung «nemo est qui nesciat...»" als

obsolet und geschichtlich längst überwunden dargestellt - und darauf, ebenso

wie auf der angeblich unbestrittenen Grundlage der Primatsdefinition des Kon-
zils von Florenz, baut die ganze Argumentation für die Überflüssigkeit einer Un-
fehlbarkeitsdefinition auf.

Entsprechend versteht Rauscher auch das Dekret //aec .sawcto, sofern legitim,
als bloßes «Notrecht». Es sei notwendig gewesen, um den ordnungsgemäßen Zu-
stand der Kirche wiederherzustellen, könne jedoch nicht generalisiert und auf

" Le pape, 75.
" Mansi 51, 678-680; entscheidende Passage 678B; Coll.Lac. (Acta et décréta Sacrorum

Conciliorum recentiorum. Collectio Lacensis, Freiburg 1873-1892) VII, 944f. (entscheiden-
de Passage 944b/c)." Mansi 51, 680C; Coll.Lac. VII, 946a.

" Mansi 51, 683B; Coll.Lac. VII, 950a.* Coll.Lac. V, 148b.
" «Nemo est qui nesciat, sicut corpus absque capite mutilum, ita neque concilium ecclesiam

totam repraesentans absque successore s. Petri haberi posse».



190 A7<mv 5c7ïa/z

den Normalzustand übertragen werden. Man habe dies vergessen und dadurch
auch die Natur eines ökumenischen Konzils und die Art und Weise verkannt, wie
Glaubensentscheidungen in der Kirche Zustandekommen. Ein Konzil sei aber
kein Parlament, und dies aus zweierlei Gründen: einmal gehöre der Papst zu ihm
wesentlich hinzu und könne nicht wie ein Parlamentspräsident überstimmt wer-
den, vielmehr komme ohne und gegen ihn kein gültiger Konzilsbeschluss zu-
stände. Und dann entscheide auf dem Konzil nicht die bloße Mehrheit, sondern
die wenigstens moralische Einstimmigkeit/"

Etwas weiter als Rauscher geht die vom Mainzer Bischof Ketteier herausge-
gebene und vom Jesuitenpater Francisco Quarella verfaßte gwaesric/". Sie geht
sehr ausführlich auf die Probleme der Konzilien von Konstanz und Basel ein/"
Das Dekret //erec sawc/a ist fur den Verfasser ein verbindliches Konzilsdekret, da

von Papst Martin V. bestätigt, im Unterschied zum Konzil von Basel nach dem

Bruch mit Eugen IV., wo es «schismatisch» geworden sei; Papst Pius II. habe

nur die «schlechte Anwendung» (malam applicationem), die die Basler von dem

Konstanzer Dekret machten, zurückgewiesen/' Inhaltlich versteht er //c/ec

.srwc/tf nicht nur als Ausnahmerecht für den Fall eines Schismas. Vielmehr gelle
es, auch gegen den Papst, auch dann, wenn ein Papst gegen alle Kanones handle
und die Ordnung der Kirche zerstöre/^ Darüber hinaus gelte es auch für den

Normalfall eines legitimen und kanonisch handelnden Papstes. Aber in diesem
Nonnalfall sei das Konzil immer als vom Papst einberufenes, von ihm geleitetes
und bestätigtes Konzil zu verstehen. Auch dann folgt aus //oec dass das

Konzil mit dem Papst zusammen eine höhere Autorität bilde als der Papst allein
und der Papst an seine Beschlüsse gebunden sei.*" Damit kommt die Schrift,
abgesehen davon, dass sie den Konfliktfall über die Situation des Schismas
hinaus erweitert, doch wieder auf das Harmonie-Modell zurück und stimmt
praktisch mit Maret überein.

^ So in seiner Konzilsschrift «Observationes quaedam de infallibilitatis Ecclesiae subiecto»,
14. - Das (absolute) Prinzip des Consensus unanimis in Glaubensentscheidungen, auf das sich
die Minorität im 1. Vatikanum versteifte, ist dem klassischen Konziliarismus noch fremd; es
bildet sich erst nach der Bulle «Unigenitus» auf jansenistischer Seite aus; dazu H.J. Sieben,
Consensus, unanimitas und maior pars auf Konzilien, in: ThPh, 67 1992), 192-229.

' (Ad instar manuscripti impressum) Quaestio, Solothurn 1870.
Ebd., 39 -47.

" Ebd., 39f.
^ «Licet enim Concilium nullum possit celebrari sine Pontifice, hoc valet pro tempore ordi-

nario, quando Pontifex canonice agit: non vero hoc habet locum eo tempore extraordinario,
quod Deus avertere velit, quando Pontifex contra omnia iura sua potestate abutitur ad per-
turbationem ecclesiae et nec Concilium vult convocare, vel convocatum agnoscere eique
praeesse illudque confirmare» (ebd., 41).
Ein legitimes Konzil, «id est a Papa convocatum, cui Papa praeest, quodque a Papa fuit
confirmatum», empfange seine Gewalt unmitelbar von Christus, sodass auch der Papst ihm
gehorchen müsse, «id est: summa ecclesiaticae potestatis non residet in uno et solo Papa,
sed in unanimi suffragio Romani Pontificis cum Eclesia universali: vel Papa cum concilio
constituit majorem auctoritatem, quam Papa solus» (ebd.).



Day /. FaZ/Aam'sc/ze Konz/V (/S69/70J ww/c/er ATcwz/7/aràmus 191

Aber die «Entwarnung», die die Minoritätsbischöfe gegeben hatten, erwies
sich als vorschnell. Ihre Behauptung, der radikale Konziliarismus sei längst über-

wunden, wurde ausgerechnet von einer Seite, die sich an ihre Ferse haftete, de-
mentiert. Dies war der Münchener Kirchenhistoriker Ignaz von Döllinger, der
seit dem Vorjahre 1869 publizistisch an vorderster Front gegen die Unfehlbarkeit
kämpfte. In seinem Jam«, in dem er dem Papsttum alle Sündenregister der Ge-
schichte vorhielt und das «Papalsystem» für praktisch alle Fehlentwicklungen
der Kirchengeschichte verantwortlich machte, vertrat er bereits, //aec sa/zcta sei

definierter Glaubenssatz und in seinem extensiven Verständnis, also als allge-
meine Überordnung der Konzilien über die Päpste, auch heute verbindlich.""
Ebenso gilt in seinen «Erwägungen für die Bischöfe des Conciliums über die

Frage der Unfehlbarkeit»"* von Oktober 1869 die (keinesfalls auf den Grenzfall
des Schismas zu beschränkende) Überordnung des Konzils über den Papst im
Sinne der einschlägigen Dekrete von Konstanz und Basel als authentische kirch-
liehe Doktrin. Dies allein hätte freilich noch nicht zu einem Zerwürfnis zwischen
ihm und einem großen Teil der Bischöfe der Minorität gefuhrt, wären nicht zwei
Erklärungen seinerseits dazugekommen, die in ihrer Kombination als Herausfor-
derung wirkten. Dies waren seine «Worte über die Unfehlbarkeitsadresse» in der

/lz/g,v/wr_ger yf/Zge/we/we« Ze/ftzzzg vom 19. Januar 1870."'' Nicht dies riss einen
Graben zwischen ihm und der Minorität auf, dass er dort die päpstliche Un-
fehlbarkeit auch sachlich auf das schärfste bekämpfte und dazu noch entstellte,
sondern dass er die Ökumenizität des Konzils von Florenz bestritt. Dieses Konzil
und seine Primatsdefinition war aber gerade die Plattfonn der Minoritätsadresse,
die freilich Döllinger zu diesem Zeitpunkt noch nicht kannte. Hinzu kam, dass

Döllinger 8 Tage später wiederum öffentlich in derZzzgsZzz/z-gez-ZZZgezzzez'zzezz Zez-

/zzzzg erklärte, «im Wesen der Frage» sich mit der Mehrzahl des deutschen Epis-
kopats, wozu auch sein eigener Münchener Oberhirte zähle, einig zu wissen."'

Damit war Döllinger den Minoritätsbischöfen in den Rücken gefallen. Diese
hatten sich in ihrer Eingabe nicht nur von radikal konziliaristischen Positionen
distanziert, sondern sie auch als geschichtlich bereits überwunden dargestellt und

gerade deshalb die Notwendigkeit einer neuen Definition negiert. Wenn Döl-
linger nun wieder solche Positionen vertrat und dazu versuchte, die Minoritäts-
bischöfe für sich zu vereinnahmen, lag die Argumentation nahe, genau dies be-

weise, dass diese Basis allein nicht genüge. Die sachliche Ablehnung der von
Döllinger eingenommenen Position war unter den deutschen Minoritätsbischöfen
(Hefele eingeschlossen) allgemein, wenngleich man sich über das konkrete Vor-
gehen nicht einig wurde: nur 4 Bischöfe (außer dem Infallibilisten Senestrey von

"" Janus, Der Papst und das Concil. Eine weiter ausgeführte und mit dem Quellennachweis
versehene Neubearbeitung der in der Augsburger Allgemeinen Zeitung erschienenen Arti-
kel: Das Concil und die Civiltä, Leipzig 1869, 324f.
In: I.v. Döllinger, Briefe und Erklärungen über die Vatikanischen Dekrete 1869-87, hg. v.
F. H. Reusch (München 1890), 1-28; Coli.Lac. VII (wie Anm. 33), 1473-1476.
Ebd., 29-39; Coll.Lac. VII, 1473-1476." Coll.Lac, VII, 1476.



192 Â7a/(.s Se/ia/z

Regensburg Ketteier von Mainz, Melchers von Köln und Krementz von Ermland)
desavouierten Döllinger öffentlich, während die Andern, auch Döllingers Oberhirte
Scherr, dies vermieden, um nicht der Gegenseite einen Triumph zu gewähren.**®

£7«e Tflwze/«r r/a.v Kora/onzer Dekret «Eret/t/e/ts»

So scheint es, dass der Konziliarismus praktisch nur in der Superioritätsproble-
matik präsent war. Doch es gibt eine beachtliche Ausnahme. Es ist die Konzils-
rede von Bischof Stroßmayer von Djakovo zum Schema De ep/scopfs er r/e seule

ep/scopo// vacoH/e vom 24. Januar 1870.*® Sie zeichnete sich aus durch eine

weitausgreifende Perspektive der Reform der Kirche auf größere Katholizität
und Internationalität (z.B. Internationalisierung des Kardinalskollegiums wie
auch der römischen Kongregationen) hin. In diesem Rahmen bricht er sogar eine
Lanze fur das Konstanzer Dekret Eregr/ews, das einen 10-jährigen Turnus der
Konzilien festgesetzt hatte, und stellt zudem die Forderung regelmäßiger Kon-
zilien sowohl in theologische wie zeitgeschichtliche Perspektiven. So wie die

politische Einheit im Römischen Reich Zeichen der Zeit für die Verbreitung des

Evangeliums war, so seien es heute die modernen Verkehrsmöglichkeiten für
ökumenische Konzilien. Hinzu komme die parlamentarische Tendenz der Ge-

genwart, die jedoch letztlich kirchliche Wurzeln habe; indem die Kirche dies

aufgreife und ihr konziliar-synodales Traditionselement pflege, könne sie sich -
gerade in der Kombination von Freiheit, Verantwortungsbewusstsein und Maß -
erneut als Lehrmeisterin der Völker erweisen.'" Hier verweist er auf das Dekret
Eretp/e/iv des Konzils von Konstanz, ein vielfach verfemtes Konzil, das «we-
nigstens nach meiner Überzeugung die ewige Dankbarkeit aller Generationen
verdient, weil es [...] dem abendländischen Schisma ein Ende bereitet hat»". Er
bedaure, dass diesem Dekret durch die Ungunst der Verhältnisse keine Dauer be-
schieden war: viele Übel wären dadurch vermieden worden, vielleicht sogar die
Reformation. Und wenn alle 10 Jahre eine zu kurze Frist seien, so komme doch
eine 20-jährige Frist in Frage, wozu sich Papst Pius IV. gegenüber den Trienter
Konzilsvätern bereit erklärt habe, falls diese darauf bestanden. Denn dies ent-

spreche der Natur der katholischen Kirche, dass ihr Haupt nicht nur mit Kongre-

** Ausfuhrliche Darstellung und Würdigung der verschiedenen Quellenzeugnisse zu diesen
Geschehnissen bei K. Schatz, Kirchenbild und päpstliche Unfehlbarkeit bei den deutsch-
sprachigen Minoritätsbischöfen auf dem 1. Vatikanum, Rom 1975, 162-169; Zusammen-
fassung bei Schatz, Vaticanum I (wie Anm. 5), II, 234f.

*® Mansi 50,474-489.
«Praeterea omnes gentes cultiores communiora et graviora sua negotia communibus con-
siliis tractant et definiunt. Existimo quod gentes et populi ab ecclesia, quae mater et ma-
gistra est omnium gentium, hanc methodum didicerint sua negotia absolvendi ex eo tem-
pore, quando synodi frequentiores erant. Nunc autem existimo quod Deus iterum velit ut ec-
clesia populis et gentibus semet matrem et magistram exhibeat, eo quando negotia gravis-
simi momenti et communia tractanda sunt in communi qua libertate sancta, qua gravitate, in
primis autem qua patientia et moderatione» (Mansi 50,482D 483A)." Ebd., 483A.



Day /. Faf/kaw'scfre Konz;'/ (7S69/70,) zWt/er ATonz///arwwM5 '93

gationen und Institutionen menschlichen Rechtes, sondern auch mit einer
dauernden Institution göttlichen Rechtes umgeben sei, «so dass die Kirche in ih-
rer Leitung und Gesetzgebung wahrhaft katholisch und wahrhaft universal sei»",
wie es auch den Vätern von Konstanz vor Augen schwebte. - Die Rede, obgleich
insgesamt fast anderthalb Stunden dauernd, langweilte niemanden, fesselte allge-
mein, nicht nur Väter der Minorität, erbrachte ihrem Urheber viel Applaus wie
auch Kritik und wurde auch außerhalb des Konzils verbreitet und besprochen."

Noch einmal kam Stroßmayer in seiner Rede vom 2. Juni über die päpstliche
Unfehlbarkeit auf diese Gedanken zurück." Konzilien stünden schon aus theolo-
gischen Gründen in höchstem Ansehen. Denn der Heilige Geist sei der Geist des

Rates und des brüderlichen Konsenses, gewiss der Geist der Ordnung und Unter-
Ordnung, aber auch der Geist der Freiheit, jener Freiheit, in welcher Paulus den

Petrus zurechtwies. Wieder verweist er auf Fregwe«.?: vielleicht wäre die Kir-
chenspaltung des 16. Jahrhunderts vermieden worden, wäre diese Dekret in Gel-

tung geblieben. Durch die päpstliche Unfehlbarkeit würden jedoch nach seinem
Urteil ökumenische Konzilien in Zukunft überflüssig. Warum würde man sich
noch diesem Aufwand unterziehen, wenn der Papst allein dasselbe leisten
könne? Er jedenfalls wolle nicht dazu beitragen, dass dieses Konzil das letzte sei,

was umso verhängnisvoller wäre, da die Kirche ihre Kraft und Vitalität kaum
besser erneuere als durch häufige Konzilien, zumal die göttliche Vorsehung ihr
durch die modernen Verkehrsmöglichkeiten ein Mittel in die Hand gegeben ha-
be, ihre Einheit mehr als je zuvor zu realisieren.

Während die Erinnerung an den Konziliarismus sonst, bei der Majorität wie
der Minorität, durchweg der Aufarbeitung der Vergangenheit dient, findet sich

einzig bei Stroßmayer eine zukunftsweisende Perspektive. In einer immer mehr
zusammenwachsenden und vernetzten und gleichzeitig Formen demokratischer

Mitentscheidung entwickelnden Welt sieht er gerade im konziliaren Element, das

der Kirche von ihren Ursprüngen her eigen ist, eine Begegnung mit der Moder-
ne. Seine pessimistische Befürchtung, dass durch die päpstliche Unfehlbarkeit
Konzilien überflüssig würden und das 1. Vatikanum das letzte sein würde, hat
sich freilich nicht bewahrheitet, wenngleich es einzelne Vorstellungen dieser Art
gegeben hat." Allerdings haben sich vollständige ökumenische Konzilien im

" «... ita ut ecclesia in regimine et legislatione sua révéra eatholica et revera universalis sit»
(ebd., 483C).

^ Belege bei Schatz, Vaticanum I (wie Anrn. 5), II, 100 Anm. 106-108.
* Mansi 52, 396f.
" So Kardinal Billot, der 1923 meinte, mit der Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit sei die

Epoche der Konzilien zu Ende. In Zukunft werde es keine mehr geben, da sie «so aufwendig,
unbequem, voll von Problemen und Gefahren jeder Art sind». Dies gelte umso mehr, da sich
diese Probleme potenzierten durch die ungeheure Zahl von 2000 Mitgliedern und durch die
Allgegenwart der Presse, die Divergenzen unter den Konzilsvätem sofort ausschlachten werde
(zit. in: Civiltà Cattolica, 1969 II, 123f., 132f.). - Dies war freilich eine extreme Stimme. Hau-
figer, wenngleich auch in vatikanischen Kreisen keineswegs unumstritten, war unter Pius XII.
und noch bis zu Beginn des 2. Vatikanums die Vorstellung eines möglichst kurzen Konzils
ohne kontroverse Diskussionen (Schatz, Allgemeine Konzilien [wie Anm. 24], 271,282, 286).



194 Â7a;/.v 5c/;a/z

Abstand von 10 oder auch 20 Jahren nicht nur unter den Bedingungen des

Spätmittelalters als Überforderung erwiesen. Aber dass das Problem fortbesteht
und konziliare Zwischenformen vonnöten sind, zeigt nicht zuletzt die Einrich-

tung der römischen Bischofssynode, wie sie seit Paul VI. Bestand hat.

Das /. Kat/Lan/scLe Konz// f/<569/70J i/nc/cfer Konz;7/aWs/was

Die Erinnerung an den spätmittelalterlichen «Konziliarismus» war auf dem 1. Vatikani-
sehen Konzil durchaus präsent. Für die «infallibilistische» Mehrheit, die die Definition
des päpstlichen Jurisdiktionsprimats und der päpstlichen Lehrunfehlbarkeit erstrebte und
durchsetzte, war der «Konziliarismus» des 14./15. Jahrhunderts der Sündenfall der Kir-
che, der einen Bruch in ihrer Tradition bewirkte. Bis dahin sei die päpstliche Unfehlbar-
keit ruhiger und selbstverständlicher Besitz der Kirche gewesen; erst von da an datiere
ihre Infragestellung. Was die Konzils-Minorität betraf, die sich dieser Definition wider-
setzte, so war auch ihre Sicht der damaligen Kontroversen überwiegend negativ. Aber für
sie war sowohl er damalige «Konziliarismus» wie sein Gegenpart, der ebenfalls damals
entstandene «Papalismus», ein Glied der «unseligen Spaltung», die nur frage, wer über
wem stehe. Ihr Modell war das der «Harmonie», der organischen Einheit von Papst und
Konzil. Einen konsequenten «Konziliarismus» vertrat nur die außerkonzilare Opposition,
angeführt durch den Münchner Kirchenhistoriker Ignaz von Döllinger. Dient in diesen
Kontroversen die Erinnerung an die Konzilien von Konstanz und Basel nur der Aufarbei-
tung der Vergangenheit, so begegnet eine andere, gegenwarts- und zukunftszugewandte
Perspektive in den Konzilsreden von Bischof Josip Juraj Strossmayer von Djakovo. Für
ihn sind sowohl die modernen Verkehrsmöglichkeiten wie die parlamentarischen Tenden-
zen der Gegenwart Zeichen der Zeit für die Kirche, in einer «vernetzten» Welt das ihr
eigene konziliare Moment stärker zur Geltung zu bringen.

Papalismus - Konziliarismus - Ignaz von Döllinger - Juraj Strossmayer - 1. Vatikani-
sches Konzil - Konzil von Konstanz.

Le pre/wer conc/'/e Ka/;ca/? fJS69/70J et /e co/7c/7/aràm<?

Un rappel du «conciliarisme» du Moyen Âge tardif n'a pas manqué au premier concile du
Vatican. Pour la majorité «infaillible», qui prônait et imposait une définition de la pri-
mauté juridictionnelle du pape et de l'infaillibilité du pape, le «conciliarisme» du 14""° et
du 15°'"° siècle a marqué la chute de l'Eglise et une rapture dans sa tradition. Jusqu'alors
l'infaillibilité du pape avait été la propriété sereine et naturelle de l'Eglise; à partir de là,
elle a été remise en question. La minorité du concile, qui contredisait cette définition,
voyait également principalement de manière négative les controverses d'alors. Mais pour
elle, non seulement le «conciliarisme», mais aussi sa contrepartie, le «papalisme», égale-
ment issu de cette époque, formaient une partie du «malheureux clivage» qui revenait uni-
quement à se demander qui était au-dessus de qui. Son modèle était celui de l'«harmo-
nie», de l'unité organique entre pape et concile. Seule l'opposition extraconciliaire a sou-
tenu un «conciliarisme» conséquent, sous la direction de l'historien ecclésiastique muni-
chois Ignaz von Döllinger. Tandis que, dans ces controverses, le rappel des conciles de
Constance et de Bâle ne sert qu'à retravailler le passé, une autre perspective orientée vers
le présent et l'avenir apparaît dans les discours de concile de l'évêque Josip Juraj Stross-

mayer de Djakovo. Pour lui, non seulement les possibilités modernes de transports mais
aussi les tendances parlementaires du présent signalent qu'il est temps pour l'Eglise de
mettre davantage en valeur sa propre contribution conciliaire dans un monde «intercon-
necté».

Papalisme - conciliarisme - Ignaz von Döllinger - Juraj Strossmayer - premier concile du
Vatican - concile de Constance.



DTW /. FaMawttcAe KOT7Z// (7569/70) i/«£/d/er Ko/tz/Z/araTwas 195

//joW/no Conc/Z/o Ka//caj7o 7/569/707 e // cowci/»'am/770

Durante il primo Concilio Vaticano il ricordo legato al «conciliarismo» del tardo medio-
evo era molto présente. Per la maggioranza «infallibiiista», che aspirô e riusci a far valere
la definizione del primato giuridico del Papato e la sua infallibilità, il conciliarismo del
14esimo/15esimo secolo fu il peccato originale délia Chiesa, che causô una rottura nella
sua tradizione. Fino ad allora l'«infallibilità» papale era stata un patrimonio tacito e impli-
cito délia Chiesa; la sua messa in discussione data da qui. La minoranza conciliare, con-
traria a questa definizione, aveva una visione prevalentemente negativa sulla controversia
del tempo. Secondo la sua visione, corne anche secondo la sua controparte (il papismo,
nato sempre allora), il «conciliarismo» era parte délia sventurata divisione che sa solo do-
mandare chi sta sopra chi. Il loro modello era quello delP«armonia», dell'unione organica
tra Papa e Concilio. Un «conciliarismo» coerente era rappresentato solo dall'opposizione
extra conciliare, portata dallo storico délia chiesa Ignaz von Dölligen di Monaco. Se in
questa disputa le memorie legate ai Concili di Costanza e di Basilea sono utili alla rielabo-
razione del passato, ritroviamo invece una prospettiva diversa, orientata verso il présente e
il futuro, nel discorso conciliare del vescovo Josip Juraj Strossmayer di Djakovo. Secondo
lui, la moderna mobilità corne anche le tendenze parlamentari del présente sono un avver-
timento affinché la Chiesa metta in evidenza il suo momento conciliare in un mondo
«connesso».

Papismo - conciliarismo - Ignaz von Döllinger - Juraj Strossmayer - primo Concilio
Vaticano - Concilio di Costanza.

777e F77-.S/ Po/7CC777 C07777C7/ (7569/70) 77777/C077C77/07-W777

The memory of late medieval conciliarism was very present during the First Vatican
Council. For the majority, who held to infallibility, and strove to achieve and implement a
view of the Pope as having prime jurisdiction and infallibility of doctrine, the conciliarism
of the 14th and 15th centuries represented the church's fall from grace, and brought a
breach in its tradition. Previously papal infallibility had been accepted calmly as a matter
of course, but after this the infallibility position began to be challenged. As for the mino-
rity who were attached to conciliarism and opposed infallibility, their view of the earlier
controversies was also mainly a negative one. For them the conciliarism of the past was
little different from its papalistic counterpart, in that each formed a part of an unholy
schism which was only interested in the single question of which party had dominance
over the other. Their preferred model was that of harmony, with an organic unity of Pope
and council. The strict conciliar position was taken only by opposition from outside the
council, led by the Munich church historian Ignaz von Döllinger. In these controversies
the memory of the councils of Constance and Basel served only to reheat the past; how-
ever a different perspective can be found in the council speeches of Bishop Josip Juraj
Strossmayer of Djakovo, one that focuses more on the contemporary and on the future. Fie
understood the modem world's transportation possibilities and the contemporary parlia-
mentary tendencies as signs for the church to make its council's presence felt more
strongly in a new «networked» world.

Papalism - Conciliarism - Ignaz von Döllinger - Juraj Strossmayer - First Vatican
Council - Council of Constance.

Zf/otts Sc/777/z, Prof. Dr., emeritierter Professor flir Kirchengeschichte an der Philoso-
phisch-Theologischen Hochschule Sankt-Georgen in Frankfurt a. M.




	Das 1. Vatikanische Konzil (1869/70) und der Konziliarismus

