
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 109 (2015)

Artikel: Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen

Autor: Tremp, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-544998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-544998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die barocken Konzilsbilder
in der Stiftsbibliothek St. Gallen

Ernst Tremp

Im berühmten barocken ßibliothekssaal der Stiftsbibliothek St. Gallen be-
herrschen vier grosse Gemälde im Deckengewölbe das Blickfeld. Sie stellen die

vier ökumenischen Konzilien der frühen Kirche dar, die Konzilien von Nicäa

(325), Konstantinopel (381), Ephesus (431) und Chalcedon (451). Die Besucher
blicken staunend in die Höhe, die Führer nennen Namen und Daten, weisen auf
den ausführenden Maler hin, doch kaum jemand befasst sich eingehender mit
den Bildern, nimmt sich die Zeit, um die Fülle an Einzelheiten, thematischen Be-

zügen und theologischen Inhalten zu betrachten. Auch die einschlägige Fach-
literatur geht kaum über summarische Beschreibungen hinaus.

Dies ist umso erstaunlicher, als das ikonographische Programm der Decken-
bilder in der Stiftsbibliothek einzigartig ist. Es gibt zwar anderswo in Bibliothe-
ken Darstellungen einzelner Konzilien, aber die vier frühen Kirchenversamm-
hingen sind innerhalb des deutschen Kulturraums nur in der Stiftsbibliothek St.

Gallen zu einem Ensemble vereinigt.
' Der diesjährige Themenschwerpunkt «Kon-

zil und Konziliarismus» dieser Zeitschrift bietet daher eine willkommene Ge-

legenheit, um sich mit den St. Galler Konzilsdarstellungen, die zu den grossarti-
gen Schöpfungen der Barockzeit zählen, eingehender zu befassen.

Z?eyc/tre//>w«g t/er ATowz/Aè/Wer

Der chronologische Reigen der Deckenbilder beginnt, vom Saaleingang in der
Südostecke aus betrachtet, am anderen Ende auf der Nordseite mit Nicäa. Die

ganze Bibliothek ist von Norden nach Süden angelegt. Das lässt sich an den

Konzilsbildern erkennen, die mit Nicäa beginnen und mit Chalcedon enden, aber

'
Vgl. Edgar Lehmann, Die Bibliotheksräume der deutschen Klöster in der Zeit des Barock, 2

Bde., Bd. 1: Text, Bd. 2: Katalog, Berlin 1996, Register, 628 (s.v. Konzilien). Dr. Hans
Haselbach, St. Gallen, danke ich herzlich fur anregende Gespräche und viele wertvolle Hin-
weise.

SZRKG, 109 (2015), 159-181



160 £Vm7 7>emp

auch an den Porträts der beiden Bauherren an den Stirnseiten: Fürstabt Cölestin 11.

Gugger von Staudach (1740-1767) auf der Nordseite und Fürstabt Beda

Angehrn (1767-1796) auf der Südseite, ebenfalls an den Signaturen der Bücher-
schränke von A bis U (im Parterre) und AA bis UU (auf der Galerie). Die Kon-
zilsgemälde sind nicht so angelegt, dass sie vom Eingang aus betrachtet werden

sollten, sondern sie sind auf den in der Mitte des Saals stehenden Betrachter hin
orientiert. Von diesem Standpunkt aus öffnen sich nach Norden die Räume der

Konzilsaulen von Nicäa und Konstantinopel, nach Süden diejenigen von Ephe-
sus und Chalcedon.

Der Erhaltungszustand der Deckengemälde ist recht befriedigend. Bei der

Neufassung der Stuckdecke im Jahr 1869 wurden sie mit Öllack überstrichen,
was man bei der Restaurierung von 1934 wieder rückgängig gemacht hat. Im
November/Dezember 2003 führte man an den Stuckaturen und Gemälden Siehe-

rungs- und Stabilisierungsmassnahmen durch, dadurch konnte eine fallige Ge-

samtrestaurierung des Barocksaals um einige Zeit aufgeschoben werden. Die
dunkle Farbgebung der Bilder ist nicht auf Nachdunkelung oder spätere Eingriffe
zurückzuführen, wie man früher angenommen hat, sondern entspricht dem

künstlerischen Ausdruck des Malers: Josef Wannenmacher wollte dadurch das

Geheimnisvolle und Dramatische des Geschehens betonen. Die gleiche Stim-

mung vermitteln auch seine Deckenmalereien in der Stiftskirche und seine Über-

malungen in der Galluskapelle."

Konz/7 von Mcöo (325)

Das Konzil von Nicäa war die erste allgemeine KirchenVersammlung im Rö-
mischen Reich. Nur wenige Jahre zuvor, im Jahr 313, hatten Kaiser Konstantin
der Grosse (306-337) und Kaiser Licinius (308-324) mit ihrem Toleranzedikt
von Mailand die Ausübung der christlichen Religion zugelassen. Konstantin be-

rief die Kirchenversammlung in die in Bithynien in Kleinasien gelegene kaiser-
liehe Sommerresidenz von Nicäa, so dass er persönlich daran teilnehmen und

Einfluss ausüben konnte. Die Synode sollte nach der eben errungenen Allein-
herrschaft Konstantins auch die Einheit der Kirche und der Lehre festigen. Vor
allem ging es Konstantin darum, die theologischen Auseinandersetzungen über
die Natur Christi beizulegen. Der Priester Arius aus Alexandrien und seine An-
hängerschaft bestritten die Wesensgleichheit Christi mit dem Vater und damit
dessen nicht geschaffene, göttliche Natur.

* Vgl. Johannes Duft, Die Stiftsbibliothek St. Gallen. Der Barocksaal und seine Putten (Bi-
bliotheca Sangallensis 5), St. Gallen/Sigmaringen Ü 990, 45f; Michel Reistie, Joseph Wan-
nenmacher, ein schwäbischer Kirchenmaler des 18. Jahrhunderts und sein Verhältnis zum
Bildhauer Wenzinger, St. Ottilien 1990, 317.



D/<? èorocÂren Aottz/Asi/Wer /'« o'er SW/foWW/ot/ieA' 5/. Go//«? ' 61

Nicäa war verkehrsmässig günstig gelegen, dementsprechend nahmen zahl-
reiche Bischöfe an der Synode teil.^ Man rechnet mit gegen 300 Teilnehmern.
Aus dem Abendland waren nur wenige Konzilsteilnehmer erschienen, fünf Bi-
schöfe und die zwei römischen Presbyter Vitus und Vincentius als Vertreter von
Papst Silvester I. (314-335). Das Konzil tagte vom Juni bis zum 25. Juli 325 im
kaiserlichen Sommerpalast. Konstantin hielt die Eröffnungsrede und mahnte
dabei zur Eintracht, den Vorsitz führte Bischof Ossius (Hosius) von Cördoba,
theologischer Berater des Kaisers. Arius soll gemäss späteren Darstellungen per-
sönlich anwesend gewesen sein und seine Lehre vertreten haben; darin wurde er

von 17 Bischöfen unterstützt. Nach langen Diskussionen, in die auch Konstantin

eingriff, um eine Einigung zu erzielen, konnten sich die Gegner des Arius durch-
setzen. Die Hauptsätze der Arianischen Lehre wurden verurteilt, ein Glaubensbe-
kenntnis wurde ausgearbeitet und am 19. Juni 325 angenommen; es war das erste

offizielle Glaubensbekenntnis der Kirche, das sog. Nicänum. Arius und zwei
Bischöfe, welche die Unterschrift verweigerten, wurden aus der Kirchenge-
meinschaft ausgeschlossen und verbannt. Seine Lehre lebte aber fort und wurde
auch im Westen etwa im 7. Jahrhundert von den Langobarden weitergetragen.

Im Konzilsbild der St. Galler Bibliothek"* spielt sich das Geschehen in einer
barocken Architekturkulisse ab, die den kaiserlichen Palastsaal darstellt. Der
Raum wird von einer eintorigen Triumphbogenarchitektur mit abgewinkelten
Wandpfeilern gebildet. Eine Balustrade krönt die Wand, darauf haben sich die

Tugenden der Weisheit und der Gottesliebe niedergelassen. In der Mitte oberhalb
des Triumphbogens ist ein goldenes Medaillon angebracht; darin ist ein goldenes
Dreieck mit drei sich überschneidenden goldenen Kreisen dargestellt, in deren

Überschneidungsfläche sich ein goldenes Auge befindet. Dieses Symbol für die

Dreifaltigkeit in der Dreieinheit liefert einen deutlichen Hinweis auf die Haupt-
thematik des Konzils.

Über der Architektur des Gemäldes wölbt sich ein Deckenbild, das in pro-
phetischer Weise das Ergebnis des Konzils vorausgreift: Der Kaiser steht im
Kreis applaudierender Würdenträger, er verbrennt die Schrift der Irrlehre über

* Zum Konzil von Nicäa vgl. Ignacio Ortiz De Urbina, Nizäa und Konstantinopel, aus dem
Französ. übers, von Karlhermann Bergner (Geschichte der ökumenischen Konzilien 1),
Mainz 1964; Übersichtsdarstellung im Art. Nicäa, in: Theologische Realenzyklopädie 24
(1994), 429-441; Conciliorum oecumenicorum generaliumque décréta, Bd. 1 : The Oecume-
nical Councils. From Nicaea I to Nicaea II (325-787), hg. von Giuseppe Alberigo, u.a.
(Corpus Christianorum), Turnhout 2006, Nicäa: 1-34.

" Für die Bildbeschreibung der vier Konzilien stütze ich mich vor allem auf: Reistie, Wan-
nenmacher (wie Anm. 2), 318-331; Bernhard Anderes, Der Stiftsbezirk St. Gallen, St.
Gallen Ü991, 101-111; Sina Schröder, Die Deckenmalereien in der ehemaligen Stifts-
bibliothek St. Gallen von Joseph Wannenmacher, Berlin (2010) (Typoskr.), 16-32; Josef
Grünenfelder, Der Stiftsbezirk St. Gallen. Kulturhistorischer Führer, St. Gallen 2012, 103-
109; Adolf Fäh, Die Stiftsbibliothek in St. Gallen. Der Bau und seine Schätze (69. Neu-
jahrsblatt des Historischen Vereins des Kantons St. Gallen), St. Gallen 1929, 33-38. -
Manche Einzelheiten in den Bildern können von blossem Auge kaum wahrgenommen wer-
den. Für meine Untersuchung waren mir die elektronischen Aufnahmen mit ihren Ver-
grösserungsmöglichkeiten eine grosse Hilfe; vgl. auch Anm. 8.



162 £rast 7remp

einem Kohlebecken auf dem Dreifuss und weist Arius (mit schwarzem Birett) in
die Verbannung.

/: Stiftsbibliothek St. Gallen, Deckengemälde: das Konzil von Nicäa (325),
geschaffen 1762 von Joseph Wannenmacher.

Unten im Saal selber tagt die Versammlung. Die Reihe der Bischöfe und
weiterer Konzilsteilnehmer zieht sich halbkreisförmig am unteren Bildrand
entlang. In der Mitte thront unter dem Triumphbogen und einem Baldachin auf
einem goldenen Sessel ein aufgeschlagenes Buch^ mit den Worten: «In Principio

* Zur Inthronisation des Evangelienbuchs auf Konzilien vgl. Johannes Helmrath, Die Inthro-
nisation des Evangelienbuchs auf Konzilien, in: Wort und Buch in der Liturgie. Inter-
disziplinare Beiträge zur Wirkmächtigkeit des Wortes und Zeichenhaftigkeit des Buches,
hg. von Hanns Peter Neuheuser, St. Ottilien 1995, 233-279.



Die /wocAeii KoiiziAsMöfe/- in efer .Sli/lVi/WiYil/ieA 57. Go//en 163

erat Verbum. Joan Cap. i.» («Im Anfang war das Wort»), Es ist der Anfang des

Johannes-Evangeliums, das «Wort» bezieht sich auf Jesus Christus, die Fleisch
gewordene zweite göttliche Person. Genau darum ging es in der theologischen
Auseinandersetzung auf dem Konzil, um die göttliche Natur Christi und seine

Wesensgleichheit mit dem Vater und dem Geist. Kaiser Konstantin ist rechts
unterhalb des Baldachins mit Thron und Evangelium platziert, erkennbar an

seiner Kaiserkrone; er hält das Szepter in der Linken und ist mit einem goldenen
Brustkreuz geschmückt. Nach einem der Konzilsberichte - die offiziellen Kon-
zilsakten von Nicäa sind nicht erhalten - habe Konstantin die Aula der Ver-
Sammlung mit einer Prozession betreten, mit Szepter und Krone angetan, sein

Thron habe ausserhalb der Bischofsversammlung gestanden. Das Deckenbild
setzt seine aussen stehende und doch teilnehmende Stellung präzis um: Der Kai-
ser sitzt auf den Stufen des Podestes des Evangeliums, zusammen mit seinem

Gefolge hinter ihm von den Bischöfen deutlich abgehoben, was seine besondere

Stellung hervorhebt.
An den beiden Flügeln der Konzilsversammlung, im Halbkreis einander ge-

genüber, haben unter blauen Baldachinen die beiden Vorsitzenden des Konzils,
die Vertreter der westlichen und der östlichen Kirche, Platz genommen. Auf der
Westseite sitzt Ossius von Cordoba, hier als Vertreter des Papstes gekennzeich-
net; seine päpstlich legitimierte Sonderstellung wird durch eine goldene Tiara,
die den Baldachin bekrönt, ausgedrückt. Ossius wird von den zwei hier in ana-
chronistischer Manier als Kardinäle gekleideten römischen Presbytern assistiert.
Unter dem gegenüberliegenden östlichen Baldachin sind zwei Bischöfe unmittel-
bar untereinander in ostkirchlichem Ornat mit Krone und Omophorium (litur-
gisches Kleidungsstück, entsprechend dem Pallium der Erzbischöfe in der latei-
nischen Kirche) zu sehen. Bei dem oberen der beiden Prälaten, der auf dem
Thron sitzt, könnte es sich um den Hofbischof Eusebios von Nikomedien, den

Gegenspieler von Ossius und späteren Bischof von Konstantinopel, handeln.
Auch ein Bischof auf der Westseite unterhalb von Ossius trägt diesen ost-
kirchlichen Ornat. Es dürfte sich dabei um Patriarchen handeln, die Wannen-
macher mit diesem Ornat herausheben wollte. Dann könnte jener auf der West-
seite unter Ossius Alexander von Alexandrien (313-328) sein und der junge Dia-
kon vor ihm Athanasius, der Alexander ans Konzil begleitete. Dass ein östlicher
Würdenträger auf der Westseite erscheint, ist wohl kein Zufall, vielmehr sollte
damit gezeigt werden, dass es nicht um eine Auseinandersetzung zwischen Ost-
und Westkirche, sondern zwischen Arianern und Nichtarianern geht/'

Arius selber ist links von der Mitte der Versammlung zu erkennen; er ist
durch seinen schwarzen Talar und das schwarze Birett mitten unter den Bi-
schöfen deutlich als Priester und durch seine Leibesfülle wie die bäurisch unbe-
kleideten Knie und Beine als Vertreter einer Irrlehre gekennzeichnet. In seiner
linken Hand hält er, zusammen mit dem Bischof zu seiner Linken, ein Pergament

" Diesen Hinweis verdanke ich Hans Haselbach.



164 £>«.?/ 7>em/j

mit der Aufschrift in schwarzen Lettern «ANOMOIOE» («nicht wesensgleich»).
Von einem auf die Versammlung herabschwebenden ßotenengel geht ein Bann-
strahl auf Arius nieder. Dieser Engel fasst mit beiden Händen die weissen Let-
tern «OMOOYEIOE» («wesensgleich») am Ende des Gnadenstrahls ein, der von
der Geisttaube der über den Wolken erscheinenden Dreifaltigkeit ausgeht. Der
Gnadenstrahl geht weiter Richtung Bischof Ossius, der ein Pergament mit den

goldenen Lettern «CONSUBSTANT1ALIS» in Händen hält. In den Inschriften
in den Händen von Arius und Ossius ist der Kern der Auseinandersetzung ver-
sinnbildlicht, «durch die simultane Verwendung des griechischen «OMOOY-
EIOE» und des lateinischen «CONSUBSTANTIALIS» wird zugleich die Einheit
von Ost- und Westkirche betont.»' Das Bild enthält viele weitere interessante

Details, die noch der Beschreibung und Interpretation harrend

Konz// von Kons/ont/nope/ (3#/)

Das erste Konzil von Konstantinopel wurde von Kaiser Theodosius (379-394)
einberufen, der im Osten des Römischen Reiches und zuletzt während einiger
Monate als letzter Alleinherrscher im Gesamtreich regierte.® Theodosius hatte im
Einverständnis mit seinem Mitkaiser Gratian das Christentum zur Staatsreligion
erhoben und Gesetze gegen das Heidentum und gegen christliche Irrlehren
erlassen. Vor allem drohte durch den Streit zwischen den Trinitariem und den

Arianem, der seit dem Konzil von Nicäa herrschte, eine Glaubensspaltung.
Obgleich der Arianismus in Nicäa verurteilt worden war, setzte er sich danach in
Politik und Gesellschaft weitgehend durch. Denn als nach dem Tod Konstantins
im Jahr 337 das Reich unter den Söhnen aufgeteilt wurde, blieb zwar der Westen

nicänisch, aber im Osten wurde eine homöische (semiarianische) Theologie ver-
ordnet. In den Mittelpunkt der Kontroverse um die Trinität rückte die Lehrfrage
nach Wesen und Würde des Heiligen Geistes. Eine Gruppe von Theologen, an-

geführt von Makedonios, deshalb Makedonianer oder auch Pneumatomachen ge-
nannt, nahm zwar die Wesensgleichheit des Sohnes mit dem Vater gemäss dem

Bekenntnis von Nicäa an, lehnte aber die Göttlichkeit des Heiligen Geistes ab.

Die Kirchenversammlung war eigentlich eine Synode der oströmischen Bi-
schöfe. Sie tagte von Mai bis Anfang Juli in der Irenenkirche (Hagia Irene) in

Konstantinopel, daran nahmen 150 Bischöfe teil. Den Vorsitz hatte zuerst
Meletios von Antiochien (360-381) inne, nach dessen Tod im Mai 381 über-

Schröder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 20.
* Eine vertiefte Untersuchung der Deckengemälde und des ganzen ikonographischen Pro-

gramms des Bibliothekssaals ist einer künftigen grösseren Publikation vorbehalten, an der
verschiedene Fachleute mitwirken sollen. Diese Veröffentlichung wird mit Farbabbildun-
gen grosszügig ausgestattet sein, auch mit Detailaufnahmen.

' Zum Konzil von Konstantinopel vgl. Ortiz De Urbina, Nizäa (wie Anm. 3); Art. Konstan-
tinopel. 1. Ökumenische Synode von 381, in: Theologische Realenzyklopädie 19 (1990),
518-524; Conciliorum oecumenicorum generaliumque décréta (wie Anm. 3), Konstantin-
opel: 35-70.



D/e èorocAe« Kowz/'AZx'/de/- m der SW/fcft/W/odieAr 5/. Ga//e« 165

nahm ihn Gregor von Nazianz (| 25. Januar 390), der kurzzeitig auch Patriarch

von Konstantinopel war und als brillanter Redner die Stadt zur trinitarischen
Orthodoxie bekehrte. Gregor wird als einer der vier grossen griechischen Kir-
chenlehrer der Alten Kirche verehrt.

Der Bischof von Rom war zur Synode nicht geladen und entsandte auch keine

Legaten. Die Beschlüsse des Konzils, die endgültige Entscheidung über den

Arianischen Streit und die Durchsetzung der Trinitätslehre in der Form des

Nicäno-Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses waren aber so funda-
mental, dass sie auch in der westlich-lateinischen Kirche übernommen wurden.

Im Deckengemälde der Stiftsbibliothek wird die Konzilsaula als Barocksaal
mit halbrunder Apsis dargestellt, der an den Westchor der benachbarten Stifts-
kirche, der heutigen Kathedrale, erinnert. In der Mitte befindet sich ein Rokoko-
Altar, flankiert von zwei steinernen Märtyrer-Figuren mit Schwert und Palm-

zweig in der Hand. Im Tabernakel ist ein Kelch mit Hostie sichtbar. Das Altar-
blatt zeigt das Pfingstwunder, die Ausgiessung des Heiligen Geistes über die

Jünger; es nimmt damit Bezug auf das Thema des Konzils, die Göttlichkeit des

Heiligen Geistes. Über der Versammlung öffnet sich der Himmel und in einem

von Licht durchfluteten Kreis erscheint «wie eine strahlende Sonne»'" die Drei-
faltigkeit. Rechts und links von der Altarapsis sind hohe Rundbogenfenster zu
erkennen, auf der rechten Bildhälfte erhebt sich ein von Säulen gerahmtes Portal.

Die Konzilsteilnehmer sind in zwei Lager aufgeteilt. Dunkle Wolken über der
rechten Bildhälfte markieren die Seite der Häretiker. Sich aufhellende Wolken
auf der linken Seite und der Gnadenstrahl, der von der himmlischen Glorie
ausgeht, heben die Anhänger der orthodoxen Lehre hervor. Die beiden Lager
werden durch den Text des Glaubensbekenntnisses geschieden, das im Vorder-
grund links von der Mitte über eine Balustrade gehängt ist. Zwei Kirchendiener
auf der Treppe vor der Balustrade und ein Bischof hinter der Balustrade zeigen
auf das Schriftband. Darauf sind die den Heiligen Geist betreffenden Sätze des

Nicäno-Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses zu lesen: «Credimus /
In Spiritum Sanctum / Dominum et Vivifi= / cantem qui ex Patre / Filioque pro-
cedit / Qui cum Patre et Filio / Simul adoratur / et conglorificatur / qui Locutus
est per / Prophetas» («Wir glauben an den Heiligen Geist, der Herr ist und leben-

dig macht, der aus dem Vater und dem Sohn hervorgeht, der mit dem Vater und
dem Sohn angebetet und verherrlicht wird, der gesprochen hat durch die Pro-
pheten»). In dieser vom Konzil beschlossenen Form wurde das Credo Bestand-
teil der Messe.

Reistie, Wannenmacher (wie Anm. 2), 325.



166 Era.?/ 7>emp

zfèfc. 2: Stiftsbibliothek St. Gallen, Deckengemälde: das Konzil von Konstantinopcl (381),
geschaffen 1762/63 von Joseph Wanncnmachcr.

Unter rotem Baldachin links aussen thront Bischof Gregor von Nazianz. Auf
ihn als bedeutenden Verfechter der Gottheit des Heiligen Geistes fallt der Gna-
denstrahl der Geisttaube. Ihm vorgelagert sind zwei weitere kirchliche Würden-

träger zu sehen, wahrscheinlich handelt es sich um Meletios von Antiochien, den

ersten Konzilsvorsitzenden, und um dessen Nachfolger in Antiochien Flabius.
Die häretische Partei auf der rechten Seite wird von Makedonios von Konstantin-
opel angeführt. Auf ihn fallt der Blitzstrahl der Geisttaube und lässt seine Brust
aufflammen, und im Unterschied zu den drei rechtgläubigen Würdenträgern auf
der anderen Seite fehlt auf seiner Krone das Kreuz.



D/'e èo/ ocAen Kowz/Ys/w/tfer /w der SW/fsfwYt/to/Ae^ 5/. Gw//ew 167

Kowz/7 vow £/j/?eïw.s' (43 /)

Das dritte ökumenische Konzil der Christenheit fand vom 22. Juni bis Ende Juli
431 in der Stadt Ephesus in Kleinasien statt. Einberufen wurde es vom Ost-
römischen Kaiser Theodosius II. (408-450) auf Betreiben Papst Cölestins I.
(422^132). Es ging darum, die Erkenntnis des Konzils von Nicäa über die

göttliche und die menschliche Natur Christi zu klären, was am einfachsten in
ihrem Bezug auf Maria aufgezeigt werden konnte." Die antiochenische Schule,
vertreten durch Patriarch Nestorius von Konstantinopel, verfocht die These, dass

das Menschsein Christi mit seiner göttlichen Natur zwar eng verbunden, aber un-
vermischt sei und Maria daher nur Christusgebärerin, nicht aber Gottesgebärerin
sei. Dem gegenüber stand die alexandrinische Schule mit Patriarch Cyrill von
Alexandrien. Verschärft wurden die Spannungen durch den Streit zwischen den

Patriarchen von Konstantinopel und Alexandrien um den Primat im Osten.
Die Synode fand in Ephesus statt, da hier nach der Tradition Maria bis zu ihrem

Tod gewohnt hatte. Tagungsort war die Marienkirche. Etwa 250 Bischöfe und

Kleriker nahmen an der Synode teil. Diese endete ohne einhelliges dogmatisches
Ergebnis, aber mit der Verbannung des Nestorius. Spätere Verhandlungen führten

zu einer Einigung im christologischen Streit: Christus sei gleichen Wesens mit dem

Vater und den Menschen; damit wurde auch Maria als «Theotokos» («Gottes-
gebärerin») anerkannt. Als Folge des Konzils kam es zur Abspaltung der assy-
rischen (persischen) Kirche und zu ihrem Übertritt zum «Nestorianismus».

Im Deckengemälde der Stiftsbibliothek ist die Marienkirche von Ephesus als

ein mit Säulen reich geschmückter halbrunder Sakralraum wiedergegeben. Er wird
vom Hochaltar mit geschweiftem Altarbild beherrscht. Darauf ist Maria unter der
Überschrift «(©E)OTOK(OE)» (Gottesgebärerin) abgebildet. Vor dem Tabernakel
mit Inschrift «Sancta MARIA Mater DEI» unter blauem Baldachin - blau ist die
Farbe Mariens - ist auf einem blau gepolsterten Thron ein Buch aufgeschlagen'"
mit der Inschrift in goldenen Lettern «Verbum Caro Factum Est. Joann. Cap. i. V.
14.» («Das Wort ist Fleisch geworden»). Vor ihm knien anbetend zwei Konzils-
väter.

Mitten unter ihnen steht ein Engel, seine Fingerzeige weisen auf das inthro-
nisierte Evangelium und auf die Glorie am oberen Bildrand. Im geöffneten Him-
mel hat Gottsohn seinen Thron zu Seiten des Vaters, gekennzeichnet durch das

leere Kreuz, verlassen. Die Geisttaube schwebt auf die betende Maria nieder, die

vom Erzengel Gabriel im roten Mantel die Frohe Botschaft empfangt. Mit der

Verkündigungsszene beginnt die Menschwerdung Christi.

" Zum Konzil von Ephesus vgl. Pierre-Thomas Camelot, Ephesus und Chalcedon (Geschichte
der ökumenischen Konzilien 2), Mainz 1963; Art. Ephesus, ökumenische Synode 431, in:
Theologische Realenzyklopädie 9 (1982), 753-755; Conciliorum oecumenicorum genera-
liumque décréta (wie Anm. 3), Ephesus: 71-118.

" Vgl. Anm 5.



168 £ray/ 7>e/n/?

,466. 5: Stiftsbibliothek St. Gallen, Deckengemälde: das Konzil von Ephesus (431),
geschaffen 1762/63 von Joseph Wannenmachcr.

Dem unteren Bildrand entlang sind die Konzilsteilnehmer aufgereiht. An er-
höhter Stelle am rechten Rand sitzt unter einem Baldachin der Leiter der Ver-
Sammlung, Patriarch Cyrill von Alexandrien, assistiert von einem Kardinal der
Römischen Kirche und einem Bischof. Eine goldene Inschrift am Baldachin über
ihm nennt das Thema der Verhandlungen: «Mater Domini. Luc. i. V. 43» («Mut-
ter des Herrn»), Zwei Schriftstücke in den Händen von Mitraträgern nehmen

wohl auf den Briefwechsel zwischen Cyrill und Nestor Bezug. Auf einem ba-



D/e èarocLeu Konz/AN/r/er in «te/- .SW/Aé/W/ot/teA: & Ga//ew 169

rocken Taufstein am rechten Bildrand ist Moses mit der ehernen Schlange zu er-
kennen, bildhaft für das Heil, das Jesus durch seinen Tod am Kreuz erwirkt hat.'^

Anders als bei den vorangehenden Konzilsdarstellungen sind die gegne-
rischen Parteien nicht klar voneinander zu trennen, vielleicht mit Ausnahme
einer Gruppe links, welche die Versammlung zu verlassen scheint. Eine Vielzahl
von Händen der debattierenden Konzilsväter zeigt in verschiedenste Richtungen.
Dies deutet auf die Unsicherheit der Entscheidung bei der Urteilsfindung und auf
den unentschiedenen Ausgang des Konzils hin.'"' Ein Gnadenstrahl weist aller-
dings von Marias Kopf, die ja ihrerseits vom Heiligen Geist empfängt, zum
blauen Baldachin und gibt dem Betrachter zu erkennen, dass die von Cyrill von
Alexandrien und seiner Gruppe vertretene Lehrmeinung die richtige ist.

Kowz/7 von CAa/ce<7ow (¥57)

Die letzte der vier Konzilsdarstellungen zeigt die KirchenVersammlung von
Chalcedon. Diese wurde auf Aufforderung von Papst Leo I. (440-A61) von
Kaiser Markianos (450^157) nach Chalcedon am Bosporus nahe bei Konstanti-
nopel einberufen und fand vom 8. Oktober bis zum 1. November 451 in der

dortigen Euphemia-Kirche statt. " Daran nahmen 500-600 Konzilsväter teil, es

war die grösste und repräsentativste bisher abgehaltene Bischofsversammlung.
Sie sollte den seit langem geführten Streit über das Verhältnis der göttlichen und
menschlichen Natur Christi klären. Eine starke Partei um Dioskur, Patriarch von
Alexandria, und den Theologen Eutyches vertrat den Monophysitismus, die

Lehre, dass Christus auch nach seiner Inkarnation eine einzige, göttliche Natur
besessen habe und seine menschliche Natur dieser untergeordnet sei. Dagegen
und gegen den Nestorianismus (siehe oben beim Konzil von Ephesus) definierte
das Konzil Christus als wahren Gott (als zweite Person der Dreifaltigkeit) und
wahren Menschen zugleich. Es formulierte die sog. Hypostatische Union, wo-
nach Christus zwei Naturen verkörpere, eine göttliche und eine menschliche, die
unvermischt und ungetrennt vereint seien. Die Göttlichkeit Christi könne und

dürfe nicht vergrössert werden, indem seine Menschlichkeit reduziert werde.

Papst Leo wirkte durch ein Lehrschreiben an der Beschlussfassung des Kon-
zils mit und bestätigte die Canones mit den theologischen Beschlüssen, lehnte
aber jenen Canon vehement ab, worin der auf dem Konzil von Konstantinopel
festgelegte Ehrenvorrang Roms vor Konstantinopel beseitigt wurde, und bestand

auf dem Primat des römischen Bischofs über die Gesamtkirche. Der Rangstreit
kündet den Beginn der Entfremdung zwischen der römischen und der griechi-

Vgl. U. Graepler-Diehl, Art. Eherne Schlange, in: Lexikon der christlichen Ikonographie 1

(1968), Sp. 583-586.
'* Vgl. Schröder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 27.
" Zum Konzil von Chalcedon vgl. Camelot, Ephesus (wie Anm. 11); Art. Chalkedon, ökume-

nische Synode (451), in: Theologische Realenzyklopädie 7 (1981), 668-675; Conciliorum
oecumenicorum generaliumque décréta (wie Anm. 3), Chalcedon: 119-151.



170 Emst Trem/J

sehen Kirche an. Die dogmatischen Beschlüsse von Chalcedon wurden von den

altorientalischen Kirchen in Ägypten, Syrien und Palästina nicht anerkannt. Es

kam zum Schisma zwischen diesen Kirchen und der griechischen und latei-
nischen Reichskirche, wobei weniger theologische als politische, ethnische und

religiös-kulturelle Beweggründe wichtig waren. Bei den Kopten in Ägypten hat
sich der Monophysitismus bis heute erhalten.

7: Stiftsbibliothek St. Gallen, Deckengemälde: das Konzil von Chalcedon (451),
geschaffen 1763 von Joseph Wanncnmachcr.



D/e èo/ ocAe« Tfowz/Vsètïûfer m tfer S/;/As7);7;/;V;//;eA- 5/. Ga//e» 171

Die Konzilsaula des Deckenbildes im St. Galler Bibliothekssaal ist ein Zen-
tralbau mit mächtigen Bögen, «nicht unähnlich der Rotunde in der benachbarten
Stiftskirche»."' Eine weitere, frappante Gemeinsamkeit mit der Stiftskirche ist
die Büste Christi als Salvator mundi von Johann Christian Wentzinger über dem
Tor rechts im Bild. In der Mitte des Zentralbaus steht ein Altar mit der Kreu-
zigungsgruppe, Christus am Kreuz wird von zwei Heiligengestalten flankiert.
Auf dem Altar stehen vier brennende Kerzen und die Kanon-Tafeln, wohl eine

Referenz auf die Wandlungsworte und indirekt auf die Zweinaturenlehre."
Zentrales Bildelement ist ein geöffneter Sarg vor dem Altar; darin ist eine

Frau aufgebahrt, mit dem Palmzweig in der linken Hand erkennbar als die

Märtyrin Euphemia (t um 303), in deren Kirche das Konzil stattfand. Zu ihren
Füssen liegt schräg angelehnt der Sargdeckel. Mit der rechten Hand hält Euphe-
mia eine auf den Boden abfallende Schriftrolle. Darauf ist in goldenen Lettern
der entscheidende Credo-Spruch über die Menschwerdung des Gottessohnes

festgehalten: «Natus ex Maria Virgine et Homo factus est.» («Geboren aus der

Jungfrau Maria, ist er Mensch geworden»). Ein griechisch gewandeter Bischof
nimmt die Textrolle ehrfürchtig in Empfang. Dahinter eilen von links der Kaiser
und viele Bischöfe gestikulierend und zustimmend herbei. Im schroffen Kontrast
dazu wenden sich in der rechten Bildhälfte, durch das Schriftband von den an-
deren getrennt, Bischöfe und weitere Konzilsteilnehmer fluchtartig ab und drän-

gen zum Ausgang auf der rechten Seite der Aula. Unter ihnen sind zuvorderst
mit abwehrender Hand Patriarch Dioskur, bezeichnenderweise ohne Kreuz auf
seiner Krone, und in der Menge der schwarz gekleidete Theologe Eutyches aus-
zumachen. Über der Gruppe hängen Unheil verkündende dunkle Wolken am
Himmel.

Die Darstellung nimmt eine Legende auf, wonach das Schriftstück mit dem
Glaubensbekenntnis in den Sarg der heiligen Euphemia gelegt worden sei; als

man den Sarg wieder öffnete, hielt die Heilige das Schriftband in den Händen,
was als Bestätigung der Richtigkeit des Symbolums ausgelegt wurde."*

Oben in der himmlischen Glorie ist der Konzilsbeschluss umgesetzt bzw. der
Ratschluss Gottes dargestellt: Die Jungfrau, umgeben vom Sternenkranz, kniet
vor dem Jesuskind und betrachtet es zärtlich. Über ihr weist Gottvater mit sei-

nem Szepter auf den leeren Thron des Sohnes, an dessen Stelle «zur Rechten des

Vaters» ein Kreuz als Zeichen der Erlösung und ein eherner Uroboros (Schlange,
die sich in den eigenen Schwanz beisst) als Zeichen der Ewigkeit zu sehen sind,
hier als Allegorie der Auferstehung Christi, der den Schlangenring Ewigkeit)
des Todes zerstört." Die Linke von Gottvater weist hinunter auf die Szene unter
ihm. «Gottsohn hat seinen himmlischen Thron verlassen und ist Mensch gewor-

" Grünenfelder, Stiftsbezirk (wie Anm. 4), 109.
' ' Hinweise von Hans Haselbach.

Vgl. Schröder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 30.
" Vgl. W. Kemp, Art. Uroboros, in: Lexikon der christlichen Ikonographie 4 (1972), Sp. 408-

410.



172 Eras/ 7>emp

den als Kind der Jungfrau Maria»."" Das Kreuz im Himmel korrespondiert mit
der Kreuzigung auf dem Altar und manifestiert ebenfalls das Herabsteigen Chris-
ti für das Erlösungswerk. Zwischen dem Vater und dem Kreuz im Himmel und
über allem schwebt die Geisttaube, wodurch die Dreifaltigkeit symbolisiert wird.

TTteo/og/sc/te Konzept/o« w«c/ Korb/Wer

Die vier Konzilsbilder sind in eine ikonographische und theologische Gesamt-

konzeption der Deckengemälde im Barocksaal eingebettet. Auf den beiden
Schmalseiten werden sie von der Ecclesia im Norden und der Bibel im Süden

eingefasst. Damit wird zum Ausdruck gebracht, dass das Wort der Bibel und das

Lehramt der Kirche zusammen die Grundlagen für die Auslegung und Verkündi-

gung des christlichen Glaubens bilden.
Im Bild der Ecclesia ist eine junge Frau das Sinnbild der Kirche, sie ist mit

den Insignien des Papsttums, der Tiara, dem dreifachen Papstkreuz und dem

goldenen und eisernen Schlüssel für die Lösegewalt im Himmel und auf Erden

geschmückt. Als Zeichen des Priesteramtes hält sie den Kelch mit der Hostie, die
Bibel zur Seite deutet das kirchliche Lehramt an. Die Kuppelkirche im Hinter-
grund erinnert an St. Peter in Rom. Von der schwebenden Geisttaube fuhrt eine

feurige Zunge zum Haupt der Kirche.
Das gegenüber, über dem Eingang zum Handschriftenkabinett, angebrachte

Bild zur Bibel zeigt die wissenschaftliche Erforschung der Bibel durch die Bene-
diktiner. Ein Benediktiner-Magister betreibt in einer Bibliothek mit seinen bene-
diktinischen Schülern Bibelexegese. Drei Schriftstücke, die vor ihnen vom Tisch
herunterhängen, enthalten hebräische, griechische und lateinische Texte. Sie

sollen zeigen, dass die drei Sprachen Voraussetzung für das Lesen, Verstehen
und Erklären der Heiligen Schrift sind. Die Inschrift dazu im Bild lautet:

«SCRUTAMINI SCRIPTURAS. loan. 5. V. 59.» («Erforschet die [biblischen]
Schriften»).

In vier Kartuschen zwischen den Konzilsbildern weisen Inschriften mit Bibel-
stellen «auf die göttliche Protektion und Inspiration (hin), welche der Kirche und
besonders den Konzilien zugesagt sind»:"'

- über der allegorischen Darstellung der Kirche: «NON PRAEVALEBUNT.
Matth. 16. V. 18.» («[die Pforten der Hölle] werden sie nicht überwältigen»),

- über dem Konzilsbild von Nicäa: «VISUM EST SPIRITUI SANCTO, ET
NOBIS. Act. 15. V. 28.» («Es hat dem Heiligen Geist und uns gefallen»).

- über dem Konzilsbild von Ephesus: «DOCEBIT VOS OMNEM VERITA-
TEM. loan. 16. V. 13.» («[Der Geist] wird euch alle Wahrheit lehren»).

- über dem Konzilsbild von Chalcedon: «ECCE EGO VOBISCUM SUM.
Matth. 28. V. 20.» («Seht, ich bin bei euch»).

Grünenfelder, Stiftsbezirk (wie Anm. 4), 109.

Ebenda, 108.



Die èaroc&e« A7«z;/.v/>//c/er /'« c/er S/(/?.$WW/e>//te£ 5/. Go/fen 173

In diesem Bildprogramm findet die künstlerische Darstellung der Bibel als

Fundament des christlichen Glaubens und der Theologie ihre Vollendung.""
Das Glaubensgebäude an der Decke wird gleichsam getragen und gestützt

durch die grossen Theologen der Frühzeit, die Kirchenväter, die in den Zwickel-
bildern an den beiden Längsseiten des Saales an ihren Pulten studierend oder
lehrend dargestellt sind: von Nord nach Süd die morgenländischen Kirchenväter
Athanasius von Alexandrien, Basilius der Grosse, Gregor von Nazianz und Jo-
hannes Chiysostomus auf der Ostseite, die abendländischen Gregor der Grosse,

Ambrosius, Augustinus und Hieronymus gegen Westen hin." Zu diesen grossen
Gestalten der frühen Kirche gesellen sich in den südlich anschliessenden Halbjo-
chen die zwei gelehrten Benediktiner und Kirchenlehrer Beda Venerabiiis (672/73

-735) und Anselm von Canterbury (um 1033-1109). Sie rahmen links (Beda) und
rechts (Anselm) die Kartusche mit dem Studium der Heiligen Schriften ein.

Wenn die Konzilsbilder der Stiftsbibliothek St. Gallen, wie eingangs dieser
Studie festgestellt, einmalig sind und unter Barockbibliotheken nördlich der AI-
pen keine Entsprechung finden, dann ist hier die Frage nach der Herkunft des

ikonographischen Konzepts zu erörtern und die Suche nach Vorbildern über den

deutschen Kulturraum hinaus auszuweiten. Ein mögliches Vorbild liefert der

zwei Jahrhunderte früher entstandene Sixtinische Saal (Salone Sistino) der Vati-
kanischen Bibliothek in Rom. Er wurde von Papst Sixtus V. (1585-1590) erbaut
und mit Fresken nicht nur der vier ersten, sondern aller ökumenischen Konzilien
von Nicäa bis Trient ausgeschmückt."" Die thematische und insbesondere die

ikonographische Verwandtschaft zwischen den beiden Zyklen ist gering. Eine
Gemeinsamkeit gibt es indessen bei der Inthronisation des Evangeliums: Im
Salone Sistino ist bei allen Alten Konzilien das Evangelienbuch auf besonderem
Thron in der Mitte der Versammlung dargestellt; der Bilderzyklus nimmt damit
eine alte, seit Ephesus bezeugte Symbol-Tradition wieder auf." Auch in St. Gai-
len findet sich bei den Konzilsbildern von Nicäa und Ephesus das inthronisierte
Evangelium.

Es ist also nicht auszuschliessen, dass die Bilder im Salone Sistino einen
Romreisenden beeindruckt und zur Nachahmung angeregt haben können. Um

" Vgl. Im Anfang war das Wort. Die Bibel im Kloster St. Gallen. Katalog zur Jahres-
ausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (2. Dezember 2012 bis 10. November 2013),
St. Gallen 2012, 7f.

" Identifikation der morgenländischen Kirchenväter nicht in der bisher gewohnten Reihen-
folge, sondern gemäss neuen Erkennmissen von Hans Haselbach. Zu den abendländischen
Kirchenvätern vgl. Kirchenväter in St. Gallen. Quellen zur lateinischen Patristik in der
Stiftsbibliothek. Führer durch die Ausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (2. Dezent-
ber 1996 bis 8. November 1997), St. Gallen 1997, bes. 28f (Ambrosius), 47f (Hieronymus),
58f (Augustinus), 68-70 (Gregor der Grosse).

"" Vgl. Wilhelmus Johan Georg Albert Veth, The Frescoes of the Ecumenical Councils in the
Sixtine Salon (1590) and the Catholic Conciliar Historiography, in: Annuarium Historiae
Conciliorum 34 (2002), H. 2, 209-455; Farbtafeln der Konzilsbilder in: Concili Ecumenici
e Fatti principali del pontificato di Sisto V. Affresci manieristici della Biblioteca Vaticana,
ed. Raffaele Travaglini di S. Rita, Rom 1962.

" Helmrath, Inthronisation (wie Anm. 5), 278.



174 £Vv?,s7 7>em/j

einem möglichen Zusammenhang auf die Spur zu kommen, haben wir uns zu

fragen, ob es Rombeziehungen von St. Gallen in der betreffenden Zeit gibt und

wie sie beschaffen sind. Wer käme als Vermittler in Frage?

/I trv/üürewcfer Kwwsf/er m7ûM!///'ragge/>er

Die Konzilsbilder sind wie die anderen Deckenbilder im Bibliothekssaal von
Joseph Wannenmacher (1722-1780) geschaffen worden. An zwei Stellen sig-
niert er sein Werk, im Konzilsbild von Nicäa ist am unteren Rand auf einer Stufe

zu lesen: «Jos: Wanenmacher, Accad : Rom : jnvenit et pinxit 1762» («Joseph
Wannenmacher, ausgebildet an der römischen Akademie, hat dies entworfen und

gemalt, 1762»), Und im Konzilsbild von Chalcedon steht ebenfalls unten an der
Stufe das Signum: «1. Wanenmacher jnvenit et fecit 1763 fl. (feliciter?) 11. Aug.
fine.» («Joseph Wannenmacher hat dies entworfen und gemacht, am 11. August
1763 [glücklich] vollendet»). Demnach begann der Künstler mit der Ausmalung
auf der Nordseite des Saals im Jahr 1762 und vollendete im darauf folgenden
Jahr den Gemäldezyklus auf der Südseite.

Wannenmacher stammt aus dem schwäbischen Tomerdingen bei Ulm. Die

Grundausbildung als Maler erhielt er in der Heimat, danach verbrachte er wohl
zwischen 1741 und 1744 einige Zeit an der berühmten Malerschule Accademia
di San Luca in Rom. Nach seiner Rückkehr aus Italien liess er sich in Tomer-

dingen nieder, erwarb den Meistertitel und verheiratete sich 1753. Ab 1754 fügt
er in seinen Werken wie hier in St. Gallen mehr als ein Dutzend Mal seiner Sig-
natur selbstbewusst das Attribut «Accademico Romano pittore» oder «Accade-
micus Romanus» hinzu. Fremde Zeugnisse fur seine Romjahre fehlen."'' Wan-
nenmacher schuf in zahlreichen Kirchen und Klöstern im südwestdeutschen
Raum und in der Schweiz grössere Deckengemälde. Zu den bedeutendsten

Zyklen dieses zu seiner Zeit hochgeschätzten Künstlers gehören die Bilder im
Kloster St. Gallen; hier malte er nicht nur die Stiftsbibliothek aus, sondern auch,

unter Leitung Johann Christian Wentzingers, die Deckengemälde in der Rotunde
und im Langhaus und zuletzt auch jene im Chor der neuen Stiftskirche.

In den beiden Signaturen nennt sich Wannenmacher Erfinder und Maler der

Bilder («jnvenit et pinxit/fecit»). Unter «Erfinden) ist wohl zu verstehen, dass er
die Anweisungen seiner Auftraggeber erfinderisch und künstlerisch umgesetzt
hat. Dafür schuf er zuerst Entwürfe und legte diese der Bauherrschaft vor. Wenn
diese ihr Placet gegeben hatte, machte er sich an die Ausführung. Von zwei der
vier Konzilsbilder sind Entwürfe Wannenmachers erhalten, von Konstantinopel
im Zeppelinmuseum Friedrichshafen und von Ephesus in den Bayerischen
Staatsgemäldesammlungen München."' Möglicherweise hatte Wannenmacher

zur Zeit seines Aufenthaltes in Rom den Zyklus von Konzilsdarstellungen im Sa-

" Vgl. Reistie, Wannenmacher (wie Anm. 2), 38—43.
" Reistie, Wannenmacher (wie Anm. 2), 324, 328; Grünenfelder, Stiftsbezirk (wie Anm. 4),

95, 97.



D/e èorocÀre« /fowz/feWWer w fiter S7//FrW/;//o//;eÄ S/. Go/te» 175

lone Sistino gesehen. Formal knüpft der Künstler allerdings nicht daran an, son-
dem eher an die zahlreichen Darstellungen des Konzils von Trient. Er verwendet
viermal dasselbe Kompositionsschema: unten die bewegte Szene der Kirchen-
Versammlung vor architektonischem Rahmen und darüber die Darstellung des

dazu gehörenden himmlischen Geheimnisses. Trotz dem viermal gleichen The-

ma verblüfft Wannenmacher «durch die Individualisierung der Hauptpersonen,
die Kostümierung der lateinischen und griechischen Würdenträger und die Sicht-
barmachung des theologischen Gedankenguts. Der Künstler lässt die gelehrten
Anweisungen zwanglos ins Bildprogramm einflössen und entpuppt sich als

Bildschöpfer par excellence»."^

Die Entwicklung der Gesamtkonzeption, das theologische Programm wie
auch die genauen Kenntnisse über die einzelnen Konzilien sind bei den benedik-
tinischen Auftraggebern Wannenmachers, den gelehrten St. Galler Mönchen, zu
suchen. Schriftliche Anweisungen an Wannenmacher sind leider nicht über-
liefert. Ausser der Notiz über die Erteilung des Auftrags im Tagebuch von Fürstabt

Cölestin Gugger und dem Vermerk über die Bezahlung in der Bauamtsrechnung
von 1762/63 und 1763/64"® gibt es nach unserer Kenntnis nichts Schriftliches. Auf
der Suche nach dem «Spiritus rector», dem Schöpfer des Programms in seinem
Ganzen und in seinen Einzelheiten, sind wir daher auf Vermutungen angewiesen.

Am wahrscheinlichsten ist, dass der Bauherr Fürstabt Cölestin Gugger von
Staudach selbst das theologische Programm in den Grundzügen festgelegt hat.

Als junger Konventuale hatte Cölestin Gugger sich in Begleitung seines Mit-
bruders P. Bernhard Frank 1729/30 studienhalber ein Jahr lang in Rom aufgehal-
ten und hier das Doktorat beider Rechte erworben. Er dürfte dabei die Kon-
zilsdarstellungen in der Vatikanischen Bibliothek gesehen und sich davon in-

spiriert haben lassen. In seinem römischen Reisetagebuch, das er im Auftrag des

Abts zu führen hatte, findet sich allerdings kein Hinweis darauf/" Das Curricu-
lum und die Liste der veröffentlichten und unveröffentlichten Schriften des

Paters und späteren Abts Cölestin zeigen, dass er vor allem auf dem Gebiet des

Kirchenrechts dozierte und tätig war; er besass «Neigung und Eignung für die
Jurisprudenz»/" Als tatkräftiger Fürstabt, der zu den bedeutendsten St. Galler

Anderes, Stiftsbezirk (wie Anm. 4), 102.

Duft, Stiftsbibliothek St. Gallen (wie Anm. 2), 44; ders., Die barocke Stiftsbibliothek, in:
ders., Die Abtei St. Gallen 3: Beiträge zum Barockzeitalter, Sigmaringen 1994, 61-78, hier
72/74; Schröder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 127, 151.
Freundlicher Hinweis von Luigi Collarile, der die Reisetagebücher der St. Galler Konven-
tualen untersucht hat und im Begriff ist, sie zu publizieren; dazu vgl. Luigi Collarile, Musi-
kaiische Erlebnisse von St. Galler Benediktinern auf ihrer Grand Tour durch Italien (1699-
1749), in: Vedi Napoli e poi muori. Grand Tour der Mönche, hg. von Peter Erhart und
Jakob Kuratli Hüeblin, St. Gallen 2014, 154-167, hier 155, Katalog Nr. 55, 279. Der erste
Teil der vier erhaltenen italienischen Reisetagebücher St. Galler Konventualen, enthaltend
die Anreise nach Rom, ist inzwischen in Übersetzung erschienen: Itinera Italica I. Römische
Tagebücher aus dem Kloster Sankt Gallen / Diari romani dal monastero di San Gallo, ed.
Peter Erhart und Luigi Collarile, Wien/Bozen 2015.

' Johannes Duft, Fürstabt Cölestin Gugger von Staudach, der Bauherr, in: ders., Die Abtei St.
Gallen (wie Anm. 29), 130-142, Zitat 132; zu Cölestin Gugger von Staudach und seinem



176 £ray/ 7>emp

Prälaten der Neuzeit gehört, forderte er allerdings auch die Künste und Wissen-
Schäften. Davon zeugen nicht zuletzt die grossartigen Neubauten der Kloster-
kirche und der Bibliothek. Nach dem Baubeschluss durch den Konvent am 28.

September 1757 nahm Cölestin Gugger den Neubau der Bibliothek unverzüglich
an die Hand/" Er verdingte die Gemälde im Saal dem Maler Wannenmacher. Es

ist davon auszugehen, dass er auch das Programm für die Ausstattung der Biblio-
thek in eigener Person festgelegt hat.

Als im Jahr 1747 der gelehrte Kardinal und Römische Bibliothekar Angelo
Maria Quirini (1680-1755) seine Schweizerreise unternahm, weilte er vom 23.

bis zum 27. September in St. Gallen. Quirini interessierte sich in erster Linie für
die Bibliothek, die er täglich in Begleitung des Bibliothekars P. Antonin Rütti-
mann (1710-1754) aufsuchte/' Es wäre erstaunlich, wenn der Fürstabt im Hin-
blick auf seine Bauvorhaben die Gelegenheit, sich mit dem hohen Gast aus Rom
darüber zu unterhalten, nicht ergriffen hätte. Dabei mochte das Bildprogramm in
der Vatikanischen Bibliothek zur Sprache gekommen sein.

Nach dem Besuch von Kardinal Quirini ergab sich ein weiterer Ankniipfungs-
punkt an die Konzilsdarstellungen im Salone Sislino der Vaticana durch die

nächste «Grand Tour» St. Galler Mönche nach Rom. In den Jahren 1748/49

weilten wieder zwei Konventualen auf ihrer Bildungsreise in der Ewigen Stadt,
der schon genannte P. Antonin Rüttimann, vormals Klosterbibliothekar, in Be-

gleitung von P. Iso Walser (1722-1800). Einer der Zwecke ihrer Reise war wie
bei den Vorgängern von 1729/30, an der Universität La Sapienza die Promotion
«in utroque iure» - im römischen und im kanonischen Recht - zu erlangen.
Fürstabt Cölestin trug ihnen unter den verschiedenen Bildungsaufgaben aber

auch namentlich auf, die römischen Bibliotheken zu besuchen/*

Dem Jüngeren der beiden Patres, Iso Walser, oblag es, ein Diarium zu fuhren.
Seine Interessen waren vielseitig, so notierte er in sein literarisch anspruchsvol-
les Tagebuch auch Beobachtungen zum römischen Musikleben/' Der hoch ge-
bildete P. Iso war einer der führenden Köpfe im Kloster St. Gallen in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts, von 1759 bis 1785 amtierte er als Offizial. Sein Le-
ben und Wirken und seine zahlreichen noch unerschlossenen Werke warten auf

Schrifttum vgl. auch: Rudolf Henggeier, Professbuch der fürstlichen Benediktinerabtei der
Heiligen Gallus und Otmar zu St. Gallen (Monasticon Benedictinum Helvetiae), Zug 1929,
369-371, 157-160; Werner Vogler, Art. Gugger, Cölestin (von Staudach), in: Historisches
Lexikon der Schweiz 5 (2006), 793f.

" Zur Vorbereitung und Ausführung des Bibliotheksbaus vgl. Fäh, Stiftsbibliothek (wie Anm.
4), 27ff.

" Rudolf Henggeier, Die Schweizerreise des Kardinals Angelo Maria Quirini O.S.B. (Sep-
tember/Oktober 1747), in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 45 (1951), 27-
37, hier 34.
Itinera Italica (wie Anm. 30), 13.

" Collarile, Musikalische Erlebnisse, in: Vedi Napoli (wie Anm. 30), 155, Katalog Nr. 56 und
57; 279. Vgl. auch die Bemerkung in Anm. 30.



D/e barocAre« ATo^z/feèi/cfer /« t/er SW/Tsi/W/of/teA: Ä Ga//ew 177

eine vertiefende Erforschung.^ Möglicherweise fänden sich darin auch Hinweise
auf den Diskussions- und Entstehungsprozess des Programms für die Decken-
maierei in der Stiftsbibliothek. Dass P. Iso an der Ausarbeitung des ßildpro-
gramms wesentlichen Anteil hatte, ist indessen unwahrscheinlich. Das Konzi-
lien-Programm entsprach, wie unten zu zeigen sein wird, nicht seinem Kirchen-
Verständnis.

Abt Cölestin dürfte als Bauherr, wie anderswo üblich, Wannenmacher einen

Theologen zur Seite gestellt haben, der das in den Grundzügen festgelegte
theologische Programm im Einzelnen ausarbeitete, zusammen mit dem Künstler
umsetzte und dabei auf den Einklang des Kunstwerks mit dem theologisch-
kirchengeschichtlichen Wissen und der katholischen Lehre zu achten hatte." St.

Gallen verfugte damals über eine hauseigene theologisch-philosophische Ausbil-
dungsstätte mit Professoren und Disputationen in den verschiedenen Disziplinen.
Hier wirkte eine Reihe von gut ausgebildeten Patres als Theologie- oder Philo-
sophielehrer, die für eine solche anspruchsvolle Aufgabe geeignet waren." Wen
Fürstabt Coelestin dazu bestimmte, bleibt allerdings im Dunkeln.

IF«rc//gw/tg

Das anspruchsvolle theologische Programm der Ausmalung im Bibliothekssaal
lässt sich in den Begriff «Orthodoxie» fassen. Die vier mächtigen Szenenbilder
in den grossen Gewölbefeldern veranschaulichen diese «Rechtgläubigkeit»; denn

die vier ersten ökumenischen Konzilien definierten erstmals feierlich den Inhalt
des christlichen Glaubens. Die prominente Lage der Bilder unterstreicht ihre ak-

tuelle Bedeutung für den Betrachter. Ihre theologische Aussage wird auf je eine

Grundaussage zum Wesen Christi konzentriert: Nicäa steht für die Frage nach

der Trinität, Konstantinopel für die Frage nach dem Geist, Ephesus für die Rolle
Mariens und Chalcedon für die Frage nach den Naturen Christi. Dazu kommen
die Bibel und die Kirche in den beiden Abschlussbögen als Symbole für die

Quellen der Rechtgläubigkeit und die Kirchenväter auf den Längsseiten als

Lehrer des Glaubens." Damit hatten die Mönche die Fundamente ihres theolo-

gischen Arbeitens vor Augen. Dies entspricht dem Kanon im «Commonitorium
adversum haereses» von Vinzenz von Lérins (f um 434/450), der im Umfeld des

französischen Theologen und Geschichtsphilosophen Jacques Bénigne Bossuet

" Henggeier, Professbuch (wie Anm. 31), 389-392; Hanspeter Marti, Klosterkultur und
Aufklärung in der Fürstabtei St. Gallen (Monasterium Sancti Galli 2), St. Gallen 2003, 18-
32; Hans Haselbach, «Für die Ausstattung von Kirchen ist kein Aufwand zu gross». Pater
Iso Walser als Prediger, in: Schaukasten Stiftsbibliothek St. Gallen. Abschiedsgabe für
Stiftsbibliothekar Ernst Tremp, hg. von Franziska Schnoor u.a., St. Gallen 2013, 266-275.

" Vgl. Schröder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 85.
" Vgl. Karl Schmuki, in: Das Kloster St. Gallen und seine Schulen. Zum 200. Geburtstag der

Katholischen Kantonssekundarschule «Flade», Katalog zur Jahresausstellung in der Stiftsbi-
bliothek St. Gallen (1. Dezember 2008 bis 8. November 2009), St. Gallen 2009, bes. 102,185." Zur Orthodoxie als Leitgedanke des theologischen Programms vgl. Duft, Stiftsbibliothek St.

Gallen (wie Anm. 2), 48-54; Schröder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 91-95.



178 Eras/ 7>e/wp

(1627-1704) neue Bedeutung in der Abwehr protestantischer Ideen erlangte.
Beide Autoren sind mit ihren Werken in der Stiftsbibliothek gut vertreten.

Die Orthodoxie der St. Galler Konzilsbilder ist allerdings nicht mit einem

hierarchisch-papalistischen Kirchenbild gleichzusetzen, wie es die katholische
Reform nach dem Konzil von Trient propagierte. Gerade die Jesuiten, die einen

grossen Einfluss auf die intellektuelle Prägung des St. Galler Benediktinerkon-
vents im 17. und 18. Jahrhundert ausübten, sahen den Grund der Rechtgläubig-
keit nie in den Konzilien, sondern im Papsttum.'"' Vom hierarchischen Kirchen-
bild der Zeit hebt sich dagegen das St. Galler Programm mit den vier Konzilien
der Alten Kirche markant ab und stellt die Kirchenversammlung als Ort der

Glaubensfindung in den Mittelpunkt. In dieser konziliaren Schau der Kirche
kommt dem Papsttum nur am Rand eine legitimierende Funktion zu. Bestimmen-
der ist der Einfluss der weltlichen Macht, des Römischen Kaisertums, das die

Konzilien einberuft. Das Geschehen spielt sich in der östlichen Hälfte der noch

ungeteilten Kirche ab, alle vier Konzilsorte liegen in der heutigen Türkei. Mit der

Rückbesinnung auf die Alte Kirche und mit der gemeinsamen Abbildung
griechischer und lateinischer Kirchenväter tritt die Einheit der Kirche vor allen

Trennungen und Abspaltungen ins Licht.
In die Einheit des universellen Christentums werden «taciter» auch die evan-

gelischen Kirchen einbezogen, welche die dogmatischen Definitionen der vier
ersten ökumenischen Konzilien ebenso wie die katholische Kirche als Lehr-
grundlagen anerkennen. Der Gedanke der «Einheit der Konfessionen» ist der
katholischen Aufklärung nicht fremd.'*' Wieweit das Gedankengut der Aufklä-
rung nach der Mitte des 18. Jahrhunderts auch ins Kloster St. Gallen eingedrun-

gen ist, ist in der Forschung umstritten;*" aber die originale Schöpfung der Bi-
bliotheksausmalung könnte eine Reverenz an diese Ideale sein. Denn das Kloster
stand damals in einem engen Austausch mit der es umschliessenden evange-
lischen Stadt St. Gallen, die Schiedmauer zwischen den beiden reichsunmittel-
baren Staatsgebilden Stift und Stadt verlief praktisch direkt unter den Fenstern
des Bibliotheksflügels. Gewiss war die Bibliothek in erster Linie für die Bildung
und wissenschaftliche Betätigung der Konventualen da. Den Fremden waren Zu-
tritt und Benützung nur zurückhaltend gestattet.** Die Deckenbilder sollten vor
allem der Erbauung und Stärkung des Glaubens der Mönche dienen. Doch die

«Orthodoxie», welche die Konzilsbilder verkünden, ist kein kämpferisches Pro-

gramm, keine Gegenposition zur Aufklärung.** Sie nährt sich vielmehr aus der

Rückbesinnung auf die Ökumene, die gemeinsamen Grundlagen des Christentums.

Freundliche Mitteilung von Dr. Paul Oberholzer SJ.
* Schröder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 101.
** Vgl. Marti, Klosterkultur und Aufklärung (wie Anm. 36), bes. Folgerungen, 70f, Zusam-

menfassung, 220ff.
*' Duft, Barocke Stiftsbibliothek (wie Anm. 29), 24.
** So etwa Duft, Barocke Stiftsbibliothek (wie Anm. 29), 72; dazu auch Schröder, Deckenma-

lereien (wie Anm. 4), 96-105: Das Programm - eine Gegenposition zur Aufklärung?



D/'e AzrocAe» Ko«z//s7>//rfer />7 r/er Stt/foWW/o/AeA S7. Ga//en 179

Die Schöpfer des Programms Hessen sich wohl von der gleichen Grund-

haltung leiten, wie sie einige Zeit später der damalige Stiftsbibliothekar P.

Johann Nepomuk Hauntinger (1756-1823) auf seiner Reise durch Schwaben und

Bayern im Jahr 1784 beim Besuch der Bibliothek im Prämonstratenser-Chor-
herrenstift Schussenried in Oberschwaben festgehalten hat. Beim Anblick des

grossen Deckengemäldes mit seinen verschiedensten Motiven ohne erkennbares

Gesamtkonzept und beim Betrachten der im Saal aufgestellten Statuen mit ihren
kontroversen theologischen Aussagen notierte der Gast in sein Reisetagebuch:
«Ein Büchersaal muss allen Gattungen Leute offen stehen, und er ist doch kraft
seines Daseins der Ort nicht, wo man Religionsstreitigkeiten mit einem durch-
reisenden fremden Gaste ausmacht.»"*" Dabei hatte Hauntinger als Gegenbeispiel
zu Schussenried gewiss den eigenen St. Galler Bibliothekssaal im Sinn.

So eindeutig die ökumenische, oder wenigstens von interkonfessioneller To-
leranz geprägte Ausrichtung des dominanten Konzilienprogramms in der St. Gal-
1er Bibliothek erscheint, so wenig ökumenisch gibt sich auf der anderen Seite das

Bildprogramm rund um die Konzilien herum. Hier ist die Marienverehrung dis-
kret, aber deutlich präsent: Anselm von Canterbury mit der «Immaculata con-
ceptio», Beda Venerabiiis mit gemaltem Marienbild, Basilius mit einer Marien-
statue, Gregor der Grosse mit dem Text der marianischen Antiphon «Regina
caeli» in der Hand.""* Dies kam den Evangelischen auf der Stadtseite gewiss nicht
entgegen. Hingegen entsprach es der katholischen «Rechtgläubigkeit», wie sie

der Offizial P. Iso Walser in seinen Volkspredigten verkündete. Wenn dieser die

Neugläubigen in Tablat (fürstäbtischer Ort östlich der Stadt St. Gallen) als «mit
dem Gift der Häresie infiziert» bezeichnete und auf die weitere Ausübung der

Kontrovers-Predigten pochte,"' ist von gelebter Ökumene nichts zu spüren. Viel-
mehr erweckt dies «den Eindruck, die katholisch-benediktinische Rechtgläubig-
keit sei in einer Art Abwehrhaltung gewesen»."®

Die Ambivalenz in der Interpretation des theologischen Gesamtprogramms im
Bibliothekssaal mag unterschiedliche Haltungen innerhalb des Konvents wider-
spiegeln. Solange wir keine Nachrichten über die Diskussionen und den internen

Meinungsbildungsprozess besitzen, tappen wir diesbezüglich im Dunkeln. Un-
sere Ausfuhrungen haben aber deutlich gemacht, wie reich und vielschichtig das

Bildprogramm und seine Interpretationen sind. Es lohnt sich, die Untersuchung
unter Miteinbezug von Fachkollegen verschiedener Disziplinen zu vertiefen. Da-
bei wären auch die damals in der Bibliothek vorhandenen Ausgaben der Konzils-
akten und die massgebliche Literatur zur Kirchen- und Konziliengeschichte aus
dem 17. und 18. Jahrhundert zu berücksichtigen. Fürs erste mag dieser Aufsatz

Johann Nepomuk Hauntinger, Reise durch Schwaben und Bayern im Jahre 1784, neu hrsg.
und eingeleitet von Gebhard Spahr O.S.B., Weissenborn 1964, 40; vgl. dazu Marti, Kloster-
kultur und Aufklärung (wie Anm. 36), 80-82.
Ich danke Hans Haselbach auch für diese Beobachtungen.

"" Haselbach, Pater Iso Walser als Prediger (wie Anm. 36), 273.
Hans Haselbach, Brief vom 31.8.2015; auch Marti, Klosterkultur und Aufklärung (wie
Anm. 36), 70.



180 Eras/ Tremp

den Leser auf das ausserordentliche Bildprogramm in der Stiftsbibliothek hin-
weisen und ihn «dazu animieren, selber nach St. Gallen zu kommen und zu
staunen».'"

Die èarocfen Ko»z//s/>//fife/- in t/er Sv(/VsWW/o//teL Si. Ga//e«

Die vier grossen Deckengemälde im barocken Bibliothekssaal der Stiftsbibliothek St.
Gallen stellen die vier ökumenischen Konzilien der alten Kirche dar: Nicäa (325),
Konstantinopel (381), Ephesus (431) und Chalcedon (451). Geschaffen wurden sie 1762-
1763 von Joseph Wannenmacher, Auftraggeber und Bauherr war der Fürstabt Cölestin
Gugger von Staudach (1740-1767). Ein solches ikonographisches Programm ist für eine
Klosterbibliothek einmalig. Der Beitrag befasst sich nicht mit den kunsthistorischen As-
pekten, sondern geht den Fragen nach dem Konzept des Programms nach. Welches Kir-
chenbild steht dahinter, welche Auffassung von den Konzilien wird vermittelt, in wel-
chem theologischen und geistesgeschichtlichen Kontext stehen die Darstellungen? Auf
welchen historischen Kenntnissen über die einzelnen Konzilien beruhen die Bildaussa-
gen? Diese Fragestellungen erhellen die geistigen Strömungen innerhalb des Konventes
dieser bedeutendsten Benediktinerabtei der Schweiz um die Mitte des 18. Jahrhunderts.

Stiftsbibliothek St. Gallen - Barocke Klosterbibliotheken - Erstes Konzil von Nicäa -
Erstes Konzil von Konstantinopel - Konzil von Ephesus - Konzil von Chalcedon -
Joseph Wannenmacher - Fürstabt Cölestin II. Gugger von Staudach.

Les /mages Larotjwes fifes co»c/7es à /a è/è//o//7ég«e a/>6a//afe fife Sa/n/-Ga//
Les quatre grandes fresques au plafond de la salle baroque de la bibliothèque abbatiale de
Saint-Gall représentent les quatre conciles œcuméniques de l'Eglise ancienne: Nicée
(325), Constantinople (381), Ephèse (431) et Chalcédoine (451). Elles ont été conçues en
1762-1763 par Joseph Wannenmacher, mandatées et mises en œuvre par l'abbé Cölestin
Gugger von Staudach (1740-1767). Un tel programme iconographique est unique pour
une bibliothèque abbatiale. Cette contribution ne s'intéresse pas seulement aux aspects re-
levant de l'histoire de l'art, mais également au concept du programme. Quelle image ec-
clésiastique se cache derrière ces œuvres, quelle conception des conciles est transmise,
dans quel contexte - théologique, idéel - se placent ces représentations? Sur quelles con-
naissances historiques des conciles reposent-elles? Ces problématiques mettent en lumière
les courants intellectuels de cette importante abbaye bénédictine suisse au milieu du
18ème siècle.

Bibliothèque abbatiale de Saint-Gall - bibliothèques abbatiales baroques - premier con-
eile de Nicée - premier concile de Constantinople - premier concile d'Ephèse - concile
de Chalcédoine - Joseph Wannenmacher - abbé Cölestin II Gugger von Staudach.

/ cfip/nV/ Zwocc/j; fife/ Cone/// «e//a b/W/o/eco aèôaz/a/e <7/ SV. Ga//o

I quattro grandi dipinti sul soffitto délia sala barocca della biblioteca abbaziale di St.
Gallo rappresentano i quattro Concili Ecumenici della Chiesa: Nicea (325), Costantino-
poli (381), Efeso (431) e Calcedonia (451). Essi furono dipinti tra il 1762 e il 1763 da
Joseph Wannenmacher. Mandante e capo cantiere fu il principe abate Cölestin Gugger
von Staudach (1740-1767). Un simile programma iconografico è unico per una biblioteca
abbaziale. Il contributo non tratta gli aspetti legati alla storia dell'arte, ma si occupa del
significato concettuale dei dipinti. Su quale immagine della Chiesa si fondano, quale con-
cezione conciliare è trasmessa, in quale contesto teologico e di storia spirituale si situano
le rappresentazioni? Su quali conoscenze storiche dei singoli concili si basano le enuncia-
zioni dei dipinti? Questi quesiti chiariscono quali correnti spirituali attraversassero Linter-
no dell'abbazia benedettina più importante della Svizzera attorno al 18esimo secolo.

Haselbach (wie Anm. 48).



£>/e barocLen Acwz/VsW/rfer c/er Srt/ÂsWWz"o//*e£ 5/. Go//ez? ' 81

Biblioteca abbaziale di San Gallo - Biblioteca del convento barocca - primo concilio di
Nicea - primo concilio di Costantinopoli - concilio di Efeso - concilio di Calzedonia -
Joseph Wannenmacher - Principe abate Cölestin II Gugger von Staudach.

ßaror/z/e /mages o/cozmc/Ys m //)<? 4/)6ey I/èrary o/S'a//;/ Ga//
The four large ceiling paintings in the Abbey Library of Saint Gall represent the four ecu-
menical councils of the early church at Nicea (325), Constantinople (381), Ephesus (431)
und Chalcedon (451). The paintings were completed in 1762-1763 by Joseph Wannen-
mâcher, who was commissioned by Cölestin Gugger von Staudach, the Prince-Abbot
(1740-1767) responsible for the construction of the new baroque hall. No other abbey li-
brary has an iconographie programme of this kind. Leaving aside the art history aspects,
this paper focuses on the concepts underlying the enterprise in order to elucidate intellec-
tual currents around the middle of the 18th century within what was the most important
Benedictine monastery in Switzerland. What view of the church is embodied in the
paintings and what conception of the councils is presented? What is the context of these
pictures in theological terms and in terms of Ge/s/asgascA/cA/e? Finally, what historical
knowledge of these four councils underlies the representations?

Abbey Library of St Gall - Baroque Monastery Libraries - First Council of Nicea - First
Council of Constantinople - First Council of Ephesus - Council of Chalcedon - Joseph
Wannenmacher - Prince-Abbot Cölestin II. Gugger von Staudach.

£7775/ 7>emp, Prof. Dr., em. Stiftsbibliothekar von St. Gallen, Titularprofessor der Univer-
sität Freiburg.




	Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen

