Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 109 (2015)

Artikel: Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen
Autor: Tremp, Ernst
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-544998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-544998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die barocken Konzilsbilder
in der Stiftsbibliothek St. Gallen

Ernst Tremp

Im beriihmten barocken Bibliothekssaal der Stiftsbibliothek St. Gallen be-
herrschen vier grosse Gemilde im Deckengewdélbe das Blickfeld. Sie stellen die
vier 6kumenischen Konzilien der frithen Kirche dar, die Konzilien von Nicéda
(325), Konstantinopel (381), Ephesus (431) und Chalcedon (451). Die Besucher
blicken staunend in die Hohe, die Fithrer nennen Namen und Daten, weisen auf
den ausfiihrenden Maler hin, doch kaum jemand befasst sich eingehender mit
den Bildern, nimmt sich die Zeit, um die Fiille an Einzelheiten, thematischen Be-
ziigen und theologischen Inhalten zu betrachten. Auch die einschldgige Fach-
literatur geht kaum tiber summarische Beschreibungen hinaus.

Dies ist umso erstaunlicher, als das ikonographische Programm der Decken-
bilder in der Stiftsbibliothek einzigartig ist. Es gibt zwar anderswo in Bibliothe-
ken Darstellungen einzelner Konzilien, aber die vier frithen Kirchenversamm-
lungen sind innerhalb des deutschen Kulturraums nur in der Stiftsbibliothek St.
Gallen zu einem Ensemble vereinigt.' Der diesjihrige Themenschwerpunkt «Kon-
zil und Konziliarismus» dieser Zeitschrift bietet daher eine willkommene Ge-
legenheit, um sich mit den St. Galler Konzilsdarstellungen, die zu den grossarti-
gen Schopfungen der Barockzeit zdhlen, eingehender zu befassen.

Beschreibung der Konzilsbilder

Der chronologische Reigen der Deckenbilder beginnt, vom Saaleingang in der
Siidostecke aus betrachtet, am anderen Ende auf der Nordseite mit Nicda. Die
ganze Bibliothek ist von Norden nach Siiden angelegt. Das lédsst sich an den
Konzilsbildern erkennen, die mit Nicda beginnen und mit Chalcedon enden, aber

' Vgl. Edgar Lehmann, Die Bibliotheksriume der deutschen Kléster in der Zeit des Barock, 2
Bde., Bd. 1: Text, Bd. 2: Katalog, Berlin 1996, Register, 628 (s.v. Konzilien). Dr. Hans
Haselbach, St. Gallen, danke ich herzlich fiir anregende Gespriche und viele wertvolle Hin-
weise.

SZRKG, 109 (2015), 159-181



160 Ernst Tremp

auch an den Portrdts der beiden Bauherren an den Stirnseiten: Fiirstabt Colestin I1.
Gugger von Staudach (1740-1767) auf der Nordseite und Fiirstabt Beda
Angehrn (1767-1796) auf der Siidseite, ebenfalls an den Signaturen der Biicher-
schrianke von A bis U (im Parterre) und AA bis UU (auf der Galerie). Die Kon-
zilsgemailde sind nicht so angelegt, dass sie vom Eingang aus betrachtet werden
sollten, sondern sie sind auf den in der Mitte des Saals stehenden Betrachter hin
orientiert. Von diesem Standpunkt aus 6ffnen sich nach Norden die Rdume der
Konzilsaulen von Nicda und Konstantinopel, nach Siiden diejenigen von Ephe-
sus und Chalcedon.

Der Erhaltungszustand der Deckengemilde ist recht befriedigend. Bei der
Neufassung der Stuckdecke im Jahr 1869 wurden sie mit Ollack iiberstrichen,
was man bei der Restaurierung von 1934 wieder riickgéngig gemacht hat. Im
November/Dezember 2003 fiihrte man an den Stuckaturen und Gemélden Siche-
rungs- und Stabilisierungsmassnahmen durch, dadurch konnte eine fillige Ge-
samtrestaurierung des Barocksaals um einige Zeit aufgeschoben werden. Die
dunkle Farbgebung der Bilder ist nicht auf Nachdunkelung oder spétere Eingriffe
zuriickzufithren, wie man frilher angenommen hat, sondern entspricht dem
kiinstlerischen Ausdruck des Malers: Josef Wannenmacher wollte dadurch das
Geheimnisvolle und Dramatische des Geschehens betonen. Die gleiche Stim-
mung vermitteln auch seine Deckenmalereien in der Stiftskirche und seine Uber-
malungen in der Galluskapelle.”

Konzil von Nicda (325)

Das Konzil von Nicda war die erste allgemeine Kirchenversammlung im Ro-
mischen Reich. Nur wenige Jahre zuvor, im Jahr 313, hatten Kaiser Konstantin
der Grosse (306-337) und Kaiser Licinius (308-324) mit ihrem Toleranzedikt
von Mailand die Ausiibung der christlichen Religion zugelassen. Konstantin be-
rief die Kirchenversammlung in die in Bithynien in Kleinasien gelegene kaiser-
liche Sommerresidenz von Nicda, so dass er personlich daran teilnehmen und
Einfluss ausiiben konnte. Die Synode sollte nach der eben errungenen Allein-
herrschaft Konstantins auch die Einheit der Kirche und der Lehre festigen. Vor
allem ging es Konstantin darum, die theologischen Auseinandersetzungen iiber
die Natur Christi beizulegen. Der Priester Arius aus Alexandrien und seine An-
héngerschaft bestritten die Wesensgleichheit Christi mit dem Vater und damit
dessen nicht geschaffene, gottliche Natur. |

> Vgl. Johannes Duft, Die Stiftsbibliothek St. Gallen. Der Barocksaal und seine Putten (Bi-

bliotheca Sangallensis 5), St. Gallen/Sigmaringen ‘1990, 45f; Michel Reistle, Joseph Wan-
nenmacher, ein schwibischer Kirchenmaler des 18. Jahrhunderts und sein Verhiltnis zum
Bildhauer Wenzinger, St. Ottilien 1990, 317.



Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen 161

Nicda war verkehrsmissig giinstig gelegen, dementsprechend nahmen zahl-
reiche Bischiofe an der Synode teil.> Man rechnet mit gegen 300 Teilnehmern.
Aus dem Abendland waren nur wenige Konzilsteilnehmer erschienen, fiinf Bi-
schofe und die zwei romischen Presbyter Vitus und Vincentius als Vertreter von
Papst Silvester 1. (314-335). Das Konzil tagte vom Juni bis zum 25. Juli 325 im
kaiserlichen Sommerpalast. Konstantin hielt die Eréffnungsrede und mahnte
dabei zur Eintracht, den Vorsitz fiihrte Bischof Ossius (Hosius) von Cdrdoba,
theologischer Berater des Kaisers. Arius soll gemiss spateren Darstellungen per-
sonlich anwesend gewesen sein und seine Lehre vertreten haben; darin wurde er
von 17 Bischéfen unterstiitzt. Nach langen Diskussionen, in die auch Konstantin
eingriff, um eine Einigung zu erzielen, konnten sich die Gegner des Arius durch-
setzen. Die Hauptsétze der Arianischen Lehre wurden verurteilt, ein Glaubensbe-
kenntnis wurde ausgearbeitet und am 19. Juni 325 angenommen; es war das erste
offizielle Glaubensbekenntnis der Kirche, das sog. Nicinum. Arius und zwei
Bischofe, welche die Unterschrift verweigerten, wurden aus der Kirchenge-
meinschaft ausgeschlossen und verbannt. Seine Lehre lebte aber fort und wurde
auch im Westen etwa im 7. Jahrhundert von den Langobarden weitergetragen.

Im Konzilsbild der St. Galler Bibliothek® spielt sich das Geschehen in einer
barocken Architekturkulisse ab, die den kaiserlichen Palastsaal darstellt. Der
Raum wird von einer eintorigen Triumphbogenarchitektur mit abgewinkelten
Wandpfeilern gebildet. Eine Balustrade kront die Wand, darauf haben sich die
Tugenden der Weisheit und der Gottesliebe niedergelassen. In der Mitte oberhalb
des Triumphbogens ist ein goldenes Medaillon angebracht; darin ist ein goldenes
Dreieck mit drei sich iiberschneidenden goldenen Kreisen dargestellt, in deren
Uberschneidungsfliche sich ein goldenes Auge befindet. Dieses Symbol fiir die
Dreifaltigkeit in der Dreieinheit liefert einen deutlichen Hinweis auf die Haupt-
thematik des Konzils.

Uber der Architektur des Gemildes wolbt sich ein Deckenbild, das in pro-
phetischer Weise das Ergebnis des Konzils vorausgreift: Der Kaiser steht im
Kreis applaudierender Wiirdentrdger, er verbrennt die Schrift der Irrlehre iiber

3 Zum Konzil von Nicia vgl. Ignacio Ortiz De Urbina, Nizda und Konstantinopel, aus dem

Franz6s. ibers. von Karlhermann Bergner (Geschichte der 6kumenischen Konzilien 1),
Mainz 1964; Ubersichtsdarstellung im Art. Nic#a, in: Theologische Realenzyklopidie 24
(1994), 429-441; Conciliorum oecumenicorum generaliumque decreta, Bd. 1: The Oecume-
nical Councils. From Nicaea I to Nicaea II (325-787), hg. von Giuseppe Alberigo, u.a.
(Corpus Christianorum), Turnhout 2006, Nicda: 1-34.

Fiir die Bildbeschreibung der vier Konzilien stiitze ich mich vor allem auf: Reistle, Wan-
nenmacher (wie Anm. 2), 318-331; Bernhard Anderes, Der Stiftsbezirk St. Gallen, St.
Gallen %1991, 101-111; Sina Schroder, Die Deckenmalereien in der ehemaligen Stifts-
bibliothek St. Gallen von Joseph Wannenmacher, Berlin (2010) (Typoskr.), 16-32; Josef
Griinenfelder, Der Stiftsbezirk St. Gallen. Kulturhistorischer Fiihrer, St. Gallen 2012, 103—
109; Adolf Fih, Die Stiftsbibliothek in St. Gallen. Der Bau und seine Schitze (69. Neu-
jahrsblatt des Historischen Vereins des Kantons St. Gallen), St. Gallen 1929, 33-38. —
Manche Einzelheiten in den Bildern kénnen von blossem Auge kaum wahrgenommen wer-
den. Fiir meine Untersuchung waren mir die elektronischen Aufnahmen mit ihren Ver-
grésserungsmoglichkeiten eine grosse Hilfe; vgl. auch Anm. 8.



162 Ernst Tremp

einem Kohlebecken auf dem Dreifuss und weist Arius (mit schwarzem Birett) in
die Verbannung.

Abb. I: Stiftsbibliothek St. Gallen, Deckengemilde: das Konzil von Nicda (325),
geschaffen 1762 von Joseph Wannenmacher.

Unten im Saal selber tagt die Versammlung. Die Reihe der Bischife und
weiterer Konzilsteilnehmer zieht sich halbkreisformig am unteren Bildrand
entlang. In der Mitte thront unter dem Triumphbogen und einem Baldachin auf
einem goldenen Sessel ein aufgeschlagenes Buch® mit den Worten: «In Principio

Zur Inthronisation des Evangelienbuchs auf Konzilien vgl. Johannes Helmrath, Die Inthro-
nisation des Evangelienbuchs auf Konzilien, in: Wort und Buch in der Liturgie. Inter-
disziplindre Beitrdge zur Wirkmichtigkeit des Wortes und Zeichenhaftigkeit des Buches,
hg. von Hanns Peter Neuheuser, St. Ottilien 1995, 233-279.



Die barocken Konzilsbilder in der Stifisbibliothek St. Gallen 163

erat Verbum. Joan Cap. i.» («Im Anfang war das Wort»). Es ist der Anfang des
Johannes-Evangeliums, das «Wort» bezieht sich auf Jesus Christus, die Fleisch
gewordene zweite gottliche Person. Genau darum ging es in der theologischen
Auseinandersetzung auf dem Konzil, um die gottliche Natur Christi und seine
Wesensgleichheit mit dem Vater und dem Geist. Kaiser Konstantin ist rechts
unterhalb des Baldachins mit Thron und Evangelium platziert, erkennbar an
seiner Kaiserkrone; er hilt das Szepter in der Linken und ist mit einem goldenen
Brustkreuz geschmiickt. Nach einem der Konzilsberichte — die offiziellen Kon-
zilsakten von Nicda sind nicht erhalten — habe Konstantin die Aula der Ver-
sammlung mit einer Prozession betreten, mit Szepter und Krone angetan, sein
Thron habe ausserhalb der Bischofsversammlung gestanden. Das Deckenbild
setzt seine aussen stehende und doch teilnehmende Stellung prizis um: Der Kai-
ser sitzt auf den Stufen des Podestes des Evangeliums, zusammen mit seinem
Gefolge hinter ihm von den Bischoéfen deutlich abgehoben, was seine besondere
Stellung hervorhebt.

An den beiden Fliigeln der Konzilsversammlung, im Halbkreis einander ge-
geniiber, haben unter blauen Baldachinen die beiden Vorsitzenden des Konzils,
die Vertreter der westlichen und der 6stlichen Kirche, Platz genommen. Auf der
Westseite sitzt Ossius von Cordoba, hier als Vertreter des Papstes gekennzeich-
net; seine pépstlich legitimierte Sonderstellung wird durch eine goldene Tiara,
die den Baldachin bekront, ausgedriickt. Ossius wird von den zwei hier in ana-
chronistischer Manier als Kardinéle gekleideten rémischen Presbytern assistiert.
Unter dem gegeniiberliegenden ostlichen Baldachin sind zwei Bischéfe unmittel-
bar untereinander in ostkirchlichem Ornat mit Krone und Omophorium (litur-
gisches Kleidungsstiick, entsprechend dem Pallium der Erzbischéfe in der latei-
nischen Kirche) zu sehen. Bei dem oberen der beiden Prilaten, der auf dem
Thron siizt, konnte es sich um den Hofbischof Eusebios von Nikomedien, den
Gegenspieler von Ossius und spiteren Bischof von Konstantinopel, handeln.
Auch ein Bischof auf der Westseite unterhalb von Ossius tragt diesen ost-
kirchlichen Ormat. Es diirfte sich dabei um Patriarchen handeln, die Wannen-
macher mit diesem Omat herausheben wollte. Dann konnte jener auf der West-
seite unter Ossius Alexander von Alexandrien (313-328) sein und der junge Dia-
kon vor ihm Athanasius, der Alexander ans Konzil begleitete. Dass ein ostlicher
Wiirdentriger auf der Westseite erscheint, ist wohl kein Zufall, vielmehr sollte
damit gezeigt werden, dass es nicht um eine Auseinandersetzung zwischen Ost-
und Westkirche, sondern zwischen Arianern und Nichtarianern geht.

Arius selber ist links von der Mitte der Versammlung zu erkennen; er ist
durch seinen schwarzen Talar und das schwarze Birett mitten unter den Bi-
schofen deutlich als Priester und durch seine Leibesfiille wie die badurisch unbe-
kleideten Knie und Beine als Vertreter einer Irrlehre gekennzeichnet. In seiner
linken Hand hilt er, zusammen mit dem Bischof zu seiner Linken, ein Pergament

Diesen Hinweis verdanke ich Hans Haselbach.



164 Ernst Tremp

mit der Aufschrift in schwarzen Lettern «tANOMOIOZ» («nicht wesensgleichy).
Von einem auf die Versammlung herabschwebenden Botenengel geht ein Bann-
strahl auf Arius nieder. Dieser Engel fasst mit beiden Hinden die weissen Let-
tern «KOMOOYZIOZ» («wesensgleich») am Ende des Gnadenstrahls ein, der von
der Geisttaube der iiber den Wolken erscheinenden Dreifaltigkeit ausgeht. Der
Gnadenstrahl geht weiter Richtung Bischof Ossius, der ein Pergament mit den
goldenen Lettern « CONSUBSTANTIALIS» in Hénden hilt. In den Inschriften
in den Handen von Arius und Ossius ist der Kern der Auseinandersetzung ver-
sinnbildlicht, «durch die simultane Verwendung des griechischen «OMOOQY-
ZIOZ» und des lateinischen «CONSUBSTANTIALIS» wird zugleich die Einheit
von Ost- und Westkirche betont.»’ Das Bild enthilt viele weitere interessante
Details, die noch der Beschreibung und Interpretation harren.®

Konzil von Konstantinopel (381)

Das erste Konzil von Konstantinopel wurde von Kaiser Theodosius (379-394)
einberufen, der im Osten des Romischen Reiches und zuletzt wihrend einiger
Monate als letzter Alleinherrscher im Gesamtreich regierte.” Theodosius hatte im
Einverstdndnis mit seinem Mitkaiser Gratian das Christentum zur Staatsreligion
erhoben und Gesetze gegen das Heidentum und gegen christliche Irrlehren
erlassen. Vor allem drohte durch den Streit zwischen den Trinitariern und den
Arianern, der seit dem Konzil von Nicda herrschte, eine Glaubensspaltung.
Obgleich der Arianismus in Nicéda verurteilt worden war, setzte er sich danach in
Politik und Gesellschaft weitgehend durch. Denn als nach dem Tod Konstantins
im Jahr 337 das Reich unter den S6hnen aufgeteilt wurde, blieb zwar der Westen
nicdnisch, aber im Osten wurde eine homdische (semiarianische) Theologie ver-
ordnet. In den Mittelpunkt der Kontroverse um die Trinitét riickte die Lehrfrage
nach Wesen und Wiirde des Heiligen Geistes. Eine Gruppe von Theologen, an-
geflihrt von Makedonios, deshalb Makedonianer oder auch Pneumatomachen ge-
nannt, nahm zwar die Wesensgleichheit des Sohnes mit dem Vater geméss dem
Bekenntnis von Nicéa an, lehnte aber die Gottlichkeit des Heiligen Geistes ab.
Die Kirchenversammlung war eigentlich eine Synode der ostromischen Bi-
schofe. Sie tagte von Mai bis Anfang Juli in der Irenenkirche (Hagia Irene) in
Konstantinopel, daran nahmen 150 Bischofe teil. Den Vorsitz hatte zuerst
Meletios von Antiochien (360-381) inne, nach dessen Tod im Mai 381 tiber-

Schroder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 20.

Eine vertiefte Untersuchung der Deckengemilde und des ganzen ikonographischen Pro-
gramms des Bibliothekssaals ist einer kiinftigen grosseren Publikation vorbehalten, an der
verschiedene Fachleute mitwirken sollen. Diese Ver6ffentlichung wird mit Farbabbildun-
gen grossziigig ausgestattet sein, auch mit Detailaufnahmen.

Zum Konzil von Konstantinopel vgl. Ortiz De Urbina, Nizda (wie Anm. 3); Art. Konstan-
tinopel. I. Okumenische Synode von 381, in: Theologische Realenzyklopidie 19 (1990),
518-524; Conciliorum oecumenicorum generaliumque decreta (wie Anm. 3), Konstantin-
opel: 35-70.



Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen 165

nahm ihn Gregor von Nazianz (f 25. Januar 390), der kurzzeitig auch Patriarch
von Konstantinopel war und als brillanter Redner die Stadt zur trinitarischen
Orthodoxie bekehrte. Gregor wird als einer der vier grossen griechischen Kir-
chenlehrer der Alten Kirche verehrt.

Der Bischof von Rom war zur Synode nicht geladen und entsandte auch keine
Legaten. Die Beschliisse des Konzils, die endgiiltige Entscheidung tiber den
Arianischen Streit und die Durchsetzung der Trinitétslehre in der Form des
Nicdno-Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses waren aber so funda-
mental, dass sie auch in der westlich-lateinischen Kirche iibernommen wurden.

Im Deckengemilde der Stiftsbibliothek wird die Konzilsaula als Barocksaal
mit halbrunder Apsis dargestellt, der an den Westchor der benachbarten Stifts-
kirche, der heutigen Kathedrale, erinnert. In der Mitte befindet sich ein Rokoko-
Altar, flankiert von zwei steinernen Mirtyrer-Figuren mit Schwert und Palm-
zweig in der Hand. Im Tabernakel ist ein Kelch mit Hostie sichtbar. Das Altar-
blatt zeigt das Pfingstwunder, die Ausgiessung des Heiligen Geistes tiber die
Jinger; es nimmt damit Bezug auf das Thema des Konzils, die Gottlichkeit des
Heiligen Geistes. Uber der Versammlung 6ffnet sich der Himmel und in einem
von Licht durchfluteten Kreis erscheint «wie eine strahlende Sonne»'” die Drei-
faltigkeit. Rechts und links von der Altarapsis sind hohe Rundbogenfenster zu
erkennen, auf der rechten Bildhilfte erhebt sich ein von Sdulen gerahmtes Portal.

Die Konzilsteilnehmer sind in zwei Lager aufgeteilt. Dunkle Wolken iiber der
rechten Bildhilfte markieren die Seite der Haretiker. Sich aufhellende Wolken
auf der linken Seite und der Gnadenstrahl, der von der himmlischen Glorie
ausgeht, heben die Anhidnger der orthodoxen Lehre hervor. Die beiden Lager
werden durch den Text des Glaubensbekenntnisses geschieden, das im Vorder-
grund links von der Mitte iiber eine Balustrade gehingt ist. Zwei Kirchendiener
auf der Treppe vor der Balustrade und ein Bischof hinter der Balustrade zeigen
auf das Schriftband. Darauf sind die den Heiligen Geist betreffenden Sétze des
Nicdno-Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses zu lesen: «Credimus /
In Spiritum Sanctum / Dominum et Vivifi= / cantem qui ex Patre / Filioque pro-
cedit / Qui cum Patre et Filio / Simul adoratur / et conglorificatur / qui Locutus
est per / Prophetas» («Wir glauben an den Heiligen Geist, der Herr ist und leben-
dig macht, der aus dem Vater und dem Sohn hervorgeht, der mit dem Vater und
dem Sohn angebetet und verherrlicht wird, der gesprochen hat durch die Pro-
pheten»). In dieser vom Konzil beschlossenen Form wurde das Credo Bestand-
teil der Messe. -

' Reistle, Wannenmacher (wie Anm. 2), 325.



166 Ernst Tremp

Abb. 2: Stiftsbibliothck St. Gallen, Deckengemiilde: das Konzil von Konstantinopel (381),
geschaffen 1762/63 von Joseph Wannenmacher.

Unter rotem Baldachin links aussen thront Bischof Gregor von Nazianz. Auf
ihn als bedeutenden Verfechter der Gottheit des Heiligen Geistes fillt der Gna-
denstrahl der Geisttaube. Ihm vorgelagert sind zwei weitere kirchliche Wiirden-
trager zu sehen, wahrscheinlich handelt es sich um Meletios von Antiochien, den
ersten Konzilsvorsitzenden, und um dessen Nachfolger in Antiochien Flabius.
Die héretische Partei auf der rechten Seite wird von Makedonios von Konstantin-
opel angefiihrt. Auf ihn fallt der Blitzstrahl der Geisttaube und lésst seine Brust
aufflammen, und im Unterschied zu den drei rechtgliubigen Wiirdentrigern auf
der anderen Seite fehlt auf seiner Krone das Kreuz.



Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen 167

Konzil von Ephesus (431)

Das dritte 6kumenische Konzil der Christenheit fand vom 22. Juni bis Ende Juli
431 in der Stadt Ephesus in Kleinasien statt. Einberufen wurde es vom Ost-
romischen Kaiser Theodosius II. (408-450) auf Betreiben Papst Coélestins I.
(422-432). Es ging darum, die Erkenntnis des Konzils von Nicéda iiber die
gottliche und die menschliche Natur Christi zu kldren, was am einfachsten in
ihrem Bezug auf Maria aufgezeigt werden konnte.'' Die antiochenische Schule,
vertreten durch Patriarch Nestorius von Konstantinopel, verfocht die These, dass
das Menschsein Christi mit seiner gottlichen Natur zwar eng verbunden, aber un-
vermischt sei und Maria daher nur Christusgebérerin, nicht aber Gottesgebérerin
sei. Dem gegeniiber stand die alexandrinische Schule mit Patriarch Cyrill von
Alexandrien. Verschirft wurden die Spannungen durch den Streit zwischen den
Patriarchen von Konstantinopel und Alexandrien um den Primat im Osten.

Die Synode fand in Ephesus statt, da hier nach der Tradition Maria bis zu ihrem
Tod gewohnt hatte. Tagungsort war die Marienkirche. Etwa 250 Bischofe und
Kleriker nahmen an der Synode teil. Diese endete ohne einhelliges dogmatisches
Ergebnis, aber mit der Verbannung des Nestorius. Spitere Verhandlungen fiihrten
zu einer Einigung im christologischen Streit: Christus sei gleichen Wesens mit dem
Vater und den Menschen; damit wurde auch Maria als «Theotokos» («Gottes-
gebirerin») anerkannt. Als Folge des Konzils kam es zur Abspaltung der assy-
rischen (persischen) Kirche und zu ihrem Ubertritt zum «Nestorianismus».

Im Deckengemdlde der Stiftsbibliothek ist die Marienkirche von Ephesus als
ein mit Sdulen reich geschmiickter halbrunder Sakralraum wiedergegeben. Er wird
vom Hochaltar mit geschweiftem Altarbild beherrscht. Darauf ist Maria unter der
Uberschrift «(@E)OTOK(OZ)» (Gottesgebirerin) abgebildet. Vor dem Tabernakel
mit Inschrift «Sancta MARIA Mater DEI» unter blauem Baldachin — blau ist die
Farbe Mariens — ist auf einem blau gepolsterten Thron ein Buch aufgeschlagen'?
mit der Inschrift in goldenen Lettern «Verbum Caro Factum Est. Joann. Cap. i. V.
14.» («Das Wort ist Fleisch geworden»). Vor ihm knien anbetend zwei Konzils-
viter.

Mitten unter ihnen steht ein Engel, seine Fingerzeige weisen auf das inthro-
nisierte Evangelium und auf die Glorie am oberen Bildrand. Im gedffneten Him-
mel hat Gottsohn seinen Thron zu Seiten des Vaters, gekennzeichnet durch das
leere Kreuz, verlassen. Die Geisttaube schwebt auf die betende Maria nieder, die
vom Erzengel Gabriel im roten Mantel die Frohe Botschaft empfingt. Mit der
Verkiindigungsszene beginnt die Menschwerdung Christi.

Zum Konzil von Ephesus vgl. Pierre-Thomas Camelot, Ephesus und Chalcedon (Geschichte
der okumenischen Konzilien 2), Mainz 1963; Art. Ephesus, 6kumenische Synode 431, in:
Theologische Realenzyklopidie 9 (1982), 753-755; Conciliorum oecumenicorum genera-
liumque decreta (wie Anm. 3), Ephesus: 71-118.

"2 Vgl. Anm 5.



168 Ernst Tremp

DOCEBIT VOS
OMNEM VERL
foan. if.

Abb. 3: Stiftsbibliothek St. Gallen, Deckengemilde: das Konzil von Ephesus (431),
geschaffen 1762/63 von Joseph Wannenmacher.

Dem unteren Bildrand entlang sind die Konzilsteilnehmer aufgereiht. An er-
hohter Stelle am rechten Rand sitzt unter einem Baldachin der Leiter der Ver-
sammlung, Patriarch Cyrill von Alexandrien, assistiert von einem Kardinal der
Romischen Kirche und einem Bischof. Eine goldene Inschrift am Baldachin tiber
ihm nennt das Thema der Verhandlungen: «Mater Domini. Luc. i. V. 43» («Mut-
ter des Herrn»). Zwei Schriftstiicke in den Hidnden von Mitratrdgern nehmen
wohl auf den Briefwechsel zwischen Cyrill und Nestor Bezug. Auf einem ba-



Die barocken Konzilsbilder in der Stifisbibliothek St. Gallen 169

rocken Taufstein am rechten Bildrand ist Moses mit der ehernen Schlange zu er-
kennen, bildhaft fiir das Heil, das Jesus durch seinen Tod am Kreuz erwirkt hat."
Anders als bei den vorangehenden Konzilsdarstellungen sind die gegne-
rischen Parteien nicht klar voneinander zu trennen, vielleicht mit Ausnahme
einer Gruppe links, welche die Versammlung zu verlassen scheint. Eine Vielzahl
von Hénden der debattierenden Konzilsviter zeigt in verschiedenste Richtungen.
Dies deutet auf die Unsicherheit der Entscheidung bei der Urteilsfindung und auf
den unentschiedenen Ausgang des Konzils hin.'* Ein Gnadenstrahl weist aller-
dings von Marias Kopf, die ja ihrerseits vom Heiligen Geist empfingt, zum
blauen Baldachin und gibt dem Betrachter zu erkennen, dass die von Cyrill von
Alexandrien und seiner Gruppe vertretene Lehrmeinung die richtige ist.

Konzil von Chalcedon (451)

Die letzte der vier Konzilsdarstellungen zeigt die Kirchenversammlung von
Chalcedon. Diese wurde auf Aufforderung von Papst Leo I. (440-461) von
Kaiser Markianos (450—457) nach Chalcedon am Bosporus nahe bei Konstanti-
nopel einberufen und fand vom 8. Oktober bis zum 1. November 451 in der
dortigen Euphemia-Kirche statt.'® Daran nahmen 500-600 Konzilsviter teil, es
war die grosste und reprisentativste bisher abgehaltene Bischofsversammlung.
Sie sollte den seit langem gefiihrten Streit {iber das Verhiltnis der gottlichen und
menschlichen Natur Christi kldren. Eine starke Partei um Dioskur, Patriarch von
Alexandria, und den Theologen Eutyches vertrat den Monophysitismus, die
Lehre, dass Christus auch nach seiner Inkarnation eine einzige, gottliche Natur
besessen habe und seine menschliche Natur dieser untergeordnet sei. Dagegen
und gegen den Nestorianismus (sieche oben beim Konzil von Ephesus) definierte
das Konzil Christus als wahren Gott (als zweite Person der Dreifaltigkeit) und
wahren Menschen zugleich. Es formulierte die sog. Hypostatische Union, wo-
nach Christus zwei Naturen verkorpere, eine gottliche und eine menschliche, die
unvermischt und ungetrennt vereint seien. Die Goéttlichkeit Christi kénne und
diirfe nicht vergrossert werden, indem seine Menschlichkeit reduziert werde.
Papst Leo wirkte durch ein Lehrschreiben an der Beschlussfassung des Kon-
zils mit und bestétigte die Canones mit den theologischen Beschliissen, lehnte
aber jenen Canon vehement ab, worin der auf dem Konzil von Konstantinopel
festgelegte Ehrenvorrang Roms vor Konstantinopel beseitigt wurde, und bestand
auf dem Primat des romischen Bischofs {iber die Gesamtkirche. Der Rangstreit
kiindet den Beginn der Entfremdung zwischen der romischen und der griechi-

'* Vgl. U. Graepler-Diehl, Art. Eherne Schlange, in: Lexikon der christlichen Ikonographie 1

(1968), Sp. 583-586.

Vgl. Schréder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 27.

'>" Zum Konzil von Chalcedon vgl. Camelot, Ephesus (wie Anm. 11); Art. Chalkedon, 6kume-
nische Synode (451), in: Theologische Realenzyklopidie 7 (1981), 668—675; Conciliorum
oecumenicorum generaliumque decreta (wie Anm. 3), Chalcedon: 119-151.



170 Ernst Tremp

schen Kirche an. Die dogmatischen Beschliisse von Chalcedon wurden von den
altorientalischen Kirchen in Agypten, Syrien und Paléstina nicht anerkannt. Es
kam zum Schisma zwischen diesen Kirchen und der griechischen und latei-
nischen Reichskirche, wobei weniger theologische als politische, ethnische und
religios-kulturelle Beweggriinde wichtig waren. Bei den Kopten in Agypten hat
sich der Monophysitismus bis heute erhalten.

Abb. 4: Stiftsbibliothek St. Gallen, Deckengemilde: das Konzil von Chalcedon (451),
geschaffen 1763 von Joscph Wannenmacher.



Die barocken Konzilsbilder in der Stifisbibliothek St. Gallen 171

Die Konzilsaula des Deckenbildes im St. Galler Bibliothekssaal ist ein Zen-
tralbau mit michtigen Bégen, «nicht undhnlich der Rotunde in der benachbarten
Stiftskirche».'® Eine weitere, frappante Gemeinsamkeit mit der Stiftskirche ist
die Biiste Christi als Salvator mundi von Johann Christian Wentzinger iiber dem
Tor rechts im Bild. In der Mitte des Zentralbaus steht ein Altar mit der Kreu-
zigungsgruppe, Christus am Kreuz wird von zwei Heiligengestalten flankiert.
Auf dem Altar stehen vier brennende Kerzen und die Kanon-Tafeln, wohl eine
Referenz auf die Wandlungsworte und indirekt auf die Zweinaturenlehre.'’

Zentrales Bildelement ist ein gedffneter Sarg vor dem Altar; darin ist eine
Frau aufgebahrt, mit dem Palmzweig in der linken Hand erkennbar als die
Mairtyrin Euphemia (T um 303), in deren Kirche das Konzil stattfand. Zu ihren
Fiissen liegt schridg angelehnt der Sargdeckel. Mit der rechten Hand hélt Euphe-
mia eine auf den Boden abfallende Schriftrolle. Darauf ist in goldenen Lettern
der entscheidende Credo-Spruch iiber die Menschwerdung des Gottessohnes
festgehalten: «Natus ex Maria Virgine et Homo factus est.» («Geboren aus der
Jungfrau Maria, ist er Mensch geworden»). Ein griechisch gewandeter Bischof
nimmt die Textrolle ehrfiirchtig in Empfang. Dahinter eilen von links der Kaiser
und viele Bischofe gestikulierend und zustimmend herbei. Im schroffen Kontrast
dazu wenden sich in der rechten Bildhilfte, durch das Schriftband von den an-
deren getrennt, Bischiofe und weitere Konzilsteilnehmer fluchtartig ab und drén-
gen zum Ausgang auf der rechten Seite der Aula. Unter ihnen sind zuvorderst
mit abwehrender Hand Patriarch Dioskur, bezeichnenderweise ohne Kreuz auf
seiner Krone, und in der Menge der schwarz gekleidete Theologe Eutyches aus-
zumachen. Uber der Gruppe hingen Unheil verkiindende dunkle Wolken am
Himmel.

Die Darstellung nimmt eine Legende auf, wonach das Schriftstiick mit dem
Glaubensbekenntnis in den Sarg der heiligen Euphemia gelegt worden sei; als
man den Sarg wieder 6ffnete, hielt die Heilige das Schriftband in den Hinden,
was als Bestitigung der Richtigkeit des Symbolums ausgelegt wurde.'®

Oben in der himmlischen Glorie ist der Konzilsbeschluss umgesetzt bzw. der
Ratschluss Gottes dargestellt: Die Jungfrau, umgeben vom Sternenkranz, kniet
vor dem Jesuskind und betrachtet es zirtlich. Uber ihr weist Gottvater mit sei-
nem Szepter auf den leeren Thron des Sohnes, an dessen Stelle «zur Rechten des
Vaters» ein Kreuz als Zeichen der Erlosung und ein eherner Uroboros (Schlange,
die sich in den eigenen Schwanz beisst) als Zeichen der Ewigkeit zu sehen sind,
hier als Allegorie der Auferstehung Christi, der den Schlangenring (= Ewigkeit)
des Todes zerstort.'” Die Linke von Gottvater weist hinunter auf die Szene unter
ihm. «Gottsohn hat seinen himmlischen Thron verlassen und ist Mensch gewor-

' Griinenfelder, Stiftsbezirk (wie Anm. 4), 109.

Hinweise von Hans Haselbach.

Vgl. Schréder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 30.

" vgl. W. Kemp, Art. Uroboros, in: Lexikon der christlichen Ikonographie 4 (1972), Sp. 408
410.



172 Ernst Tremp

den als Kind der Jungfrau Maria».® Das Kreuz im Himmel korrespondiert mit
der Kreuzigung auf dem Altar und manifestiert ebenfalls das Herabsteigen Chris-
ti fiir das Erlosungswerk. Zwischen dem Vater und dem Kreuz im Himmel und
tiber allem schwebt die Geisttaube, wodurch die Dreifaltigkeit symbolisiert wird.

Theologische Konzeption und Vorbilder

Die vier Konzilsbilder sind in eine ikonographische und theologische Gesamt-
konzeption der Deckengemidlde im Barocksaal eingebettet. Auf den beiden
Schmalseiten werden sie von der Ecclesia im Norden und der Bibel im Siiden
eingefasst. Damit wird zum Ausdruck gebracht, dass das Wort der Bibel und das
Lehramt der Kirche zusammen die Grundlagen fiir die Auslegung und Verkiindi-
gung des christlichen Glaubens bilden.

Im Bild der Ecclesia ist eine junge Frau das Sinnbild der Kirche, sie ist mit
den Insignien des Papsttums, der Tiara, dem dreifachen Papstkreuz und dem
goldenen und eisernen Schliissel fur die Losegewalt im Himmel und auf Erden
geschmiickt. Als Zeichen des Priesteramtes hilt sie den Kelch mit der Hostie, die
Bibel zur Seite deutet das kirchliche Lehramt an. Die Kuppelkirche im Hinter-
grund erinnert an St. Peter in Rom. Von der schwebenden Geisttaube fiihrt eine
feurige Zunge zum Haupt der Kirche.

Das gegeniiber, iiber dem Eingang zum Handschriftenkabinett, angebrachte
Bild zur Bibel zeigt die wissenschaftliche Erforschung der Bibel durch die Bene-
diktiner. Ein Benediktiner-Magister betreibt in einer Bibliothek mit seinen bene-
diktinischen Schiilern Bibelexegese. Drei Schriftstiicke, die vor ihnen vom Tisch
herunterhdngen, enthalten hebrdische, griechische und lateinische Texte. Sie
sollen zeigen, dass die drei Sprachen Voraussetzung fiir das Lesen, Verstehen
und Erkldren der Heiligen Schrift sind. Die Inschrift dazu im Bild lautet:
«SCRUTAMINI SCRIPTURAS. Ioan. 5. V. 59.» («Erforschet die [biblischen]
Schriften»).

In vier Kartuschen zwischen den Konzilsbildern weisen Inschriften mit Bibel-
stellen «auf die gottliche Protektion und Inspiration (hin), welche der Kirche und
besonders den Konzilien zugesagt sind»:*'

- tiber der allegorischen Darstellung der Kirche: «NON PRAEVALEBUNT.
Matth. 16. V. 18.» («[die Pforten der Holle] werden sie nicht liberwiltigen»).

- iiber dem Konzilsbild von Nicda: «VISUM EST SPIRITUI SANCTO, ET
NOBIS. Act. 15. V. 28.» («Es hat dem Heiligen Geist und uns gefallen»).

- tiber dem Konzilsbild von Ephesus: «DOCEBIT VOS OMNEM VERITA-
TEM. loan. 16. V. 13.» («[Der Geist] wird euch alle Wahrheit lehren»).

- tiber dem Konzilsbild von Chalcedon: «ECCE EGO VOBISCUM SUM.
Matth. 28. V. 20.» («Seht, ich bin bei euch»).

20 Griinenfelder, Stiftsbezirk (wie Anm. 4), 109.
' Ebenda, 108.



Die barocken Konzilsbilder in der Stifisbibliothek St. Gallen 173

In diesem Bildprogramm findet die kiinstlerische Darstellung der Bibel als
Fundament des christlichen Glaubens und der Theologie ihre Vollendung.”

Das Glaubensgebdude an der Decke wird gleichsam getragen und gestiitzt
durch die grossen Theologen der Friihzeit, die Kirchenviter, die in den Zwickel-
bildern an den beiden Lingsseiten des Saales an ihren Pulten studierend oder
lehrend dargestellt sind: von Nord nach Siid die morgenlédndischen Kirchenviter
Athanasius von Alexandrien, Basilius der Grosse, Gregor von Nazianz und Jo-
hannes Chrysostomus auf der Ostseite, die abendldndischen Gregor der Grosse,
Ambrosius, Augustinus und Hieronymus gegen Westen hin.”> Zu diesen grossen
Gestalten der frithen Kirche gesellen sich in den siidlich anschliessenden Halbjo-
chen die zwei gelehrten Benediktiner und Kirchenlehrer Beda Venerabilis (672/73
—735) und Anselm von Canterbury (um 1033-1109). Sie rahmen links (Beda) und
rechts (Anselm) die Kartusche mit dem Studium der Heiligen Schriften ein.

Wenn die Konzilsbilder der Stiftsbibliothek St. Gallen, wie eingangs dieser
Studie festgestellt, einmalig sind und unter Barockbibliotheken nordlich der Al-
pen keine Entsprechung finden, dann ist hier die Frage nach der Herkunft des
ikonographischen Konzepts zu erértern und die Suche nach Vorbildern iiber den
deutschen Kulturraum hinaus auszuweiten. Ein mogliches Vorbild liefert der
zwei Jahrhunderte friiher entstandene Sixtinische Saal (Salone Sistino) der Vati-
kanischen Bibliothek in Rom. Er wurde von Papst Sixtus V. (1585-1590) erbaut
und mit Fresken nicht nur der vier ersten, sondern aller 6kumenischen Konzilien
von Nicda bis Trient ausgeschmiickt.”* Die thematische und insbesondere die
ikonographische Verwandtschaft zwischen den beiden Zyklen ist gering. Eine
Gemeinsamkeit gibt es indessen bei der Inthronisation des Evangeliums: Im
Salone Sistino ist bei allen Alten Konzilien das Evangelienbuch auf besonderem
Thron in der Mitte der Versammlung dargestellt; der Bilderzyklus nimmt damit
eine alte, seit Ephesus bezeugte Symbol-Tradition wieder auf.”> Auch in St. Gai-
len findet sich bei den Konzilsbildern von Nicda und Ephesus das inthronisierte
Evangelium.

Es ist also nicht auszuschliessen, dass die Bilder im Salone Sistino einen
Romreisenden beeindruckt und zur Nachahmung angeregt haben konnen. Um

2 ygl. Im Anfang war das Wort. Die Bibel im Kloster St. Gallen. Katalog zur Jahres-

ausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (2. Dezember 2012 bis 10. November 2013),
St. Gallen 2012, 7f.

Identifikation der morgenldndischen Kirchenviter nicht in der bisher gewohnten Reihen-
folge, sondern gemiss neuen Erkenntnissen von Hans Haselbach. Zu den abendlidndischen
Kirchenvitern vgl. Kirchenviter in St. Gallen. Quellen zur lateinischen Patristik in der
Stiftsbibliothek. Fiihrer durch die Ausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (2. Dezem-
ber 1996 bis 8. November 1997), St. Gallen 1997, bes. 28f (Ambrosius), 47f (Hieronymus),
58f (Augustinus), 68—70 (Gregor der Grosse).

Vgl. Wilhelmus Johan Georg Albert Veth, The Frescoes of the Ecumenical Councils in the
Sixtine Salon (1590) and the Catholic Conciliar Historiography, in: Annuarium Historiae
Conciliorum 34 (2002), H. 2, 209-455; Farbtafeln der Konzilsbilder in: Concili Ecumenici
e Fatti principali del pontificato di Sisto V. Affresci manieristici della Biblioteca Vaticana,
ed. Raffaele Travaglini di S. Rita, Rom 1962.

Helmrath, Inthronisation (wie Anm. 5), 278.

23

24

25



174 Ernst Tremp

einem moglichen Zusammenhang auf die Spur zu kommen, haben wir uns zu
fragen, ob es Rombeziehungen von St. Gallen in der betreffenden Zeit gibt und
wie sie beschaffen sind. Wer kidme als Vermittler in Frage?

Ausfiihrender Kiinstler und Auftraggeber

Die Konzilsbilder sind wie die anderen Deckenbilder im Bibliothekssaal von
Joseph Wannenmacher (1722-1780) geschaffen worden. An zwei Stellen sig-
niert er sein Werk, im Konzilsbild von Nicida i1st am unteren Rand auf einer Stufe
zu lesen: «Jos: Wanenmacher, Accad : Rom : jnvenit et pinxit 1762» («Joseph
Wannenmacher, ausgebildet an der romischen Akademie, hat dies entworfen und
gemalt, 1762»). Und im Konzilsbild von Chalcedon steht ebenfalls unten an der
Stufe das Signum: «I. Wanenmacher jnvenit et fecit 1763 fl. (feliciter?) 11. Aug.
fine.» («Joseph Wannenmacher hat dies entworfen und gemacht, am 11. August
1763 [gliicklich] vollendet»). Demnach begann der Kiinstler mit der Ausmalung
auf der Nordseite des Saals im Jahr 1762 und vollendete im darauf folgenden
Jahr den Gemaldezyklus auf der Stidseite.

Wannenmacher stammt aus dem schwibischen Tomerdingen bei Ulm. Die
Grundausbildung als Maler erhielt er in der Heimat, danach verbrachte er wohl
zwischen 1741 und 1744 einige Zeit an der berithmten Malerschule Accademia
di San Luca in Rom. Nach seiner Riickkehr aus Italien liess er sich in Tomer-
dingen nieder, erwarb den Meistertitel und verheiratete sich 1753. Ab 1754 fuigt
er in seinen Werken wie hier in St. Gallen mehr als ein Dutzend Mal seiner Sig-
natur selbstbewusst das Attribut «Accademico Romano pittore» oder «Accade-
micus Romanus» hinzu. Fremde Zeugnisse fiir seine Romjahre fehlen.*® Wan-
nenmacher schuf in zahlreichen Kirchen und Klostern im siidwestdeutschen
Raum und in der Schweiz grossere Deckengemiélde. Zu den bedeutendsten
Zyklen dieses zu seiner Zeit hochgeschitzten Kiinstlers gehdren die Bilder im
Kloster St. Gallen; hier malte er nicht nur die Stiftsbibliothek aus, sondern auch,
unter Leitung Johann Christian Wentzingers, die Deckengemilde in der Rotunde
und im Langhaus und zuletzt auch jene im Chor der neuen Stiftskirche.

In den beiden Signaturen nennt sich Wannenmacher Erfinder und Maler der
Bilder («jnvenit et pinxit/fecit»). Unter «Erfinder» ist wohl zu verstehen, dass er
die Anweisungen seiner Auftraggeber erfinderisch und kiinstlerisch umgesetzt
hat. Dafiir schuf er zuerst Entwiirfe und legte diese der Bauherrschaft vor. Wenn
diese ihr Placet gegeben hatte, machte er sich an die Ausfiihrung. Von zwei der
vier Konzilsbilder sind Entwiirfe Wannenmachers erhalten, von Konstantinopel
im Zeppelinmuseum Friedrichshafen und von Ephesus in den Bayerischen
Staatsgemildesammlungen Miinchen.”” Moglicherweise hatte Wannenmacher
zur Zeit seines Aufenthaltes in Rom den Zyklus von Konzilsdarstellungen im Sa-

o Vgl. Reistle, Wannenmacher (wie Anm. 2), 38-43.

T Reistle, Wannenmacher (wie Anm. 2), 324, 328; Griinenfelder, Stiftsbezirk (wie Anm. 4),
95, 97.



Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen 175

lone Sistino gesehen. Formal kniipft der Kiinstler allerdings nicht daran an, son-
dern eher an die zahlreichen Darstellungen des Konzils von Trient. Er verwendet
viermal dasselbe Kompositionsschema: unten die bewegte Szene der Kirchen-
versammlung vor architektonischem Rahmen und dariiber die Darstellung des
dazu gehodrenden himmlischen Geheimnisses. Trotz dem viermal gleichen The-
ma verbliifft Wannenmacher «durch die Individualisierung der Hauptpersonen,
die Kostiimierung der lateinischen und griechischen Wiirdentréger und die Sicht-
barmachung des theologischen Gedankenguts. Der Kiinstler ldsst die gelehrten
Anweisungen zwanglos ins Bildprogramm einfliessen und entpuppt sich als
Bildschopfer par excellence».”

Die Entwicklung der Gesamtkonzeption, das theologische Programm wie
auch die genauen Kenntnisse iiber die einzelnen Konzilien sind bei den benedik-
tinischen Auftraggebern Wannenmachers, den gelehrten St. Galler Ménchen, zu
suchen. Schriftliche Anweisungen an Wannenmacher sind leider nicht iiber-
liefert. Ausser der Notiz iiber die Erteilung des Auftrags im Tagebuch von Fiirstabt
Colestin Gugger und dem Vermerk iiber die Bezahlung in der Bauamtsrechnung
von 1762/63 und 1763/64* gibt es nach unserer Kenntnis nichts Schriftliches. Auf
der Suche nach dem «Spiritus rector», dem Schopfer des Programms in seinem
Ganzen und in seinen Einzelheiten, sind wir daher auf Vermutungen angewiesen.

Am wahrscheinlichsten ist, dass der Bauherr Fiirstabt Célestin Gugger von
Staudach selbst das theologische Programm in den Grundziigen festgelegt hat.
Als junger Konventuale hatte Colestin Gugger sich in Begleitung seines Mit-
bruders P. Bernhard Frank 1729/30 studienhalber ein Jahr lang in Rom aufgehal-
ten und hier das Doktorat beider Rechte erworben. Er diirfte dabei die Kon-
zilsdarstellungen in der Vatikanischen Bibliothek gesehen und sich davon in-
spiriert haben lassen. In seinem romischen Reisetagebuch, das er im Auftrag des
Abts zu fithren hatie, findet sich allerdings kein Hinweis darauf.*® Das Curricu-
lum und die Liste der verdffentlichten und unveréffentlichten Schriften des
Paters und spéteren Abts Colestin zeigen, dass er vor allem auf dem Gebiet des
Kirchenrechts dozierte und titig war; er besass «Neigung und Eignung fiir die
Jurisprudenz».”’ Als tatkriftiger Fiirstabt, der zu den bedeutendsten St. Galler

2 Anderes, Stiftsbezirk (wie Anm. 4), 102.

* Duft, Stiftsbibliothek St. Gallen (wie Anm. 2), 44; ders., Die barocke Stiftsbibliothek, in:
ders., Die Abtei St. Gallen 3: Beitrige zum Barockzeitalter, Sigmaringen 1994, 61-78, hier
72/74; Schréder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 127, 151.

" Freundlicher Hinweis von Luigi Collarile, der die Reisetagebiicher der St. Galler Konven-
tualen untersucht hat und im Begriff ist, sie zu publizieren; dazu vgl. Luigi Collarile, Musi-
kalische Erlebnisse von St. Galler Benediktinern auf ihrer Grand Tour durch Italien (1699-
1749), in: Vedi Napoli e poi muori. Grand Tour der Mdnche, hg. von Peter Erhart und
Jakob Kuratli Hiieblin, St. Gallen 2014, 154-167, hier 155, Katalog Nr. 55, 279. Der erste
Teil der vier erhaltenen italienischen Reisetagebiicher St. Galler Konventualen, enthaltend
die Anreise nach Rom, ist inzwischen in Ubersetzung erschienen: Itinera Italica I. Rémische
Tagebiicher aus dem Kloster Sankt Gallen / Diari romani dal monastero di San Gallo, ed.
Peter Erhart und Luigi Collarile, Wien/Bozen 2015.

' Johannes Dulft, Fiirstabt Célestin Gugger von Staudach, der Bauherr, in: ders., Die Abtei St.
Gallen (wie Anm. 29), 130-142, Zitat 132; zu Célestin Gugger von Staudach und seinem



176 Ernst Tremp

Prilaten der Neuzeit gehort, forderte er allerdings auch die Kiinste und Wissen-
schaften. Davon zeugen nicht zuletzt die grossartigen Neubauten der Kloster-
kirche und der Bibliothek. Nach dem Baubeschluss durch den Konvent am 28.
September 1757 nahm Coélestin Gugger den Neubau der Bibliothek unverziiglich
an die Hand.* Er verdingte die Gemilde im Saal dem Maler Wannenmacher. Es
ist davon auszugehen, dass er auch das Programm fiir die Ausstattung der Biblio-
thek in eigener Person festgelegt hat.

Als im Jahr 1747 der gelehrte Kardinal und Romische Bibliothekar Angelo
Maria Quirini (1680-1755) seine Schweizerreise unternahm, weilte er vom 23.
bis zum 27. September in St. Gallen. Quirini interessierte sich in erster Linie fiir
die Bibliothek, die er tiglich in Begleitung des Bibliothekars P. Antonin Riitti-
mann (1710-1754) aufsuchte.”® Es wire erstaunlich, wenn der Fiirstabt im Hin-
blick auf seine Bauvorhaben die Gelegenheit, sich mit dem hohen Gast aus Rom
dariiber zu unterhalten, nicht ergriffen hitte. Dabei mochte das Bildprogramm in
der Vatikanischen Bibliothek zur Sprache gekommen sein.

Nach dem Besuch von Kardinal Quirini ergab sich ein weiterer Ankniipfungs-
punkt an die Konzilsdarstellungen im Salone Sistino der Vaticana durch die
nichste «Grand Tour» St. Galler Monche nach Rom. In den Jahren 1748/49
weilten wieder zwei Konventualen auf ihrer Bildungsreise in der Ewigen Stadt,
der schon genannte P. Antonin Riittimann, vormals Klosterbibliothekar, in Be-
gleitung von P. Iso Walser (1722-1800). Einer der Zwecke ihrer Reise war wie
bei den Vorgédngern von 1729/30, an der Universitit La Sapienza die Promotion
«in utroque iure» — im rémischen und im kanonischen Recht — zu erlangen.
Fiirstabt Colestin trug ihnen unter den verschiedenen Bildungsaufgaben aber
auch namentlich auf, die romischen Bibliotheken zu besuchen.**

Dem Jiingeren der beiden Patres, Iso Walser, oblag es, ein Diarium zu fiihren.
Seine Interessen waren vielseitig, so notierte er in sein literarisch anspruchsvol-
les Tagebuch auch Beobachtungen zum rémischen Musikleben.”® Der hoch ge-
bildete P. Iso war einer der fithrenden Kopfe im Kloster St. Gallen in der zweiten
Hilfte des 18. Jahrhunderts, von 1759 bis 1785 amtierte er als Offizial. Sein Le-
ben und Wirken und seine zahlreichen noch unerschlossenen Werke warten auf

Schrifttum vgl. auch: Rudolf Henggeler, Professbuch der fiirstlichen Benediktinerabtei der
Heiligen Gallus und Otmar zu St. Gallen (Monasticon Benedictinum Helvetiae), Zug 1929,
369-371, 157-160; Werner Vogler, Art. Gugger, Colestin (von Staudach), in: Historisches
Lexikon der Schweiz 5 (2006), 793f.

Zur Vorbereitung und Ausfithrung des Bibliotheksbaus vgl. Fih, Stiftsbibliothek (wie Anm.
4), 271f.

Rudolf Henggeler, Die Schweizerreise des Kardinals Angelo Maria Quirini O.S.B. (Sep-
tember/Oktober 1747), in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 45 (1951), 27—
37, hier 34,

Itinera Italica (wie Anm. 30), 13.

Collarile, Musikalische Erlebnisse, in: Vedi Napoli (wie Anm. 30), 155, Katalog Nr. 56 und
57; 279. Vgl. auch die Bemerkung in Anm. 30.

32

33

34
35



Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen 177

eine vertiefende Erforschung.’® Moglicherweise finden sich darin auch Hinweise
auf den Diskussions- und Entstehungsprozess des Programms fiir die Decken-
malerei in der Stiftsbibliothek. Dass P. Iso an der Ausarbeitung des Bildpro-
gramms wesentlichen Anteil hatte, ist indessen unwahrscheinlich. Das Konzi-
lien-Programm entsprach, wie unten zu zeigen sein wird, nicht seinem Kirchen-
verstdndnis.

Abt Colestin diirfte als Bauherr, wie anderswo iiblich, Wannenmacher einen
Theologen zur Seite gestellt haben, der das in den Grundziigen festgelegte
theologische Programm im Einzelnen ausarbeitete, zusammen mit dem Kiinstler
umsetzte und dabei auf den Einklang des Kunstwerks mit dem theologisch-
kirchengeschichtlichen Wissen und der katholischen Lehre zu achten hatte.”” St.
Gallen verfiigte damals iiber eine hauseigene theologisch-philosophische Ausbil-
dungsstitte mit Professoren und Disputationen in den verschiedenen Disziplinen.
Hier wirkte eine Reihe von gut ausgebildeten Patres als Theologie- oder Philo-
sophielehrer, die fiir eine solche anspruchsvolle Aufgabe geeignet waren.*® Wen
Fiirstabt Coelestin dazu bestimmte, bleibt allerdings im Dunkeln.

Wiirdigung

Das anspruchsvolle theologische Programm der Ausmalung im Bibliothekssaal
lasst sich in den Begriff «Orthodoxie» fassen. Die vier méchtigen Szenenbilder
in den grossen Gewdlbefeldern veranschaulichen diese «Rechtgldubigkeit»; denn
die vier ersten 6kumenischen Konzilien definierten erstmals feierlich den Inhalt
des christlichen Glaubens. Die prominente Lage der Bilder unterstreicht ihre ak-
tuelle Bedeutung fiir den Betrachter. [hre theologische Aussage wird auf je eine
Grundaussage zum Wesen Christi konzentriert: Nicda steht fiir die Frage nach
der Trinitit, Konstantinopel filir die Frage nach dem Geist, Ephesus fiir die Rolle
Mariens und Chalcedon fiir die Frage nach den Naturen Christi. Dazu kommen
die Bibel und die Kirche in den beiden Abschlussbogen als Symbole fiir die
Quellen der Rechtglidubigkeit und die Kirchenviter auf den Léngsseiten als
Lehrer des Glaubens.” Damit hatten die Mdnche die Fundamente ihres theolo-
gischen Arbeitens vor Augen. Dies entspricht dem Kanon im «Commonitorium
adversum haereses» von Vinzenz von Lérins (1 um 434/450), der im Umfeld des
tranzésischen Theologen und Geschichtsphilosophen Jacques Bénigne Bossuet

*® Henggeler, Professbuch (wie Anm. 31), 389-392; Hanspeter Marti, Klosterkultur und
Aufklirung in der Fiirstabtei St. Gallen (Monasterium Sancti Galli 2), St. Gallen 2003, 18-
32; Hans Haselbach, «Fiir die Ausstattung von Kirchen ist kein Aufwand zu gross». Pater
Iso Walser als Prediger, in: Schaukasten Stiftsbibliothek St. Gallen. Abschiedsgabe fiir
Stiftsbibliothekar Ernst Tremp, hg. von Franziska Schnoor u.a., St. Gallen 2013, 266-275.
Vgl. Schréder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 85.
® Vgl. Karl Schmuki, in: Das Kloster St. Gallen und seine Schulen. Zum 200. Geburtstag der
Katholischen Kantonssekundarschule «Flade», Katalog zur Jahresausstellung in der Stiftsbi-
bliothek St. Gallen (1. Dezember 2008 bis 8. November 2009), St. Gallen 2009, bes. 102, 185.
¥ Zur Orthodoxie als Leitgedanke des theologischen Programms vgl. Duft, Stiftsbibliothek St.
Gallen (wie Anm. 2), 48-54; Schréder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 91-95.

37



178 Ernst Tremp

(1627-1704) neue Bedeutung in der Abwehr protestantischer Ideen erlangte.
Beide Autoren sind mit ihren Werken in der Stiftsbibliothek gut vertreten.

Die Orthodoxie der St. Galler Konzilsbilder ist allerdings nicht mit einem
hierarchisch-papalistischen Kirchenbild gleichzusetzen, wie es die katholische
Reform nach dem Konzil von Trient propagierte. Gerade die Jesuiten, die einen
grossen Einfluss auf die intellektuelle Pragung des St. Galler Benediktinerkon-
vents im 17. und 18. Jahrhundert ausiibten, sahen den Grund der Rechtgliubig-
keit nie in den Konzilien, sondern im Papsttum.40 Vom hierarchischen Kirchen-
bild der Zeit hebt sich dagegen das St. Galler Programm mit den vier Konzilien
der Alten Kirche markant ab und stellt die Kirchenversammlung als Ort der
Glaubensfindung in den Mittelpunkt. In dieser konziliaren Schau der Kirche
kommt dem Papsttum nur am Rand eine legitimierende Funktion zu. Bestimmen-
der ist der Einfluss der weltlichen Macht, des R6mischen Kaisertums, das die
Konzilien einberuft. Das Geschehen spielt sich in der 6stlichen Hélfte der noch
ungeteilten Kirche ab, alle vier Konzilsorte liegen in der heutigen Tiirkei. Mit der
Riickbesinnung auf die Alte Kirche und mit der gemeinsamen Abbildung
griechischer und lateinischer Kirchenviter tritt die Einheit der Kirche vor allen
Trennungen und Abspaltungen ins Licht.

In die Einheit des universellen Christentums werden «taciter» auch die evan-
gelischen Kirchen einbezogen, welche die dogmatischen Definitionen der vier
ersten 0kumenischen Konzilien ebenso wie die katholische Kirche als Lehr-
grundlagen anerkennen. Der Gedanke der «Einheit der Konfessionen» ist der
katholischen Aufklirung nicht fremd.*' Wieweit das Gedankengut der Aufkla-
rung nach der Mitte des 18. Jahrhunderts auch ins Kloster St. Gallen eingedrun-
gen ist, ist in der Forschung umstritten;** aber die originale Schépfung der Bi-
bliotheksausmalung konnte eine Reverenz an diese Ideale sein. Denn das Kloster
stand damals in einem engen Austausch mit der es umschliessenden evange-
lischen Stadt St. Gallen, die Schiedmauer zwischen den beiden reichsunmittel-
baren Staatsgebilden Stift und Stadt verlief praktisch direkt unter den Fenstern
des Bibliotheksfliigels. Gewiss war die Bibliothek in erster Linie fiir die Bildung
und wissenschaftliche Betétigung der Konventualen da. Den Fremden waren Zu-
tritt und Beniitzung nur zuriickhaltend gestattet.* Die Deckenbilder sollten vor
allem der Erbauung und Stirkung des Glaubens der Mdonche dienen. Doch die
«Orthodoxie», welche die Konzilsbilder verkiinden, ist kein kdmpferisches Pro-
gramm, keine Gegenposition zur Aufklirung.** Sie nihrt sich vielmehr aus der
Riickbesinnung auf die Okumene, die gemeinsamen Grundlagen des Christentums.

40
41
42

Freundliche Mitteilung von Dr. Paul Oberholzer SJ.

Schroder, Deckenmalereien (wie Anm. 4), 101.

Vgl. Marti, Klosterkultur und Aufklirung (wie Anm. 36), bes. Folgerungen, 70f, Zusam-
menfassung, 220ff.

Duft, Barocke Stiftsbibliothek (wie Anm. 29), 24.

So etwa Duft, Barocke Stiftsbibliothek (wie Anm. 29), 72; dazu auch Schréder, Deckenma-
lereien (wie Anm. 4), 96-105: Das Programm — eine Gegenposition zur Aufklarung?

43
44



Die barocken Konzilsbilder in der Stifisbibliothek St. Gallen 179

Die Schopfer des Programms liessen sich wohl von der gleichen Grund-
haltung leiten, wie sie einige Zeit spdter der damalige Stiftsbibliothekar P.
Johann Nepomuk Hauntinger (1756—1823) auf seiner Reise durch Schwaben und
Bayern im Jahr 1784 beim Besuch der Bibliothek im Priamonstratenser-Chor-
herrenstift Schussenried in Oberschwaben festgehalten hat. Beim Anblick des
grossen Deckengemildes mit seinen verschiedensten Motiven ohne erkennbares
Gesamtkonzept und beim Betrachten der im Saal aufgestellten Statuen mit ihren
kontroversen theologischen Aussagen notierte der Gast in sein Reisetagebuch:
«Ein Biichersaal muss allen Gattungen Leute offen stehen, und er ist doch kraft
seines Daseins der Ort nicht, wo man Religionsstreitigkeiten mit einem durch-
reisenden fremden Gaste ausmacht.»*’ Dabei hatte Hauntinger als Gegenbeispiel
zu Schussenried gewiss den eigenen St. Galler Bibliothekssaal im Sinn.

So eindeutig die 6kumenische, oder wenigstens von interkonfessioneller To-
leranz geprigte Ausrichtung des dominanten Konzilienprogramms in der St. Gal-
ler Bibliothek erscheint, so wenig 6kumenisch gibt sich auf der anderen Seite das
Bildprogramm rund um die Konzilien herum. Hier ist die Marienverehrung dis-
kret, aber deutlich prisent: Anselm von Canterbury mit der «Immaculata con-
ception, Beda Venerabilis mit gemaltem Marienbild, Basilius mit einer Marien-
statue, Gregor der Grosse mit dem Text der marianischen Antiphon «Regina
caeli» in der Hand.*® Dies kam den Evangelischen auf der Stadtseite gewiss nicht
entgegen. Hingegen entsprach es der katholischen «Rechtgldubigkeit», wie sie
der Offizial P. Iso Walser in seinen Volkspredigten verkiindete. Wenn dieser die
Neugldubigen in Tablat (fiirstdbtischer Ort dstlich der Stadt St. Gallen) als «mit
dem Gift der Hiresie infiziert» bezeichnete und auf die weitere Ausiibung der
Kontrovers-Predigten pochte,* ist von gelebter Okumene nichts zu spiiren. Viel-
mehr erweckt dies «den Eindruck, die katholisch-benediktinische Rechtglaubig-
keit sei in einer Art Abwehrhaltung gewesen».**

Die Ambivalenz in der Interpretation des theologischen Gesamtprogramms im
Bibliothekssaal mag unterschiedliche Haltungen innerhalb des Konvents wider-
spiegeln. Solange wir keine Nachrichten iiber die Diskussionen und den internen
Meinungsbildungsprozess besitzen, tappen wir diesbeziiglich im Dunkeln. Un-
sere Ausfiihrungen haben aber deutlich gemacht, wie reich und vielschichtig das
Bildprogramm und seine Interpretationen sind. Es lohnt sich, die Untersuchung
unter Miteinbezug von Fachkollegen verschiedener Disziplinen zu vertiefen. Da-
bei wiren auch die damals in der Bibliothek vorhandenen Ausgaben der Konzils-
akten und die massgebliche Literatur zur Kirchen- und Konziliengeschichte aus
dem 17. und 18. Jahrhundert zu beriicksichtigen. Fiirs erste mag dieser Aufsatz

" Johann Nepomuk Hauntinger, Reise durch Schwaben und Bayern im Jahre 1784, neu hrsg.
und eingeleitet von Gebhard Spahr O.S.B., Weissenhorn 1964, 40; vgl. dazu Marti, Kloster-
kultur und Aufklarung (wie Anm. 36), 80—82.

% Ich danke Hans Haselbach auch fiir diese Beobachtungen.

7" Haselbach, Pater Iso Walser als Prediger (wie Anm. 36), 273.

* Hans Haselbach, Brief vom 31.8.2015; auch Marti, Klosterkultur und Aufklirung (wie
Anm. 36), 70.



180 Ernst Tremp

den Leser auf das ausserordentliche Bildprogramm in der Stiftsbibliothek hin-
weisen und ihn «dazu animieren, selber nach St. Gallen zu kommen und zu
stauneny.*

Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen

Die vier grossen Deckengemilde im barocken Bibliothekssaal der Stiftsbibliothek St.
Gallen stellen die vier okumenischen Konzilien der alten Kirche dar: Nicda (325),
Konstantinopel (381), Ephesus (431) und Chalcedon (451). Geschaffen wurden sie 1762—
1763 von Joseph Wannenmacher, Auftraggeber und Bauherr war der Fiirstabt Colestin
Gugger von Staudach (1740-1767). Ein solches ikonographisches Programm ist fiir eine
Klosterbibliothek einmalig. Der Beitrag befasst sich nicht mit den kunsthistorischen As-
pekten, sondern geht den Fragen nach dem Konzept des Programms nach. Welches Kir-
chenbild steht dahinter, welche Auffassung von den Konzilien wird vermittelt, in wel-
chem theologischen und geistesgeschichtlichen Kontext stehen die Darstellungen? Auf
welchen historischen Kenntnissen iiber die einzelnen Konzilien beruhen die Bildaussa-
gen? Diese Fragestellungen erhellen die geistigen Strémungen innerhalb des Konventes
dieser bedeutendsten Benediktinerabtei der Schweiz um die Mitte des 18. Jahrhunderts.

Stiftsbibliothek St. Gallen — Barocke Klosterbibliotheken — Erstes Konzil von Nicida —
Erstes Konzil von Konstantinopel — Konzil von Ephesus — Konzil von Chalcedon -
Joseph Wannenmacher — Fiirstabt Célestin IT. Gugger von Staudach.

Les images baroques des conciles a la bibliothéque abbatiale de Saint-Gall

Les quatre grandes fresques au plafond de la salle baroque de la bibliothéque abbatiale de
Saint-Gall représentent les quatre conciles cecuméniques de I’Eglise ancienne: Nicée
(325), Constantinople (381), Ephése (431) et Chalcédoine (451). Elles ont été congues en
1762-1763 par Joseph Wannenmacher, mandatées et mises en ceuvre par 1’abbé Colestin
Gugger von Staudach (1740-1767). Un tel programme iconographique est unique pour
une bibliothéque abbatiale. Cette contribution ne s’intéresse pas seulement aux aspects re-
levant de I’histoire de I’art, mais également au concept du programme. Quelle image ec-
clésiastique se cache derriére ces ceuvres, quelle conception des conciles est transmise,
dans quel contexte — théologique, idéel — se placent ces représentations? Sur quelles con-
naissances historiques des conciles reposent-elles? Ces problématiques mettent en lumiére
les courants intellectuels de cette importante abbaye bénédictine suisse au milieu du
18&me siécle.

Bibliothéque abbatiale de Saint-Gall — bibliothéques abbatiales baroques — premier con-
cile de Nicée — premier concile de Constantinople — premier concile d’Epheése — concile
de Chalcédoine — Joseph Wannenmacher — abbé Colestin I Gugger von Staudach.

I dipinti barocchi dei Concili nella biblioteca abbaziale di St. Gallo

I quattro grandi dipinti sul soffitto della sala barocca della biblioteca abbaziale di St.
Gallo rappresentano i quattro Concili Ecumenici della Chiesa: Nicea (325), Costantino-
poli (381), Efeso (431) e Calcedonia (451). Essi furono dipinti tra il 1762 ¢ il 1763 da
Joseph Wannenmacher. Mandante e capo cantiere fu il principe abate Colestin Gugger
von Staudach (1740-1767). Un simile programma iconografico ¢ unico per una biblioteca
abbaziale. Il contributo non tratta gli aspetti legati alla storia dell’arte, ma si occupa del
significato concettuale dei dipinti. Su quale immagine della Chiesa si fondano, quale con-
cezione conciliare ¢ trasmessa, in quale contesto teologico e di storia spirituale si situano
le rappresentazioni? Su quali conoscenze storiche dei singoli concili si basano le enuncia-
zioni dei dipinti? Questi quesiti chiariscono quali correnti spirituali attraversassero 1’inter-
no dell’abbazia benedettina pit importante della Svizzera attorno al 18esimo secolo.

* Haselbach (wie Anm. 48).



Die barocken Konzilsbilder in der Stifisbibliothek St. Gallen 181

Biblioteca abbaziale di San Gallo — Biblioteca del convento barocca — primo concilio di
Nicea — primo concilio di Costantinopoli — concilio di Efeso — concilio di Calzedonia —
Joseph Wannenmacher — Principe abate Coélestin II Gugger von Staudach.

Baroque images of councils in the Abbey Library of Saint Gall

The four large ceiling paintings in the Abbey Library of Saint Gall represent the four ecu-
menical councils of the early church at Nicea (325), Constantinople (381), Ephesus (431)
und Chalcedon (451). The paintings were completed in 1762-1763 by Joseph Wannen-
macher, who was commissioned by Colestin Gugger von Staudach, the Prince-Abbot
(1740-1767) responsible for the construction of the new baroque hall. No other abbey li-
brary has an iconographic programme of this kind. Leaving aside the art history aspects,
this paper focuses on the concepts underlying the enterprise in order to elucidate intellec-
tual currents around the middle of the 18th century within what was the most important
Benedictine monastery in Switzerland. What view of the church is embodied in the
paintings and what conception of the councils is presented? What is the context of these
pictures in theological terms and in terms of Geistesgeschichte? Finally, what historical
knowledge of these four councils underlies the representations?

Abbey Library of St Gall — Baroque Monastery Libraries — First Council of Nicea — First
Council of Constantinople — First Council of Ephesus — Council of Chalcedon — Joseph
Wannenmacher — Prince-Abbot Célestin II. Gugger von Staudach.

Ernst Tremp, Prof. Dr., em. Stiftsbibliothekar von St. Gallen, Titularprofessor der Univer-
sitdt Freiburg.






	Die barocken Konzilsbilder in der Stiftsbibliothek St. Gallen

