
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 109 (2015)

Artikel: "In sancto spirito legitime congregata, universalem Ecclesiam
repraesentans." : Die theologische Systematik konziliarer
Bildprogrammatik

Autor: Malesevic, Filip

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-544994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-544994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«In sancto spirito legitime congregata, universalem
Ecclesiam repraesentans.» Die theologische Systematik
konziliarer Bildprogrammatik

Filip Malesevic

Der als Zeremonienmeister eingesetzte Aeneas Sylvius Piccolomini schildert in
seinen Kommentaren zum Konklave beim Abschluss des Konzils von Basel die

Differenzierung in Geschehnisse innerhalb und ausserhalb der Kirchenver-
Sammlung.' Dabei spricht er den Fenstern des Hauses, in welchem das Konklave
während der Konzilsperiode tagte, eine ähnlich hohe Bedeutung zu, wie es früher
Leon Battista Alberti in seinem Malereitraktat De P/'cft/ra als Anfang einer jeden
Bildproduktion beschrieben hatte." Über dieses Gleichnis zwischen Bild
(p/cfwra) und Fenster (//«e.s7ra) scheint sich die heutige Forschung noch keine

Einigkeit verschafft zu haben. Während die kunsthistorische Forschung in die-

sem Gleichnis eine «Auflösung des (Bild-) Mediums», und damit auch ein pro-
duktives Potential der Bilder im frühen Quattrocento sah, zeigten beispielsweise
die Untersuchungen Wajcmans und Friedbergs, dass die Fenstertypen zu Albertis
Zeiten weder transparent noch rechteckig waren, ohne aber den Traktat selbst

entsprechend zu kontextualisieren/ Erst jüngst versuchte Charles Carman die Fi-

gur Leon Battista Albertis derjenigen des Nikolaus von Kues insofern anzu-

'

A. S. Piccolomini, De Gestis Concilii Basiliensis Commentariorum. Libri II, hg. v. D. Hay
u. W. K. Smith, Oxford 1967, II, 228-232. Vgl. auch die Erwähnung der Wahl des neuen
Papstes Felix V. durch das Konzil am 5. November in ebd., 252-254.

" L. B. Alberti, On Painting and On Sculpture. The Latin texts of De Pz'cftzra and De StaZzza,

hg. C. Grayson, London 1975,1: §19, 54.
' K. Krüger, Das Bild als Schleier des Unsichtbaren. Ästhetische Illusion in der Kunst der

frühen Neuzeit in Italien, München 2011, 34 sowie J. Elkins, The Poetics of Perspective,
Ithaca/London 1994. Zur historischen Erschliessung der Herstellung von Fenstern im 15.

Jahrhundert vgl. G. Wajcman, Fenêtre. Chronique du regard et de l'intime, Lagrasse 2004,
51-80 sowie A. Friedberg, The Virtual Window. From Alberti to Microsoft, Cambridge
(Mass.) 2006, 26-35. Zusammenfassend auch S. Y. Edgerton, The Mirror, the Window, and
the Telescope. How Renaissance linear perspective changes our vision of the Universe,
Ithaca/London 2009, 126-132 sowie J. Grave, Reframing the finestra aperta. Venetian Va-
riations on the Comparison of Picture and Window, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 72

(2009), 49-68.

SZRKG, 109 (2015), 123-136



124 Mj/asev/'c

gleichen, als dass beide eine Analogie zwischen Bildschöpfung und Natur an-
streben würden.'* Die Scheidung zwischen einer metaphorischen und einer buch-
stäblich verstandenen Auslegung der Passage aus diesem Malereitraktat scheint
insbesondere im Zusammenhang mit einer ähnlichen Interpretationsschwierig-
keit von Albertis Verständnis der Perspektive in seiner costnrz/o«e /eg/M/ma zu
stehen. Erstmals kam diese Schwierigkeit mit Erwin Panofskys berühmten Auf-
satz über «die Perspektive als symbolische Form» auf. Panofsky sah die bildne-
rische Konstruktion der Zentralperspektive nicht als ein Bemühen des Künstlers
um eine getreue Abbildung der physischen Erscheinungen, sondern vielmehr als

eine «Welt-Anschauung», d. h. eine konzeptuell philosophische Interpretation/
In welchem Zusammenhang steht aber Albertis berühmter Malereitraktat zu sei-

nen weiteren Schriften, die um die Jahre zwischen 1435 und 1440, also zeit-
gleich mit dem Basler sowie dem Ferrareser und Florentiner Konzil, entstanden?

In einer Stelle aus der K/to a/ioni/iM wird Albertis De P/ctwra in einen engen
Zusammenhang mit seiner Präsentation eines «Guckkastens» an die griechische
Delegation bei der Zusammenkunft in Ferrara gesetzt/' Mit dem Fokus auf das

Verhältnis von Albertis Malereitraktat und auf das weitere Feld der Bildpro-
grammatik während des ersten Drittels des 15. Jahrhunderts soll in der folgenden
Untersuchung einerseits die literarische Tradition einer symbolischen Termino-
logie, wie sie ebenfalls in Piccolominis Konzilsschrift vorkommt und somit eng
mit der Konziliaren Theorie einer sich sichtbar manifestierenden Kirche ver-
knüpft ist, verfolgt werden/ Zum Anderen musste dieses spezielle Vokabular der

Repräsentation auf Alberti einen starken Einfluss ausgeübt haben, so dass eine

Wechselwirkung zwischen Konziliarismus und der Florentiner Bildprogram-
matik im Hinblick auf das im Jahr 1439 stattzufindende Konzil unweigerlich mit
einem sich neu anbahnenden Verständnis des Bildes untersucht werden muss, in-
sofern als die konziliare Bildsprache eine entscheidend theologische Systematik
bereitstellte. Die schwer zu begründende Bekanntschaft Albertis mit Nikolaus
Cusanus, wie sie auch Carman zu sehen glaubt, kann nicht mehr länger in der
Weise aufrecht erhalten werden, dass Ersterer das Gegenbild des Letzteren ein
und derselben Münze sei. Vielmehr entwickelten sich Alberti und Cusanus auf
zwei parallelen Linien, wobei sie durchaus im Stande waren, sich auf ihrem Weg
gegenseitig zu beeinflussen.

" C. H. Carman, Leon Battista Alberti and Nicholas Cusanus. Towards and Epistemology of
Vision for Italian Renaissance Art and Culture, Farnham 2014.

* E. Panofsky, Die Perspektive als symbolische Form, in: H. Oberer/E. Verheyen (Hg.),
Aufsätze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, Berlin 1980, 99-167. Dazu M. Kemp,
Science, Non-science and Nonsense. The Interpretation of Brunelleschi's Perspecitve, in:
Art History, 1 (1978), 157 u. K. Veltman, Panofsky's Perspective. A Half Century Later, in:
M. Dalai-Emiliani (Hg.), La Prospettiva Rinascimentale. Codificazione e Trasgressioni,
Firenze 1980, Bd. 1,565-584.' Zit. nach R. Fubini/A. M. Gallon, L'autobiografia di Leon Battista Alberti: Studio e edizio-
ne, in: Rinascimento, 1 (1972), 21-78, v.a. 73, §20f.' Vgl. v. a. H. Küng, Strukturen der Kirche, Freiburg 1962, 11.



.va/zcZo s/zz'rzZo /egz'Z/zwe co«gre,gcz7a, umversa/em Ecc/e.swm z-e/zz-aesezzZimy.» 125

£7« FoLaZztt/ar c/er z-eprae.se« taTz'o Dcc/esz'ae - Leo« ßaZZ/.vZa zl //zerZ/.y

-Po«///êx Zw S/zz'ege/ fczwzz/z'arer 77zeorz'e

Das Konzil von Konstanz legte mit seinen beiden Dekreten //aec Sczwcta (1415)
und ßre^wew^ (1417) erstmals die Grundlage eines Anspruchs auf die universelle

Superiorität der Kirchenversammlung gegenüber dem Papst fest. Jedoch sprach
es nur in geringem Masse die Rolle des Papstes gegenüber einem Konzil an, so-
dass vor allem T/czec ßancta die Vollmacht der ««zversz'Zas /zße/z'zzz« als re/zrae-
.ye«7aZz'o ßcc/eszae im Konzil nicht vom Kopf der Kirche ableitete, sondern vom
Heiligen Geist.* Dem Basiiiense oblag schliesslich die Aufgabe, die konziliare
Vollmacht, die es durch das Konstanzer Dekret erhielt, auf kanonisches Recht
aufbauend zu festigen. Sieht man vom persönlichen Wandel des am Basiiiense

tätigen Piccolomini gegenüber dem Konzil in den späteren Jahren ab, so fällt vor
allem in seinen De gesfz's ein Bemühen um die Legitimierung einer angemesse-
nen Repräsentation der in Basel abwesenden Bischöfe auf. Die leeren Stühle
wurden nämlich mit wiedergefundenen Reliquien besetzt.®

Die für die konziliare Periode zentrale Begriff der re/zraesewtoßo spielte eben-

falls in der berühmten von Nikolaus Cusanus verfassten Schrift De cozzcorc/czw/z'a

cöf/zo/z'cfl eine ebenso hohe Rolle, da er diese bewusst auf das Petrusamt auf-
baute, in welchem auch das Papsttum inbegriffen sei, wobei Petrus nach der be-

rühmten Stelle im Matthäusevangelium die Binde- und Lösegewalt direkt durch
Christus übertragen wurde.'" Nach kanonischem Recht ist Petrus somit derjenige
Apostel, der als .s'zgrazz« der Kirche bezeichnet wird." Damit stellte sich unwei-
gerlich die Frage, ob auch der niedere Klerus an der Kirchenvertretung während
eines Konzils teilnehmen durfte. Tatsächlich lamentierte Piccolomini als Papst
Pius II. später in seinen Erinnerungen über den Niedergang des Konzils von Ba-
sei, dass sich dort mehrheitlich neben Äbten auch «Pröpste, Prioren, Kanoniker,
einfache Priester sowie Mönche niedrigen Ranges» versammelt hätten.'^ In

* G. Alberigo, Chiesa conciliare. Identité e significato del conciliarismo, Brescia 1981,
150-164 u. 187-204; I. H. Pichler, Die Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete. Unter-
suchungen zur Frage der Interpretation und Verbindlichkeit der Supeioritätsdekrete Z/aec
iazrcZo und Z-regi/ews, Wien 1967 sowie jüngst M. Decaluwé, Das Dekret Haec sancta und
sein gedanklicher Kontext auf dem Konzil von Konstanz und auf dem Konzil von Basel, in:
Annuarium historiae conciliorum, 41 (2009), 313-340.

®

Piccolomini, De gestis (wie Anm. 1) I, 178. Derselbe Kardinal von Arles, der den Such-
auftrag nach Reliquien in der Stadt gab, pries die dadurch betonte Andacht. Dazu ebd., S.

184.
N. Cusanus, De concordantia catholica, in: G. Kallen (Hg.), Nicolai de Cusa. Opera omnia,
14 Bde., Hamburg 1959-68, XIV, II: 156.

" Vgl. hierzu C. 24 q. I c. 18 im Decretum Gratiani. Dazu B. Tierny, Foundations of the Con-
ciliar Theory. The Contributions of the Medieval Canonists from Gratian to the Great
Schism, Cambridge 1955, 34.
A. Van Heck (Hg.), Pii II Commentarii rerum memorabilium que temporibus suis continge-
runt, Città del Vaticano 1984. Eine englischsprachige Edition der Erinnerungen Pius' II. ist
zu finden bei L. Gabel (Hg.), Memoirs of a Renaissance Pope. The Commentaries of Pius
II: An Abridgment, New York 1959, 209f. Vgl. zuletzt auch G. Stälzl (Hg.), Ich war Pius II.
Memoiren eines Renaissancepapstes, Augsburg 2008.



126 F////; Mj/asev/c

einem Zièer a/5o/oge«'cz/.s aus dem Jahr 1436 verurteilte sogar der damalige Papst

Eugen IV. das Konzil in dessen Bestreben, die beiden Konstanzer Dekrete zu er-

neuern sowie einen tieferstehenden Klerus zuzulassen, zu dem auch diejenigen
gehörten, «die keinen Titel besassen»."

In diesem Rahmen sollte auch Leon Battista Albertis bis heute seitens der

Forschung nur ungenügend wahrgenommene Schrift Po«?//er aus dem Jahr 1437

untersucht werden. Alberti wurde bisher, selbst bei diesem Werk, vor allem aus

der Tradition eines v/V /z'«era«/s und nicht aus einer theologischen betrachtet. So

verkörpert er dasjenige Ideal eines burckhardtschen «Renaissance-Individualis-

mus», zu welchem die Forschung bislang eine geringe Distanz eingenommen
hat.''' Po«///ex, ein Gespräch zwischen zwei Bischöfen aus der Alberti-Familie,
dem neugewählten Bischof von Camerino (4. März 1437), Alberto, und dem äl-
teren Bischof von Ascoli, Paolo, bietet im Feld dieser Untersuchung die Mög-
lichkeit, Alberti allmählich aus einem theologischen Blickwinkel aufzufassen. So

scheint er Antonio Rosellis Mo«arc/z/'a gekannt zu haben, wie auch jüngst Andra
Piccardi in einem Aufsatz zeigen konnte." An einer Stelle bezieht sich Alberti
bewusst auf das Deere«//« Gra//««/ (C 12.1.12), um die Möglichkeil und Freiheit
der Stellvertreter der Kirche zu legitimieren, Reichtümer besitzen zu dürfen."
Piccardi vermutete, dass Albertis Dialog weiniger eine Rede vom Verhältnis
zwischen Papst und Konzil als über eine Kirchenreform an sich sei. Dabei schien

für ihn die Wahl des Titels zentral: Die Bevorzugung von />o««/èx an Stelle der

gängigen Nominative o««'Vas oder ep/Vcop//s hatte flir Alberti eine zweifach iro-

" J. W. Stieber, Pope Eugenius IV., the council of Basel and the secular and ecclesiastical
authorities in the Empire. The conflict over supreme authority and power in the church,
Leiden 1978, 27-34 sowie G. Christiansen, Aeneas Sylvius Piccolomini and the Historio-
graphy of the Council of Basel, in: H. L. Bond/G. Christianson (Hg.), Reform, Représenta-
tion and Theology in Nicholas of Cusa and His Age, Famham 2011, 58-59. Der Camaldo-
neser General, Ambrogio Traversari, beriet den Konzilspräsidenten, den Kardinal Giulio
Cesarini, im Oktober 1435 zwischen guten und schlechten Konzilien zu unterscheiden, wo-
runter er das Basiiiense als «unwürdigen Pöbel und verwirrte Ansammlung» bezeichnete.
Dazu L. Melius, Ambrosii Traversarii latinae epistolae, Florenz 1759, II: 158: «[...] hic
vulgus ignobile, & multitudo confusa [...]»
A. E. Enenkel, Die Erfindung des Menschen. Die Autobiographik des ffühneuzeitlichen Hu-
manismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin/New York 2008, 189-228 sowie A. Grafton, Leon
Battista Alberti. Master Builder of the Italian Renaissance, Cambridge (Mass.) 2000, 14-20.

" Erst jüngst erschien eine kommentierte Edition von Albertis Dialog, Leonis Baptiste Alber-
ti. Pontifex, hg. A. Piccardi, Firenze 2007. Vgl. dazu auch die kurzen Vergleiche zur konzi-
liaren Debatte bei S. Borsi, Leon Battista Alberti e Roma, Firenze 2003, 24-25, 34 & 36.
Zuletzt A. Piccardi, II Po«/;/"ex di Leon Battista Alberti e il concilio di Firenze, in: L. S. Ta-
rugi (Hg.), Oriente e occidente nel rinaseimento. Atti del XIX Convegno Internazionale,
Firenze 2009, 193-201.

" Alberti, Pontifex (wie Anm. 15), rr. 233-236. Dazu A. Roselli, Monarchia, sive tractatus de
Potestate Imperatoris et Papae, in: M. Goldcast (Flg.), Monarchia S. Romani imperii, sive
tractatus de iurisdictione imperiali..., Bd. 1, Hanoviae 1611, 252-556, v. a. 276. Das Decretum
leitet sich aus zwei Stellen im Johannesvengalium ab: Jo 12,6 & 13,29. Später wird Lorenzo
Valla in seinem De falso crédita et ementita Constantini donatione dieselbe Stelle im De-
cretum Gratiani verwenden, um den Gebrauch von Reichtümern und Geldern innerhalb der
Kirche zu widerlegen. Zu Roselli v. a. Alberigo, Chiesa conciliare (wie Anm. 8), 277-281.



«/« sw7c/o .sy;;r//o /eg/M'we coMgrega/a, trw/Versa/em £cc/es7am t'eprae.ye«taM.v.» ' 27

nische Bedeutung, wollte er doch damit auf diejenigen Bischöfe verweisen, die
nach dem Papstamt strebten und zugleich den po/j/z/ex auf die Rolle eines p/v'/;»«
w/er pares reduzieren." Dieser dem Bischofsamt inhärente Aufstieg innerhalb
der Kirchenhierarchie fusste in Albertis Verständnis vom Spannungsverhältnis
zwischen pow/z/zces und vag/ sacerz/o/es, das auf dem Begriff des pas/or am-
man/m aufbaute. Alberti äussert sich dabei bewusst über solche Priester, die

keine Erlaubnis zur Seelensorge (cara aw/warM/w) hatten und dennoch einen

grossen Teil des damaligen Klerus bildeten."* Mit vagas sacerc/os bezeichnet er
ferner solche Priester, die keine höheren Weihen empfingen und somit auch we-
der eine Diözese noch ein religiöses Institut zugeteilt bekommen hatten." Damit
bezieht sich Alberti eindeutig auf Kleriker sme ///m/o, welche die konziliaren
Quellen und literarischen Schriftstücke aus dem Spätmittelalter als vaga/wW/
oder ocep/ta/z bezeichnen. Solche Kleriker ohne Titel unterstanden der Aufsicht
von ranghöheren Kirchenobern, insbesondere Bischöfen, und waren dadurch ge-
zwungen zwischen Städten zu migrieren.""

Dieses spezifische Augenmerk auf eine ausserordentliche soziale Kategorie
von Klerikern spiegelt ferner seine eigene Position innerhalb der römischen Ku-
rie wider, welche bislang noch gänzlich unerforscht bleibt. Papst Eugen IV. er-
liess 1432 eine Bulle, in welcher Alberti bewilligt wurde, eine beliebige Pfründe
erhalten zu dürfen, ohne seine illegitime Geburt nennen zu müssen."' In dieser
Bulle wird die Kollegskirche San Martino a Gangalandi zusätzlich als pr/or se-
cw/om bezeichnet, in welcher vor allem Notare flir das kommunale Territorium
arbeiteten."" Es findet sich in einer weiteren Passage die Bezeichnung dieser
Pfründe speziell als Kanonikal, welches der Verwaltung des Metropolitan-
Bischofs von Florenz unterstehen sollte."' Den Kollegiaten wird dennoch bewil-

" Piccardi, Il Pon/i/êx di Leon Battista Alberti (wie Anm. 15), 197. Für die Bedeutung von
ar/is/as und ep/sco/ws in ihrem spezifisch liturgischem Kontext vgl. L. C. Mohlberg (Hg.),
Liber Sacramentorum Romanae Aeclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat. 316/Paris
Bibl. nat. 7193, 41/56; Sacramentarium Gelasium), Roma 1981, III: 17, 1244.

'* Alberti, Pontifex (wie Anm. 15), rr. 102-106.
G. Durand, Pontificalis ordinis liber I, XIII: 5, in: M. Andrieu (Hg.), Le Pontifical Romain
au moyen-âge. IV: Le pontifical de Guillaume Durand, Città del Vaticano 1940.
O. Condorell, Clerici peregrini. Aspetti giuridici délia mobilité cléricale nei secoli
XII-XIV, Roma 1995 u. F. Rapp, Riforme e inerzie, in: M. Marocchi (Hg.), Storia del Cris-
tianesimo. Religione-Politica-Cultura. VII: Dalla riforma della Chiesa alia Riforma Protes-
tante 1450-1530), Roma 1999, 183-189.
Die Bulle wurde in einer kürzlich erschienen Sammlung verschiedener Briefe Albertis neu
ediert bei P. Benigni (Hg.), Corpus epistolare e documentario di Leon Battista Alberti,
Firenze 2007, n. 7, 117-123. Ihr gehen sowohl eine Vollmachturkunde, ausgestellt durch
Alberti, an drei Florentiner Notare als auch ein Bittbrief an den Papst selbst voraus. Dazu
ebd., 111-113 resp. 114-116.

"* L. Boschetto, Leon Battista Alberti e Firenze. Biografia, storia, letteratura, Firenze 2000,
106-108. Weiter G. Corsani, Lasta a Signa (Firenze), Roma 1993, 11-13; I. Moretti, Es-
pansione demografica, sviluppo economico e pievi romaniche. II caso del contado fiorenti-
no, in: Ricerche storiche, 13 (1983), 33-69, v.a. 48, Anm. 69 u. C. Hewlett, Rural com-
munities in Renaissance Tuscany. Religious identities and local loyalities, Turnhout 2008.
Zit. n. Benigni, Corpus epistolare e documentario (wie Anm. 21), 118.



128 F////; Mï/evev/c

ligt, gewöhnlich administratives Personal einstellen zu dürfen und sich um die

Seelsorge zu kümmern. Alberti wird aber erst 1444 das Priorat von San Martino
a Gangalandi vollständig erwerben können, und sich damit erstmals in seinem
Leben finanziell selbständig versorgen. Damit lässt sich die in der Forschung
noch unbeantwortet Frage ableiten, ob Alberti bewusst eine Karriere als Kanoni-
ker und damit auch das Predigeramt für die Seelsorge anstrebte? Vermutlich
kannte Alberti Lapo da Castiglionchios berühmten Traktat De cr/r/ae cowwocfa
(1438), in welchem der Autor den Luxus der Kurialen kritisierte, andererseits
aber dasselbe Umfeld und dessen Möglichkeiten für gelehrtes Arbeiten pries."
Im Gegensatz dazu beklagte sich Aenes Sylvius Piccolomini in seinem Brief an
Johann von Eich über den Stumpfsinn seiner Position in der römischen Kirchen-
kanzlei."' Die Bulle Papst Eugens IV. erwähnt zudem in Bezug auf die Zu-
sprechung des Priorats an Alberti den Patriarchen von Grado, Biagio Molin, der
auch über die kuriale Kanzlei waltete."''

Tatsächlich trat Alberti mit dem Erhalt von S. Martino a Gangalandi nur der

Kategorie der ecc/es7os//c/ bei, wie auch ein Beschluss der Opérai des Florenti-
ner Doms vom 3. Oktober 1432 zeigt. In diesem wurde Alberti dazu ermächtigt,
dem Kanonikat von S. Martino a Gangalandi den Schuldbetrag von 12 Florin, 9

Lire und 12 so/a'/ in Raten zu begleichen." Erst zwischen 1440 und 1447 wird
Alberti auch den Kirchenraum flir liturgische Feste zur Verfügung stellen, zuerst

an einen gewissen Paolo Balduccio und Aringo di Corso (1440), dann an Messer
Leonardi di Piero Dati und Marco di Parente Parenti (1447)."" Offenbar musste
Alberti bereits bei der Erhaltung dieses Priorats damit begonnen haben, Pläne für
eine Grabplatte zu Ehren Agnolo Pandolfinis zu entwickeln, die aber erst später
in die komplette Veränderung des Altarbereichs und der Kirchenapsis mündeten.

" Lapo da Castiglionchio, De curiae commodis Dialogus, in: Renaissance Humanism and the
Papal Curia. Lapo da Castiglionchio the Younger's De curiae commodù', hg. v. C. S. Celen-
za, Ann Arbor 1999, 173. Zum weiteren Kontext der Schrift vgl. auch J. Dendorfer, Die
Kurie kehrt zurück - das erneuerte Rom der Päpste und Kardinäle um Quattrocento, in: J.

Johrendt/ R. Schmitz-Esser (Hg.), Rom - Nabel der Welt. Macht, Glaube, Kultur von der
Antike bis heute, Darmstadt 2010, 103-115.
R. Wolkan (Hg.), Der Briefwechsel des Eneas Sylvius Piccolomini, in: Fontes Rerum
Austriacarum, Bde. 61, 62 & 67, Wien 1909-1912, LXI: 1, Ep. 166, dat. Nov. 1444. Der
Brief ist auch bekannt unter dem Titel De curialium miseriis bei A. S. Piccolomini, Opera
quae extant omnia, Basel 1551, 720-736. Piccolomini war ebenfalls wie Alberti als Abbre-
viator an der Kurie tätig, wodurch er auch Kirchenobern, wie dem Kardinal Niccolô Alber-
gati, unterstand. Dazu im Kontext des Basler Konzils v. a. Stieber, Pope Eugenius IV (wie
Anm. 13), 443-448.

^ Benigni, Corpus epistolare e documentario (wie Anm. 21), n. 7, 118. Molin beauftragte AI-
berti zwischen dem Ende des Jahres 1432 und März 1434 eine Reihe von Lebensbe-
Schreibungen christlicher Märtyrer zu verfassen, aus denen uns diejenige des hl. Potitus
überliefert ist. Dazu L. B. Alberti, Vita Potiti, in: C. Grayson (Hg.), Opuscoli inediti,
Firenze 1954 sowie Grafton, Leon Battista Alberti (wie Anm. 14), 64-66." Benigni, Corpus epistolare e documentario (wie Anm. 21), n. 5, 112 u. M. Haines, La
grande impresa civica di Santa Maria del Fiore, in: L. Riccetti/G. G. Merlo (Hg.), Finan-
ziare cattedrali e grandi opere pubbliche nel Medioevo. Nord e media Italia (secoli
XII-XV), Roma 2003, 137-166, v.a. 164.

"* Boschetto, Leon Battista Alberti e Firenze (wie Anm. 22), 193-197, n. 6 & 267-271, n. 38.



<?/» jonc/o sp/n'to /eg/V/me congregato, wwversa/em £cc/as/am repraeseHhms» 129

Die Arbeiten begannen allerdings erst im Jahr 1446, als Alberti nach Rom zu-
rückkehrte, um für Papst Nikolaus V. als architektonischer Berater zu arbeiten.^
Dasselbe Ziel hatte er bereits in den L/7;r; 7e//a Aam/g/Zo betreffend des Kaufs

von ländlichen Grundstücken ausgeführt. Diese sollten nach der Übernahme in
ein «Kunstwerk» umgewandelt werden, sowohl in praktischer als auch in ästheti-
scher Hinsicht." Diese Vorstellung einer repräsentativen Form des eigenen
Haushaltes im Medium der Architektur wird später für Alberti eine der zentrals-

ten Komponenten für seinen Traktat De re oeaT/tca/or/o bilden, dessen Grund-

läge aber im früheren konziliaren Einfluss der 1430er Jahre auf die Malerei zu
suchen ist, für den Alberti eine zentrale Rolle gespielt haben musste,

Das Konz// vom F/ore«z (74391 -
(y«/om'ge7ö;?/:e A R/Werwe/t hm yhVTtew Qwottrocewto

In seiner Lawüfa//o//oreMt/we mm/ms beschreibt der 1427 zum Kanzler der Florenti-
ner Republik ernannte Leonardo Bruni ein triumphales Bild seiner Stadt Florenz.
Sie galt für ihn als das Spiegelbild einer c/v/tas De/, in welcher Geschichte und
co/w/MMH/taJ c/v/wwj sich mit der Harmonie und Schönheit der Stadt trafen." Die
Stadt am Arno wurde am 6. Juli 1439 zum Ort eines kulturellen Ereignisses,
welches die Union zwischen West- und Ostkirche mit der päpstlichen Bulle
Laetewft/r coe// verwirkliche. Zu dieser konziliaren Angelegenheit beherbergte
das mediceische Zentrum der Toskana eine Vielzahl an fremden Besuchern, am

prominentesten die byzantinischen Prälaten. Allerdings, so klagte Ambrogio Tra-
versari in einem Brief an Cosimo de' Medici, wurden die fremden Gäste von den

Florentiner Bürgern zu wenig beachtet." Der Einzug der Byzantiner aus Ferrara

in die neue Konzilsstadt Florenz erhielt vor allem durch die Begrüssungsrede
Brunis am 15. Februar 1439 vor der Porta San Gallo besonderes Gewicht, zumal
die Teilnahme der Bevölkerung an der Prozession des byzantinischen Kaisers

entlang der Via San Gallo ins Stadtzentrum durch massive Regenschauer beina-
he aufgelöst werden musste." Es erstaunt demnach, dass vor allem die Floren-

Die Arbeiten haben die Form der Kirchenapsis und des Altarbereichs komplett verändert.
Dazu P. Balenci, Le Mura di Lastra a Signa, in: G. Tampone (Hg.), Studi e ricerche sul nu-
cleo antico di Lastra a Signa, Firenze 1980, 29, n.28, der einen Beschluss der Richter der
Arte di Calimala vom 9. Juli 1446 zitiert.
L. B. Alberti, I libri della famiglia, in: C. Grayson (Hg.), Opere volgari, 3 Bde., Bari
1960-1973,1: 194-201, 198 & 197.

" L. Bruni, Laudatio florentinae urbis, in: P. Viti (Hg.), Opere letterarie e politiche, Turin
1996,596-647." Mehus, Ambrosii Traversarii (wie Anm. 13), II: 341-342.

" B. Corazza, Diario Fiorentino, hg. v. G. O. Coranazzi, in: Archivio Storico Italiano, 14

(1894), 233-298, v. a. 297. Man wählte schliesslich zur kaiserlichen Unterkunft eine kürze-
re Route, auf der vor dem Florentiner Dom S. Maria del Fiore keine Station eingelegt wurde

- ganz im Gegensatz zum Einzug des Papstes am 25. Januar. Dazu I. Ciseri, Spiritualité e

spettacolo nella Firenze del Concilio. Cerimoniale diplomatico e sacre rappresentazioni, in:
P. Viti (Hg.), Firenze e il Concilio del 1439. Convegno di Studi, Florenz 29. Nov. - 2. Dez.
1989,2 Bde., Firenze 1994, Bd. 1,437-455, v.a. 445-447. S. Maria del Fiore spielte als Ort



130 F//;/; Mj/esev/c

tiner Chroniken den Regen gänzlich ignorieren, um dadurch den Einzug als

prachtvolle Inszenierung zu feiern.^ Noch erstaunlicher scheint aber der Um-
stand zu sein, dass sich weder ein Bilderzyklus, noch eine Skulpturengruppe fin-
det, die dieses Ereignisses gedenken.

Somit geriet vor allem Benozzo Gozzolis £7nzt/g c/er c/re/ Köw/ge in der Cap-
pella dei Magi im Palazzo Medici Riccardi stark unter den Verdacht, nachkon-
ziliare Gedanken könnten auf die Bildproduktion während des Florentiner
Quattrocento Einfluss genommen haben. Damit wurde die Frage vernachlässigt,
ob das theologisch geprägte konziliare Klima in Florenz an sich ein Bedürfnis
nach einer erhöhten Bildproduktion hervorgerufen haben könnte.^ Diese Frage
taucht unmittelbar aus dem berühmten Brief des Manuel Chrysoloras an Johan-

nés VIII. Palaiologos auf, in welchem das alte Rom Konstantinopel als «neuem
Rom» gegenübergestellt wird und in dem vor allem die Reliefskulptur auf dem

Triumphbogen Kaiser Konstantins d. Gr. bewundert wird. Jedoch scheint der

Brief an Demetrius Chrysoloras von grösserer Bedeutung zu sein, als es bisher
die Forschung wahrzunehmen schien. In diesem bestimmt ein zentrales Element
die Faszination des byzantinischen Gelehrten von der Stadt, nämlich die Suche

nach Kunstwerken. Chrysoloras zufolge musste er «die Palastwände hinaufklet-
tern, sogar bis hinauf zu den Fenstern, um Gelegenheit zu bekommen die Wun-
derwerke im Innenraum zu sehen».^'' Tatsächlich konnte ein fremder Besucher
wie der byzantinische Gelehrte Chrysoloras in Rom wie auch in Florenz Kunst-
werke keineswegs ausserhalb eines Palast- oder Kirchenraumes finden. Dies aber
änderte sich im Florentiner Stadtraum mit der Auftragsvergabe fur die Türen am

des Gebets und des Segens auch bei früheren päpstlichen Einzügen in die Stadt am Arno
eine zentrale Rolle. Vgl. S. Mantini, Lo spazio sacro della Firenze medicea. Trasformazioni
urbane e cerimoniali pubblici tra Quattrocento e Cinquecento, Firenze 1995, 84-86.
S. Kolditz, Johannes VIII. Palaiologos und das Konzil von Ferrara-FIorenz (1438/39), 2

Bde., Stuttgart 2014, Bd. 2, 522. Im Gegensatz stehen dazu vor allem die Acta Graeca und

Syropoulos. Zu letzterem v. a. V. Laurent (Hg.), Les <Mémoires> du Grand Ecclésiarque de

l'Eglise de Constantinople Sylvestre Syropoulos sur le concile de Florence (1438-1439),
Paris 1971, VIII 36: 386, Z. 23-388. In seiner Schilderung wird der Regen zum Haupt-
akteur der Beschreibung, der die Ursache für die Traurigkeit der Stadt über ihren Gast ist.

" Dieser Verzerrung trugen vor allem E. H. Gombrich, The early Medici as patrons of art. A
survey of primary sources, in: E. F. Jacob (Hg.), Italian Renaissance studies, London 1960,
279-311 u. A. Chastel, Art et humanisme a Florence au temps de Laurent le magnifique.
Études sur la renaissance et l'humanisme platonicien, Paris 1982 stark bei." Die deutsche Übersetzung folgt M. Baxandall, Giotto and the Orators. Humanist observers
of painting in Italy and the discovery of pictorial composition, Oxford 1971, 81. Chryso-
lora's Vergleich zwischen dem neuen und alten Rom findet sich im Übrigen bei J.-P. Migne
(Hg.), Patrologia cursus completus. Series Graeca, 161 Bde., Paris 1857-1866, CLVI
(1866): 23-53 sowie bei G. Codinus, Excerpta de antiquitatibus Constantinopolitanis, hg. v.
P. Lambecius, Paris 1655, 107-130 & Venedig 1729, 81-96 mit lateinischer Paraphra-
sierung. Vgl. auch R. Webb, Describing Rome in Greek. Manuel Chrysolora's Comparison
of Old and New Rome, in: P. Odorico (Hg.), Villes de toute beauté. L'ekphrasis des cités
dans les littératures byzantine et byzantino-slaves, Paris 2012, 123-133 u. G. Cordassa,
Imago Urbis. L'arte corne immagine della storia nella comparatio tra le due Rome e nella
lettera a Giovanni Crisolora di Manuele Crisolora, in: L. S. Tarugi (Hg.), Lettere e arti nel
Rinascimento, Firenze 2000, 133-146.



«7« sancfo .çpin'to /eg/t/me congregate, ww'versa/e/n Ecc/estent re/rraesentans» 131

Baptisterium (1429-1437) sowie in Rom mit Filaretes /amw coe// fur Alt-St.
Peter (1433-1445). Beide Ausfuhrungen fallen in denselben Zeitraum, in wel-
chen die byzantinischen Prälaten in Italien eintrafen. Allerdings umfassen vor al-
lern die römischen Reliefs das Ferrareser und Florentiner Konzil.

Am Anfang seines Widmungsbriefes an Brunelleschi, dem die italienische

Ausgabe von De f/'cA/ra (1435) voranging, schildert der Autor des Malereitrak-
tates Ähnliches, wie Manuel Chrysoloras etwa zwanzig Jahre früher in Rom."
Weiter führt Alberti fünf Künstlernamen auf, die für ihn keineswegs minderwer-

tiger anzuerkennen sind als diejenigen aus der Antike, unter denen sich aber nur
ein Maler befindet, nämlich Masaccio, der aber seit sieben Jahren verstorben

war. Die weiteren vier Namen stehen vor allem für Bildhauer, welche insbeson-
dere Reliefskulpturen ausführten. Dies deutet auf eine starke Wechselwirkung
zwischen Bildhauerei und Malerei hin, die Alberti noch während des konziliaren
Klimas im Florenz seiner Zeit erlebt haben musste. Dabei sind Masaccio und

Masolino da Panicale und ihrer Ausmalung der Brancacci-Kapelle in S. Maria
del Carmine von zentraler Bedeutung für die weitere Fortführung der Malerei im
Florentiner Stadtraum. Sie steht für eine Bildproduktion und -programmatik,
welche allmählich die bereits angedeutete Kluft zwischen Innen- und Aussen-

räum zu überbrücken versucht. Für diese Überwindung findet Alberti zu dieser
Zeit im Begriff der AfVor/'a eine mögliche Lösung, die bislang noch nicht als

transzendental theologisches Element in seinen Ausführungen zur Malerei
beachtet wurde. Alberti leitet den Begriff der AiVor/a bewusst aus seinem vor-
hergehenden geometrischen Aufbau einer Oberfläche ab, die rudimentär aus Li-
nien und dieselben aus einer Abfolge von Punkten bestehen. Diese raA'/wenta
fasst er als Mitglieder (wewAra) zusammen, die in ihrem Zusammenwirken
schliesslich eine Einheit zum Vorschein bringen."

Birgt aber diese Begriffsbildung Albertis selbst eine Analogie zu Cusanus'
Verständnis von einem Konzil, das sich über das Zusammenwirken von Kirchen-
wAgAWer« zu einer Einheit zusammensetzt?" Dieselbe Einheit, die dem Konzil
an sich autoritative Beschlussfahigkeit zuspricht, fusst auf der hierarchischen

Kirchenordnung, die aus der Ecc/es/a fn'ww/?Aa«s, Aorte/ens und m/Ahms hervor-

geht. In dieser co/wposA/o £cc/as/ae wird vor allem dem Priestertum eine beson-
dere Rolle zugesprochen, welches eng mit der Bedeutung der cafAet/ra verknüpft
wird. Das Priestertum gehört für Cusanus, und auch für Alberti, nämlich ohne

Rangeinschränkung zur Einheit der cafAec/ra, dem Bischofssitz also/" Dieser

" Alberti, De Pictura (wie Anm. 2), 7.
" Alberti, De Pictura (wie Anm. 2) II, §35, 72. Dazu weiter A. Grafton, //Aterte and (Sterte.

Alberti's terminology in Context, in: I Tatti Studies in the Italian Renaissance, 8 (1999),
37-68; K. Patz, Zum Begriff der //Aterte in L. B. Alberti's De /n'ctera, in: Zeitschrift für
Kunstgeschichte, 49 (1986), 269-287 u. J. M. Greenstein, Alberti on A/sterte. A Renais-
sance view of the structure of significance in narrative painting, in: Viator, 21 (1990),
273-299." Cusanus, De concordantia catholica (wie Anm. 10) II, §1, 93.
Ebd. I, 10, §47, 66-67.



132 F/7/p Mt/esevic

selbst geht schliesslich wieder auf die Binde- und Lösegewalt Petri als Repräsen-
tant der Kirche zurück.'" Dadurch ergibt sich eine zentrale Schlussfolgerung, die
Cusanus erstmals theologisch als Gedanken festhielt und Alberti in seinem Trak-
tat De P/ctwra gekonnt für die Bildprogrammatik seiner Zeit zu gebrauchen
wusste, dass nämlich eine Audienz während eines universalen Konzils nicht ge-
heim, sondern öjf/feMf//c/t (pwWz'ce) gestattet werden sollte. Daran scheint sich
Albertis eigene Darlegung über die Rolle des Künstlers und seines Werkes für
die Öffentlichkeit eng anzulehnen. Demzufolge nützt das alleinige Beherrschen
der Grundlagen der euklidischen Gesetze gemäss Alberti hinsichtlich der Aner-
kennung des Kunstwerkes nur, wenn dieses mit den Bedingungen des gesell-
schaftlichen Umfelds eine Einheit bildet.^ Diese Einheit zwischen Bildproduk-
tion und städtischer Gesellschaft wurde in Florenz während des frühen Quattro-
cento, und speziell während den 1430er Jahren, stark durch die Reliefskulptur
und die Bildhauerei geprägt. Als nämlich 1418 Masaccio nach Florenz kam, fand

er die Malerei noch in ihrer gotischen Tradition vor, für die vor allem Lorenzo
Monaco tonangebend war, während die Bildhauerei gänzlich neue Wege ein-
schlug, die sich aus der Arbeit mit den Bronze- und Holzreliefs herausbildete/"

Die bereits erwähnte Brancacci-Kapelle in S. Maria del Carmine steht mit
ihrem Bildprogramm für einen markanten Übergang von einem älteren Prinzip
der Wandaufteilung in Registern aus dem 14. Jahrhundert zu einem erneuerten
Einheitsbild, welches aber noch auf Lorenzo Ghibertis Ansicht beruhte, dass nur
diejenigen Objekte, die auf dem mittleren Sehstrahl wahrgenommen werden,
deutlich zu sehen seien. Aus dieser Voraussetzung folgerte er dann, dass es

falsch sei, für alle Dinge, die das Auge erfasst, einen einzigen Augenpunkt anzu-
nehmen. Das Auge müsse sich dementsprechend selbst auf die Perspektive der

jeweiligen Sehobjekte einstellen.'*'' Die Ausmalung der Kapelle geht auf ein
Testament des Seidenkaufmanns Feiice di Michele Brancacci vom 26. Juli 1422

zurück. In einem vierten, zehn Jahre später verfassten Testament musste der Auf-
traggeber allerdings feststellen, dass die malerische Dekoration der Kapelle noch

"" Ebd. I, 14, §56, 74 sowie dann ebd. II, 3, §77, 104-105. Die Verknüpfung zu Alberti wurde
bereits vorhin anhand seiner Ausführungen zum Priestertum in seinem Porcri/ac näher ge-
schildert, die er selbst auf kanonisches Recht zu begründen versuchte.
Alberti, De Pictura (wie Anm. 2) II, §30, 66. Dazu Grafton, Leon Battista Alberti (wie
Anm. 14), 136f.
So lehnte sich Masaccio in seiner Trinität (1426-1428) stark auf Brunelleschis auf Holz
ausgeführten Christusfigur seiner Kreuzigung, die ebenfalls in S. Maria Novella hing und
einen gänzlich starken Kontrast zu Donatellos Relief desselben Sujets darbot. P. Joannides,
Masaccio and Masolino. A complete catalogue, London 1993, 366 sowie M. Lisner, Holz-
kruzifixe in Florenz und in der Toskana von der Zeit um 1300 bis zum frühen Cinquecento,
München 1970, 57. Weiterführend auch M. Israels, La pittura scolpita nella Firenze del pri-
mo Rinascimento, in: Kat. Ausst. La primavera del Rinascimento. La scultura e le arti a

Firenze 1400-1460, Firenze Palazzo Strozzi 2013 u. Paris Musée du Louvre 2014, Firenze
2013, 151-157.
P. Santucci, La Pittura del Quattrocento in Italia, Turin 1992, 17 sowie S. Roettgen, Wand-
maierei der Frührenaissance in Italien, 2 Bde., München 1996, Bd. 2 (Anfänge und Entfal-
tung, 1400-1470), 93.



«/// îa/îcto fprrifo Zeg/V/me co/7,gregrj7a, 7/77/ve/ra/em £cc/es7£7777 7-ep7V7ase77ta7?.s.>.> 133

unvollendet blieb, und verpflichtete seine Erben zur Fertigstellung. Masaccios

Fresken, die in enger Zusammenarbeit mit Masolino entstanden waren, können
auf seine Sagra zurückgeführt werden, welche eine Prozession anlässlich der

Einweihung der Kirche im Jahr 1422 zeigt. Das heute verlorene Werk kann über

Zeichnungen aus dem 16. Jahrhundert rekonstruiert werden und ist vor allem ein
Tribut des Malers an die «tugendhaften und frommen» Herrscher der Stadt Flo-
renz."^ Masaccios Petruszyklus in der Kapelle präsentiert in dessen Bildkomposi-
tion Schauplätze und Abfolge der Szenen in einer fonnalen und inhaltlich zu-
sammenhängenden Einheit, anders als in der älteren Wandmalerei, die mehrere
Szenen mit architektonischen Versatzstücken trennte. Wie bereits in seinem
Fresko für den Kreuzgang der Kirche, so weist auch Masaccios Petruszyklus
einen deutlichen Einfluss der Reliefskulptur auf, die ihm neue Möglichkeiten der

Figurenhandlung im vertieften Bildraum bot.
Leon Battista Alberti's Widmung an Brunelleschi in der italienischen Fassung

von De D/'cft/ra wurde in einer Zeit verfasst, als der Adressat die rechtlichen Fol-

gen seines Versuches aus der kürzlich gegründeten Künstlerzunft auszutreten, er-
leiden mussfe."^ Dieser Vorfall beweist aber noch nicht genügend das Umfeld, in
welchem Albertis Traktat entstand. Vielmehr vermag der Fall von Paolo
Uccellos gemaltem Reiterstandbild des S/r Jo/w //awAvvooo' für den Florentiner
Dom Aufschluss über Albertis De B/c/wra und dessen Umfeld zu geben. Im Mai
1436 beauftragten die Opérai del Duomo di S. Maria del Fiore Uccello für dieses

Werk. Im Juni beschlossen sie aber das Fresko abzureissen, da es «nicht ange-
messen gemalt wurde». Einen Monat später beauftragten sie Uccello wieder, das

gemalte Reiterstandbild auszuführen."' Alberti konnte in dieser Zeit bereits Pläne
dafür gehegt haben, den Kanonikern des Florentiner Doms beizutreten. Auf je-
den Fall muss hier das Jahr 1440 als teramwi posf r/7«?777 angenommen werden,
in welchem Alberti tatsächlich als Kanoniker von S. Maria del Fiore ernannt wur-
de, zumal er die finanzielle Unterstützung Piero de' Medicis für seinen cer/awe
coro77ör/o bekam und zehn päpstliche Sekretäre, von denen einige bereits 1435 als

Jury in einem ähnlichen Wettbewerb über die Geschichte der italienischen und
lateinische Sprache gewirkt hatten, ihm zusprachen, Preisrichter zu sein."*

De B/c/wra scheint demnach den Umstand klären zu können, weshalb sich ge-
rade während der konziliaren Periode in Florenz keine Auftragsvergabe für die

Ausmalung von Kirchenräumen findet: Einerseits versuchte Alberti in seinem

C. Gilbert, The Drawings Now Associated with Masaccio's Sagra, in: Storia dell'arte, 3

(1969), 260-285; D. Savelli, La Sagra di Masaccio, Firenze 1998 u. D. Kent, The Brancacci
Chapel viewd in the context of Florence's culture of artistic patronage, in: N. A. Eckstein
(Hg.), The Brancacci Chapel. Form, Function and Setting, Firenze 2007, 53-72.' 1435 wurde Brunelleschi sogar durch ein Testamentsverfahren verhaftet. Dazu v. a. Carroll
W. Westfall, Painting and the Liberal Arts. Alberti's View, in: Journal of the History of
Ideas, 30 (1969), 487-506, v. a. 493.
J. W. Pope-Hennessy, Paolo Uccello. Complete edition, London 1968 sowie F. Borsi/S.
Borsi, Paolo Uccello, London 1964, 304-307.
C. Grayson, Alberti and the Vernacular Eclogue in the Quattrocento, in: Italian Studies, 11

(1956), 16-29 u. Grafton (wie Anm. 14), 171-173.



134 F/Y/p Mï/eseWc

Traktat die Kluft zwischen Innen- und Aussendekoration zu überwinden, indem
er die Bedeutung der Bildhauerei und ihrer Reliefmerkmale für die Malerei
fruchtbar in eine zentralperspektivischen Bildkomposition umformulierte. Ande-
rerseits war diese Problematik eng mit der Frage verknüpft, welche Kirchenmit-
glieder an einer Versammlung des Klerus gestattet wären. Sollte auch dem niede-

ren Klerus, der vor allem aus Priestern bestand, eine Teilnahme gewährleistet
sein, oder mussten diese zwangsmässig ausgeschlossen bleiben? Wie bereits Cu-

sanus in seiner De co«co/'c/a«?z'a cal/to/fca erläuterte, so berief sich Alberti später
in seinem Fo«///èx ebenfalls auf kanonisches Recht, um eine solche Teilnahme
des niederen Klerus, ja sogar von vag/' sacm/otes, zu legitimieren. Dadurch er-
öffnete sich die Möglichkeit einer Bilderwelt, in welcher der kirchliche Unions-
gedanke zu einem symbolischen Akt erhöht wurde. Dieser Gedanke, der sowohl
in der Bulle Eugens IV. Lae/en/wr coe//' 1439 als auch im F/7/Yx/z/e-Streit formu-
liert worden war, basiert auf dem Beschlusstext der Sessio VI, welcher besagt,
dass «man sich bezüglich des Hervorgangs des Heiligen Geistes um eine ange-
strengte Wahrheitssuche bemüht hatte» und dass sich betreffend des ////'ot/zze

trotz unterschiedlicher Sprachtradition in Ost und West «schliesslich doch eine

einzige und gemeinsame Wahrheit erschlossen hat»."*'' Bereits am 9. April 1438

wurde die Kirche von S. Giorgio für ein Zeremoniell ausgestattet, welches Grie-
chen und Lateiner anlässlich der Karwoche versammelte. Im Kern creator y/j/77-

t//5, dem für diesen Tag gewählten Gesang, drückt sich der Unionsgedanke aus.
Eine Schar Kirchenmänner, unter der sich auch der Patriarch von Grado, Biagio
Molin, befand, begleitete Eugen IV. beim Eintritt in den Kirchenraum.'" Diese
Zeremonien und Feste anlässlich des Aufenthalts der römischen Kurie in Florenz
mussten Albertis Malereitraktat bereits beeinflusst haben. Sowohl De D/'ct//ra als

auch seine weitere Abhandlung über das Standbild, De S/o/zza, müssen als Trak-
täte betrachtet werden, welche direkt auf die theologische Repräsentation des

Konzils in Bezug auf die Unionsfrage reagierten. Die Theorie des Konziliaris-
mus, welche zwischen dem Basiiiense und dem Konzil von Ferrara/Florenz eine
konziliare Versammlung der petrinisch-hierarchischen Darstellung der Dcc/es/'a

gegenüberstellte, wirkte sich demnach auch auf Leon Battista Albertis theore-
tische Schriften aus.

J. Wohlmuth, Kircheneinigung durch Konsens? Eine systematisch-historische Überlegung
zu den Unionsverhandlungen auf dem Konzil von Ferrara-Florenz, in: G. Alberigo (Flg.),
Christian Unity. The Council of Ferrara-Florence, 1438/39-1989, Leuven 1991, 187-202,
v.a. 191-192.
Die Tiara, welche der Papst bei diesem Einzug trug, könnte von Ghiberti angefertigt wor-
den sein. P. Castelli, Lux Italiae. Ambrogio Traversari Monaco Camaldolese - idea e im-
magini nel Quattrocento Fiorentino, in: Atti e memorie dell'Accademia toscana di Scienze e

Lettere, 47 (1982), 39-90, bes. 74. Weiter E. Müntz, Les Arts à la cour des Papes pendant
le XV et le XVI siècle, Bd. 1, Paris 1878, 1. Zur Prozession v.a. die Gesta bei G. Flofmann
(Hg.), Fragmenta protocolli, diaria privata, sennones, Roma 1951, 30.



«/zz sazzcto .sp/>/7o /egzV/zzze cozzgz'ega/a, zzz?z've«a/ezzz £cc/e.szazzz zcyzzcze.vezz/azz.S'zz 135

«/z? .vozzcZo sp/zvto /egz'Zz'zzze «zzzgz'ega/a. zzzzz'vez'.s'a/ezzz Ltee/esz'azzz z-e/.zz'aasezz/azz.y.zz
Dz'e z/zecz/og/scAe ^yjZezzzoZz'A- AorzczV/azw Sz/zL/zz-ogz-azzzzzzaz/A

Leon Battista Albertis Traktat De PzcZzzz'cz (1435/36) wird in erster Linie hinsichtlich sei-
nes Einflusses auf die Kultur des Humanismus im frühen 15. Jahrhunderts in Zentral-
italien betrachtet. Während Alberti als idealer Humanist, der Jacob Burckhardts Kon-
zeption von «Individualität» im Florenz des 15. Jahrhunderts beispielhaft vorfuhrt, weiter-
hin unumstritten ist, verfolgt vorliegender Beitrag das Ziel, den Autor von De Pz'c/zzza, der
aus einer exilierten Florentiner Familie stammt, im Lichte zeitgenössischer konziliaristi-
scher Debatten zu zeigen, die auf dem Konzil von Konstanz und dann folgend in Basel
und Ferrara/Florenz geführt wurden. Die unterschiedlichen theoretischen Versuche, ein
hierarchisches petrinisches Verständnis der Kirche mit der Vorstellung einer konziliaren
Versammlung zu konfrontieren, müssen einen grösseren Einfluss auf Albertis theore-
tisches Werk ausgeübt haben. Die Untersuchung ist so auch auf einen bis heute noch un-
genügend zur Kenntnis genommenen Dialog DozzZz/ev (1437) und dessen Zusammenhang
mit Albertis eigenen Ambitionen, eine bedeutende kirchliche Funktion einzunehmen, hin-
geordnet - und das, nachdem er als Abbreviator und Sekretär des Patriarchen von Grado,
Biago Molin, an die römische Kurie gekommen ist. Der Beitrag bringt zudem Material
bei, mit dem Albertis andere Traktate, wie De Pz'cZzzz-a, in einen Kontext gestellt werden
können, der von den Vorbereitungen Florenz', byzantinischen Prälaten in der Stadt im
Rahmen des Transfers des Konzils von Ferrara her, geprägt ist.

Alberti - De Pictura - Konziliare Theorie - Konzil von Basel - Konzil von Ferrara/Flo-
renz - Pontifex.

«7zz äzzzc/o .s/zzVzVo /eg/Zzzzze eozzgz-ega/a, z/zzz'veztsa/ezzz Dcc/esz'azzz z-e/zz'aesezz/ozz.y.zz
La syyZdzzza/z'^rzze //zeo/ogz'gzze ate /a /zz'ogz'azzzzzza/zz/zze vz'szze//e cozzcz'/zazTe

Le traité De Dz'c/zzz-a (1435/36) de Leon Battista Alberti est considéré avant tout du point
de vue de son influence sur la culture de l'humanisme au début du 15'° siècle en Italie
centrale. Alberti demeure indiscutablement un humaniste idéal, affichant de manière
exemplaire la conception de «l'individualité» de Jacob Burckhardt à Florence au 15'°
siècle. Cette contribution a pour but de montrer l'auteur de De Pz'cZzzzo, issu d'une famille
florentine exilée, à la lumière des débats conciliaires contemporains, qui ont été menés au
concile de Constance puis à Bâle et à Ferrara/Florence. Les diverses tentatives théoriques
visant à confronter une compréhension hiérarchique pétrinienne de l'Eglise avec la re-
présentation d'une assemblée conciliaire, ont dû avoir une influence non négligeable sur
l'œuvre théorique d'Alberti. L'analyse est orientée également vers le dialogue DozzZz/ex

(1437), aujourd'hui encore trop peu examiné, et son rapport avec les propres ambitions
d'Alberti d'endosser une fonction ecclésiastique significative - ceci après être arrivé à la
Curie romaine en tant qu'abréviateur et secrétaire du patriarche de Grado, Biago Mol in.
D'autre part, la contribution met à disposition du matériel avec lequel d'autres traités
d'Alberti, tels que De Pz'c/zzz-a, peuvent être placés dans un contexte empreint des prépara-
tions de Florence, des prélats byzantins dans la ville dans le cadre du transfert du concile
de Ferrara.

Alberti - De Pictura - théorie conciliaire - concile de Bâle - concile de Ferrara/Florence
- Pontifex.

«/zz sazze/o .î/zz>z7o /egz'Zz'zzze cozzgz'egoZa, zzzzzVez'ya/ezzz Lcc/ey/azzz z'<?/zz'aesezz/azz.y.zz

La .sz.îZezzza/zcz'Zà Zeo/ogzca r/e//a /zz'ogz'azzzzzza/z'ca afe//ïzzzzzzagv'zze cozzcz'/zaz'e

II trattato di Leon Battista Alberti De Pz'ctzzz-a (1435/36) è considerato fondamentale per la

sua influenza sulla cultura umanistica del 15esimo secolo in Italia centrale. Mentre Alberti
è oggi contestato quale umanista ideale, che présenta in modo esemplare la concezione di
«individualité» di Jacob Burckhardts nella Firenze del I5esimo secolo, questo contribute
ha corne obbiettivo di mostrare l'autore del De Dz'cZzzza, originario di una famiglia fioren-
tina in esilio, alla luce del dibattito conciliare contemporaneo che si svolgeva al Concilio
di Costanza e in seguito a Basilea e a Ferrara/Firenze. I diversi esperimenti teoretici che
misera a confronte una concezione gerarchica della Chiesa con l'immagine di un incontro



136 F/7/p Mi/esevic

conciliare, sembrano aver avuto una grande influenza sul lavoro teorico di Alberti. La
ricerca verte anche su una conoscenza oggi ancora insufficiente del dialogo Pontifex
(1437) e di come esso sia legato alle ambizioni di Alberti di raggiungere una posizione
ecclesiastica importante - questo dopo che lui arrivé alla curia romana come abbreviatore
e segretario del patriarca di Grado, Biago Molin. Il contribute présenta inoltre del mat-
eriale che permette di collocare altri trattati di Alberti come il De P/ctera, nel contesto del
trasferimento del concilio di Femara, influenzato dalle preparazioni del presule bizantino
di Firenze.

Alberti - De Pictura - teoria conciliare - Concilio di Basilea - Concilio di Ferrara/Firenze

- Pontifex.

«7« sartc/o spt'W/o /eg/time cowgregerfa, «/»'versa/em Fcc/eswm repraesen/ara.»
77ieo/og;ca/ .systema/ics o/conc/7/ar /Mcture-programs
Leon Battista Alberti's treatise De P/c/wra (1435/36) is most often discussed in terms of
its impact on humanist culture during the early quattrocento in Central Italy. Alberti, who
came from an exiled Florentine family, is customarily seen as an ideal humanist, one who
exemplifies Jacob Burckhardt's conception of individualism in 15th century Florence.
While this view remains unchallenged, the present article presents the author of De
P/'c/«ra in the light of contemporary conciliar debates at the Council of Constance and
then at the two councils held in Basel and Ferrara/Florence. The various theoretical at-
tempts to reconcile a Petrine hierarchical understanding of the Ecclesia with the notion of
a conciliar assembly must have had a major influence on Alberti's theoretical works. This
investigation focuses on one dialogue of Alberti's which has not yet received sufficient
attention, Pontj/bx (1437), and its relevance to Alberti's ambitions to obtain a significant
ecclesiastical office, once he had entered the Roman curia as an abbreviator and secretary
to the patriarch of Grado, Biagio Molin. This article presents further material with which
Alberti's other treatises, like his De Pt'efwa, can be put into their context, the preparations
in Florence for welcoming the Byzantine prelates to their city on the occasion of the
transfer of the Council from Femara in 1439.

Alberti - De Picture - Conciliar Theory - Council of Basel - Council of Ferrara/Florence

- Pontifex.

F//;/j Mz/esev/c, M.A., Universität Fribourg, Departement Flistorische Wissenschaften,
Geschichte der Frühen Neuzeit.


	"In sancto spirito legitime congregata, universalem Ecclesiam repraesentans." : Die theologische Systematik konziliarer Bildprogrammatik

