Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 109 (2015)

Artikel: L'ordine apparente : la dificile manifestanzione dell'assistenza divina al
concilio di Basilea 1431-1449

Autor: Cadili, Alberto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-544988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-544988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ordine apparente: la difficile manifestazione
dell’assistenza divina al concilio di Basilea 1431-1449

Alberto Cadili

Un concilio € un fenomeno complesso, il cui interesse non si riduce alla decreta-
zione da esso prodotta. Le indagini degli ultimi decenni hanno anzi utilizzato
prospettive diverse, sia sul piano dell’ecclesiologia, sia su quello della storia ge-
nerale, relative ad aspetti che talora risultano storicamente piu rilevanti del mero
oggetto delle decisioni adottate. Relativamente ai sinodi celebrati oltralpe nel XV
secolo, grazie anche alla loro eccezionale durata (che porta in particolare Basilea
a divenire una sede alternativa e concorrenziale rispetto alla curia romana e un
«congresso» della politica europea), ad esempio, gli Al/lgemein- und Profanhisto-
riker tedeschi, seguendo I'importante lezione di Erich Meuthen, hanno indivi-
duato nel concilio un evento multiforme, in cui, accanto all’aspetto per cosi dire
«primario» o intenzionale, attinente alla decretazione o alla soluzione di prob-
lemi interni alla Chiesa (come lo scisma, la riforma ecclesiastica, ecc.), se ne evi-
denzia uno «secondario», che riguarda le vicende politiche e sociali del secolo.’
L’ampliamento di prospettiva deve perd concernere — a questo ¢ finalizzato il
presente saggio — anche I’ambito della celebrazione religiosa, oltrepassando sia il
mero esame della decretazione, sia il pur rilevantissimo ambito di ricerca relativo
all’idea di concilio e dunque alla trattatistica: il concetto stesso di «ce-
lebrazione», semanticamente connesso all’oggetto-concilio, suggerisce di inves-
tigare il fenomeno dal punto di vista della liturgia, non solo quale serie di pra-
tiche formalizzate, ma ancora prima come dimensione in cui si svolge I’intero

Non mancano le rassegne sul conciliarismo o le opere che offrono un ampio quadro storio-
grafico, v. soprattutto Heribert Miiller, Die kirchliche Krise des Spatsmittelalters. Schisma,
Konziliarismus und Konzilien, Miinchen 2012; su Basilea Johannes Helmrath, Das Basler
Konzil, Koln 1987; Alberto Cadili, Il concilio di Basilea nella produzione storiografica degli
ultimi vent’anni, in: Cristianesimo nella storia, 30 (2009), 635-727. Fondamentale Erich
Meuthen, Das Basler Konzil als Forschungsproblem der europidischen Geschichte, Opladen
1985.

SZRKG, 109 (2015), 67-83



68 Alberto Cadili

sinodo.? Nella fase cosiddetta «conciliarista», e in particolare a Basilea, questo
approccio risulta facilmente applicabile, in quanto (al di la di una formalizza-
zione dottrinale e trattatistica esaustiva che non si ha se non molto tardivamente)
1’idea di fondo in cui si svolge il concilio € quella di un’assemblea direttamente
dipendente dalla divinita e quindi da essa non solo diretta ma anche «ordinata»
tramite ’illuminazione pneumatologica. Quest’ultima riguarda I’intero concilio,
che quindi ¢ integralmente una «celebrazione» fino nelle fasi decisionali piu in-
formali e negli aspetti quotidiani. Una consapevolezza cosi impegnativa ¢ effi-
cace vista da una prospettiva interna (perché conduce a una sorta di infallibilita),
ma ¢ altrettanto difficile da mantenere quando I’ordine necessariamente perfetto
e visibile viene turbato dall’interno o dall’esterno e deve essere difeso, pena la
messa in crisi della pretesa direzione divina (infallibile) del concilio.

Ecclesiologia e cerimoniale

La continuita della celebrazione di concili generali o universali (talora program-
maticamente tali, a volte cosi definiti da sistematizzazioni posteriori), nel pieno e
tardo medioevo (e naturalmente prima e oltre) lascia trasparire, tra molteplici dif-
ferenze connesse alle circostanze storiche, una eterogeneita di concezioni eccle-
siologiche che si traducono non solo in corrispondenti idee di concilio, ma anche
in peculiari «pratiche» di un evento che si continua a chiamare nello stesso
modo.> A partire dal sinodo di Pisa del 1409 I’esigenza di porre fine allo scisma,
colla conseguenza che il papa, da dominus dell’azione sinodale, non puo che di-
venirme |’«oggetto» (o perché non esiste un pontefice riconosciuto, o perché egli
la ostacola),' produce una serie di assemblee caratterizzate, dapprima, dall’esi-
genza di sostituire alla legittimazione papale un’autoritd autonoma, basata
sull’attribuzione al concilio del rapporto diretto, sponsale della Chiesa con Cristo
e, poi, dalla volonta di mantenere siffatta acquisizione anche di fronte a un pon-
tefice unico e riconosciuto. La novita ecclesiologica necessita di una traduzione
sul piano procedurale e soprattutto liturgico, non solo perché la liturgia ¢ parte di
ogni concilio, a cui deve fornire un’efficace invocazione dell’illuminazione

* ot Giuseppe Alberigo, Sinodo come liturgia?, in: Cristianesimo nella storia, 28 (2007), 1-40;

cf. poi gli importanti studi di Herbert Schneider ¢ Jiirgen Dendorfer cit. in nota 7 infra.
Remigius Baumer, Die Zahl der allgemeinen Konzilien in der Sicht von Theologen des 15.
und 16. Jahrhunderts, in: Annuarium historiae conciliorum, 1 (1969), 288-313; Hermann J.
Sieben, Die Liste 6kumenischer Konzilien der Katholischen Kirche. Wortmeldungen,
historische Vergewisserung, theologische Deutung, in: Theologie und Philosophie, 82
(2007), 525-561; Alberto Melloni, Concili, ecumenicita e storia. Note di discussione, in:
Cristianesimo nella storia, 28 (2007), 509-542.

Alberto Melloni, I sette concili «papali» medievali, in: Giuseppe Alberigo (a cura di), Storia
dei concili ecumenici, Brescia 1993, 183-218. Giovanni da Segovia, cronista del concilio di
Basilea, contrappone una serie di concili latini iniziata col Lateranense del 1215, in cui
riconosce la prevalenza della monarchia pontificia, a una nuova serie, iniziata col magnum
Costantiense: Giovanni da Segovia, Historia concilii Basiliensis, in: Monumenta conci-
liorum saeculi XV, Vindobonae 1873 (d’ora in poi MC) I1, 129-30.

3



L ordine apparente: la difficile manifestazione dell assistenza divina 69

pneumatica per le decisioni (come mostra la ricchezza di ordines ad concilium
altomedievali),” ma anche perché, ora, la sostituzione dell’autorita papale, di fat-
to, con quella divina, richiede di colmare il vuoto lasciato dalla prima con la ga-
ranzia della seconda: garanzia che va ottenuta, ma anche manifestata, dato che si
deve far accettare all’esterno una procedura non consueta.

Non si tratta di un parallelismo meccanico tra ecclesiologia e liturgia: ad
esempio, a Costanza il cerimoniale della sessione, particolarmente ricco di ele-
menti pneumatologici, non ¢ conseguenza delle circostanze che portano alla for-
mulazione del decreto Haec sancta sull’autorita conciliare,’ ma & gi attivo nella
I sessione presieduta dal papa «pisano» Giovanni XXIII (anzi, per intero ¢ utiliz-
zato solo in quell’occasione):” esso trova le sue origini piuttosto nel cerimoniale
in uso a Pisa e, ancora all’indietro, alla corte di Benedetto XIIL.} E a Pisa che, di
fronte a un concilio tutto «nuovoy, la riflessione ecclesiologica (qui si manifesta
la «conversione conciliarista» di Jean Gerson)’ e quella liturgica (ad esempio le
messe votive entrano nel cerimoniale assieme a una lunga serie di invocazioni

5 Herbert Schneider, Die Konzilsordines des Friih- und Hochmittelalters (MGH, Ordines de
celebrando concilio), Hannover 1996.
La bibliografia sul decreto & amplissima: v. almeno Thomas E. Morrissey, The Decree
«Haec sancta» and Cardinal Zabarella. His role in its Formulation and Interpretation, in:
Annuarium historiae conciliorum, 10 (1978), 145-176; Giuseppe Alberigo, Chiesa Con-
ciliare. Identita e significato del conciliarismo, Brescia 1981, 168-173, con una sinossi dei
diversi stadi di formazione del testo (piu in generale 143-205); Michiel Decaluwe, A new
and disputable text-edition of the decree Haec sancta of the Council of Constance (1415), in:
Cristianesimo nella storia, 27 (2006), 417-445; Id., Tree ways to Read the Constance Decree
Haec sancta (1415). Francis Zabarella, Jean Gerson and the Papal View of General Councils,
in: Gerald Christianson/Thomas M. Izbicki/Christopher Bellitto (Ed.), The Church, the
Councils and Reform. The legacy of the Fifteenth Century, Washington D.C. 2008, 122-139;
Karl-Heinz Braun, Die Konstanzer Dekrete Haec Sancta und Frequens, in: Id. et al. (Ed.), Das
Konstanzer Konzil. Weltereignis des Mittelalters. Essays, Darmstadt 2013, 82-87.
Leo Koep, Die Liturgie der Sessiones Generales auf dem Konstanzer Konzil, in: August
Franzen/Wolfgang Miiller (Hg.), Das Konzil von Konstanz. Beitrige zu seiner Geschichte
und Theologie, Freiburg i. Br./Basel/Wien 1964, 241-51; Bernhard Schimmelpfennig, Zum
Zeremoniell auf den Konzilien von Konstanz und Basel, in: Quellen und Forschungen aus
Italiener Archiven und Bibliotheken, 49 (1969), 273-292; Herbert Schneider, «[...] cum
forma sit de essentia rei». Konzilsliturgie im Konziliarismus, in: Peter Erd6/Anzelm Szuro-
mi (Ed.), Proceedings of the Thirteenth International Congress of Medieval Canon Law,
Citta del Vaticano 2010, partic. 737-740; Jirgen Dendorfer, Inszenierung von Entschei-
dungsfindung auf den Konzilien des 15. Jahrhunderts. Zum Zeremoniell der sessio generalis
auf dem Basler Konzil, in: Jirgen Peltzer/Gerald Schwedler/Paul Tébelmann (Hg.), Poli-
tische Versammlungen und ihre Rituale. Reprisentationsformen und Entscheidungsprozesse
des Reichs und der Kirche im spéten Mittelalter, Ostfildern 2009, 37-53.
Il cerimoniale usato da Benedetto XIII nel concilio di Perpignan € in Marc Dykmans, Le
Cérémonial papal de la fin du moyen age a la renaissance, III: Les textes avignonnais
jusqu’a la fin du grand schisme d’occident, Bruxelles/Rome 1983, 409-419. Cf. Martin
Kléckener, Die Liturgie der Didzesansynode. Studien zur Geschichte und Theologie des
«ordo ad synodum» des «Pontificale Romanumy», Miinster 1986, 107; Schneider, Konzilsli-
turgie im Konziliarismus (cf. nota 7), 735-737.
?  Guillaume H.M. Posthumus Meyes, Jean Gerson Apostle of Unity. His Church Politics and
Ecclesiology, Leiden/Boston/K&ln 1999, 146-47.



70 ‘ Alberto Cadili

allo Spirito)'® procedono di pari passo. A Basilea il cerimoniale di Costanza
(usato anche a Pavia-Siena) ¢ adottato fin dalla I sessione (prima dell’inizio del
contrasto con Eugenio V). Tuttavia, a partire dal febbraio 1432, entrambi gli
ambiti, ecclesiologico e liturgico, nell’apparente (nonché ricercata e dichiarata)
continuitd con Costanza, compiono una svolta.

Nel primo campo, di fronte allo scioglimento papale, i padri riuniti sull’Alto
Reno riaffermano la dipendenza diretta del concilio da Cristo, e a tal fine richia-
mano il decreto Haec sancta del 1415 (dopo un oblio in favore di Frequens)."
Nei documenti, nei decreti, nei resoconti, come momento di riscoperta di tale le-
game privilegiato con la divinita viene menzionata sempre Costanza.'? I1 cronista
Giovanni da Segovia, assai piu tardi, sosterra che il mantenimento del concilio
sarebbe stato possibile grazie alla memoria di Costanza, mediante 1’intervento
dello Spirito Santo, che avrebbe illuminato in proposito le menti dei padri.”
Questo richiamo alla divinita ¢ infatti soprattutto di natura pneumatologica, e
consente di rivendicare una sorta di infallibilita conciliare, all’elaborazione della
quale primeggia il contributo di Giovanni di Ragusa,'® su basi gersoniane (es-
presse per lo pil nei sermoni pronunciati — e scritti — dal cancelliere parigino dal
1409 al 1415)," che erano state solo in parte recepite a Costanza. Che la maggio-
ranza dei padri lo avvertisse o0 meno, il richiamo a Haec sancta non significava
infatti, nel 1432, un richiamo al contenuto letterale del decreto, bensi a una sorta
di «bandiera» che sottintendeva una posizione ecclesiologica piu larga, di cui era
parte 1’inerranza del concilio, rappresentazione di una Chiesa gerarchica riunita e
divinamente ispirata. In realtad, una rivendicazione di infallibilita di origine
pneumatologica portata sul piano istituzionale (utilizzata sia nei confronti degli
hussiti, sia nei confronti del papa) costituiva un mutamento che I’ostinato mantra
delle citazioni di Costanza nascondeva. Al contrario di quanto si riteneva, non
era «la» ecclesiologia di Costanza quella che si seguiva (se un’ecclesiologia si-
mile ¢ esistita, oltre alla convergenza necessaria su Haec sancta e all’idea di una
funzione salvifica da parte dei concili, espressa nel 1417 nel decreto Frequens),
ma piu propriamente quella dei teologi parigini, a partire del «croato-parigino»

Cf. Joachim W. Stieber (Ed.), Concilium Basilense 1431-1449, in Giuseppe Alberigo/Al-
berto Melloni (Ed.), Conciliorum oecumenicorum generaliumque decreta (d’ora in poi
COGD), 11/2, Turnhout 2013, 680-81.

Sess. II (15 febbraio 1432), in: COGD, 11/2 (cf. nota prec.), 769.

Alberto Cadili, Lo Spirito ¢ il concilio. Basilea 1432: Legittimazione pneumatologica del
conciliarismo, Bologna 2015, in stampa, cap. I, 1.

Segovia, Historia, MC II (cf. nota 4), 124.

Sull’ecclesiologia di Ragusa, il teologo piil prominente a Basilea, Werner Krimer, Konsens
und Rezeption. Verfassungsprinzipien der Kirche im Basler Konziliarismus, Miinster 1980,
90-124, 182-206; J. Santiago Madrigal Terrazas, La eclesiologia de Juan de Ragusa O.P.
(1390/95-1443). Estudio e interpretacion de su Tractatus de Ecclesia, Madrid 1995; Zvjez-
dan Strika, Johannes von Ragusa (¥1443): Kirchen- und Konzilsbegriff in der Auseinander-
setzung mit den Hussiten und Eugen IV, Augsburg 2000.

Jean Gerson, Propositio facta coram Anglicis, in: 1d., (Euvres, ed. Palémon Glorieux, Tour-
nay 1963, VI, 125-135; 1d., De auferibilitate sponsi, ivi, III, 294-313; Id., Ambulate, ivi,
VI, 39-45; Id., Prosperum iter, ivi, 471-480.



L 'ordine apparente: la difficile manifestazione dell assistenza divina 71

Giovanni da Ragusa, gia attivi prima di Basilea (e anche di Costanza). A Siena,
sotto la guida di Ragusa e di suoi ex colleghi (con il sostegno politico aragone-
se), si era avuto un primo tentativo di farne un uso polemico contro le resistenze
alla riforma manifestate dai presidenti papali, ma esso era presto abortito per
I’esiguita di tale opposizione.

Parallelamente, nell’altro ambito, quello liturgico, dal 1432 il cerimoniale si
irrobustiva e debordava, estendendo gli appelli pneumatologici ai momenti deli-
berativi, persino a quelli meno solenni delle deputazioni'® (le quattro deputazioni
trattavano le singole materie, che poi erano portate nella congregazione generale
per essere approvate; qualora si trattasse di normative piu generali, riguardanti
intera cristianita, dalla congregazione esse giungevano alla sessione solenne per
essere trasformate in decreti).'” La creazione di uno spazio liturgico attorno a
processi decisionali’® formalizzati attraverso una complessa procedura rappre-
sentava all’interno e manifestava verso I’esterno I’infallibilita incontestabile di
quei processi, che venivano quindi a costituire un criterio di verita. Proprio in
quanto unanime, tale consenso € infatti mostrato come frutto dell’azione divina,
ritualmente propiziata dalla liturgia della sessione, anche se in realta le decisioni
erano state prese in precedenza: ma formalmente quello che conta (e rende validi
i decreti) € il placet pronunciato collettivamente al termine delle sessioni, il con-
sensus omnium" dei padri illuminati dallo Spirito Santo, che occulta, o meglio
ingloba nella sua sacralita, le discussioni svoltesi negli organismi conciliari, ba-
sate sulla formazione di maggioranze e minoranze.”’ Le divisioni potevano arri-
vare al massimo alla congregazione generale, dopo di che pero la minoranza do-
veva convergere con la maggioranza in un’unanimita segno della comune illumi-
nazione. Nella XVI sessione (5 febbraio 1434), in cui si accetta I’adesione del
papa al concilio, il placet & seguito dal Te Deum di ringraziamento.”' Quest’ul-
timo deve essere deciso dalle deputazioni,” in quanto non usuale (normalmente,
come le processioni, aveva luogo per celebrare eventi felici; 11 Te Deum, cantato

'® Alberto Cadili, Conciliar Liturgy, in: Michiel Decaluwe/Gerald Christianson, Thomas M.

Izbicki (Ed.), A Companion to the Council of Basel, Leiden/Boston 2015, in stampa.

Paul Lazarus, Das Basler Konzil. Seine Berufung und Leitung, seine Gliederung und seine

Behordenorganisation, Berlin 1912, 83-156; Helmrath, Das Basler Konzil (cf. nota 1), 18—

47, Stefan Sudmann, Das Basler Konzil. Synodale Praxis zwischen Routine und Revolu-

tion, Frankfurt a, M. 2005, 11-44; Joachim W, Stieber, The modus procedendi in concilio

of the Council of Basel: Written rules of procedure as a safeguard and symbol of conciliar

authority, in: Wactaw Uruszczak et al. (Ed.), Separation of powers and parliamentarism: the

past and the present: Law, doctrine, practice, Warsaw 2007, 47-64.

Natacha-Ingrid Tinteroff, Assemblée conciliaire et liturgie aux conciles de Constance et

Bile, in: Cristianesimo nella storia, 26 (2005), 395-425; Ead., The Councils and the Holy

Spirit: Liturgical Perspectives, in: Christianson/Izbicki/Bellitto, The Church, the Councils

(cf. nota 6), 140-154.

Kramer, Konsens und Rezeption (cf. nota 14), 338-348.

Dendorfer, Inszenierung (cf. nota 7), 49.

= MC II, 564; Concilium Basiliense. Studien und Quellen zur Geschichte des Concils von
Basel, [-VIII, Basel 1896-1936 (d’ora in poi CB), II1, 20 (e cf. 1, 76, V, 394).

2 CBIII, 17-18.



2 Alberto Cadili

come ringraziamento per ’unanimitd raggiunta, compare invece abitualmente al
termine delle sessioni della fase «scismatica» del concilio, dal 1439, per solen-
nizzare decisioni non universalmente condivise:* piti difficile ¢ ottenere il con-
senso esterno, tanto piu il cerimoniale mette in luce I’ispirazione divina del con-
cilio).

Non a caso Giovanni da Segovia riserva il massimo rilievo al nuovo modus
procedendi conciliare, di cui presenta la nascita, legata proprio alla coscienza
dell’autorita sinodale, ’importanza e la perfezione.”* E non ¢ un caso che esso
trovi la sua forma definitiva il 26 settembre 1432,” un mese dopo la presa di po-
sizione ecclesiologica costituita dalla lettera Cogitanti, «manifesto» del concilia-
rismo basileese che inizia con un appello al papa a non opporsi al volere dello
Spirito Santo (ossia al concilio),”® mentre la messa votiva allo Spirito Santo, a
partire dalla contemporanea VI sessione, sostituisce tutte le altre (come quella
alla Vergine).”’ Si tratta di una costruzione «infallibilista» che tocca insieme ec-
clesiologia, procedura, liturgia e prassi, iniziata nel febbraio 1432 e sostanzial-
mente portata a termine nell’ottobre dello stesso anno. Rispetto a una storiografia
che individua in questo concilio ’origine di principi politici sviluppati nel piu
tardo costituzionalismo, Johannes Helmrath, nella monografia del 1987 su Basi-
lea, titola icasticamente uno dei paragrafi del capitolo sul Basler Konziliarismus
«Unfehlbarkeit — die Essenz der Konzilssuperioritidt»: «in der Tat bildet sie [die
Unfehlbarkeit] einen Eckstein im Basler Selbstverstindnis, dem sich Prinzipien
wie Konsens, Reprisentation und Rezeption erst supplementir anfligen».”® Ogni
discussione che non recepisse il risultato di quella procedura, ad esempio da
parte dei poteri secolari (di cui peraltro si cercava 1’appoggio), era percepito co-

me un attentato alla superiorita conciliare (e si finiva per citare Haec sancta e
Costanza).”’

23

CB VI, 425-26, 589, 657-59, 685-691, 715-16; VII, 70-71.

# MCII, 128-135, 271-75.

2 COGD 1172, 851-56; cf. Loy Bilderback, Eugene IV and the First Dissolution of the Concil
of Basle, in: Church History, 36 (1967), 243-261; Joachim W. Stieber, Pope Eugenius 1V,
the Council of Basel and the secular and ecclesiastical Authorities in the Empire, Leiden
1978, 10-17; Gerald Christianson, Cesarini: The Conciliar Cardinal, the Basel Years 1431-
1438, St. Ottilien 1979, 27-45; Michiel Decaluwe, A successful defeat. Eugene IV’s
Struggle with the Council of Basel for Ultimate Authority in the Church 1431-1439,

26 Brussel/Roma 2009, 53-99.

COGD 1172, 797-845.

77 1vi, 680.

28 Helmrath, Das Basler Konzil (cf. nota 1), 420423, partic. 421; sul tema Hermann J. Sie-

ben, Traktate und Theorien zum Konzil. Vom Beginn des Groflen Schismas bis zum Vor-

abend der Reformation (1378-1521), Frankfurt a. M. 1983, 149-207.

Ad es. di fronte alle proposte di mediazione venute dalla dieta di Magonza nel 1439: cf. CB
VI, 399ss.

29



L’ordine apparente: la difficile manifestazione dell assistenza divina 13

L ordine come necessita legittimante del conciliarismo basileese

S1 capisce cosi lo sforzo di preservare 1’ordinato svolgimento di tali processi de-
cisionali, oltre che la solenne conclusione delle sessioni, da un disordine che era
sempre in agguato in un concilio di lunga durata, dove si incontravano posizioni
ecclesiologiche e politiche opposte; in un concilio soprattutto ove erano rap-
presentati gli interessi piu disparati, tanto degli organismi politici (a Basilea
convergevano i delegati di signori piccoli e grandi di un’Europa attraversata
dalla guerra dei cent’anni e da un’infinita di conflitti minori), quanto di entita pit
circoscritte ma non meno litigiose, come universita, citta, giurisdizioni ecclesias-
tiche, soprattutto vescovili, ordini religiosi. Tanto avvertita era la prima esigenza,
quanto forti erano le spinte contrarie. Non si tratta semplicemente di rivendicare
e far accettare I’identita tra decisione sinodale e volonta dello Spirito Santo. La
trasmissione di potesta da Cristo al concilio (ossia la supplenza al venir meno
dell’autorita papale) si realizza grazie a un’azione dello Spirito Santo, che agisce
(come sostiene gia Gerson in una predica del 1415) non solo come ispiratore, ma
anche come datore della forma alla riunione sinodale: un’azione pneumatica
«formante et exemplante», che conferisce unita all’assemblea, perché questa da
semplice riunione umana divenga la Chiesa riunita per la cui bocca parla la
divinita.’® L’atmosfera generale del concilio, anche fuori delle sessioni, doveva
quindi essere salvaguardata. L’eventuale disordine contraddiceva I’ispirazione e
la guida pneumatologica, laddove si pretendeva che I’ordinato e armonioso
svolgimento ne costituisse I’impronta. Secondo Giovanni da Segovia, la fede
nella presenza di Cristo nell’assemblea e nella guida dello Spirito Santo implica-
vano siffatti requisiti, la cui assenza era manifestazione dell’assenza della dire-
zione divina. Il nesso € chiaro: acquisito che Cristo presiede le assemblee dei
suoi fedeli riuniti nel suo nome e che le decisioni di costoro sonc decisioni dello
Spirito Santo, € tuttavia impossibile far rientrare in tale categoria assemblee
litigiose e tumultuose, dato che menti in preda alle passioni non sono idonee ad
accogliere I’illuminazione. Tumulti e strepiti sarebbero la manifestazione di un
concilio orfano di siffatta guida, di un conciliabolo:

«Cumque certa fides sit adesse Christum in medio congregatorum in nomine suo, et
inibi quod patribus videtur eciam visum fuisse Spiritui Sancto, profecto magnopere
cavendum est ut in communi omnium cetu tumultus non fiant, strepitus et acclama-
ciones, propterea quod super humilem et quietum requiescit Spiritus Sanctus, et se-
parat se a cogitacionibus que sunt sine intellectu, quarum non exile signum est si
fiunt acclamaciones subita cordis commocione ferventes.»

% Gerson, (Euvres (cf. nota 15), V, 41: «Causa formalis est hec ipsa collectio seu connextio

concilii sanctorum in Spiritu Sancto formante et exemplante, qui est nexus et vinculum
compaginans in unum diversa membra sanctorum». Cf. Posthumus Meyjes, Jean Gerson
(cf. nota 9), 193.

MC II, 131. I tumulti sono spia di «cogitaciones sine intellectu»: intellectus e illuminazione
divina coincidono.

31



74 Alberto Cadili

Non si tratta di elucubrazioni a posteriori del cronista del concilio. A Basilea
I’azione a difesa di un ordine fragile quanto necessario ¢ robusta: se essa si ac-
centua via via, € consapevolmente costruita sin dall’inizio.

I1 presupposto dell’attitudine collettiva ¢ la purificazione personale: la grazia
divina mantiene sempre un risvolto individuale, anche quando rivendicata sul
concilio come insieme, in quanto rappresentante della Chiesa (che rimane santa e
infallibile a prescindere dell’indegnita dei singoli). Il 16 novembre 1431 il cardi-
nale Cesarini predico sul significato votivo di pratiche quali le preghiere, il di-
giuno e I’elemosina, affinché Dio assistesse il concilio.’” Predicando poi in occa-
sione della prima sessione, insistette piu specificamente sulla purificazione indi-
viduale, esortando all’integrita e alla carita: solo dopo segue I’invito allo sforzo
per il bene della Chiesa.*> Anche il «contenitore» del sinodo, la citta, doveva
contribuire all’atmosfera adatta: Cesarini attud nello stesso autunno 1431 una
visita alle istituzioni ecclesiastiche cittadine, nominando due commissioni, una
per il clero secolare, I’altra per i religiosi.”* A novembre egli obbligd entrambi ad
accogliere la riforma da lui stabilita.”> Dopo la prima sessione convocd poi il cle-
ro secolare trovato in condizioni di irregolarita, soprattutto 1 concubinari, minac-
ciandolo della privazione dei benefici e del carcere.*

In seguito alla riorganizzazione, ecclesiologica e pratica, del febbraio-settem-
bre 1432, la questione assumeva tuttavia il meno generico significato cui accenna
Segovia. A completamento degli articuli de modo procedendi, il 24 ottobre 1432
fu emanato un insieme di provvedimenti concernenti il comportamento dei
padri.’’ La premessa ¢ dedicata alla purificazione personale, che non risulta se-
condaria ai fini del risultato collettivo: tutto doveva dare I’impressione di un or-
dine perfetto e inattaccabile, poiché si era consapevoli che nell’organismo che
rappresentava la Chiesa universale e intendeva riformarla («legem reformacionis
a Domino accepturi et tradituri mundo»), ogni colpa risultava grave,*® compro-
mettendo ’assistenza divina su cui poggiava ogni legittimita del sinodo. A un
sinodo in cui vi fossero scandali o condotte riprovevoli qualunque avversario
avrebbe potuto contestare la rivendicata autorita di origine celeste. Cio non era
contraddetto dal fatto che all’origine della normativa vi fosse anche il problema
pratico di non esporsi alle critiche della delegazione hussita che si apprestava a
raggiungere 1l sinodo nei primi giorni del 1433. Gli articuli de regimine contene-
vano una regolamentazione estesa ai comportamenti pit minuti (applicata anche

2 MC1, 131.

3 MCII 19.

¥ CBIL 16; MC1, 115.

¥ MC, 130 (14 novembre 1431).

3% CBV, 14; cf. anche MC 1, 130 e CB V, 15.

7 Avisamenta de regimine suppositorum concilii, in: COGD 11/2, 856-863.
* COGD 1172, 856-57.



L ordine apparente: la difficile manifestazione dell'assistenza divina 15

al clero locale),”® ma ammonizioni a evitare comportamenti censurabili si susse-
guono periodicamente negli anni.*

La predicazione aveva un ruolo in cio. Fin dall’ottobre 1431 furono disposti
sermoni al clero nei giorni festivi.*' Nel novembre 1432 fu ribadito che ogni
domenica si tenesse un «sermo ad clerum in loco sessionis»,*” ma si tratta della
conferma di una prassi gia corrente: un resoconto del dicembre 1431 assicura che
nelle messe domenicali e festive si tenevano prediche al clero da parte di vescovi
e abati, ma soprattutto di teologi e canonisti.*’ La partecipazione alle messe con-
ciliari (e dunque ai sermoni) era imposta come obbligo dagli articuli de regimi-
ne,* e cio assicurava attorno al pulpito eretto in cattedrale® la presenza compatta
dell’assemblea. Anche la predicazione all’interno del concilio ha il fine di indi-
rizzare il singolo alla salvezza: il 6 gennaio 1432 una dura predica contro 1 vizi
del clero ¢ giudicata «bellissimax.*® Ma soprattutto questa salvezza individuale
dipende dall’impegno profuso per la salvezza dei cristiani, che ¢ il fine del sin-
odo, e i sermoni lo sottolineano.*’ Le prediche non sono coinvolte dalle polemi-
che che attraversavano I’assemblea. Rispetto a Costanza, nell’omiletica basileese
si & anzi rilevata una minore presenza di questioni ecclesiologiche.”® Puo certo
accadere che nel 1435, quando I’accordo tra I’assemblea ed Eugenio IV inizia a
incrinarsi, il domenicano Juan de Torquemada predichi nel giorno di San Tom-
maso sottolineando ’autoritd monarchica del papato rispetto a quella del con-
cilio.* Ma si tratta di eccezioni. Tra i motivi vi & il fatto che il sinodo assume
un’organizzazione funzionale al dibattito, che a Costanza mancava e che rende
inutile portare la discussione fuori dagli ambiti predisposti. Soprattutto pero cio €
dovuto alla rigorosa censura attuata dopo I’esperienza di Siena (1423-24), dove,
secondo il ricordo di Giovanni da Ragusa, i predicatori si divisero in due campi
contrapposti in lotta per far prevalere le rispettive posizioni ecclesiologiche.*
Con alcuni prelati, anche i contrasti si trasferirono a Basilea, il che imponeva

* Ivi, 858-63.

‘0 CB 1, 302, 304, 308, 361, 470; 111, 16; IV, 224; VI, 83.

‘' 'MCI, 120; CB V, 31.

2 CBV, 31 (6 novembre 1432).

“ MC I, 62 (dicembre 1431).

“ COGD II/2, 858.

' MC 11, 364-65.

% CBV,15.

7" Cf. la predica di Cesarini nella prima sessione: CB II, 19.

% Johannes Helmrath, Kommunikation auf den spitmittelalterlichen Konzilien, in: Hans Pohl
(Hg.), Die Bedeutung der Kommunikation fiir Wirtschaft und Gesellschaft, Stuttgart 1989,
147; 1d., Das Basler Konzil (cf. nota 1), 66-67; Thomas Priigl, Die Predigten am Fest des
hl. Thomas von Aquin auf dem Basler Konzil. Mit einer Edition des Sermo de sancto Tho-
ma des Johannes de Turrecremata OP, in: Archivum fratrum Praedicatorum, 64 (1994),
145-199, partic. 147-48. Sulla presenza di temi ecclesiologici nelle prediche di Costanza:
Paul Arendt, Die Predigten des Konstanzer Konzils. Ein Beitrag zur Predigt- und Kirchen-
geschichte des ausgehenden Mittelalters, Freiburg i. Br. 1933, 109-137; Alberigo, Chiesa
Conciliare (cf. nota 6), 153-186.

“ Priigl, Die Predigten (cf. nota 48), 152-167.

' MC1, 61-65.



76 Alberto Cadili

particolare attenzione. Infatti, mentre nei vari organismi deliberativi il contrasto
di idee si esprimeva in discorsi e risposte, le prediche, per la loro cornice liturgi-
ca, non prevedevano alcun confronto, e, come detto, tale cornice liturgica andava
assolutamente protetta: la predicazione, da strumento per inculcare una condotta
morale ai padri, poteva altrimenti divenire essa stessa causa di scandalo. Il mo-
dus procedendi fissava percio norme non solo per 1’assegnazione dei sermoni,
ma anche per il loro controllo preventivo: le quattro deputazioni nominavano
ognuna un membro in una commissione incaricata sia scegliere il predicatore, sia
di esaminarne anticipatamente il testo.”’ Eppure qualche incidente accadde. I
Minore Osservante Guillaume Josseaume, la cui poco controllata attitudine pole-
mica mal si conciliava con I’ossessione basileese per 1’ordine (essa gli aveva pro-
curato guai gia a Costanza e a Siena e in curia romana), nonostante avesse proba-
bilmente solo alzato i toni su dissidi interni ai francescani e fosse un sostenitore
della dottrina conciliare, fu punito severamente dal concilio.’*> Accusato per una
predica tenuta durante la messa delle Ceneri, il 5 marzo 1432, fu oggetto di
un’inchiesta e due mesi dopo fu arrestato, non specificamente per la predica con-
ciliare, ma per precedenti sermoni tenuti in Francia.>* I1 9 luglio egli ritrattd, ma
il processo prosegui e termino il 1° gennaio 1433 col divieto di predicare e con
I’esilio in Corsica (revocato nel 1436).%° Nel caso dell’omiletica le crepe al siste-
ma di tutele dello spazio sinodale sono chiuse senza sostanziali difficolta. I veri

problemi nella gestione del cerimoniale verranno non dal pulpito, ma da altre di-
rezioni.

Ordine ideale e disordine reale: la rigidita di un modello ecclesiologico
di fronte alle realta politiche ed ecclesiastiche

Piu importante e insieme piu problematica era la difesa dell’ordine collettivo nei
momenti delle riunioni per le congregazioni generali e per le sessioni: tanto piu,
come si ¢ visto, dal 1432, quando il concilio era concentrato a fondare su se
stesso la propria autonoma legittimazione. Le norme sulla morale, sulla predica-
zione, sulla liturgia e quelle sull’ordinato svolgimento dell’assemblea (in cui
rientrava la complessa perfezione del modus procedendi, del cerimoniale, della

' COGD I1/2, 856. Cf. CB 11, 239. La norma fu ribadita con maggiore severita nel 1440: CB

VII, 87.

I guai procurati al frate dalla sua attivita omiletica sono ricostruiti da Sudmann, Das Basler

Konzil (cf. nota 17), 175-77; sull’episodio basileese Helmrath, Das Basler Konzil (cf. nota

1), 405; Heribert Miiller, Die Franzosen, Frankreich und das Basler Konzil (1431-1449), I-

11, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1990, I, 112; Alexander Patschovsky, AblaBkritik auf

dem Basler Konzil: der Widerruf Siegfried Wanners aus Nérdlingen, in: Jaroslav Péneket et

al. (ed.), Husitsvi — Reformace — Renasance. Sbornik k 60. narozenindm Frantiska Smahela,

Praha 1994, I, 538.

3 CBII, 49.

* CBV,20; MCII, 214.

55 Giovanni D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, XXX, Venetiis 1792,
151-52; CB 11, 316; 1V, 146, 151; cf. Sudmann, Das Basler Konzil (cf. nota 17), 176-77.

52



L’ordine apparente: la difficile manifestazione dell'assistenza divina 77

procedura) erano tutte complementari per condurre a cerimonie liturgiche che
manifestassero il dono divino del comune consenso. Non si trattava di novita
assolute. Nella prima sessione, il 14 dicembre 1431, il canone I dell’XI sinodo di
Toledo del 675 era ripreso sull’esempio della prima sessione di Costanza.>® Vi si
prescriveva soprattutto I’ordine nelle discussioni. Ogni elemento che lo impediva
andava espulso dal corpo sinodale e colpito con almeno tre giori di scomunica.
Le intemperanze erano di fatto prontamente punite. Spesso era semplice cosa di
singoli. Giovanni da Segovia cita un caso volutamente lieve proprio per mostrare
con quanta sollecitudine 1 padri facessero rispettare le norme in proposito.
Nell’ottobre 1432, in congregazione generale, la questione della conferma dei
privilegi concessi ai Minori Osservanti francesi fu occasione di un moderato
scontro verbale: un frate dell’Osservanza accuso il suo I’interlocutore di falsita.
Nonostante le immediate scuse, Cesarini lo condanno a un giorno di digiuno e a
un periodo di perdita del diritto di parola.’” Spia, pero, che qualcosa non funzio-
nasse nella pratica ¢ il fatto che il decreto di Toledo dovette essere richiamato piu
volte a causa di contrasti, anche politici (come i frequenti «rumori» tra Francesi e
Inglesi divisi dalla guerra in corso).”® Non bastando pit il richiamo al decreto
Toletano, per far cessare nelle congregazioni generali i ricorrenti «strepitus et
rumores», si decise di trasferire le discussioni delle cause giudiziarie e delle liti
da queste a commissioni apposite.’” Ma cid non risolse il problema. In un caso,
persino 1’arcivescovo di Taranto, uno dei presidenti papali, assai poco «concilia-
ristaw, rilevd che i disordini andavano «a infamia del concilio».®’ I1 9 settembre
1435 1l decreto Toletano fu rinnovato insieme al decreto di Calcedonia che im-
pediva I’appello contro le decisioni conciliari.®’ L abbinamento & significativo:
turbamento dell’ordine (minacce interne) e rifiuto delle decisioni sinodali (mi-
nacce esterne) erano altrettanto pericolosi.®”

Uno dei problemi maggiori in tal senso proveniva dalle liti di precedenza.® A
testimoniarne la rilevanza vi € lo spazio dedicato loro dai protocolli notarili e da

36 Per Costanza Philip Stump (Ed.), Concilium Constanciense, in: COGD II/1, 543-544; per
Basilea COGD 11/2, 757-58 e nota (ove Stieber osserva che la fonte ¢ C.5 q.1 c.3, Friedberg
1, 548-49).

7 MC 11, 271; cf. CB 11, 234 (3 ottobre 1432).

* CB I, 468-470 (19 e 21 agosto 1433); MC II, 413-414 (il decreto di Toledo era scritto su
una tabula affissa in duomo). La XL sessione del 27 febbraio 1440 riprese il decreto della I
contenente il Toletano: CB VII, 70; MC II, 465-469; il 19 settembre la deputatio pro com-

5 munibus stabili nuove pene per chi disturbasse le messe: CB VII, 250.

CB III, 164 (2 agosto 1434); MC 11, 728.

% CB III, 342. L’avvocato del sovrano inglese (Simone de Lellis) lo chiamo anche «re di
Francia», i Francesi iniziarono a rumoreggiare.

1" CB I11, 503-04; MC II, 825-27. Cf. CB III, 528, 556 (23, 28 settembre, 31 ottobre 1435).

5 Helmrath, Kommunikation (cf. nota 48), 130-31; Hans-Jiirgen Becker, Die Appellation

vom Papst an allgemeines Konzil, Kéln/Wien 1988, 139. Il 3 luglio 1433 si stabili che chi

protestasse contro i decreti conciliari sarebbe stato perseguito come turbatore del sinodo:

CB I, 442, 444 (3 e 7 luglio 1433).

Nel 1432 il concilio era stato tenuto impegnato anche da un contrasto di precedenza tra le

istituzioni ecclesiastiche cittadine: CB II, 107-114, 118, 125, 127, 135, 139, 143, 158, 192

(8 maggio—12 agosto 1432). Sul tema Hermann Heimpel, Sitzordnung und Rangstreit auf

63



78 Alberto Cadili

Segovia: quest’ultimo, pur volendo rigettare la questione come problema estra-
neo alla celebrazione, ¢ del tutto consapevole della minaccia.* Ciod traspare dal
fatto che per rendere comprensibile la questione, egli offre un’eccezionale des-
crizione dell’intero concilio dispiegato in congregazione e in sessione: la Chiesa
dispiegata in sinodo, in contrasto colla narrazione dei turbamenti che mettono in
pericolo questo stesso ordine: ovvero, per cosi dire, I’ordine ideale di fronte al
disordine reale.*” Le sessioni erano celebrate in duomo: le prime due nel coro, le
seguenti (dalla 111 del 29 aprile 1432) nella navata centrale, in cui fu eretta una
struttura lignea a gradinate, con un altare ove erano celebrate sia le messe votive
introduttive alla sessione, sia le altre messe conciliari.’® Dal 1433 vi si tenevano
anche le congregazioni generali; come nelle sessioni, 1’altare veniva sostituito
dal banco ove stavano il presidente del concilio, i cardinali e I’imperatore o il suo
delegato. I padri sedevano secondo una disposizione che privilegiava le posizioni
piu in alto rispetto a quelle pitl in basso, il lato destro rispetto al sinistro, e la vi-
cinanza all’altare e al presidente: ci0 dava all’ordine gerarchico un complicato
andamento a zig-zag a partire dal livello piu elevato sul lato destro e vicino
all’altare, fino al livello inferiore sul lato sinistro in fondo alla navata,®” in cui la
gerarchia ecclesiastica si intrecciava con quella politica: nonostante 1’ideale
dell’autonomia del concilio, quest’ultima non poteva essere ignorata. Se 1’ordine
gerarchico per gli ecclesiastici veniva stabilito in modo relativamente semplice
(anche se non troppo, a causa degli uffici curiali contrapposti a quelli in parti-
bus), nessuno ne aveva mai fissato uno per tutti gli organismi politici europei in
continua trasformazione. Gia Segovia spiega che un posizionamento non era
difficile per gli «estremi» (per i regni: al vertice I’impero e poi il re di Francia,
alla base la Polonia), ma era sostanzialmente impossibile a livello intermedio,
dove infatti (quasi) tutti litigarono con (quasi) tutti.”®

I1 concilio nella prima sessione aveva creato degli incaricati a collocare 1 pre-
lati, e aveva cercato di sterilizzare le prevedibili liti decretando che i posti presi
non avrebbero determinato precedenti giuridici.®” Cio fu del tutto inutile, poiché
nella «lunga durata» basileese la manifestazione visibile della propria posizione

dem Basler Konzil. Skizze eines Themas, in: Johannes Helmrath/Heribert Miiller (Hg.),
Studien zum 15, Jahrhundert. Festschrift fiir Erich Meuthen, I-II, Miinchen 1994, 1, 1-9;
Id., Eine unbekannte Schrift iiber die Kurfiirsten auf dem Basler Konzil, in: Institutionen,
Kultur und Gesellschaft im Mittelalter. Festschrift Josef Fleckenstein, Sigmaringen 1984,
469-482; Helmrath, Das Basler Konzil (cf. nota 1), 322-326; Id., Rangstreite auf General-
konzilien des 15. Jahrhunderts als Verfahren, in: Barbara Stollberg-Rilinger (Hg.), Vormo-
derne politische Verfahren, Berlin 2001, 139-174.
MC II, 544 («continua febris molesta»), 264 («multe periculosissimeque»). Cf. Helmrath,
Rangstreite (cf. nota 63), 162.
MC 11, 364-66.
6 MCII, 264.
L queste tre «regole» Heimpel, «Sitzordnung» (cf. nota 63), 2-3; Helmrath, Rangstreite
o (cf. nota 63), 149-50.
MC I, 365.
% COGD 1112, 758-59; cf. MC 11, 57, 61; Heimpel, Sitzordnung (cf. nota 63), 1-2; Helmrath,
Rangstreite (cf. nota 63), 146.

65



L'ordine apparente: la difficile manifestazione dell assistenza divina 19

in Europa era cosa troppo importante.”’ Persino nel piti breve e proceduralmente
meno complesso concilio di Costanza, lo stesso principio, pure fissato nella I
sessione’' (che Basilea riprende), non aveva impedito altrettanto numerosi con-
trasti di precedenza. Era stata forse la mancanza di un rigido modello ecclesiolo-
gico come quello basiliense a confinare la questione tra 1 problemi pratici. Invece
a Basilea essa tocco il cuore della costruzione ideologica conciliare. I due dissidi
piu dirompenti furono in successione quello tra la Borgogna e principi elettori
tedeschi (e poi tra Borgogna e Bretagna, Borgogna e Savoia) e, a livello di regni,
quello tra Inghilterra e Castiglia, amplificati dal fatto che essi si inserivano in piu
vasti schieramenti che si mantenevano anche in concilio: la Francia, alleata della
Castiglia e della Bretagna, si opponeva all’Inghilterra che appoggiava la Bor-
gogna.” Il tema ha che fare principalmente con ’evoluzione politica europea tra
tardo medioevo e prima eta moderna, e due episodi sono sufficienti a mostrare le
ricadute sulla consapevolezza e I’immagine del sinodo. Nel 1433 per evitare che
lo scontro gia in atto tra Borgognoni ed elettori invadesse lo spazio liturgico,” fu
chiesto a entrambe le parti di non presenziare alle cerimonie natalizie: ma il
provvedimento non basto a nascondere la fragilita del sistema. La messa della vi-
gilia inizio in ritardo e con molte assenze. L imperatore Sigismondo, allora a Ba-
silea, impressionato dalla scena desolante, avrebbe dichiarato di dubitare che in
una simile assemblea potesse albergare lo Spirito Santo.”* Anche agli occhi di un
«esternow», eppero di colui che piu di ogni altro si era prodigato per il successo
dei concili, il disordine minava il modello ecclesiologico conciliare. Appena
questa vertenza termino, nell’estate 1434, inizio quella tra Inglesi e Castigliani. 11
12 novembre 1435, in congregazione, i vescovi spagnoli di Cuenca e Burgos
occuparono con la violenza i seggi pretesi, assistiti da armati che gettarono dalla
tribuna un inglese.75 Era avvenuto lo scandalo temuto, che minacciava non solo
la /ibertas (come molti lamentarono), ma piu sostanzialmente 1’autorita sinodale.
Si dovette chiedere alla municipalita di proteggere le liturgie:’® un fatto inaudito,
che smentiva la pretesa del concilio di essere di per sé¢ autonomamente ordinato.
La situazione si ricompose e nel 1436 i Castigliani vinsero la causa.”’

Eppure non era ancora questo il disordine che doveva smentire |’esibita
manifestazione dell’unita gersonianamente data dallo Spirito. Il cuore del
concilio era la sessione, un modello di perfezione liturgica (ereditato da Costanza
ma amplificato) che rifletteva la capacita della sancta synodus in Spiritu Sancto

" Meuthen, Das Basler Konzil (cf. nota 1), 26-35; Helmrath, Das Basler Konzil (cf. nota 1), 47—
52; Miiller, Die Franzosen (cf. nota 52), II, 8§12-820; Hans-Joachim Schmidt, Kirche, Staat,

i Nation: Raumgliederung der Kirche im mittelalterlichen Europa, Weimar 1999, 493-502.
COGD II/1, 544.

2 Heimpel, Sitzordnung (cf. nota 63), 4-7; Helmrath, Rangstreite (cf. nota 63), 151-52.

;j MC II, 536-547; cf. Helmrath, Rangstreite (cf. nota 63), 162.
MC 11, 539.

:2 Ivi, 833; cfr. Helmrath, Rangstreite (cf. nota 63), 163-64.
CB 111, 565.

" MC 11, 883, 897; Helmrath, Rangstreite (cf. nota 63), 164-66.



80 Alberto Cadili

congregata di produrre un consenso infallibile ¢ quindi (unico essendo ovvia-
mente il suggerimento divino) unanime.”® Molto precocemente, nella XII sessio-
ne del 13 luglio 1433, apparve quanto questa unanimita non fosse cosi scontata.
Il concilio intendeva decretare inflessibilmente la terza citazione (gia deliberata
in congregazione) di Eugenio 1V, il quale non aveva ancora ritirato le bolle di
scioglimento nei modi pretesi dall’assemblea.”” L’arrivo degli oratori imperiali,
che volevano impedire I’approvazione del decreto (Sigismondo in Italia trattava
col papa e temeva una rottura), provoco la totale confusione: alcuni prelati in-
dossarono gli abiti liturgici, altri esitarono imitando i cardinali, altri ancora si
tolsero 1 piviali gia indossati. Gli ambasciatori esponevano le loro ragioni inter-
rompendo a piu riprese il cerimoniale, mentre i padri, che intendevano con-
cluderlo, rumoreggiavano. Il presidente e i cardinali sbloccarono infine la situa-
zione indossando i piviali e il decreto venne letto ad alta voce tra lo strepito dei
padri che copriva le voci degli ambasciatori.*® Formalmente il concilio riusci a
manifestare la propria unanimita. Segovia anzi commenta che la sessione fu resa
ancor pil solenne dal tentativo di impedimento e dalla contrapposta costanza dei
prelati.*’ Invero lui stesso aveva affermato che una celebrazione sotto 1’egida
dello Spirito Santo (spirante «super humilem et quietum») era esattamente il
contrario di quanto avvenuto, senza contare lo scollamento con I’imperatore.

La situazione si ripropose nel 1437, una volta ripreso il contrasto con Eugenio
IV, che aveva deciso di spostare il concilio a Ferrara, in vista del riassorbimento
dello scisma dei Greci. 1l cardinale Louis Aleman (Cesarini si era dimesso) in-
tendeva concludere la discussione sul luogo per il concilio di unificazione
(vkumenicum, si diceva), gia votato a maggioranza in disaccordo con i legati di
Eugenio 1V e con parte dei padri favorevoli a Ferrara.*? Egli forzo la situazione
facendo approvare il decreto in sessione, la XXV del 7 maggio 1437: ci0 avrebbe
costretto la minoranza ad adeguarsi. Ma il fatto stesso che il duomo fosse circon-
dato da uomini armati indica che non si era cosi certi della virtii autonoma e suf-
ficiente della procedura e del cerimoniale. Le trattative continuarono infatti irri-
tualmente durante le cerimonie, al termine delle quali il vescovo di Albenga,
Matteo del Carretto, sali sul pulpito per leggere il decreto della maggioranza. Fu
la «scandalosa» frattura. Il vescovo Portugalensis sovrappose la propria voce al
primo e lesse velocemente, terminando prima del rivale, il decreto preparato dal-
la minoranza: quest’ultima diede il placet e intono, tra gli strepiti, il Te Deum
che segnava I’unanimita finale nei casi pill importanti. In mancanza di un placet
maggioritario 1’approvazione non aveva valore, sempre stando alla procedura:
ma la procedura era infranta. Intanto ’altro presule termino la lettura, nel tumul-

78

o MCII, 46; cf. Dendorfer, Inszenierung (cf. nota 7), 51.

“ Il decreto in COGD 11/2, 884-891; MC II, 398-402.
MC 11, 396-98.
' Ivi, 396.
2 CB 1V, 358; MC 11, 910, 921; Helmrath, Das Basler Konzil (cf. nota 1), 372-380; Den-
dorfer, Inszenierung (cf. nota 7), 37-38.



L’ordine apparente: la difficile manifestazione dell assistenza divina 81

to di opposti placet e non placet, € anche il decreto della maggioranza fu sanzio-
nato dal Te Deum.*

La confidenza esclusiva di Aleman nel rituale della sessione, ovvero nella
logica interna al sinodo, aveva mostrato la debolezza della perfezione procedurale
e liturgica basileese. Era rotto il principio di maggioranza, che implicava 1’ade-
guamento della minoranza: ma a essere ferito definitivamente fu il presupposto
dell’infallibilita delle decisioni conciliari.* Il disordine aveva toccato infatti la
manifestazione principale della concordia della Chiesa riunita nello Spirito
Santo. Se la sessione manifestava il consenso raggiunto tramite una procedura
infallibile in quanto illuminata divinamente, la discordia faceva ragionevolmente
dubitare che le decisioni fossero suggerimento divino. A questa conclusione era
arrivato molto presto Sigismondo, nel Natale del 1433, ma ora cid fu chiaro ai
presenti stessi, che piangendo avrebbero affermato (ma non si sa se questo non
sia invece il parere del cronista Segovia): «Non placet contrarietas et divisio Spi-
ritui Sanctoy».®

Era un segnale, che non fu colto. Non si esauri il concilio né il sostegno al
concilio (e i padri rimasti rimasero arroccati per ancora un decennio al rigore del-
le loro procedure e liturgie), ma si giunse conseguentemente a uno scisma, €, in
uno scontro trasformato in incerta contrapposizione istituzionale, 1 principi seco-
lari iniziarono trattative realistiche che si rivolsero infine a concordati con Euge-
nio IV. Una parte dei padri aveva effettivamente violato la procedura, ma non era
questo il punto. Il punto era la fragilitad del modello. Dietro al fallimento della li-
turgia si rivela infatti il pit ampio fallimento di quest’ultimo nel suo essere rite-
nuto di per sé, nella sua immutabilita, efficace: la realta stessa si era incaricata di
smentire una siffatta pretesa.*

L’approccio liturgico-cerimoniale, applicato al concilio «quasi perpetuo» di
Basilea, mostra cosi una validita euristica piu generale, grazie alla diretta (e in-
diretta) derivazione di tali aspetti dalla pretesa ecclesiologica pit ampia, per
quanto la relazione/derivazione non sia meccanica, ma si sviluppi ed evolva lun-
go l’intero periodo «conciliarista». A Basilea la prevalenza dell’interpretazione
gia «parigina» dell’idea conciliare (originata dalle prese di posizione gersoniane
tra Pisa e Costanza, veicolate inizialmente, negli aspetti piu radicali dai maestri
della Sorbona tra i quali si puo inserire la figura dominante di Giovanni da Ra-
gusa), ritenuta peraltro la «vera» interpretazione di Costanza e del suo decreto
Haec sancta, porta alla creazione di una struttura e di una procedura di estrema
complessita, a cui la premessa ecclesiologica attribuisce una infallibilita di origi-

3 MC II, 965-69; Dendorfer, Inszenierung (cf. nota 7), 37-40, 52-53. Entrambi i decreti in
COGD I1/2, 998-1002, 1185-88.

z: Helmrath, Kommunikation (cf. nota 48), 130-31.

MC 11, 966.

% cf, Helmrath, Kommunikation (cf. nota 48), 130; Alberto Melloni, Osservazioni a margine
del rapporto consenso/concili, in: Cristianesimo nella storia, 32 (2011), 827-842; Giuseppe
Alberigo, The conciliar Church, in: Christianson/Izbicki/Bellitto, The Church, the Councils
(cf. nota 6), 271-290.



82 Alberto Cadili

ne pneumatologica. La procedura, accompagnata dalla liturgia, diviene criterio di
verita. Cio implica una estrema rigidita (nonché lungaggini quasi infinite) e una
completa chiusura verso I’esterno, al quale non ¢ concessa alcuna facolta in me-
rito alla ricezione, che non sia il passivo accoglimento. Ovviamente ci0 non tiene
conto della realta, non solo all’interno della Chiesa, ove il papato si piega solo
brevemente e costretto (143436 ca., e poi ¢ alla base della «rottura» del 1437),
ma soprattutto in riferimento al frastagliato quadro politico europeo, che provoca
duraturi incidenti procedurali: quando poi I’'imperatore e molti rappresentanti di
principi a Magonza cercheranno di scongiurare lo scisma definitivo proponendo
una mediazione con Eugenio IV, questo sara vissuto dai padri (senza nemmeno
considerare il merito della questione) come un attentato non solo al concilio, ma
all’intero quadro ecclesiologico simboleggiato dal vessillo di Haec sancta. 1l
cerimoniale e la liturgia sono a tal proposito come i vetrini con i quali (nel loro
spezzarsi) i geologi controllano smottamenti e movimenti non ancora visibili a
occhio nudo.

L’ordine apparente: la difficile manifestazione dell assistenza divina
al concilio di Basilea 14311449

I1 saggio applica al concilio una prospettiva liturgica-cerimoniale. A Basilea la liturgia &
riflesso e manifestazione comunicativa di un’ecclesiologia di origine «parigina» che vede
nel sinodo un’infallibilita prodotta dalla guida divina. Presupposto e risultato di questa
azione ¢ I’«ordine», tanto nella procedura (criterio di veritd), quanto nelle liturgie che
manifestano il consenso trovato tramite ’illuminazione pneumatologica (sessioni). Alla
base di cio vi ¢ I’idea che le acquisizioni ecclesiologiche di Costanza (o meglio la loro sud-
detta lettura «maggiorativa») possano solo essere perpetuate e istituzionalizzate. Nessuna
influenza esterna ¢ possibile. Cido non tiene conto della realta in evoluzione: il papato
ristabilito e il quadro politico europeo. La conflittualita di quest’ultimo turba presto 1’«or-
dine», e la spaccatura di fronte al concilio di unificazione coi Greci voluto da Eugenio IV
porta tale turbamento fino alla sessione solenne. La fragilita del cerimoniale riflette cosi la
fragilita dell’idea di istituzionalizzare, proprio in un istituto tanto variabile storicamente
come il concilio, un modello complesso e immutabile che ne idealizza uno precedente.

Concilio — Conciliarismo — Basilea — Liturgia — Cerimoniale — Procedura — Ordine -
Pneumatologia — Infallibilita.

Die sichtbare Ordnung: von der schwierigen Offenbarung des gottlichen Beistands
auf dem Basler Konzil 1431-1449

Der Beitrag richtet eine auf die Analyse von Liturgie und Zeremoniell ausgerichtete Per-
spektive auf das Basler Konzil. In Basel ist die Liturgie zugleich Reflex und kommuni-
kative Manifestation einer «von Paris» herkommenden Ekklesiologie, welche in der Ver-
sammlung eine durch gottliche Fithrung entstandene Unfehlbarkeit sieht. Voraussetzung
und Resultat dieser Vorstellung ist die «Ordnungy, einerseits im Verfahren (Wahrheitskri-
terium), als auch in den liturgischen Vollziigen, welche den Konsens offenbaren sollte,
der durch die Erleuchtung des Geistes gefunden wurde (Sitzungen). Die Basis ist die Idee,
dass die ekklesiologischen Errungenschaften von Konstanz (oder besser die ihr zugrunde
gelegte «vorrangige» Lesart) weitergefithrt und institutionalisiert werden. Ausserer Ein-
fluss wire keiner moglich. Diese Sichtweise in Basel trug der verdnderten Wirklichkeit
nicht Rechnung: das wieder gefestigte Papsttum und der européische politische Rahmen.
Die Konfliktivitit des letzteren brachte die «Ordnung» bald durcheinander, und der Riss
gegeniiber dem Konzil der Einigung mit den Griechen, die von Papst Eugen IV. verfolgt



L’ordine apparente: la difficile manifestazione dell assistenza divina 83

wurde, brachte grosse Aufregung bis in die feierliche Sitzung. Die Fragilitidt des Zere-
moniells reflektiert die Fragilitit der Idee der Institutionalisierung — besonders in einer
Institution, die historisch so wandelbar ist wie das Konzil — eines komplexen und unbe-
weglichen Modells, das auf der Idealisierung eines vorangegangenen (des Konzils von
Konstanz) basiert.

Konzil — Konziliarismus — Basel — Liturgie — Zeremoniell — Pneumatologie — Infallibilitét.

L'ordre visible: la dure révélation de |'aide divine au concile de Béle 14311449

Cette contribution donne une perspective analytique de la liturgie et de la cérémonie du
concile de Bile. A Bile, la liturgie est a la fois réflexe et manifestation communicative
d’une ecclésiologie venant «de Paris», qui voit dans ’assemblée une infaillibilité issue de
la conduite divine. La condition et le résultat de cette représentation est «l’ordre», d’une
part du point de vue de la procédure (critére de la vérité), d’autre part dans 1’accomplis-
sement liturgique, qui devait révéler le consensus trouvé par I'illumination de I’esprit
(séances). Selon cette idée, c’est uniquement sur cette base que les acquis ecclésiolo-
giques de Constance (ou en d’autres termes, I’interprétation «prioritaire» sous-jacente) ont
pu étre poursuivis et institutionnalisés. Aucune influence extérieure ne serait possible.
Cette vision béloise n’a pas tenu compte de la réalité transformée: la papauté renforcée et
le cadre politique européen. Le caractére conflictuel de ce dernier a engendré une con-
fusion dans «!’ordren, et la rupture de I’accord avec les Grecs par le concile, suivi par le
pape Eugéne IV, a causé une grande agitation jusque dans la séance festive. La fragilité de
la cérémonie refléte la fragilité de 1’idée de I’institutionnalisation — en particulier dans une
institution telle que le concile, si changeante historiquement — d’un modéle complexe et
inébranlable, qui repose sur 1’idéalisation d’un modéle précédent (celui du concile de
Constance).

Concile — conciliarisme — Béle — liturgie — cérémonie — pneumatologie — infaillibilité.

Visible order: the difficulties of divine support at the Council of Basel 1431-1449

This paper analyses the Basel Council from the perspective of liturgy and ceremonial. In
Basel the liturgy is both the reflection and the communicative manifestation of an eccle-
siology originating in Paris which asserts the infallibility of the council assembly on the
grounds that it is guided by God. Both a precondition and a result of this belief is an «or-
der» both in the procedure (truth criterion), and in the liturgical provisions, an order which
was intended to reveal the consensus which is established (in meetings) thanks to the
illumination provided by the Holy Spirit. According to this view, this is the only way in
which the ecclesiological achievements of Constance (or more precisely the dominant
interpretation underlying them) could be continued and institutionalized. No external in-
fluence was possible. This Basel view took no account of a changed reality with a newly
strengthened Papacy or of the European political conditions. The inherent tendency to
conflict in Europe soon shattered this «order» and the disunion in council over unity with
the Greek Church, promoted by Pope Eugene IV, caused disturbances, even in the cere-
monial assembly. The fragility of the ceremonial reflected the fragility of the agenda for
institutionalization, especially as the Council as an institution had proved so variable in
the past: a complex and inflexible model based on an idealization of what had gone before
at the Council of Constance.

Council - Conciliarism — Basel — Liturgy — Ceremonial — Pneumatology — Infallibility.

Alberto Cadili, dottore di ricerca in storia medievale (Milano 2003) e in Scienze religiose
(Bologna 2011). Si occupa prevalentemente di storia della Chiesa nel pieno e tardo
medioevo.






	L'ordine apparente : la dificile manifestanzione dell'assistenza divina al concilio di Basilea 1431-1449

