
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 109 (2015)

Artikel: Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils : Einheit, Reform und
Glauben

Autor: Braun, Karl-Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-544985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-544985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils:
Einheit, Reform und Glauben*

Karl-Heinz Braun

Dem Konstanzer Konzil, das von 1414 bis 1418 tagte, kann man sich auf ver-
schiedene Weise nähern, wie es schon die unterschiedlichen Teilnehmer des

Konzils taten. Aus historischer Perspektive erscheint mir dessen Rezeption durch
das Basler Konzil als hilfreich. Die Mehrheit der Basler Konzilsväter sahen sich

zu Recht in der Nachfolge des Konstanzer Konzils, fand ihre Konzilsversamm-
lung doch innerhalb der von Konstanz festgesetzten zeitlichen Periodizität statt.
Die Konzilsteilnehmer in Basel waren es, die wie keine andere Gruppe oder In-
stitution nach ihnen, nochmals auf die Bedeutung des Konstanzer Konzils hinge-
wiesen haben. Die Grundinformationen, die wir von Konstanzer Beschlüssen
und Dekreten besitzen, verdanken wir dem Bemühen der Basler Konzilsväter aus
dem Jahr 1441, die Konstanzer Anliegen und Dekrete genauer in den Blick zu
nehmen und in einer Aktensammlung zu fixieren.' Diese wurden erst 1500 in

Hagenau" (im Elsass) gedruckt. Ediert hatte sie Hieronymus de Croaria/ Wie es

schon sein Konstanzer Landsmann zuvor, Ulrich Richental, unternommen hatte,

Vortrag vor der Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte (Association d'histoire
ecclésiastique suisse) in Freiburg (Schweiz), am Samstag, 3. Mai 2014.

'
Neuerdings: Jürgen Miethke, Das Konstanzer Konzil in Überlieferung und Wirkung, in:
Karl-Heinz Braun/Mathias Herweg/Hans W. Hubert/Joachim Schneider/Thomas Zotz (Hg.),
Das Konstanzer Konzil 1414-1418. Weltereignis des Mittelalters. Essays, Darmstadt 2013,
11-15, hier 12.

' Acta Scitu dignissima docteq[ue] co[n]cinnata Constantiensis concilii celebratissimi /
Jacobi Locher philomusi poete [et] oratoris Laureati decatostichon. Ad lectores [Hg.
auf Veranlassung von Jacobus Locher und Conradus Summenhart nach einem Manuskript
aus dem Besitz des Hieronymus de Croaria. Mit Beiträgen derselben]; digital: <http://tu-
digit.ulb.tu-darmstadt.de/show/inc-ii-293/0001 >.

' Karl Konrad Finke, Hieronymus von Croaria (um 1463 bis 1527), in: Die Professoren der
Tübinger Juristenfakultät (1477-1535) (Tübinger Professorenkatalog, Bd. 1,2), bearbeitet
von Karl Konrad Finke, Ostfildern 2011, 98-115: ein gebürtiger Konstanzer, etwa um
1460/1463 geboren, gestorben wohl 1527. Nach seinen Studien an den Universitäten in Ba-
sei und Pavia, wo er zum Doktor beider Rechte promoviert wurde, wirkte er als Univer-
sitätsprofessor in Tübingen und Richter des Schwäbischen Bundes.

SZRKG, 109 (2015), 27-45



28 Kar/-//e/«z Bra««

das Konzil von Konstanz mit seiner Konzilschronik'' in den 1420er Jahren als

«städtisches Ereignis»^ in Erinnerung zu rufen und damit die «ergiebigste Quelle
fur das Verhältnis von Stadt und Konzil»^ rückblickend, wenn auch zeitnah, zu

präsentieren, so wollte er auf die Bedeutung des Konstanzer Konzils mit seinen

offiziellen Dokumenten hinweisen. Halten wir fest: die erst 82 Jahre nach dem

Konstanzer Konzilsende 1500 gedruckt edierten Basler Dokumentationen^ fuhr-
ten zu jenem breiteren Kenntnisstand, der für Gelehrte, nicht zuletzt für Martin
Luther und andere Reformatoren, von Bedeutung sein wird. Dies ist umso auf-

schlussreicher, als «1431, nur 13 Jahre nach dem Abschluss» des Konstanzer
Konzils im römischen Archiv keine Dokumente davon aufbewahrt wurden." Das

gibt schon zu denken, zumal während des Konzils in Konstanz ganze Schreiber-
Stuben dafür eingerichtet waren, ihnen diktierte Informationen des Konzils auf-
zuzeichnen und weiter zu geben. Eine weitere Etappe in der Verbreitung der

Konstanzer Konzilsbeschlüsse stellt im 18. Jahrhundert die vielbändige Konzi-
liensammlung des gelehrten Regularklerikers Giovanni Domenico Mansi, des

späteren Erzbischofs von Lucca,' dar.

Sogar die «Editio Romana folgte der Basler Ausgabe, ignorierte jedoch das

Konzil von Basel»'". Umfassender präsentierte der lutherische Professor in

Helmstedt, Hermann von der Hardt, mit seiner 6-bändigen Quellensammlung,
das Magmtm oec«we«/c»m Coratont/erae comcz/zw/w (Frankfurt/Leipzig 1696-

" Chronik des Konstanzer Konzils 1414-1418 von Ulrich Richental, eingeleitet und hg. von
Thomas Martin Buck, Ostfildern '2011, XXXII. Richental hatte keinen Insiderblick des

Konzilsgeschehens präsentiert, er nahm das Konzil in seiner «Außenwirkung» wahr.
' Helmut Maurer, Das Konstanzer Konzil als städtisches Ereignis, in: Johannes Helm-

rath/Heribert Müller (Hg.), Die Konzilien von Pisa (1409), Konstanz (1414-1418) und Ba-
sei (1431-1449). Institution und Personen (Vorträge und Forschungen 67), Ostfildern 2007,
149-172.' Walter Brandmüller, Das Konzil von Konstanz 1414-1418, Bd. 1: Bis zur Abreise Sigis-
munds nach Narbonne, Paderborn/MünchenAVien/Zürich " 1999, 129, Anm. 1.

' Vgl. Nelson H. Minnich, The first printed editions of the modern councils from Konstanz to
Lateran V (1499-1526), in: Annali dell'Istituto storico italo-germanico in Trento/Jahrbuch
des italienisch-deutschen historischen Instituts in Trient, 29 (Bologna 2003), 447-468; hier
Nachdruck: Nelson H. Minnich, Concils of the Catholic Reformation. Pisa I (1409) to Trent
(1545-63) (Variorum collected studies series 890), Aldershot 2008, II.

®

Miethke, Konstanzer Konzil in Überlieferung und Wirkung (wie Anm. 1), 12; Acta Concilii
Constanciensis, Bd. 2: Konzilstagebücher, Sermones, Reform- und Verfassungsakten, hg. v.
Heinrich Finke in Verbindung mit Johannes Hollnsteiner, Münster 1923.

' Hermann Josef Sieben, Mansi, Giovanni Domenico, OMD (1708), in: 'LThK 6 (1997)
1284-1285: geboren 1692 in Lucca, lehrte Moraltheologie in Neapel, 1764 Erzbischof von
Lucca, gestorben 1769: vor allem seine Sammlung von Konzilstexten «enthält neben eini-
gen auf Bibliotheksreisen (u. a. Florenz, Mailand, Wien, Rom) entdeckten Inedita im we-
sentlichen leider oft sehr nachlässige Wiederabdrucke besserer älterer Quellen-Publikatio-
nen».
Einführung zu Konzil von Konstanz 1414-1418: Conciliorum oecumenicorum décréta,
editio tertia [Bologna 1973] hier: Dekrete der ökumenischen Konzilien 2, Konzilien des
Mittelalters vom ersten Laterankonzil (1123) bis zum fünften Laterankonzil (1512-1517),
im Auftrag der Görres-Gesellschaft ins Deutsche übertragen und herausgegeben unter Mit-
arbeit von Gabriel Sunnus und Johannes Uphus von Josef Wohlmuth, Paderborn/Mün-
chen/Wien/Zürich 2000,403.



Zw ûW; /f t/es ÄTo/wtanze/- Konzi/s: £t/iAet7, Äe/örm «m/ G/awèen 29

1700). Vor allem Band 4 Cor/w.s ac/orw??; et cfecreton/w .s«wc// Con5Za«Z/e«5/s

cohc/7/7 t/e £cc/e.s;ae re/örvwa/zowe, ww/owe ac /?<7e bietet die eigentlichen Kon-
zilsdokumente.

Die wohl zuverlässigste kritische Edition von Konstanzer Texten stellen die
vier Bände Acta Concilii Constanciensis dar, die Heinrich Finke" zusammen mit
dem oberösterreichischen Kirchenhistoriker Johannes Hollnsteiner'" und dem His-
toriker Hermann Heimpel'* herausgab. Deren intensive Recherchen bieten heute
noch unverzichtbare Basisinformationen zur Konsultation der Konstanzer Kon-
zilsgeschichte.''*

Wenn ich eingangs an das Basler Konzil mit seinem besonderen Interesse an
den Konstanzer großen Beschlüssen erinnert habe, so können wir dies als Ak-
zeptanz und Bestätigung von Konstanz durch das Basler Konzil erkennen.'* Dass

dieses jedoch durch die erfolgreichere papale Geschichte verdrängt wurde, be-

wirkte zusätzlich ebenso eine gewisse Diskreditierung des Konstanzer Konzils.
Dieses konnte auch von einer offiziösen römischen Geschichte nicht einfach in
Frage gestellt oder gelöscht werden, hängt doch von der Legitimität des Kon-
Stanzer Konzils und seiner Papstwahl Martins V. auch die Legitimität der Päpste
bis zu Benedikt XVI. und bis Papst Franziskus ab.'®

Die drei Aufgaben, derer sich das Konstanzer Konzil annehmen wollte, sind

Einheit, Reform und Glauben.

.Pro Mw'owe

Das Konstanzer Konzil stand zunächst vor der Aufgabe, eine in drei Obödienzen

(Anhängerschaften) gespaltene Kirche in eine Einheit zurückzufuhren, eine

gigantische Aufgabe, die unter der problematischen Erfahrung stand, dass im
Konzil zuvor, in Pisa 1409, eine Einigung nicht zustande gekommen war. Es

" Odilo Engels, (Johannes) Heinrich Finke, in: Badische Biographien NF 2, Stuttgart 1987,
87-89.
Friedrich Buchmayr, Der Priester in Almas Salon. Johannes Holinsteiners Weg von der
Elite des Ständestaats zum NS-Bibliothekar, Weitra 2003.

" Frank Rexroth, Geschichte schreiben im Zeitalter der Extreme. Die Göttinger Historiker
Percy Ernst Schramm, Hermann Heimpel und Alfred Heuß, in: Kurt Schönhammer/Chris-
tian Starck (Hg.), Sie befruchtet und ziert. Die Geschichte der Akademie der Wissenschaf-
ten zu Göttingen, Berlin u. a. 2013, 268.
So das Verzeichnis der Konstanzer Konzilshandschriften: Acta Concilii Constanciensis 4,
hg. von Heinrich Finke in Verbindung mit J. Hollnsteiner und H. Heimpel, Münster 1928,
XIX-CIII; vgl. auch Karl August Fink, Zu den Quellen für die Geschichte des Konstanzer
Konzils, in: August Franzen/Wolfgang Müller (Hg.), Das Konzil von Konstanz. Beiträge zu
seiner Geschichte und Theologie. Festschrift unter dem Protektorat seiner Exzellenz des

hochwürdigsten Herrn Erzbischofs Dr. Hermann Schäufele im Auftrag der Theologischen
Fakultät der Universität Freiburg im Breisgau, Freiburg/Basel/Wien 1964, 471-476; C. M.
D. [sic!] Crowder, Constance Acta in English Libraries, in: ebd., 477-517.

" Johannes Helmrath, Das Basler Konzil 1431-1449. Forschungsstand und Probleme (Kölner
Historische Abhandlungen 32), Köln/Wien 1987, 3.

" Vgl. auch Karl-Heinz Braun, Der Name als Programm. Die vier Benedikt-Päpste vor Bene-
dikt XVI., in: Historisches Jahrbuch, 131 (2011 555-581, hier 580.



30 KaW-7/eiViz ßrau/7

standen sich dort zwei Päpste gegenüber, Gregor XII., der sich in der römischen
Tradition des 1378 gewählten Papstes Urban VI." und dessen Nachfolgern Boni-
faz IX."® und Innozenz VII." befand. Auf der anderen Seite stand Benedikt XIII.
(Pedro de Luna).~° Sein Vorgänger, Clemens VII. (Kardinal Robert von Genf)"',
war am 20. 9. 1378 von einer Kardinalsopposition gewählt worden, weil diese

die unter Tumult zustande gekommene Papstwahl Urbans VI. nicht als legitim
ansaht 1394 wurde Pedro de Luna als Benedikt XIII. zu seinem Nachfolger ge-
wählt und zwar in Avignon, da sich sein Vorgänger in Rom machtpolitisch nicht
hatte durchsetzen können, aus der Engelsburg vertrieben worden war und
schließlich seine Residenz in Avignon, dem päpstlichen Terrain, aufschlagen
musste. Pedro de Luna war es, der sich erfolgreich als Legat seines Vorgängers
dafür engagiert hatte, dass sich alle hispanischen Königreiche Aragon, Navarra,
Kastilien und Portugal (bis 1385) dieser Obödienz von Avignon anschlössen.

Das Konzil von Pisa war, wie Hélène Millet in ihrer überzeugenden Veröf-
fentlichung der sog. Turiner Liste nochmals gezeigt hat,""* keineswegs nur ein

spärlich besuchtes, unbedeutendes «Rumpfkonzil», wie es eine römisch indoktri-
nierte Kirchengeschichte, die Pisa nicht als allgemeines Konzil akzeptierte, gern
darstellt. Manches, was in Konstanz erfolgreicher fortgeführt werden konnte, war
auf dem gut besuchten Pisaner Konzil angedacht und durchaus verantwortet
kanonistisch in Dekrete gegossen worden. Die in Pisa aus beiden Papstobödien-
zen vereinigten Kardinalsgruppen und Teilnehmer hatten am 10. Mai 1409

erklärt, dass sie als Generalkonzil die universale katholische Kirche korrekt und

richtig repräsentieren («esse generale concilium representativum tocius universa-
Iis catholice ecclesie rite iuste et racionabiliter fundatum et congregatum»), um
die beiden konkurrierenden Päpste Benedikt XIII. und Gregor XII. abzusetzen,
ihre Anhängerschaften ihnen zu entziehen und daraufhin einen neuen Papst zu
kreieren,"'* der dann mit Alexander V. am 26. Juni 1409 einmütig gewählt

" Monique Maillard-Luypaert, Urbain VI, in: Philippe Levillain (Hg.), Dictionnaire histo-
rique de la papauté (Les indispensables de l'histoire), Paris 2006, 1681-1682.
François Jankowiak, Boniface IX, in: Dictionnaire historique de la papauté (wie Anm. 17),
236-237.

" Monique Maillard-Luypaert, Innocent VII, in: Dictionnaire historique de la papauté (wie
Anm. 17), 888-889.
Hélène Millet, [Benoît XIII], in: Dictionnaire historique de la papauté (wie Anm. 17),
208-212; Britta Müller-Schauenburg, Benedikt XIII., in: Das Konstanzer Konzil (wie Anm.
1), 121-125.

'' Roger-Charles Logoz, Clément VII, in: Dictionnaire historique de la papauté (wie Anm.
17), 372-378." Joëlle Rollo-Koster, Raiding Saint Peter. Empty Sees, Violence, and the Initiation of the
Great Western Schism (1378) (Brill's Series in Church History 32), Leiden/Boston 2008;
dies./Thomas M. Izbicki (Hg.), A companion to the Great Western Schism (1378-1417)
(Brill's companions to the Christian tradition 17), Leiden/Boston 2009." Hélène Millet, Le concile de Pise. Qui travaillait à l'union de l'Église d'Occident en 1409?

(Ecclesia militans), Turnhout 2010, 51-145 (Édition de la liste du manuscrit de Turin).
Dekret vom 10. Mai 1409; Johannes Vincke, Acta Concilii Pisani, in; RQ 46 (1938) [insge-
samt 81-331,] 148-151, Zitat 150.



Zt/ cfew cfes Ko/tstanrer £7/?/?<?;J, /?e/ôrra u«c/ G/at/èew 31

werden konnte." Vier Tage danach begann man schon, sich mit der Organisation
zu beschäftigen, wie eine effiziente Kirchenreform an Haupt und Gliedern anzu-
gehen sei" - und dies noch bevor Papst Alexander V. in Pisa am 7. Juli 1409

feierlich gekrönt wurde."
Dennoch war das Ergebnis des Pisaner Konzils zweifelhaft, weil es sich bald

zeigte, dass die beiden auf dem Konzil abgesetzten Päpste sich nicht diesem

fugten. Das wäre nicht das Entscheidende gewesen, von größerem Gewicht war
die Tatsache, dass sie sich weiterhin auf treue Anhängerschaften stützen konnten.
Dies führte letztlich dazu, dass aus zwei Papstkirchen nach Pisa drei Papstkir-
chen wurden.

Diese exkommunizierten sich gegenseitig, so dass nach kirchenrechtlichem
und in gläubigem Verständnis die ganze Christenheit - die östliche war es ja
schon - vom Heil ausgeschlossen war. Natürlich kann von heute aus nach dem
Sinn oder Wahnsinn solcher Vorgänge gefragt werden, auch danach, ob solches

überhaupt eine Wirkung bei Gott habe; für Zeitgenossen war das Schreckenssze-
nario keineswegs gering. Ich denke hier an das, was große Pariser Theologen wie
Pierre d'Ailly" oder sein Schüler Jean Gerson" darüber gedacht hatten. Für sie

war das alles, besonders die faktisch erlebbare Kirchenspaltung ein Zeichen da-

für, dass nicht nur die Kirche, sondern die ganze Welt am Ende stehe, weil der

Antichrist schon als Spalter aufgetreten sei. Alle Päpste hatten sich zwar immer
wieder bereit erklärt, durchaus zum Wohle der gesamten Christenheit notfalls zu-
rückzutreten. Doch wer wollte den ersten Schritt dafür tun, würde es doch nur als

Zeichen der Nichtlegitimität gedeutet werden. Und was geschähe danach? Und

es gab Anhängerschaften, ganze Länder mit ihrem politischen Gewicht, die den

Status quo mehr bestärkten, als einer Lösung zuzustreben.
Nicht eine hierarchische Priestergestalt hat die Kirche aus dieser multiplen

Spaltungssituation herausgeholt, sondern der deutsche König. Der Status eines

Königs war nicht der eines bloßen Laien, wie es eine römisch papale Position
seit einigen Jahrhunderten zuvor, effizient und erfolgreich mit Gregor VII. in die

Kirchengeschichte hineingetragen hat; ein König war liturgisch gesalbt worden,
auf den Konzilien zu Konstanz und Basel trug er wie ein Diakon das Evangelium
vor und schließlich war er Protektor ecclesiae und hatte damit vor Gott und vor
der Christenheit auch entsprechende Aufgaben zu erfüllen.

König Sigismund war es, der die Konzilsidee nochmals ins Spiel brachte und
über den Pisaner Nachfolgepapst Johannes XXIII. in den Verhandlungen zu
Como und Lodi einfädelte. Die päpstliche Einberufung des Konstanzer Konzils

" Ebd., 308.
" Ebd., 309-314." Ebd., 314-315.

Louis B. Pascoe, Church and Reform. Bishops, Theologians, and Canon Lawyers in the
thought of Pierre d'Ailly (1351-1420) (Studies in Medieval and Reformation traditions
105), Leiden/Boston 2005.

" Brian Patrick McGuire (Hg.), A companion to Jean Gerson (Brill's companions to the
Christian tradition 3), Leiden/Boston 2006.



32 kar/-//ei«z Brau«

durch Johannes XXIil. hatte politisch eine sekundäre Bedeutung, erhoffte sich
doch dieser im Anschluss an sein zwar durchgeführtes doch wenig rezipiertes
Konzil zu Rom im Jahr 1412 in Konstanz eine gesamtkirchliche Bestätigung
seines Papsttums und seiner Positionen. König Sigismund diktierte die Kondi-
tionen, bestimmte auch den Konzilsort, die freie Reichsstadt Konstanz, d. h. eine

unmittelbar seiner Zuständigkeit unterstehende Stadt.

Als Johannes XXIIl. am Sonntag, den 28. Oktober 1414 von Kreuzlingen
kommend feierlichst in Konstanz einzog, konnten die Konstanzer zum ersten
Mal einen Papst bewundern. Sie waren begeistert. Der Leibarzt des Papstes,
Pietro di Bernardo, schrieb einige Wochen später: «nostro signore fu ricevuto in
tutto el Camino come vero et unico pontefice... Et qui agostantia fu ricevuto con
tanta devotione quanta e possibile.»" Die feierliche Eröffnung des Konzils mit
entsprechendem Pontifikalamt fand am Montag, 5. November, die erste Sessio

publica am 16. November in der Konstanzer Kathedrale statt."
Verschiedene regelmäßige Gottesdienste in den einzelnen Kirchen und Or-

densgemeinschaften sollten ebenso wie Gebete, Bußübungen, Almosengeben
und fromme Werke Gottes Hilfe für das Gelingen des Konzils erbitten. Die
Theologen" waren aufgerufen, als Experten ihren Beitrag dafür zu leisten, wie
der Glaube («fides catholica»)[hier nicht im konfessionellen Sinn, wie es seit der
2. Hälfte des 16. Jh. üblich wird] gestärkt werde, damit Irrtümer, die mit dem

Namen Johannes Wyclif verbunden werden, beseitigt und eine «nötige Reform»
erreicht werden könne. Die Aufgabenstellung, die in drei große Obödienzen ge-
spaltene Kirche zu einen, subsumierte Johannes XXIIL zunächst mit der plakativen
Formulierung, man wünsche die ersehnte Ruhe «optatam tranquillitatem»". Alle
Teilnehmer wurden aufgefordert, verantwortungsvoll ihre Gesprächsbeiträge zu
präsentieren, gleichzeitig wurde das Recht der freien und ungestörten Rede in
Erinnerung gerufen.

Das Konzil begann auf diese Weise, die unterschiedlichen Teilnehmer fanden
sich nur allmählich ein. Das ist kein minderwertiges Merkmal von Konstanz,
auch später auf dem Konzil von Trient wird 1545 solches noch markanter
deutlich. Die Mehrheit in Konstanz bestand aus Italienern. Diese legten zunächst

«mit lakonischer Kürze»" einen Antrag vor, wonach das Konzil von Pisa und
der in dieser Tradition befindliche Papst Johannes XXIIL bestätigt, die beiden
anderen Päpste Gregor XII. und Benedikt XIII. jedoch abgesetzt werden sollten.

" Brandmüller, Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 1, 66: Johannes XXIII. «brauchte
ein Konzil nicht zu fürchten, ja es gab für ihn keine bessere Möglichkeit, allgemeine Aner-
kennung als Papst zu finden, als ein allgemeines Konzil», vgl. auch 86.

" Pietro di Bernardo an das Concistoro di Siena, 14.12.1414: hier zitiert nach Brandmüller,
Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 1, 152." Vgl. dazu ausführlich Brandmüller, Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 1, 159.

" Das Konzil von Konstanz, 1. Sitzung, 16. November 1414: Conciliorum Oecumenicorum
Décréta 2,405-406, hier 406." Ebd., 406." Brandmüller, Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 1, 166.



Zw cfe/t fites ATons/owzer Ax>«z/7s: Re/bnw ««<7 G/firwie« 33

Dass dieses Vorgehen keinen Erfolg zeitigte, ist bekannt. Letztlich war es König
Sigismund, der am Weihnachtsabend im Schiff von Überlingen her in Konstanz
eintraf und der in den nächsten Wochen immer mehr die Leitung des Konzils
übernahm. Er wurde die eigentlich allgemein anerkannte Autorität, nicht Johan-

nés XX1IL, zumal auch inzwischen Gesandte von Gregor XII. eingetroffen wa-
ren. Der Pfalzgraf Ludwig von Bayern überbrachte am 25. Januar den Vorschlag
Gregors XII., wonach alle drei Päpste zurücktreten sollten, dem König. Damit
wurde erneut die sog. Via cessionis in die aktuelle Konzilsdiskussion gebracht
und Johannes XXIII. aus seiner vor Ort in Konstanz unangefochtenen Primats-
Stellung verdrängt. Deshalb erklärte dieser am 16. Februar, er wolle dem Beispiel
Jesu Christi folgen und zurücktreten.^ Am 1. März bekräftigte es Johannes

XXIII. durch einen Eid. Wenig später äußerten sich auch die Gesandten Gregors
XII., von diesem dafür instruiert, in diesem Sinn. Der eigentlich hartnäckige Ver-
weigerer einer Lösung blieb Benedikt XIII.

Als Papst Johannes XXIII. am 20. März 1415 mit Hilfe von Friedrich von
Österreich aus Konstanz nach Schaffhausen floh und seine Kurialen am 23. März
aufforderte, Konstanz zu verlassen und zu ihm nach Schaffhausen zu ziehen, war
der Aufruhr auf dem Konzil entsprechend groß. Und vieles deutete auf ein Schei-
tem des Konzils hin.

In dieser Situation bestieg einer der bekanntesten Pariser Universitätstheo-
logen Jean Gerson die Kanzel am Samstag vor Palmsonntag des Jahres 1415 und

legte das Tagesevangelium" so aus, dass er die Konzilsväter auf ihre enorme
Verantwortung hinwies, in die Jesus Christus sie gestellt habe. In dieser Predigt
«Ambulate dum lucem habetis» baut Gerson nicht nur eine theologische Qualität
für eine Superiorität des Konzils über einen Papst auf, sondern dehnt diese bis
auf kanonistische Konkretionen aus. Demnach ist das Konzil die vom Heiligen
Geist gegebene und von Christus tradierte Richtschnur, der jeder, auch ein Papst,
Gehorsam leisten müsse". Die anschließenden Diskussionen mündeten schließ-
lieh ins Dekret 7/aec synocks vom 6. April 1415.

Liber gestorum des Cerretanus: Acta Concilii Constanciensis 2, 212: «d. noster papa
exemplum redemptoris nostri Christi, qui semetipsum exinanivit factus obediens usque ad

mortem, imitari ac pacem et unionem perfectam dare volens ecclesie sue sanete se re-
nunciaturum papatui obtulit et promisit....»" Joh 12, 35: «... dixit ergo eis Iesus / adhuc modicum lumen in vobis est / ambulate dum lu-
cem habetis ut non / tenebrae vos conprehendant / et qui ambulat in tenebris nescit / quo /
vadat / dum lucem habetis crédité in lucem / ut filii lucis sitis / haec locutus est lesus et abiit
et abscondit se ab eis» (hier nach Biblia sacra iuxtam Vulgatam versionem, recensuit et bre-
vi apparatu instruxit Robertus Weber OSB [Stuttgart ' 1983])." Jean Gerson, Œuvres complètes. Introduction, texte et notes par Mgr. Glorieux, Bd. 5

L'œuvre oratoire, Paris/Tournai/Rome/New York 1963, 39-50, hier 44: «Ecclesia vel gene-
rale concilium earn repraesentans est régula a Spiritu Sancto directa, tradita a Christo, ut
quilibet cuiuscumque status etiam papalis existât, earn audire ac eidem obedire teneatur;
alioquin habendus est ut ethnicus et publicanus. Patet ex immutabili lege divina Math, xviij
promulgata. Concilium generale sic describi potest: concilium generale est congregatio legi-
tima auctoritate facta ad aliquem locum ex omni statu hierarchico totius ecclesiae catho-



34 k"«r/-//<?/»z ßro;/»

Mit diesem Dekret erklärte sich die Konstanzer Konzilsversammlung als

höchste Repräsentanz der Christenheit. Sie habe ihre Gewalt oder ihre Kompe-
tenz unmittelbar von Christus selbst. Jeder, auch ein Papst, müsse sich dieser

heiligen Synode oder auch jedem anderen rechtmäßig versammelten Generalkon-
zil unterordnen.^

Dieses berühmte Dekret fand gerade in der Diskussion um das II. Vatika-
nische Konzil vor 50 Jahren eine besondere Beachtung. Hans Küng hat in seinem

Buch SïrH&ft/rew c/er K/rc/te, Freiburg im Breisgau 1962, ein eigenes Kapitel
«Die Konstanzer Dekrete in der ekklesiologischen Tradition» gewidmet. Hier re-
zipierte er die innovative Arbeit von Brian Tierney, Fownc/af/ons o/ t/?e cowa7/ar
?/teory (Cambridge 1955). Nicht die revolutionären Modelle von William von
Ockham"" oder eines Marsilius von Padua'" stünden in Konstanz Pate, sondern -
wie es die Mitarbeit des Kanonisten Zabarella zeige - in gewisser Folgerichtig-
keit jene Vorstellungen, die im Spannungsprozess um papale Ansprüche «in Ge-
setz und Lehre der Kirche eingebettet»"^, im kanonistischen Differenzierungspo-
tential fur die Praxis erwachsen sind. Anfange konziliaristischen Denkens im
Mittelalter erkannte Brian Tierney bei frühen Dekretalisten, die eben doch «a

very different conception of papal authority»*" präsentierten, so dass die konzi-
liare Theorie pointiert als eine Durchdringung dekretistischer Ekklesiologie mit
Korporationskonzepten, wie sie ebenfalls dekretalen Bemühungen entsprungen
ist,"" darstellt. Wir können hier nicht auf die vielfaltigen Deutungsfacetten einge-
hen. Fakt ist jedoch auch, dass - nicht zuletzt im Windschatten des beachtens-

werten Œuvres von Walter Brandmüller, heute Kardinal, gerade in seiner span-
nenden zweibändigen Geschichte des Konzils von Konstanz -, neuere Historiker,
wenn sie überhaupt solchen Fragen nachgehen,"'' doch von einem sehr beschei-

licae, nulla fideli persona quae audiri requirat exclusa, ad salubriter tractandum et ordinan-
dum ea quae debitum regimen eiusdem Ecclesiae in fide et moribus respiciunt.»" Sessio V., 6. April 1415: Conciliorum Oecumenicorum Décréta 2, 409-410.
Jürgen Miethke, Wilhelm von Ockham. Dialogus. Auszüge zur politischen Theorie (Biblio-
thek klassischer Texte), Darmstadt 1992; Jan P. Beckmann, Wilhelm von Ockham, Miln-
chen ^2010; Tobias Speck, Quod omnes tangit. Rezeption als ekklesiologisches Phänomen
bei Matthäus Romanus und Wilhelm von Ockham (Freiburger Dissertationsreihe 20), Frei-
bürg 2009; um 1285 in Ockham geboren, Franziskaner, Studium in London und Oxford,
floh 1328 aus Avignon, 1328 in Pisa, lebte seit 1330 in München im Umfeld Ludwigs des

Bayern bis zu seinem Tod 1349.
Marsilius von Padua, Defensor pacis Fontes iuris Germanici antiqui in usum scholarum
ex Monumentis Germaniae historicis separatim editi, hg. von Richard Scholz), 2 Faszikel,
Hannover 1932 und 1933; Frank Godthardt, Marsilius von Padua und der Romzug Ludwigs
des Bayern. Politische Theorie und politisches Handeln (Nova mediaevalia. Quellen und
Studien zum europäischen Mittelalter 6), Göttingen 2011; geboren zwischen 1280 und 1290
in Padua, Studium hier und in Paris, 1312 Rektor der Universität Paris, wirkte zuletzt in
München im Umfeld Ludwigs des Bayern als Arzt, gestorben 10.4.1343.

"" Hans Küng, Strukturen der Kirche (Quaestiones disputatae 17), Freiburg i. Br. 1962, 274.
Brian Tierney, Foundations of the conciliar theory. The contribution of the Medieval Cano-
nists from Gratian to the Great Schism, Cambridge 1955, hier Reprint 2010, 245.

"" Ebd.
Vgl. Heribert Müller, Konzilien des 15. Jahrhunderts und Zweites Vatikanisches Konzil.
Historiker und Theologen als Wissenschaftler und Zeitgenossen, in: Dieter Hein/Klaus



Zt/ cten /I w^jaèew c/es Kowstanzer Konz/Ys: £7«Ae/7, 7?e/örw ««<7 G/attèen 35

denen Anspruch des Dekretes //oec sancta ftir die Kirche ausgehen. Freilich gab
und gibt es auch Widerspruch zu Brandmüllers problematischer Nivellierung der
Konstanzer Konziliarismusvorstellungen mittels hierarchisch-ekklesiologischer
Positionen des 19. und 20. Jahrhunderts."^

Diese Vorstellung eines reinen Notstandsdekretes scheint mir keineswegs mit
dem Wortlaut des Dekretes übereinzustimmen, spricht doch das Dekret die ab-
solute Konzilskompetenz nicht nur für die Konstanzer Versammlung aus, son-
dem auch für jedes weitere Konzil, das mit solchen Fragen befasst ist. Auch in
konziliar(istisch)en Modellen wird die biblische Fundamentierung des Petrus-
amtes und damit seine göttliche Aufgabe nicht geleugnet, aber die Indienstnahme
der Petrusnachfolger für die Aedificatio ecclesiae höher bewertet als jede eigen-
ständige kanonistische, theologische oder gar politische Eigenprofilierung pa-
paler Eigenmächtigkeiten. Erst recht gilt das für eine authentisch repräsentative
im Heiligen Geist versammelte Konzilsgemeinschaft. «Das Dekret //crec scwcrta

präsentiert sich als juristische Klärung, obwohl sich die in dem Text enthaltenen
Informationen keineswegs auf eine kanonische Praktikabilität reduzieren las-
sen.»"" Die Konzilsmehrheit jedenfalls verabschiedete mit dem Dekret eine den

Glauben definierende und damit das Heil der Kirche berührende Aussage, sonst
wäre die Wortwahl, mit der sich das Konzil am 6. April 1415 erklärte, nicht mit
der bei Glaubensaussagen üblichen fünffachen Formel markiert worden: «ordi-
nat, diffinit, statuit, decernit, et declarat», ordnet an, entscheidet, bestimmt, be-
schließt und erklärt.»""*.

Dass das Dekret /7aec sancto nicht nur als emphatisches Zeugnis einer hoch

gefahrlichen Situation auf dem Konzil eingeschränkt bewertet werden kann, wird
auch an weiteren Aussagen und Erlassen der Konzilsvätcr deutlich, nicht zuletzt
im Dekret vom 9. Oktober 1417, das etwa einen Monat vor der eigent-
liehen Papstwahl erlassen wurde. Mit der Fra/wms ce/eFra/zo cowc/7/orww wur-
de die regelmäßige Institution von Generalkonzilien beschlossen. Ausdrücklich
wurde erklärt, dass die unmittelbare Vergangenheit gezeigt habe, dass «die Ver-
nachlässigung der Konzilien» erst «das Gestrüpp der Häresien, Irrtümer und

Hildebrand/Andreas Schulz (flg.), Historie und Leben. Der Historiker als Wissenschaftler
und Zeitgenosse, München 2006, 115-136, hier 135: Heribert Müller rühmt die historischen
gegenüber den früheren theologischen Arbeiten: «Dabei wurden die auf die Konstanzer De-
krete und die Superioritätsfrage fokussierten innerkatholischen Debatten unter dem Zugriff
distanzgeübter, weit(er)b!ickender Historiker aus ihrer Engfuhrung befreit, die Synoden als
Phänomene von hoher allgemeingeschichtlicher Relevanz wahrgenommen».
Jürgen Miethke, Rezension zu Walter Brandmüller, Das Konzil von Konstanz, Bd. 1

(Paderborn u. a. 1991), in: Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters, 47 (1991),
692-695, hier 693.
Karl-Heinz Braun, Die Konstanzer Dekrete Haec saneta und Frequens, in: Das Konstanzer
Konzil (wie Anrn. 1), 82-86.
Conciliorum Oecumenicorum Décréta 2, 409. - zu weiteren Differenzierungen: Michiel De-
caluwe, Three Ways to read the Constance Decree Waec sa/jc/a (1415). Francis Zabarella,
Jean Gerson, and the Traditional Papal View of General Concils, in: Gerald Christian-
son/Thomas M. Izbicki/Christopher M. Bellitto (Hg.), The Church, the Councils, and Re-
form. The Legacy of the Fifteenth Century, Washington 2008, 122-139.



36 Xa/7-//eznz 5raz»?

Schismen» ermöglicht und gefördert habe.'" Daher verfügte die Konzilsgemein-
schaft mit einem ihr eigenen Wir-Bewusstsein («sancimus, statuimus, decerni-

mus atque ordinamus»), dass zunächst fünf Jahre nach dem Konstanzer Konzil,
danach sieben Jahre später und schließlich periodisch alle zehn Jahre ein Gene-
ralkonzil einberufen werden sollte. Es sollte nicht ohne den Papst geschehen,
sondern im Konsens mit dem Konzil von den Kardinälen organisiert werden.

Johannes XXIII. selbst war inzwischen von Schaffhausen den Hochrhein
entlang bis nach Freiburg geflüchtet, wo am 21. April 1415 die beiden Kardinäle
Fillastre und Zabarella den Rücktritt des Papstes in Empfang nehmen wollten.
Doch dies misslang, da der Papst nach Breisach am Rhein weiter floh und von
hier aus nach Neuenburg und erneut wieder zurück nach Breisach ritt. Schließ-
lieh wurde er der Bürgerschaft von Freiburg zur Bewachung übergeben, bis er
am 17. Mai nach Radolfzell überführt wurde. Ein nicht ganz ernst zu nehmender
Prozess auf dem Konzil selbst führte zu dessen Absetzung am 29. Mai. Darauf
folgte seine Einkerkerung im Schloss Gottlieben. Von hier wurde er dem Pfalz-

grafen Ludwig bei Rhein übergeben, der ihn nach Heidelberg und später nach
Mannheim in Gefängnisgewahrsam nahm. Nach dem Konzil wurde Johannes

XXIII. von dem in Konstanz gewählten neuen Papst Martin V. wieder aufge-
nommen. Er wurde Bischof von Tusculum und wieder Kardinal. Ein halbes Jahr

später, am 22. Dezember 1419 starb er in Florenz. Sein Grabmal im Baptisterium
zu Florenz trägt die Aufschrift: «Ioannes quondam papa»'".

Am bereitwilligsten zur Zusammenarbeit bot sich Gregor XII. aus der rö-
mischen Linie an. Am 4. Juli 1415 erschien sein Bevollmächtigter Carlo Mala-
testa von Rimini und erklärte sowohl dessen nachträgliche Einberufung des Kon-
Stanzer Konzils als auch dessen Rücktritt. Gregor selbst legte am 20. Juli zu Ri-
mini seine päpstlichen Insignien ab und starb zwei Jahre später als Kardinal.

Hartnäckig, da nicht zuletzt in juristisch-kanonistischen Kategorien erstarrt,
blieb der dritte Papst Benedikt XIII. Nun war Diplomatie und Kirchenpolitik an-

gesagt. Hier profilierte sich König Sigismund mit seinen Verhandlungen in Spa-
nien.

De re/orwat/one in cqp/te et in menzèrA

Als zweite große, bereits im Dekret //aec sancia ausgesprochene Aufgabe, wie-
sen die Konzilsväter auf die Reformatio der Kirche an Haupt und Gliedern (re-
formatio ecclesiae Dei in capite et in membris). Dazu sei diese Synode ja vom
Heiligen Geist berufen.^' Der spätmittelalterliche Ruf nach Reformen - im Latei-
nischen mit dem Begriff der Reformatio fassbar -, lässt sich historisch wie einen

Conciliorum Oecumenicorum Décréta 2,438-439.
f Hans W. Hubert, Papstgrabmäler, in: Das Konstanzer Konzil (wie Anm. 1), 215-217.

Conciliorum Oecumenicorum Décréta 2, 409.



Ztt t/e/7 Zft/gafet; c/es Koastaaze/- Ko/tz/A: £i>»Aei7, Jfe/brm tt/trf G/awèetf 37

ausdauernden Orgelpunkt erkennen." Dahinter standen beachtliche Mehrheiten.
Allerdings lässt sich dieses Programm historisch kaum fassen. Mit dem Begriff
und der Chiffre «Reformatio» wird eher eine Stimmung von Unzufriedenheit
erfasst als ein gemeinsames Detailprogramm. Stark religiöse Aufbrüche, wie wir
sie z. B. bei Konzilsteilnehmern wie Pierre d'Ailly und Jean Gerson kennen,
wiesen vor allem auf die notwendige lebensmäßige Veränderung der Reform un-
ter den Klerikern hin. Auch Konstanz hat hier einiges angedeutet. Mit der Are-
(ju/ercs ce/e6rat/o co«cz7/orw/n wird der positive Verweis auf die Vergangenheit
als kritischer (Reflexions-)Moment mit der gegenwärtigen Praxis kontrastiert. Je

negativer Prediger, Theologen wie auch andere Zeitgenossen ihre kirchlichen
und religiösen Zustände zeichnen, umso positiver werden frühere Ideale aufge-
baut. Dabei mutiert der Verweis auf eine «ecclesia primitiva zu einem Reform-
Topos»", auch wenn er noch nicht wie ein Jahrhundert später zur einer ent-
schiedenen Distanz gegenüber der (vorwiegend) (spät)mittelalterlichen Kirche
fuhren wird. Freilich spielen bei den inhaltlichen Überlegungen, was Reform sei,

regionale wie positionelle, theologische wie politische Erwartungen eine gerade-
zu konstitutive Rolle. Es sind weniger die Themenbereiche umstritten, vielmehr
deren Fixierungen in eine mit konkreten Veränderungen verbundene Program-
matik oder Modalität.

Wenige Tage vor der Papstwahl, am 30. Oktober 1417, beschloss und ent-
schied («statuit et decernit») das Konzil einen 18-Punkte-Plan, den der Papst mit
dem Konzil zusammen noch auf dem Konstanzer Konzil angehen sollte. Für die
Konzilsväter stellte das eine Präzisierung des grundsätzlichen Programmes dar
«reformare ecclesiam in capite et curia Romana»". Es sind wiederum Positions-
bestimmungen und Abgrenzungen zwischen regionalen und papalen Zuständig-
keiten und Befugnissen. Hier geht es um organisatorische, ökonomische und

juristische Fragen, nicht um das Bemühen nach authentischer oder auch inten-
siverer Religiosität. Zu diesem 18-Punkte Programm gehören Überlegungen über
die Neuausrichtungen bezüglich Zahl, Qualität und Nationalität der Herren Kar-
dinäle, die sog. Reservationes des Apostolischen Stuhles, die Annaten, die Bene-
fizienverleihungen, die Gegenstände, die an der römischen Kurie verhandelt
werden, die Appellationen an die römische Kurie, die Kanzlei und Pönitentia-
rienämter, die Exemtionen und Inkorporationen, die während des Schismas ver-
ändert wurden, die Kommenden, die Wahlbestätigungen, die Einkünfte während

" Herbert Kraume, Historischer Hintergrund, in: Thomas Martin Buck/Herbert Kraume, Das
Konstanzer Konzil (1414-1418). Kirchenpolitik, Weltgeschehen, Alltagsleben, Ostfildern
2013,39-50." Peter Stockmeier, Causa Reformationis und Alte Kirche. Zum Geschichtsverständnis der
Reformbewegungen, in: Remigius Bäumer (Hg.), Von Konstanz nach Trient. Beiträge zur
Geschichte der Kirche von den Reformkonzilien bis zum Tridentinum. Festgabe für August
Franzen, München/Paderborn/Wien 1972, 9.

" Reformationes fiendae per papam una cum concilio antequam dissolvatur, Sessio 40 vom
30.10.1417: Conciliorum oecumenicorum décréta, editio tertia [Bologna 1973] hier: De-
krete der ökumenischen Konzilien 2, 444.



38 Ä"a/7-7/emz Bra;//;

der Vakanz von Benefizien, das Verbot, Güter der römischen oder einer anderen
Kirche zu entreißen und die Frage, «weshalb und wie der Papst zurechtgewiesen
oder abgesetzt werden kann» - auch hier scheint eine konziliar(istisch)e Position
durch -, dann die Beseitigung der Simonie, das Dispenswesen, die Versorgung
des Papstes und seiner Kardinäle, das Ablasswesen und den Zehnten zum
Schluss." Ein beachtenswert großer Katalog, dessen konsequente Ausarbeitung
gar nicht zustande kam.

Immerhin hat Martin V. nach seiner Wahl einige Beschlüsse über die Reform
der Kirche («De reformatione ecclesiae») in der 43. Sitzung am 21. März 1418

erlassen. Sie spiegeln die Erwartungshaltung der Konzilsteilnehmer. Es sind ne-
ben den dominant jurisdiktioneilen und organisatorischen Regelungen auch Vor-
Schriften zur Priesterkleidung unter dem in den späteren Jahrhunderten noch

ganz anders konstituierten Anspruch «De vita et honestate clericorum». Das hört
sich dann so an: Papst Martin V. erklärt

«Mit Billigung des Konzils verfügen wir vor allem die völlige Abschaffung jenes
Mißbrauchs, daß in manchen Gegenden einige Kleriker und kirchliche Personen
des Welt- und Ordensstandes, ja sogar - was wir besonders verabscheuen - Kir-
chenobere Ärmel tragen, die in großer und verschwenderischer Fülle bis zu einer
Elle herabhängen, sowie Gewänder, die am Rücken und an den Seiten offen sind,
besetzt mit Pelzfutter, das über den Saum hinausreicht und an den Öffnungen her-
vortritt. Sie scheuen sich nicht, damit in den Kirchen zugleich mit Chorröcken und
anderen, für den Kult und kirchlichen Dienst bestimmten Gewändern - sogar inner-
halb der Kirchen, in denen sie Benefizieninhaber sind - am Gottesdienst teilzuneh-
men. Solche Entgleisungen in der Kleidung verwerfen wir bei allen kirchlichen
Personen und verbieten das Tragen derartiger Kleidung. Zuwiderhandelnde werden
als Übertreter der Kanones bestraft.»"'

Sollte das ein ernsthafter Beitrag zu einer für das (ewige) Heil der Menschen
hilfreichen Kirchen- oder gar religiösen Reform sein, wie Martin V. das sogar
noch am Ende des Dekretes ausdrücklich feststellte?^ Schon deshalb ist die in
der katholischen Geschichtsschreibung verwendete Prädikation des Konstanzer
Konzils als «Reformkonzil» entsprechend zu hinterfragen.

" Conciliorum oecumenicorum décréta, editio tertia [Bologna 1973] hier: Dekrete der ökume-
nischen Konzilien 2, 444.
Conciliorum oecumenicorum décréta, editio tertia [Bologna 1973] hier: Dekrete der ökume-
nischen Konzilien 2, 449." Conciliorum oecumenicorum décréta, editio tertia [Bologna 1973] hier: Dekrete der ökume-
nischen Konzilien 2, 449-450: «Wir entscheiden und erklären mit Billigung des heiligen
Konzils: Durch die Dekrete, Statuten und Anordnungen, die in der gegenwärtigen Sitzung
verlesen und mit den einzelnen Nationen des Konzils als Konkordate abgeschlossen wur-
den, ist den Artikeln über die durchzuführende Reform, wie sie das Dekret des heiligen
Konzils vom Sonntag, dem 30. Oktober vergangenen Jahres enthält, entsprochen worden
(«.. fuisse et esse iam satisfactum»)».
Vgl. auch Brandmüller, Das Konzil von Konstanz (wie Anrn. 6), Bd. 2, 397: «Daß das Kon-
zil zu diesem zentralen Thema jeder kirchlichen Reform nichts Wichtigeres zu sagen hat,
als in langen und detaillierten Ausführungen die allzu weltliche Kleidung der Kleriker zu
beschreiben und zu rügen, kann nur Verwunderung erregen.... Das also war die Konstanzer
Reform».



Z» c/e» c/e.y Kons/at/zer A"o»2//j: £ï«/te/7, /?e/orm ««rf G/onèe» 39

Einer der sog. Refonnbeiträge drehte sich um die von Martin V. auf dem

Konzil mit Spanien, Frankreich, Deutschland und England geschlossenen Kon-
kordate/" Philipp Haven Stump bewertete diese 1994 als «more successful than

past historians have admitted».''" Diese Länderkonkordate seien der Grundstock
für Ansätze regionaler Reformen gewesen, da sie eine Verbindung zwischen par-
tikularen und universalen Reformen bedeuteten. Dem ist durchaus zuzustimmen,
zumal über diese bilateralen Texte gemeinsame Reformvorstellungen fixiert und

damit weitergereicht werden konnten, doch wäre grundsätzlich zu fragen, ob

diese und andere Texte wirklich so konstitutiv für die auch in den nächsten Jahr-
zehnten zu beobachtenden Reformbemühungen wurden. Hierzu gehört auch der
Befund von Birgit Studt, wonach im Pontifikat des Konstanzer Konzilspapstes
Martins V. «durchaus substantielle und wirksame Impulse für eine Neuorien-
tierung der christlichen Gesellschaft, insbesondere ihrer geistlichen Eliten» aus-

gingen, und die «weit über die Reformerträge» der Konstanzer Konzilsväter hin-
auswiesen/'' Eine Konzilsreform wird darüber hinaus stets als eine Frage der Re-

zeption des Konzils nicht nur durch Hierarchen, sondern auch durch Fürsten, ein-
zelne Persönlichkeiten oder auch Gruppen sichtbar.

Je deutlicher allerdings die Beurteilung der Reformbemühungen aus der

weiteren Geschichte gewonnen wird, etwa aus jenen umfassenden Bewegungen,
die sich dann erfolgreich mit dem Begriff «Reformation» schmücken werden,
umso kritischer fallt die Beurteilung der Konstanzer Reformen aus/" Nicht nur
im Blick auf das oben angeführte längere Zitat über Klerikermode scheint mir
das Konstanzer Bemühen um Kirchenreform bescheiden zu sein. Auch nach vier
Sitzungsjahren war das eigentliche Reformprogramm kaum profiliert, «ein
allseits befriedigendes Ergebnis» war nicht erreicht worden." Vielmehr verscho-

Raccolta di concordati su materie ecclesiastiche tra la S. Sede e le autorité civili 1, hg. von
Angelo Mercati, Roma "1954, 144-168.
Phillip H. Stump, The Reforms of the Council of Constance (1414-1418) (Studies in the

history of Christian thought 53), Leiden/New York/Köln 1994, 270.
" Birgit Studt, Papst Martin V. (1417-1431) und die Kirchenreform in Deutschland

(Forschungen zur Kaiser- und Papstgeschichte des Mittelalters, Beihefte zu J. F. Böhmer,
Regesta imperii 23), Köln u. a. 2004, 722; Karl August Fink, Das Konzil von Konstanz.
Martin V., in: Hubert Jedin (Hg.), Handbuch der Kirchengeschichte 3,2. Die mittelalterliche
Kirche. Vom kirchlichen Hochmittelalter bis zum Vorabend der Reformation, Freiburg/Ba-
sei/Wien 1968, 572: Martin V. «hinterließ [...] ein relativ geordnetes Staatswesen und damit
eine Basis, auf der die römische Kurie der weiteren politischen konziliaren Entwicklung
ruhiger als vordem entgegensehen konnte. Es ist aber wohl nicht angängig, daraus zu
schließen - wie es oft geschieht -, daß dies das Richtige und <Gottgewollte> gewesen sei».

" Z. B. Martin Burkart, Vom badischen Kanzler zum Kartäusermönch Johann Hochberg
(tl 501 und sein Umkreis, in: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins [= ZGO], 162

(2014), 166-189, hier 172: «Am Vorabend der Reformation fühlten und erkannten viele
Geistliche und Gelehrte die Missstände der Kirche ihrer Zeit. Diverse Anläufe zu einer tief-
greifenden Kirchenreform waren freilich mit bedauernswerter Regelmäßigkeit im Sand ver-
laufen und wirkungslos geblieben - so die Reformkonzilien von Pisa (1409), Konstanz
(1414-1418), Pavia-Siena (1423/1424) und Basel (1431-1437); Thomas Kaufmann, Refor-
matio/Reformation, in: Volker Leppin/Gury Schneider-Ludorff (Hg), Das Luther-Lexikon,
Regensburg "2015, 582-584 (Literatur)." Miethke, Das Konstanzer Konzil in Überlieferung und Wirkung (wie Anm. 1), 15.



40 ATa/7-//emz Braun

ben die Konzilsväter ihre Hausaufgaben auf das nächste Konzil, das Martin V.
rite et recte am 19. April 1418 nach Pavia einberief. Er selbst war in Pavia nicht
anwesend und die von ihm ernannten Präsidenten stritten sich erneut in der

Durchsetzung päpstlicher Positionen, so dass das Konzil schließlich vom Papst
1424 aufgelöst wurde. Gemäß dem Konstanzer Dekret Fregwens ce/eèraOo com-

ctV/orwm wurde dann sieben Jahre später ein weiteres Konzil in Basel einberufen.
Im Rückblick erscheint das ekklesiologische Problem als so markant auf die
kanonistisch definierte Institutionalität konzentriert, dass die eigentlichen Auf-
gaben der kirchlichen Institutionen, geistige «Heilsräume» (Gottes) fur die Men-
sehen und die Welt darzustellen, gar nicht überzeugend vermittelt werden konn-
ten. Martin Luther und andere Reformatoren wie Altgläubige werden solches

stärker im nächsten Jahrhundert in den Blick zu nehmen wissen/"

De/it/e

Das düsterste Kapitel des Konstanzer Konzils bietet gerade jener Bereich, der
sich mit dem Glauben, näherhin mit der Reinhaltung des Glaubens in den Som-

mermonaten des Jahres 1415 beschäftigte. Zunächst ging es um die Verurteilung
der Ansichten des bereits 1385 verstorbenen früheren Oxforder Theologen John

Wyclif. Seine Insistenz auf die Bibel, von der aus er eine hochmittelalterliche
Kirche kritisiert hatte, war verbunden mit einer reduktiven Darlegung der Kirche
als einer Gemeinschaft der Prädestinierten. Zu diesem sozialkritischen Kontext
gehörte seine Kritik an einem sich profilierenden Papsttum sowie seine bereit-

willige Übertragung religiöser Leitungsfunktionen auf den König. Diese Vorstel-
lungen waren bereits zuvor mehrere Male verurteilt worden. Nun werden sie zu-
sammen mit der Causa Hus nochmals akut, zumal diese in Prag innerhalb einer

gewissen, wenn auch vielschichtigen Rezeption den keineswegs nur theologi-
sehen oder spirituellen Hintergrund für Hussens Reformpredigten darstellten."
Das Problem, das mit Jan Hus und seinen Anhängern verbunden war, war keine
Invention der Konstanzer Konzilsväter, es wurde aus Prag importiert.^ Jan Hus,
um 1370 geboren, hatte an der 1348 gegründeten Universität Prag studiert und
sich darin theologisch entwickelt. Er wurde um 1400 zum Priester geweiht und
1402 Prediger an der Bethlehemskapelle in Prag. Über seine Predigttätigkeit
verschärfte sich bei ihm die Kirchenkritik/' Sie führte letztlich über das Agieren

" Vgl. Christopher Spehr, Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in
der Reformationszeit (Beiträge zur historischen Theologie 153), Tübingen 2010.

^ Vgl. Josef Wohlmuth, Die Konzilien von Konstanz (1414-1418) und Basel (1431-1449),
in: Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte der Konzilien. Vom Nicaenum bis zum Vaticanum
II., Düsseldorf 1993, 241 : «Schwieriger ist jedoch die These, der sich auch das Konzil weit-
gehend anschloß, daß Hus als <Wicleff redivivus> zu betrachten sei».
Petr Elbel, Die Delegation der Prager Kirchenprovinz und die böhmischen Gegner des Jan
Hus in Konstanz, in: Das Konstanzer Konzil (wie Anm. 1), 64-69." Peter Hilsch, Die Theologie des Jan Hus, in: Das Konstanzer Konzil (wie Anm. 1), 89;
Frantisek Smahel, Leben und Werk des tschechischen Reformators Jan Hus (t1415), in:
Andrea Strübind/Tobias Weger (Hg.), Jan Hus 600 Jahre Erste Reformation (Schriften des



Z« t/ei Kow.stawze/' Konz/fr; £w/te/7, /?e/ôrw w«c/ G/awèen 41

einer böhmischen Opposition zu seiner Exkommunikation durch den Prager Erz-
bischof Sbinko von Hasenberg und einem kurialen Prozess in Rom, dem sich
Hus allerdings verweigerte. Das entsprang nicht nur seinen praktischen Überle-

gungen, sondern auch seiner theologischen Einstellung, solchen Beurteilungsin-
stanzen keine besondere Bedeutung mehr zuzusprechen.

Jan Hus verstand die Einladung von König Sigismund, nach Konstanz zu
kommen, um sich vor dem Konzil zu rechtfertigen, als eine akademische Gele-

genheit, seine Positionierungen in ihrer Stimmigkeit darzulegen''* und dement-

sprechend rehabilitiert, weiter wirken zu können, zumal ihm der König freies
Geleit zugesagt hatte. Sigismund, der Interesse an der böhmischen Krone zeigte,
dachte auf diese Weise eine Konfliktsituation in Böhmen beseitigen zu können.
Noch bevor Sigismund in Konstanz erschien - er ließ sich zuvor in Aachen krö-
nen -, war Hus zum Konzil rechtzeitig angekommen und nur vier Wochen da-

nach verhaftet worden. Seine frühere Weigerung 1412, sich dem römischen Pro-

zess nicht gestellt zu haben, war der formale Grund fur seine Verhaftung. Seine

böhmischen Gegner hatten dies in Konstanz vorbereitet. Sigismund war keines-

wegs davon angetan, sah sich jedoch im Blick auf die eigentlich zu lösende Auf-
gäbe, die in drei Obödienzen gespaltene Kirche in eine Einheit zurückzuführen,
nicht in der Lage, für einen der Ketzerei Verdächtigen Partei zu nehmen. Die
causa unionis schien ihm wichtiger als die causa fidei.®

Jan Hus ist mit seinen theologischen Anliegen keineswegs leicht zu fassen.

Wie stark rezipierte er John Wyclif, den 1384 verstorbenen Theologen aus Ox-
ford, einer der stärksten Kirchenkritiker des Mittelalters? Wyclif, dessen 45

Artikel mit anderen seiner Werke Anfang Mai 1415 auf dem Konstanzer Konzil
feierlich verurteilt wurden/' wurde auf diese Weise zum Ketzer erklärt; ja das

Konstanzer Konzil verfügte («decernitque et ordinat»), «daß sein Leichnam und
seine Gebeine, sofern sie von anderen Leichnamen der Gläubigen unterschieden
werden können, exhumiert und nach den kanonischen und rechtmäßigen Bestim-

mutigen fem von einer kirchlichen Begräbnisstätte zerstreut werden»"/
Für Prager Theologen war Wyclif seit Mitte der 1390er Jahre interessant ge-

worden. Wie bei Wyclif, so waren es auch bei Hus Lebensumstände und Erfah-

rungen, die zu seinen theologischen Positionen führten. Ist Hus mit seinen Vor-
Stellungen überhaupt systematisch zu fassen? Er vertrat Ansichten von Wyclif,
wonach die Kirche eine Gemeinschaft der Prädestinierten sei, sie in ihrer histo-

Bundesinstituts für Kultur und Geschichte der Deutschen im östlichen Europa 60), Mün-
chen 2015, 24: «Das Denken und die Lehre von Jan Hus bildeten sich in ständigem Dialog
sowohl mit seinen einflussreichen als auch mit seinen volkstümlichen Anhängern mittels
seiner Predigttätigkeit aus»; Dusan Coufal, Jan Hus als Wahrheitsprediger (Forschungs-
stand), in: Jan Hus 600 Jahre Erste Reformation, 33-42." Vgl. Pavel Soukup, Jan Hus, Stuttgart 2014, 191.

" Ähnlich neuerdings Soukup, Hus (wie Anm. 68), 192.
Stephen E. Lahey, John Wyclif (Great Medieval thinkers), Oxford u. a. 2009.

' Conciliorum Oecumenicorum Décréta 2, 411-416.
Conciliomm Oecumenicorum Décréta 2,416.



42 Kar/-//e;«z fi/ ai/«

rischen Gestalt jedoch nur defizitär sei,' ' dennoch lehnte er das heilsvermittelnde
Wirken der Kirche keineswegs grundlegend ab. Peter Hilsch bezeichnet zudem
Hussens «Äußerungen nicht immer als konsequent»''*. Gerade die auch von ihm
thematisierte Eschatologie mit dem signifikanten Erscheinen des Antichristen,
den er auch einmal sogar mit Johannes XX111. gleichsetzte, zeigen, wie bei ande-

ren Zeitgenossen auch - etwa seinem Gegner Pierre d'Ailly aus der Obödienz

von Johannes XXIII. -, welche Anspannungen sich in der religiös gedeuteten

Wahrnehmung verbargen.
Anfang Juni 1415 konnte Hus in einem öffentlichen Verhör seine Positionen

vortragen, das hatte er Sigismund zu verdanken. Er trat zwar «mit rhetorischem
Talent, aber ohne Erfolg»'' auf. Gerade jene, die zuvor Wyclifs posthume Verur-
teilung betrieben hatten, forderten von Hus eine deutlichere Distanzierung. Hus
stand vor der Wahl, sich auf das geschlossene Denkschema eines systematisier-
ten Ketzerprozesses einzulassen, - vielleicht vergleichbar mit dem Zwang, Sach-

verhalte und Differenzierungen in einen standardisierten (elektronischen) Eva-

luationsprozess aufzulösen - und damit seine fur ihn erheblichen und im Gewis-

sen bedeutenden Modifikationen außer Acht zu lassen. Jedenfalls weigerte er
sich trotz wiederholten Entgegenkommens seiner Inquisitoren. Drängten ihn da-

zu seine Anhänger? So eindeutig wie Thomas Fudge den formalen Ketzerpro-
zess"' und die daraus notwendige Konsequenz der Beseitigung des Angeklagten
darstellt, scheinen es selbst die Teilnehmer des Konzils nicht gesehen zu haben.

Immer wieder traten Persönlichkeiten an Hus heran und baten ihn, doch zu wi-
derrufen, hatten sie nicht doch einige Zweifel an ihrem eigenen formalen Sys-

tem, das ja nicht unbedingt seine frühere Positionierung zu klären versuchte als

vielmehr eine Distanz von ihrer Meinung nach zu verurteilenden Positionierun-

gen erwartete. Hus dagegen erklärte, er könne nicht etwas widerrufen, was er
nicht gesagt habe oder wovon er nicht überzeugt sei. Das verbiete ihm sein Ge-
wissen." Und wollte schließlich das sich in seiner konziliaren Selbstbewusstheit

um die Reinhaltung des Glaubens bemühte Konzil nicht gerade durch solche

Klärungen und Verurteilungen profilieren?
Schließlich wurde Hus in der feierlichen Konzilssitzung am 6. Juli 1415 ver-

urteilt, seiner priesterlichen Gewänder entledigt und zum Scheiterhaufen geführt.

" Helmut Riedlinger, Ekklesiologie und Christologie bei Johannes Hus. Die Gnadenfulle
Christi und die Kirche in seinem Kommentar zur Distinctio XIII des dritten Buchs der Sen-

tenzen, in: Bäumer, Von Konstanz nach Trient (wie Anm. 53), 47-55, hier 52: «Nach die-
sem Konzept kann in der Kirchengeschichte nur Nebensächliches, Unbeständiges gesche-
hen, das in Nichts zurücksinkt. In Wirklichkeit gibt es nur die aus der Endlichkeit und Ge-
schichtlichkeit herausgelösten und damit absoluten, von Ewigkeit her endgültigen fertigen,
einander feindlich entgegengesetzten Blöcke des Christusleibes und des Teufelsleibes».
Hilsch, Die Theologie des Jan Hus (wie Anm. 67), 89.

" Wolfgang Hug, Das Konstanzer Konzil 1414-1418. Eine Einführung. Privatmanuskript.
Weihnachten 2013, 10.

Thomas A. Fudge, The trial of Jan Hus. Medieval heresy and criminal procedure, Oxford u.
a. 2013." Vgl. Soukup, Hus (wie Anm. 68), 206.



Z// r/e/t Z((/ga/;e77 c/er //cwsta/tzer Konz/Ys: £777/707/, Re/ôf/77 77777/ G/m/fte/t

Sein Kollege Hieronymus von Prag, der sich zu Hus und zu Wyclif bekannt

hatte, musste wenig später das gleiche Schicksal erleiden.
Die Auseinandersetzung mit der Wyclif-Rezeption durch Hus und seine An-

hänger stellte «das umfangreichste Kapitel der causa fidei» dar/'* Sie zeigt
gleichzeitig, dass auch eine konziliare und zugleich papstlose Konzilsversamm-
lung keineswegs automatisch in der Lage war, Entscheidungen zu fällen, die
auch in späterer Geschichte und damit späterer Perspektive dem kritischen Urteil
auch innerhalb der christlichen Positionierung selbst standhalten können.

Dass aus diesen Konstanzer Scheiterhaufen noch größere Brände entstehen

werden, wissen wir aus der Geschichte. Die gut 10 Jahre sich gegen die Böhmen
dahinziehenden Kreuzzüge zeigen die Problematik einer Sanktionierung kirch-
lich-juristischer Positionen durch den sog. weltlichen Arm. Entsprechend war
eine hussistische Propaganda gegen das Konstanzer Konzil entstanden.""

Eoz/7

Wurde das Konstanzer Konzil seinen von ihm gestellten Aufgaben gerecht?
Manche Frage war nicht in der Klarheit behandelt worden, die zu einer echten

Klärung hätte fuhren können. Zum Beispiel die des Tyrannenmordes. In Frank-
reich waren zwei Rivalen einander gegenüber gestanden. Louis d'Orléans, der

Bruder des französischen Königs Charles VI., war auf Weisung des Herzogs von
Burgund Johann Ohnefurcht ermordet worden. Und Jean Petit, ein Dominikaner,
rechtfertigte diesen Mord, da er einen Tyrannen beseitigt habe. Jean Gerson und
andere Pariser Universitätstheologen waren darauf in einem Pariser Prozess ge-

gen Jean Petit aufgetreten. Somit ist dieses zunächst national französische Pro-
blem nicht nur eine Angelegenheit des Konzils gewesen. Am 6. Juli 1415 wur-
den zwar Thesen, die mit Jean Petit in Verbindung gebracht wurden, verurteilt,"'
gelangten aber in weiteren Diskussionen und Verhandlungen 1417 zu einer ge-
wissen Zurücknahme. Nicht einen Tyrannenmord wollten die Konstanzer damit

Soukup, Die Maßnahmen des Konzils gegen die Hussiten, in: Das Konstanzer Konzil (wie
Anm. 1), 92.

Vgl. Wohlmuth, Konzilien (wie Anm. 65), 242: «De Vooghts Versuch, Hus möglichst
katholisch zu deuten, hat weitgehend Zustimmung erfahren» oder 243: «Deshalb wird man
heute die Lehren des Prager Magisters mindestens ebenso differenziert zu lesen haben wie
das Konzil und sie nur z. T. als (häretisch), z. T. als (irrtümlich) oder (revolutionär) u. ä.

einstufen. Zugleich wäre zu wünschen, daß das Todesurteil über Hus, auch wenn es (nur>
der weltliche Arm vollstreckte, widemifen wird. Die physische oder psychische Vernich-
tung eines Andersdenkenden muß unter allen Umständen und in allen Gemeinwesen aus-
geschlossen sein. Ohne ein öffentliches Wort der Entschuldigung der Kirche gegenüber den

bisherigen Opfern kirchlicher Wahrheitsansprüche dürfte dies nicht abgehen»; Thomas A.
Fudge, Jan Hus. Religious Reform and Social Revolution in Bohemia (International Library
of Historical Studies), London 2010, 227-240: Rehabilitation, bzw. 234ff: «Did Jan Hus
preach and teach in opposition to the doctrines of the official church?».

*" Karel Hruza, Hussitische Propaganda gegen das Konstanzer Konzil, in: Das Konstanzer
Konzi 1 (wie Anm. 1 97-101.

" Conciliorum Oecumenicorum Décréta 2, 432.



44 Lb/V-f/emz Sra«/2

sanktionieren,^" sie wussten um die geradezu konstitutive Sprengkraft des Politi-
sehen, das ihre Konstanzer Synode und die Frage nach einer einheitlichen Kirche
hätte gefährden können. Und schließlich war mancher Konzilsvater durch ent-
sprechend spendierten Burgunderwein umso bereitwilliger geworden, dieses

Thema nicht genauer zu behandeln. Auf diese Weise blieben zwei unversöhn-
liehe Lager einander gegenüber stehen.

Auch die Union mit der Ostkirche, deren bedeutendster Vertreter Manuel
Chrysoloras bereits Ende Oktober 1414 mit Johannes XXIII. nach Konstanz ge-
kommen war, verwirklichte sich nicht, obwohl der Byzantinist Hans-Georg Beck
einer Einigung damals in Konstanz eine große Chance zusprach.^

Als Papst Martin V. am 22. April 1418 das Konzil auf dessen Verlangen hin
auflöste, waren die Konzilsväter erschöpft.Fünf Jahre später sollte das weiter-
geführt werden, was Konstanz noch nicht erledigt hatte. Dass die Bereitschaft
der Konzilsväter, den eigenen Lebensbereich für Monate und Jahre zu verlassen
und an gemeinsamen Reformen zu arbeiten, nach Konstanz gering sein wird,
wirft auch ein Licht auf das mühselige Geschehen in Konstanz selbst.

Zu z/e/7 /t7//ga/)e/; efes Kowstawzer Ktwz/'/s: L/nfe/t, Äe/07777 7777c/ G/erz/èeT?

Die Geschichte von Konzilien kann als Nachzeichnen einer Entwicklung von Religion
verstanden werden. Oft geschieht dies mit den Farben und Formen, die sich jedoch erst
später entwickelt haben. Begriffe und Vorstellungen werden verwendet, die sich für Zeit-
genossen gar nicht in der Weise füllen ließen, wie wir sie bereits gefüllt vorfinden. Wie
«ereignet» sich ein Konzil? Allein die Organisation und das Verständnis eines Konzils
wie in Pisa 1409 oder in Konstanz 1414-1418 musste kreiert und umgesetzt werden, Ar-
beits- und Klärungsinstanzen sollten konsens- und funktionstüchtig arbeiten. Vor dieser
Problemstellung versucht der Aufsatz in der gebotenen Kürze die grundlegenden Koordi-
naten des Konstanzer Konzilsgeschehens kurz zu skizzieren und möglichst nah an den
formulierten Vorstellungen des Konzils von Konstanz selbst entlang zu gehen.

Konzil von Konstanz - Konziliarismus - Kircheneinheit (Unio) - Reform (Reformatio) -
Glaube (Fides) - Jean Gerson - Pierre d'Ailly - König Sigismund - Johannes XXIII. -
Jan Hus - Martin V.

Les /czcLe.v z/77 co77c//e c/e Co7?sta77ce; 77777/e, 7-e/b/ me et/o/
L'histoire des conciles peut être comprise comme reconstitution du développement reli-
gieux. Toutefois, ceci se présente souvent avec des couleurs et des formes qui se sont dé-
veloppées ultérieurement. Certains termes et représentations utilisés n'auraient pas le
même sens pour les contemporains que pour nous. Comment un concile se «produit»-i 1

L'organisation et la compréhension d'un concile tel que celui de Pise en 1409 ou celui de
Constance en 1414-1418 ont dû être créées et mises en œuvre, les instances de travail et
de clarification ont dû être consensuelles et fonctionnelles. Face à cette problématique,
cette contribution tente d'esquisser, dans la brièveté requise, les données de base du dé-
roulement du concile de Constance en se tenant aussi proche que possible des conceptions
formulées par le concile de Constance.

Sophie Vallery-Radot, Die Causa Jean Petit und das Problem des Tyrannenmordes, in: Das
Konstanzer Konzil (wie Anm. 1), 111-115.

* Vgl. Herbert Kraume, Das Konzil als universales Ereignis, in: Buck/Kraume, Das Konstan-
zer Konzil (wie Anm. 52), 322-330.

" Vgl. Studt, Papst Martin V. (wie Anm. 61), 24-38: «Die Reformarbeiten des Konstanzer
Konzils - Ergebnisse und Defizite».



Zu Jen c/e? Ko/îstawze/" Ko??z/7.s.' £77?/?e:7, Äe/orm w?<7 Gto/èe?? 45

Concile de Constance - conciliarisme - unité ecclésiastique (Unio) - réforme (Reforma-
tio) - foi (Fides) - Jean Gerson - Pierre d'Ailly - empereur Sigismond - Jean XIII - Jan
Hus - Martin V.

Z /;rapo.s;7o efe; cwwp/7? <7e/ Cowc/7/o <7/ Costanza: «n/one, n/orma e crecfo

La storia dei Concili puô essere intesa come una rappresentazione dell'evoluzione délia
religione. Spesso perô viene descritta con colori e forme che si sono sviluppate solo più
tardi. Concetti e rappresentazioni corne li ritroviamo oggigiorno sono interpretati in modi
che gli uomini dell'epoca non avrebbero condiviso. Corne «awiene» un concilio? Ma per
la concezione e l'organizzazione di un Concilio, corne quelli indetti e realizzati a Pisa nel
1409 o a Costanza tra 1414 e il 1418, le istanze di lavoro e di chiarimento dovettero ope-
rare in modo consensuale e funzionale. Di fronte a questa problematica, il contributo cer-
ca di abbozzare brevemente le coordinate di base del Concilio di Costanza e di formulare
possibilmente in modo fedele le sue rappresentazioni.
Concilio di Costanza - Conciliarismo - Unione Ecclesiastica (Unio) - Riforma (Reforma-
tio) - Credo (Fides) - Jean Greson - Pierre d'Ailly - König Sigismund - Johannes XXIII
- Jan Hus - Martin V.

77? <? tasfo o/t/?e Cownc?7 o/Constance: «n/7y, ?e/"orn? out/ 6e/?'e/'

Writing the history of councils can be understood as retracing the development of a re-
ligion, though frequently colours and forms may be employed which arose only later in
time. Ideas and images may be used which for contemporary actors could not at all have
been as pregnant with meaning as they are for us today. How does a council come into
being? Councils such as those in Pisa in 1409 or in Constance from 1414 to 1418 had to
be newly conceived and organized, so that the various working bodies could function
effectively on the basis of consensus. This paper attempts to sketch these basic coordi-
nates for the Constance council while remaining as true as possible to what the contem-
porary actors themselves set down.

Council of Constance - Conciliarism - Church unity (Unio) - Reform (Reformatio) -
Belief (Fides) - Jean Gerson - Pierre d'Ailly - King Sigismund - John XXIII - Jan Hus -
Martin V.

A7??7-//e?7?z 5ra?/n, Prof. Dr., Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i. Br., Mittlere und
Neuere Kirchengeschichte.




	Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils : Einheit, Reform und Glauben

