Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 109 (2015)

Artikel: Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils : Einheit, Reform und
Glauben

Autor: Braun, Karl-Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-544985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-544985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils:
Einheit, Reform und Glauben®

Karl-Heinz Braun

Dem Konstanzer Konzil, das von 1414 bis 1418 tagte, kann man sich auf ver-
schiedene Weise nidhern, wie es schon die unterschiedlichen Teilnehmer des
Konzils taten. Aus historischer Perspektive erscheint mir dessen Rezeption durch
das Basler Konzil als hilfreich. Die Mehrheit der Basler Konzilsviter sahen sich
zu Recht in der Nachfolge des Konstanzer Konzils, fand ihre Konzilsversamm-
lung doch innerhalb der von Konstanz festgesetzten zeitlichen Periodizitét statt.
Die Konzilsteilnehmer in Basel waren es, die wie keine andere Gruppe oder In-
stitution nach ihnen, nochmals auf die Bedeutung des Konstanzer Konzils hinge-
wiesen haben. Die Grundinformationen, die wir von Konstanzer Beschliissen
und Dekreten besitzen, verdanken wir dem Bemiihen der Basler Konzilsviter aus
dem Jahr 1441, die Konstanzer Anliegen und Dekrete genauer in den Blick zu
nehmen und in einer Aktensammlung zu fixieren.' Diese wurden erst 1500 in
Hagenau® (im Elsass) gedruckt. Ediert hatte sie Hieronymus de Croaria.® Wie es
schon sein Konstanzer Landsmann zuvor, Ulrich Richental, unternommen hatte,

*  Vortrag vor der Vereinigung fiir Schweizerische Kirchengeschichte (Association d’histoire
ecclésiastique suisse) in Freiburg (Schweiz), am Samstag, 3. Mai 2014.

' Neuerdings: Jiirgen Miethke, Das Konstanzer Konzil in Uberlieferung und Wirkung, in:

Karl-Heinz Braun/Mathias Herweg/Hans W. Hubert/Joachim Schneider/Thomas Zotz (Hg.),

Das Konstanzer Konzil 1414—1418. Weltereignis des Mittelalters. Essays, Darmstadt 2013,

1115, hier 12.

Acta Scitu dignissima docteq[ue] co[n]cinnata Constantiensis concilii celebratissimi /

Jacobi Locher philomusi poete [et] oratoris Laureati ... decatostichon. Ad lectores ... [Hg.

auf Veranlassung von Jacobus Locher und Conradus Summenhart nach einem Manuskript

aus dem Besitz des Hieronymus de Croaria. Mit Beitrigen derselben]; digital: <http://tu-
digit.ulb.tu-darmstadt.de/show/inc-ii-293/0001>.

3 Karl Konrad Finke, Hieronymus von Croaria (um 1463 bis 1527), in: Die Professoren der
Tubinger Juristenfakultit (1477—1535) (Tibinger Professorenkatalog, Bd. 1,2), bearbeitet
von Karl Konrad Finke, Ostfildern 2011, 98—115: ein gebiirtiger Konstanzer, etwa um
1460/1463 geboren, gestorben wohl 1527, Nach seinen Studien an den Universitiiten in Ba-
sel und Pavia, wo er zum Doktor beider Rechte promoviert wurde, wirkte er als Univer-
sitdtsprofessor in Tibingen und Richter des Schwibischen Bundes.

(5]

SZRKG, 109 (2015), 27-45



28 Karl-Heinz Braun

das Konzil von Konstanz mit seiner Konzilschronik® in den 1420er Jahren als
«stidtisches Ereignis»’ in Erinnerung zu rufen und damit die «ergiebigste Quelle
fiir das Verhiltnis von Stadt und Konzil»® riickblickend, wenn auch zeitnah, zu
préasentieren, so wollte er auf die Bedeutung des Konstanzer Konzils mit seinen
offiziellen Dokumenten hinweisen. Halten wir fest: die erst 82 Jahre nach dem
Konstanzer Konzilsende 1500 gedruckt edierten Basler Dokumentationen’ fiihr-
ten zu jenem breiteren Kenntnisstand, der fiir Gelehrte, nicht zuletzt fur Martin
Luther und andere Reformatoren, von Bedeutung sein wird. Dies ist umso auf-
schlussreicher, als «1431, nur 13 Jahre nach dem Abschluss» des Konstanzer
Konzils im romischen Archiv keine Dokumente davon aufbewahrt wurden.® Das
gibt schon zu denken, zumal wihrend des Konzils in Konstanz ganze Schreiber-
stuben dafuir eingerichtet waren, ihnen diktierte Informationen des Konzils auf-
zuzeichnen und weiter zu geben. Eine weitere Etappe in der Verbreitung der
Konstanzer Konzilsbeschliisse stellt im 18. Jahrhundert die vielbdndige Konzi-
liensammlung des gelehrten Regularklerikers Giovanni Domenico Mansi, des
spéteren Erzbischofs von Lucca,’ dar.

Sogar die «Editio Romana folgte der Basler Ausgabe, ignorierte jedoch das
Konzil von Basel»'’. Umfassender prisentierte der lutherische Professor in
Helmstedt, Hermann von der Hardt, mit seiner 6-béndigen Quellensammlung,
das Magnum oecumenicum Constantiense concilium (Frankfurt/Leipzig 1696—

Chronik des Konstanzer Konzils 1414—1418 von Ulrich Richental, eingeleitet und hg. von
Thomas Martin Buck, Ostfildern 2011, XXXII. Richental hatte keinen Insiderblick des
Konzilsgeschehens prisentiert, er nahm das Konzil in seiner «Auflenwirkungy wahr.
Helmut Maurer, Das Konstanzer Konzil als stidtisches Ereignis, in: Johannes Helm-
rath/Heribert Miiller (Hg.), Die Konzilien von Pisa (1409), Konstanz (1414—1418) und Ba-
sel (1431—-1449). Institution und Personen (Vortrige und Forschungen 67), Ostfildern 2007,
149-172.

Walter Brandmiiller, Das Konzil von Konstanz 1414-1418, Bd. 1: Bis zur Abreise Sigis-
munds nach Narbonne, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 21999, 129, Anm. 1.

Vgl. Nelson H. Minnich, The first printed editions of the modern councils from Konstanz to
Lateran V (1499-1526), in: Annali dell’Istituto storico italo-germanico in Trento/Jahrbuch
des italienisch—deutschen historischen Instituts in Trient, 29 (Bologna 2003), 447—468; hier
Nachdruck: Nelson H. Minnich, Concils of the Catholic Reformation. Pisa I (1409) to Trent
(1545-63) (Variorum collected studies series 890), Aldershot 2008, IL.

Miethke, Konstanzer Konzil in Uberlieferung und Wirkung (wie Anm. 1), 12; Acta Concilii
Constanciensis, Bd. 2: Konzilstagebiicher, Sermones, Reform- und Verfassungsakten, hg. v.
Heinrich Finke in Verbindung mit Johannes Hollnsteiner, Miinster 1923.

Hermann Josef Sieben, Mansi, Giovanni Domenico, OMD (1708), in: LThK 6 (1997)
1284—1285: geboren 1692 in Lucca, lehrte Moraltheologie in Neapel, 1764 Erzbischof von
Lucca, gestorben 1769: vor allem seine Sammlung von Konzilstexten «enthilt neben eini-
gen auf Bibliotheksreisen (u. a. Florenz, Mailand, Wien, Rom) entdeckten Inedita im we-
sentlichen leider oft sehr nachldssige Wiederabdrucke besserer dlterer Quellen-Publikatio-
nen».,

Einfiihrung zu Konzil von Konstanz 1414—-1418: Conciliorum oecumenicorum decreta,
editio tertia [Bologna 1973] hier: Dekrete der 6kumenischen Konzilien 2, Konzilien des
Mittelalters vom ersten Laterankonzil (1123) bis zum fiinften Laterankonzil (1512-1517),
im Auftrag der Goérres-Gesellschaft ins Deutsche iibertragen und herausgegeben unter Mit-

arbeit von Gabriel Sunnus und Johannes Uphus von Josef Wohlmuth, Paderborn/Miin-
chen/Wien/Ziirich 2000, 403.

10



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 29

1700). Vor allem Band 4 Corpus actorum et decretorum sancti Constantiensis
concilii de Ecclesiae reformatione, unione ac fide bietet die eigentlichen Kon-
zilsdokumente.

Die wohl zuverldssigste kritische Edition von Konstanzer Texten stellen die
vier Biinde Acta Concilii Constanciensis dar, die Heinrich Finke'' zusammen mit
dem oberdsterreichischen Kirchenhistoriker Johannes Hollnsteiner'> und dem His-
toriker Hermann Heimpel'? herausgab. Deren intensive Recherchen bieten heute
noch unverzichtbare Basisinformationen zur Konsultation der Konstanzer Kon-
zilsgeschichte."

Wenn ich eingangs an das Basler Konzil mit seinem besonderen Interesse an
den Konstanzer groen Beschliissen erinnert habe, so kénnen wir dies als Ak-
zeptanz und Bestitigung von Konstanz durch das Basler Konzil erkennen.'® Dass
dieses jedoch durch die erfolgreichere papale Geschichte verdringt wurde, be-
wirkte zusitzlich ebenso eine gewisse Diskreditierung des Konstanzer Konzils.
Dieses konnte auch von einer offiziosen rémischen Geschichte nicht einfach in
Frage gestellt oder geloscht werden, hingt doch von der Legitimitidt des Kon-
stanzer Konzils und seiner Papstwahl Martins V. auch die Legitimitdt der Pépste
bis zu Benedikt XVI. und bis Papst Franziskus ab.'®

Die drei Aufgaben, derer sich das Konstanzer Konzil annehmen wollte, sind
Einheit, Reform und Glauben.

Pro unione

Das Konstanzer Konzil stand zunéchst vor der Aufgabe, eine in drei Obddienzen
(Anhéngerschaften) gespaltene Kirche in eine Einheit zuriickzufiihren, eine
gigantische Aufgabe, die unter der problematischen Erfahrung stand, dass im
Konzil zuvor, in Pisa 1409, eine Einigung nicht zustande gekommen war. Es

""" Odilo Engels, (Johannes) Heinrich Finke, in: Badische Biographien NF 2, Stuttgart 1987,
87-89.

Friedrich Buchmayr, Der Priester in Almas Salon. Johannes Hollnsteiners Weg von der
Elite des Stindestaats zum NS-Bibliothekar, Weitra 2003.

" Frank Rexroth, Geschichte schreiben im Zeitalter der Extreme. Die Gottinger Historiker
Percy Emst Schramm, Hermann Heimpel und Alfred Heuf}, in: Kurt Schénhammer/Chris-
tian Starck (Hg.), Sie befruchtet und ziert. Die Geschichte der Akademie der Wissenschaf-
ten zu Géttingen, Berlin u. a. 2013, 268.

So das Verzeichnis der Konstanzer Konzilshandschriften: Acta Concilii Constanciensis 4,
hg. von Heinrich Finke in Verbindung mit J. Hollnsteiner und H. Heimpel, Miinster 1928,
XIX—CIII; vgl. auch Karl August Fink, Zu den Quellen fiir die Geschichte des Konstanzer
Konzils, in: August Franzen/Wolfgang Miiller (Hg.), Das Konzil von Konstanz. Beitrige zu
seiner Geschichte und Theologie. Festschrift unter dem Protektorat seiner Exzellenz des
hochwiirdigsten Herrn Erzbischofs Dr. Hermann Schiufele im Aufirag der Theologischen
Fakultit der Universitit Freiburg im Breisgau, Freiburg/Basel/Wien 1964, 471-476; C. M.
D. [sic!] Crowder, Constance Acta in English Libraries, in: ebd., 477-517.

'>" Johannes Helmrath, Das Basler Konzil 1431-1449. Forschungsstand und Probleme (Kélner
Historische Abhandlungen 32), K6ln/Wien 1987, 3.

Vgl. auch Karl-Heinz Braun, Der Name als Programm. Die vier Benedikt-Pé4pste vor Bene-
dikt XVIL., in: Historisches Jahrbuch, 131 (2011), 555-581, hier 580.

12



30 Karl-Heinz Braun

standen sich dort zwei Pépste gegeniiber, Gregor XII., der sich in der romischen
Tradition des 1378 gewihlten Papstes Urban VI."” und dessen Nachfolgern Boni-
faz IX."® und Innozenz VIL.' befand. Auf der anderen Seite stand Benedikt XIII.
(Pedro de Luna).”® Sein Vorginger, Clemens VIIL. (Kardinal Robert von Genf)*',
war am 20. 9. 1378 von einer Kardinalsopposition gewédhlt worden, weil diese
die unter Tumult zustande gekommene Papstwahl Urbans VI. nicht als legitim
ansah.”” 1394 wurde Pedro de Luna als Benedikt XIII. zu seinem Nachfolger ge-
wihlt und zwar in Avignon, da sich sein Vorgénger in Rom machtpolitisch nicht
hatte durchsetzen konnen, aus der Engelsburg vertrieben worden war und
schlieBlich seine Residenz in Avignon, dem pépstlichen Terrain, aufschlagen
musste. Pedro de Luna war es, der sich erfolgreich als Legat seines Vorgéngers
dafiir engagiert hatte, dass sich alle hispanischen Konigreiche Aragon, Navarra,
Kastilien und Portugal (bis 1385) dieser Obodienz von Avignon anschlossen.

Das Konzil von Pisa war, wie Hélene Millet in ihrer tiberzeugenden Verof-
fentlichung der sog. Turiner Liste nochmals gezeigt hat,”> keineswegs nur ein
spirlich besuchtes, unbedeutendes «Rumpfkonzil», wie es eine romisch indoktri-
nierte Kirchengeschichte, die Pisa nicht als allgemeines Konzil akzeptierte, gern
darstellt. Manches, was in Konstanz erfolgreicher fortgefiihrt werden konnte, war
auf dem gut besuchten Pisaner Konzil angedacht und durchaus verantwortet
kanonistisch in Dekrete gegossen worden. Die in Pisa aus beiden Papstobddien-
zen vereinigten Kardinalsgruppen und Teilnehmer hatten am 10. Mai 1409
erklért, dass sie als Generalkonzil die universale katholische Kirche korrekt und
richtig reprisentieren («esse generale concilium representativum tocius universa-
lis catholice ecclesie rite iuste et racionabiliter fundatum et congregatum»), um
die beiden konkurrierenden Pdpste Benedikt XIII. und Gregor XII. abzusetzen,
thre Anhéngerschaften ihnen zu entziehen und darauthin einen neuen Papst zu
kreieren,” der dann mit Alexander V. am 26. Juni 1409 einmiitig gewihlt

Monique Maillard-Luypaert, Urbain VI, in: Philippe Levillain (Hg.), Dictionnaire histo-
rique de la papauté (Les indispensables de I’histoire), Paris 2006, 1681—-1682.

Frangois Jankowiak, Boniface IX, in: Dictionnaire historique de la papauté (wie Anm. 17),
236-237.

Monique Maillard-Luypaert, Innocent VII, in: Dictionnaire historique de la papauté (wie
Anm. 17), 888—889.

Héléne Millet, [Benoit XIII], in: Dictionnaire historique de la papauté (wie Anm. 17),
208-212; Britta Miiller-Schauenburg, Benedikt XIII., in: Das Konstanzer Konzil (wie Anm.
1), 121-125.

Roger-Charles Logoz, Clément VII, in: Dictionnaire historique de la papauté (wie Anm.
17), 372-378.

Joélle Rollo-Koster, Raiding Saint Peter. Empty Sees, Violence, and the Initiation of the
Great Western Schism (1378) (Brill’s Series in Church History 32), Leiden/Boston 2008;
dies./Thomas M. Izbicki (Hg.), A companion to the Great Western Schism (1378—1417)
(Brill’s companions to the Christian tradition 17), Leiden/Boston 2009.

Héléne Millet, Le concile de Pise. Qui travaillait & I'union de I’Eglise d’Occident en 1409?
(Ecclesia militans), Turnhout 2010, 51—145 (Edition de la liste du manuscrit de Turin).
Dekret vom 10. Mai 1409: Johannes Vincke, Acta Concilii Pisani, in: RQ 46 (1938) [insge-
samt 81-331,] 148—151, Zitat 150.

20

21

22

23

24



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 31

werden konnte.” Vier Tage danach begann man schon, sich mit der Organisation
zu beschiftigen, wie eine effiziente Kirchenreform an Haupt und Gliedern anzu-
gehen sei”® — und dies noch bevor Papst Alexander V. in Pisa am 7. Juli 1409
feierlich gekront wurde.”’

Dennoch war das Ergebnis des Pisaner Konzils zweifelhaft, weil es sich bald
zeigte, dass die beiden auf dem Konzil abgesetzten Pépste sich nicht diesem
fiigten. Das wire nicht das Entscheidende gewesen, von groBerem Gewicht war
die Tatsache, dass sie sich weiterhin auf treue Anhédngerschaften stiitzen konnten.
Dies fiihrte letztlich dazu, dass aus zwei Papstkirchen nach Pisa drei Papstkir-
chen wurden.

Diese exkommunizierten sich gegenseitig, so dass nach kirchenrechtlichem
und in gldubigem Verstdndnis die ganze Christenheit — die Ostliche war es ja
schon — vom Heil ausgeschlossen war. Natiirlich kann von heute aus nach dem
Sinn oder Wahnsinn solcher Vorginge gefragt werden, auch danach, ob solches
tiberhaupt eine Wirkung bei Gott habe; flir Zeitgenossen war das Schreckenssze-
nario keineswegs gering. Ich denke hier an das, was grofle Pariser Theologen wie
Pierre d’Ailly®® oder sein Schiiler Jean Gerson® dariiber gedacht hatten. Fiir sie
war das alles, besonders die faktisch erlebbare Kirchenspaltung ein Zeichen da-
fiir, dass nicht nur die Kirche, sondern die ganze Welt am Ende stehe, weil der
Antichrist schon als Spalter aufgetreten sei. Alle Pdpste hatten sich zwar immer
wieder bereit erkldrt, durchaus zum Wohle der gesamten Christenheit notfalls zu-
riickzutreten. Doch wer wollte den ersten Schritt dafiir tun, wiirde es doch nur als
Zeichen der Nichtlegitimitdt gedeutet werden. Und was geschihe danach? Und
es gab Anhdngerschaften, ganze Lander mit ihrem politischen Gewicht, die den
Status quo mehr bestérkten, als einer Losung zuzustreben.

Nicht eine hierarchische Priestergestalt hat die Kirche aus dieser multiplen
Spaltungssituation herausgeholt, sondern der deutsche Koénig. Der Status eines
Konigs war nicht der eines bloBen Laien, wie es eine romisch papale Position
seit einigen Jahrhunderten zuvor, effizient und erfolgreich mit Gregor VII. in die
Kirchengeschichte hineingetragen hat; ein Konig war liturgisch gesalbt worden,
auf den Konzilien zu Konstanz und Basel trug er wie ein Diakon das Evangelium
vor und schlieBlich war er Protektor ecclesiae und hatte damit vor Gott und vor
der Christenheit auch entsprechende Aufgaben zu erfiillen.

Konig Sigismund war es, der die Konzilsidee nochmals ins Spiel brachte und
tiber den Pisaner Nachfolgepapst Johannes XXIII. in den Verhandlungen zu
Como und Lodi einfidelte. Die pédpstliche Einberufung des Konstanzer Konzils

% Ebd., 308.

** Ebd., 309-314.

" Ebd., 314-315.

* Louis B. Pascoe, Church and Reform. Bishops, Theologians, and Canon Lawyers in the
thought of Pierre d’Ailly (1351-1420) (Studies in Medieval and Reformation traditions
105), Leiden/Boston 2005.

* Brian Patrick McGuire (Hg.), A companion to Jean Gerson (Brill’s companions to the
Christian tradition 3), Leiden/Boston 2006.



32 Karl-Heinz Braun

durch Johannes XXIIL. hatte politisch eine sekunddre Bedeutung, erhoffte sich
doch dieser im Anschluss an sein zwar durchgefiihrtes doch wenig rezipiertes
Konzil zu Rom im Jahr 1412 in Konstanz eine gesamtkirchliche Bestitigung
seines Papsttums und seiner Positionen.’® Konig Sigismund diktierte die Kondi-
tionen, bestimmte auch den Konzilsort, die freie Reichsstadt Konstanz, d. h. eine
unmittelbar seiner Zustandigkeit unterstehende Stadt.

Als Johannes XXIII. am Sonntag, den 28. Oktober 1414 von Kreuzlingen
kommend feierlichst in Konstanz einzog, konnten die Konstanzer zum ersten
Mal einen Papst bewundern. Sie waren begeistert. Der Leibarzt des Papstes,
Pietro di Bernardo, schrieb einige Wochen spéter: «nostro signore fu ricevuto in
tutto el camino come vero et unico pontefice... Et qui agostantia fu ricevuto con
tanta devotione quanta e possibile.»’' Die feierliche Eréffnung des Konzils mit
entsprechendem Pontifikalamt fand am Montag, 5. November, die erste Sessio
publica am 16. November in der Konstanzer Kathedrale statt.”

Verschiedene regelméflige Gottesdienste in den einzelnen Kirchen und Or-
densgemeinschaften sollten ebenso wie Gebete, BuBiibungen, Almosengeben
und fromme Werke Gottes Hilfe fiir das Gelingen des Konzils erbitten. Die
Theologen® waren aufgerufen, als Experten ihren Beitrag dafiir zu leisten, wie
der Glaube («fides catholica»)[hier nicht im konfessionellen Sinn, wie es seit der
2. Hilfte des 16. Jh. tiblich wird] gestiarkt werde, damit Irrtiimer, die mit dem
Namen Johannes Wyclif verbunden werden, beseitigt und eine «nétige Reform»
erreicht werden konne. Die Aufgabenstellung, die in drei groBe Obddienzen ge-
spaltene Kirche zu einen, subsumierte Johannes XXIII. zunédchst mit der plakativen
Formulierung, man wiinsche die ersehnte Ruhe «optatam tranquillitatem»**. Alle
Teilnehmer wurden aufgefordert, verantwortungsvoll ihre Gesprichsbeitrige zu
présentieren, gleichzeitig wurde das Recht der freien und ungestdrten Rede in
Erinnerung gerufen.

Das Konzil begann auf diese Weise, die unterschiedlichen Teilnehmer fanden
sich nur allméhlich ein. Das ist kein minderwertiges Merkmal von Konstanz,
auch spéter auf dem Konzil von Trient wird 1545 solches noch markanter
deutlich. Die Mehrheit in Konstanz bestand aus Italienern. Diese legten zunéchst
«mit lakonischer Kiirze»*® einen Antrag vor, wonach das Konzil von Pisa und
der in dieser Tradition befindliche Papst Johannes XXIII. bestitigt, die beiden
anderen Pdpste Gregor XII. und Benedikt XIII. jedoch abgesetzt werden sollten.

30 Brandmiiller, Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 1, 66: Johannes XXIII. «brauchte

ein Konzil nicht zu firchten, ja es gab fiir ihn keine bessere Moglichkeit, aligemeine Aner-
kennung als Papst zu finden, als ein allgemeines Konzil», vgl. auch 86.
Pietro di Bernardo an das Concistoro di Siena, 14.12.1414: hier zitiert nach Brandmiiller,
Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 1, 152.
Vgl. dazu ausfiihrlich Brandmiiller, Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 1, 159.
Das Konzil von Konstanz, 1. Sitzung, 16. November 1414: Conciliorum Oecumenicorum
34 Decreta 2, 405406, hier 406.

Ebd., 406.
> Brandmiiller, Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 1, 166.

31

32
33



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 33

Dass dieses Vorgehen keinen Erfolg zeitigte, ist bekannt. Letztlich war es Konig
Sigismund, der am Weihnachtsabend im Schiff von Uberlingen her in Konstanz
eintraf und der in den nidchsten Wochen immer mehr die Leitung des Konzils
tibernahm. Er wurde die eigentlich allgemein anerkannte Autoritat, nicht Johan-
nes XXIII., zumal auch inzwischen Gesandte von Gregor XII. eingetroffen wa-
ren. Der Pfalzgraf Ludwig von Bayern iiberbrachte am 25. Januar den Vorschlag
Gregors XII., wonach alle drei Pipste zuriicktreten sollten, dem Konig. Damit
wurde erneut die sog. Via cessionis in die aktuelle Konzilsdiskussion gebracht
und Johannes XXIII. aus seiner vor Ort in Konstanz unangefochtenen Primats-
stellung verdriangt. Deshalb erklérte dieser am 16. Februar, er wolle dem Beispiel
Jesu Christi folgen und zuriicktreten.® Am 1. Mirz bekriiftigte es Johannes
XXIIIL. durch einen Eid. Wenig spéter duflerten sich auch die Gesandten Gregors
XII., von diesem dafiir instruiert, in diesem Sinn. Der eigentlich hartnidckige Ver-
weigerer einer Losung blieb Benedikt XIII.

Als Papst Johannes XXIII. am 20. Médrz 1415 mit Hilfe von Friedrich von
Osterreich aus Konstanz nach Schaffhausen floh und seine Kurialen am 23. Mérz
aufforderte, Konstanz zu verlassen und zu ihm nach Schaffhausen zu ziehen, war
der Aufruhr auf dem Konzil entsprechend groB8. Und vieles deutete auf ein Schei-
tern des Konzils hin.

In dieser Situation bestieg einer der bekanntesten Pariser Universitétstheo-
logen Jean Gerson die Kanzel am Samstag vor Palmsonntag des Jahres 1415 und
legte das Tagesevangelium®’ so aus, dass er die Konzilsviter auf ihre enorme
Verantwortung hinwies, in die Jesus Christus sie gestellt habe. In dieser Predigt
«Ambulate dum lucem habetis» baut Gerson nicht nur eine theologische Qualitat
fur eine Superioritdt des Konzils tiber einen Papst auf, sondern dehnt diese bis
auf kanonistische Konkretionen aus. Demnach ist das Konzil die vom Heiligen
Geist gegebene und von Christus tradierte Richtschnur, der jeder, auch ein Papst,
Gehorsam leisten miisse®®. Die anschlieBenden Diskussionen miindeten schlief3-
lich ins Dekret Haec Sancta synodus vom 6. April 1415.

% Liber gestorum des Cerretanus: Acta Concilii Constanciensis 2, 212: «d. noster papa

exemplum redemptoris nostri Christi, qui semetipsum exinanivit factus obediens usque ad

mortem, imitari ac pacem et unionem perfectam dare volens ecclesie sue sancte se re-

nunciaturum papatui obtulit et promisit....»
37 Joh 12, 35: «... dixit ergo eis Iesus / adhuc modicum lumen in vobis est / ambulate dum lu-
cem habetis ut non / tenebrae vos conprehendant / et qui ambulat in tenebris nescit / quo /
vadat / dum lucem habetis credite in lucem / ut filii lucis sitis / haec locutus est Iesus et abiit
et abscondit se ab eis» (hier nach Biblia sacra iuxtam Vulgatam versionem, recensuit et bre-
vi apparatu instruxit Robertus Weber OSB [Stuttgart *1983]).
Jean Gerson, (Euvres complétes. Introduction, texte et notes par Mgr. Glorieux, Bd. 5
L’ceuvre oratoire, Paris/Tournai/Rome/New York 1963, 39-50, hier 44: «Ecclesia vel gene-
rale concilium eam repraesentans est regula a Spiritu Sancto directa, tradita a Christo, ut
quilibet cuiuscumque status etiam papalis existat, eam audire ac eidem obedire teneatur;
alioquin habendus est ut ethnicus et publicanus. Patet ex immutabili lege divina Math. xviij
promulgata. Concilium generale sic describi potest: concilium generale est congregatio legi-
tima auctoritate facta ad aliquem locum ex omni statu hierarchico totius ecclesiae catho-

38



34 Karl-Heinz Braun

Mit diesem Dekret erklirte sich die Konstanzer Konzilsversammlung als
hochste Repridsentanz der Christenheit. Sie habe ihre Gewalt oder ihre Kompe-
tenz unmittelbar von Christus selbst. Jeder, auch ein Papst, miisse sich dieser
heiligen Synode oder auch jedem anderen rechtméBig versammelten Generalkon-
zil unterordnen.”

Dieses berithmte Dekret fand gerade in der Diskussion um das II. Vatika-
nische Konzil vor 50 Jahren eine besondere Beachtung. Hans Kiing hat in seinem
Buch Strukturen der Kirche, Freiburg im Breisgau 1962, ein eigenes Kapitel
«Die Konstanzer Dekrete in der ekklesiologischen Tradition» gewidmet. Hier re-
zipierte er die innovative Arbeit von Brian Tierney, Foundations of the conciliar
theory (Cambridge 1955). Nicht die revolutiondren Modelle von William von
Ockham® oder eines Marsilius von Padua®' stiinden in Konstanz Pate, sondern —
wie es die Mitarbeit des Kanonisten Zabarella zeige — in gewisser Folgerichtig-
keit jene Vorstellungen, die im Spannungsprozess um papale Anspriiche «in Ge-
setz und Lehre der Kirche eingebettet»*, im kanonistischen Differenzierungspo-
tential flir die Praxis erwachsen sind. Anfinge konziliaristischen Denkens im
Mittelalter erkannte Brian Tierney bei frithen Dekretalisten, die eben doch «a
very different conception of papal authority»® prisentierten, so dass die konzi-
liare Theorie pointiert als eine Durchdringung dekretistischer Ekklesiologie mit
Korporationskonzepten, wie sie ebenfalls dekretalen Bemiihungen entsprungen
ist," darstellt. Wir konnen hier nicht auf die vielfiltigen Deutungsfacetten einge-
hen. Fakt ist jedoch auch, dass — nicht zuletzt im Windschatten des beachtens-
werten (Euvres von Walter Brandmiiller, heute Kardinal, gerade in seiner span-
nenden zweibédndigen Geschichte des Konzils von Konstanz —, neuere Historiker,
wenn sie iiberhaupt solchen Fragen nachgehen,” doch von einem sehr beschei-

licae, nulla fideli persona quae audiri requirat exclusa, ad salubriter tractandum et ordinan-
dum ea quae debitum regimen eiusdem Ecclesiae in fide et moribus respiciunt.»
Sessio V., 6. April 1415: Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2, 409—410.
Jirgen Miethke, Wilhelm von Ockham. Dialogus. Ausziige zur politischen Theorie (Biblio-
thek klassischer Texte), Darmstadt 1992; Jan P. Beckmann, Wilhelm von Ockham, Miin-
chen *2010; Tobias Speck, Quod omnes tangit. Rezeption als ekklesiologisches Phinomen
bei Matthdus Romanus und Wilhelm von Ockham (Freiburger Dissertationsreihe 20), Frei-
burg 2009; um 1285 in Ockham geboren, Franziskaner, Studium in London und Oxford,
floh 1328 aus Avignon, 1328 in Pisa, lebte seit 1330 in Miinchen im Umfeld Ludwigs des
Bayern bis zu seinem Tod 1349,
Marsilius von Padua, Defensor pacis (= Fontes iuris Germanici antiqui in usum scholarum
ex Monumentis Germaniae historicis separatim editi, hg. von Richard Scholz), 2 Faszikel,
Hannover 1932 und 1933; Frank Godthardt, Marsilius von Padua und der Romzug Ludwigs
des Bayern. Politische Theorie und politisches Handeln (Nova mediaevalia. Quellen und
Studien zum europdischen Mittelalter 6), Géttingen 2011; geboren zwischen 1280 und 1290
in Padua, Studium hier und in Paris, 1312 Rektor der Universitit Paris, wirkte zuletzt in
Miinchen im Umfeld Ludwigs des Bayern als Arzt, gestorben 10.4.1343.
Hans Kiing, Strukturen der Kirche (Quaestiones disputatae 17), Freiburg i. Br. 1962, 274.
Brian Tierney, Foundations of the conciliar theory. The contribution of the Medieval Cano-
» ni;;s from Gratian to the Great Schism, Cambridge 1955, hier Reprint 2010, 245.

Ebd.
45 Vgl. Heribert Miiller, Konzilien des 15. Jahrhunderts und Zweites Vatikanisches Konzil.

Historiker und Theologen als Wissenschaftler und Zeitgenossen, in: Dieter Hein/Klaus

39
40

41

42
43



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 35

denen Anspruch des Dekretes Haec sancta fur die Kirche ausgehen. Freilich gab
und gibt es auch Widerspruch zu Brandmiillers problematischer Nivellierung der
Konstanzer Konziliarismusvorstellungen mittels hierarchisch-ekklesiologischer
Positionen des 19. und 20. Jahrhunderts.*

Diese Vorstellung eines reinen Notstandsdekretes scheint mir keineswegs mit
dem Wortlaut des Dekretes tibereinzustimmen, spricht doch das Dekret die ab-
solute Konzilskompetenz nicht nur fiir die Konstanzer Versammlung aus, son-
dern auch fiir jedes weitere Konzil, das mit solchen Fragen befasst ist. Auch in
konziliar(istisch)en Modellen wird die biblische Fundamentierung des Petrus-
amtes und damit seine gottliche Aufgabe nicht geleugnet, aber die Indienstnahme
der Petrusnachfolger fiir die Aedificatio ecclesiae hoher bewertet als jede eigen-
stindige kanonistische, theologische oder gar politische Eigenprofilierung pa-
paler Eigenmichtigkeiten. Erst recht gilt das fiir eine authentisch reprisentative
im Heiligen Geist versammelte Konzilsgemeinschaft. «Das Dekret Haec sancta
prasentiert sich als juristische Kldarung, obwohl sich die in dem Text enthaltenen
Informationen keineswegs auf eine kanonische Praktikabilitdt reduzieren las-
sen.»’’ Die Konzilsmehrheit jedenfalls verabschiedete mit dem Dekret eine den
Glauben definierende und damit das Heil der Kirche beriihrende Aussage, sonst
wire die Wortwahl, mit der sich das Konzil am 6. April 1415 erklarte, nicht mit
der bei Glaubensaussagen iiblichen flinffachen Formel markiert worden: «ordi-
nat, diffinit, statuit, decernit, et declarat», ordnet an, entscheidet, bestimmt, be-
schlieBt und erklirt.»*,

Dass das Dekret Haec sancta nicht nur als emphatisches Zeugnis einer hoch
gefdhrlichen Situation auf dem Konzil eingeschrankt bewertet werden kann, wird
auch an weiteren Aussagen und Erlassen der Konzilsviter deutlich, nicht zuletzt
im Dekret Frequens vom 9. Oktober 1417, das etwa einen Monat vor der eigent-
lichen Papstwahl erlassen wurde. Mit der Frequens celebratio conciliorum wur-
de die regelmiBige Institution von Generalkonzilien beschlossen. Ausdriicklich
wurde erkldrt, dass die unmittelbare Vergangenheit gezeigt habe, dass «die Ver-
nachldssigung der Konzilien» erst «das Gestriipp der Héresien, Irrtiimer und

Hildebrand/Andreas Schulz (Hg.), Historie und Leben. Der Historiker als Wissenschaftler
und Zeitgenosse, Miinchen 2006, 115—136, hier 135: Heribert Miiller riihmt die historischen
gegeniiber den fritheren theologischen Arbeiten: «Dabei wurden die auf die Konstanzer De-
krete und die Superiorititsfrage fokussierten innerkatholischen Debatten unter dem Zugriff
distanzgeiibter, weit(er)blickender Historiker aus ihrer Engfiihrung befreit, die Synoden als
Phianomene von hoher allgemeingeschichtlicher Relevanz wahrgenommen».

a6 Jurgen Miethke, Rezension zu Walter Brandmiiller, Das Konzil von Konstanz, Bd. 1
(Paderborn u. a. 1991), in: Deutsches Archiv fiir Erforschung des Mittelalters, 47 (1991),
692-695, hier 693.

7 Karl-Heinz Braun, Die Konstanzer Dekrete Haec sancta und Frequens, in: Das Konstanzer

Konzil (wie Anm. 1), 82—86.

Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2, 409. — zu weiteren Differenzierungen: Michiel De-

caluwe, Three Ways to read the Constance Decree Haec sancta (1415). Francis Zabarella,

Jean Gerson, and the Traditional Papal View of General Concils; in: Gerald Christian-

son/Thomas M. Izbicki/Christopher M. Bellitto (Hg.), The Church, the Councils, and Re-

form. The Legacy of the Fifteenth Century, Washington 2008, 122—139.

48



36 Karl-Heinz Braun

Schismen» ermdglicht und gefordert habe.*’ Daher verfiigte die Konzilsgemein-
schaft mit einem ihr eigenen Wir-Bewusstsein («sancimus, statuimus, decerni-
mus atque ordinamus»), dass zundchst flinf Jahre nach dem Konstanzer Konzil,
danach sieben Jahre spdter und schlieBllich periodisch alle zehn Jahre ein Gene-
ralkonzil einberufen werden sollte. Es sollte nicht ohne den Papst geschehen,
sondern im Konsens mit dem Konzil von den Kardindlen organisiert werden.

Johannes XXIII. selbst war inzwischen von Schaffhausen den Hochrhein
entlang bis nach Freiburg gefliichtet, wo am 21. April 1415 die beiden Kardinile
Fillastre und Zabarella den Riicktritt des Papstes in Empfang nehmen wollten.
Doch dies misslang, da der Papst nach Breisach am Rhein weiter floh und von
hier aus nach Neuenburg und erneut wieder zuriick nach Breisach ritt. Schlie3-
lich wurde er der Biirgerschaft von Freiburg zur Bewachung iibergeben, bis er
am 17. Mai nach Radolfzell tiberfiihrt wurde. Ein nicht ganz ernst zu nehmender
Prozess auf dem Konzil selbst fiihrte zu dessen Absetzung am 29. Mai. Darauf
folgte seine Einkerkerung im Schloss Gottlieben. Von hier wurde er dem Pfalz-
grafen Ludwig bei Rhein iibergeben, der ihn nach Heidelberg und spiter nach
Mannheim in Gefingnisgewahrsam nahm. Nach dem Konzil wurde Johannes
XXIII. von dem in Konstanz gewihlten neuen Papst Martin V. wieder aufge-
nommen. Er wurde Bischof von Tusculum und wieder Kardinal. Ein halbes Jahr
spéter, am 22. Dezember 1419 starb er in Florenz. Sein Grabmal im Baptisterium
zu Florenz trigt die Aufschrift: «loannes quondam papa»’.

Am bereitwilligsten zur Zusammenarbeit bot sich Gregor XII. aus der ro-
mischen Linie an. Am 4. Juli 1415 erschien sein Bevollméichtigter Carlo Mala-
testa von Rimini und erklirte sowohl dessen nachtrigliche Einberufung des Kon-
stanzer Konzils als auch dessen Riicktritt. Gregor selbst legte am 20. Juli zu Ri-
mini seine pépstlichen Insignien ab und starb zwei Jahre spiter als Kardinal.

Hartnéckig, da nicht zuletzt in juristisch-kanonistischen Kategorien erstarrt,
blieb der dritte Papst Benedikt XIII. Nun war Diplomatie und Kirchenpolitik an-

gesagt. Hier profilierte sich Konig Sigismund mit seinen Verhandlungen in Spa-
nien.

De reformatione in capite et in membris

Als zweite grofe, bereits im Dekret Haec sancta ausgesprochene Aufgabe, wie-
sen die Konzilsviter auf die Reformatio der Kirche an Haupt und Gliedern (re-
formatio ecclesiae Dei in capite et in membris). Dazu sei diese Synode ja vom
Heiligen Geist berufen.’’ Der spétmittelalterliche Ruf nach Reformen — im Latei-
nischen mit dem Begriff der Reformatio fassbar —, 14sst sich historisch wie einen

4 Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2, 438—439.
° Hans W. Hubert, Papstgrabmiiler, in: Das Konstanzer Konzil (wie Anm. 1), 215-217.
I Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2, 409.



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 37

ausdauernden Orgelpunkt erkennen.*” Dahinter standen beachtliche Mehrheiten.
Allerdings lésst sich dieses Programm historisch kaum fassen. Mit dem Begriff
und der Chiffre «Reformatio» wird eher eine Stimmung von Unzufriedenheit
erfasst als ein gemeinsames Detailprogramm. Stark religiose Aufbriiche, wie wir
sie z. B. bei Konzilsteilnehmern wie Pierre d’Ailly und Jean Gerson kennen,
wiesen vor allem auf die notwendige lebensmifBige Verdnderung der Reform un-
ter den Klerikern hin. Auch Konstanz hat hier einiges angedeutet. Mit der Fre-
quens celebratio conciliorum wird der positive Verweis auf die Vergangenheit
als kritischer (Reflexions-)Moment mit der gegenwirtigen Praxis kontrastiert. Je
negativer Prediger, Theologen wie auch andere Zeitgenossen ihre kirchlichen
und religiosen Zustinde zeichnen, umso positiver werden friithere Ideale aufge-
baut. Dabei mutiert der Verweis auf eine «ecclesia primitiva zu einem Reform-
Topos»™, auch wenn er noch nicht wie ein Jahrhundert spiter zur einer ent-
schiedenen Distanz gegeniiber der (vorwiegend) (spat)mittelalterlichen Kirche
fithren wird. Freilich spielen bei den inhaltlichen Uberlegungen, was Reform sei,
regionale wie positionelle, theologische wie politische Erwartungen eine gerade-
zu konstitutive Rolle. Es sind weniger die Themenbereiche umstritten, vielmehr
deren Fixierungen in eine mit konkreten Verdnderungen verbundene Program-
matik oder Modalitat.

Wenige Tage vor der Papstwahl, am 30. Oktober 1417, beschloss und ent-
schied («statuit et decernit») das Konzil einen 18-Punkte-Plan, den der Papst mit
dem Konzil zusammen noch auf dem Konstanzer Konzil angehen sollte. Fiir die
Konzilsviter stellte das eine Prédzisierung des grundsétzlichen Programmes dar
«reformare ecclesiam in capite et curia Romana»**. Es sind wiederum Positions-
bestimmungen und Abgrenzungen zwischen regionalen und papalen Zustindig-
keiten und Befugnissen. Hier geht es um organisatorische, 6konomische und
juristische Fragen, nicht um das Bemiihen nach authentischer oder auch inten-
siverer Religiositit. Zu diesem 18-Punkte Programm gehéren Uberlegungen iiber
die Neuausrichtungen beziiglich Zahl, Qualitdt und Nationalitdt der Herren Kar-
dinile, die sog. Reservationes des Apostolischen Stuhles, die Annaten, die Bene-
fizienverleihungen, die Gegenstinde, die an der romischen Kurie verhandelt
werden, die Appellationen an die romische Kurie, die Kanzlei und Ponitentia-
riendmter, die Exemtionen und Inkorporationen, die wihrend des Schismas ver-
dndert wurden, die Kommenden, die Wahlbestétigungen, die Einkiinfte wahrend

52 Herbert Kraume, Historischer Hintergrund, in: Thomas Martin Buck/Herbert Kraume, Das
Konstanzer Konzil (1414—1418). Kirchenpolitik, Weltgeschehen, Alltagsleben, Ostfildern
2013, 39-50.

3 Peter Stockmeier, Causa Reformationis und Alte Kirche. Zum Geschichtsverstindnis der

Reformbewegungen, in: Remigius Bdumer (Hg.), Von Konstanz nach Trient. Beitrdge zur

Geschichte der Kirche von den Reformkonzilien bis zum Tridentinum. Festgabe fiir August

Franzen, Miinchen/Paderborn/Wien 1972, 9.

Reformationes fiendae per papam una cum concilio antequam dissolvatur, Sessio 40 vom

30.10.1417: Conciliorum oecumenicorum decreta, editio tertia [Bologna 1973] hier: De-

krete der 6kumenischen Konzilien 2, 444.

54



38 Karl-Heinz Braun

der Vakanz von Benefizien, das Verbot, Giiter der romischen oder einer anderen
Kirche zu entreifen und die Frage, «weshalb und wie der Papst zurechtgewiesen
oder abgesetzt werden kann» — auch hier scheint eine konziliar(istisch)e Position
durch —, dann die Beseitigung der Simonie, das Dispenswesen, die Versorgung
des Papstes und seiner Kardinile, das Ablasswesen und den Zehnten zum
Schluss.” Ein beachtenswert groBer Katalog, dessen konsequente Ausarbeitung
gar nicht zustande kam.

Immerhin hat Martin V. nach seiner Wahl einige Beschliisse tiber die Reform
der Kirche («De reformatione ecclesiae») in der 43. Sitzung am 21. Mirz 1418
erlassen. Sie spiegeln die Erwartungshaltung der Konzilsteilnehmer. Es sind ne-
ben den dominant jurisdiktionellen und organisatorischen Regelungen auch Vor-
schriften zur Priesterkleidung unter dem in den spéteren Jahrhunderten noch
ganz anders konstituierten Anspruch «De vita et honestate clericorum». Das hort
sich dann so an: Papst Martin V. erklart

«Mit Billigung des Konzils verfiigen wir vor allem die vollige Abschaffung jenes
MiBbrauchs, dafl in manchen Gegenden einige Kleriker und kirchliche Personen
des Welt- und Ordensstandes, ja sogar — was wir besonders verabscheuen — Kir-
chenobere Armel tragen, die in groBer und verschwenderischer Fiille bis zu einer
Elle herabhiéngen, sowie Gewinder, die am Riicken und an den Seiten offen sind,
besetzt mit Pelzfutter, das iiber den Saum hinausreicht und an den C")ffnungen her-
vortritt. Sie scheuen sich nicht, damit in den Kirchen zugleich mit Chorrécken und
anderen, fiir den Kult und kirchlichen Dienst bestimmten Gewéndern — sogar inner-
halb der Kirchen, in denen sie Benefizieninhaber sind — am Gottesdienst teilzuneh-
men. Solche Entgleisungen in der Kleidung verwerfen wir bei allen kirchlichen
Personen und verbieten das Tragen derartiger Kleidung. Zuwiderhandelnde werden
als Ubertreter der Kanones bestraft.»

Sollte das ein ernsthafter Beitrag zu einer fiir das (ewige) Heil der Menschen
hilfreichen Kirchen- oder gar religiosen Reform sein, wie Martin V. das sogar
noch am Ende des Dekretes ausdriicklich feststellte?’” Schon deshalb ist die in
der katholischen Geschichtsschreibung verwendete Pradikation des Konstanzer
Konzils als «Reformkonzil» entsprechend zu hinterfragen.’®

% Conciliorum oecumenicorum decreta, editio tertia [Bologna 1973] hier: Dekrete der 6kume-

nischen Konzilien 2, 444,

Conciliorum oecumenicorum decreta, editio tertia [Bologna 1973] hier: Dekrete der 6kume-
nischen Konzilien 2, 449.

Conciliorum oecumenicorum decreta, editio tertia [Bologna 1973] hier: Dekrete der 6kume-
nischen Konzilien 2, 449—450: «Wir entscheiden und erkldren mit Billigung des heiligen
Konzils: Durch die Dekrete, Statuten und Anordnungen, die in der gegenwiértigen Sitzung
verlesen und mit den einzelnen Nationen des Konzils als Konkordate abgeschlossen wur-
den, ist den Artikeln tber die durchzufilhrende Reform, wie sie das Dekret des heiligen
Konzils vom Sonntag, dem 30. Oktober vergangenen Jahres enthilt, entsprochen worden
(«.. fuisse et esse iam satisfactum»)».

Vgl. auch Brandmiiller, Das Konzil von Konstanz (wie Anm. 6), Bd. 2, 397: «DaB das Kon-
zil zu diesem zentralen Thema jeder kirchlichen Reform nichts Wichtigeres zu sagen hat,
als in langen und detaillierten Ausfithrungen die allzu weltliche Kleidung der Kleriker zu
beschreiben und zu riigen, kann nur Verwunderung erregen.... Das also war die Konstanzer
Reform».

56

57

58



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 39

Einer der sog. Reformbeitrdge drehte sich um die von Martin V. auf dem
Konzil mit Spanien, Frankreich, Deutschland und England geschlossenen Kon-
kordate.”® Philipp Haven Stump bewertete diese 1994 als «more successful than
past historians have admitted».®® Diese Landerkonkordate seien der Grundstock
fiir Ansitze regionaler Reformen gewesen, da sie eine Verbindung zwischen par-
tikularen und universalen Reformen bedeuteten. Dem ist durchaus zuzustimmen,
zumal tber diese bilateralen Texte gemeinsame Reformvorstellungen fixiert und
damit weitergereicht werden konnten, doch wire grundsitzlich zu fragen, ob
diese und andere Texte wirklich so konstitutiv fiir die auch in den ndchsten Jahr-
zehnten zu beobachtenden Reformbemiihungen wurden. Hierzu gehdrt auch der
Befund von Birgit Studt, wonach im Pontifikat des Konstanzer Konzilspapstes
Martins V. «durchaus substantielle und wirksame Impulse fiir eine Neuorien-
tierung der christlichen Gesellschaft, insbesondere ihrer geistlichen Eliten» aus-
gingen, und die «weit liber die Reformertridge» der Konstanzer Konzilsviter hin-
auswiesen.®’ Eine Konzilsreform wird dariiber hinaus stets als eine Frage der Re-
zeption des Konzils nicht nur durch Hierarchen, sondern auch durch Fiirsten, ein-
zelne Personlichkeiten oder auch Gruppen sichtbar.

Je deutlicher allerdings die Beurteilung der Reformbemiihungen aus der
weiteren Geschichte gewonnen wird, etwa aus jenen umfassenden Bewegungen,
die sich dann erfolgreich mit dem Begriff «Reformation» schmiicken werden,
umso kritischer fillt die Beurteilung der Konstanzer Reformen aus.®> Nicht nur
im Blick auf das oben angefiihrte ldngere Zitat tiber Klerikermode scheint mir
das Konstanzer Bemiihen um Kirchenreform bescheiden zu sein. Auch nach vier
Sitzungsjahren war das eigentliche Reformprogramm kaum profiliert, «ein
allseits befriedigendes Ergebnis» war nicht erreicht worden.” Vielmehr verscho-

* Raccolta di concordati su materie ecclesiastiche tra la S. Sede e le autorita civili 1, hg. von

Angelo Mercati, Roma 2i954, 144-168.

% Phillip H. Stump, The Reforms of the Council of Constance (1414—1418) (Studies in the
history of Christian thought 53), Leiden/New York/Kd6ln 1994, 270.

' Birgit Studt, Papst Martin V. (1417-1431) und die Kirchenreform in Deutschland
(Forschungen zur Kaiser- und Papstgeschichte des Mittelalters, Beihefte zu J. F. Bohmer,
Regesta imperii 23), K6ln u. a. 2004, 722; Karl August Fink, Das Konzil von Konstanz.
Martin V., in: Hubert Jedin (Hg.), Handbuch der Kirchengeschichte 3,2. Die mittelalterliche
Kirche. Vom kirchlichen Hochmittelalter bis zum Vorabend der Reformation, Freiburg/Ba-
sel/Wien 1968, 572: Martin V. «hinterlieB [...] ein relativ geordnetes Staatswesen und damit
eine Basis, auf der die rémische Kurie der weiteren politischen konziliaren Entwicklung
ruhiger als vordem entgegensehen konnte. Es ist aber wohl nicht angdngig, daraus zu
schlieBen — wie es oft geschieht —, dali dies das Richtige und «Gottgewollte) gewesen sei».

2 7. B. Martin Burkart, Vom badischen Kanzler zum Kartduserménch Johann Hochberg
(f1501) und sein Umbkreis, in: Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins [= ZGO], 162
(2014), 166—189, hier 172: «Am Vorabend der Reformation fiihlten und erkannten viele
Geistliche und Gelehrte die Missstinde der Kirche ihrer Zeit. Diverse Anldufe zu einer tief-
greifenden Kirchenreform waren freilich mit bedauernswerter RegelméaBigkeit im Sand ver-
laufen und wirkungslos geblieben — so die Reformkonzilien von Pisa (1409), Konstanz
(1414-1418), Pavia-Siena (1423/1424) und Basel (1431-1437); Thomas Kaufmann, Refor-
matio/Reformation, in: Volker Leppin/Gury Schneider-Ludorff (Hg), Das Luther-Lexikon,
Regensburg *2015, 582—584 (Literatur).

€ Miethke, Das Konstanzer Konzil in Uberlieferung und Wirkung (wie Anm. 1), 15.



40 Karl-Heinz Braun

ben die Konzilsviter ihre Hausaufgaben auf das nichste Konzil, das Martin V.
rite et recte am 19. April 1418 nach Pavia einberief. Er selbst war in Pavia nicht
anwesend und die von ihm ernannten Pridsidenten stritten sich erneut in der
Durchsetzung papstlicher Positionen, so dass das Konzil schliellich vom Papst
1424 aufgeldst wurde. GemdB dem Konstanzer Dekret Frequens celebratio con-
ciliorum wurde dann sieben Jahre spiter ein weiteres Konzil in Basel einberufen.
Im Riickblick erscheint das ekklesiologische Problem als so markant auf die
kanonistisch definierte Institutionalitdt konzentriert, dass die eigentlichen Auf-
gaben der kirchlichen Institutionen, geistige «Heilsrdume» (Gottes) fiir die Men-
schen und die Welt darzustellen, gar nicht liberzeugend vermittelt werden konn-
ten. Martin Luther und andere Reformatoren wie Altgldubige werden solches
stirker im néchsten Jahrhundert in den Blick zu nehmen wissen.**

De fide

Das diisterste Kapitel des Konstanzer Konzils bietet gerade jener Bereich, der
sich mit dem Glauben, ndherhin mit der Reinhaltung des Glaubens in den Som-
mermonaten des Jahres 1415 beschiftigte. Zunéchst ging es um die Verurteilung
der Ansichten des bereits 1385 verstorbenen fritheren Oxforder Theologen John
Wyclif. Seine Insistenz auf die Bibel, von der aus er eine hochmittelalterliche
Kirche kritisiert hatte, war verbunden mit einer reduktiven Darlegung der Kirche
als einer Gemeinschaft der Prddestinierten. Zu diesem sozialkritischen Kontext
gehorte seine Kritik an einem sich profilierenden Papsttum sowie seine bereit-
willige Ubertragung religioser Leitungsfunktionen auf den Kénig. Diese Vorstel-
lungen waren bereits zuvor mehrere Male verurteilt worden. Nun werden sie zu-
sammen mit der Causa Hus nochmals akut, zumal diese in Prag innerhalb einer
gewissen, wenn auch vielschichtigen Rezeption den keineswegs nur theologi-
schen oder spirituellen Hintergrund fiir Hussens Reformpredigten darstellten.®®
Das Problem, das mit Jan Hus und seinen Anhéngern verbunden war, war keine
Invention der Konstanzer Konzilsvéter, es wurde aus Prag importiert.“ Jan Hus,
um 1370 geboren, hatte an der 1348 gegriindeten Universitdt Prag studiert und
sich darin theologisch entwickelt. Er wurde um 1400 zum Priester geweiht und
1402 Prediger an der Bethlehemskapelle in Prag. Uber seine Predigttitigkeit
verschirfte sich bei ihm die Kirchenkritik.*’ Sie fiihrte letztlich iiber das Agieren

% Vgl. Christopher Spehr, Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in

der Reformationszeit (Beitrdge zur historischen Theologie 153), Tiibingen 2010.

Vgl. Josef Wohlmuth, Die Konzilien von Konstanz (1414-1418) und Basel (1431-1449),
in: Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte der Konzilien. Vom Nicaenum bis zum Vaticanum
I1., Diisseldorf 1993, 241: «Schwieriger ist jedoch die These, der sich auch das Konzil weit-
gehend anschloB, daB Hus als «Wicleff redivivus» zu betrachten sei».

Petr Elbel, Die Delegation der Prager Kirchenprovinz und die bohmischen Gegner des Jan
Hus in Konstanz, in; Das Konstanzer Konzil (wie Anm. 1), 64—69.

Peter Hilsch, Die Theologie des Jan Hus, in: Das Konstanzer Konzil (wie Anm, 1), 89;
Frantifek Smahel, Leben und Werk des tschechischen Reformators Jan Hus (11415), in:
Andrea Striibind/Tobias Weger (Hg.), Jan Hus 600 Jahre Erste Reformation (Schriften des

65

66

67



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 41

einer bohmischen Opposition zu seiner Exkommunikation durch den Prager Erz-
bischof Sbinko von Hasenberg und einem kurialen Prozess in Rom, dem sich
Hus allerdings verweigerte. Das entsprang nicht nur seinen praktischen Uberle-
gungen, sondern auch seiner theologischen Einstellung, solchen Beurteilungsin-
stanzen keine besondere Bedeutung mehr zuzusprechen.

Jan Hus verstand die Einladung von Konig Sigismund, nach Konstanz zu
kommen, um sich vor dem Konzil zu rechtfertigen, als eine akademische Gele-
genheit, seine Positionierungen in ihrer Stimmigkeit darzulegen®® und dement-
sprechend rehabilitiert, weiter wirken zu kdnnen, zumal ihm der Konig freies
Geleit zugesagt hatte. Sigismund, der Interesse an der bohmischen Krone zeigte,
dachte auf diese Weise eine Konfliktsituation in Bhmen beseitigen zu kénnen.
Noch bevor Sigismund in Konstanz erschien — er lief3 sich zuvor in Aachen kro-
nen —, war Hus zum Konzil rechtzeitig angekommen und nur vier Wochen da-
nach verhaftet worden. Seine frithere Weigerung 1412, sich dem rémischen Pro-
zess nicht gestellt zu haben, war der formale Grund fiir seine Verhaftung. Seine
bohmischen Gegner hatten dies in Konstanz vorbereitet. Sigismund war keines-
wegs davon angetan, sah sich jedoch im Blick auf die eigentlich zu l16sende Auf-
gabe, die in drei Obddienzen gespaltene Kirche in eine Einheit zuriickzufiihren,
nicht in der Lage, fiir einen der Ketzerei Verdachtigen Partei zu nehmen. Die
causa unionis schien ihm wichtiger als die causa fidei.*

Jan Hus ist mit seinen theologischen Anliegen keineswegs leicht zu fassen.
Wie stark rezipierte er John Wyclif, den 1384 verstorbenen Theologen aus Ox-
ford, einer der stirksten Kirchenkritiker des Mittelalters?’® Wyclif, dessen 45
Artikel mit anderen seiner Werke Anfang Mai 1415 auf dem Konstanzer Konzil
feierlich verurteilt wurden,”' wurde auf diese Weise zum Ketzer erklirt; ja das
Konstanzer Konzil verfiigte («decernitque et ordinat»), «daf} sein Leichnam und
seine Gebeine, sofern sie von anderen Leichnamen der Glaubigen unterschieden
werden konnen, exhumiert und nach den kanonischen und rechtmifigen Bestim-
mungen fern von einer kirchlichen Begribnisstitte zerstreut werden» ',

Fiir Prager Theologen war Wyclif seit Mitte der 1390er Jahre interessant ge-
worden. Wie bei Wyclif, so waren es auch bei Hus Lebensumstinde und Erfah-
rungen, die zu seinen theologischen Positionen fiihrten. Ist Hus mit seinen Vor-
stellungen tiberhaupt systematisch zu fassen? Er vertrat Ansichten von Wyclif,
wonach die Kirche eine Gemeinschaft der Pridestinierten sei, sie in ihrer histo-

Bundesinstituts flir Kultur und Geschichte der Deutschen im 6stlichen Europa 60), Miin-
chen 2015, 24: «Das Denken und die Lehre von Jan Hus bildeten sich in stindigem Dialog
sowohl mit seinen einflussreichen als auch mit seinen volkstiimlichen Anhédngern mittels
seiner Predigttitigkeit aus»; Dufan Coufal, Jan Hus als Wahrheitsprediger (Forschungs-
stand), in: Jan Hus 600 Jahre Erste Reformation, 33—42.

** Vgl. Pavel Soukup, Jan Hus, Stuttgart 2014, 191.

% Ahnlich neuerdings Soukup, Hus (wie Anm. 68), 192.

’* Stephen E. Lahey, John Wyclif (Great Medieval thinkers), Oxford u. a. 2009.

' Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2, 411-416.

2 Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2,416.



42 Karl-Heinz Braun

rischen Gestalt jedoch nur defizitir sei,” dennoch lehnte er das heilsvermittelnde
Wirken der Kirche keineswegs grundlegend ab. Peter Hilsch bezeichnet zudem
Hussens «AufBerungen nicht immer als konsequent»’*. Gerade die auch von ihm
thematisierte Eschatologie mit dem signifikanten Erscheinen des Antichristen,
den er auch einmal sogar mit Johannes XXIII. gleichsetzte, zeigen, wie bei ande-
ren Zeitgenossen auch — etwa seinem Gegner Pierre d’Ailly aus der Obddienz
von Johannes XXIII. —, welche Anspannungen sich in der religios gedeuteten
Wahrnehmung verbargen.

Anfang Juni 1415 konnte Hus in einem offentlichen Verhor seine Positionen
vortragen, das hatte er Sigismund zu verdanken. Er trat zwar «mit rhetorischem
Talent, aber ohne Erfolgn” auf. Gerade jene, die zuvor Wyclifs posthume Verur-
teilung betrieben hatten, forderten von Hus eine deutlichere Distanzierung. Hus
stand vor der Wahl, sich auf das geschlossene Denkschema eines systematisier-
ten Ketzerprozesses einzulassen, — vielleicht vergleichbar mit dem Zwang, Sach-
verhalte und Differenzierungen in einen standardisierten (elektronischen) Eva-
luationsprozess aufzulosen — und damit seine fiir ihn erheblichen und im Gewis-
sen bedeutenden Modifikationen aufler Acht zu lassen. Jedenfalls weigerte er
sich trotz wiederholten Entgegenkommens seiner Inquisitoren. Dringten ihn da-
zu seine Anhidnger? So eindeutig wie Thomas Fudge den formalen Ketzerpro-
zess'® und die daraus notwendige Konsequenz der Beseitigung des Angeklagten
darstellt, scheinen es selbst die Teilnehmer des Konzils nicht gesehen zu haben.
Immer wieder traten Personlichkeiten an Hus heran und baten ihn, doch zu wi-
derrufen, hatten sie nicht doch einige Zweifel an ihrem eigenen formalen Sys-
tem, das ja nicht unbedingt seine frithere Positionierung zu kldren versuchte als
vielmehr eine Distanz von ihrer Meinung nach zu verurteilenden Positionierun-
gen erwartete. Hus dagegen erklérte, er konne nicht etwas widerrufen, was er
nicht gesagt habe oder wovon er nicht iiberzeugt sei. Das verbiete ihm sein Ge-
wissen.”” Und wollte schlieBlich das sich in seiner konziliaren Selbstbewusstheit
um die Reinhaltung des Glaubens bemiihte Konzil nicht gerade durch solche
Kldrungen und Verurteilungen profilieren?

SchlieBlich wurde Hus in der feierlichen Konzilssitzung am 6. Juli 1415 ver-
urteilt, seiner priesterlichen Gewander entledigt und zum Scheiterhaufen gefiihrt.

7 Helmut Riedlinger, Ekklesiologie und Christologie bei Johannes Hus. Die Gnadenfiille

Christi und die Kirche in seinem Kommentar zur Distinctio XIII des dritten Buchs der Sen-
tenzen, in: Bdumer, Von Konstanz nach Trient (wie Anm. 53), 47-55, hier 52: «Nach die-
sem Konzept kann in der Kirchengeschichte nur Nebensichliches, Unbestéindiges gesche-
hen, das in Nichts zuriicksinkt. In Wirklichkeit gibt es nur die aus der Endlichkeit und Ge-
schichtlichkeit herausgeldsten und damit absoluten, von Ewigkeit her endgiiltigen fertigen,
einander feindlich entgegengesetzten Blocke des Christusleibes und des Teufelsleibes».
Hilsch, Die Theologie des Jan Hus (wie Anm. 67), 89.

Wolfgang Hug, Das Konstanzer Konzil 1414-1418. Eine Einfiihrung. Privatmanuskript.
Weihnachten 2013, 10.

Thomas A. Fudge, The trial of Jan Hus. Medieval heresy and criminal procedure, Oxford u.
a. 2013,

Vel. Soukup, Hus (wie Anm. 68), 206.

74
75

76

77



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 43

Sein Kollege Hieronymus von Prag, der sich zu Hus und zu Wyclif bekannt
hatte, musste wenig spéter das gleiche Schicksal erleiden.

Die Auseinandersetzung mit der Wyclif-Rezeption durch Hus und seine An-
hinger stellte «das umfangreichste Kapitel der causa fidei» dar.”® Sie zeigt
gleichzeitig, dass auch eine konziliare und zugleich papstlose Konzilsversamm-
lung keineswegs automatisch in der Lage war, Entscheidungen zu fillen, die
auch in spiterer Geschichte und damit spéterer Perspektive dem kritischen Urteil
auch innerhalb der christlichen Positionierung selbst standhalten kénnen.”

Dass aus diesen Konstanzer Scheiterhaufen noch gréBere Brinde entstehen
werden, wissen wir aus der Geschichte. Die gut 10 Jahre sich gegen die B6hmen
dahinziehenden Kreuzziige zeigen die Problematik einer Sanktionierung kirch-
lich-juristischer Positionen durch den sog. weltlichen Arm. Entsprechend war
eine hussistische Propaganda gegen das Konstanzer Konzil entstanden.®

Fazit

Wurde das Konstanzer Konzil seinen von ihm gestellten Aufgaben gerecht?
Manche Frage war nicht in der Klarheit behandelt worden, die zu einer echten
Klérung hatte filhren konnen. Zum Beispiel die des Tyrannenmordes. In Frank-
reich waren zwei Rivalen einander gegeniiber gestanden. Louis d’Orléans, der
Bruder des franzosischen Konigs Charles VI., war auf Weisung des Herzogs von
Burgund Johann Ohnefurcht ermordet worden. Und Jean Petit, ein Dominikaner,
rechtfertigte diesen Mord, da er einen Tyrannen beseitigt habe. Jean Gerson und
andere Pariser Universititstheologen waren darauf in einem Pariser Prozess ge-
gen Jean Petit aufgetreten. Somit ist dieses zundchst national franzosische Pro-
blem nicht nur eine Angelegenheit des Konzils gewesen. Am 6. Juli 1415 wur-
den zwar Thesen, die mit Jean Petit in Verbindung gebracht wurden, verurteilt,®'
gelangten aber in weiteren Diskussionen und Verhandlungen 1417 zu einer ge-
wissen Zurlicknahme. Nicht einen Tyrannenmord wollten die Konstanzer damit

™ Soukup, Die MaBnahmen des Konzils gegen die Hussiten, in: Das Konstanzer Konzil (wie
Anm. 1), 92.
 Vgl. Wohlmuth, Konzilien (wie Anm. 65), 242: «De Vooghts Versuch, Hus mdglichst
katholisch zu deuten, hat weitgehend Zustimmung erfahren» oder 243: «Deshalb wird man
heute die Lehren des Prager Magisters mindestens ebenso differenziert zu lesen haben wie
das Konzil und sie nur z. T. als <hdretischy, z. T. als «rrtiimlich» oder <revolutiondn u. i.
einstufen. Zugleich wire zu wiinschen, dafl das Todesurteil iiber Hus, auch wenn es <nun
der weltliche Arm vollstreckte, widerrufen wird. Die physische oder psychische Vernich-
tung eines Andersdenkenden muB unter allen Umstidnden und in allen Gemeinwesen aus-
geschlossen sein. Ohne ein 6ffentliches Wort der Entschuldigung der Kirche gegeniiber den
bisherigen Opfern kirchlicher Wahrheitsanspriiche diirfte dies nicht abgehen»; Thomas A.
Fudge, Jan Hus. Religious Reform and Social Revolution in Bohemia (International Library
of Historical Studies), London 2010, 227—-240: Rehabilitation, bzw, 234ff: «Did Jan Hus
preach and teach in opposition to the doctrines of the official church?».
Karel Hruza, Hussitische Propaganda gegen das Konstanzer Konzil, in: Das Konstanzer
Konzil (wie Anm. 1), 97-101.
Conciliorum Oecumenicorum Decreta 2, 432.

80

81



44 Kari-Heinz Braun

sanktionieren,® sie wussten um die geradezu konstitutive Sprengkraft des Politi-
schen, das ihre Konstanzer Synode und die Frage nach einer einheitlichen Kirche
hitte gefihrden kénnen. Und schlieBlich war mancher Konzilsvater durch ent-
sprechend spendierten Burgunderwein umso bereitwilliger geworden, dieses
Thema nicht genauer zu behandeln. Auf diese Weise blieben zwei unverséhn-
liche Lager einander gegeniiber stehen.

Auch die Union mit der Ostkirche, deren bedeutendster Vertreter Manuel
Chrysoloras bereits Ende Oktober 1414 mit Johannes XXIII. nach Konstanz ge-
kommen war, verwirklichte sich nicht, obwohl der Byzantinist Hans-Georg Beck
einer Einigung damals in Konstanz eine groBe Chance zusprach.®

Als Papst Martin V. am 22. April 1418 das Konzil auf dessen Verlangen hin
aufloste, waren die Konzilsviter erschopft.** Fiinf Jahre spiter sollte das weiter-
gefiihrt werden, was Konstanz noch nicht erledigt hatte. Dass die Bereitschaft
der Konzilsviter, den eigenen Lebensbereich fiir Monate und Jahre zu verlassen
und an gemeinsamen Reformen zu arbeiten, nach Konstanz gering sein wird,
wirft auch ein Licht auf das miihselige Geschehen in Konstanz selbst.

Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben

Die Geschichte von Konzilien kann als Nachzeichnen einer Entwicklung von Religion
verstanden werden. Oft geschieht dies mit den Farben und Formen, die sich jedoch erst
spéter entwickelt haben. Begriffe und Vorstellungen werden verwendet, die sich fiir Zeit-
genossen gar nicht in der Weise fiillen lieen, wie wir sie bereits gefiillt vorfinden. Wie
«ereignet» sich ein Konzil? Allein die Organisation und das Verstindnis eines Konzils
wie in Pisa 1409 oder in Konstanz 1414—1418 musste kreiert und umgesetzt werden, Ar-
beits- und Kldrungsinstanzen sollten konsens- und funktionstiichtig arbeiten. Vor dieser
Problemstellung versucht der Aufsatz in der gebotenen Kiirze die grundlegenden Koordi-
naten des Konstanzer Konzilsgeschehens kurz zu skizzieren und méglichst nah an den
formulierten Vorstellungen des Konzils von Konstanz selbst entlang zu gehen.

Konzil von Konstanz — Konziliarismus — Kircheneinheit (Unio) — Reform (Reformatio) —
Glaube (Fides) — Jean Gerson — Pierre d’Ailly — Koénig Sigismund — Johannes XXIII. —
Jan Hus — Martin V.,

Les tdaches du concile de Constance: unité, réforme et foi

L’histoire des conciles peut étre comprise comme reconstitution du développement reli-
gieux. Toutefois, ceci se présente souvent avec des couleurs et des formes qui se sont dé-
veloppées ultérieurement. Certains termes et représentations utilisés n’auraient pas le
méme sens pour les contemporains que pour nous. Comment un concile se «produit»-il?
L’organisation et la compréhension d’un concile tel que celui de Pise en 1409 ou celui de
Constance en 1414-1418 ont dii étre créées et mises en ceuvre, les instances de travail et
de clarification ont dii étre consensuelles et fonctionnelles. Face a cette problématique,
cette contribution tente d’esquisser, dans la bri¢veté requise, les données de base du dé-
roulement du concile de Constance en se tenant aussi proche que possible des conceptions
formulées par le concile de Constance.

2 Sophie Vallery-Radot, Die Causa Jean Petit und das Problem des Tyrannenmordes, in: Das

Konstanzer Konzil (wie Anm. 1), 111-115,

Vegl. Herbert Kraume, Das Konzil als universales Ereignis, in: Buck/Kraume, Das Konstan-
zer Konzil (wie Anm. 52), 322-330.

Vgl. Studt, Papst Martin V. (wie Anm. 61), 24—38: «Die Reformarbeiten des Konstanzer
Konzils — Ergebnisse und Defiziten.

83

84



Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben 45

Concile de Constance — conciliarisme — unité ecclésiastique (Unio) — réforme (Reforma-
tio) — foi (Fides) — Jean Gerson — Pierre d’Ailly — empereur Sigismond — Jean XIIT — Jan
Hus — Martin V.

A proposito dei compiti del Concilio di Costanza: unione, riforma e credo

La storia dei Concili pud essere intesa come una rappresentazione dell’evoluzione della
religione. Spesso perd viene descritta con colori e forme che si sono sviluppate solo piu
tardi. Concetti e rappresentazioni come li ritroviamo oggigiorno sono interpretati in modi
che gli uomini dell’epoca non avrebbero condiviso. Come «avviene» un concilio? Ma per
la concezione e I’organizzazione di un Concilio, come quelli indetti e realizzati a Pisa nel
1409 o a Costanza tra 1414 ¢ il 1418, le istanze di lavoro e di chiarimento dovettero ope-
rare in modo consensuale e funzionale. Di fronte a questa problematica, il contributo cer-
ca di abbozzare brevemente le coordinate di base del Concilio di Costanza e di formulare
possibilmente in modo fedele le sue rappresentazioni.

Concilio di Costanza — Conciliarismo — Unione Ecclesiastica (Unio) — Riforma (Reforma-
tio) — Credo (Fides) — Jean Greson — Pierre d’Ailly — Kénig Sigismund — Johannes XXIII
— Jan Hus — Martin V.

The tasks of the Council of Constance: unity, reform and belief

Writing the history of councils can be understood as retracing the development of a re-
ligion, though frequently colours and forms may be employed which arose only later in
time. Ideas and images may be used which for contemporary actors could not at all have
been as pregnant with meaning as they are for us today. How does a council come into
being? Councils such as those in Pisa in 1409 or in Constance from 1414 to 1418 had to
be newly conceived and organized, so that the various working bodies could function
effectively on the basis of consensus. This paper attempts to sketch these basic coordi-
nates for the Constance council while remaining as true as possible to what the contem-
porary actors themselves set down.

Council of Constance — Conciliarism — Church unity (Unio) — Reform (Reformatio) —
Belief (Fides) — Jean Gerson — Pierre d’Ailly — King Sigismund — John XXITIT — Jan Hus —
Martin V.

Karil-Heinz Braun, Prof. Dr., Albert-Ludwigs-Universitdt Freiburg i. Br., Mittlere und
Neuere Kirchengeschichte.






	Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils : Einheit, Reform und Glauben

