Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 108 (2014)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus

487

Zur Religions- und Kulturgeschichte der Antike:
Wissen und Sprache

Daniel A. Werning, Das Hohlenbuch,
Textkritische Edition und Textgrammatik
(=Gottinger Orientforschungen: IV. Reihe,
Agypten 48), 2 Binde, Wiesbaden, Harras-
sowitz, 2011, XXXIII + 903 S.

Im Mittelpunkt der folgenden Bespre-
chung wird die Goéttinger Dissertation des
Autors tiber das altdgyptische Héhlenbuch
stehen. Der Inhalt der zweibdndigen Studie
ldsst sich wie folgt zusammenfassen.

Der Akzent des ersten Bandes ist auf
Uberlieferungsgeschichte und Textgram-
matik gesetzt.

In der Einleitung werden die wichtigsten
Prialiminarien erldutert (1-13). Der ur-
spriingliche «Sitz im Leben» des Textes
wird mit dem nachtlichen Sonnenkult in
Verbindung gebracht (1). Die Verwendung
in den Ko&nigsgribern des Neuen Reiches
wird als sekunddr gesehen (2). Der Titel
«Hohlenbuch» ist dem Werk erst in der
Moderne verliehen worden (4). Die Struk-
tur des Hohlenbuches wird in Wort und
Bild veranschaulicht (5-8). In einem Uber-
blick werden die friiheren Ubersetzungen
aufgefiihrt (12-13).

Im zweiten Kapitel nimmt die Prisenta-
tion und detaillierte Beschreibung der
Textzeugen breiteren Raum ein (15-50).
Die Reihe fingt beim Osireion als éltester
bekannter Quelle an und hort mit zwei
Sargen der XXX. Dynastie auf.

Im dritten Kapitel werden tiberliefe-
rungsgeschichtliche Aspekte abgehandelt
(51-82). Die Textzeugen weisen relativ
wenige Unterschiede auf (56). Das Grab
Ramses’ IV. ist wohl nach einem eigenen
Schema dekoriert worden (61), was ent-
sprechend fiir die spiten Sarkophage aus
Saqqara gilt (65). Die einfache Abhingig-
keit der Textzeugen voneinander l4sst sich
wohl de facto ausschlieen (67). Der Autor
geht von einem Autograph a°/ einer Ur-
vorlage a aus, wovon sich die beiden

SZRKG, 108 (2014)

Hauptstringe p (Osireion, Grab des Peta-
menophis, Sarg des Tjihorpto, Sarg des
Petiese) und y (ramessidische Konigsgri-
ber) abgespalten haben. Die Mehrheit der
Textzeugen hat sich auf die Hieroglyphen-
schrift gestiitzt (76). Die weitertradierten
Fehler deuten auf hieratische/kursiv-hiero-
glyphische Zeichen in den Vorlagen hin.
Das aus den Beobachtungen davor resul-
tierende Stemma wird entlang einer Zeit-
achse aufgetragen (79).

Das Zentrum des ersten Bandes stellt
das vierte Kapitel iiber die Grammatik des
Héhlenbuches dar (83-245). Die Ausfiih-
rungen zeichnen sich durch eine sichere
Beherrschung der Sekundirliteratur aus.
Der Sinn der dabei benutzten «innovativen»
Terminologie ist Rez. allerdings nicht ganz
klar geworden. Die Sprache des Hohlen-
buches hat dem klassischen Mittelidgyp-
tisch am néchsten gestanden (84). Die Be-
merkungen zum Negationssystem haben
eine besondere Hervorhebung verdient
(177).

Im fiinften Kapitel werden mehrere Kri-
terien (iiberlieferungsgeschichtlich / real-
kundlich / geistesgeschichtlich / sprachge-
schichtlich) fiir die Datierung des Werkes
ermittelt (247-262). Das alleinige Auftre-
ten des Sonnengottes konnte dabei liberin-
terpretiert worden sein. Die Urvorlage soll
im Neuen Reich entstanden oder neu tiber-
arbeitet worden sein (258). Das z. T. selek-
tive Verhalten des Hohlenbuch-Mittelagyp-
tisch hat im Ergebnis zu einer Art Kunst-
sprache gefiihrt (260) Der Zeitraum wird
noch enger auf die Spanne zwischen 1280
und 1210 v. Chr. festgelegt (262). Dass ge-
rade so «exakte» Ansitze hypothetisch blei-
ben miissen, liegt in der Natur der Sache.

Im Anhang werden Tabellen zu ver-
schiedenen Fragen wie z.B. Determinativ-
gebrauch und Deviationstypen geliefert
(322-345).



488 Rezensionen — Comptes rendus

Die Seiten des zweiten Bandes sind v. a.
mit der textkritischen Edition und Uberset-
zung gefillt.

Im Hauptteil wird der Text des Héhlen-
buches in Transkription und Ubersetzung
vorgestellt (1-473). Die abweichenden
Lesarten werden im Apparat notiert. Die
betont lockere Wiedergabe mancher Wér-
ter, z.B. «hrin «Chefy, « 'nh» «quickleben-
dig», wirkt sich leicht stérend aus.

In einem Register wird anhand ausge-
wihlter Beispiele der Wortschatz des
Hohlenbuches lexikographisch untersucht
(475-527).

Der zweite Band wird durch eine Kon-
kordanz beendet, die iiber Umfang und
Erhaltungszustand der einzelnen Textzeu-
gen Auskunft gibt (531-541).

Bd. I: S. 180: zu «ikb» als Schreibung
fur «3kb» «rauern» vgl. A. Kucharek,
Altiagyptische Totenliturgien, Band 4, Die
Klagelieder von Isis und Nephthys in
Texten der Griechisch-Romischen Zeit
(Supplemente zu den Schriften der Heidel-
berger Akademie der Wissenschaften, Phi-
losophisch-historische Klasse 22), Heidel-
berg 2010, 176.

S. 249ff: zur Datierung literarischer
Texte anhand bestimmter Worter vgl. jetzt
S. D. Schweitzer, Dating Egyptian Literary
Texts: Lexical Approaches, in: G. Mo-
ers/K. Widmaier/A. Giewekemeyer/A. Lii-
mers/R. Ernst (Ed.), Dating Egyptian Lite-
rary Texts (Lingua Aegyptia Studia Mono-
graphica 11), Hamburg 2013, 177-190.

S. 255: zu Archaismen in Unterweltbii-
chern vgl. K. Jansen-Winkeln, in: JEA, 98
(2012), 105.

Bd. II: S. 2: Die neue Lesung «dp» des
alten «#p» ist keineswegs sicher, vgl. S. D.
Schweitzer, in: ZAS 138, 2 (2011), 133—
142.

S. 17: zu «nsb» «(fuirsorglich o. 4.) able-
cken» vgl. auch Urk. IV, 238, 2.

S. 29: zu «h3s.t» «Sockel» vgl. W.
Spiegelberg, Die demotischen Papyri Loeb
(Papyri der Universitdt Miinchen, Erstes
Heft), Miinchen 1931, 34 (5) (anders: R.
Jasnow, in: Enchoria, 19/20 [1992/1993],

SZRKG, 108 (2014)

220); H.-W. Fischer-Elfert, Die Vision von
der Statue im Stein, Studien zum alt-
dgyptischen Mundoffnungsritual (Schrif-
ten der Philosophisch-historischen Klasse
der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften 5), Heidelberg 1998, 77 n. 182.

S. 41: zu «ntt» «fesseln» vgl. G. Takacs,
in: AuOr, 30 (2012), 81.

S. 117: Das «m» vor «h3.wm «Leich-
namp ist in der Ubersetzung weggelassen!

S. 265: Das Wort «'bb» neben einer
Schlangendarstellung konnte von der
gleichen Wurzel wie der Schlangenname
«'b» bei E. Jelinskova-Reymond, Les In-
scriptions de la Statue Guérisseuse de
Djed-Her-Le Sauveur (BdE 23), Le Caire
1956, 34, abgeleitet sein.

S. 313: zu «m3» «mdchtig» vgl. J. Fr.
Quack, in: OLZ, 97 (2002), 2, 170; das
Wort «tm3.t» «Mutter» muss wohl als se-
parate Wurzel abgegrenzt werden.

S. 315: zu «'b3» «geschickt (vom
Mund)» vgl. J. Polotsky, Zu den Inschrif-
ten der 11. Dynastie (UGAA 11), Hildes-
heim 1964, 37; J. Assmann, in: LA V, 198
s. v. Reden und Schweigen

S. 361: Das Verb «3» + «Laufende Bei-
ne» gehort u. U. zu «3» «weit ausschrei-
ten», das dann in prignantem Sinne «ein-
schreiten (gegen)» gebraucht sein koénnte;
zu «i3» «weit ausschreiten» vgl. D. Meeks,
in: LingAeg, 13 (2005), 236.

S. 485: zu «Inneren Kausativen» vgl. W.
Schenkel, in: SAK 27 (1999), 323ff.

S. 486: zur Schreibung «hw.r» fiir
«wh3.t» «Topf» vgl. Giza 1, 230/259; Giza
IV, 65.

S. 503: zu «h3trw» «Ichneumony vgl. S.
L. Lippert, Ein demotisches juristisches
Lehrbuch, Untersuchungen zu Papyrus
Berlin P 23757 rto (AgAb 66), Wiesbaden,
2004, 46; C. Peust, Egyptian Phonology,
An Introduction to the Phonology of a
dead Language (Monographien zur dgypti-
schen Sprache 2), Géttingen 1999, 129; E.
Brunner-Traut, Spitzmaus und Ichneumon
als Tiere des Sonnengottes (Nachrichten
von der Akademie der Wissenschaften in
Géttingen, Phil.-hist. Klasse), Goéttingen



Rezensionen — Comptes rendus 489

1964, 147/150-153; J. Osing, Die Nomi-
nalbildung des Agyptischen, Anmerkun-
gen und Indices (SDAIK 3B), Mainz 1976,
365.

S. 514: zu «$s» «verbrennen» vgl. T. G.
H. James, The Hekanakhte Papers and
other early Middle Kingdom Documents,
(PMMA 19), New York 1962, 60 (19).

S. 518: zum Zusammenhang zwischen
«Stp» «Fliissigkeit absondern» und «stp»
«auswdhlen» vgl. J. Osing, Die Nominalbil-
dung des Agyptischen, Anmerkungen und
Indices (SDAIK 3B), Mainz 1976, 821.

S. 522: zu «ktw.t» «Kessel» vgl. D. Bi-
doli, Die Spriiche der Fangnetze in den alt-
agyptischen Sargtexten (ADAIK 9), Gliick-
stadt 1976, 79e.

S. 524: zu «d3s» «Bogensehne» vgl. J.
Fr. Quack, in: OLZ, 97 (2002), 2, 170.

S. 525: zu «dfi» «Topf» vgl. H. Balcz,
in: MDIK, 4 (1933), 35/36.

Bonn Stefan Bojowald

Aude Doody, Pliny’s encyclopaedia. The
reception of the Natural History, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2010,
194 S. (auch als e-Book verdffentlicht).

Spitestens seit der Verdftentlichung von
Diderots und d’Alemberts Encyclopédie ab
1751 ist die kulturgeschichtliche Relevanz
von Wissenstexten unbestritten, und dem-
entsprechend tippig ist seitdem die gelehrte
Auseinandersetzung mit Enzyklopidien.
Dabei trugen enzyklopidische Texte, wie
wir sie heute verstehen, lange nicht diesen
Titel. Es ist nicht das geringste Verdienst
der beiden franzésischen Aufklirer, dass
sie einen Namen fiir solche Unternehmun-
gen etablierten, auch wenn sie den Titel
selbst nicht erfunden haben. Was macht
eine Enzyklopddie aus, zumal in Zeiten,
als diese Bezeichnung noch nicht exis-
tierte? Die Antwort fillt unterschiedlich
aus, je nachdem welchen Standpunkt man
bei der Betrachtung einnimmt (systema-
tisch, mediengeschichtlich, iiberliefe-

SZRKG, 108 (2014)

rungshistorisch, usw.) Zu Recht beginnt
Aude Doody ihre Monographie zur Re-
zeption der Naturalis historia des Plinius
(gest. 79 n. Chr.) mit einem allgemeinen
Kapitel tiiber Definitionsfragen (11-30),
dem sie iiberraschenderweise einen Ab-
schnitt iiber Francis Bacon anhidngt (31-
39). Mit Kapitel 2 sind wir schon im Paris
des 18. Jahrhunderts («Diderot’s Pliny and
the politics of the encyclopedia», 40-91).
Dann geht die Autorin auf die Gestaltung
der Indices in gedruckten Editionen des
Plinius ein (92-131). Das letzte Kapitel ist
Beobachtungen zu «Arts and medicine
from the Natural History» gewidmet (132—
172). Ein Schlusswort (173-174), eine
Bibliographie und ein gutes Register
schliessen die Arbeit ab. Doody sagt in der
Einfithrung, dass sie sich vorgenommen
hat, «einige bedeutende Phasen der Pli-
nius-Rezeption» vorzustellen (7). Das ist
ihr fir die Themen, die angesprochen
werden, auch gelungen, und Spezialisten
werden einzelne Beobachtungen durchaus
zu schiitzen wissen. Nur ist der Band unter
einem Titel veroffentlicht, der etwas ande-
res verspricht, ndmlich eine allgemeine
Monographie iiber die Rezeption des
Plinius als solche. Davon kann hier nicht
die Rede sein. Jahrzehntelange Bemiihun-
gen etwa der medidvistischen und friih-
neuzeitlichen Forschung, den Einfluss der
Naturalis historia in der Kultur des vor-
modernen Westens zu wiirdigen, werden
ignoriert. Wie die Autorin die thematische
Auswahl getroffen hat, dariiber erfihrt
man nichts. Auch in Einzelpunkten iiber-
zeugt dieses Buch nicht. Das Kapitel iiber
Plinius liest sich z.B. wie ein Forschungs-
bericht und geht auf den philosophischen
Hintergrund der Naturalis historia nur am
Rande ein. Insgesamt betrachtet legt
Doody somit mit ihrem Buch einzelne Stu-
dien zu teilweise sekunddren Aspekten der
Rezeption des Plinius in der Neuzeit vor,
die der Bedeutung des Autors im nachanti-
ken Westen kaum gerecht werden.

Erlangen Michele C. Ferrari



490 Rezensionen — Comptes rendus

Cassiodoro, De orthographia. Tradizione
manoscritta, fortuna, edizione critica a cu-
ra di Patrizia Stoppaci (Edizione nazionale
dei testi mediolatini 25), Firenze, SIS-
MEL/Edizioni del Galluzzo, 2010, 334 S.

In seinen spiten Jahren verfasste Cassio-
dor, einst einer der michtigsten Ménner im
Rémischen Reich und nunmehr Privatier
in seiner Griindung Vivarium, einen
Traktat iiber die Rechtschreibung der
lateinischen Sprache. Es handelt sich um
eine nicht besonders gut geordnete Zu-
sammenstellung von Ausziigen aus frithe-
ren romischen Orthographen (darunter
solche, die in ihrer Gesamtheit verloren
gegangen sind, u.a. Papyrianus und Curtius
Valerianus), in denen in langen Listen die
korrekte Schreibweise schwieriger Worter
beschrieben wird. Das Werk hat in der
Forschung zu Spekulationen gefiihrt. Mit
den Institutiones hatte Cassiodor einige
Jahrzehnte frither Vivarium ein durch-
dachtes Handbuch des Wissens geschenkt,
und viele haben sich gewundert, dass er
sich nunmehr, um 580-585, ans Ende
seiner Tage gelangt, gendtigt fiihlte, ein
solch einfaches Werk zu verfassen. Patri-
zia Stoppaci, welche den Traktat kritisch
herausgibt, weist aber darauf hin, dass
Cassiodor lange daran hat arbeiten miis-
sen. Das Ergebnis waren offenbar zumin-
dest zwei Versionen des Textes, wovon
sich nur die Ausgabe letzter Hand erhalten
hat. Bisher mussten die Forscher mit der
verdienten Edition in der grossen Reihe
der Grammatici latini von Heinrich Keil
arbeiten, der mit drei Handschriften den
Text ediert hatte. Stoppaci kann textuelle
Fortschritte aber unter anderem deswegen
erzielen, weil sie sich auf mehrere Hand-
schriften stiitzen kann, die Keil unbekannt
geblieben sind (uv.a. einen Bodleianus aus
dem spiten 9. oder beginnenden 10. Jh.,
Canon. Class. Lat. 279; insgesamt nutzt

SZRKG, 108 (2014)

Stoppaci zehn Handschriften). Die Her-
ausgeberin legt eine gediegene Edition vor.
Nach einer kurzen Einfilhrung zum Werk
und seinen Quellen (XXXVII-L) be-
schreibt sie die handschriftliche Uberliefe-
rung im Detail (LI-LXVIII), stellt die
bisherigen Editionen vor (LXIX-LXXII:
man schitzt hier das ausgewogene Urteil
iiber die Vorgidnger) und geht auf die
Eigenschaften der Codices bzw. auf die
Beziehungen zwischen den zehn Hand-
schriften ein, die das Werk tradieren
(LXXIII-CXXVII). Thre These, die Uber-
lieferung enthalte Fehler, die nicht nur auf
den Archetypus, sondern sogar auf den
Autor zuriickgehen, ist mutig und wird
sicherlich Anlass zu Diskussionen geben,
u.a. wegen der Moglichkeit, dass sie aus
den Quellen {ibernommen wurden (XCVI-
CXXVII; in diesem Fall wiren sie keine
ekdotisch relevanten Fehler mehr im
strengen Sinne); ihre Argumentation ist
indes schliissig und liefert dem Leser die
wichtigsten Informationen, damit er sich
ein Urteil bilden kann. Die gebotene Aus-
fiihrlichkeit weisen eine detaillierte Be-
handlung der Quellen des Traktates
(CXIX-CLXXVI) sowie ein interessantes
Kapitel iiber die Rezeption des Werkes
vom 7. Jh. (bei Beda und Isidor) bis in die
Frithe Neuzeit (CLXXVII-CCXXV) auf.
Die Edition selbst ist technisch tadellos
(3-80). Mit diesem Buch legt Patrizia
Stoppaci einen wichtigen Beitrag zur Er-
forschung nicht nur von Cassiodors Wer-
ken, sondern auch der Tradition der Recht-
schreibelehren insgesamt von der Spitanti-
ke bis ins Mittelalter vor.

Erlangen Michele C. Ferrari



Rezensionen — Comptes rendus 491

Zur Religions- und Kirchengeschichte des
Mittelalters und der Friihen Neuzeit:
kulturelle Praktiken, Macht, Exklusion

Rainer Hugener, Buchfiihrung fiir die
Ewigkeit — Totengedenken, Verschrifili-
chung und Traditionsbildung im Spdtmit-
telalter, Ziirich, Chronos Verlag, 2014,
486 S.

Das Totengedenken ist eines der dltesten
Kulturformen der Menschheitsgeschichte
und gehort daher zu den frithesten Anwen-
dungsbereichen von Schrift. Kirchen und
Kloster wurden im Mittelalter zu lukrati-
ven Partnern in der Heilsvorsorge, was
sich unter anderem in Ordenseintritten,
Einpfriindungen und in Stiftungen, die mit
einer Gedenkleistung verkniipft waren,
niederschlug. Schriftliche Zeugnisse des
Totengedenkens entwickelten sich von ein-
fachen Nekrologen bis hin zu Jahrzeitbii-
chern mit differenzierten liturgischen und
wirtschaftlich-administrativen ~ Notizen.
Rainer Hugener verfolgt in seiner Disser-
tation drei Hauptziele: Er beschreibt den
Verschriftlichungsprozess (Entstehung, Ent-
wicklung und Verbreitung) der Gedenk-
tiberlieferung im Spétmittelalter und fragt
zweitens, wie deren Methoden die welt-
liche Giiterverwaltung prigten. Schliess-
lich wird dargelegt, welche Vorstellungen
und Deutungen iiber die Vergangenheit im
Rahmen des Totengedenkens propagiert
wurden. Als Quellenmaterial dienen pri-
mir einzelne beispielhafte Nekrologien
und Jahrzeitbiicher aus dem Gebiet der
heutigen Schweiz. Zeitlich bewegen sich
die beschriebenen Prozesse vom 12. bis
16. Jahrhundert. Nach Ortschaften geord-
net findet sich im Anhang eine wertvolle
Zusammenstellung aller Quellen iiber die
Gedenkaufzeichnung im vorgegebenen
geographischen Raum.

Allein schon der Einleitungsteil ist le-
senswert, da er einen wertvollen Uberblick
tiber den heutigen Forschungsstand des
Themas wiedergibt und fiir das Verstdnd-

SZRKG, 108 (2014)

nis entscheidende Begrifflichkeiten klirt,
die in der Literatur oft unpassend verwen-
det werden.

Das zweite Kapitel zeichnet die Ent-
wicklungslinien vom Martyrologium iiber
die Verbriiderungsbiicher und Nekrologien
bis zu den Jahrzeitbiichern, wobei Rainer
Hugener betont, dass die Unterschiede
dieser Gattungen hinsichtlich der Funk-
tion, Gebrauch und der Gestaltung oft
fliessend sind. Die Verinderungen der
Gedenkaufzeichnungen bis zum Spétmit-
telalter korrespondierten mit einer Verla-
gerung des Gedenkwesens von den Klos-
tern zu den Ortlichen Pfarrkirchen und
Spitdlern. Die kommunalen Kérperschaf-
ten gewannen in dieser Zeit an politischer
Stirke und konstituierten sich nun als Sa-
kralgemeinschaften, die fir die liturgi-
schen Verpflichtungen und die damit ver-
bundene Administration ein eigenes Jahr-
zeitbuch anlegten. Durch die Moglichkeit
der Seelgeritstiftungen erhielt das Toten-
gedenken einen individuellen Charakter.
Es wurde zum Massenphdnomen, an dem
alle sozialen Schichten Anteil hatten (112).
Nur am Rande wird die Frage angegangen,
welche religiosen Vorstellungen hinter
dem Gedenkwesen standen und wie sie
diesen Prozess prigten.

Die Kapitel 3 und 4 legen den Fokus auf
Intertextualititsbeziehungen und Uberlie-
ferungszusammenhédnge zwischen Auf-
zeichnungen von Totengedenken und Ad-
ministration bzw. Geschichtskultur. Fiir
das erstere werden drei konkrete Beispiele
aus St. Gallen, Hermetschwil und Bero-
miinster herangezogen. Das Totengeden-
ken stand in diesen Kldstern am Anfang
von Verschriftlichungsschiiben und beein-
flusste die spdteren administrativen Me-
thoden der Giiterverwaltung. Die zuneh-
mend ausdifferenzierte Buchfithrung wur-
de notig, um Streitigkeiten und Unklarhei-



492 Rezensionen — Comptes rendus

ten zu vermeiden. Wurden vorerst in Ne-
krologen Randnotizen angefiigt (St. Gal-
len), entstanden bald eigene Verzeichnisse,
Rédel und Urbarien (Hermetschwil, Bero-
miinster). Entgegen herkémmlicher Unter-
teilung zwischen sakralem und profanem
Schrifttum wird hier nachgewiesen, dass
das liturgische und 6konomische Schrift-
gut damals einer einheitlichen Konzeption
folgte (155).

Die Nekrologien und Jahrzeitbiicher
enthielten von Beginn weg historiographi-
sche Aufzeichnungen, die an den entspre-
chenden Tagen vorgelesen wurden. Diese
Form des liturgischen Gedenkens, welches
in der Regel von der politischen Fithrung
beauftragt wurde, prigte wesentlich die
Deutung der Vergangenheit. Durch Ar-
menspendung wurden alle sozialen Grup-
pen, selbst die armsten Schichten, fiir diese
Anldsse mobilisiert. Anhand der Analyse
der Gedenkpraktiken in Bern wird ersicht-
lich, wie entscheidend dessen Befreiungs-
traditionen und dessen Abwehrkampf ge-
gen die Habsburgerherrschaft fiir das Ge-
schichtsverstindnis der Innerschweiz und
der gesamten Eidgenossenschaft wurden.
Die antihabsburgische Haltung kristalli-
sierte sich auch im Rahmen der Gedenk-
feiern nach der Schlacht bei Sempach
1386. In den ehemals habsburgischen Re-
gionen der Kantone Aargau und Luzem
galten diese Anldsse zum Gedenken der
Gefallenen auf Habsburger Seite. Die
Obrigkeit versuchte — manchenorts sogar
vergeblich — hier ein proeidgendssisches
bzw. antihabsburgisches Geprige zu ge-
ben. Eindriicklich wird anhand der Ge-
denkiiberlieferung geschildert, wie die
Mechanismen im Kampf um die Deu-
tungshoheit der Geschichte funktionierten.
Gezielt waren die Schlachtfeiern an wich-
tigen kirchlichen Feiertagen angesetzt, wo-
mit die eigene Vergangenheit in das gott-
liche Heilsgeschehen integriert wurde.
Durch die Einbindung der politischen Ver-
gangenheit in die liturgische Praxis ge-
wannen die Legenden um die Entstehung
der Eidgenossenschaft eine sakrale Aura.

SZRKG, 108 (2014)

Dies erkldart wohl, weshalb deren An-
zweiflung bis heute als Sakrileg empfun-
den wird. Gerade dieser Teil macht diese
Dissertation zu einem wichtigen und span-
nenden Beitrag zur Schweizer Geschichte.
Zudem wird klargestellt, dass in der Ge-
denkiiberlieferung eine hohe sozial- und
wirtschaftsgeschichtliche Aussagekraft
verborgen ist.

Kriens Guido Gassmann

Mary C. Flannery/Katie L. Walter
(Ed.), The Culture of Inquisition in Medie-
val England (=Westfield Medieval Studies
4), Cambridge, Brewer, 2013, 194 S., Abb.

Im Allgemeinen gilt, dass die Inquisition —
verstanden sowohl als gerichtliche Forma-
tion als auch als gerichtliches Verfahren —
im Mittelalter in England nicht im glei-
chen Masse Einlass gefunden und aktiv
gewesen war wie auf dem Kontinent.
Nichtsdestoweniger tritt dieses Buch an,
um zu beweisen, dass es in England mehr
Inquisition gegeben habe, als man ge-
meinhin glaubt. Es ist das Werk von meh-
reren Autoren, deren Beitrdge als Kapitel
durchnummeriert sind (und auch bis zu
einem gewissen Grad auseinander hervor-
gehen), aber es bleibt ein Sammelband und
die einzelnen Beitrige brauchten nicht als
Kapitel gekennzeichnet zu werden. Trotz-
dem werden interessante Einsichten gebo-
ten, die absolut lesenswert sind. — Henry
Ansgar Kelly, Inquisition, Public Fame
and Confession: General Rules and Eng-
lish Practices, 8-29, nimmt niitzliche Kla-
rungen der im Titel seines Aufsatzes ge-
nannten Begriffe vor und stellt fest, dass es
in England keine pépstliche Hiresieverfol-
gung gegeben hat. Das inquisitorische
Verfahren kam vor allem an den kirchli-
chen Gerichten zu Anwendung, die sich
starker als die kontinentalen mit heimli-
chen Ehen, Bigamie und Ehebruch be-
fassten. Sie représentierten das externe Fo-
rum, im Gegensatz zum internen Forum



Rezensionen — Comptes rendus

der Beichte. — Edwin Craun, The Impera-
tive of Denunciatio: Disclosing Others’
Sins to Disciplinary Authorities, 30-44,
leitet die Denunziation aus Matth. 18, 15—
17 (Si autem peccaverit in te frater tuus)
ab. — Ian Forrest, English Provincial Con-
stitutions and Inquisition into Lollardy,
45-59, stellt fiir England am Ende des 14.
und zu Beginn des 15. Jahrhunderts, also
kurz bevor die ersten Lollarden verfolgt
wurden, eine zunehmende Professionali-
sierung der kirchlichen Justiz vor, die
ihren Ausdruck insbesondere in einer Flut
von Konstitutionen fand. — Diane Vincent,
The contest over the Public Imagination of
Inquisition, 1380-1430, 60-76, berichtet,
dass das erste Einsetzen von Inquisition
gegen die Lollarden (Sir John Oldcastle,
1413) von einem recht breiten 6ffentlichen
Protest nicht nur von Seiten der Haretiker
selbst begleitet war. — Mary C. Flannery
and Katie L. Walter, «Vttirli Onknowe»?
Modes of Inquiry and the Dynamics of
Interiority in Vernacular Literature, 77-93,
begeben sich auf das Feld der volksspra-
chlichen Literatur, das tatsdchlich erstaun-
lich viel hergibt, gerade weil hier Belange
des internen Forums haufig mit denjenigen
des externen Forums durcheinander ge-
bracht wurden. Dies wird z. B im Dives
and Pauper (einer Auslegung der Zehn
Gebote durch einen Franziskaner zu Be-
ginn des 15. Jahrhunderts) auch thema-
tisiert. — Jenny Lee, From Defacement to
Restoration: Inquisition, Confession and
Thomas Usk’s Appeal and Testament of
Love, 94-111, schildert den extrem in-
teressanten Fall des Thomas Usk, eines
Schreibers, der in den 1380er Jahren in die
Faktionskdmpfe um Konig Richard II. hin-
eingeriet und in diesem Zusammenhang
sowohl einen Appeal (der ihm zum Ver-
héngnis wurde) als auch ein Testament
verfasste. — James Wade, Confession, In-
quisition and Exemplarity in The Erle of
Tolous and Other Middle English Roman-
ces, 112—-129. — Genelle Gertz, Heresy In-
quisition and Authorship, 1400-1560,
130-145, befasst sich mit der Form der

SZRKG, 108 (2014)

493

Abschworung, einer Art Glaubensbe-
kenntnis, das sich in den Reformations-
wirren des 16. Jhs. insofern radikal ver-
selbstindigte, als es von den Glaubens-
gefangenen selbst und durchaus nicht im
Sinn der Richter formuliert wurde. — Ruth
Ahnert, Imitating Inquisition: Dialecta
Bias in Protestant Prison Wirtings, 146
163, stellt weitere Schriften von Glaubens-
gefangenen vor, in denen hiufig der starre
Inquisitionsdialog aufgebrochen wurde. —
Emily Steiner, Response Essay: Chaucer’s
Inquisition, 164—-172.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Ludovic Viallet, Sorciéres! La Grande
Chasse, Paris, Armand Colin, 2013, 221
S., Abb.

Die Rezensentin hat das vorliegende Buch
mit der Frage angegangen, ob es geeignet
sei, das nunmehr 27 Jahre alte Buch von
Brian P. Levack, La grande chasse aux
sorcieres en Europe aux debuts des temps
modernes, Seyssel (trad. frangaise), 1991
(éd. originale The Witch-Hunt in Early
Modern Europe, 1987) als Einfiilhrungs-
werk zu ersetzen. In dieser Zeit hat sich in
der Hexenforschung sehr viel getan, nicht
nur in Bezug auf die neuzeitlichen Hexen-
verfolgungen, sondern auch in Bezug auf
ihre mittelalterlichen Anfinge. Dies ist
dem Autor des vorliegenden Buchs, seines
Zeichens «maitre de conférences» fiir mit-
telalterliche Geschichte an der Universitit
Blaise-Pascal (Clermont-Ferrand II) und
Spezialist fiir Bettelorden und Observanz,
keineswegs entgangen; er hat die neuen
Ansitze durchaus aufgenommen, aber es
gelingt ihm nicht, sie in ein System zu
bringen. Der Aufbau des Buches bleibt un-
klar, er wird auch nirgends erklédrt. Das
Buch gliedert sich in zwei Teile, von de-
nen der ersten Teil mit «Cauchemar — Le
complot diabolique» betitelt ist, der zweite
Teil mit «Réalités — La construction de la
véritén. Die beiden Teile gliedern sich in je



494 Rezensionen — Comptes rendus

drei Kapitel, die durchnummeriert sind:
Chap. 1: Méme les sorciéres ont une his-
toire; 2. Fantasmes et cauchemars de
clercs: la secte satanique, une anti-Eglise;
3. Angoisse individuelle et psychose col-
lective: le sorcier, un criminel social; 4.
Les terrains de la traque: un phénomene
européen; 5. De la fama au biicher: la ma-
chine infernale; 6. Sortir du cercle vicieux:
le probleme de la croyance. Im ersten Ka-
pitel geht der Autor auf die «préhistoire de
la chasse aux sorciéres» ein, die unbe-
stritten im Kampf gegen die Haresie be-
steht, doch kennt er die wichtigsten Hére-
sien des Hoch- und Spétmittelalters, nam-
lich die Katharer und die Waldenser, zu
wenig (das Wenige, was er dariber
schreibt, hat auf nicht einmal zwei Seiten,
25-26, Platz). Dagegen verfolgt er eher
den Weg der Beginen und der «Sekte»
vom Freien Geist, von der man seit langem
weiss, dass sie zwar allenfalls eine Hi-
resie, aber ganz sicher keine zusammen-
hingende Sekte war. Vor allem aber fiihrt
er die mittelalterliche noch vorwiegend
kirchliche Inquisition nicht ein, die ganz
entschieden im Kampf gegen die Héresien
entstanden ist und die sich dann, einmal
vorhanden, in den Hexenverfolgungen ein
neues Feld suchte — und fand. Der Autor
handelt die Inquisition erst im flinften Ka-
pitel ab, zusammen mit den weltlichen Ge-
richten, welche die Verfolgungen insbe-
sondere in der frithen Neuzeit tibernahmen,
aber vorher fehlt sie allenthalben, gerade
weil man sich weder Hiresie- noch Hexen-
verfolgungen ohne Folter vorstellen kann.
Die Schilderung des Ubergangs vom akku-
satorischen zum inquisitorischen Verfah-
ren, die er im 2. Kapitel gibt, reicht nicht
aus, um die Inquisition zu ersetzen. Der
Autor weiss, dass die Hexerei ein «kumu-
latives» Verbrechen ist, aber er kennt die
Geschichte diese «kumulativen Konzepts»
offensichtlich nicht. Dieses geht auf den
Altmeister der Erforscher der Hexenver-
folgungen, Joseph Hansen (1862-1943),
zuriick, und hitte es dem Autor unter Um-
stinden erlaubt, die einzelnen Bestandteile

SZRKG, 108 (2014)

des «kumulativen Verbrechens» zu verfol-
gen. Dagegen hat er sehr wohl gesehen,
dass sich an der Wende vom 14. zum 15.
Jahrhundert die Geschichte gewissermas-
sen beschleunigt, nicht zuletzt wegen der
Pest, dem Schisma, dem 100jihrigen
Krieg, dem demographischen Riickgang
und den Konzilien von Konstanz (1414-
1418) und Basel (1431-1449). Dabei hat
er auch die Rolle des Hussitismus, der vor
allem in der Zwischenkonzilszeit bedroh-
liche Formen annahm und die von der
orthodoxen katholischen Kirche gespende-
ten Sakramente in Frage stellte, richtig ein-
geschitzt. Es entwickelte sich hier eine ab-
solute Hiresie, die letztlich in einer Um-
wertung aller Werte bestand. Diese ent-
stand in den Alpen, wobei der Autor mit
dem den Hexenforschern wohlbekannten
Alpenstereotyp relativ unkritisch umgeht.
Er stiitzt sich dabei auf die Forschungen
von Pierrette Paravy iiber die Dauphiné,
doch schenkt er dem Faktum, dass diese
Landschaft ein «gelobtes Land» der hareti-
schen Waldenser war, wesentlich weniger
Bedeutung als der Tatsache, dass die He-
xenverfolgungen sich hier auch aus der
recht weit verbreiteten populdren Magie
ableiten lassen, die insbesondere von
Frauen ausgeiibt wurde. Dies erlaubt ihm
auch ein Seitenblick auf die Hexenverfol-
gungen im heutigen Afrika, wo der soziale
Wandel und die Globalisierung und insbe-
sondere auch die intensive Missionierung
durch evangelikale Kirchen neue Hexen-
verfolgungen hervorbringen.

Im zweiten Teil wird ein Uberblick tiber
die Hexenverfolgungen in Europa in der
frilhen Neuzeit gegeben, wo der Autor klar
zwischen Zentrum (Frankreich, Deutsch-
land, Norditalien) und Peripherie (Britan-
nien, italienische und spanische Halbinsel,
Skandinavien) unterscheidet. Hier hing die
Intensitit der Hexenverfolgungen von zwei
Faktoren ab: zum einem von der Verbrei-
tung der Sabbatvorstellung und zum an-
dern von den juristischen Verfahren (Ein-
satz der Folter, Moglichkeit des Appels an
eine tiibergeordnete Gewalt). Erst hier



Rezensionen — Comptes rendus 495

schildert der Autor denn auch die «hol-
lische Maschine», wie wir bereits bemerkt
haben, viel zu spét. Trotzdem versteht man
nicht ganz, warum er im 6. Kapitel wieder
ins Mittelalter zuriickkehrt und auf die
«Unterscheidung der Geister» zu sprechen
kommt. Ganz allgemein nimmt er es mit
der Chronologie nicht allzu genau und
springt leicht zwischen Mittelalter und frii-
her Neuzeit hin und her, obwohl es gerade
bei der Erforschung der Hexenverfolgun-
gen nicht selten — gerade an der Wende
vom 14. zum 15. Jahrhundert — auf eine
dusserst prdzise Chronologie ankommt.
Die Literatur wird zwar reichlich benutzt,
aber nicht selten im Text selbst ausge-
wiesen; der Autor macht keine Anmer-
kungen und gibt in der Bibliographie nur
die allerwichtigsten Werke. Alles in allem
handelt es sich eher um einen Essai fiir
Fortgeschrittene als um eine Einfithrung
fiir Anfiinger.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Peter von Moos, Heiden im Himmel? Ge-
schichte einer Aporie zwischen Mittelalter
und Friiher Neuzeit. Mit kritischer Edition
der Quaestio de salvatione Aristotelis des
Lambertus de Monte (um 1500) von Phi-
lipp Roelli (=Schriften der philosophisch-
historischen Klasse der Heidelberger Aka-
demie der Wissenschaften 54), Heidelberg,
Universititsverlag Winter, 2014, 261 S.

Das vorliegende bescheidene Béandchen
aus der Feder von Peter von Moos, Pro-
fessor fiir Mittellateinische Philologie an
der Westfilischen Wilhelms-Universitét
Miinster 1969-1994, bewiltigt ein sehr
schwieriges Thema sehr souverin und an-
schaulich, nicht zuletzt, weil weiterge-
hende Gedanken und Ausfiihrungen klug
in den Anmerkungen abgehandelt werden.
Fiir die Gelehrten des Mittelalters war es
ein grosses Problem, dass sie sich auf
Autorititen beriefen, bei denen sie nicht
sicher sein konnten, dass sie, trotz aller

SZRKG, 108 (2014)

intellektuellen Verdienste, auch im Him-
mel waren. Dies gilt insbesondere fiir
Aristoteles, der fiir die hoch- und spétmit-
telalterliche Scholastik einfach unentbehr-
lich war, den man aber mit dem besten
Willen nicht zu einem Christen machen
konnte, weil er im vierten vorchristlichen
Jahrhundert gelebt hatte. Damit hatte er
aber noch Gliick, denn «Denker, Dichter
und Heiden der heidnischen Antike ge-
niessen im <humanistischen> Diskurs des
Mittelalters eine erstaunliche Hochschit-
zung. Heiden der eigenen Gegenwart hin-
gegen finden sich in anderen, meist pole-
mischen Diskursen als ausgegrenzte Fein-
de der christlichen Religion». Die scholas-
tische Quaestionenliteratur bildete einen
eigenen Zweig zur Frage heraus, ob «die
Volker des Erdkreises zu allen Zeiten das
Heil des ewigen Seelenheils erlangen
konnten» (1). Je nach positiver oder nega-
tiver Antwort wurde der Ausschliesslich-
keitsanspruch der Kirche gemildert oder
verschirft. Nach einem Uberblick tiber die
Forschung kommt der Autor auf die
Quaestio de salvatione Aristotelis zu spre-
chen, eine Schrift, die lediglich in einer um
1500 zu datierenden Inkunabel und in
einer davon abgeschriebenen Handschrift
iiberliefert ist. Ihr Autor ist der Weltkleri-
ker Lambert de Monte (oder von Heeren-
berg), in der zweiten Hilfte des 15. Jahr-
hunderts Professor fiir Philosophie und
Theologie an der Universitit Kéln und
dreimal Dekan der theologischen Fakultit,
der neben Paris und Loéwen wichtigsten
papstlich anerkannten Zensur- bzw. Ap-
probationsbehérde fiir Rechtgldubigkeit,
war. Als solcher verfasste er 1487 ein aus-
schlaggebendes Gutachten iiber den «He-
xenhammer», dem er «nach eingehender
Lektiire Irrtumsfreiheit und Niitzlichkeit
fur die Ausrottung der Hexen [...] attes-
tierte» (13), wahrscheinlich weil das Werk
thomistisch ausgerichtet war.

Die Frage nach dem Seelenheil des Aris-
toteles scheint Lambert schon lange be-
schiftigt zu haben; jedenfalls werden ihm
oder seiner Schule zwei weitere anonyme



496 Rezensionen — Comptes rendus

Werke #dhnlicher Tendenz zugeschrieben,
ndmlich ein in leoninischen Metren ver-
fasstes Gedicht De vita et morte Aristotelis
und eine weitere Quaestio: Utrum Aristo-
teles fuit haereticus? Das Werk eines
Philosophen konnte nur akzeptiert werden,
wenn dieser auch ein gutes Leben gefiihrt
hatte, wenn méglich ein christliches Leben
avant la lettre. Fiir die moderne Aristote-
lesforschung steht fest, «dass kaum ein
antiker Philosoph den christlichen Dogmen
ferner steht und sich fiir die Verchrist-
lichung weniger eignet als Aristoteles»
(23). Das Mittelalter kam hier, trotz hef-
tiger Kontroversen, zur gegenteiligen An-
sicht, ja, das oben angesprochene Gedicht
De vita et morte Aristotelis gelangt sogar
zum Schluss, dass Aristoteles ein hervorra-
gender Ketzerbekdmpfer und Inquisitor ge-
worden wire... Die Quaestio de salvatione
Aristotelis kann als «Meisterstiick spét-
scholastischer Argumentationskunst» gel-
ten, «trotz oder vielmehr gerade wegen ei-
ner uns oft befremdenden, extrem ausge-
kliigelten Beweisfiihrung» (27). Sie fragt
nicht nur nach dem Seelenheil des Aristo-
teles, sondern nach demjenigen aller Hei-
den, auch derjenigen, die nach der Ankunft
Christi lebten. Das Werk ist wohl als
Reaktion auf eine vom 14. zum 16. Jahr-
hundert zunehmende fideistisch-biblizisti-
sche Tendenz vornehmlich franziskani-
scher Prigung zu verstehen, «die philo-
sophisches Gedankengut innerhalb der
Theologie zu diskriminieren suchte, und
damit in mancher Hinsicht die reformato-
rische Kritik der Neuzeit vorwegnahmy
(34). Entsprechend fand Lamberts Quae-
stio in der frilhen Neuzeit mehr Gefallen
bei den Katholiken als bei den Protestan-
ten. Der Humanist Heinrich Glarean, der
wenige Jahre nach Lamberts Tod (1499) in
Koln studierte und spiter die Reformation
entschieden ablehnte, iibersandte die In-
kunabel nach 1511 seinem Freund, dem
spiteren Ziircher Reformator Huldrych
Zwingli, von dem wir nicht wissen, wie er
darauf reagierte. Immerhin waren flir ihn

SZRKG, 108 (2014)

Sokrates und Seneca «viel heiligen als je-
mals «Franziskaner und Dominikanen.

Auf diese Einfilhrung folgt ein subtiler
Kommentar zum Werk selber, das in der
Folge von Philipp Roelli nach allen Regeln
der Kunst herausgegeben wird. Das Buch
ist Prof. Ruedi Imbach gewidmet, der
Lamberts Schrift entdeckt hat und der ein
Spezialist fiir Aporien wie die vorliegende
ist.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Karen Sullivan, The Inner Lives of Me-
dieval Inquisitors, Chicago/London, The
University of Chicago Press, 2011, 296 S.

Wer wiinschte sich nicht, in die Haut einer
Person aus der Vergangenheit zu schliip-
fen, um mehr tber ihr «inneres Leben» zu
erfahren? Und dies ganz besonders, wenn
es sich um eine Gestalt aus einer so fernen
Zeit handelt wie dem Mittelalter? Vor dem
Hintergrund dieses Wunsches wirkt der
Titel von Karen Sullivans Buch verheis-
sungsvoll, um so mehr als sich die Autorin
ausdriicklich von der bisherigen Forschung
abhebt, die — so das Beispiel einer neueren
Sammlung von Inquisitorenportrits — «has
provided a thorough description of the
deeds of various inquisitors but limited
analysis of their thoughts» (21). Und sie
hilt fest: «It is presumably because of the
perceived inaccessibility of their inner li-
ves that few studies have been devoted to
inquisitors, as opposed to <the inquisi-
tiom»». Die wenigen Studien, die einem
einzelnen Inquisitor zugedacht sind, hitten
sich auf seine Taten («external actions»)
konzentriert anstatt auf deren Beweg-
griinde («internal motivationsy) (21).
Dieser Feststellung kann man cum gra-
no salis zustimmen, doch muss in diesem
Zusammenhang an das Quellenproblem
erinnert werden, das dem umrissenen
Forschungsstand zugrunde liegt: Mittel-
alterliche Inquisitoren haben kaum Schrif-
ten hinterlassen, die einen unmittelbaren



Rezensionen — Comptes rendus 497

Zugriff auf ihr Innenleben erlauben wiir-
den. Dies weiss selbstredend auch Karen
Sullivan. Deshalb ist ihr Ansatz denn auch
kein psychologischer, sondern vielmehr
ein literarischer, fiir den sie als historisch
bewanderte Literaturprofessorin préidesti-
niert ist: «Though it is impossible to gain
access to the inner life of the inquisitor as
a historical subject in the world, it is pos-
sible [...] to gain access to his inner life as
a literary subject in medieval texts» (3).
Das Thema ihres Buches ist also das Bild
des Inquisitors, wie es sich in den — meist
hoch stilisierten — zeitgendssischen Texten
niedergeschlagen hat. Mit Hilfe ihres li-
terarischen Instrumentariums geht die
Autorin insgesamt sieben Personlichkeiten
nach, von denen zwei, ndmlich Bemard
von Clairvaux und Dominik Guzman,
zwar predigend (der erste) sowie predi-
gend und disputierend (der zweite) gegen
die Ketzer ihrer Zeit vorgingen, die aber
noch keine eigentlichen Inquisitoren im
spiteren Sinn des Wortes waren, wihrend
eine dritte, der Franziskaner Bernard Déli-
cieux, gar als «Geissel der Inquisitoren»
offensiv gegen Letztere vorging. Dass Ber-
nard Délicieux (1260-1319/20) trotzdem
in die vorliegende Studie einbezogen wor-
den ist, ldsst sich wohl damit erkldren, dass
ihm seine Biographin dasselbe schwarz-
weisse Schablonendenken attestiert, wie
seinen ketzerverfolgenden Gegenspielern.
Bernard von Clairvaux (1090-1153)
steht in diesem Buch fiir die grundsétzli-
che Verdammung der Ketzer, die vom
wortgewaltigen Zisterzienser mit wenig
schmeichelhaften Tiermetaphern einge-
deckt wurden. Bernard von Clairvaux re-
prasentiert aber auch den Misserfolg der
zisterziensischen Ketzerbekdmpfung im
franzésischen Midi, nicht zuletzt, weil er
sich der direkten Auseinandersetzung mit
den ortlichen Katharern entzog: «In his
various encounters with heretics [...], Ber-
nard refused to engage in disputations or
even in dialogues with his opponents and
instead addressed them in monologues
alone» (47). Es war der spanische Regu-

SZRKG, 108 (2014)

larkanoniker Dominik Guzman (1170-
1221), ab 1201 Subprior an der Kathedrale
von Osma, der die nichste Phase der Ket-
zerbekdmpfung einldutete, indem er sich
den Hiretikern in Disputationen stellte.
Gleichzeitig {ibernahmen er und seine
Gefolgsleute — aus denen sich der Predi-
gerorden entwickelte — das von den Hire-
siarchen vorgelebte Armutsideal: «the
preachers presented themselves to their
audiences no longer as powerful and
worldly lords [wie es die Zisterzienserdbte
getan hatten] but as weak and holy succes-
sors to Christ and his Apostles» (63).

Zur ersten Generation von Dominiks
Anhéngern gehorte Peter von Verona
(1203/05-1252), der, selbst einer hireti-
schen Familie entstammend, zum Ket-
zerverfolger wurde und im Zuge dieser
Titigkeit umkam. Weniger als ein Jahr
nach seinem gewaltsamen Tod wurde er
als Mirtyrer kanonisiert — im bis heute
kiirzesten Kanonisierungsverfahren in der
Kirchengeschichte. Durch seinen Orden
wurde der Peterskult gezielt verbreitet,
wobei der Heilige als Person kaum mehr
zu greifen ist — um so mehr als die Akten
seines Kanonisierungsprozesses verschol-
len sind. Was bleibt, ist eine von frommen
Legenden umwobene Gestalt, «a legendary
figure, constructed by a certain medieval
and early modern imaginaire» (102). Die
Grundziige dieses imaginaire sind Peters
Askese und seine Hingabe in den letzten
Lebensmomenten, die seinem Mirtyrertod
passionsihnliche Ziige verlieh.

Ein Jahrzehnt nach Peters Ermordung
wurde Bernard Gui (1261/62-1331) gebo-
ren, der durch Umberto Ecos «Name der
Rose» zum wohl bekanntesten Dominika-
nerinquisitor geworden ist. Die Zeitgenos-
sen erinnerten sich hingegen mehr an den
Bischof bzw. Verwalter und an den Histo-
riker Gui als an den Ketzerverfolger.
Letzterer hat der Nachwelt ein Register der
von ihm verhéngten Urteile und ein Inqui-
sitionshandbuch hinterlassen. Wihrend der
Liber sententiarum einen Verfolgungs-
praktiker erkennen ldsst, der mit einer



498

personlichen «Hinrichtungsrate» von sie-
ben Prozent von vielen Historikern als
«moderat» eingestuft wird — vielleicht be-
stand seine «Zuriickhaltung» auch nur da-
rin, dass er sich in seinen Prozessen an die
Verfahrensregeln hielt —, zeigt die Practica
inquisitionis einen unerbittlichen Verfol-
ger, der davon ausging, dass die von ihm
Verhorten alles taten, um ihn zu tduschen:
«he never makes clear how an accused
heretic who is innocent could protest his
innocence with words that could not be
suspected of having double meanings»
(137). Das zweite bedeutende Inquisi-
tionshandbuch des Mittelalters stammt aus
der Feder von Guis Ordensbruder Nikolaus
Eymerich (um 1320-1399). Sein Directo-
rium inquisitorum, das vom spanischen
Kanonisten Francisco Pefia 1578 aktua-
lisiert wurde, gibt seinen intendierten Le-
sern detaillierte Handlungsanweisungen
fir das Fithren eines Inquisitionsprozesses,
wobei auch da die Hiretiker grundsitzlich
der Téuschung verdichtigt werden. Um
gleich lange Spiesse zu haben, gesteht der
Verfasser dem Inquisitor dieselbe Waffe
zu: «It is because the accused party is al-
ready dissimulating to the inquisitor,
Eymerich indicates, that the inquisitor may
dissimulate in turn to him» (175).

Ein Ketzerjdger, der sich an keine Ver-
fahrensregeln gehalten zu haben scheint,
war der beriichtigte Konrad von Marburg
(1180/90-1233), ein Weltpriester, der vom
Papst direkt im Reich eingesetzt wurde. Es
ist einfach, bei Konrad pathologische Ziige
entdecken zu wollen, doch sucht Karen
Sullivan einen anderen Weg. Der ebenfalls
im Amt ermordete Konrad war ndmlich
auch der Beichtvater und geistliche Mentor
der hl. Elisabeth von Thiiringen, die er
einem {iiberaus harschen Regime unterzog.
Zwischen beiden Titigkeitsfeldern, der
Ketzerverfolgung und der Seelsorge, sieht
Sullivan Gemeinsamkeiten, indem sie sys-
tematisch mit einer «penitential perspec-
tive» argumentiert. Der zufolge kann so-
wohl die Behandlung Elisabeths wie auch
diejenige der angeblichen Ketzer im Sinn

SZRKG, 108 (2014)

Rezensionen — Comptes rendus

einer besonders harten Bussiibung ver-
standen werden, die der Lauterung der da-
von Betroffenen dienen sollte: «Accounts
of Conrad’s dealings with accused heretics
do not insist upon the spiritual benefits of
his seemingly unjust actions [...], yet the
numbers of such people he is said to have
not burned [...] suggest that he sought not
just to cleanse Germany of sin but to cor-
rect the sinner as well, by breaking his will
and bringing him to acknowledge his er-
ror» (89).

Obwohl, um auf den Titel des bespro-
chenen Bandes zuriickzukommen, das
«Innenleben» der portrétierten Personlich-
keiten nur sehr bedingt enthiillt werden
konnte, ist das Werk von Karen Sullivan
doch in hohem Mass lesenswert. Mit ihrem
Gespiir fiir mittelalterliche Texte gelingt es
der Verfasserin, die literarische Gestalt der
behandelten Inquisitoren auf eine selten
deutliche Weise herauszuarbeiten, wobei
siec — insbesondere im Fall Konrad von

Marburgs — zu durchaus verstorenden
Erkenntnissen gelangt.
Solothurn Georg Modestin

Peter Biller/Caterina Bruschi/Shelagh
Sneddon (Hg.), Inquisitors and Heretics
in Thirteenth-Century Languedoc. Edition
and Translation of Toulouse Inquisition
Depositions 1273-1282 (=Studies in the
History of Christian Traditions 147), Lei-
den/Boston, Brill, 2011, S. XV+1088 S.

Der Name Doat ldsst jedem héresiologisch
interessierten Mediédvisten das Herz hoher
schlagen. Er gehort Jean de Doat (um
1600-1683), Prisident der Chambre des
Comptes des Parlaments von Pau, der im
Auftrag des koniglichen Ministers Colbert
in den Jahren 1663-1670 in zahlreichen
stidfranzdsischen Archiven Abschriften
lokaler Quellen anfertigen liess, die in 258
Binden Colberts Privatbibliothek zierten,
bis sie 1732 in die konigliche Bibliothek,
die nachmalige franzosische National-



Rezensionen — Comptes rendus 499

bibliothek, iiberfiihrt wurden, wo sie bis
heute aufbewahrt werden. Die sogenannte
Kollektion Doat ist Teil der «Collections
de documents et mémoires sur I’histoire de
diverses provinces de France», die im 17.
und 18. Jahrhundert kompiliert wurden
und insgesamt nicht weniger als 2585
Binde umfassen. Die Bedeutung dieser
Sammlungen liegt darin, dass darin in
Form von Abschriften zahlreiche Quellen
iiberliefert sind, deren Originale seither
verschwunden sind. Dies ist auch der Fall
des im vorliegenden Band edierten Text-
korpus aus dem Archiv der Dominikaner
von Toulouse, dessen Textbestand sich nur
dank der Abschrift in Doat, Bd. 25-26,
erhalten hat. Es handelt sich dabei um
Vernehmungsprotokolle der Toulouser
Inquisition aus den Jahren 1273-1282, die
einst in einem gesonderten Codex iiberlie-
fert waren, der — wie die Herausgeber mit
detektivischem Spiirsinn nachweisen — als
«Register Nummer sechs» in Toulouse
aufbewahrt wurde, dessen Spuren sich aber
nach dem Jahr 1669, in dem er von Doats
Leuten kopiert wurde, verlieren. Der Inhalt
dieser Quelle, die vermutlich einen Auszug
aus vorgingigen, kompletteren Verneh-
mungsmitschriften mutmasslicher Katha-
rer und (in geringerem Masse) Waldenser
enthilt, steht stellvertretend fiir weiteres
héresiologisch relevantes Material, das in
der Kollektion Doat tiberdauert hat und
das den Namen Doat in den interessierten
Kreisen bis heute klingen lasst.

Die lesenswerte Einfilhrung zu dieser
Edition, in der das lateinische Original mit
einer parallel gesetzten englischen Uber-
setzung versehen ist, enthdlt nebst aus-
fuhrlichen tberlieferungsgeschichtlichen
Erorterungen auch eine historische Situie-
rung der Umstéinde, die dazu fithrten, dass
in den 1270er-Jahren — rund vier Jahr-
zehnte nach Beendigung des Albigenser-
kreuzzugs — die Ketzerverfolgung im Lan-
guedoc neu aufflackerte: Zum einen wird
ein Zusammenhang mit dem Aufstand des
Grafen Roger-Bernard III. von Foix gegen
die neu etablierte franzosische Herrschaft

SZRKG, 108 (2014)

hergestellt, der von Kénig Philipp III. un-
ter Einsatz grosser Machtmittel niederge-
schlagen wurde; zum anderen wird auch
das wieder erwachte Interesse des Papst-
tums an der Ketzerverfolgung angefiihrt,
das durch Gregor X. verkorpert wurde, der
kurz zuvor nach einer lingeren Sedisva-
kanz gewihlt worden war. Weitere Uberle-
gungen beziehen sich auf die Inquisitoren,
die im urspriinglichen sechsten Register
federfiihrend waren, nidmlich die Domini-
kaner Ranulph von Plassac und Pons von
Pamac, und auf den Redaktionsprozess der
Akten. In letzterem Zusammenhang kom-
men auch die Schreiber zur Sprache, denen
wir unsere Kenntnis der Quelle letztlich
verdanken. In Bezug auf die Notare stellt
sich heraus, dass diese zum Zeitpunkt der
Niederschrift der in der Kollektion Doat
erhaltenen Akten tiber z. T. schon jahr-
zehntelange Erfahrungen im Inquisitions-
wesen verfligten — eine Beobachtung, die
sich auch in anderen Verfolgungszusam-
menhéngen machen ldsst und die nahelegt,
dass die Notare vielfach sehr viel mehr als
«nur» bezahlte Hilfskrifte waren, nimlich
erfahrene Wissenstriger, die fiir die rei-
bungslose Abwicklung der Verfahren be-
sorgt waren.

Dem iiberaus stattlichen, iiber tausend
Seiten starken Band ist eine grosse Leser-
schaft zu wiinschen, zumal seine (hoch-
schul-)pddagogische Verwendung durch
die Ubersetzung der Quellen in eine mo-
derne Sprache und durch einen niitzlichen
historischen Apparat griindlich erleichtert
wird.

Solothurn Georg Modestin



500 Rezensionen — Comptes rendus

Michael Griinbart/Lutz Rickelt/Martin
Marko Vuletié¢, Zwei Sonnen am Golde-
nen Horn? Kaiserliche und patriarchale
Macht im byzantinischen Mittelalter. Akten
der internationalen Tagung vom 3. bis 5.
November 2010. Teilband 2 (=Byzantinis-
tische Studien und Texte 4), Berlin, LIT,
2013, 200 S.

Ce petit volume est le deuxiéme fasci-
cule des actes d’un colloque qui s’est tenu,
sous le méme titre & Munster en novembre
2010. Il se termine d’ailleurs, p. 155-161,
par un «Epilogue», rédigé par M. Griinbart
qui résume les principaux acquis du collo-
que. Ce volume réunit sept contributions,
dont deux qui n’avaient pas été présentées
lors du colloque. Comme le titre le laisse
entendre, elles tournent autour du théme
des relations de pouvoir entre 1’empereur
et le patriarche, sans exclure la question
des relations entre les différents patriar-
cats.

Jean-Claude Cheynet, sous le titre «Pat-
riarches et empereurs de 1’opposition a la
révolte ouverte» (1-18), examine ces
relations aux Xle et XlIle siécles, en fait de
1025, mort de Basile II a 1204. Il oppose
les périodes d’instabilité politique, de la
mort de Basile II & Alexis Ier Comnéne,
ainsi que la situation laissée par la mort de
Manuel Ier Comnéne, aux régnes d’Alexis
Ier, Jean II, Manuel ler. Cela correspond
aussi a des choix différents faits par les
empereurs, de fortes personnalités, en
général bien introduites dans les milieux
politiques (par exemple des personnalités
comme Alexis Stoudite [1025-1043],
Michel Cérulaire, Jean Xiphilin) qui s’op-
posent aux patriarches d’origine plus mo-
destes, issus plutot de 1’aristocratie civile
moyenne, en général nommés par les
Comnénes. Andronic Ier, au contraire,
nommera de nouveau un patriarche, Basile
Kamarétos, venant d’une grande famille.

Sebastian Kolditz, «Ein umstrittener
Kaiser und patriarchale Kirchen im spate-
ren fiinften Jahrhundert: Weltliche und
geistliche Macht unter Basiliskos» (19—

SZRKG, 108 (2014)

53), examine ces mémes rapports entre
empereur et patriarches 4 un moment de
crise, a savoir pendant le court régne de
I’usurpateur  Basiliskos (475-476). 1l
s’intéresse d’abord au réle de Timotheos
Aliouros, le patriarche monophysite d’Ale-
xandrie que Basiliskos rappelle d’exil et
rétablit dans sa charge. Il montre ensuite le
réle du patriarche Acacius, avec I’appui du
stylite Daniel, dans I’opposition a 1’usur-
pateur; enfin il examine la position du pa-
pe Simplicius, clairement opposé a Basilis-
kos, mais qui n’a guere les moyens d’inter-
venir. Une conclusion, trés nuancée, met
en valeur les différentes forces qui ont fait
évoluer la situation et contribué a la chute
de Basiliskos.

Le court article de Claudia Ludwig,
«Die Position des Patriarchen in der Poli-
tik: Moglichkeiten und Grenzen» (55-65),
a un objet plus restreint que son titre ne
I’indique. Prenant les quarante patriarches
recensés entre 638 et 1025 dans la Pro-
sopographie der mittelbyzantinischen Zeit,
elle met I’accent sur le fait que cinq
d’entre appartenaient a la famille impériale
ne serait-ce que par alliance et que six
étaient d’anciens laics, mais qui tous,
avaient occupé la fonction d’asécrétis,
comme si, dans des situations conflictuel-
les d’un point de wvue religieux — voir
Taraise qui devait préparer le rétablisse-
ment des images et, dans le camp opposé,
Théodotos 1 Mélissénos et Jean le Gram-
mairien — les empereurs voulaient, dans
ces conditions, prendre des personnes qui
avaient une solide expérience administra-
tive.

Le titre de I’article de Georgios Makris,
«Zur Démonisierung des Kaisers Leon V.
durch Ignatios Diakonos in der Vita des
Patriarchen Nikephoros» (67-74), ne cor-
respond qu’en partie a son contenu. Le
passage de ce texte auquel s’intéresse
I’auteur, une discussion imaginaire entre
quatre yeux, entre le patriarche Nicéphore
et I’empereur, n’occupe que les trois der-
nieres pages de Iarticle. L’auteur essaie de
montrer que ce dialogue fictif, dont, évi-



Rezensionen — Comptes rendus 501

demment le patriarche sort vainqueur,
correspond davantage a un dialogue avec
le patriarche iconoclaste Jean le Grammai-
rien. G. Makris suggere que, dans ce texte,
Ignace le diacre essaie de prendre ses dis-
tances par rapport a Jean le Grammairien,
dont il a peut-étre été 1’éleve.

Pagona Papadopoulou et Cécile Morris-
son, «Symbols of Power, Symbols of
Piety: Dynastic and Religious Iconography
on Post-iconoclastic Coinage» (75-98),
partent de I’iconographie monétaire. L’ar-
ticle se divise nettement en deux parties, la
premiére concerne la monnaie rare d’Ale-
xandre, frére de Léon VI, ou il est re-
présenté couronné par un personnage qui
est a identifier avec saint Jean Prodrome.
Les auteurs montrent de maniére convain-
cante que ce choix est une allusion au pa-
triarche Nicolas Mystikos qui avait été
déposé par Léon VI. Le reste de I’article,
avec un accent important sur le monnayage
paléologue, est consacré a la maniére dont
I’iconographie monétaire, met en scéne la
piété impériale et peut, souvent, étre mis
en liaison avec des situations ou des évé-
nements précis.

Un trés long article de Juan Signes Co-
dofier, «Die melkitischen Patriarchen,
Konstantinopel und der Bilderkult in der
zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts» (99—
136), est plutét consacré aux relations
entre les différents patriarcats qu’a celles
entre patriarche et empereur. L’ auteur dis-
cute les relations entre le patriarcat de
Constantinople et les patriarches melkites
dans les décennies qui ont suivi la fin de
I’iconoclasme, en mettant |’accent sur
Photius et en montrant que la sensibilité
melkite sur la question des images n’était
pas tout a fait la méme que celle de
I’orthodoxie byzantine. Il donne une large
place dans sa discussion a la lettre des trois
patriarches, dont il discute encore une fois,
123 sqq., I’authenticité, et qui aurait pu
trouver des échos dans la doctrine des
deux pouvoirs de Photius.

Le dernier article (Vlada Stankovié,
«The path toward Michael Keroularios: the

SZRKG, 108 (2014)

Power, Self-presentation and Propaganda
of the Patriarchs of Constantinople in the
late 10th and early 11th Century» [137-
154]) est vraiment au cceur de la prob-
lématique impliquée par le titre du recueil.
Il essaie de vérifier s’il y a vraiment eu,
depuis Photios jusqu’a Michel Cérulaire,
une augmentation du pouvoir patriarcal qui
aurait progressivement conduit a la posi-
tion de Michel Cérulaire. Il avance sous
forme de tableau pour chacun des patriar-
ches depuis Polyeucte (956-970) jusqu’a
Alexis Stoudite (1025-1043). Il présente
dans ces tableaux un certain nombre de
caractéristiques qui permettent de définir
le patriarche dans ses relations avec
I’empereur, dans son milieu social et par
son action. Plutdt que de voir une évolu-
tion continue, I’auteur essaie de montrer
que les relations entre empereur et patriar-
ches étaient de plus en plus personnalisées
et donc que le poids des personnes de-
venait trés important. Mais, en fait, ce sont
les périodes d’instabilité impériale qui ont
le plus permis aux patriarches de jouer un
roéle important.

Le livre se termine, comme déja men-
tionné, avec un épilogue de M. Griinbart
qui tire les enseignements principaux des
différents articles publiés dans les deux
volumes des actes de ce colloque et con-
clut en soulignant les différences entre le
pouvoir du pape a Rome et celui du patri-
arche, différences liées respectivement a
I’éloignement et a la proximité du pouvoir
temporel.

Une abondante bibliographie et un utile
index, qui porte sur les deux volumes,
compléte cette publication qui éclaire cer-
tains aspects des relations souvent conflic-
tuelles entre patriarches et empereurs.

Fribourg Jean-Michel Spieser



502 Rezensionen — Comptes rendus

Werner Besch, Luther und die deutsche
Sprache. 500 Jahre deutsche Sprachge-
schichte im Lichte der neueren Forschung,
Berlin, Erich Schmidt Verlag, 2014, 181 S.

Als Wissenschaftler und Lehrer hat Wer-
ner Besch seit Jahrzehnten eine fiihrende
Rolle in der Erforschung der Frithge-
schichte des Neuhochdeutschen gespielt.
In diesem um allgemeine Verstindlichkeit
bemiihten Buch fasst er eigene und fremde
Ergebnisse zu seinem Forschungsschwer-
punkt zusammen. Die Darstellung ist um
das Wirken und die Wirkung Martin Lu-
thers gegliedert, dessen Relevanz fiir die
deutsche Sprache nicht zu bezweifeln, aber
auch nicht gar so einfach zu fassen ist.

Besch beginnt mit den sprachlichen Vor-
aussetzungen, in die Luther hineingestellt
wurde, und deren Kenntnis er durch seine
Habilitationsschrift von 1967 grundlegend
erweitert hat. Besch bestimmte dort auf-
grund eines Textes, der in Handschriften
aus dem gesamten Sprachgebiet {iberliefert
ist, Regionen mit vergleichbarem Schreib-
gebrauch. Dabei liessen sich auch Zusam-
menhinge zwischen den Regionen erken-
nen, etwa zwischen der ostoberdeutschen
und der ostmitteldeutschen Schreibspra-
che. Dies weist auf eine sprachliche Anni-
herung der beiden Regionen hin, die dann
auch fiir Luthers Schriftsprache bedeu-
tungsvoll werden sollte, und die den Re-
formator wohl zu seiner Bemerkung be-
wogen hat, er schreibe nach der kursichsi-
schen (ostmitteldeutschen) und der kaiser-
lichen (ostoberdeutschen) Kanzlei. Fiir die
sprachliche Wirkung des Reformators war
seine Herkunft aus der mittleren Sprachre-
gion zweifellos wichtig.

Fir Besch ist «Luthersprache» vor allem
Sprache der Bibeliibersetzung. Bedeuten-
der als deren dialektgeographische Form
waren flir ihren Erfolg laut Besch drei
Faktoren: Zum einen die «Sprachméchtig-
keit» des Reformators, sein stilistisches
Genie. Zum andern die Autoritit der Hei-
ligen Schrift, an deren Ubersetzung er
nicht nur seine Begabung gewandt hat,

SZRKG, 108 (2014)

sondern auch seinen ausdauernden Fleiss.
Zum dritten die fiir jene Zeit enorme Ver-
breitung des Druckwerks, die in seiner
zentralen Stellung in den religiosen Um-
wilzungen der Epoche begriindet ist.
Luthers Bedeutung fiir die deutsche
Sprachgeschichte wird damit vor allem auf
die «hoheren» Sprachebenen verlegt, auf
diec Wahl der Worter in einer Zeit, in der
der deutsche Wortschatz noch alles andere
als einheitlich war, auf die Syntax und den
Stil. Von geringerer «Nachhaltigkeit» war
nach Beschs Meinung Luthers Einfluss auf
Schreibung und Formenlehre (Morpholo-
gie). Dies scheint sich schon daraus zu
ergeben, dass die zahlreichen Nachdrucke
der Lutherbibel Schreibung und Formen in
die jeweilige Landschaftssprache des Nach-
drucks einpassten. Mit dem Wortschatz
ging man weniger sorglos um, wie Besch
in seinem Kapitel tiber die Bemiihungen
der Nachdrucker um die Erkldarung der
fremdregionalen Woérter mit Hilfe von Re-
gistern oder Bearbeitungen zeigt. Erhel-
lend ist der Vergleich von acht Wortern
der Luther-Bibel mit ihren Wiedergaben in
der Zircher Bibel iiber vierhundertsechzig
Jahre. Wihrend jene Worter in der Luther-
Bibel iiber die ganze Zeit konstant bleiben,
werden ihre Entsprechungen in der Ziir-
cher Bibel seit dem Beginn des 19. Jahr-
hunderts allesamt durch die Luther-Worter
ersetzt. Sprachgeschichtlich kann dies als
Angleichung der Schweizer an die Luther-
Sprache und damit an das Neuhochdeut-
sche interpretiert werden. Aber ganz so
einfach ist es nicht. Auch die von den Ziir-
chern abgewihlten «eigenen» Worter, z.B.
Gestade, peinigen, zieren, bleiben teil-
weise im Neuhochdeutschen bestehen, ne-
ben den «Luther-Wortern» Ufer, qudlen,
schmiicken.

Die Wortkonstanz iiber die Jahrhunderte
ist ein Beleg fiir die hohe Verehrung, die
Luthers Bibel genoss — der Text wurde so-
zusagen kanonisiert. Andererseits wurde
dies fiir die Lutherbibel auch zu einem
Problem: Ein Teil ihres Wortschatzes
«veraltete», aber da man ihn nicht zu



Rezensionen — Comptes rendus 503

ersetzen wagte, musste er spiteren Genera-
tionen erklart werden. Ein Mittel dafiir wa-
ren die «Bibelglossare», von denen Besch
eine ganze Reihe auffiihrt, und die sich fiir
sprachhistorische  Untersuchungen des
Wortschatzwandels anbieten. Die Ziircher
Bibel dagegen, die zwar als offiziell, aber
nie als kanonisch galt, konnte sprachlich
und exegetisch kontinuierlich emeuert
werden.

Zum Erfolg der Lutherbibel trug auch
das Ubersetzungsprinzip des Reformators
bei, die «konsequent zielsprachliche Aus-
richtung». Selbstverstindlich geht es im-
mer darum, eine genaue inhaltliche Ent-
sprechung zum Urtext zu schaffen, aber
das soll mit den Mitteln der Zielsprache er-
reicht werden. Luther hat dieses Prinzip im
Sendbrief vom Dolmetschen ausgefiihrt.
Der Geist der Zielsprache ist allerdings
manipulierbar. Man wiirde Luther gerne
glauben, dass das Wort allein in der Fii-
gung «allein durch den Glauben» bloss
stilistisch begriindet sei, wenn es nicht
«zufillign auch einen fundamentalen Ge-
gensatz zur traditionellen Gnadenlehre aus-
driicken wiirde.

Luthers Bibel ist als Vorbild fiir «kor-
rektes Deutsch» iiberaus wichtig gewor-
den. Besch widmet deshalb den histori-
schen Ausserungen zum besten Teutsch
ein Kapitel, und ein weiteres den moder-
nen Theorien zur «Entstehung» des Neu-
hochdeutschen. Bei der Suche nach dem
besten Deutsch spielte das «Meissnische»
und damit die Sprache Luthers eine wich-
tige Rolle, auch im Oberdeutschen. Ver-
borgener ist ihre Wirkung bei den Katholi-
ken, die sich zwar «kaum in die Normdis-
kussion der Zeit einschalten» (88), aber
nicht um die Luthersprache herum kamen:
Schon die katholischen «Bibeliibersetzun-
gen» von Emser, Dietenberger und Eck
waren eigentlich bloss korrigierende Bear-
beitungen von Luthers Text, und Emsers
Fassung, die in Luthers Sprachlandschaft
gedruckt wurde, kam diesem von allen
Nachdrucken sprachlich am néchsten, al-
len Korrekturabsichten zum Trotz.

SZRKG, 108 (2014)

In ein Buch iiber Luther und die deut-
sche Sprache gehort natiirlich ein Kapitel
iiber die Theorien zur Entstehung des Neu-
hochdeutschen, von denen Besch die wich-
tigsten konzis vorstellt. Zwar glauben wir
nicht mehr daran, dass der Reformator die
deutsche Schriftsprache «erfunden» habe,
und die dlteren Theorien sind alle ersetzt
worden. Aber auch hier kommen wir nicht
um Luther herum, denn es kann kein
Zweifel daran bestehen, dass seine Bibel
fiir die Verbreitung des Neuhochdeutschen
von grosster Bedeutung war.

Das Kapitel iiber die Sprachentwicklung
vom 15. bis zum 18. Jahrhundert stellt
einige Ergebnisse der von Besch initiierten
«Grammatik des Frithneuhochdeutschen»
vor, besonders im Bereich der Formen-
lehre (fiir die Luther nicht ausschlagge-
bend gewesen sein soll). Das Kapitel wen-
det sich «bewusst ab von Luther und von
der Rezeption und Auswirkung seines
Bibeldeutsch» — leider, denn die gewdhlte
Darstellung mit Kopien einiger Tabellen
von nackten Flexionsendungen und etwas
verbindendem Text ist wenig leserfreund-
lich. In den Zusammenhang der spéteren
Sprachentwicklung gehért auch das Kapi-
tel mit dem Titel ««Sprachschépfery oder
Nachziigler?» Hier wird gezeigt, dass
Luthers Region und seine eigene Sprache
zwar in gewisser Hinsicht die Sprachent-
wicklung des Deutschen bestimmt haben,
in anderer Hinsicht aber in der Entwick-
lung zuriickblieben. Wieder zeigt sich,
dass schliesslich «lutherische» und «nicht-
lutherische» Doubletten nebeneinander
bestehen bleiben konnen, wie etwa Worte,
Wérter.

Die beiden letzten Kapitel geben einen
Uberblick zur Entwicklung des Deutschen
zur Standardsprache und Hinweise auf
spitere Normierungsereignisse, wie etwa
auf die Orthographiereformen Ende des
19. Jahrhunderts, die Festlegung einer
Bithnenaussprache und das neue Konzept
der «nationalen Varietidten» der deutschen
Standardsprache. Interessant ist die Karte
der «Zeitstufen der Ubernahme der Nhd.



504 Rezensionen — Comptes rendus

Schriftsprache» (146), aber sie ist auch
problematisch. So hat der Bairisch-oster-
reichische Raum das Neuhochdeutsche
nicht «ca. 1750» iibernommen (das wider-
spriche den Ausfithrungen zur ostober-
deutsch-ostmitteldeutschen Schreibsprach-
Allianz), vielmehr hat Maria Theresia da-
mals verfligt, die verbleibenden oberdeut-
schen Schibbolethe in der Schriftsprache
nicht mehr weiter zu pflegen.

Das Buch von Werner Besch kann als
informative Einfiihrung in die Geschichte
des Neuhochdeutschen anhand von Lu-
thers Bibel gelesen werden. Inhaltlich habe
ich eine Konkretisierung der oft betonten
lebenslangen Bemiihungen des Reforma-
tors um seinen Bibeltext vermisst, was an-

hand der autorisierten Auflagen der Bibel
zu seinen Lebzeiten moglich gewesen wi-
re. Selbst die Buchstaben waren Luther
nicht gleichgtiltig, hat er doch bald in-
stinktsicher von einer randstindigen ost-
mitteldeutschen Schreibweise auf die
«Orthographie» der fiihrenden oberrheini-
schen Drucker gewechselt.

Ein zweiter Aspekt liegt Besch am Her-
zen, ndmlich die «Sprachmichtigkeit» des
Reformators. Leider ist eine blosse Neben-
einanderstellung von Texten (46, 47) we-
nig geeignet, den Laien von jener Qualitit
zu iiberzeugen. Besch wire der ausgewie-
sene Kommentator gewesen.

Freiburg/Schweiz Walter Haas

Zur Religions- und Kirchengeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts:
Krieg, religiose Transformation, Wahrnehmungen

Marie-Emmanuelle Chessel, Consomma-
teurs engagés a la Belle Epoque. La Ligue
sociale d’acheteurs, Paris, Les Presses de
Sciences Po, 2012, 344 p. — Guillaume
Cuchet (dir.), Le purgatoire. Fortune his-
torique et historiographique d’'un dogme,
Paris, EHESS, 2012, 331 p. — Guillaume
Cuchet, Les voix d’outre-tombe. Tables
tournantes, spiritisme et société au XIX°
siecle, Paris, Seuil, 2012, 458 p. — Denis
Pelletier/Jean-Louis Schlegel (dir.), 4 /a
gauche du Christ. Les chrétiens de gauche
en France de 1945 a nos jours, Paris,
Seuil, 2012, 614 p.

Il en est, dans la parution des livres d’his-
toire, un peu comme le vin et ses millési-
mes. Il y a parfois des années qui présen-
tent des crus d’exception, au milieu d’une
période plutét morose, pour ne pas dire
difficile. L’année 2012 est peut-étre de
celles-ci pour I’histoire du catholicisme
contemporain. Car il est devenu aujour-
d’hui un lieu commun d’évoquer I’histoire
«religieuse» comme un champ presque

SZRKG, 108 (2014)

suranné, désuet,... surtout au regard de ce
qu’elle a été, a ’heure de son apogée,
durant les trois derniéres décennies du
XX siécle. L’école «frangaise», si école il
y a, a largement contribué a ce succes dis-
ciplinaire et universitaire avec toute une
génération d’historiens marchant dans le
sillage de maitres comme André Latreille,
René Rémond et Alphonse Dupront. Mais
les vignobles les plus fertiles ne sont pas a
’abri des périodes de seécheresse et de
mutation climatique. Forte de ses richesses
acquises durant cet dge d’or, I’histoire reli-
gieuse contemporaine, et en particulier cel-
le sur le catholicisme, semble connaitre un
temps de désert alors que d’autres champs
ont le vent en poupe, qu’il s’agisse du cul-
turel, de 1’économique, du politique, sa-
chant emprunter les voies d’une histoire
plus globale et sortir du carcan des histo-
riographies nationales qui peinent au-
jourd’hui a trouver un nouveau souffle. Or,
étymologiquement, rien n’est plus «uni-
versel» que l’adjectif «catholique». Alors
pourquoi [’histoire du catholicisme con-



Rezensionen — Comptes rendus 505

temporain peine-t-elle a se renouveler et a
se constituer en un objet d’étude autonome?

Il y aurait la mati¢re a disserter longue-
ment. Ce n’est pas ici le lieu pour le faire.
Rappelons simplement le contexte. Le
catholicisme, sinon frangais, du moins
européen, a connu au cours du XX° siecle
une mutation profonde de la place qu’il
occupe dans ces dites sociétés. L’influence
exercée par la culture catholique au XIX°
siécle s’est alors fortement rétractée dans
de nombreux domaines. Beaucoup de
points d’ancrage ont alors cédé dans les
champs du politique comme du social
jusque dans les espaces les plus reculés de
I’intime, au point que certains observateurs
ont évoqué le processus en termes de
«déchristianisation» puis de «crise» ou
d’«exculturation». Ce changement de para-
digme a été le moteur d’une génération
d’historiens du religieux, principalement
du catholicisme. Les acquis ont été con-
sidérables, qu’il s’agisse des méthodes, des
jeux d’échelles (paroisses, diocéses, cler-
gés, congrégations), des écoles de pensée
(catholicisme social), des enjeux théologi-
ques (modernisme) et des dévotions spiri-
tuelles (femmes et genre). Les synthéses
ont été si nombreuses, tant dans le cadre
frangais que pluriconfessionnel, qu’il y a la
«le testament d’une génération» écrivait
Claude Langlois. Etait-ce la un acte de dé-
ces en forme de couronne mortuaire?

Car I’héritage est lourd a porter, surtout
a I’heure ou le catholicisme fait 1’expé-
rience d’une minorité religieuse parmi
d’autres au sein de la société frangaise, af-
fichant des pratiques plus «identitaires»,
du retour liturgique a la manifestation de
masse. Dans le monde universitaire, la
concurrence est rude avec les autres
champs de la discipline historique dont le
centre de gravité s’est désormais déplacé
hors de France. Cela a permis de renouve-
ler des secteurs autrefois florissants. Ainsi,
par exemple, I’histoire économique se
porte aujourd’hui beaucoup mieux. Quant
a I’histoire urbaine, elle a pris une dimen-
sion européenne incontestable. Il faut donc

SZRKG, 108 (2014)

bien en convenir, cette ouverture vers
d’autres horizons historiographiques n’a
pas I’équivalent dans le champ du re-
ligieux contemporain. Repli, frilosité,
sclérose,... sont peut-étre des maux dont
souffre particuliérement 1’histoire du ca-
tholicisme contemporain. Faut-il alors en
rester sur un tel constat morose, voire dé-
primant, comparable a la sortie d’un ci-
metiére aprés un enterrement au «soleil
couchant» pour reprendre une belle ex-
pression de Guillaume Cuchet? L’histoire
religieuse n’aurait-elle plus rien de neuf a
livrer? Ne serait-elle plus capable de susci-
ter des «vocations» historiennes en dehors
de I’héroisme?

Assurément, non. Car ces temps «diffi-
ciles» sont peut-étre salutaires pour renou-
veler les approches historiennes du catho-
licisme contemporain. En effet, un certain
renouveau semble commencer a germer et
I’école «frangaise» n’y est pas étrangére,
surtout parmi ses héritiers. Des approches
transversales et transnationales sont au-
jourd’hui privilégiées, du moins dans les
intentions sinon dans des recherches ponc-
tuelles. Le cru exceptionnel de I’année édi-
toriale 2012 apparait donc comme le fruit
d’un renouveau déja entamé auparavant.
Le premier des quatre livres dont nous
voudrions faire écho dans cette recension,
est I’ceuvre de Guillaume Cuchet avec un
ouvrage collectif portant sur le dogme du
purgatoire. Il avait déja été ’auteur d’un
livre remarqué en 2005 sur le «crépuscule»
de cette croyance au XIX® siécle, s’inscri-
vant dans le sillage du grand livre de Jac-
ques Le Goff. Ici sont réunies des contri-
butions lors d’un colloque tenu en 2007 en
Avignon sur la «fortune historique et
historiographique d’un dogme». On a la un
ouvrage qui dépasse les frontiéres acadé-
miques, permettant le dialogue entre histo-
riens renommés (médiévistes, modernistes,
contemporanéistes) mais aussi avec d’émi-
nents représentants de la sociologie et de la
théologie. Il fait le point des connaissances
actuellement disponibles sur 1’histoire de
cette croyance qui a irrigué 1’univers chré-



506

tien depuis son invention au Moyen Age
jusqu’a sa désaffection a I'heure conci-
liaire de Vatican II, usant de variations sui-
vant les trois grands «moments de re-
charge», y compris actuellement au temps
d’un catholicisme plus «identitaire». Car
étudier le purgatoire, objet désuet en appa-
rence, pose des questions essentielles sur
le réle et le devenir des croyances dans une
société qui se «sécularise» ou plutét, di-
rions-nous, qui change son rapport a la re-
ligion et a la mort. La conclusion de Guil-
laume Cuchet est ici éclairante, fournissant
plusieurs hypothéses de la rupture avec ce
dogme plus théologique que de foi. Elle
invite a interroger les mécanismes qui con-
struisent et déconstruisent une croyance.
Ne plus croire au purgatoire, c’est pour le
croyant s’approprier une autre image de
Dieu et du salut, c’est pour I’historien ten-
ter de comprendre le changement en re-
ligion, ici dans le cadre de la doctrine ca-
tholique, bref de concevoir une nouvelle
histoire des croyances.

C’est justement sous cet angle que
Guillaume Cuchet publie, trois mois plus
tard, toujours en 2012, un second livre sur
«les tables tournantes et le spiritisme»,
sujet ésotérique par excellence, si loin du
purgatoire en apparence. Or, il s’agit de la
méme recharge croyante qui anime la dé-
cennie 1850, moment intense de réveil re-
ligieux puis de reconquéte catholique.
L’étude est ici particulierement neuve
puisque son historiographie demeure en-
core balbutiante. Elle s’attache a com-
prendre la mode suscitée par le phénoméne
«spirite» entre 1848 et 1875, provenant des
Etats-Unis, déferlant sur I’Europe et no-
tamment en France entre 1853 et 1854
avant de prendre le chemin de I’Amérique
latine, surtout du Brésil. Le moment fran-
cais se caractérise autour d’un théoricien
(Allan Kardec), d’une doctrine, d’un
mouvement et de relais au sein de la so-
ciété impériale. Une telle forme de «réen-
chantement» du monde a d’ailleurs pas-
sionné un temps Victor Hugo, durant son
exil a Jersey, des lors qu’il cherche a entrer

SZRKG, 108 (2014)

Rezensionen — Comptes rendus

en contact avec sa fille défunte Léopol-
dine. La décrue de ce «mouvement» reli-
gieux commence au milieu des années
1860 avec la réaction «antispirite» de I’Eg-
lise catholique, en particulier avec un dé-
cret romain de 1864, qui se traduit ensuite
par un «procés des spirites» en 1875.
Passée la nouveauté, la vague spirite a été
largement endiguée par les critiques de la
gauche laique et le rempart d’un catholi-
cisme de culture pour ensuite se déverser
en Amérique du Sud. Cette «danse des
tables» renvoie alors a une histoire des
transferts transatlantiques d’une croyance.
Ici est faite la démonstration que 1’on peut
recourir aux méthodes de I’histoire trans-
nationale et qu’il est possible de transgres-
ser les frontiéres historiographiques tant
nationales que disciplinaires pour appré-
hender a nouveaux frais le fait religieux.
Guillaume Cuchet use donc de I’entrée
culturelle et anthropologique pour revisiter
une histoire des croyances, déja ancienne,
dans laquelle le catholicisme demeure en-
core une ferra incognita.

Le troisieme livre de I’année 2012 sur
lequel nous souhaitons nous arréter, est
celui de Marie-Emmanuelle Chessel por-
tant sur la Ligue Sociale d’Acheteurs.
L’entrée se fait ici par I’histoire écono-
mique et sociale, a savoir I’acte d’acheter
et de consommer. La chronologie se situe
entre 'extréme fin du XIX° siecle et les
lendemains de la Grande Guerre. Il s’agit
d’une recherche qui envisage la naissance
d’un «commerce équitable» ou plutdt
d’une consommation «engagée» autour
d’une organisation de femmes et d’hom-
mes catholiques, soucieux de réforme,
ouverts aux autres confessions et aux
autres expériences nationales. Avant que
naisse la société de consommation, il est
un temps ou émergent des réflexions et des
pratiques sur les «bonnes maniéres» de
consommer tout en respectant des prin-
cipes de morale et de droit. L’idée provient
du monde anglo-saxon avec la création des
ligues de consommateurs (Londres — 1887,
New York — 1891). La encore, il s’agit de



Rezensionen — Comptes rendus 507

’histoire d’une circulation transatlantique
d’un modéle d’action au sein d’un univers
d’associations féminines. Ce transfert dé-
passe les frontiéres nationales et confes-
sionnelles. Le relais est un couple, Hen-
riette et Jean Brunhes, elle bourgeoise ca-
tholique que I’on pourrait qualifier de
«féministe», écrivain et militante, lui cé-
lebre professeur de géographie, bien connu
dans les milieux catholiques fribourgeois,
tous deux engagés dans le mouvement de
«’américanisme» des années 1890. Ils
contribuent alors a fonder une ligue sociale
d’acheteurs en 1902 invitant les consom-
mateurs, surtout les dames de la bour-
geoisie, a veiller aux conditions de travail
du personnel dans les magasins fréquentés
et & ne pas effectuer d’achats le dimanche.
L’histoire de cette ligue, outil de mobili-
sation politique qu’affectionnent désor-
mais les femmes catholiques, est des plus
originales. Elle se situe a de multiples
carrefours historiographiques ol se décline
plusieurs fois le fait religieux. Ainsi, elle
emprunte a I’histoire de la charité comme
a I’histoire des droits sociaux. Elle croise
I’histoire du catholicisme républicain et
réformateur avec celle de I’engagement et
du militantisme. Elle ouvre aussi sur une
histoire du genre au sein du catholicisme
comme sur une histoire politique de la
consommation. Le tout est associé¢ a une
histoire transnationale au sein de laquelle
se déploient des circulations et des échan-
ges entre pays et continents, entre con-
fessions et cercles intellectuels mais aussi
entre hommes et femmes. Bien qu’il n’ap-
paraisse pas ainsi au premier abord, le livre
de Marie-Emmanuelle Chessel est une
contribution importante au renouvellement
de I’histoire du catholicisme contempo-
rain, empruntant les voies de 1’économique
et du social puis du politique.

C’est précisément cette derniére voie
qu’emprunte le livre dirigé par Denis
Pelletier et Jean-Louis Schlegel pour abor-
der une page cruciale de I’histoire du ca-
tholicisme au second XX° siécle. L’objec-
tif est ici de retracer I’histoire de ces

SZRKG, 108 (2014)

«chrétiens de gauche», avant tout catho-
liques, militants et intellectuels, qui se sont
engagés politiquement au nom de leur foi
chrétienne, en France entre la Libération et
le milieu des années 1980. Ce sont des
héritages de culture politique, des réseaux
d’action catholique et syndicale, des orga-
nisations de militance ouvriére et fémi-
niste, des combats pacifistes et tiers-mon-
distes, des lieux de contestation cléricale et
théologique qui s’expriment et s’imp-
lantent dans le paysage du catholicisme
frangais, constituant le «moment gauchiste
de I'Eglise de France». Ce livre est plus
qu’une somme, c’est un livre majeur qui
appréhende un temps particulier du catho-
licisme frangais, presque un demi-siecle,
dont le cceur se trouve dans 1’événement
conciliaire. Son découpage chronologique
en témoigne puisqu’il s’articule autour de
I’année 1962 qui ouvre le concile Vatican
II, en amont & partir de 1944, en aval
jusqu’a la victoire électorale de Frangois
Mitterrand en 1981. Il entre donc dans
cette catégorie de livres qui marquent une
historiographie. Gerd-Rainer Horn a tres
bien recensé pour les lecteurs du Mouve-
ment Social les grands enjeux que relate
cet ouvrage, tant sur le terrain politique
que théologique, et pointe sa fécondité en
ouvrant les perspectives a 1’échelle euro-
péenne. En effet, ces «chrétiens de
gauche» sont-ils une exception frangaise
ou la traduction politique en France d’un
phénoméne qui aurait irradié ’ensemble
de la catholicité européenne et américaine?
Une histoire transnationale de ce «moment
gauchiste» du catholicisme pourrait désor-
mais s’inscrire dans le sillage de ce livre.
Elle permettrait de saisir I'influence de ce
«modéle frangais», véritable cas d’école
porté par une théologie frangaise rayon-
nante, au moins sur un large espace franco-
phone de Genéve et Fribourg a Louvain et
Bruxelles jusqu’au Québec. Sorti de ces
frontiéres linguistiques, que représente-
il dans le catholicisme anglo-saxon et ger-
manique mais aussi 3 Rome et dans les
jeunes Eglises d’Afrique, d’Asie et



508 Rezensionen — Comptes rendus

d’Amérique Latine? Un modele a suivre,
un contre-modele ou simplement une par-
enthese?

C’est la dernieére hypothése que semble
privilégier Jean-Louis Schlegel dans son
épilogue fort et stimulant. Le reflux com-
mence a s opérer au milieu des années
1980. En désaccord avec les orientations
du pontificat de Jean-Paul II et le «retour
des certitudes», bon nombre de «cathos de
gauche» désertent les églises, les respon-
sabilités ecclésiales, les positions institu-
tionnelles et investissent les engagements
sociaux, en particulier humanitaires et cari-
tatifs. Cette stratégie de la «chaise vide»
permet alors le réinvestissement des parti-
sans du courant plus traditionnel de 1’in-
transigeance catholique, entrés pour cer-
tains en dissidence, prostrés pour d’autres
dans le silence. La fin de la parenthese
«gauchiste» du catholicisme frangais céde
le pas a une «recharge» en direction du
catholicisme «intransigeant», parfois «in-
tégral». Celui-ci prend la forme d’un ca-
tholicisme «d’identité», faisant 1’expé-
rience d’une minorité communautaire, re-
nouant avec les piétés traditionnelles, le
culte de liturgie, les dévotions pélerines et
les voies oubliées de la politisation, usant a
nouveau du sermon et de la priére en po-
litique. Le livre dirigé par Denis Pelletier
et Jean-Louis Schlegel présente donc une
vraie fécondité historiographique. Il con-
stitue a ce jour ’ouvrage de référence sur
cette histoire d’un catholicisme contem-
porain situé A la gauche du Christ. Mais il
ouvre également sur une autre histoire,
celle d’un catholicisme contemporain en-
core mal connu, A la droite du Christ, qui
serait moins 1’expression d’une «nouvelle
évangélisation» que «l’ultime?» recharge
d’un catholicisme tridentin, intransigeant
avec la modernité.

Pour en finir avec cette recension géné-
rale, je reviendrais & ma question initiale
en affirmant qu’une nouvelle écriture de
I’histoire du catholicisme contemporain
demeure possible a une double condition.
La premiére conduit 2 une ouverture ur-

SZRKG, 108 (2014)

gente en direction d’une histoire transna-
tionale, bien différente d’un comparatisme
effectué a partir des cadres nationaux,
prenant alors la mesure des circulations et
des connexions a I’ceuvre au sein de
I’univers catholique, usant de différents
jeux d’échelles entre espaces européens et
autres continents. La seconde serait le
retour imposé a une meilleure collabora-
tion avec les autres champs de la discipline
historique en poursuivant les veines fé-
condes de I’histoire sociale et culturelle du
religieux et du spirituel mais également
avec les autres domaines des sciences
sociales et humaines. En effet, le catholi-
cisme contemporain constitue depuis long-
temps un objet d’études a part entiére au
sein de I’anthropologie historique avec
I’histoire des croyances. Les sociologues
et les politistes se le sont aussi appropriés,
en particulier autour de la sociologie histo-
rique du politique. Quant au dialogue avec
la théologie, il demeure plus difficile
aujourd’hui. Les chemins du renouveau ne
sont donc pas inconnus. Ils demeurent lar-
gement cartographiés. Certains s’y aven-
turent déja parmi lesquels les auteurs des
ouvrages ici recensés. Lorsque j’écris ces
lignes, j’apprends le décés de Jean-Marie
Mayeur (1933-2013) qui fut un des meil-
leurs représentants de 1’école «frangaise»
d’histoire religieuse. Dans la derniére con-
versation que nous avions eue, il me faisait
part de son optimisme quant au devenir de
I’histoire du catholicisme contemporain, a
la vue du cru éditorial de ’année 2012, par
une pointe d’humour évangélique et pré-
monitoire: «4 vin nouveau, outre neuves»
(Marc 2,22).

Lyon Bruno Dumons



Rezensionen — Comptes rendus

Jean-Marc Ticchi, Le Voyage de Pie VII
a Paris pour le sacre de Napoléon (1804—
1805). Religion, politique et diplomatie,
préface de Jacques-Olivier Boudon, Paris,
Honoré Champion, 2013, 599 p.

Ceux qui s’arréteraient au seul titre de
I’ouvrage de J.-M. Ticchi ou a sa taille
conséquente pourraient s’interroger sur
I’intérét de lire cette publication, & moins
de gofiter, comme les amateurs de choco-
lat, une érudition pure de tout autre ajout.
En réalité, ce volume qui puise a des
sources frangaises et italiennes peu con-
nues (la quatriéme partie fournit une pré-
sentation exhaustive de la recherche)
donne a réfléchir sur les dynamiques du
catholicisme romain du XIX® siécle, mais
aussi sur ce qu’est, in vivo, le magistére
pétrinien a 1’ére contemporaine.

Comme I’écrit Jacques-Olivier Boudon
dans la préface, le voyage de Pie VII en
France est réduit trés souvent a son pré-
texte, a savoir le sacre de Napoléon en la
cathédrale de Notre-Dame de Paris le 2
décembre 1804. L’événement en lui-méme
est peu traité par 1’auteur, qui tient surtout
a faire mieux connaitre les 196 jours qu’a
duré ce périple — du 2 novembre 1804 au
16 mai 1805 (le chapitre 5 consacré a
Rome en I’absence de son souverain cons-
titue un excursus bienvenu). Bien que son
prédécesseur ait effectué un séjour de trois
mois a Vienne en 1782, il est en fait raris-
sime qu’un pontife sorte de ses Etats, a tel
point que pour ’organiser, il a fallu cher-
cher dans les archives du Moyen-Age!
D’abord, il y a le voyage proprement dit —
une carte n’aurait peut-étre pas été inutile:
Florence, Pistoie, Parme, Turin, la traver-
sée des Alpes par le Mont-Cenis, Cham-
béry, Lyon, Nevers, et pour finir, une
rencontre inopinée (sic) dans la forét de
Fontainebleau avec un Napoléon en habit
de chasse (99) ... Un tel convoi ne passe
pas inapergu: les foules évaluées tout de
méme a quatre millions de personnes (327)
se pressent pour voir le pontife, recevoir sa
bénédiction, assister aux offices liturgiques

SZRKG, 108 (2014)

509

qu’il célébre... J.-M. Ticchi s’attarde a
décrire les conditions matérielles avec des
détails savoureux d’économie domestique
(96) et la suite qui accompagne Pie VII.
Arrivé a Paris, le souverain pontife con-
sacre son séjour du 25 novembre au 4
avril, avec un détour a Versailles, a des
visites pastorales — chacune des douze
paroisses parisiennes regoit cet honneur, a
des audiences, a des négociations car la
politique n’est jamais loin. En effet, la
prolongation du séjour parisien de Pie VII
permet au pape de défendre ses droits de
souverain temporel menacés par la France
révolutionnaire et au chef de I’Eglise
catholique de mettre les yeux sur la réorga-
nisation de I’Eglise de France (circonvenir
les évéques constitutionnels intégrés dans
I’épiscopat concordataire qui n’ont pas
rétracté leur serment, endiguer le schisme
de la Petite Eglise, fortifier les congréga-
tions naissantes...). C’est sur ce point que
I’apport du livre est le plus précieux: en
célébrant la messe pontificale c’est-a-dire
en vertu du cérémonial — romain — des
évéques, par exemple le Triduum pascal a
Chalons-sur-Sadne, de nouvelles formes
de dévotion — les chemins de croix (361)
sur lesquels J.-M. Ticchi est un expert, en
distribuant les bénédictions, les indulgen-
ces et les chapelets, mais aussi par son
abord simple, sa charité et sa piété, le pape
se montre en «vainqueur du jansénisme»
(365) — le passage a Pistoie, célébre pour
son synode de 1786, et la résipiscence de
I’évéque qui I’avait organisé, Scipion de’
Ricci (314), servant de repéres a ce dé-
placement. Le pélerinage de Pie VII est en
quelque sorte la mise en acte de la bulle
Auctorem fidei (1794), mieux connue
grace a Philippe Boutry, et le déploiement
d’un catholicisme dit intransigeant qui
marquera tout le XIX et une bonne partie
du XX° siécles. Dire que c’en est désor-
mais fini du fébronianisme, du richérisme,
du gallicanisme, est évidemment excessif
mais la mécanique ultramontaine, et au
bout du compte infaillibiliste, est en-
clenchée. L’important est de préciser que



510 Rezensionen — Comptes rendus

cet intransigeantisme romain incarné par le
pape rencontre 1’adhésion populaire, parce
qu’il s’agit d’une idéologie populaire,
voire populiste, volontiers pointée contre
les élites éclairées. La mobilité du succes-
seur de Pierre, désormais reconnu comme
seul vicaire du Christ au détriment des
souverains temporels et des évéques, son
inscription dans un espace géographique
qui était encore il y a peu celui de cam-
pagnes de déchristianisation ou d’une
Eglise nationale, la manifestation ostenta-
toire de sa faiblesse — on pense au mot de
Staline: «le pape combien de divisions?»,
témoignent de ce renversement. Il y a quel-
que chose de révolutionnaire dans ce trans-
fert d’allégeance, du souverain ancienne-
ment trés chrétien au pape-roi mais aussi
au peuple, dans cette exculturation poli-
tique du clergé qui s’annonce alors méme
que le Concordat fraichement signé et plus
encore les articles organiques sont censés
arrimer le catholicisme a I’Etat. Il y aurait
a ce titre intérét a replacer ce voyage heu-
reux entre deux qui le furent moins: le cal-
vaire de Pie VI mort a Valence en 1799 et
la présence forcée de Pie VII, a Grenoble,
a Nice puis enfin a Fontainebleau entre
juin 1812 et janvier 1814 — dont on sait
I’importance dans la vocation d’un Lamen-
nais. Enfin, tout autant spectaculaire, loin
du cliché du «prisonnier du Vatican» a ve-
nir, est cette itinérance médiatique comme
on dirait aujourd’hui, cette autorité qui va,
qui se donne a voir et qui n’est pas sans
annoncer la figure des papes pelerins, de
Paul VI a Frangois, en passant par Jean-
Paul II.

Besangon Vincent Petit

SZRKG, 108 (2014)

Catherine Maurer, La ville charitable.
Les ceuvres sociales catholigues en France
et en Allemagne au XIX® siécle (=Histoire
religieuse de la France), Paris, Cerf, 2012,
411 p.

Connue pour ses travaux sur le «modele
allemand de la charité», Catherine Maurer
est I’'une des meilleurs spécialistes de
I’histoire de la protection sociale au XIX°
siecle. Son dernier livre s’attache ici a
croiser I’histoire religieuse et I’histoire ur-
baine, autrefois peu complices, sur le ter-
rain des ceuvres confessionnelles qui ont
essaimé dans la plupart des grandes villes
européennes, répondant ainsi aux besoins
des populations urbaines de plus en plus
nombreuses aprés 1850. Catherine Maurer
tente alors un pari qui est celui de prendre
la mesure de la «charité catholique» des
deux cotés du Rhin, Pour cela, elle a re-
cours a une méthode d’analyse globale qui
s’appuie sur des manuels et des annuaires
charitables, publiés pour 1’essentiel apres
1890. Ils concernent une vingtaine de vil-
les allemandes et frangaises.

Une premiére approche a consisté a ex-
aminer attentivement la généalogie de ces
enquétes et de ces enquéteurs qui relévent
d’une pratique largement en usage au
XIX® siécle pour comprendre le fonction-
nement des sociétés, préfigurant une mé-
thode de la sociologie moderne. Ici, I'Of-
fice Central des Institutions Charitables,
fondé a Paris par Léon Lefébure en 1889,
joue un rdle important de coordination et
de diffusion du modéle frangais en Alle-
magne. Une chronologie de la création des
ceuvres est ainsi proposée: la France pré-
sente des moments intenses de fondations
au cours des décennies 1830, 1850, 1870
et 1880 tandis que I’Allemagne se dote
d’un tissu d’ceuvres seulement aprés 1850
dont le pic se situe entre 1886 et 1892.

Un deuxieme volet s’attarde sur les ca-
ractéristiques de la naissance d’une ceuvre.
Ici, le role des fondateurs est essentiel qu’il
s’agisse de religieux ou de laics. Les fem-
mes ne sont pas les moins nombreuses. En



Rezensionen — Comptes rendus 511

France, la part des congrégations domine,
ce que Claude Langlois a pu appeler le
«catholicisme au féminin». Le rdle des ré-
seaux est également important, a I’image
de celui de la Société de Saint-Vincent de
Paul qui s’est étendu dans les deux pays.
Le facteur de I’émulation confessionnelle
conduit également 4 un dynamisme de
fondations, particuliérement dans les villes
allemandes et dans celle de Strasbourg.

Une troisiéme interrogation permet de
répondre a la question: que font les
ceuvres? Trois principaux champs d’inter-
vention se dégagent: I’aide a I’enfance,
I’aide a la jeunesse et le soin aux malades.
En effet, les créches et les salles d’asile
sont nombreuses a étre créés dans les villes
allemandes et frangaises ainsi que les or-
phelinats. Une attention particuliére est
portée aux jeunes filles afin de les protéger
des tentations «corruptrices» de la ville,
surtout lorsqu’il s’agit de migrantes. La di-
mension sanitaire est particuliérement in-
novante en faveur des personnes exclues
par leur maladie incurable (cancer) ou leur
handicap (aveugles). Une spécificité serait
méme celle du soin a domicile avec le tra-
vail de garde-malade, présente dans cha-
cun des annuaires charitables étudiés ici.

Le quatrieme point souligne la collabo-
ration étroite que ces ceuvres entretiennent
avec les politiques municipales d’assistance.
Si une concurrence existe entre les deux
systémes, des collaborations nombreuses
demeurent dans I’ensemble des villes consi-
dérées. Cette coopération est souvent source
de modernisation dans les institutions com-
me dans les pratiques. A I’image du «socia-
lisme municipal» qui caractérise une cer-
taine gestion socialiste de municipalités ur-
baines a la fin du XIX° siécle, en Alle-
magne comme en France, la force d’in-
tervention sociale des ceuvres charitables
catholiques dans le tissu urbain pourrait
méme étre assimilé en comparaison a une
sorte de «catholicisme municipal».

En conclusion, Catherine Maurer inter-
roge a juste titre la pertinence d’un modéle
«allemand» ou «francgais», autrement dit

SZRKG, 108 (2014)

«national». Les circulations entre modéles
de chaque c6té du Rhin sembleraient plus
appropriées. Il faudrait par ailleurs s’attar-
der sur ce qui pourrait constituer un véri-
table «savoir charitable» qui circulerait en
Europe via les revues et les congrés inter-
nationaux au sein desquels les réforma-
teurs catholiques auraient été parmi les ac-
teurs déterminants de ce volet majeur de la
protection sociale européenne. Le livre de
Catherine Maurer est a ce titre essentiel,
participant a cette entreprise de rénovation
historiographique qui consiste a ouvrir
I’histoire religieuse a d’autres dimensions
comme celle du social et de I'urbain.

Lyon Bruno Dumons

Haim Goren, «Echt katholisch und gut
deutsch». Die deutschen Katholiken und
Paldstina 1838-1910. Aus dem Hebrii-
schen von Markus Lemke, Wallstein Ver-
lag, Gottingen, 2009, 476 S.

Jedes Buch hat seine Geschichte. Haim
Goren, heute einer der filhrenden Geogra-
phiehistoriker und Wissenschaftsmanager
Israels, begann erst spit, als Wissen-
schaftler zu arbeiten. Er lebte viele Jahre
im Kibbutz und fand dann aber dank der
Anregung seiner Lehrer Yehoshua Ben-
Arieh, Ruth Kark (beide Jerusalem) und
Alex Carmel (Haifa) zu den Themen, die
seine Forschungen pridgen sollten: Zur
Analyse des europdischen Beitrags zur
Wiederentdeckung und zum Aufbau des
Heiligen Landes im 19. Jahrhundert. Go-
ren hat sich auf diesem Gebiet auf zwei
Themen spezialisiert: Die deutsche (und
internationale) geographische Paldstinafor-
schung sowie das deutsche katholische
Wirken im Lande. Zum Ende seiner Be-
rufslaufbahn, die er wesentlich am Tel Hai
College im duBersten Norden Israels (zu-
letzt als Vizeprisident) verbrachte, legt er
zwel Monographien in deutscher Sprache
vor, die beide im Wallstein Verlag in
Gottingen erschienen sind: 2003 erschien



512 Rezensionen — Comptes rendus

«Zieht hin und erforscht das Landy. Die
deutsche Paldstinaforschung im 19. Jahr-
hundert. 2009 folgte «Echt katholisch und
gut deutschy. Die deutschen Katholiken
und Paldstina 1838-1910. Der letztge-
nannte Band hat seine Urspriinge, unge-
wohnlich genug, aber biographisch erklir-
bar, in Gorens Magisterarbeit. Darin unter-
suchte er vor rund einem Vierteljahrhundert
die Entstehung des deutschen-katholischen
Hospizes Tabgha in Galilda, die den israe-
lischen Jugendlichen seiner Generation als
Jugendherberge in romantischer Lage ein
Begriff war. 2009 legt Goren also die dank
eines reichen Forscherlebens quasi iiberar-
beitete Qualifikationsarbeit in deutscher
Sprache vor. Den einpridgsamen Titel sei-
ner 476seitigen Studie «Echt katholisch
und gut deutsch» entnimmt Haim Goren
dem Banner des Paldstina-Vereins der Ka-
tholiken Deutschlands. Er will mit diesem
Motto auf die Abhingigkeiten der im
Heiligen Land aktiven deutschen Katholi-
ken auf die «Ereignisse im Mutterland»
hinwiesen, die «vielleicht stérker als jeder
andere Faktor» das Profil dieser Gruppe
ausmachten (16). Methodisch versteht sich
Goren als historischer Geograph, der mi-
nutids und stark empirisch eine Landkarte
des deutschen-katholischen Engagements
und seiner Folgen in Paldstina entwirft.
Dabei bezieht er sich auf einen Zeitraum
von wenigen Jahrzehnten, die zwischen
dem erstarkenden Interesse Roms am Hei-
ligen Land und der Einweihung der letzten
deutschen-katholischen Einrichtungen dort
liegen. Die zahlreichen Detailinformatio-
nen zu Einzelpersonen und Organisationen
im Text sowie der umfangreiche biblio-
graphische Anhang belegen eine sehr ge-
wissenhafte Recherchearbeit. Zudem legt
Goren groflen Wert darauf, Interessen,
Position und Selbstwahrnehmung der Ka-
tholiken in Deutschland in ihrer Wirkung
auf das Engagement im Heiligen Land dar-
zustellen.

Die Studie ist in sechs Kapitel geglie-
dert. Die ersten beiden bieten einen Uber-
blick der fiir das deutsche-katholische Wir-

SZRKG, 108 (2014)

ken relevanten (kirchen)politischen und
geistesgeschichtlichen Entwicklungen in
Europa und Paléstina. Dabei arbeitet Go-
ren die Grundmotive heraus, die fiir das
katholische Engagement im Heiligen Land
bedeutsam waren: (1) Ohne eine romanti-
sche Idealisierung des religiosen Sehn-
suchtsorts Jerusalem bzw. des Landes der
Bibel hitten sich niemals derart weitrei-
chende europiische Aktivititen entfaltet —
ganz gleich ob sie katholischer, orthodoxer
oder evangelischer Natur waren. (2) Die
erstarkenden Nationalismen in Europa
schlugen sich auch im historischen Palés-
tina in einem starken Konkurrenzverhéltnis
zwischen Frankreich und Deutschland
nieder, beeinflussten aber auch alle ande-
ren, stets national orientierten, dort aktiven
katholischen Organisationen. Dieser As-
pekt wird quasi zum Leitmotiv von Gorens
Buch. (3) Der Nahe Osten gewann auch
durch die kolonialistischen Bestrebungen
Deutschlands gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts und ein zunehmend globales
Denken der deutschen AuBenpolitik an
Bedeutung. Hinzu trat die preuBische Al-
lianz mit dem Osmanischen Reich. (4) Der
Kulturkampf und die geschwichte sozio-
politische Stellung der Katholiken im deut-
schen Reich haben laut Goren dazu ge-
fiihrt, dass die katholischen Paldstina-Akti-
visten mit dem protestantischen Engage-
ment im Nahen Osten gleichziehen woll-
ten. (5) Nicht ohne Folgen fiir das deut-
sche-katholische Engagement blieb auch
der inner-katholische Machkampf in Jeru-
salem zwischen den verschiedenen katho-
lischen Orden und Institutionen im Zuge
eines verstirkten romischen Interesses und
der Wiedererrichtung des Lateinischen Pa-
triarchats (1847). Insbesondere die Fran-
ziskaner, seit 1517 mit der eigenen Or-
densprovinz «Custodia Terrae Sanctae»
einflussreich, waren eifrig bemiiht, ihr
Wichteramt iiber die heiligen Stitten —
auch gegen den Patriarchen — zu verteidi-
gen.

Diesem anhand vielféltiger Faktoren be-
schriebenen Rahmen des Geschehens folgt



Rezensionen — Comptes rendus 513

in vier Kapiteln die Darstellung der sich
darin bewegenden Einzelpersonen und
Institutionen. Goren bietet biografische
Portrits wie organisationshistorische Ana-
lysen zu Vereinen und Institutionen, die
das deutsch-katholische Wirken im Heili-
gen Land unterstiitzten oder intensiv prég-
ten. Er zeigt, dass es drei Phasen des
Engagements gab: Zwischen 1838-1875
die des Planens, Spendensammelns und
der Philanthropie sowie von 1875-1895
der Umsetzung von Ideen und der Griin-
dung von Institutionen, die dann von
1895-1910 weiter ausgebaut und verfestigt
wurden.

Priagend waren der bayerische Konig
Ludwig 1., der schlesische Franziskaner-
monch und Missionar Ladislaus Schneider,
der in Koln 1855 gegriindete, karitative
und hochst erfolgreich Spenden sam-
melnde Deutsche Verein vom Heiligen
Grabe und der etwas kleineren Paldstina-
Verein von 1885, gegriindet in Aachen von
fihrenden Kopfen des Zentrums. Es ist
auffillig, dass sich das deutsche Paléstina-
Engagement vorwiegend in Zentren des
kdmpferischen  Katholizismus  bildete
(Rheinland, Schlesien, Bayern). Interes-
sant ist zudem, dass auch die von Joseph
Gorres herausgegebenen Historisch-politi-
schen Blditter fiir das katholische Deutsch-
land das deutsche sowie das Osterreichi-
sche Paldstina-Engagement publizistisch
unterstiitzten und fiir Spenden (gerade in
Bayern) warben (113; 121-129). Da zwei
Vereine flir ein Themengebiet zu viel
waren, kam es 1895 zur Vereinigung -im
neuen Deutschen Verein vom Heiligen
Lande (229-271). Goren zeigt dabei, wie
sich mentalititsgeschichtlich am Beispiel
des Palédstinaengagements ein genereller
Trend im deutschen, politischen Katholi-
zismus herausbildete: Raus aus der Nische,
rein in den breiten Fluss des Nationalismus
und der Kaisertreue — verbunden mit einer
Aversion gegen das demokratische Frank-
reich (229f). Diese Haltung bedeutete im
Heiligen Land einen Kampf gegen das
franzosische Protektorat iiber die Katholi-

SZRKG, 108 (2014)

ken des Orients, das allerdings von Papst
Leo XIII. 1898 bestitigt wurde (98), der
vom franzosischen Kardinal und Nahost-
Kenner Benoit-Marie Langénieux mal-
geblich beeinflusst wurde. Sichtbarer Aus-
druck der franzoésischen Dominanz in Je-
rusalem war der 1893 fertiggestellte
Prachtbau Notre Dame vor den Toren der
Altstadt. Mit der Einweihung der vom
Kaiser geforderten und von zahlreichen
Spendern ermdglichten Dormitio-Abtei auf
dem Zionsberg gelang es den deutschen
Katholiken zwanzig Jahre spiter, nimlich
1910, endlich auch die Skyline Jerusalems
mitzuprigen. Der Bau des deutschen
Benediktiner-Klosters samt Marienkirche
passte gut in die Zeit der Marienfrommig-
keit jener Zeit. Den theologisch bedeut-
same Ort, an dem der Legende nach die
Gottesmutter entschlafen sei und wo sich
nur wenige Meter entfernt der Abend-
mahlssaal Christ befinde, hatte Kaiser
Wilhelm II. wihrend seiner Orientreise
1898 fiir 120.000 Reichsmark dem Sultan
abgekauft und dem Deutschen Verein vom
Heiligen Land ibergeben. Die Eréffnung
in Anwesenheit des Kronprinzen Eitel
Friedrich von Preuflen und von iiber sie-
benhundert deutschen Pilgern 16ste im ka-
tholischen Deutschland einen «Sturm der
Begeisterung» aus «und wurde als Kro-
nung der Leistungen Deutschlands beim
modernen «Kreuzzug zu einer friedlichen
Riickeroberung» der heiligen Stitten inter-
pretiert, «einer Eroberung, die fiir die ge-
samte christliche Welt geschah», wie
Goren die Stimmung jener Zeit interpre-
tiert (347). Somit hatten auch die deut-
schen Katholiken endlich sowohl ihren
Platz im internationalen katholischen
Wettkampf in Jerusalem gefunden als auch
eine gewisse Paritit zu den deutschen
Protestanten erreicht, die an nicht weniger
prominenten Orten in der Altstadt seit
1898 die Erloserkirche besaflen und eben-
falls 1910 auf dem Olberg die Auguste-
Viktoria-Stiftung einweihten.

So wichtig der Wettkampf um die Pri-
senz an den Heiligen Stitten war, so en-



514 Rezensionen — Comptes rendus

dete hier das Engagement in Palédstina
keineswegs. Das umfangreichste Kapitel
ist den deutschen-katholischen Einrichtun-
gen im gesamten Land gewidmet — vom
Erwerb oder Bau der Gebiude, tiber Funk-
tion und programmatische Ausrichtung bis
hin zu einzelnen prigenden Figuren (272-
403). Dazu zidhlte zundchst der grofle
Komplex am Jaffa-Tor in Jerusalem. Er
umfasst die noch heute bedeutende, nach
dem hoch engagierten Lazaristen-Pater
Wilhelm Schmidt benannte und damals
von Borroméerinnen geleitete Maédchen-
schule sowie ein Hospiz fiir Wissen-
schaftler und Pilger (spiter Paulus-Haus
genannt). Ziel war es auch hier, der von
franzosischen Dominikanern errichteten
Ecole pratique d’études bibliques ein deut-
sches Forschungszentrum mit guter Biblio-
thek entgegenzusetzen, was aber wegen
mangelnder Finanzen nicht recht gliickte
(292). Zudem errichteten die deutschen
Katholiken im Jerusalemer Vorort Em-
maus-Kubeibe ein «Landgut», das als
landwirtschaftlicher =~ Versorgungsbetrieb
den Jerusalemer Anstalten dienen und zu
einer katholischen deutschen Handwerker-
kolonie heranwachsen sollte. Auch hier
waren die Pline grofer als die Umset-
zungsmoglichkeiten. Es gab weder ge-
niigend deutsche-katholische Handwerker
im Heiligen Lande noch hatte man ausrei-
chend Budget, um einen ganzen Landstrich
urbar zu machen (296). Immerhin entstand
in Emmaus ein bis heute existierendes
Seniorenheim in katholischer Trigerschaft.
Ein weiteres Prestigevorhaben der deut-
schen Katholiken war das eingangs er-
wihnte Pilgerhospiz Tabgha am See Ge-
nezareth, unweit des sakralgeographisch
wichtigen Ortes der Speisung der Fiinftau-
send. Dort sollten sich ebenfalls deutsche
katholische Aktivisten ansiedeln, Schulen
grinden und im missionarisch-sozialen
Sinne ins Land hineinwirken. Doch wieder
fehlten Menschen und Geld zum groflen
Durchbruch. Immerhin kam es zum Bau
eines angesehenen, aber niemals rentablen
Pilgerhospizes, das sich seit den 1890er

SZRKG, 108 (2014)

Jahren regelmiBiger deutscher Gruppen-
besuche erfreute (325ff)

Goren resiimiert erniichternd (404-417),
dass das deutsche-katholische Engagement
trotz programmatischer Vielfalt insofern
gescheitert sei, da sich keine groBere
Gruppe im Heiligen Land dauerhaft ange-
siedelt habe. Von den groBlen deutschen
Auswanderungswellen des 19. Jahrhun-
derts habe Palistina nicht mehr profitieren
konnen. Den deutschen Katholiken fehlte
trotz bemerkenswerter Spendenbereitschaft
das Geld, um im Wettkampf mit den fran-
zosischen Katholiken vor Ort mithalten zu
koénnen.

Seinem Vorhaben, gewissermafien eine
Landkarte historischer Prozesse und ihrer
Folgen im Heiligen Land so detailliert wie
moglich zu zeichnen, ist Goren gerecht
geworden. Fiir jeden, der sich mit dem
deutschen-katholischen Paléstina-Engage-
ment im 19. Jahrhundert beschéftigen
mochte, bietet der Band einen reichen
Fundus. Goren hat ein sorgfiltig recher-
chiertes und reiches Kompendium vorge-
legt, das fiir alle nachfolgenden Beschiifti-
gungen mit dem Themengebiet einen
hohen Standard setzt.

Berlin Roland Loffler/Eleonore Schulze

Martin Greschat, Der Erste Weltkrieg
und die Christenheit. Ein globaler Uber-
blick, Stuttgart, Kohlhammer, 2014, 164 S.

Der Erste Weltkrieg wurde nicht nur mit
moralischen, sondern auch mit religiosen
Argumenten gefiihrt. Weil die kriegfiih-
renden Staaten aus dem christlichen Kul-
turkreis stammten, waren dies in erster
Linie christliche Argumente, die ins Feld
gefithrt wurden. Der frithere Gieflener
Kirchengeschichtler Martin Greschat gibt
in seinem knappen Bandchen Der Erste
Weltkrieg und die Christenheit einen
kursorischen Uberblick iiber die christli-
chen Kriegsanstrengungen auf der Seite
der Mittelmichte und ihrer Gegner. Der



Rezensionen — Comptes rendus 515

Band ist rdumlich gegliedert und umfasst
in sechs Kapiteln die west- und osteuro-
pdischen, die siidwesteuropédischen, die
asiatischen und afrikanischen Kriegsschau-
plitze sowie die Rolle der Kirchen in den
neutralen Staaten. In allen Fillen wird die
Instrumentalisierung der Religion fiir die
Sache der Mittel- bzw. der Westmichte
skizziert. Der Autor fasst dabei den For-
schungsstand pridgnant zusammen und ak-
zentuiert den religiosen Kriegsnationa-
lismus, der besonders drastisch in Deut-
schland, in Frankreich, Grofibritannien und
den Vereinigten Staaten zum Ausdruck
kam. In den USA wurde der Krieg als
religios iiberhohte Missionsaufgabe ge-
deutet, wobei dem «Christlichen Verein
Junger Miénner» YMCA eine starke Rolle
zukam. Entgegen ihren theologischen und
moralischen Universalismus solidarisierten
sich die katholischen, protestantischen und
orthodoxen Kirchen mit den Kriegsan-
strengungen ihrer Armeen. Eine kaum zu
iberschitzende Rolle spielten sie an der
Heimatfront, um dem Tod der gefallenen
Soldaten einen Ort der Erinnerung und
einen religidsen Sinn zu geben.

Mit drastischen Beispielen untermauert
Martin Greschat den Kriegseinsatz der
christlichen Kirchen. In Italien sollte der
Papst die italienischen Waffen segnen, was
er sich allerdings weigerte zu tun. In
Frankreich, Osterreich und Deutschiand
fand sich die christologische Uberhohung
des Soldatentodes bis hin zur Erlosung des
Vaterlandes. Kreuzestod und Soldatentod
wurden hier iiberblendet. In den Vereinig-
ten Staaten verband sich das éltere religi-
ose Sendungsbewusstsein mit dem Kriegs-
eintritt an der Seite der Westmichte seit
1917,

Martin Greschat zeichnet insgesamt ein
etwas vorausberechenbares Bild vom christ-
lichen Kriegseinsatz in Theologie, Politik
und Frommigkeit. Der Knappheit der
Uberblicksdarstellungen geschuldet gingen
dabei eine Reihe von Ambivalenzen und
Schattierungen verloren. So wird fiir die
Schweiz zwar Karl Barth knapp erwihnt.

SZRKG, 108 (2014)

Auflen vor bleibt jedoch die grenzenlose
Erniichterung einer neuen Theologengene-
ration iiber den Kulturprotestantismus der
Vorkriegszeit, was flir die Zwischenkriegs-
zeit prigend werden sollte. Auf der katho-
lischen Seite geht er zwar auf die Bedeu-
tung des Herz-Jesu-Kultes und der «Welt-
weihen» ein. Dass die Ubersteigerung des
Herz-Jesu-Kultes jedoch Folgen haben
musste, sobald der Uberantwortung eines
ganzen Volkes an das Herz Jesu kein Sieg,
sondern vielmehr die Niederlage folgte,
tritt dagegen zurlick. Der Erste Weltkrieg
stellte frommigkeitsgeschichtlich eine Za-
sur dar. Dennoch war der Erste Weltkrieg,
wie der Autor zu Recht herausarbeitet,
kein Religionskrieg, auch wenn die reli-
giose Emphase die Kriegsanstrengungen
begleitete. «Wer als entschiedener Christ
in den Krieg ging, blieb es in der Regel
auch. Ebenso verhielten sich iiberzeugte
Atheisten. Nur sehr wenige #nderten tat-
sdchlich ihren Glauben und ihr Leben»
(38). Dieses gut lesbare Bindchen gibt
einen allgemein verstindlichen Uberblick
iiber die Kriegsanstrengungen im Katholi-
zismus, im Protestantismus und in der
Orthodoxie auf allen Kontinenten.. Eine
Differenzierung des eher knapp gehaltenen
Literaturverzeichnisses in Quellen und Se-
kundirliteratur hitte den Wert dieses
Bandes fiir Studenten noch weiter erhéht.

Freiburg/Schweiz Siegfried Weichlein

Benjamin Ziemann, Gewalt im Ersten
Weltkrieg. Toten, Uberleben, Verweigern,
Klartext Verlag, Essen, 2013, 276 S.

Der seit 2005 an der Universitit Sheffield
lehrende Historiker aus der Bielefelder
Schule hat seine grosse Untersuchung zum
Verhiltnis von Front und Heimat 1997
publiziert und bereits zuvor, 1994, zu-
sammen mit Bernd Ulrich einen Doku-
mentenband zum Frontalltag im Ersten
Weltkrieg veroffentlicht. Jetzt fokussiert er
seine jlingste Publikation auf das Problem



516 Rezensionen — Comptes rendus

der Gewalt. Die vorgenommene Drei-
teilung der Thematik — Gewaltpraxis, Ge-
waltverweigerung und Gewaltverarbeitung
— leuchtet ein. Aber sie spannt einen derart
weiten Bogen, dass manches bloss knapp
angesprochen werden kann. Im Abschnitt
zum Beispiel {iber die Deutungsmuster be-
schrinken sich die Ausfiihrungen iiber die
religiésen Deutungen des Krieges («Straf-
gericht Gottes», etc.) auf zwei Seiten
(39/40). Es bietet sich, was den For-
schungsdesign betrifft, das Bild nicht der
Schiitzen- sondern der Sondierungsgriben
an. Im Franzosischen wiirde man von «pis-
tes» sprechen, es sind aber eher Flecken in
einem sehr weiten Feld.

Zum einen Teil sind es dltere, neu aufbe-
reitete Texte, zum anderen Teil handelt es
sich um Erweiterungen und Ergénzungen.
Die so genannte Flughohe wechselt mehr-
fach abwechselnd von eher synthetisieren-
den und abstrakten zu wiederum sehr
detailreichen und konkreten Passagen.
Nach der starken Einleitung flachen die
weiteren Ausfithrungen fast linear ab und
enden in einem vollig offenen, jede Ab-
rundung entbehrenden Schluss. Anderer-
seits nimmt der Autor wichtige Relativie-
rungen und Korrekturen bestehender Vor-
stellungen vor, etwa der Theorien des
«enjoying of killing» oder des «Todes-
triebs». Gegen pauschalisierende Thesen
zeigt er auf, dass individuelles wie kollek-
tives Verhalten stark von der Situation und
dem Kontext abhingen und sich auch
hinsichtlich der «Kriegsschauplitze». Ne-
ben den bekannten Vorgédngen in Belgien
tauchen die weit weniger bekannten Ge-
waltexzesse in Serbien auf. Man wird
daran erinnert, dass eine wichtige Zielset-
zung von Kriegen neben den territorialen
Gewinnen in der «korperlichen Verhee-
rung des Gegners» besteht, der Hauptteil
des Totens jedoch iiber die Fernwaffe der
Artillerie erfolgte und der Anteil der Gra-
benkdmpfe mit Pistole, Bajonett und vor
allem mit Handgranaten wesentlich gerin-
ger war, als man sich vorstellt. Weniger
wichtig als die verstreut ebenfalls vermit-

SZRKG, 108 (2014)

telten Gefallenen- und Verwundetenzahlen
sind die Quellen, die etwas zur Praxis des
Tétens und zur Einstellung zu dieser Art
von «Arbeit» aussagen. Ein eigenes Kapi-
tel ist Ernst Jiingers Tagebuchaufzeich-
nungen 1914-1918 gewidmet, die von den
bekannten «Stahlgewitter»-Publikation von
1920 erheblich abweichen. Andere, sehr
textnahe gehaltene Rekapitulationen gelten
einigen Selbstzeugnissen von «einfachen
Soldaten» im Sinne einer «Militdrge-
schichte von unten», da tauchen kleine
Hinweise auf das Gebetsverhalten von Sol-
daten auf. Ebenfalls in einem etwas eigen-
artigen Verhiltnis zu anderen Teilen des
Buches ist die ausfiihrliche Analyse zweier
literarischer Bestseller zum Etappenmilita-
rismus im besetzten Belgien und Nord-
frankreich. Ein spezieller Abschnitt ist
dem Umgang mit sich ergebenden Geg-
nern gewidmet. Ziemann zeigt iberzeu-
gend auf, dass man auch da kaum generali-
sierende Aussagen machen kann, dass das
Verhalten in hohem Mass von den kon-
kreten Verhiltnissen abhing, dass abwech-
selnd Emotion und Rationalitit im Spiel
sein konnten und das Schicksal der sich er-
gebenden Kampfer auch von den Abfiih-
rungsmdéglichkeiten und vom Interesse an
einer nachrichtendienstlichen Auswertung
der Gefangengenommenen abhing.

Die Untersuchung gilt weitestgehend
den Verhiltnissen auf deutscher Seite.
Dann und wann, aber sehr unsystematisch,
wird mit nichtdeutschen (britischen, fran-
zoOsischen, italienischen) Verhiltnissen ver-
glichen, was die Aussagekraft punktuell
wesentlich erhoht. Im Kapitel der Gewalt-
vermeidung gehen die Ausfithrungen spe-
ziell auf die elsdssischen «Kriegsunfrei-
willigen» ein und tauchte die Schweiz als
eine der moglichen Fluchtdestinationen
von Deserteuren auf (96). Das Kapitel zur
Gewaltverarbeitung verhandelt die Frage,
inwiefern im Krieg bei der Truppe einge-
tretene Brutalisierung in der Nachkriegs-
zeit weitergewirkt hat. Dieser bestehenden
und auch nicht ganz falschen Vorstellung
hélt der Verfasser aber die Beobachtung



Rezensionen — Comptes rendus 517

entgegen, dass ein Teil der in den ersten
Weimarer Zeit aufgetretenen Gewalt in
den Nachkriegsjahren selbst begriindet
war. Was von vielen Publikationen gesagt
werden kann, gilt bei dieser anregenden
Arbeit in besonderem Mass: Sie muss in
den Kopfen der Leser weiterbearbeitet
werden.

Basel Georg Kreis

Manfried Rauchensteiner, Der Erste
Weltkrieg und das Ende der Habsburger-
monarchie 1914-18, Wien/Kéln/Weimar,
Bohlau Verlag, 2013, 1222 S.

Es ist keine Ubertreibung, wenn Rau-
chensteiners Buch als opus magnum be-
zeichnet wird. Dieses Werk wird auch
dadurch nicht kleiner, dass ihm ein ande-
res, seinerseits schon volumindses Buch,
Der Tod des Doppeladlers (1993) zu
Grunde liegt. Das neue Buch ist aber weit
mehr als eine iiberarbeitete Neuauflage. Im
Abstand von zwanzig Jahren — und bei
Rauchensteiner waren das zwanzig Jahre
weiterer intensiver Beschiftigung mit
dieser Thematik — waren nicht nur Kor-
rekturen anzubringen, Fehler auszumerzen
und Neuerscheinungen zu berticksichtigen.
Der Autor entwickelte neue Einsichten,
vor allem auch im Hinblick auf die Entfes-
selung des Krieges. Dafiir siecht er die
Verantwortung beim alten Kaiser Franz
Joseph, «[...] weit gréBer [...] als bisher
angenommen.» (1063). In der Tat waren ja
nach der Verfassung Osterreich-Ungarns
Auflenpolitik, Heerwesen und Krieg Pri-
rogativen des Kaisers, und der lief sich da
auch nichts dreinreden. Die Hartnéckigkeit
des alten Kaisers, in diesen Bereichen habe
er allein zu bestimmen, fiihrte aber in
Wirklichkeit, angesichts seines Alters und
zunehmender gesundheitlicher Probleme
zu einem enormen «Vakuum» an der
Spitze des Reiches — ein Vakuum, das zu-
nichst vom Armeeoberkommando, spiter
von der Deutschen Heeresleitung gefiillt

SZRKG, 108 (2014)

wurde. Tatsdchlich hat Franz Joseph ja
nach der schweren Krise infolge der
Brusilov-Offensive im Sommer 1916 die-
ser Gemeinsamen Obersten Kriegsleitung
unter dem Befehl des deutschen Kaisers
zugestimmt — und damit einem wichtigen
Teil seiner im Innern so beharrlich ver-
teidigten Vorrechte aufgegeben.

Aber die thematische Neuausrichtung
des Bandes geht weit iiber diese Frage
hinaus. Vielfach ergénzt bzw. neu formu-
liert wurden die Kapitel iiber die innenpo-
litische Entwicklung der Monarchie. Weit-
hin neu sind die Abschnitte liber die
Kriegsfinanzierung und vor allem iiber die
nur selten thematisierten Bevolkerungsver-
schiebungen durch Flucht, systematische
Absiedlung aus den Frontgebieten, De-
portation und durch die Massen von
Kriegsgefangenen.  Diese  sozusagen
«strukturellen» Kapitel sind aber mehr
oder weniger in die Chronologie des Krie-
ges eingebettet — so wie ja auch im «wirk-
lichen» Leben neue Probleme zwar fiir die
Akteure hdufig tiberraschend, beim Blick
hinter die Kulissen aber keineswegs zufil-
lig auftreten. Die Uberschriften sind zu-
weilen Zitate (Kap. 5 «Gott sei Dank, das
ist der groBe Krieg»), meistens aber kurze
und knappe Inhaltsandeutungen (Kap. 22.
«Die Folgen der russischen Februarrevo-
lution»). Es hilft der Lesbarkeit des Bu-
ches, dass es in 32 Kapitel unterteilt wur-
de, die einzelnen Abschnitte sind daher
von ertraglicher Lange. Der Wechsel des
Blicks zwischen verschiedenen militéri-
schen, gesellschaftlichen, wirtschaftlichen,
diplomatischen und innenpolitischen Pro-
blemen dient jener ebenso wie er die ver-
schiedenen und kompliziert miteinander
korrespondierenden Ereignis-Ebenen zu
verdeutlichen vermag.

Nach einer insgesamt wochenlangen
Lektiire erscheint dem literarisch gebilde-
ten Leser bzw. der entsprechenden Leserin
die existierende dramatische Umsetzung
der «Letzten Tage der Menschheit» von
Karl Kraus noch weniger als literarische
Fiktion denn als eine realistische Darstel-



518 Rezensionen — Comptes rendus

lung. Jene Mischung von Realititsferne
der Entscheidungstriger, Unvermdgen der
militdrischen Fihrungsebenen, Planungs-
méngeln der militdrischen und zivilen In-
stanzen, politischer Entscheidungsschwi-
che auch und vor allem an der Spitze des
Reiches (und insbesondere auch seines
osterreichischen Teilstaates), korrespon-
dierend mit einer ungeheuerlichen Zumu-
tung an Zivilbevélkerung und Soldaten,
was das Ertragen von Hunger, Leid, Tod,
Verletzungen, Krankheiten, Entbehrungen
aller Art, Kriegsgefangenschaft, Deporta-
tionen, Umsiedlungen, Korruption, einer
brutalen Kriegsjustiz, iiberhaupt einer
Herrschaft des Militdrischen iiber das
Zivile angeht, die man von Karl Kraus
kennt, wird vielfach auch von Rauchenstei-
ner nach den Quellen und einer liberaus
reichen Sekundarliteratur beschrieben, ana-
lysiert und (selbstverstindlich verbal zu-
riickhaltend) kommentiert.

Freilich wird Vieles von dem, was hier
fiir Osterreich-Ungarn festgehalten wird,
auch fiir die anderen kriegfithrenden Staa-
ten gelten. Die Monarchie des Hauses
Osterreich eroffnete den Krieg aber mit
einigen besonderen Handicaps. So war Os-
terreich-Ungarn die militirisch schwichste
(oder, zieht man Italien in die Berechnung
mit ein: zweitschwichste) der groflen
europdischen Michte, mit der geringsten
Starke der Armee im Frieden, der gering-
sten Ausschopfung des angesichts der all-
gemeinen Wehrpflicht gegebenen Mann-
schaftspotentials, dem kleinsten Wehr-
budget, der wohl am wenigsten modernen
Bewaffnung und, was sich allerdings erst
im Krieg herausstellte, mit einer offenbar
besonders wenig befihigten Generalitit.
Die Probleme mit der teils veralteten Be-
waffnung gingen auf die besondere Fi-
nanzverfassung der Monarchie zuriick,
denn den Heeresbudgets mussten die Ab-
gesandten der beiden Parlamente zustim-
men, und der ungarische Teil forderte im-
mer wieder eine Erhéhung der Ristungs-
aufgaben zugunsten der ungarischen Wirt-
schaft, die freilich bei Weitem nicht so

SZRKG, 108 (2014)

leistungsfiahig war wie die dsterreichische.
Das war einer der Griinde fiir die stindige
Unterdotierung des Heeres. Eine weitere
Ursache lag auch in der forcierten Aufriis-
tung der im Krieg dann ziemlich bedeu-
tungslosen Marine, die enorm viel Geld
verschlang (ein besonderes Anliegen des
Thronfolgers Franz Ferdinand!). Die viel
zu geringen aktiven Mannschaftsstinde
vor 1914 hatten dann auch relativ zu weni-
ge ausgebildete Reservisten zur Folge, so
dass nach den enorm verlustreichen Kamp-
fen im Herbst und Winter 1914/15 sehr
bald nur mehr wenig ausgebildete Ersatz-
mannschaften nachriickten — mit den
entsprechenden Folgen im Falle russischer
Offensiven. Ebenso wie ein grofler Teil der
aktiven Mannschaften von 1914 fiel im
ersten Kriegshalbjahr auch ein erheblicher
Teil der jiingeren Subalternoffiziere aus —
vor allem die schneidigen jungen Leut-
nants, die mit gezogenem Sidbel «ihrer»
Schwarmlinie vorausgingen, fielen dem
feindlichen Feuer rasch zum Opfer, ebenso
wie die noble Kavallerie, die zu Kriegsbe-
ginn noch zur Aufkldrung gebraucht und
dabei rasch dezimiert wurde. Der Krieg
wurde auf der unteren Ebene, wie dies der
ungarisch-amerikanische Historiker Istvan
Deak festgestellt hat, zu einem Krieg der
Reserveoffiziere. Aber auch davon gab es
zu wenige, weil das Prestige des Reserve-
offiziers offensichtlich in der Monarchie
weniger galt als im Deutschen Reich und
weil diese Charge flir nichtdeutsche Ab-
solventen hoherer Schulen noch um Eini-
ges weniger anziehend war.

Damit sind wir schon beim eigentlichen
Existenzproblem des Habsburgerreiches —
der «nationalen Frage». Das Problem des
Vielvolkerstaates, dass auf dessen Gebiet
mehrere «Volksstimme» zur Ganze (Mag-
yaren, Tschechen, Slowaken, Kroaten, Slo-
wenen) andere nur mit verschieden grofien
Anteilen (Polen, Ruthenen, Ruminen,
Deutsche, Italiener) zusammenlebten, 14sst
sich auf die Frage fokussieren, ob es
gelang, die Hilfte der Gesamtpopulation,
ndmlich die Slawen (Tschechen, Slowa-



Rezensionen — Comptes rendus 519

ken, Polen, Ruthenen, Serben, Kroaten und
Slowenen) bei der Stange zu halten. Die
Frage, wie diesen Volkern im Rahmen der
Monarchie volle politische Gleichberechti-
gung ermdglicht werden konne, ohne die
Anspriiche der Deutschen, Magyaren,
Italiener und Ruminen zu tangieren, war
schon vorher die zentrale Frage gewesen.
Jetzt wurde sie zur Uberlebensfrage. Tat-
sdchlich erwies sie sich als unlosbar. Zwar
waren die aufgebotenen Reservisten brav
eingeriickt, und antiserbische Kundgebun-
gen gab es nicht nur in Wien und Buda-
pest, sondern auch im kroatischen Zagreb
und im slowenischen Ljubljana, etwas
verhaltener im (damals schon fast ganz)
tschechischen Prag. Aber die slawischen
Eliten dachten vielfach schon in anderen
Kategorien — sie trdumten von eigenen
souverdnen Staaten, einem neuen Polen,
einer neuen Tschechoslowakei, einem
neuen Staat der vereinigten Stdslawen.
Viele Mitglieder der slawischen Intelligenz
waren «neoslawisch» orientiert und fiihl-
ten Sympathien mit Russland. Sehr rasch
etablierte sich ein tschechisches Exil im
Westen unter der Fithrung von Tomas G.
Masaryk und Edvard Benes, deren Ziel ein
eigener souverdner Staat war. Auch kroa-
tische Politiker (Ante Trumbic) gingen ins
Ausland, um mit der seit 1915 im Exil auf
der griechischen Insel Korfu weilenden
serbischen Regierung Kontakt aufzuneh-
men. Der in der Maideklaration von 1917
im wieder einberufenen Wiener Parlament
(das seit 1914 geschlossen war) zunéchst
von Politikern geforderte eigene Staat der
(osterreichischen und ungarischen) Siidsla-
wen wurde bald zum populdren Anliegen
der Bevolkerung, vor allem bei den Slo-
wenen. Aber dieser Staat konnte nicht
ohne Verwicklungen mit den Ungarn und
Deutschen entstehen, denn Serben und
Kroaten lebten gréftenteils in der unga-
rischen Reichshilfte, und in der oster-
reichischen mussten die Forderungen von
Kroaten und Slowenen mit den kiisten-
lindischen Italienern ebenso in Konflikt
geraten wie mit den Deutschen in Kérnten

SZRKG, 108 (2014)

und in der Steiermark, die keineswegs
gesonnen waren, Teile ihrer Kronldander
den Slowenen zu iiberlassen — auBlerdem
sollte den «Deutschen» der «Weg zur
Adria» frei gehalten werden. Was die
Deutschen den Slowenen verweigerten,
ndmlich die Anerkennung slowenischer
Landesteile in Kidrnten und Steiermark,
forderten sie hingegen von den Tschechen
— ndmlich die administrative Teilung Boh-
mens in einen tschechischen und einen
deutschen Teil. Dass die Bewiltigung
dieser politisch unvereinbaren Forderun-
gen von keiner der Osterreichischen und
ungarischen Regierungen geschafft wurde,
wird man kaum kritisieren konnen. Diese
Fragen waren schlicht und einfach unlés-
bar, und als man 1918 tatsdchlich die ad-
ministrative Trennung Bohmens dekre-
tierte, @nderte das nichts mehr, da sich am
28. Oktober 1918 der neue tschechische
Staat verselbstdndigte. Alle diese nationa-
len Probleme wurden aber dadurch ver-
schirft, als sich alle iibrigen kriegfiihren-
den Staaten des nationalen Pathos zur
Motivierung ihrer Populationen bedienten
— ein solches nationales Pathos stand aber,
wenn iiberhaupt, nur bei den Magyaren zur
Verfligung. Auch bei den Deutschoster-
reichern konnte es in gewissem Malle — als
Staatspatriotismus — mobilisiert werden,
konnte aber im Krisenfall (nach der Six-
tus-Affaire!) auch zum staatsnegierenden,
irredentistischen Anschluss-Nationalismus
mutieren. Wie auch immer — bei den Ange-
hérigen der nichtdeutschen und nicht-
magyarischen Nationen wuchs das Gefiihl,
diese Monarchie sei nicht (mehr) ihre
notwendige und verteidigungswerte Heimat.

Neben dem nationalen Problem erwies
sich das Versorgungsproblem als immer
dringender — und immer weniger losbar.
Nun war Osterreich-Ungarn ja iiberwie-
gend ein Agrarstaat. Aber gerade die
Agrarstaaten gerieten als erste in schwerste
Versorgungskrisen — Russland, dann die
Habsburgermonarchie. Ein Industriestaat
wie das Deutsche Reich konnte seine Ver-
sorgung, trotz der Blockade durch die En-



520 Rezensionen — Comptes rendus

tente, wesentlich linger, wenngleich eben-
falls nur mit extremen Einschrinkungen,
aufrecht erhalten. Fiir den Krieg war in
keiner Weise vorgesorgt worden — weder
finanziell noch wirtschaftlich. Das wich-
tige Getreideland Galizien wurde schon im
August zum Kriegsschauplatz und fiel fiir
die Versorgung der Industriegebiete und
Grofstidte aus. Die Heeresverwaltung
kaufte alle erreichbaren Vorrite auf, ohne
Riicksicht auf Preise und mittelfristige
Planungen — man rechnete ja mit einem
kurzen Krieg. 1915 trat bereits Knappheit
auf, ab 1916 regierte der Hunger, erste
Demonstrationen zeigten die Probleme
schon in aller Schirfe. 1917 (da gab es
auch noch eine grofle Diirre im spiten
Frithjahr) und 1918 wurde es natiirlich
nicht besser — obgleich man in die Frie-
densschliisse im Osten (Ukraine Februar,
Russland Mirz 1918) groBe Hoffnungen
gesetzt hatte. Dennoch funktionierte die
Erzeugung von Kriegsgeriten bis in das
Jahr 1918 hinein. Nach einer ersten Krise
liefen diese Produktionen 1915 voll an.
Aber auch hier regierte bald der Mangel —
gewisse seltene Metalle wurden rar, man
sammelte Altmetalle, Ringe, Glocken und
schmolz alles ein, fiir den Bedarf der
Geschiitzgiefereien und Munitionsfabri-
ken. Finanziert wurde der Krieg durch An-
leihen, lange Zeit nicht durch Steuerer-
hohungen. Erst spit entschloss man sich,
auf diesem Weg den beginnenden inflatio-
niren Uberhang an umlaufenden Geldmit-
teln abzuschopfen. Die Kriegsanleihen (in
Osterreich acht, in Ungarn 17) wurden na-
tional, sozial und regional sehr unter-
schiedlich gezeichnet: Am meisten noch
vom patriotischen deutschsprachigen bzw.
magyarischen Mittelstand, viel weniger
vom tschechischen. Spitzenzeichner waren
vielfach jene groBen Unternehmungen, die
auch vom Krieg profitierten — aber nicht
immer, rund die Hilfte der groBen Militér-
Belieferer hatten keine Kriegsanleihe ge-
zeichnet. Eigentiimlicherweise hielt sich
die Hocharistokratie mit Kriegsanleihen-
Engagements sehr zuriick.

SZRKG, 108 (2014)

Der rote Faden des Buches liegt in den
militdrischen Ereignissen. Der strategische
«Gott» des Osterreichischen Offizierskorps
war Franz Conrad von Hoétzendorf, Chef
des Generalstabs von 1906 bis 1911 und
wieder seit 1912, faktisch Oberkomman-
dierender (neben dem unbedeutenden Erz-
herzog Friedrich, der nominell das Kom-
mando fiihrte). Conrad war ein hervor-
ragender strategischer Kopf, dem freilich
die faktische Kenntnis des Kriegsschau-
platzes in der Regel mangelte. So erteilte
er fir die groBe Offensive gegen Italien
den Angriffsbefehl fiir die aus Siidtirol an-
greifenden Regimenter fiir den 2. Februar
— da lag dort iiberall meterhoch der
Schnee! Faktisch begann der Angriff dann
im Mai, aber da waren die Italiener lingst
vorgewarnt, und die Offensive blieb bald
stecken. Und vom Schnee und Schlamm in
Galizien und in den Karpaten nahm er
ebenso wenig Kenntnis wie von den un-
wegsamen Schluchten des Balkan.

Der militdrische «Pallawatsch» (um ein
leider aus der Mode gekommenes altes
oOsterreichisches Wort fiir ungeldste, aber
selbst verschuldete Problemkniuel zu
verwenden) begann schon mit der Mobili-
sierung, als man gegen Serbien relativ
starke Kréfte schickte, gegen Russland
hingegen, wie sich bald zeigte, zu schwa-
che. Dazu kam eine unklare Fiihrungs-
struktur — die Balkanfront stand unter dem
Kommando des ungliicklichen Landes-
chefs von Bosnien, Potiorek, der sich am
Tod des Thronfolgers nicht ganz zu un-
recht mit verantwortlich fiihlte, weitge-
hend selbstindig, was der Kommandant zu
mehreren gescheiterten Angriffen auf
Serbien beniitzte, zum Teil mit Kriften,
die man gegen die Russen dringend ge-
braucht hitte. Auf dem russischen Kriegs-
schauplatz spielte sich schon im ersten
Kriegsjahr ein Muster ein, das dann bis
1917 beherrschend blieb: Griffen die Rus-
sen massiv an, dann gelangen ihnen so-
wohl 1914/15 wie wieder 1916 und sogar
noch 1917 gegen die Truppen Osterreich-
Ungamns grofle Erfolge, nur geringe aber



Rezensionen — Comptes rendus 521

gegen die Deutschen. Jedes Mal erlitt die
k.uk. Armee enorme Verluste, nicht nur
durch Tod, Verwundung und Krankheit,
sondern vor allem, weil die Russen zahl-
lose Gefangene machten. Die alte Frage,
ob das auf systematisches Versagen oder
Desertieren vor allem tschechischer oder
anderer slawischer Einheiten zuriickzu-
fithren ist, beantwortet der Autor mit zahl-
reichen Quellenstellen, deren Aussagewert
freilich nicht eindeutig ist. Immerhin wird
man sagen konnen, dass manchen Trup-
penteilen die Gefangenschaft doch er-
strebenswerter erschien als der Heldentod.

Militdrisch relativ gut ging es den Mit-
telméchten eigentlich nur im Spédtsommer
1915: Serbien war ausgeschaltet, die Rus-
sen aus Galizien vertrieben und die Italie-
ner, die im Mai Osterreich-Ungarn den
Krieg erklirt hatten, hatten sich erfolglos
am Karst und am Isonzo fest gebissen.
Aber diese Gelegenheit ging voriiber, eine
echte Friedenschance hatte sich nicht
eréffnet. 1916 wollte Conrad mit einer
groen Offensive Italien «bestrafen». Das
gelang nicht so recht, und wenig spiter
brach mit der Brusilov-Offensive das Ver-
hingnis neuerdings iiber Galizien herein.
Freilich waren danach auch die Russen
schon am Ende — im Februar 1917 brach
die Revolution aus. Die Monarchie musste
sich hingegen, zur Rettung der Ostfront,
vollig unter das deutsche Kommando
beugen, die militdrische Selbstindigkeit
ging zu Ende. 1917 verschirfte sich die
Not im Hinterland, wihrend die Isonzo-
front bedenklich ins Wanken geriet.

Wie in einer guten Tragdédie erhélt nun
der «Held» seine letzte Chance: Die 12.
und letzte Isonzoschlacht wurde, unter
deutscher Fithrung und mafigeblicher Be-
teiligung, zum groBen militdrischen Sieg,
die italienischen Armeen zerfielen und die
Mittelméchte stiefen bis an die Piave vor —
der Artilleriebeobachter und spétere Histo-
riker Friedrich Engel-Janosi konnte mit
seinem Fernrohr die Tiirme von Venedig
erblicken. Italien wankte, aber es hielt mit
alliierter Hilfe durch. Aber es war der

SZRKG, 108 (2014)

klassische Pyrrhus-Sieg: Fiir den gigan-
tischen Aufmarsch im Oktober 1917 wur-
de alles verfligbare rollende Material ge-
braucht — und dafiir viel zu wenig Kohle
und Kartoffeln nach Wien geliefert. Weit
mehr als 100.000 italienische Gefangene
mussten nun ebenfalls erdhrt werden. Im-
merhin konnte sich die Armee drei Monate
lang aus dem fruchtbaren Friaul und den
hier aufgestapelten Vorriten erndhren. Im
Janner brachen umfangreiche Streiks aus,
die nur mit Mihe beruhigt werden
konnten. In der Bucht von Cattaro revol-
tierten Matrosen. Zum Hunger kam nun
das Beispiel der russischen Revolution
dazu! Jetzt lieB auch die Leistungsfihig-
keit der Kriegsindustrie rasch nach. Im
Sommer 1918 durften die k.u.k. Geschiitze
nur mehr vier Granaten pro Tag verschie-
Ben — und von denen wusste man nicht ge-
nau, wo sie einschlagen wiirden, so
schlecht war ihre Qualitit.

Das endgiiltige Aus fiir die Donaumo-
narchie war dennoch nicht nur eine Folge
des Hungers und des wirtschaftlichen
Zusammenbruchs. Dazu kam verschirfend
die so genannten «Sixtus-Affaire». Da-
hinter standen Kontakte des jungen Kai-
sers Karls mit zwei Briidern seiner Frau
Zita, Offizieren in der belgischen Armee
im Jahre 1917. Der AuBenminister Graf
Czernin war eingeweiht, aber es gab dane-
ben offenbar noch eine handschriftliche
Mitteilung des Kaisers fiir Poincaré, mit
dem Hinweis, Karl wiirde «gerechtfer-
tigte» Anspriiche Frankreichs auf ElsaB-
Lothringen unterstiitzen. Die Franzosen
und Engldnder waren interessiert, Italien
(das nicht wirklich informiert wurde)
blockte ab, es wurde nichts draus. Man
hielt auch dicht, allseits. Erst durch eine
Rede Czernins vor dem Wiener Gemeinde-
rat am 2. April 1918 wurde aus jenen
Kontakten die «Affaire». Er sagte dort,
Clemenceau habe angefragt, ob er, Czer-
nin, zu Verhandlungen bereit sei. Jener
replizierte sofort und korrigierte, Oster-
reich-Ungarn habe angefragt. Nach einer
weiteren Replik Czernins veréffentlichte



522 Rezensionen — Comptes rendus

Clemenceau Karls Schriftstiick. Karl er-
kliarte alles fiir Schwindel, war aber bla-
miert und wurde durch Czemnin noch
weiter desavouiert, der die Verantwortung
fiir die Briefe ablehnte und mit Selbstmord
drohte. Die Folgen des Ganzen: Innenpo-
litisch standen Karl und seine Frau ab jetzt
fiir die Deutschnationalen unter dem Gene-
ralverdacht des nationalen Verrates. In
Berlin war man wiitend, denn militdrisch
war Osterreich-Ungarn sowieso schon von
Deutschland abhéngig, und jetzt das! Karl
musste nach Canossa: Vor Wilhelm II.
abschworen und das deutsche Biindnis
noch einmal beschwoéren. Das wiederum
befestigte bei den Westmichten die bisher
noch nicht total ausgereifte Absicht, die
Zerstorung der Habsburgermonarche je-
denfalls umzusetzen. Die tschechische
Emigration wurde aufgewertet, immerhin
gab es auch schon tschechische Legionidre
auf der Seite der Alliierten. Im Juni aner-
kannten die Franzosen, im September die
Amerikaner die Tschecho-Slowakei als
kriegfithrende Macht. Dennoch hielten bis
zuletzt tschechische Soldaten an der Ita-
lien-Front aus,

Den Untergang beschleunigte ein letzter
Offensiv-Versuch gegen Italien im Juni
1918. Er scheiterte unter enormen Verlus-
ten, nicht nur wegen der fehlenden Kampf-
mittel, sondern auch wegen der fehlenden
Koordination der kommandierenden Stel-
len. Und im August geriet auch die West-
front in Bewegung. Aber das Ende begann
am Balkan — dort, wo auch der Krieg be-
gonnen hatte. Im September brach die bul-
garische Armee zusammen, Serben, Franzo-
sen und Englédnder riickten Richtung Bel-
grad vor, Bulgarien bat um Waffenstill-
stand. Am 14. September richtete Kaiser
Karl eine Friedens-Note an die Alliierten,
ohne besondere Antwort. Die Vélker Os-
terreich-Ungarns begannen sich immer
mehr, selbst zu organisieren. In diesem
Prozess war das berilhmte Manifest des
Kaisers vom 16. Oktober eigentlich nur
mehr jener Ausgangspunkt, der die recht-

SZRKG, 108 (2014)

liche Voraussetzung flir einen einigerma-
Ben gewaltlosen Zerfall der Monarchie bot.
Keine Tragddie ohne Satyrspiel: Eigent-
lich war das Reich schon nicht mehr exis-
tent — am 28. Oktober hatten sich die
Tschechen, einen Tag darauf die Siidsla-
wen in eigenen Staaten konstiutiert, am 30.
Oktober die Deutsch-Osterreicher — da
ging es noch immer um die Frage der
Beendigung des Krieges. Am 24. Oktober
hatte die italienische Offensive eingesetzt,
am selben Tag beorderte die ungarische
Regierung «ihre» Truppen zum Schutz der
Heimat zuriick. Andere Truppenteile
meuterten, dennoch hielt die Front noch
einigermafBen, aber es war klar, dass der
Zusammenbruch bevorstand. Ab 31. Ok-
tober war eine osterreichische Offiziersde-
legation bei den Italienern, zu Waffenstill-
standsverhandlungen, sie erhielt in der
Nacht vom 1. auf den 2. November eine
Kapitulationsaufforderung. Der Kaiser z6-
gerte und wollte nicht unterschreiben.
Zuletzt delegierte er diese Aufgabe an den
neuen Armeekommandanten, Feldmar-
schall Kévess. Der war noch gar nicht in
Wien, in seiner Stellvertretung unter-
schrieb der zuriickgetretene Generalstabs-
chef Generaloberst Arz. Unterzeichnet
wurde der Waffenstillstand am 3. Novem-
ber um 15 Uhr. Er sollte 24 Stunden spiter
in Kraft treten. Dadurch fielen den Ita-
lienern noch 380.000 Soldaten der ehe-
maligen Habsburgermonarchie in die Hén-
de. Die Verantwortung dafiir sieht der
Autor in erster Linie beim Armeeoberkom-
mando und beim Kaiser selbst.
Rauchensteiner zeichnet ein grofartiges,
diisteres, vieldimensionales Bild eines
eigentlimlichen Staatswesens, das schon
im Frieden schwierig zu regieren war, aber
seinen Volkern doch viele — wenn schon
nicht alle — kulturellen und wirtschaftli-
chen Entfaltungsmdoglichkeiten bereit ge-
stellt hatte. Den von ihm selbst entfes-
selten Krieg hatte dieses Staatswesen trotz
aller Schwierigkeiten erstaunlich lange
durchgehalten, freilich unter der Diktatur
der militdrischen Notwendigkeiten, des



Rezensionen — Comptes rendus 523

Armeeoberkommandos und der Deut-
schen. Zuletzt war es zerfallen, nicht nur
wegen der militdrischen Niederlage, we-
gen des Hungers und der materiellen Not,
sondern weil der grofite Teil seiner Biirge-
rinnen und Biirger keinen Sinn mehr in
seiner Existenz sah. Nur wenig ist aber in
diesem Buch von jener Kraft die Rede, die
gemeinhin als eine der Sdulen der Habs-
burgermonarchie durch die Jahrhunderte
ihrer Existenz gilt — der rémisch-katholi-
schen Kirche. Auch sie konnte diesen
Prozess nicht aufhalten. Dass die groBe
monarchietreue Partei der deutsch-oster-
reichischen Katholiken, die Christlichsozi-
alen, ausgerechnet von einem katholischen
Priester und Theologieprofessor, Ignaz
Seipel, zur Akzeptanz der neuen kleinen
Republik, die sich zunichst Deutsch-Os-
terreich nannte, motiviert werden konnte,
gehort freilich schon zu einem anderen
Kapitel der osterreichischen Geschichte.

Wien Ernst Bruckmiiller

Yvon Tranvouez (dir.), La décomposition
des chrétientés occidentales 1950-2010,
Brest, université de Bretagne Occidentale/
Centre de Recherche Bretonne et Celtique,
2013, 388 p.

Aprés le requiem pour le catholicisme
breton paru en 2011, le Prof. Yvon Tran-
vouez a réuni un colloque sur le théme de
la décomposition des chrétientés en mai-
juin 2012: pour filer la métaphore médico-
légale, apres les obséques du catholicisme,
historiens et sociologues se penchent sur
son cadavre. Comme il se doit dans ce type
d’ouvrages collectif, les différentes contri-
butions sont d’un inégal intérét, mais elles
ont toutes en commun de s’inscrire dans
un terreau a chaque fois spécifique: la
Bretagne, la Suisse romande, le Québec,
I’Irlande, le pays basque, I’Italie du nord...
Car il s’agit d’étudier la fin d’une domina-
tion religieuse territorialisée, jamais ab-
solue cela va sans dire, parfois minoritaire

SZRKG, 108 (2014)

dans un ensemble géographique plus large
— d’ou le rapport avec la question d’une
identité¢ régionale, nationale, linguistique,
etc. La liste des chrétientés — en fait,
catholiques — retenues dit bien leur carac-
tére tardif quand déja d’autres régions
d’Europe, et dés le XVIlle siécle, ont
connu un processus de sécularisation. La
carte (12, issue des travaux d’Emmanuel
Todd) est significative: il s’agit bien la des
massifs granitiques qui avait résisté au
premier choc de modernité qu’avaient
constitué les Lumiéres, la Révolution puis
I’industrialisation. Ou pour manier le
paradoxe: comment et pourquoi ces chré-
tientés ne se sont pas décomposées plus
t6t? Un comparatif avec les régions protes-
tantes aurait été utile pour saisir ce
décalage temporel. Un tel décalage pose
é¢videmment la question de la nature de ce
catholicisme sommes toutes récent (du
XVIlle siécle, voire du XIXe siécle). Un
catholicisme — le mot méme est une nou-
veauté — qui est le produit d’une institu-
tionnalisation ou si I’on veut d’une ration-
alisation croissante (réle du clergé, influ-
ence de Rome, place de I’écrit et du culte
contre les superstitions, les traditions et les
usages) qui s’appuie sur une demande
sociale (instruction, charité) relevant d’une
aspiration communautaire contre |’indi-
vidualisme.

Au-dela du constat clinique de I’effon-
drement des pratiques religieuses (Michel
Lagrée regrettait que trop souvent I’histo-
rien se contentait de mesurer des apparen-
ces), de la croyance en Dieu, et méme du
sentiment d’appartenance a une confes-
sion, les différents chapitres du présent vo-
lume permettent d’envisager, comme le dit
un militant jaciste, le passage «de la reli-
gion a la foi» (201). La question de I’indi-
viduation du fait religieux et en fin de
compte de I’individualisme sous-tend, en
particulier dans les années 1960, toute la
problématique de la sortie de la religion.
Le moment en lui-méme est remarquable-
ment saisi par Gerd-Rainer Horn, mais ce
qu’il décrit est troublant: en mai 1968, 150



524 Rezensionen — Comptes rendus

prétres-ouvriers italiens accueillent 1’émis-
saire du Vatican en chantant |’Interna-
tionale (31), et les étudiants de I’ Action ca-
tholique belge passent de la Bible au petit
livre rouge (34).... Si le catholicisme est
éteint, les facteurs qui 1’ont fait s’éteindre
se sont eux aussi et peut-étre plus encore
évanouis. Si le marxisme a pu constituer
une idéologie de substitution cela n’aura
duré qu’un moment a la maniére du
charisme d’un Bernard Besret. L’idéologie
révolutionnaire dont on comprend bien que
les dimensions populaires, égalitaires,
fraternelles, émancipatrices aient pu étre
séduisantes pour les disciples du Christ ne
provoquerait donc pas une sortie de la
religion mais une réinterprétation (ou une
bifurcation) de la religion: la question est
de savoir pourquoi elle est demeurée
largement sans postérité, les remises en
cause des années 60 ayant débouché la
plupart du temps sur une rupture d’avec
I’Eglise et un abandon plus ou moins
rapide de la pratique religieuse. Les deux
communications pour le moins originales
consacrées a la bande dessinée illustre ce
changement de paradigme. Pour reprendre
le propos un peu forcé de Fabrice Bout-
hillon, Tintin est resté le héros catholique
de ses débuts, mais les formes de son en-
gagement ont changé: avec la méme bonne
conscience, il soutient les révolutionnaires
sud-américains des années 70 comme il
prenait part au paternalisme occidental en
Afrique dans les années 30. Car au dela de
la diminution des ordinations, de I’encad-
rement sacerdotal, de 1’assiduité aux of-
fices et aux rites saisonniers (baptéme, ma-
riage, inhumation), reste que plusieurs
contributeurs détectent la permanence
d’une subculture catholique qui expli-
querait certaines formes contemporaines
d’engagement social, économique et politi-
que (le cas de la Vendée est ici trés
éclairant). En Belgique, une certaine influ-
ence chrétienne demeure grace au syndica-
lisme, & I’enseignement, aux mouvements
de jeunes. Les votations suisses permettent
une approche quantitative de cette rési-

SZRKG, 108 (2014)

lience sur les questions sociétales (divorce,
avortement) ou interconfessionelles: la vo-
tation sur I’interdiction des minarets de-
mande un analyse subtile pour distinguer
un catholicisme d’ouverture qui y est défa-
vorable et un catholicisme d’identité, plus
conservateur, qui est favorable. On aurait
pu aussi y ajouter la carte des régions
frangaises les plus généreuses envers les
ceuvres caritatives, et on aurait pu y voir le
décalque de la fameuse «carte Boulard».

Besangon Vincent Petit

Thomas GroBbélting, Der verlorene
Himmel. Glaube in Deutschland seit 1945,
Vandenhoeck&Ruprecht, Géttingen 2013,
220 8.

Die Religions- und Kirchengeschichte der
BRD erlebt seit einiger Zeit einen bemer-
kenswerten Aufbruch. Mit Thomas Grof3-
boltings Der verlorene Himmel liegt nun
die erste groe Synthese vor, die die vor-
liegenden Forschungen in anregender Wei-
se aufgreift und auf die aktuellen Diskus-
sionen um den Platz von Religion in der
Gesellschaft perspektiviert. Ausgangs-
punkt der ambitionierten Arbeit ist ein flir
den Verf. offensichtlicher Wandel, nim-
lich eine «wohl unwiederbringliche» (18)
Entflechtung von Religion und Gesell-
schaft und damit verbunden ein Bedeu-
tungsverlust der Kirchen sowie eine Plura-
lisierung des religiosen Feldes. Daraus er-
gibt sich das Ziel der Studie, namlich die-
sen Wandel aus historischer Perspektive
fir Deutschland von 1945 bis in die Ge-
genwart zu erkldren. Mit diesem Anspruch
distanziert sich Verf. ausdriicklich «von der
bekannten kirchen- und konfessionsge-
schichtlichen EinbahnstraBe» (14). Stattdes-
sen geht es darum, eine Religionsgeschichte
«aller Formen von Religiositdt und ihrer
Organisation» (ebd.) aus ihrer gesellschaft-
lichen Kontextualisierung zu entfalten.

Um dieses Ziel zu erreichen, unterliegen
alle Hauptkapitel dem gleichen Zugriff. In



Rezensionen — Comptes rendus

einem ersten Abschnitt wird das individu-
elle Glaubensleben untersucht: «Wie eig-
neten sich Einzelne wie auch Gruppen
Transzendenzvorstellungen an, welche
Wirkung zeitigte das?» (19). Im Mittel-
punkt des jeweiligen zweiten Unterkapitels
stehen der Gesellschafts- und damit auch
der Politikbezug. «Wie wurde Religion in
der Gesellschaft definiert?» (ebd.). In
einem dritten Schritt untersucht Verf. den
innerkirchlichen Wandel: «Die Religions-
gemeinschaften in Deutschland waren
beileibe nicht nur Objekte dieses Wandels,
sondern haben selbst eine bemerkenswerte
Entwicklung durchgemacht» (20).

Die chronologischen Schnitte, die Verf.
zur zeitlichen Abgrenzung seiner drei
Kapitel vornimmt, folgen den bekannten
Bahnen. Auf die unmittelbare Nachkriegs-
zeit und die 1950er Jahre folgen die sech-
ziger und siebziger Jahre als eigene Zeit-
einheit. Im Schlusskapitel zieht Verf. dann
den Bogen bis in die Gegenwart. Inhaltlich
steht im ersten Kapitel die Hoffnung auf
eine Rechristianisierung im Mittelpunkt.
Diese Hoffnung entpuppte sich allerdings
als Chimire. Das Ende der Volkskirchen
war so etwa bereits in den 1950er Jahren
absehbar, wie Verf. nicht zuletzt an der
Erosion der Jugendverbinde deutlich
herausarbeitet. Die beiden darauf folgen-
den Jahrzehnte sieht Verf. als die eigentli-
che Wendezeit an, da sich zum einen
innergesellschaftlich eine deutliche Eman-
zipation von Religion, in der Studie be-
sonders pointiert am Thema Schwanger-
schaftsabbruch  herausgearbeitet, zeigt,
zum anderen sich aber auch innerkirchlich
Glaubensinhalte, Mentalititen und Struk-
turen transformierten. Das dritte Kapitel
tragt die prignante, aber auch etwas miss-
verstindlichen Uberschrift «Aus Kirche
wird Religion». Was gemeint ist, ist klar:
Das religiose Feld differenziert sich weiter
aus. Erstmals finden die Nicht-Religidsen
und der Islam ausfiihrlich Beriick-
sichtigung. Allerdings ldsst der Verf. ent-
gegen der Ankiindigung in der Uberschrift
die Kirchen dann doch nicht vollstindig in

SZRKG, 108 (2014)

525

Religion aufgehen, sondern erldutert auch
in diesem Kapitel ihre jeweiligen Konflik-
te und Pluralisierungsprozesse.

Abschliefend bezieht Verf. seine Er-
gebnisse auf die aktuellen Diskussionen
um den Ort der Religion in der deutschen
Gesellschaft und kommt dabei zu bemer-
kenswerten Thesen. Die enge Verbindung
zwischen Staat sowie Gesellschaft und den
beiden GroBkirchen sieht Verf. so in Frage
gestellt. Aus der Perspektive der Kirchen
habe als Folge der Verflechtung eine «Ver-
sorgungsmentalitity «den begeisternden
Impuls der christlichen Botschaft eher ver-
blassen lassen» (268). Aus der Perspektive
des Staates sieht Verf. keinen Grund mehr
fir eine privilegierte Stellung ausschlief-
lich der GrofBikirchen, da sehr viel stirker
die Interessen anderer Religionsgemein-
schaften sowie der Nicht-Religiésen zu
beriicksichtigen sind. Unabhingig davon,
wie man zu diesen Thesen steht: GroB3-
bolting 16st damit die in der Einleitung ge-
gebene Ankiindigung ein, seine Studie als
«Problemgeschichte der Gegenwart» (die
Formulierung iibernimmt er von Hans
Giinter Hockerts) zu verstehen, und zieht
sich nicht in das sichere Schneckenhaus
einer positivistischen Faktensammlerei zu-
riick. Genau darin liegt auch der besondere
Reiz der Studie.

Will man der Studie gerecht werden, ist
festzuhalten, dass Verf. mit einer Fiiile von
komplexen methodischen Herausforderun-
gen zu kiimpfen hatte. Auf zumindest zwei
Kernprobleme sei hier hingewiesen. Das
Buch zeichnet sich durch den Anspruch
aus, nicht die Geschichte einer Konfession,
sondern eine Religionsgeschichte zu
schreiben. Das ist ein grofler Anspruch und
zu Recht ist bereits in einigen Rezensionen
kritisiert worden, dass das Bild des Pro-
testantismus aber auch der Nichtreligiosen
an einigen Stellen unscharf bleibt. Das
tiefer liegende Problem ist aber, wie man
eine gemeinsame Geschichte der verschie-
denen religiésen Akteure schreiben kann,
ohne ihre Eigengeschichte im Erzihlstrom
untergehen zu lassen. Mit Blick auf dieses



526 Rezensionen — Comptes rendus

Problem fillt die Bilanz fir die Studie
gemischt aus: An einigen Stellen gelingt es
Verf., die Balance zwischen gemeinsamer
und eigener Geschichte zu wahren (z.B. im
Abschnitt iiber das Verhiltnis der Kirchen
zur Politik wihrend der 1950er Jahre), in
anderen Abschnitten dagegen nicht (z.B.
die Ausfithrungen in 3.2 zum «Ende der
«Priesterkirche»»).

Ein zweites Problem sind die groflen
Argumentationslinien. Verklirzt gesagt las-
sen sich aktuell zwei Narrative beobach-
ten. Auf der einen Seite wird in einem
Niedergangsszenario ein deutlicher Rele-
vanzverlust von Religion und v.a. der
Grofkirchen betont. Die Gegenseite hebt
dagegen sehr viel stirker den Wandel her-
vor. Wie positioniert sich nun Verf.? Der
Titel «Der verlorene Himmel» verspricht
Klarheit, und fiir eine solche Klarheit
stehen auch Thesen wie «From Church to
Choice» oder «Von der Kirche zur Reli-
gion». Allerdings zieht Verf. die Linie
nicht kohédrent durch, will er doch explizit
auch den innerkirchlichen Wandel unter-
suchen. Das Buch verweist in dieser Un-
schirfe auf ein tiefer liegendes Problem,
nédmlich wie sich Wandel und Abbruch ar-
gumentativ zusammenfiigen lassen. Dabei
zeigt sich eine zweite Schwierigkeit, nim-
lich die Frage des Bewertungsrahmens.
Der Studie gelingt es nidmlich an einigen
Stellen nicht, Transformationsprozesse zu
fassen, weil die Handlungslogiken der reli-
giosen Akteure auch in den Kapiteln {iber
die Zeit nach 1960 immer wieder an denen
des katholischen Milieus festgemacht wer-
den. Eine These wie «From Church to
Choice» iiberzeugt deshalb nicht, weil
unberiicksichtigt bleibt, warum in einer
individuellen Wahl auch weiterhin Kirche
bei einer bestimmten Anzahl von Men-
schen eine Rolle gespielt hat bzw. spielt
(unabhingig davon wire auch stirker zu
diskutieren, dass sich Menschen vor der
Erosion der Volkskirchen bewusst fiir
diese entschieden).

Will man ein Fazit erstellen, bleibt fest-
zuhalten, dass Der verlorene Himmel nicht

SZRKG, 108 (2014)

nur einen ersten, sondern auch einen erst-
klassigen Entwurf einer Religionsge-
schichte der BRD darstellt. Das Buch zeigt
als «Problemgeschichte der Gegenwart»
die Stdrken historischen Denkens auf. Sein
Gewinn liegt nicht zuletzt auch darin, dass
es auf methodische Probleme hinweist und
so wichtige Impulse fir weitere For-
schungsarbeiten gibt.

Bochum Andreas Henkelmann

Stewart J. Brown/Frances Knight/John
Morgan-Guy (Ed.), Religion, Identity and
Conflict in Britain: From the Restoration
to the Twentieth Century, Farnham, Ash-
gate, 2013, 294 S.

When accepting the role of a reviewer, one
is always pressed to ask: to what use is a
book? To which audience is it addressed?
What is its purpose? What scholarly gap
does it fill? In this particular case, the
answer is not obvious. Edited books have a
tendency to be eclectic and uneven. Reli-
gion, Identity, and Conflict in Britain is no
exception. The essays were published in
honor of Keith Robbins, the celebrated
author of The World Since 1945: A Con-
cise History. The first chapter, written by
Bruce Collins, is dedicated to a vivid
exploration of his work. The last section
comprises a select bibliography of his
publications. In between no one pays any
interest to Keith Robbins’s oeuvre. All
contributors but two (with only one refer-
ence each) do not even cite him once. It is
therefore not evident to acknowledge how
Robbins has influenced the distinctive
approaches and contributions favored by
the various contributors, and how their
findings confirm, refine, or refute the
eminent historian’s conclusions. This neg-
lect is surprising in a Festschrift.

The introduction penned by Stewart J.
Brown, Frances Knight and John Morgan-
Guy tries very hard to present in a coherent
fashion the essays assembled in the book.



Rezensionen — Comptes rendus

Yet, it is difficult to understand why Peter
Borsay’s paper on «the elites and the
political landscape of the English town»
finds itself in the section titled «Religion
and Identity»; or why Brian Harrison’s
paper on the Oxford History of England
series is placed in the section titled «Con-
flict and Identity». Religion is certainly a
thread common to most chapters, but by
itself, it hardly justifies the juxtaposition of
essays on «public somnolence in Eight-
eenth-century Britain», on the one hand,
and «religion, politics and sport in Western
Europe (1870-1939)», on the other.

The amalgam of the various essays in
the book’s cornucopia is unfortunate be-
cause most contributions are very stimula-
ting. I shall not offer a summary of each
chapter (the editors provide well-honed
summaries in their introduction) but I will
try to indicate how Religion, Identity, and
Conflict in Britain might, notwithstanding
its flaws, set out a frame for future histo-
rical studies on religion and society. I shall
briefly underline not what the book achie-
ves but what could have been achieved if
the various contributions had been collec-
ted with a clearer purpose.

First, the book could have provided an
opportunity to reflect on possible compari-
sons with similar religious phenomena
occurring in Europe and the Americas. For
example, Paula Yates’ chapter on Welsh
nation-building in the second half of nine-
teenth century cannot but raise interesting
comparisons with the entanglement of
faith and nationality elsewhere in the
world. Secondly, Religion, Identity, and
Conflict in Britain might have fuelled an
understanding of religion that acknowled-
ges the profound social and political per-
meability of Christianity. For everyday be-
lievers, religion does not first and foremost
take place in churches; it happens in «half-
way houses» (Brian Harrison) where
Christian association is constantly negotia-
ted. Frances Knight’s illuminating chapter
on the episcopal interventions in the drink
question in the 1890s shows how temper-

SZRKG, 108 (2014)

927

ance was incorporated in the Christian
ethos and yet, in the end, how the temper-
ance movement subtly contributed to the
demise of the Church’s social functions.
Thirdly and finally, Religion, Identity, and
Conflict in Britain may lead us to reflect on
the relation between popular and high-brow
cultures. For example, D. W. Bebbington’s
essay on Evangelicanism and British culture
explores the intertwinement of intellectual
(empiricism, pragmatism) and religious be-
liefs, while Hugh McLeod’s essay deals
with the religious investment of leisure acti-
vities, more specifically sports, of a rising
and growing middle class.

If there is a lesson learned from reading
some of the individual chapters, it is that
(a) transnational studies (b) focusing on
non-religious objects invested by religious
beliefs and institutions, and (c) opened to
the inclusion of historical material coming
both from popular and intellectual sources,
may be the best way to renew our writing
of religious histories. If it had focused on
one of these aspects and stuck to it, the
publication of Religion, Identity and Con-
flict in Britain could have constituted a
valuable contribution to the field. But, as
the French proverb goes, «qui trop em-
brasse mal étreint», which can be freely
translated as: «An edited book should not
bite off more than it can chew.»

Montreal Jean Philippe Warren

Georg Pfleiderer/Alexander Heit (Hg.),
Religions-Politik I. Zur historischen Se-
mantik europdischer Legitimationsdiskur-
se, TVZ, Ziirich, 2013, 444 S.

«Entscheidung», «Souverinitity, «Men-
schenwiirde», «Europa» und «Recht» sind
die Schliisselbegriffe, entlang derer die
Fellows einer kleinen Forschergruppe die
Verbindungen von Religion und Legiti-
mitét ergriindet haben. Hervorgegangen ist
der hier zu besprechende Sammelband aus
einer rund zweijdhrigen Arbeit im For-



528 Rezensionen — Comptes rendus

schungskolleg des Zentrums fiir Religion,
Wirtschaft und Politik/Collegium Helveti-
cum-Basel an der dortigen Universitit. Er
enthilt finf ausfilhrliche Beitrige, in
denen die Autorinnen und Autoren jeweils
einen dieser «Grossbegriff(e) politischer
Semantik» (7) analysieren, indem sie ihn
auf religiose Kodierungen hin befragen
und gleichzeitig legitimationstheoretisch
beleuchten. Hinzu kommen eine Einlei-
tung, die die Forschungsthesen systemati-
siert, in ihrer Gliederung jedoch an der
Trennung der fiinf Begriffe festhilt, sowie
eine Einfihrung in die Thematik des Ban-
des, die die historischen und gesellschaftli-
chen Kontexte der semantischen Analysen
skizziert.

Diese Einfithrung — von allen fiinf Auto-
ren gemeinsam verfasst — kontextualisiert
iiberwiegend fiir das 20. und 21. Jahrhun-
dert, greift jedoch, sofern es um Prozesse
der européischen Nationswerdungen geht,
bis ins 18. Jahrhundert zuriick. Dass die
Kirchen und andere Religionsvertreter in
den Nationsbildungen nicht nur eine Rolle
spielten, sondern zum Teil weitreichende
Einflusssphiren hatten, deuten die Autoren
mehrfach an, etwa wenn sie auf Mehrfach-
nutzungen christlicher Ikonografien ver-
weisen, die sowohl Sache der Kirchen als
auch Sache frithneuzeitlicher Staaten wa-
ren. Damit spielen sie auf einen fundamen-
talen Wandel in der Herrschaftslegitima-
tion an, den allerdings nur der Beitrag von
Thomas Maissen explizit aufgreift. Des
Weiteren machen die Autoren insgesamt
fiinf Grenzdiskurse aus, in denen sie reli-
giése Kommunikation zwischen Biirgern
und Staat vermuten. Neben zivilreligiésen
und ethischen Bereichen identifizieren sie
zudem die transnationale Migration, die
Tiefengrammatik von Wertesystemen so-
wie die Europdische Union als solche un-
tersuchungswiirdigen Diskursebenen. Die
jeweiligen Akteure bleiben dabei zunichst
jedoch unbekannt.

Im ersten empirischen Beitrag postuliert
Helmut Zander zunidchst eine enge Ver-
bindung zwischen der europdischen Ideen-

SZRKG, 108 (2014)

geschichte des Toleranzkonzeptes und der
Christentumsgeschichte. Grundlage dieser
Zusammengehorigkeit sei eine Religions-
zugehorigkeit, der grundsitzlich eine Ent-
scheidungsmdoglichkeit, keine Determina-
tion eingeschrieben sei. Seit der Spitantike
habe sich durch das Christentum die Op-
tion etabliert, sich weitgehend unabhingig
fiir eine Religion entscheiden zu konnen,
obgleich dies immer wieder zu Konflikten
fihrte. Fiir Zander erscheint damit — in
vergleichender Perspektive mit dem Hin-
duismus und Buddhismus — die enge Ver-
flechtung von Religion und Entscheidung
als Charakteristikum christlicher Religion.
Festzuhalten bleibt aber auch, dass es sich
iiber die Jahrhunderte hinweg hierbei zu-
meist um eine Tradierung innerhalb elit4-
rer Diskurse handelte, die der Praxis fami-
lialer Tradierung in vieler Hinsicht entge-
genstand.

Thomas Maissen wendet sich dahinge-
gen dem neuzeitlichen Konzept der Souve-
ranitit zu, das stets danach strebe, die
Funktionalitit von Herrschaft konstituti-
onstheoretisch aufzuladen. Er beschreibt
«die frithneuzeitliche Transformation des
Politischen als Herausbildung des staatli-
chen Gewaltmonopols» und legt dabei be-
sonderes Augenmerk auf dessen Deutung
in zeitgendssischen Bildquellen (75). Vor-
rangig erkennt Maissen dabei eine Ikono-
logie des Familidren und der Sexualitit in-
nerhalb der neuen politischen Bilderwelt
christlicher Priagung, die zugleich die poli-
tische Grundbeziehung von Souverin und
Reprisentant pridestinierte.

Arnulf von Scheliha fragt anschlieBend
nach dem Wandel legitimatorischer Be-
deutung von Religion fiir den demokrati-
schen Staat und riickt dabei die begriffli-
chen Konnotationen von Nation und Men-
schenwiirde in den Vordergrund. Dies mag
zunichst verwundern, zidhlen beide Kon-
zepte doch nicht notwendig zur Riege reli-
gioser Begriffe (sofern es solche iiberhaupt
geben mag). Doch von Scheliha vermag zu
zeigen, wie sie im Zuge der Debatten etwa
in der Frankfurter Nationalversammlung



Rezensionen — Comptes rendus 529

bzw. in gegenwirtigen Legitimationsdis-
kursen muslimischer Intellektueller eine
deutlich religids-theologische Aufladung
erfuhren, die zuweilen markante In- und
Exklusionseffekte zeitigte. So verwerfe die
EU gegenwirtig den Laizismus und bevor-
zuge ein «Modell, das den spezifischen In-
teressen und zivilgesellschaftlichen Aufga-
ben der Religionsgemeinschaften Rech-
nung trigt», ganz bewusst ohne dabei be-
stimmte religidose Gemeinschaften und
Traditionen zu bevorzugen (240).

Otto Kallscheuer fragt in seinem rund
100 Seiten starken Beitrag, inwieweit sich
die Européische Union in einer Legitima-
tionskrise befinde. Zunichst beobachtet er,
wie sich wihrend der Griechenlandkrise
eine auffallende Machtverschiebung be-
merkbar machte, und zwar vom Europii-
schen Parlament selbst hin zu eher infor-
mellen Gremien. Zugleich identifiziert
Kallscheuer Tendenzen einer Psychologi-
sierung von Souverdnititskonzepten, die
eher theologische Deutungen verdringt
haben. Letztlich endet seine Analyse in
einer generellen Offenheit, die dem gegen-
wirtigen Europa zwar mangelnde Koordi-
nation und fehlendes Selbstvertrauen at-
testiert, aber dennoch eine erfolgreiche
Identitdtsbildung in Aussicht stellt, zumal
gerade jene Krisenzeiten und die damit
verbundenen Reflexionen zur Wesensfin-
dung dienen.

Abschlieflend untersucht Rja Sakrani
den Wandel islamischer Rechtskulturen in
Europa und versucht dabei, den Begriff der
«Geltungskultur» rechtsphilosophisch zu
unterfiittern. Ist also, so fragt sie gleich zu
Beginn in Anspielung auf den arabischen
Friihling, «an die Stelle der Religion im
idealtypischen Legitimationsmodell isla-
mischen Rechts und islamischer Herr-
schaft ein anderer Legitimationsproduzent
getreten?» Auch diese Frage bleibt, dhn-
lich wie bei Kallscheuer am Ende offen.
So begegneten sich traditionalistische Eli-
ten und andere Autorititen, fiir die der
europdische Raum vor allem ein Kriegsge-
biet sei, sowie liberale Protagonisten eines

SZRKG, 108 (2014)

Euro-Islam mittlerweile fast auf Augen-
hohe. Was sich daher anbahne, sei ein
«dritter Wegy, der zu einer Minorititenju-
risprudenz fiihre, sei sie islamisch oder sei
sie islamkonform.

In ihrer Einfilhrung fragen die Heraus-
geber, was sich aus den Analysen der
einzelnen Beitrige fiir den religidsen
Legitimierungsbedarf unserer heutigen
Gesellschaft folgern lieBe. Eine Antwort
deuten sie dabei bereits selbst an. So ori-
entiere sich der Legitimierungsbedarf an
einem spezifischen, historisch wandelba-
ren Subjektverstindnis, fiir das freie Ent-
scheidungen, genauso wie delegierbare
Souverénitit, durch gemeinsame Prigun-
gen etablierte Sozialitit und Menschen-
wiirde als «unverdusserlicher Hochstwert»
kennzeichnend seien. Als Leser mag man
diesem freilich kaum iiberraschenden Re-
siimee gerne zustimmen, auch wenn die
Frage, wer Legitimitit letztlich stiftet, da-
mit offen bleibt. Jene Legitimitéitsstifter
finden sich in den Diskursanalysen der
einzelnen Beitrige jedoch wieder. Ihr Pro-
fil muss der Leser allerdings eigenstindig
zusammensetzen. Die  beeindruckende
Dichte aller Beitrédge liefert eine aufleror-
dentlich breite Grundlage dafiir.

Miinchen Nicolai Hannig

Emma Long, The Church-State Debate:
Religion: Education, and the Establish-
ment Clause in Post-War America, New
York, Bloomsbury, 2013, 280 p.

For those outside the United States (and
for many within as well) the role of the
Constitution in American public life is
often mysterious, and this book, by a
professor at an English university, serves
to illuminate some aspects of the subject.
The Constitution was hammered out just
after the American Revolution and, with
twenty-seven amendments adopted since
the 1780’s, has served ever since as the
basic document defining the American



530 Rezensionen — Comptes rendus

state. The Supreme Court, which was itself
established by the Constitution, has over
the years sat in judgment on the work of
Congress, the President, and the various
state governments, determining if their
actions conform to the Constitution. (Whe-
ther the Founding Fathers intended the
Court to have that authority is open to de-
bate.)

The Court has nine members, who are
appointed by the president and approved
by the Senate, after which they may serve
as long as they wish. Perhaps especially
over the issue of religious establishment,
the nomination process has often been
highly politicized, with presidents endea-
voring to appoint justices who represent
the president’s own judicial philosophy.
(Once on the Court, however, justices do
not always vote the way the president may
have expected.) A simple majority rules in
every case, and 5-4 decisions are common.

The First Amendment begins, «Con-
gress shall make no law respecting an
establishment of religion nor prohibiting
the free exercise thereof», a rather sche-
matic proclamation that has been the focus
of endless and often passionate contro-
versy, especially given the relatively high
level of religious affiliation in the United
States and the wide diversity of its chur-
ches.

Until the 1830’s several of the indivi-
dual states had official established chur-
ches, and the First Amendment was under-
stood to prohibit only the Federal govern-
ment from doing so. At the same time
there was a common belief that civic virtue
was rooted in religion, so that the govern-
ment should support and encourage reli-
gion in general. Thus there have always
been paid chaplains in the military, the
education of American Indians was at one
time put in the hands of the various chur-
ches, prayers have often been recited at
official gatherings, and public figures
routinely invoke divine guidance in their
speeches. Historically there were practi-
cally no anti-religious movements in the

SZRKG, 108 (2014)

United States comparable to those found in
some European countries.

The American public school system was
established in the middle of the nineteenth
century, and from the beginning Catholics
and some others (notably some Lutherans)
considered it dangerously secular and
therefore moved to establish their own
schools. In reality, however, many of the
public schools reflected a generalized kind
of Protestantism, especially manifest in
prayers and Bible reading.

Only in the 1920’s did the Supreme
Court begin to hold that the Bill of Rights
applies to the states as well as to the Fed-
eral government, and since then the great
majority of religion cases have involved
state and local governments. Thus the
author of this work essentially begins her
story after World War II.

The great majority of «establishment»
cases considered by the Court involve the
question whether the government — Fed-
eral, state, or local — can offer support to
religious schools and whether there can be
a religious presence in the public schools.
Both issues have generated considerable
controversy, with two judicial philosophies
in conflict — «accommodation», which fa-
vors governmental support of religion, and
«separation», which holds that there
should be a substantial «wall» between
church and state. Roughly speaking, Re-
publicans support accommodation and
Democrats separation.

The author organizes dozens of cases
into three major categories — aid to reli-
gious schools, prayer in the public schools,
and «equal access» (whether students have
the right to form religious organizations
that are officially recognized by the
school). Devoting a book specifically to
issues involving schools is of course de-
fensible, but readers unfamiliar with the
subject may miss the larger context into
which the school cases fit, for example, the
debate over whether churches should be
exempt from taxation and if so why, or



Rezensionen — Comptes rendus 531

how the Court justifies prayers at official
meetings of government bodies.

In what seemed at the time like the ra-
ther trivial Everson case (reimbursing
parents for the expense of transporting
their children to Catholic schools), a ma-
jority of the Court in 1947 enunciated a
strict separationist position that is offi-
cially still dominant but has been modified
over the years in many ways. After allow-
ing reimbursement for travel, the Court
proceeded within a few years to forbid any
direct public support of religious schools
and to permit only a few indirect subsidies.
In some ways the key issue now is
«vouchers» — money paid directly to par-
ents, who may choose where to send their
children to school. (The Court has gener-
ally upheld government grants to Amer-
ica’s large number of private universities.)

Beginning a year after Everson, the
Court became zealously vigilant against
anything that implied that the public
schools supported religion — students could
not receive voluntary religious instruction
in a public school building, prayers and
Bible readings were prohibited, and in one
case even a required minute of silence at
the beginning of the school day was pro-
hibited, on the grounds that it might be
construed as a prayer. As with aid to pri-
vate schools, the Court has become some-
what more accommodationist in the past
twenty years.

«Equal access» has been a relatively re-
cent issue, and for the most part a majority
of the Court has held that student religious
groups have the same rights as all other
student groups.

The author undertakes to analyze the
complex factors that account for Court
decisions and particularly why the reigning
judicial philosophy seems to change from
age to age. While in one sense she is justi-
fied in beginning her survey in 1947, it
obscures the fact that at that point the
Court made a radical break with the past.

Long claims that, where the religion
clauses are concerned, «the Court has

SZRKG, 108 (2014)

never followed the route of original in-
tent», but that was precisely what it did in
1947, often repeating the same argument
in later cases. The key to the new separa-
tionism was the alleged discovery of the
«original intent» of the framers of the
Constitution, and «wall of separation» — a
phrase used by Thomas Jefferson in a
letter — was often cited to explain that in-
tent. Underlying that, it was claimed, were
the lessons the framers had learned from
the European religious wars and from re-
ligious intolerance in colonial America.

In her relatively brief but densely
packed survey of the principal cases, the
author attempts to situate them in histori-
cal context, her principal thesis being that
various factors — social and political as
well as judicial — affected their outcome.
This is far from a new idea, and Long does
not shed any significant new light on it as
she refers to Catholic-Protestant tensions,
the Civil Rights Movement, the Cold War,
and other things that may have influenced
the justices in ways but are largely specu-
lative.

Supreme Court eras are commonly de-
signated by the names of their Chief Jus-
tices. Long sees the Court of Warren E.
Burger (1969-86) as in some ways crucial.
A Republican, Burger was appointed by
President Richard M. Nixon perhaps lar-
gely because conservatives thought the
Court of Earl Warren (1953-69) had ex-
ceeded its authority and had in effect en-
gaged in legislation. But under Burger the
separationist philosophy continued to gain
ground, with Burger himself often sup-
porting it.

Long views the Burger Court as prac-
ticing a statesmanlike moderation that suc-
cessfully navigated treacherous waters,
and she seems to think that popular criti-
cism of the separationist position has
simply been misinformed and even irratio-
nal. Others — on both sides of the divide —
have seen the jurisprudence of the Burger
Court as confused and inconsistent. The
cause of that confusion is precisely the fact



532

the strict-separationist understanding of
the First Amendment was a novel one in
1947, and the Burger Court later had to en-
gage in sometimes tortured reasoning in
order to uphold it.

Long’s chapter on the Court of William
H. Rehnquist (1986-2005) has a question
for a title: «Accommodation Triumphant?»
Rehnquist was promoted to Chief Justice
by President Ronald Reagan, and as an
associate justice he had written the most
thorough critique to date of separationism,
especially its reading of the Founding Fa-
thers. During Rehnquist’s long tenure a di-
vided Court moved away from strict sepa-
rationism, as justices often disagreed
sharply.

Just as the book is weakened by taking
1947 its starting point, so by ending in
1997 — fifteen years before its publication —
it omits further attempts to refine the mea-
ning of the establishment clause, mainly in
an accommodationist way. Overall, how-
ever, it serves as a useful introduction to the
subject.

Saint-Louis James Hitchcock

Gerhard Gronauer, Der Staat Israel im
westdeutschen  Protestantismus. Wahr-
nehmungen in Kirche und Publizistik von
1948 bis 1972 (=Arbeiten zur Kirchlichen
Zeitgeschichte Reihe B, 57), Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 2013, 518 S.

Die vorliegende Studie, die auf einer in
Erlangen-Niirnberg angenommenen theo-
logischen Dissertation basiert, behandelt
ein wichtiges Thema, ldsst sich in der
kirchlichen und publizistischen Themati-
sierung des Staates Israel doch ein wichti-
ger Aspekt der protestantischen Auseinan-
dersetzung sowohl mit dem christlichen
Antisemitismus vor 1945 als auch mit der
Shoah und ihren Folgen in der Bundes-
republik aufzeigen. Der Verfasser kon-
zentriert sich dabei auf den westdeutschen
Protestantismus, und behandelt den Zeit-

SZRKG, 108 (2014)

Rezensionen — Comptes rendus

raum von der Staatsgriindung 1948 bis zum
Jahr 1972, das mit dem Terroranschlag auf
das israelische Team bei der Olympiade in
Miinchen in vielerlei Hinsicht eine Zisur
darstellt, aber noch vor dem Jom-Kippur
Krieg des Jahres 1973 liegt.

Der Verfasser geht dabei in zwei
Schritten vor. Im ersten Hauptteil wird ein
chronologisch geordneter Uberblick tiber
diejenigen Akteure, Initiativen und histori-
schen Wendepunkte vorgelegt, welche das
Verhiltnis westdeutscher Protestanten zum
Staat Israel im Untersuchungszeitraum be-
stimmt haben (53-247). Neben der vor-
handenen Literatur zu Einzelpersonen und
-fragen wurden hierfiir auch einschléigige
Archivmaterialien vor allem aus dem
Evangelischen Zentralarchiv und dem Lan-
deskirchlichen Archiv Berlin-Brandenburg
ausgewertet, darunter etwa der Nachlass
von Kurt Scharf. Dieser war als Propst und
spiter Bischof in der Landeskirche Berlin-
Brandenburg bereits 1948 mit einer ent-
husiastischen Deutung an die Offentlich-
keit getreten, welche die israelische Staats-
grindung in einen heilsgeschichtlichen
Deutungszusammenhang hineinstellte durch
die Charakterisierung als jenen Ort, an
dem Christus «sein Volk» bei seiner «Wie-
derkunft» antreffen wolle (108).

Im zweiten Hauptteil nimmt der Verfas-
ser eine qualitative Inhaltsanalyse von
ausgewihlten Artikeln und Kommentaren
in der evangelischen Publizistik vor, in
denen Aspekte des Verhiltnisses zu Israel
thematisiert wurden (248-363). Dieser
Teil basiert auf einer Reihe von explizit
gemachten Vorannahmen iiber jene Ge-
sichtspunkte und Positionen, die in dia-
chroner Perspektive fiir die Wahmehmung
Israels relevant sein wiirden. Ausgewertet
wurden insgesamt sechs monatlich oder
halbmonatlich erscheinende Printmedien,
die wie die Lutherischen Monatshefte, die
Junge Kirche oder die Evangelischen
Kommentare in der Mitte zwischen fach-
spezifischer Theologen- oder Zielgruppen-
zeitschrift und genereller Publikumszeit-
schrift stehen und so einen guten Uber-



Rezensionen — Comptes rendus 533

blick wiber verschiedene Stromungen im
westdeutschen Protestantismus vermitteln.

In historischer Sicht unterscheidet Gro-
nauer drei Phasen. In der ersten, bis 1957
reichenden Phase standen AuBerungen von
Vertretern der in Paléstina titigen Juden-
mission im Vordergrund. Diese argumen-
tierten vor dem Hintergrund einer Selbst-
wahrnehmung als Opfer des Nationalsozia-
lismus, da der NS-Staat die traditionelle
Judenmission unterbunden hatte. Vertreter
dieser Strémiung hatten ersichtliche
Schwierigkeiten, die Genese und Legiti-
mitit der israelischen Staatsgriindung zu
verstehen, und manche von ihnen ver-
stiegen sich dazu, den Zionismus als Aus-
druck einer «Blut-und-Boden-Verbunden-
heit» mit Paldstina zu interpretieren, wo-
mit sie de facto die Israelis als die neuen
NS-Tiéter perhorreszierten (96). Progressi-
ve Positionen in dieser Phase vertrat neben
dem bereits erwdhnten Kurt Scharf unter
anderem Hermann Maas, der bereits 1903
am Zionistenkongress in Basel teilgenom-
men hatte und sich als eine Art christlicher
Zionist verstand. Maas war 1950 der erste
christliche Deutsche, der offiziell auf Ein-
ladung des Staates Israel bereiste und seine
Eindriicke im Sinne einer Reich-Gottes
Lehre als Wiederkehr der Juden aus dem
Exil deutete.

In der zweiten, von 1958 bis 1967 rei-
chenden Phase intensivierte sich das pro-
testantische Interesse am Staat Israel. Eine
wachsende Zahl von Theologen und Kir-
chenminner bereiste das Land, darunter
mit Helmut Gollwitzer und dem Berliner
Studentenpfarrer Friedrich-Wilhelm Mar-
quardt zwei der profiliertesten Vertreter
einer Israeltheologie. Diese feierte die
judische Staatsgriindung ebenso empha-
tisch wie moralisierend als Reaktion auf
die Shoah und verschliff dabei in einer
heilsgeschichtlichen Interpretation die Dif-
ferenz zwischen dem Staat und dem bibli-
schen Volk Israel, das in einem besonde-
ren Verhiltnis zu Gott stiinde (154). In
diese Phase fillt neben der Griindung der
Aktion Siithnezeichen 1958 die aus dem

SZRKG, 108 (2014)

Miinchener Kirchentag des Jahres 1959
hervorgehende Griindung einer stidndigen
«Arbeitsgemeinschaft Juden und Christen
auf dem DEKT» auch die Reise einer
vornehmlich von frilheren Angehdrigen
der Bekennenden Kirche gestellten Dele-
gation der EKD nach Israel im November
1962, die allerdings nicht auf einer offi-
ziellen Beauftragung durch den Rat der
EKD basierte. Auf dem Berliner Kirchen-
tag des Jahres 1961 waren sich die Israel-
theologen und Organisatoren einer Ar-
beitsgruppe zum Thema Deutschland-Is-
rael dann sicher, dass die «Zeit der Juden-
mission im pietistischen Sinn» endgiiltig
voriiber sei (171). Zugleich gab es erste
prominente Stimmen, so etwa von Martin
Niemoéller, welche in der vorbehaltlosen
Unterstlitzung des Staates Israel die Aqui-
distanz zwischen Juden und Arabern ver-
missten. Diese Ambivalenz trat nach dem
Sechstagekrieg des Jahres 1967 noch
stirker in den Vordergrund, als etwa der
EKD-Ratsvorsitzende Hermann Dietzfel-
binger in einer offiziellen Erkldrung einen
strikten Neutralitdtskurs vertrat, zugleich
aber bei einem Palidstina-Aufenthalt im
folgenden Jahr die Kritik der israelischen
Regierung notieren musste, welche den im
besetzten Westjordangebiet agierenden
Propst der Evangelisch-Lutherischen Kir-
che in Jordanien als einseitig propalisti-
nenisch hinstellte.

Die Analyse publizistischer Stimmen im
zweiten Teil fligt dieser detaillierten Re-
konstruktion der Einstellung maBgeblicher
Akteure im westdeutschen Protestantismus
wenig substanzielles hinzu. Gewiss, es
wird deutlich, wie und worin sich tenden-
ziell proisraelische und tendenziell proara-
bische Stimmen unterschieden. Aber das
war in den Grundziigen schon nach dem
Durchgang durch die Ereignisgeschichte
deutlich geworden. Dabei werden auch
methodische Grenzen der qualitativen In-
haltsanalyse deutlich, die bei einer unge-
fahren Verhiltnisbestimmung der ver-
schiedenen Meinungstendenzen stehen
bleibt und zudem gelegentlich die publi-



534 Rezensionen — Comptes rendus

zistischen Texte zum Subjekt ihrer selbst
hypostasiert, wie etwa in der Formulie-
rung, dass «manche Texte genau zu wissen
(meinten), dass Israel ein verhingnisvolles
theokratisches System aufweise». (327)
Hier hitte es nahe gelegen, mit dem In-
strumentarium der Diskursanalyse sehr
viel schirfer und préziser diejenigen Kon-
struktionsregeln herauszupriparieren, mit
denen die Generierung «wahrer» Aussagen
tiber den Staat Israel in verschiedenen Dis-
kursfraktionen des westdeutschen Protes-
tantismus moglich war.

Als wichtigstes Ergebnis seiner Studie
hidlt Gronauer fest, dass die protestantische
Position zum Staat Israel von Beginn an
ambivalent war, und dass «Protagonisten
einer proisraelischen und proarabischen
Einstellung stindig um Einfluss kimpften»
(402). Damit tritt er Thesen entgegen, in
denen von der Abldosung einer urspriing-
lich strikt proisraelischen Haltung durch
eine zunehmend israelkritische Haltung
gesprochen wird. Als Kern protestanti-
scher Positionen in der Bundesrepublik
erwies und erweist sich dabei nach wie vor
die Anerkennung des Existenzrechtes des
Staates Israel, auch wenn sich dabei eine
schrittweise Verschiebung von theologi-
schen zu innerweltlichen Urteilskriterien
vollzogen hat. Insgesamt ist dem Verfasser
zuzustimmen, wenn er die Pluralitit pro-
testantischer Positionen zum Staat Israel
als das Zeichen einer offenen kirchlichen
Diskussionskultur interpretiert, in der fiir
extrem einseitige Sichtweisen kein Platz
ist und die offen fir Lernprozesse und
Anstdfe von aufen ist.

Sheffield Benjamin Ziemann

SZRKG, 108 (2014)

Alfons Briining / Evert van der Zweerde
(Ed.), Orthodox Christianity and Human
Rights (Eastern Christian Studies 11),
Leuven/Paris, Peeters, 2012, 399 S.

Nachdem die Orthodoxe Kirche Russlands
als erste Orthodoxe Kirche {iberhaupt 2008
ihre offizielle Position zum Thema «Men-
schenrechte» systematisch formuliert hatte,
wurde eine neue Phase in den ent-
sprechenden Diskussionen eroffnet, an
denen sich auch westliche christliche
Kirchen beteiligten. Bis dahin war dieses
Thema aus orthodoxer Sicht nur vereinzelt
und keineswegs auf normative Weise
behandelt worden — im Gegensatz zu den
westlichen christlichen Kirchen. Daher
verwundert es kaum, dass die internatio-
nale Literatur in diesem speziellen Bereich
nach 2008 erheblich zugenommen hat (vgl.
auch das jiingst erschienene Buch von
Kristina Stoeckl, The Russian Orthodox
Church and Human Rights, Abingdon/
New York, Routledge, 2014).

Der hier zu besprechende, von Alfons
Briining und Evert van der Zweerde her-
ausgegebene Band fligt sich sehr gut in
den oben geschilderten Rahmen ein und
stellt einen wichtigen Beitrag zum ortho-
doxen Verstdndnis der Menschenrechte
und dessen Besonderheiten dar. Beide
Forscher beschiftigen sich seit langem mit
verschiedenen Aspekten des Orthodoxen
Christentums, insbesondere in dessen sla-
wisch-russischen  Ausprigungen, und
beide haben sich bereits einen Namen in
der einschligigen Forschung gemacht.
Mehrere Beitrige des vorliegenden Bandes
befassen sich dementsprechend mit der
russisch-orthodoxen Tradition in ihrer
ganzen Breite, wie zum Beispiel in der
ehemaligen Sowjetunion und im postso-
wjetischen Russland, doch werden auch
andere orthodoxe Kulturen (z.B. von Grie-
chenland, Ruménien und Bulgarien) in Be-
tracht gezogen. Der Band geht auf eine in-
ternationale Konferenz zum Thema im
Radboud Universitit Nijmegen (9.-11. Fe-
bruar 2009) zuriick und enthilt insgesamt



Rezensionen — Comptes rendus 535

18 Kapitel, die in sechs verschiedene the-
matische Einheiten gegliedert sind: die be-
anspruchte, gleichwohl umstrittene Uni-
versalitit des (westlichen) Menschen-
rechtskonzeptes; die grundlegende oder
relative Verschiedenartigkeit des orthodo-
xen Ostens und des lateinischen Westens;
die diversen und nicht immer kompatiblen
Menschenrechtskonzepte, die in der ortho-
doxen Welt und anderweitig im Umlauf
sind; die Beziehungen zwischen orthodo-
xer Theorie zu Menschenrechten und ge-
sellschaftlicher Realitit; die Menschen-
rechte im Spannungsfeld der Beziehungen
zwischen Kirche, Staat und Gesellschaft in
der orthodoxen Welt; und schliellich die
Menschenrechtsthematik  im  Kontext
orthodoxer Aktivisten und des soziopoli-
tischen Engagements der Orthodoxen Kir-
chen.

Dass die Beziehungen des Orthodoxen
Christentums zur modermen Menschen-
rechtsidee viele Ambivalenzen aufweisen,
ist bereits bekannt, und dies wollen die
Herausgeber auch nicht verschweigen, wie
schon allein deren Einfiihrung deutlich zu
entnehmen ist (1-15). Jedoch wire es
falsch, aus der zugegebenermaflen ver-
breiteten orthodoxen Kritik an den moder-
nen Menschenrechten den Schluss zu
ziehen, die Orthodoxie sei diesen Men-
schenrechten gegentiber vorwiegend und
grundsitzlich negativ eingestellt. Es gibt
verschiedene und mitunter entgegenge-
setzte orthodoxe Positionen zu dieser
Frage, auch wenn diese nicht so normativ
und bindend sind wie die oben erwihnte
Stellungnahme der Orthodoxen Kirche
Russlands von 2008. Ohne also die exis-
tierenden Probleme unter den Tisch kehren
zu wollen, unternehmen die Autoren der
verschiedenen Beitrige in diesem Band
Versuche, die Vielfalt und Pluriformitiit
der orthodoxen Positionen zu den Men-
schenrechten ans Licht zu bringen, kul-
turgeschichtlich zu verorten und passend
zu deuten. Nicht zu vergessen ist aller-
dings, dass trotz der Menschenrechtser-
klirung der Vereinten Nationen von 1948

SZRKG, 108 (2014)

keine absolute Einigkeit beziiglich eines
gemeinsamen und allgemein giiltigen Kon-
zeptes von Menschenrechten weltweit be-
steht, denn diese werden von religidsen,
philosophischen, liberalen, sékularen, poli-
tischen und anderen Akteuren jeweils ab-
weichend konzeptualisiert und gedeutet —
die Beitrdge von van der Ven (19-34), van
der Zweerde (35-67) und Pribytkova (69—
82) verdeutlichen dies. Ahnliche Ambiva-
lenzen gelten in diesem Zusammenhang
fur die Beziehungen zwischen orthodoxem
Osten und lateinischem Westen. Hier han-
delt es sich um zwei religiose Kulturkom-
plexe, die nicht a priori als vollig ent-
fremdet und inkompatibel zu betrachten
sind. Es bedarf zuerst einer Historisierung,
um wahrnehmen zu kdnnen, wann, wie
und wo die Probleme zwischen diesen
beiden Welten auftauchten und an-
schlieend bestimmend wurden. Selbst in
Perioden der Spannung und des Konflikts
gab es diverse Kommunikationskanile und
Austauschmoglichkeiten zwischen beiden
Seiten, sodass westeuropdisches bzw.
westliches Gedankengut (u.a. in Bezug auf
die Menschenrechte) im orthodoxen Osten
mehrmals Eingang finden konnte. Gleich-
zeitig sollte nicht iibersehen werden, dass
der beriihmt-beriichtigte, stark ideologisch
gefarbte orthodoxe Antiokzidentalismus in
vielen Fillen ein Hindernis zu einem pro-
duktiveren Dialog zwischen der ortho-
doxen Theologie und dem modernen
Menschenrechtskonzept darstellt — die
Beitrdge von Dmitriev (86-109), Arte-
myeva (111-123) und Briining (125-152)
heben dies heraus. Ein weiteres, nicht zu
leugnendes Problem im Ost-West-Dialog
zum Thema besteht in der Verschieden-
artigkeit der Konzeptualisierungen von
Menschenrechten und deren Hintergrund
(z.B. in Bezug auf das Verstindnis von
menschlicher Wiirde). Dies wird zunéchst
aus den laufenden bilateralen Gespréchen
orthodoxer und westlicher (insbesondere
protestantischer) Kirchen erkennbar. Trotz-
dem sind die unterschiedlichen Positionen
individueller orthodoxer Denker zum



536 Rezensionen — Comptes rendus

Thema ziemlich ambivalent und keines-
wegs identisch, vergleicht man zum Bei-
spiel die Ideen von S. N. Bulgakov mit de-
nen von Christos Yannaras — hierzu die
Beitrige von Hurskainen (155-168),
Zwahlen (169-186) und Stoeckl (187-
198). Die orthodoxen Besonderheiten in
puncto Menschenrechte lassen sich ferner
nicht nur theologisch, kirchen- oder ideen-
geschichtlich untersuchen, sondern auch
empirisch gemdB der Situation in ver-
schiedenen mehrheitlich orthodoxen Lin-
dern oder Milieus, und zwar mit der Ab-
sicht, eventuelle Diskrepanzen zwischen
Theorie und Praxis zu lokalisieren — dazu
sehr niitzlich die Beitrdge von Marsh und
Payne (201-214), Naletova (215-235) und
Turunen (237-249). Dass das Thema der
Menschenrechte im breiteren Rahmen der
Staat-Kirche-Beziehungen in der heutzu-
tage in Richtung Osten erweiterten Euro-
pédischen Union verortet werden kann, ist
schon hinlédnglich bekannt. Auf der ande-
ren Seite offenbart dieses Thema die zahl-
reichen orthodoxen Eigentiimlichkeiten,
die zu Spannungen oder Konflikten in Be-
zug auf viele damit verbundene Aspekte
(z.B. Privilegierung der Orthodoxie,
Rechte der religiosen Minderheiten) fiih-
ren. Die Unterschiede zwischen orthodo-
xen Ideen und modernen Sozialtheorien
bleiben ohnehin uniibersehbar. All dies ist
den Beitrigen von Walters (253-270),
Agadjanian (271-292), Preda (293-313)
und Kalkandjieva (315-334) zu entneh-
men. SchlieBlich ldsst sich das Thema der
Beziehungen zwischen Orthodoxie und
Menschenrechten anhand der Rolle diver-
ser orthodoxer Kleriker veranschaulichen,
die in konkreten Zusammenhidngen damit
aktiv und praktisch umgehen. Der gleiche
Erkenntniswert findet sich in den Reflexio-
nen orthodoxer Kirchen, Theologen und
Aktivisten iiber den notwendigen tatkréfti-
gen und regen orthodoxen Beitrag zur Ge-
sellschaft, der sich aus orthodoxen Quellen
speist — dazu die Beitrdge von Baars (337-
350) und Shishova (351-364).

SZRKG, 108 (2014)

Angesichts der oben geschilderten the-
matischen Breite fiillt dieser Band zwei-
fellos eine grofe Liicke in der entsprechen-
den Forschung, denn er ist nicht nur ange-
messen konzipiert und strukturiert (u.a. mit
kurzen Zusammenfassungen zu Beginn je-
des Kapitels), sondern auch sehr material-
und perspektivenreich. Zudem zeichnet ihn
eine hochgradige Interdisziplinaritdt aus,
denn die einzelnen Beitrige entstammen
unterschiedlichen Disziplinen und Stand-
punkten, wie zum Beispiel Theologie,
Geschichte, Philosophie und Soziologie. In
einigen Beitrdgen wird der Versuch unter-
nommen, eine Verbindung zwischen
orthodoxer Reflexion und empirischer
Realitit herzustellen, was in der Tat zum
Erreichen einer wirklichkeitsnahen Wahr-
nehmung der Situation in mehrheitlich
orthodoxen Landern und Kulturen jenseits
teilweise abstrakter Konzepte, Prinzipien
und Orientierungen erforderlich ist. Dieser
Band kann zudem in vielerlei Hinsicht
wertvolle Anregungen zur weiteren Unter-
suchung und Vertiefung der darin be-
sprochenen Themen geben, insbesondere
in Hinblick auf die Begegnung der ortho-
doxen Welt mit der Moderne insgesamt.
Konkreter ausgedriickt: Die Probleme der
orthodoxen Welt mit den Menschenrechten
lassen sich mutatis mutandis auch in der
islamischen Welt beobachten. Denn beide,
Orthodoxie und Islam, haben erhebliche
Schwierigkeiten mit der (westlichen) Mo-
derne, obschon keine grundsitzliche In-
kompatibilitdt mit ihr. Es geht hier um die
besondere Begegnung nicht-westlicher re-
ligioser Kulturen mit der Modeme, die
partiell, spannungsvoll und konflikttrich-
tig verlaufen ist, was unter anderem die
Menschenrechte unmittelbar betrifft. Ein
genauer Vergleich der entsprechenden
orthodoxen und islamischen Positionen
zum Thema wire daher wiinschenswert.
Hierfiir bietet dieser Band eine exzellente
erste Grundlage.

Kurzum: Nicht nur aufgrund der oben
erwdhnten Beispiele, sondern auch wegen
seiner vielen weiteren Vorteile ist dieser



Rezensionen — Comptes rendus 537

Band empfehlenswert. Das gilt einerseits
fiir den engeren Kreis der Menschen-
rechtsspezialisten, die sich aus diversen
Perspektiven mit dem Thema beschiftigen
und sich fiir die transkulturelle und trans-
religiose Rezeption der Menschenrechts-
thematik interessieren, andererseits fiir all
jene, die sich mit den Besonderheiten
orthodoxer Kulturen befassen, insbeson-
dere im Vergleich zum westlichen Latei-
nischen Christentum. Die jeweilige Rezep-
tion der Menschenrechtsthematik in diesen
christlichen Kirchen kann auf geradezu
ideale Weise die Unterschiede verdeut-
lichen, die diese Institutionen gegenwirtig
noch trennen und die vielleicht heute eine
viel groBere Rolle spielen als die dogma-
tischen Unterschiede und Konflikte der
Vergangenheit.

Erfurt Vasilios N. Makrides

Philipp W. Hildmann/Stefan Réflle
(Hg.), Staat und Kirche im 21. Jahrhun-
dert (=Berichte und Studien der Hanns-
Seidel-Stiftung 96), Miinchen 2012, 308 S.
(Download unter www.hss.de/mediathek)

Es ist ein immerwdhrendes Thema: Das
Verhiltnis von Staat und Kirche. Und es
wird es auch bleiben, weil sich immerwih-
rend etwas dndert: Hatten die deutschen
Kirchen in der unmittelbaren Nachkriegs-
zeit einen «oOffentlichen Auftragy zur
Mitgestaltung der Gesellschaft zugetragen
bekommen, setzte seit den 1960er ein
massiver Sikularisierungsschub ein, den
beide Kirchen bis heute nicht recht zu
bewiltigen verstehen. Hinzu kommt seit
zwei Jahrzehnten — als Folge von Migra-
tion und Integration — ein zunehmend
selbstbewusster Islam, der die offentliche
Wahrnehmung einer «Renaissance der
Religionen» nicht unerheblich (mit)prigt.
Auch die Daten des Statistischen Bundes-
amtes sprechen eine klare Sprache, dass
sich Deutschland religionssoziologisch
tiefgreifend dndert: 72% der Bevdlkerung

SZRKG, 108 (2014)

gehoren einer Religionsgemeinschaft an,
nur noch 57% einer der beiden groflen
Kirchen. Dreiviertel der Ostdeutschen sind
konfessionslos. Was also ist zu tun — aus
Sicht der Kirchen, der Wissenschaft, aber
auch der christlichen Parteien CDU/CSU,
denen es ja um die Selbstvergewisserung
ihres Werte-Fundaments und um das ihrer
Waihler sowie die Interaktion von gesell-

schaftspolitischen ~Vorfeldorganisationen
(zu denen auch die Kirchen zdhlen) und
Politik geht?

Diesen Fragen geht der Sammelband von
Philipp Hildmann und Stefan RéBle nach.
Der Germanist und evangelische Theologe
Hildmann leitet das Vorstandsbiiro der
CSU-nahen Hanns-Seidel-Stiftung und ge-
hért zu den kreativsten und aktivsten
Grenzgingern zwischen Wissenschaft, po-
litischer Praxis und Kirche, wihrend Ste-
fan RoBle einer der politischen Hoffnungs-
trager der CSU ist, Landrat des Donau-Ries-
Kreises und stellvertretender Vorsitzender
der Zukunftskommission seiner Partei.
Beide versammeln 23 namhafte Autorinnen
und Autoren, die sich historischen, theologi-
schen, soziologischen und gesellschafts-
politischen Fragestellungen widmen.

Die historischen Analysen von renom-
mierten Wissenschaftlern wie Hans Maier
(Gott als Grund von Verfassungen), Dieter
J. Weil3 (Staats-Kirchenverhiltnis in Bay-
ern) und Rudolf Lill (Katholizismus in
Italien) oder auch Heinrich Badura (Kirche
in Polen) prisentieren solide den Stand der
Forschung. Im Blick auf die noch immer
umstrittene Position des Islam in der deut-
schen Gesellschaft skizziert Jorn Thiel-
mann (Erlangen) die historische Genese
des Islam in Deutschland, die unterschied-
lichen Gruppen und Netzwerke und die
Herausforderungen fiir die islamischen
Verbiande, sich als Ansprechpartner fiir
Bund und Linder aufzustellen — etwa bei
der Einfiihrung eines islamischen Religi-
onsunterrichts (87-97). Wesentlich kriti-
scher fragt die Bonner Islamwissenschaft-
lerin Christine Schirrmacher in ihrem
Beitrag «50 Jahre Islam in Deutschland. Ist



538 Rezensionen — Comptes rendus

eine <Anerkennung» durch den deutschen
Staat tiberfillig?» (99-109). Sie legt den
Fokus auf die problematischen Entwick-
lungen wie die Radikalisierung, den «Ideo-
logietransfer» durch islamistische Akteure
von Nahost nach Deutschland, aber auch
die durch existentielle Heimatlosigkeit und
Sinnsuche vieler Muslime. Genau diese
emotionalen Faktoren der mangelnden
Akzeptanz in Deutschland, gepaart mit
mangelnder theologischer Bildung, lieen
manchen jungen Muslim in radikale Kreise
abgleiten, die oftmals Wérme und Ge-
meinschaften anboten — wie es in dhnlicher
Form links- und rechtsradikale Kreise
titen. Jihadisten sind fiir Schirrmacher
«zerrissen zwischen ihrer Herkunfiskultur,
die nicht mehr die <ihre» ist, und der Auf-
nahmekultur, die nicht zu der ihren gewor-
den ist [...]» (102f). Deshalb sieht Schirr-
macher fir die juristische Anerkennung
bzw. die Verleihung des Statuts einer Kor-
perschaft des offentlichen Rechts an isla-
mische Verbdnde noch immer eine ganze
Reihe von ungeldsten juristischen, organi-
satorischen und gesellschaftspolitischen
Problemen: Von der Gleichberechtigung
der Geschlechter iiber den Abschied vom
Islamismus, also der auch heutigen poli-
tischen Orientierung am Vorbild Moham-
meds und seines Gesellschaftsbildes des 7.
Jahrhunderts bzw. der Auslegung des
Korans durch Schariagelehrte des 7.—10.
Jahrhundert. Eine «Ausséhnung» der isla-
mischen Theologie mit Sikularismus und
Rechtsstaatlichkeit, mit Geschichte und
Gegenwart «muss aus der etablierten [is-
lamischen, d. Verf.] Theologie selbst kom-
men, aus ihrem Machtverzicht auf den po-
litischen Bereich. Dann wire ein grofler
Schritt zur Verleihung von Koérperschafts-
rechten an muslimische Gruppierungen ge-
leistet [...]», resiimiert Schirrmacher (109).

Nicht nur der Islam bringt das klassische
Religionsgefiige in Deutschland durchei-
nander, auch ein neuer Atheismus erhebt
offentlich immer stirker seine Stimme.
Aufschlussreich sind deshalb die Analysen
aus der Feder des Journalisten Alexander

SZRKG, 108 (2014)

Kissler bzw. des Beauftragten fiir Weltan-
schauungsfragen der Erzdizese Miinchen-
Freising, Axel Seegers. Kissler widmet
sich in seinem Aufsatz «Nackte Affen» der
«Agenda und Strategie des organisierten
deutschen Neoatheismus am Beispiel der
Giordano-Bruno-Stiftung» (121-133),
Seegers eher begriffsgeschichtlich dem
«neuen Atheismus» (111-122). Er zeigt,
wie die von dem umtriebigen Publizisten
Michael Schmidt-Salomon angefiihrten
Laizisten (etwa in einem Offenen Brief an
die Bundeskanzlerin aus Anlaf des Papst-
besuches) fiir eine strenge Trennung von
Staat und Kirche kdmpfen. Seegers unter-
scheidet historisch zwischen einem (philo-
sophisch)theoretischen und einem (le-
bens)praktischen Atheismus (113). All die-
se Formen seien aber aufklérerisch einem
kritischen Nachdenken verpflichtet. Dage-
gen sei der neue oder Neo-Atheismus eine
heterogene Bewegung, die die bisherigen
religionsphilosophischen Diskurse igno-
riere, sehr einseitig materialistisch-empi-
risch-szientistisch argumentiere (116) und
«die Religiositit dank der Naturwissen-
schaft» fiir restlos erledigt halte (126). Die
Evolutionstheorie liefere die Welterkld-
rung ohne Gott. «Ein solcher Szientismus,
ein <harter Naturalismus) (Jirgen Haber-
mas), ist die Basis der neoatheistischen
Argumentationsfolge, die so ihrerseits der
Nihe zum Dogma nicht immer entrit»
(126). Das fiihrt zwangsléufig zum natura-
listischen Fehlschluss, der ethische Sol-
lens-Forderungen aus empirischen Seins-
Kategorien ableitet. So macht es etwa der
Oxforder Evolutionsforscher und Bestsel-
ler-Philosoph, Richard Dawkins, der
meint, der Mensch, ein Zufallsprodukt der
Natur, habe egoistische Gene und schlicht
die Hauptaufgabe, diesen Genen zum
Uberleben zu verhelfen. Religiose Gedan-
ken seien dagegen Parasiten im Gehirn,
produzierten nichts anderes als Angste und
seien daher zu bekdmpfen.

Kissler verweist als weiteren Protago-
nisten dieser Bewegung auf den australi-
schen Philosophen Peter Singer, der in



Rezensionen — Comptes rendus 539

seiner Ethik Menschsein und Personsein
unterscheide, wobei dieser die personale
Wiirde an Kriterien wie Autonomie und
Rationalitit kniipfe. Da ein ausgewach-
sener Menschenaffe rational und autonom
handelt, wertet er ihn héher als ein Baby
oder einen Behinderten. Singers Thesen,
denen die Giordano-Bruno-Stiftung nahe-
steht, sind oft und heftig kritisiert worden,
besitzen dennoch eine breite Wirkmacht.
Die politischen Konsequenzen zieht in
Deutschland der noch wenig bekannte
«Koordinationsrat sdkularer Organisatio-
nen»: Die Menschenwiirde soll in eine
Personenwiirde iibergeleitet werden, was
zur Legitimation der verbrauchenden Em-
bryonenforschung sowie zu einer liberalen
Abtreibungs- und Sterbehilfepraxis fiihrt.
Die Partizipation der Kirchen in &ffent-
lichen Einrichtungen (Religionsunterricht,
Rundfunkrite, Ethikrdte etc.) gehore be-
endet, doch auch die als nutzlos dekla-
rierten Geisteswissenschaften sollten aka-
demisch und gesellschaftlich degradiert
werden. Doch die Stiftung, die zur Er-
ziehung im Sinne ihres evolutiondren Hu-
manismus sogar atheistische Kinderbiicher
herausgibt, wird im atheistischen Lager
kritisch bedugt. So gehen der Philosoph
Norbert Horster und der Autor Joachim
Kahl auf Distanz, halten Schmidt-Salo-
mons Thesen wahlweise fiir bilderstiir-
merisch, unreif oder defizitar (128). Der
Neo-Atheismus — zu dem auch der Hu-
manistische Verband Deutschlands und
der Deutsche Freidenker-Verband zihlen —
bleibt auch wissenschaftlich ein linger-
fristiges zu analysierendes Phidnomen, das
in einer sékularen Gesellschaft tendenziell
Raum gewinnen diirfte.

Nicht weniger nachdenklich sind die
originellen und fiir die «C»-Parteien in
Deutschland nicht unerheblichen Erkennt-
nisse des empirischen Beitrags «Christen-
tum und Politik — Die Geschichte einer
schleichenden Entfremdung» von Thomas
Petersen (Institut fiir Demoskopie Allens-
bach). Der Meinungsforscher zeigt anhand
von Umfrageergebnissen, wie fundamental

SZRKG, 108 (2014)

die «Erosion des Glaubens» (163) gerade
in Westdeutschland ist, weil die innere
Distanz zur praktizierten Religiositét noch
stirker wichst als die Zahl der Kirchen-
austritte: Bezeichneten sich 1985 noch
58% der Westdeutschen als religios, so
waren es 2010 nur noch 52%. Die Zahl der
regelmifigen Gottesdienstbesucher hat
sich von rund 60% im Jahre 1954 bis 2010
ungefdhr halbiert. Interessanterweise un-
terliegen die Meinungsduflerungen der
Deutschen deutlichen Schwankungen:
Wihrend viele Menschen mit klassischen
Topoi des Christentums immer weniger
anfangen konnen, ermitteln die Forscher
hohe Zustimmungswerte beim Glauben an
Wunder, dem Wirken von Engeln und den
Fiigungen des Schicksals, was auch immer
man darunter verstehen mag. Bitter ist fiir
die GroBkirchen die Erkenntnis, dass bei
der Frage welcher von 18 gesellschaftli-
chen Institutionen die Deutschen Antwor-
ten auf die Zukunft zutrauten, die katholi-
sche (4%) und die evangelische Kirche
(2%) die beiden letzten Plédtze einnahmen.
Selbst die offentliche Verwaltung schnitt
mit 5%, die Philosophen mit 10% noch
etwas besser ab (165). Am meisten Zu-
trauen haben die Deutschen in Technik,
Ingenieurskunst und Naturwissenschaften
(53-51%). Spannend wire es zu wissen,
wie die Kirchen mit diesem desastrisen
Ergebnis umgehen. Petersen beantwortet
diese Frage nicht, analysiert dagegen die
Verbindung zur CDU/CSU. Er meint, dass
die nachlassende Kirchenbindung der
Deutschen nicht zwangsldufig zur Schwi-
chung der Unionsparteien fithren muss.
Zwar war es in der Nachkriegszeit ein-
facher «das christliche Menschenbild» als
Legitmationsgrund der Politik der C-Par-
teien zu benennen. In der praktischen Poli-
tikausgestaltung spielte dieses Fundament
aber oft nur eine nachgeordnete Rolle
(167f). Der Riickverweis auf christliche
Werte fithrt nach den Allensbach-Um-
fragen interessanterweise auch heute zu
hohen Zustimmungswerten — wenn man
eine solche Frage polarisierend bzw.



540

kontrastierend stellt und etwa fragt, welche
Eigenschaften dem Christentum und wel-
che dem Islam zukommen, welche Reli-
gionstradition zu bevorzugen sei. So
lehnten 90% der Befragten es ab, einen
christlichen Feiertag zugunsten eines isla-
mischen zu streichen. Auch halten immer
noch 22% der Deutschen christliche
Grundsitze in der Politik fiir «sehr wich-
tign und 30% fiir «auch noch wichtigy.
(170). Die Umfrageergebnis sind dennoch
nicht eindeutig: Wihrend sich also tiiber
50% fiir eine christliche Fundierung der
Politik aussprechen, halten es 55% der Be-
fragten fiir unmoglich, dass sich ein Poli-
tiker bei wichtigen Entscheidungen konse-
quent an «christlichen Wertvorstellungen»
orientieren solle (170). Anscheinend gibt
es einen Bias zwischen einer diffusen Zu-
stimmung zu christlich-europédischen Wer-
tevorstellungen und dem Wunsch nach ei-
ner rational-sékularen Begriindung von po-
litischen Sachentscheidungen.

Noch bemerkenswerter ist das Allens-
bach-Ergebnis, was die Bevdlkerung von
einer konservativen und von einer christli-
chen Politik erwartet: Unter christlichen
Politikinhalten werden zumeist Themen
genannt, die man eher linken Parteien zu-
traut wie den Einsatz fiir sozial Schwache
und die Dritte Welt, wihrend Ziele wie
eine strenge Abtreibungsregelung oder der
Kampf gegen verkaufsoffene Sonntage
einer konservativen Politik zugeordnet
werden. Petersens Fazit sollte die C-Par-
teien nachdenklich stimmen: «Man be-
kommt den Eindruck, dass sich das Image
des Christlichen [...] von der Position der
CDU/CSU entfernt [...]» und zu den politi-
schen Gegnern wandere.

Auch der junge Regensburger Politik-
wissenschaftler Marcus Gerngro wirft in
seinem Beitrag zu «Die CSU und die
Kirche» (175-186) ahnliche Fragen auf
und verweist vor allem auf die unter Hanns
Seidel, Franz Heubl und Franz Josef
Strauss erfolgte «Sikularisierung der
CSU» (179f), womit er vor allem die Lo-
sung von klerikal-katholischen Bindungen

SZRKG, 108 (2014)

Rezensionen — Comptes rendus

meint, Das hatte nach dem Krieg auch
wabhltaktische Griinde, wollte sich die CSU
doch auch protestantischen Wéhlerschich-
ten o6ffnen. Heute ist die Kirchlichkeit in
Bayern zwar noch etwas héher als in Ge-
samtdeutschland, doch spielen religitse
Milieubildungen auch im Freistaat bei
jingeren Generationen eine immer we-
niger bedeutende Rolle. Zwei grofle Her-
ausforderungen miisse die CSU deshalb
hinsichtlich ihrer Wihlerschaft bewiltigen:
a) Die Uberalterung und b) die Aufteilung
der Wihler in Christen und Nicht-Christen
respektive Gliubige und Nicht-Gliubige
(184). Da sich eine Volkspartei breit auf-
zustellen habe, um erfolgreich zu sein und
das Label «katholisch» zunehmend Wihler
abschrecke, eine Kkonfessionsgebundene
Politik immer weniger honoriert oder gar
zu Fliigelkimpfen in der Partei fihren
konne, steht die CSU vor einem Dilemma.
Gerngrof3 empfiehlt eine punktuelle christ-
lich-wertgebundene Positionierung, um
sich von Mitbewerbern zu unterscheiden,
aber zugleich auch einen Abschied von der
«bloBe[n] Betonung christlicher Tradition»
(186). Ein moderner Katholizismus (was
auch immer Gerngrofl damit meint) «sollte
als eine von mehreren Strémungen inner-
halb der CSU Platz finden» (186). Mehr
Fragen also als Antworten, bei denen auch
das Plidoyer des Miinchner Altmeisters
der Politikwissenschaften, Werner Wei-
denfeld, fiir «Smartpower als Antwort von
Unsicherheit» (191ff) in seinem Aufsatz
«Strategische Herausforderungen: Die Kir-
chen und die Unionsparteien» (187-194)
nur wenig weiterhilft. Er fordert die Pflege
des Markenkerns der Unionsparteien aus
«C» (Christentums-)Orientierung, sozialer
Marktwirtschaft und Europa. Softpower
bedeute hier das Werben fiir «die Attrak-
tion einer politischen Ordnung» (192), den
Kampf um Deutungshoheit und das Her-
ausbilden einer kommunikativen Verlass-
lichkeit (194).

Die Vorsitzende der CSU-Landesgruppe
im Deutschen Bundestag und ehemalige
Bundesministerin, Gerda Hasselfeldt, ver-



Rezensionen — Comptes rendus 541

sucht in ihrem Aufsatz «Ist Politik aus
christlichem Verstindnis noch zeitgmiB3?»
(149-159) das Dilemma der CSU zwi-
schen christlicher Werteorientierung und
brockelnder Konfessionsbezogenheit mit
dem Argument zu l6sen, dass sich aus dem
christlichen Glauben eine Politik der Frei-
heit, Verantwortung, Solidaritit und Ge-
rechtigkeit ableiten lasse. So kénne christ-
liche fundierte Politik auch weiterhin zeit-
gemiB sein. Hasselfeldt bleibt hier bei
konventionellen Begriindungsmustern der
Unionsparteien. Neue Argumente fiir die
oben beschriebenen veritablen soziologi-
schen und mentalen Verschiebungen in der
deutschen Gesellschaft liefert sie nicht.

Der interdisziplindre, sehr griindlich re-
digierte und gut zu lesende Sammelband
bietet mit einer Fiille von kurzen, span-
nenden Aufsitzen (denen wohl eher Vor-
trige als wissenschaftliche Ausarbeitungen
zugrunde liegen) einen sehr umfassenden
und aktuellen Einblick in die Debatte um
Staat und Kirche, allerdings aus einer eher
konservativen, durchaus auch bayerischen
und politisch klar unionsbezogenen Sicht.
Wer sich iiber den Stand der Diskussionen
aus diesem politisch-soziologischen Blick-
winkel informieren will, dem sei das Buch
von Hildmann/Ro8le sehr zu empfehlen.

Berlin Roland Loffler

Zur Religions- und Kirchengeschichte der Schweiz:
religiose Lebenswelten, Orte, Stddte

René Bloch/Jacques Picard (Hg.), Wie
iiber Wolken. Jiidische Lebens- und Denk-
welten in Stadt und Region Bern, 1200—
2000 (=Beitrage zur Geschichte und Kul-
tur der Juden in der Schweiz 16), Ziirich,
Chronos, 2014, 525 S.

Der Band versammelt 800 Jahre Ge-
schichte der Juden in Bern, vorgestellt von
25 Autorinnen und Autoren unter der Her-
ausgeberschaft von René Bloch und Jac-
ques Picard. Uber 500 Seiten, geschrieben
auf hohem Niveau, gleichzeitig spannend
und fiir eine breite Leserschaft voller hoch-
interessanter Einblicke in eine Stadtge-
schichte, die auch ein vielsagendes Beispiel
fiir die Schweizerische und dariiber hinaus
mitteleuropédische Geschichte darstellt.

So ist das Mittelalter geprigt von der be-
stindigen Gefahr der Rechtsunsicherheit
und Vertreibung, wo Juden als Spielball
der Michtigen behandelt werden. 1427
ausgewiesen mit dem Vorwurf des Wu-
chers, nach dem DreiBigjihrigen Krieg erst
wieder in groferer Zahl ansissig, Ende des

SZRKG, 108 (2014)

18. Jh. erneut mit Handelsverboten kon-
frontiert, dauert es nach zahlreichen Fort-
und noch mehr Riickschritten beim Aufbau
einer jidischen Gemeinschaft bis 1866, bis
das uneingeschrinkte Niederlassungs- und
Handelsrecht, im Ubrigen gegen den Will-
len der Mehrheit der ménnlichen Bemer
Stimmbiirger, beschlossen wurde. Auch
beim Schichtverbot stimmten die Berner
mit einer grolen Mehrheit von 75 % weit
iilber dem Schweizerischen Durchschnitt
dafiir.

Zuzug fiir die Gemeinde kam vor allem
aus dem Elsass. Handel, nicht zuletzt
Pferdehandel, war die bestimmende Be-
rufsrichtung, dazu kamen Tuchhéndler,
Speisewirte, Antiquitdtenhédndler und an-
dere. Im Buch werden auch einzelne Bei-
spiele herausgegriffen, so, um nur zwei zu
nennen, das der Familie Loeb oder der
Schokoladenfabrikantin Camille Bloch, fiir
die jiingere Zeit dann auch des Présidenten
Georges Brunschvig oder der Rabbinerdy-
nastie Messinger oder Roland Gradwobhls.
Statistiken, wie Bevolkerungsentwicklung,



542 Rezensionen — Comptes rendus

Beschreibungen etwa zu den Synagogen-
bauten oder der Burgerbibliothek, aber
auch Angaben zu den jiidischen Professo-
rinnen und Professoren an der Universitit
erlauben detaillierte Kenntnis der Ent-
wicklung des Judentums in Bern.

Eine Reihe von Einzelbeitrigen be-
schiftigt sich mit der Entwicklung ab der
zweiten Hilfte des 19. Jh., so auch mit
dem Zuzug vor allem russischstimmiger
Juden, oft sozialistisch gesinnt, auf der
Flucht vor den zaristischen Verfolgungen.
Schriftsteller, Kiinstler und Gelehrte wer-
den ebenfalls ausfithrlich behandelt, so der
Exeget, Religionsgeschichtler und Philo-
soph Yehezkiel Kaufmann, die Literatin
Else Lasker-Schiiler, der Philosoph Lud-
wig Stein, der Literaturwissenschaftler Jo-
nas Friankel. Bern war Wirkungsort wich-
tiger Philosophen, Psychologen, Jiddisten;
Moritz Lazarus, Micha Josef Berdyczew-
ski, Chaim Zhitlowsky, um nur drei zu
nennen, oder Walter Benjamin und Ger-
schom Scholem, die einen Teil der
Studienzeit in Bern verbrachten, nicht zu
vergessen Albert Einstein, der sich von
1902-1909 in Bern aufhielt. Anna Tumar-
kin, die wichtige Philosophin, war im
Ubrigen die erste Professorin Europas. In
Bern hielten sich um 1900 etwa 200 judi-
sche Studierende (von insgesamt 900) —
hdufig aus Russland stammend — auf, da-
runter ein groBer Prozentsatz Frauen.

Die Entwicklung nach dem Ersten
Weltkrieg ging mit strengeren Einbiirge-
rungsvorschriften und dem Erstarken
fremdenfeindlicher Tendenzen einher, was
zur Verschlechterung der Situation fiir Ein-
biirgerungswillige fithrte. Nun ging der
judische  Bevolkerungsanteil zuriick.
Gleichzeitig stiegen innerhalb der Kultus-
gemeinde die Anstrengungen, gegen den
Antisemitismus vorzugehen, dem sich meh-
rere Ressorts widmeten. Dabei stirkte sich
der jiidische Zusammenhalt, wozu auch die
Griindung des jiidischen Turnvereins bei-
trug.

Der Berner Prozess gegen die Protokolle
der Weisen von Zion, jener furchtbaren

SZRKG, 108 (2014)

antisemitischen Filschung, endete 1937
mit einem Freispruch der Angeklagten, da
es noch keine ausreichende Handhabe ge-
gen antisemitische Propaganda gab (erst
1995 mit der Antirassismusstrafnorm) und
der Artikel iiber Schundliteratur nicht aus-
reichte, um zu einer Verurteilung zu fiih-
ren.

Restriktive und antisemitische Fliicht-
lingspolitik zwischen 1933 und 1945, die
vielen Bemiithungen jiidischer Organisa-
tionen fiir die Fliichtlinge, die Kampagne
gegen die Grenzsperre sind weitere wich-
tige Meilensteine, die im Buch hervor-
ragend beschrieben werden.

Einen weiteren Schwerpunkt bildet die
Entwicklung nach 1945, vor allem auch
nach der Staatengriindung Israels 1948 bis
hin zur Griindung einer Professur fiir
Judaistik, die heute René Bloch innehat.
Die inneren Entwicklungen der Gemeinde,
die verschiedenen Reformversuche, die
einzelnen Vereine werden ausfiihrlich
behandelt. Ein wichtiger Meilenstein war
auch die Anerkennung der israelitischen
Gemeinde als offentlich-rechtliche Reli-
gionsgemeinschaft. Damit wurde Juden-
tum nach 800 Jahren als verfassungsmafig
verankerter Bestandteil der Gesellschaft
wahrgenommen.

Das Buch ist ein unverzichtbarer Be-
standteil einer Aufarbeitung Schweize-
rischer und europdischer jiidischer Ge-
schichte und hilt zudem viele Details tiber
die spezifische Entwicklung in Bern bereit.
Es soll allen Interessierten wérmstens ans
Herz gelegt werden.

Wien Gerhard Langer



Rezensionen — Comptes rendus 543

Silvan Freddi, St. Ursus in Solothurn.
Vom koniglichen Chorherrenstift zum
Stadtstift (870-1527) (=Zircher Beitrige
zur Geschichtswissenschaft 2), Kéln/Wie-
mar/Wien, Béhlau, 2014, 788 S. Abb.

Die vorliegende umfangreiche Arbeit ist
ein Nachziigler einer ganzen Reihe von
Dissertationen bei Prof. Ludwig Schmugge
(Universitidt Ziirich), die den schweizeri-
schen Stiften gewidmet sind, angefangen
mit Andreas Meyers Arbeit iiber das Ziir-
cher Gross- und Fraumiinsterstift (1986)
und fortgefahren mit den Arbeiten von Eva
Desarzens-Wunderlin iiber das Stift Rhein-
felden (1989), Christian Hesse iiber das
Stift Zofingen (1992) und schliesslich
Béatrice Wiggenhauser iiber das Stift
Embrach (1997). Die vorliegende Disser-
tation wurde 1996 begonnen und erst jetzt
fertiggestellt, nachdem der Verfasser
schon geraume Jahre als wissenschaftli-
cher Mitarbeiter am Staatsarchiv Solothurn
tédtig ist, was seiner Arbeit ohne Zweifel zu
gute gekommen ist. Man verzeiht ihm
denn auch ohne weiteres, dass er im Grund
nur die halbe Geschichte des Ursusstifts
erzihlt, denn dieses wurde erst 1874 auf-
gehoben. Das Besondere am mittelalterli-
chen St. Ursusstift ist, dass es sich von
einem koniglichen Chorherrenstift zu
einem eidgendssischen Stadtstift entwi-
ckelte, ein Begriff, der 1982 von Prof. Guy
P. Marchal (Universitit Luzern) geprigt
worden ist. Dabei fillt dem Verfasser der
Umgang mit dem spitmittelalterlichen
Stadtstift deutlich leichter als mit dem
frith- und hochmittelalterlichen Chor-
herrenstift. Ein erster Propst, Nantelmus
von Rougemont, wird 1177 genannt. Im
Jahr 1208 stritten Propst und Kapitel sich
wahrscheinlich um die Aufteilung der
gemeinsamen Giiter, und zehn Jahre spi-
ter, mit dem Aussterben der Zihringer,
wurde Solothurn reichsunmittelbar, aber
angeblich erst zu Beginn des 15. Jahrhun-
derts Reichsstadt (58), was man nicht ohne
weiteres versteht. Die ersten Statuten des
Stifts stammen aus dem Jahr 1327 und

SZRKG, 108 (2014)

wurden im Jahr 1424 unter Propst Felix
Hemmerli iiberarbeitet; Anfang des 16.
Jahrhunderts setzen dann die Stiftsmanuale
ein. Leider geht der Autor nicht im Ge-
samten auf diese Statuten ein, sondern
befragt sie im Folgenden darauthin, was
sie zur inneren Organisation des Stifts
(Kapitel, Chorherren, Wartner, Kapléne,
das Amt des Propst und die tibrigen Stifts-
amter) hergeben. Das Ursenstift kannte,
wahrscheinlich aus wirtschaftlichen Griin-
den, nie mehr als eine Dignitit, diejenige
des Propsts, und brachte es auch nie mehr
auf mehr als zwolf Kanonikate (wobei der
Verfasser irrt, wenn er, S. 66, meint, dass
bernische Vinzenzstift hitte 24 Kanonikate
umfasst; diese Zahl war zwar vorgesehen,
konnte aber nie realisiert werden). Recht
breiter Raum wird auch den Kapléinen
gewidmet, wobei man nicht recht versteht,
warum die Wiirde des Propsts erst nach
den Kapldnen besprochen wird. Die Stifts-
amter (Scholastikus, Kustos, Keller, Ka-
merarius, Leutpriester, Frihmesser, Sak-
ristan, Schulmeister, Spitalpfleger), die
auch mit Laien besetzt werden konnten,
unterliefen im Spé4tmittelalter zweimal eine
Verdnderung: an der Wende vom 13. zum
14. Jahrhundert wurden sie gewissermas-
sen laiisiert und an der Wende vom 15.
zum 16. Jahrhundert gewissermassen «li-
turgisiert», d.h. man versuchte, mit Unter-
stiitzung der Inhaber dieser Amter insbe-
sondere an Sonn- und Feiertagen eine
prichtigen Gottesdienst zu «produziereny.

Das eigentliche Gewicht der Arbeit liegt
indessen auf der Art und Weise, wie man
zu einer Pfriinde des Ursusstifts gelangen
konnte, ob durch ordentliche Kollatur, d.h.
durch Kooptation durch das Kapitel, oder
durch das pipstliche Provisionenwesen.
Dabei war das letztere in Solothurn wahr-
scheinlich gar nicht sehr erfolgreich, denn
von 209 zwischen 1177 und 1527 nachge-
wiesenen Chorherren verdanken nur ge-
rade 24 (ein Zehntel) ihre Pfriinde einer
pépstlichen Provision, und dies obwohl die
pépstlichen Rechte an den ungeraden
Monaten erst 1512 an Solothurn {ibergin-



544 Rezensionen — Comptes rendus

gen, also dreissig Jahre spiter als in ande-
ren eidgendssischen Stadtstaaten. Dies
fithrt zu einem wichtigen Kapitel iiber die
Beziehungen zwischen dem Stift und der
Stadt Solothurn, die vor allem in den
Anfingen im 13. Jahrhundert recht kon-
fliktreich waren, konnten sich doch beide,
Stift und Stadt, in gewisser Weise als
reichsunmittelbar verstehen. Die Kast-
vogtei, die seit 1218 in den Handen der
Grafen von Buchegg gelegen hatte, ging
noch vor 1362 an die Stadt iiber. Damit
war es auf die Lange um das privilegium
immunitatis des Stifts geschehen. Eine
wichtige Rolle als Wendepunkt spielt die
Solothurner Mordnacht von 1382, die der
Autor mehrmals erwidhnt, jedoch ohne zu
sagen, was damals eigentlich geschehen
ist. Nichtsdestoweniger konnte sich am
Klosterplatz doch bis zum 16. Jahrhundert
ein eigentlicher Stiftsbezirk entwickeln,
den der Verfasser indessen nicht mit dem-
jenigen von Beromiinster vergleichen will.
Es ist moglich, dass die einzelnen Chor-
herren zwar nicht ins solothurnische Biir-
gerrecht aufgenommen wurden, wohl aber
das Stift als Gesamtes (um die Mitte des
15. Jahrhunderts). Ein Konfliktpunkt zwi-
schen Stadt und Stift ergab sich auch im-
mer wieder daraus, dass das Amt des Leut-
priesters demjenigen des Propsts unter-
geordnet war und die Stadt im 15. Jahr-
hundert mehr oder weniger vergeblich
versuchte, Hand darauf zu legen. Auch bei
der Stiftsschule und beim Stiftsspital kam
es zu Doppelspurigkeiten, weil es der Stadt
nicht gelang, die Schule und das Spital un-
ter ihren Einfluss zu bringen.

Was die geografische und soziale Her-
kunft der Stiftsgeistlichkeit betrifft, so
gliedert der Verfasser die Stiftszeit in drei
Epochen: 1218-1360, 1361-1512 und
1512-1527, wobei fiir die letzte Epoche
h6chstens Tendenzen auszumachen sind.
Fir die erste Periode stammen von 84
Chorherren 56 (67%) aus dem ehemaligen
Rektorat Burgund, davon 16 aus der Stadt
Solothurn selber. Von den 84 Chorherren
wurde der iiberwiegende Teil vom Kapitel

SZRKG, 108 (2014)

aufgenommen und verdankten nur sechs
ihre Pfriinde einem ausserordentlichen
Kollator (vier pépstliche Exspektativen
und zwei kénigliche Erste Bitten). Was die
stindische Herkunft betrifft, so war das
Ursusstift ein gemischstindisches Stift,
doch dominierte vorerst der Adel, insbe-
sondere der Ministerialenadel der Grafen
von Kyburg und deren Erben, der Grafen
von Neu-Kyburg und Habsburg. Fiir die
Periode von 1361-1512 sind 94 Chor-
herren bekannt, von denen 69 (73%) aus
dem ehemaligen Rektorat Burgund stamm-
ten. Von diesen 69 kamen 41 (44%) aus
der Stadt Solothurn selber, was gegeniiber
der vorangehenden Periode mehr als eine
Verdoppelung bedeutet. Drei Viertel der
94 Kapitularen gehorten der stidtischen
Oberschicht und dem Biirgertum an, und
nicht einmal mehr ein Zehntel (8 Chor-
herren) stammte aus dem ldndlichen
Ritter- oder Hochadel. Recht prominent
war auch die Berner Fithrungsschicht ver-
treten (Vertreter der Familien von Buben-
berg, von Erlach und von Diesbach). Es
ldsst sich also eine zunehmende «Solothur-
nisierung» des Stiftskapitels feststellen
(250), und auswirtige Bewerber hatten
entsprechend weniger Chancen. Allerdings
gelang es diesen Solothurnern nicht, auch
das Propstamt zu iibernehmen, denn laut
denn Bestimmungen des Wiener Kon-
kordats von 1448 blieb die Besetzung der
hochsten Dignitit an den Stiftskirchen dem
Papst vorbehalten. Abgesehen davon kam
dem pipstlichen Provisionenwesen beim
Streben nach einem Solothurner Kanonikat
praktisch keine Bedeutung mehr zu. In den
meisten Fillen bildete das Solothurner
Kanonikat auch den Hohepunkt und
Schlusspunkt einer geistlichen Karriere.
Dies gilt sowohl fiir die Periode von 1218—
1360 wie auch fiir diejenige von 1361-
1512. Das Ursusstift kannte bis 1507 auch
keine Bestimmungen gegen illegitim gebo-
rene Kleriker. Die Stadt selber zog einigen
Nutzen aus der nicht selten universitidren
Bildung, welche die Chorherren mit-
brachten. Von den 209 fiir den Zeitraum



Rezensionen — Comptes rendus 545

zwischen 1177 und 1527 nachweisbaren
Chorherren hatten 72 (34%) eine Univer-
sitdt besucht oder einen akademischen Ti-
tel erworben. Seit der Griindung der Uni-
versitit Basel im Jahr 1460 nahm diese
Bildungsquote sogar auf 75% zu. Die Stadt
nahm denn auch gern die diplomatischen
Dienste in Anspruch, welche die gebilde-
ten Chorherren leisten konnten.

Die ganze Arbeit beruht auf 421 Bio-
grammen nicht nur der Solothurner Chor-
herren, sondern auch der Kaplidne sowie
derjenigen Minner, die sich vergeblich um
ein Solothurner Kanonikat bemiiht hatten.
Hier sind riesige Vorarbeiten geleistet
worden. Meine Einwénde gegen die An-
ordnung diesen Riesenmaterials sind
allerdings die gleichen geblieben, wie ich
sie bereits 1988 gegeniiber der Dissertation
von Andreas Meyer iiber das ziircherische
Frau- und Grossmiinster gedussert habe (in
Deutsches Archiv fiir Erforschung des
Mittelalters 44, 677f). ich verstehe nicht,
warum Chorherren, erfolglose Bewerber
und Kapldne in einem Corpus unterge-
bracht sind, und ich verstehe nicht, warum
dieses nach Vornamen angeordnet ist.
Dazu kommt dass man Geistliche mit
einem Vornamen beginnend mit P unter B
suchen muss, mit einem Vornamen be-
ginnend mit K unter C, mit einem Vorna-
men beginnend mit T unter D usw. Dieser
Suche weicht man besser aus, indem man
sich von Anfang an im Personenverzeich-
nis orientiert. Sowohl die Anmerkungen
des Buches als auch der Biogramme sind
durchnummeriert, was beim Buch nicht
weniger als 2205 und bei den Biogrammen
nicht weniger als 5005 Anmerkungen
ergibt, Zahlen, die man mit dem Auge
nicht mehr erfassen kann, so dass man
auch keine Lust hat, die entsprechende
Anmerkung nachzuschlagen. Weiter wer-
den selbst Lexikonartikel wie Monografien
zitiert, was ihnen zu viel Gewicht verleiht
und die Bibliografie auf 38 Seiten (714—
752) anschwellen ldsst. Sonst aber liest
man das Buch mit viel Gewinn und wird

SZRKG, 108 (2014)

die Biogramme inskiinftig mit ebenso viel
Gewinn bentitzen.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Carl Pfaff, Nonnen streben nach Autono-
mie. Das Frauenkloster Engelberg im
Spdtmittelalter, Ziirich, Chronos Verlag,
2011, 287 S., Abb.

Das vorliegende Buch des emeritierten
Freiburger Lehrstuhlinhabers fiir mittel-
alterliche Geschichte (1969-1997) ist eine
monographische Studie zum Nonnen-
konvent Engelberg, der bis zu seiner Ver-
legung nach Sarnen (1615) zusammen mit
der Engelberger Minnerabtei ein Doppel-
kloster bildete und der in der élteren For-
schung im Schatten des Minnerklosters
stand. Die in zwei deutlich voneinander
abgehobenen Teilen (A und B) angelegte
Arbeit setzt in Teil A mit der Griindung
und der frithesten Geschichte des Kon-
vents ein und fiihrt diese bis ins
15. Jahrhundert fort, wobei der Verfasser
schon bald den Finger auf einen neuralgi-
schen Punkt legt, ndmlich auf die «friihe
und permanente Verarmung des Klosters»,
die auf seine «schwer verstandliche perso-
nelle Uberbesetzung» zuriickzufiithren sei
(20). So ist zu Beginn des 13. Jahrhunderts
von vierzig Monchen und nicht weniger
als achtzig Schwestern die Rede, wihrend
1361 der Engelberger Abt Rudolf von
Stiihlingen sogar von zweihundert Nonnen
spricht, die den Konvent vor der Pest
bewohnt haben sollen. Die den Engelber-
ger Abten unterstellten Meisterinnen hit-
ten denn auch Massnahmen ergriffen, um
das Los der unter ihrer Obhut stehenden
Benediktinerinnen zu lindern — so 1305,
als es eine Meisterin «wagte», «was bisher
noch nie geschehen war», sich bei Papst
Clemens V. iiber die ungeniigende Versor-
gung des Konvents zu beklagen (21). Wes-
halb ein solcher Schritt hervorzuheben ist,
erschliesst sich einem, wenn man bedenkt,
dass solche «Aktionen rechtlich nur durch



546 Rezensionen — Comptes rendus

den Abt [...] vollziehbar» waren und dass
«die strikte Klausur und die mangelnde
rechtliche Qualifikation ihrer Meisterin die
Frauen hinder[t]en, eigene Initiativen zu
ergreifen» (22). Nichtsdestotrotz hduften
sich in der Folge derartige Vorstdsse, in-
dem die Meisterinnen, denen im Grunde
genommen «nur eine beschrinkte interne
Befugnis zugesprochen wurde» seit dem
Beginn des 14. Jahrhunderts «neben dem
Abt als quasi rechtlich eigene Grosse in
Erscheinung [traten]» (38-39).

Resultate dieser Initiativen waren ver-
schiedene Massnahmen zugunsten der
Schwestern, beginnend mit der Inkorpora-
tion einer Pfarrkirche, die Clemens V.
1305 allein an die Meisterin und die
Schwestern adressierte, und einer Stiftung
von fiinf Mark Silber, die Kénigin Elisa-
beth 1307 ausdriicklich der Verfiigungs-
gewalt des Engelberger Abts entzog. Als
weitere Gonnerin der Schwestern ist Elisa-
beths Tochter Agnes, Witwe Konig An-
dreas’ von Ungarn, belegt, die 1325 En-
gelberg einen Besuch abstattete. Der Ver-
fasser vermutet, dass diese Gunstbeweise
samt «den rigorosen, den Abt demiitigen-
den Auflagen» (42) auf Bitten zurlickge-
hen, welche die Meisterinnen direkt an den
Papst bzw. an die beiden Ko6niginnen ge-
richtet hatten.

Wieweit dieser Handlungsspielraum,
den sich die Meisterinnen schaffen konn-
ten und der dazu diente, die Lebensgrund-
lagen der Schwestern zu verbessern, mit
dem im Titel eingefiihrten Begriff «Auto-
nomie» erfasst werden kann, wire zu
diskutieren. Dies um so mehr, als er sugge-
riert, es habe — wie Stefan Hynek in seiner
Online-Rezension (H-Soz-u-Kult, Novem-
ber 2011) bemerkt hat — «eine gezielte
Bestrebung des Nonnenkonvents gegeben,
sich aus dem Doppelkloster zu 16sen, um
ein autonomes Frauenkloster anzulegen».
Jedoch kann eine solche Absicht «nicht
belegt werden, da Schliisseldokumente, die
derartige Bestrebungen der Nonnen bele-
gen konnten, etwa die Bittschriften an
Papst und Konigin, fehlen».

SZRKG, 108 (2014)

Wir kénnen an dieser Stelle nicht alle im
Buch angesprochenen Facetten der Klos-
tergeschichte erwdhnen, doch sei wenigs-
tens auf eine weitere wichtige Kompo-
nente verwiesen: das Beziehungsnetz des
Frauenklosters. So sehr die Nonnen auch
auf ihre Beziehung zu Gott konzentriert
waren — ganz ohne menschliche Aussen-
kontakte ging es nicht. Der Verfasser spiirt
diesen Kontakten anhand der kldsterlichen
Memoria nach, indem er die Stifter identi-
fiziert, deren die Schwestern im Gebet
gedachten. Die wissenschaftliche Karrner-
arbeit, die dieser Analyse zugrunde liegt,
geschieht in Teil B des Buches, dem im
mancherlei Hinsicht der Charakter eines
Anhangs zukommt. Dort sind die Stifter
nach einem sozialgeschichtlich-topogra-
phischen Raster erfasst und identifiziert.
Diese Angaben bilden das Fundament fiir
den darstellenden Teil A, in dem mit un-
terschiedlichem Erfolg der Frage nach-
gegangen wird, weshalb denn die einzel-
nen Stifter ausgerechnet die vergleichs-
weise abgelegenen Engelberger Nonnen
bedacht haben. Etwas befremdend wirken
die in diesem Teil zu beobachtenden Di-
gressionen — z.B. zur Verfassungsge-
schichte und Territorialpolitik der einzel-
nen Stiddte, aus denen Stifter stammten —
deren Zusammenhang mit der Engelberger
Thematik nicht immer einsichtig ist.

Kurz: Carl Pfaff legt mit «Nonnen stre-
ben nach Autonomie» einen fiir die Aufar-
beitung der Engelberger Geschichte wich-
tigen Band vor, der zum Weiterdiskutieren
animiert.

Solothurn Georg Modestin



Rezensionen — Comptes rendus 547

Heinrich Bullinger, Briefe des Jahres
1545, bearb. von Reinhard Bodenmann et
al. (=Heinrich Bullinger Abt. 2: Brief-
wechsel), Ziirich, Theologischer Verlag
Ziirich, 2013, 746 S.

Mit rund 12°000 tberlieferten Briefen ist
die Korrespondenz des Ziircher Refor-
mators Heinrich Bullinger (1504-1575)
eine interdisziplinir bedeutsame Quelle
der Frithen Neuzeit. Der hier vorgestellte
Band enthdlt 259 Briefe aus dem Jahr
1545. 42 davon werden nur in Form einer
ausfiihrlichen Zusammenfassung dargebo-
ten, weil sie bereits in anderen Publikatio-
nen ediert worden sind. 41 Briefe stammen
aus Bullingers Feder, wihrend die anderen
an ihn gerichtet sind. Die Abfassungsorte
liegen in einem ausgedehnten Raum, der
von Ostfriesland tber Frankreich und
Oberitalien bis nach Mihren reicht, wobei
je ein Drittel dieser Briefe im Gebiet der
heutigen Schweiz und in dem des heutigen
Deutschland geschrieben worden sind.

Der wichtigste Briefpartner im Jahr
1545 war Ambrosius Blarer in Konstanz
(17% der tiberlieferten Korrespondenz).
Seine Schreiben standen im Zeichen des
schwierigen Verhiltnisses zwischen Kaiser
und deutschen Protestanten, das sich mit
der Einberufung des Konzils in Trient fiir
die protestantische Seite merklich ver-
schlechtert hatte. Man rechnete allgemein
mit einem Kkaiserlichen Angriff. Blarer
suchte fiir seine Heimatstadt vergebens die
politische N&he zur Eidgenossenschaft,
vermittelte den Kontakt zwischen dem
Schmalkaldischen Bund und den evangeli-
schen Orten der Eidgenossenschaft und
sicherte Bullinger den Zugang zum siid-
deutschen Raum, sowohl was den Nach-
richtenaustausch, als auch was personelle
Vermittlungen betrifft.

Die angespannte politische Lage bildete
auch den Hintergrund fiir die angestrebte
Bundeserneuerung der Eidgenossenschaft,
iber die sich Bullinger mit dem Basler
Kirchenvorsteher Oswald Myconius aus-
tauschte. Umstritten war die Eidzeremonie,

SZRKG, 108 (2014)

denn Bullinger lehnte die Anrufung der
Heiligen in der Eidesformel strikt ab und
setzte Basel diesbeziiglich unter Druck.
Seine Einflussnahme und sein manipulie-
rendes Vorgehen werden auch sonst im
Briefwechsel mit Myconius deutlich. Weil
sich der Basler Antistes in der Abendmahl-
frage nicht im Sinne Bullingers gedussert
hatte, schwieg der Ziircher Antistes einige
Monate lang und bevorzugte in dieser Zeit
den Briefkontakt mit dem Basler Theolo-
gen Johannes Gast. Ausserdem warnte
Bullinger den élteren Basler Kollegen wie-
derholt vor dem spiritualistischen Refor-
mator Caspar Schwenckfeld, nachdem sich
Myconius zaghaft fiir einen Dialog ein-
gesetzt hatte. Die Briefe zeigen, dass der
einundvierzigjdhrige Ziircher Kirchenvor-
steher in kirchlichen und kirchenpoli-
tischen Fragen eine wachsende Autoritit
genoss, weshalb er 1545 beispielsweise bei
Stellenbesetzungen in Herisau und in Chur
konsultiert wurde. Auch fiihlte er sich er-
michtigt, dem zwanzig Jahren d&lteren
Joachim Vadian in St. Gallen einen mah-
nenden Brief im Zusammenhang mit dem
damals heiss diskutierten Abendmahlstreit
zu schreiben. Die Uneinigkeit im evan-
gelischen Lager verfestigte sich, nachdem
Martin Luther 1544 Ulrich Zwingli und
seine Anhidnger offentlich zu Ketzern er-
kldrt hatte. Bullinger wollte diese Stigma-
tisierung nicht hinnehmen und pubii-
zistisch gegen die rechtliche und politische
Isolation der reformierten Kirche an-
kdmpfen. Deshalb reagierten die Ziircher
1545 mit einem Wahrhaften Bekenntnis
auf Luthers Beleidigungen. Der Brief-
wechsel belegt, dass die Antwort der Ziir-
cher in grosser Zahl in alle Richtungen
verschickt wurde. Das Massenmedium des
Buchdrucks wurde offenbar sehr bewusst
und gezielt eingesetzt.

Die Briefe des Jahres 1545 sind ausser-
dem wichtig fiir die Taufer- und Dissi-
dentengeschichte. Zum Beispiel ist etwas
iiber die Aktivititen der Schwenckfelder
zu erfahren, die von der schweizerischen
Historiographie bisher weitgehend igno-



548 Rezensionen — Comptes rendus

riert worden sind. Interessant ist vor allem
der Brief des Basler Professors Martin
Borrhaus, in dem er sich als Sympathisant
Schwenckfelds zu erkennen gibt. Ausser-
dem sind Einzelheiten iiber die Téufer
Wilhelm Reublin und Gerhard Westerburg
sowie eine von ihm entworfene Miihle,
iiber den ehemaligen Minoriten Paolo
Ricci alias Camillo Renato und seine For-
derung, das neutestamentliche Liebesmahl
wieder einzufithren, und iiber die Be-
ziehung zwischen Bernardo Occhino und
der Augsburger Kaufmannsfamilie Fugger
zu erfahren. Eine Entdeckung stellt das in
einem Brief erwihnte und von den Be-
arbeitern aufgespiirte Glaubensbekenntnis
des Libertinisten Eligius Pruystink (gest.
1544) dar.

Die Editionsarbeit verdient Anerken-
nung. Beachtlich ist nicht nur die Qualitit,
sondern auch die schnelle Bearbeitung des
umfangreichen Bandes. Ausflihrliche Zu-
sammenfassungen losen die bisherigen
Briefregesten ab. Ebenfalls neu und fiir die
Forschung &usserst niitzlich ist die elektro-
nische Ausgabe. Die Briefdatenbank ver-
fiigt iiber gute Recherche- und Naviga-
tionsmoglichkeiten in den Bénden 1 bis 14
und ist iiber die Webseite des Instituts flir
Reformationsgeschichte kostenlos zuging-
lich.

Ziirich Christian Scheidegger

Jonas Briner, Milchsuppe oder Blutbad?
Die Reformationskriege in der Zuger Erin-
nerungskultur (=Beitrdge zur Zuger Ge-
schichte 17), Zirich, Chronos Verlag,
2013, 175 S.

Eigentlich hatte die nachtliche Schlacht am
Gubel vom 23./24. Oktober 1531 eine eid-
gendssische Bedeutung. Erst sie sicherte
den katholischen Sieg vom 11. Oktober im
zweiten Kappeler Krieg. Zudem erinnerte
die von den Agerern angewandte Kriegs-
list an die Morgarten-Legende. Trotzdem
wurde der Gubel ausserhalb des Kantons

SZRKG, 108 (2014)

Zug nie zu einem bedeutenden «Lieu de
mémoire». Jonas Briner macht in seinem
vorziiglichen Buch aus der Not eine Tu-
gend. Er konzentriert sich auf den Kanton
Zug und weicht dabei ab von der in der
Forschung vorherrschenden Konzentration
auf nationale Erinnerungen. Dafiir unter-
sucht er die kantonal beschrinkte Erinne-
rungskultur in ihrer historischen und in-
haltlichen Tiefe sowie in ihrer gesell-
schaftlichen und methodischen Breite. Er
analysiert zusétzlich zum katholisch-kon-
servativen, auch das liberale und das re-
formierte Erinnern. Sein Interesse gilt
neben den Inhalten, auch deren Ver-
breitung, insbesondere den verschiedenen
Gedichtnistragern. Er zeigt die kurzfristig-
politische wie auch langfristig-identitéire
Funktion des Zuger Erinnerns wie auch
dessen inhaltlichen Verdnderungen auf.

Wie Erinnerung politisch instrumentali-
siert und kurz darauf fiir Jahrzehnte ver-
drangt wurde, wird eindriicklich am Bei-
spiel der Jahre vor und der Jahrzehnte nach
dem Sonderbundskrieg dargestellt. Am 23.
Oktober 1843 fand die bislang einzige
tiberregionale Schlachtfeier statt, an der
die Luzerner Konstantin Siegwart-Miiller
und Josef Leu teilnahmen. Der politische
Hauptzweck war es, die zaudernden Zuger
Konservativen hinter die Luzerner Konfe-
renzbeschliisse vom Vormonat zu zwin-
gen. Hier wire ein Hinweis auf zwei auf-
fillige Unterschiede zu Luzern angebracht
gewesen. Wihrend im Zugerland der von
konservativen Ultras beherrschte Klerus
die gemissigteren Politiker in den Sonder-
bund trieb, spielten im Luzernischen, wo
der Klerus tief gespalten war, Politiker
diese Rolle. Im Rahmen der auf dem Gu-
bel gestarteten klerikalen Kampagne kam
es 1846 zur Grundsteinlegung fir das
Kloster Maria Hilf gleich neben der
Schlachtkapelle auf dem Gubel. Auch
wurde im September 1847 erstmals in der
600jdhrigen Geschichte der Zuger Lan-
deswallfahrt nach Einsiedeln ein ausseror-
dentlicher «Kreuzgang» gegen einen Teil
der eigenen Bevolkerung durchgefiihrt.



Rezensionen — Comptes rendus

Briner erkldrt sehr schliissig, warum
nach 1847 wihrend drei Jahrzehnten keine
Schlachtfeiern mehr stattfanden. Die Idee
einer von der Vorsehung begiinstigten
Schicksalsgemeinschaft war durch die
Niederlage im Sonderbundskrieg demen-
tiert worden. Das «Bindungsgedichtnisy,
das das katholisch-konservative Kollektiv
zusammengeschweisst hatte, funktionierte
nicht mehr, weil das «Generationenge-
déchtnis» mit der jahrhundertealten Gubel-
Botschaft nichts mehr anfangen konnte. Es
brauchte eine neue Generation, eine neue
Zeit, die des Kulturkampfes und das Wie-
dererstarken des Ultramontanismus, um
die «Gedichtnisliicke» wieder zu schlies-
sen. Erdffnet wurde die neue Phase der
Zuger Erinnerungskultur durch eine intel-
lektuelle Leistung: die Schrift Der Kampf
auf dem Gubel des Priesters und Histori-
kers Franz Xaver Uttinger. Indem der
Autor die Ereignisse von 1531 zwar als
katholisches Heldenepos schilderte, aber
die gottliche Vorsehung ausblendete und
auch die protestantischen Opfer wiirdigte,
schuf er eine Grundlage, die besser zu den
bundesstaatlichen Gegebenheiten passte.

Dramaturgisch geschickt stellt Briner
die allerletzte Radikalisierung der Erinne-
rungskultur in den frithen 30er Jahren als
Anfang deren Ende dar. Der «autoritire
Geschichtspolitiker» Philipp Etter niitzte
den 400. Jahrestag der Schlacht aus, um
die Konservativen fiir die Nationalrats-
wahlen zu mobilisieren. Die Schlachtfeier,
die sich nicht mehr gegen die Reformation,
sondern gegen Sozialismus und Modemne
richtete, war mit 5000 Teilnehmenden
stark besucht. Aber weil die Freisinnigen
dagegen Sturm liefen, die Sozialdemokra-
ten protestierten und die Reformierten mit
einer eigenen Feier auf dem Kappeler
Schlachtfeld auf Distanz gingen, verlor der
Gubel seine identititsstiftende Funktion
fur den Kanton. Noch im ersten Drittel des
19. Jahrhunderts hatte der Zuger Friihlibe-
ralismus den lokalpatriotischen Stolz auf
den Sieg am Gubel geteilt.

SZRKG, 108 (2014)

549

Die Hauptstirke von Jonas Briners Ar-
beit ist ein hoher Reflexionsgrad. Sie
vermittelt nicht nur eine komplexe Erinne-
rungskultur mit all ihren Verdnderungen,
die sie seit der Schlacht erlebte. Zusitzlich
kontrastiert sie die national-liberale und
die katholisch-konservative Historiogra-
phie sowohl beziiglich Gubel als auch
beziiglich der Reformation und der Glau-
benskriege. Und sie vermittelt einen Uber-
blick iiber den jungen Forschungszweig
Erinnerungsgeschichte und tiberpriift ins-
besondere deren Begrifflichkeit.

Dieses Oszillieren zwischen stofflicher
Frosch- und theoretischer Vogelperspek-
tive fithrt nicht nur zu neuen und meist
starken Antworten. Sie fordert beim Le-
senden auch das Stellen eigener, zusitzli-
cher Fragen. Drei seien hier formuliert: Ist
die Tatsache, dass der Gubel nicht zu
einem iberregionalen liew de mémoire
wurde, nicht auch Ausdruck eines ausge-
prigteren Kantonalismus beim katholi-
schen Konservativismus? Konnte fiir ein
besseres Erfassen des Verhiltnisses von
national-liberaler und katholisch-konser-
vativer Historiographie das Erforschen der
Sichtweisen und der Geschichtspolitik von
liberalen und freisinnigen Katholiken
dienlich sein? Hat die von Philipp Etter
dankbar aufgenommene These des Basler
Konservativen Andreas Heusler, der ka-
tholische Sieg bei Kappel und auf dem
Gubel habe die Kontinuitit der Eidgenos-
senschaft garantiert, weil sie eine Uber-
macht der beiden Rivalen Bern und Ziirich
verhinderte, nicht einen paradoxen wahren
Kern? Es war die Glaubensspaltung, wel-
che im 19. Jahrhundert jener Kraft eine
aussergewOhnliche Stirke verlieh, die fiir
das nation building die geeignetste war:
dem Liberalismus. Und so wurde de katho-
lische Kriegslist von 1531 drei Jahrhun-
derte spiter durch die List der Geschichte
wieder aufgehoben.

Das «stille Ende» der Erinnerungskultur,
die Verwandlung eines lieu de mémoire in
einen non-lieu de mémoire erklart Briner
mit einem Begriff: «Konsumgesellschaft».



550 Rezensionen — Comptes rendus

Da dringt sich die kritische Frage auf: War
es nicht eher die Sikularisierung der Ge-
sellschaft, die zwar von der wirtschaftlichen
Entwicklung gefordert wurde, aber doch
etwas Eigenstindiges ist?

Bemn Josef Lang

Nicole J. Bettlé, Wenn Saturn seine Kin-
der frisst. Kinderhexenprozesse und ihre
Bedeutung als Krisenindikator (=Freibur-
ger Studien zur Frithen Neuzeit 15), Bern
[et al.], Peter Lang, 2013, 479 S.

Die auf die Frithe Neuzeit fokussierte Dis-
sertation von Nicole J. Bettlé befasst sich
mit «Kinderhexenprozessen». Im Zentrum
ihrer Arbeit stehen Prozesse aus dem Ge-
biet der heutigen Schweiz. Als «Kinder-
hexenprozesse» definiert die Autorin Fille,
die Personen im Alter von einem bis vier-
zehn Jahren betrafen (162). Thr Uberblick,
der nach Kantonen gegliedert ist, basiert
auf der bereits bestehenden Forschung zu
Hexenprozessen, aus der Bettlé die «Kin-
derhexen»-Fille kompilierte. Diese Samm-
lung, die sehr breit gehalten ist — insge-
samt werden 127 Fille beschrieben —, stellt
denn auch ihr wichtigster Beitrag zur For-
schung dar. Anhand dieser Fille geht sie
folgenden Fragen nach: «1) Wie war es
moglich, dass die Beseitigung der Nach-
folgegeneration sowohl im Glauben als
auch im Recht seine Berechtigung erhielt?
und 2) Ist auch bei Kindern und Jugend-
lichen eine Zunahme an Melancholie- und
Suizidfillen auszumachen?» (28). Auf die-
se Fragen geht sie im letzten Teil ihrer Ar-
beit ausfiihrlicher ein.

Im ersten Teil beschiftigt sich Bettlé mit
«Vorstellungswelten:  Volkstiimliche[n]
und christliche[n] Glaubensvorstellungen».
Hier werden verschiedene Imaginationen
und Vorstellungen von Ddmonischem und
Teuflischem présentiert. Unterschiedliche
Rechtsvorstellungen sowie «Hexereidelikt
und kindliche Straftiter» sind Thema des
zweiten Teils. Angesprochen werden Kir-

SZRKG, 108 (2014)

chenrecht und weltliches Recht, Inquisi-
tion und «Kanonische Literatur» sowie die
europdische und die schweizerische
Rechtslage (97-127). Nach dieser breiten
Einfiihrung steht das Kind als Rechtsob-
jekt, Rechtsperson sowie «im Hexenpro-
zess» im Vordergrund (127-160). Dieses
Kapitel gibt einen interessanten Einblick in
die Rechtsgeschichte, wobei nicht immer
klar wird, von welchem Raum und welcher
Zeit die Rede ist. Im dritten Teil geht die
Autorin ausfiihrlicher auf «Kinderhexen-
prozesse» in der Schweiz ein, im vierten
Kapitel will sie sich mit «Kinderhexenpro-
zessen» «in Europa und der Neuen Welt»
befassen, aber die Quellenausziige aus der
«Neuen Welt» haben den Weg in die
Publikation nicht gefunden. In ihren Kon-
klusionen stellt die Autorin u.a. fest, dass
die «Hexenprozesse [...] keine Rander-
scheinung der Erwachsenenverfahren,
sondern Teil der Hexenverfolgung» (268)
waren und dass zeitgendssische Personen
oft vom eigenen Umfeld der Hexerei be-
schuldigt wurden (267). Anhand der von
ihr untersuchten Fille kann sie auch fest-
stellen, dass verdichtige Kinder meist zu-
erst tiber ihre «Verfithrung» befragt wur-
den, wobei hiufig Familienangehorige als
Verfithrende genannt worden seien (269).
Wegen der Familie seien auch viele Kinder
in Verruf geraten, «Hexenkinder» zu sein
(271). Des Weiteren schreibt Bettlé, dass
«sich Fremd- und Selbstbezichtigungen
immer wieder gegenseitig abldsten» und
dass die Grenze zwischen «Besessenheit»
und «Hexerei» fliessend gewesen sei
(273f). Als héufigste Strafen nennt die
Autorin die Hinrichtung sowie den Aus-
schluss aus der Gesellschaft (276f).

Im flinften Teil geht Bettlé ausfihrlicher
ihren in der Einleitung gestellten Fragen
nach. Hier &dussert sie die historisch-psy-
chologische These, dass aufgrund von
«Uberbevolkerung» ein  «Platzmangel»
entstehe, der Angst auslose und zu «Angst-
Aggressionen» filhre (335). Eine solche
Angstabwehr konne den Suizid ausldsen
(336). Zauberei- und «Hexerein-Auffas-



Rezensionen — Comptes rendus 551

sungen wiirden Angstzeiten darstellen,
dies seien Zeiten, in denen «ein ganzes
Kollektiv in Erregung» versetzt sei (338).
Auf dem Hohepunkt solcher Krisen wiir-
den Kinder «geopferty, dies sei «zwar
gerne tabuisiert, ist aber an und fiir sich
nichts Neues» (339). Damit scheint sie ihre
beiden Fragen beantworten zu wollen: Mit
der Angst und der Krise. Die Antwort auf
die zweite Frage, jene nach der Zunahme
von Melancholie- und Suizidfillen bei
Kindern und Jugendlichen, findet sich
nach der Autorin in den Protokollen der
Hexenverfahren, aber auch in den zeitge-
nossischen Gelehrtendiskursen: «Denn als
im 17. Jh. die Kinderhexenprozesse auf
threm Hohepunkt standen, registrierte man
auch erstmals eine zunehmende Zahl an
Gemiitserkrankungen und Selbsttétungen
unter Kindern und Jugendlichen» (412).
Wer das registrierte, bleibt jedoch ebenso
unklar wie die Frage, inwiefern dieses
Phidnomen, wenn es denn tatsdchlich exis-
tierte, mit den von Bettlé gesammelten
«Kinderhexen»-Fillen zusammenhing.
Insgesamt bietet Nicole J. Bettlé einen
reich illustrierten Uberblick {iber Hexen-
Bilder verschiedener Epochen und behan-
delt unterschiedliche Themen rund um
«Kinderhexenprozesse». Doch was sind
eigentlich «Hexenkinder»? Die bereits
angesprochene Definition findet sich erst
auf 162: «Die hier im Mittelpunkt stehen-
den Kinder waren alle zwischen 1-14
Jahre alt, als sie als vermeintliche Titer
resp. Bezauberte in ein Hexereiverfahren
verstrickt wurden. Diese altersbezogene
Komprimierung ergab sich aus nachvoll-
ziehbaren Griinden, denn der philolo-
gischen Deutung zufolge definiert der
Begriff «Kind» (germ.) <den Menschen von
seiner Geburt bis zum 14. Lebensjahr»
(162; Bettlé zitiert hier den «Der Grosse
Brockhaus», Bd. 6, Wiesbaden 1955, 373).
Zwar gibt die Autorin an anderer Stelle
weitere Begriindungen zur Altersangabe,
aber nicht zu ihrer Entscheidung, die De-
finition ihres Gegenstands anhand eines
beliebigen modernen Lexikoneintrags vor-

SZRKG, 108 (2014)

zunehmen. Wie bereits angesprochen, han-
delt es sich bei den von Bettlé ausge-
wihlten Quellen nur um Sekundérquellen,
«um die Eintréige verschiedenster (insbes.
Schweizer) Autoren des 18.-21. Jhs.»
(163). Die Autorin verldsst sich folglich
ausschliesslich auf die bisherige For-
schung (164). Dies ist deshalb schade, weil
in einigen Archiven (z.B. in St. Gallen)
durchaus noch unausgewertete Quellen
zum Thema zu finden wiren. Bettlé kon-
statiert selbst, dass die Angaben oft unvoll-
stindig seien und viele Fragen unbeant-
wortet blieben; dieser Tatsache soll — so
ihre Aussage — «soweit wie moglich durch
eine grosse Anzahl entgegen gewirkt wer-
den» (164). Eine grofle Anzahl hilft jedoch
auch nicht weiter, wenn im Quellenteil
keine Analyse der zugrundeliegenden Do-
kumente, geschweige denn eine Quellen-
kritik (z.B. mit Bezugnahme auf die Text-
gattungen, die bei Hexenprozessakten von
hochster Relevanz sind) geboten wird:
Hier werden Geschichten von «Hexen-
kindern» erzihlt. Inwiefern diese von Zeit-
genossInnen als «Hexen» wahrgenommen
wurden, oder dass gewisse Aussagen mdog-
licherweise auch aufgrund von Folter oder
wegen spezifischer Fragen von Verhéren-
den zustande gekommen sein konnten,
wird nicht reflektiert. Eine weitere Schwie-
rigkeit besteht in der Kombination aus
mangelinden Belegen und pauschalen Ver-
allgemeinerungen: Vielfach werden Aus-
sagen gar nicht, oder nur mit Bildern (u.a.
62, 396), Sagen (u.a. 130) oder Bibelzita-
ten (u.a. 44) belegt — und durch die wieder-
holten Verwendungen von Ausdriicken
wie «seit jehem» (29, 37, 55, 66) oder
«schon immer» (48, 84, 87) bleibt in vie-
len Fillen unklar, auf welchen Raum oder
Zeitraum sich die Autorin bezieht. Diese
Punkte fithren dazu, dass viele Aussagen
der Autorin, aber auch ihre These und die
darauf gegebenen Antworten fiir die Le-
senden kaum nachvollziehbar sind.

St. Gallen Simone Zweifel



552

Kurze, zuverldssige Nachricht von der
Briider-Unitit: Das Zeremonienbiichlein
(1757) von David Cranz, eingeleitet und
neu hg. von Rudolf Dellsperger (= Unitas
fratrum 23), Herrnhut, Herrnhuter Verlag,
2014, 108 S.

In seiner feinsinnigen Art fithrt uns Rudolf
Dellsperger, emeritierter Professor fiir
Theologiegeschichte und Mitherausgeber
der Okumenischen Kirchengeschichte der
Schweiz auf einen spannenden kirchen-
historischen Pfad tief in das 18. Jahrhun-
dert hinein und o6ffnet dabei gleichzeitig
den Blick fur theologische und gesell-
schaftliche Aufgaben des 21. Jahrhunderts.

Auf gut einhundert Seiten erhalten wir
zweierlei. Die «kurze, zuverldssige» Selbst-
darstellung einer heute in der Schweiz
exotisch anmutenden, verschwindend klei-
nen, den evangelischen Konfessionen zuzu-
zdhlenden Kirche, deren Geschichte aber
unmittelbar zu einer der nachhaltigsten
Auswirkungen des Konstanzer Konzils vor
600 Jahren fiihrt, zum Prozess und allen
Folgen um die Ermordung von Jan Hus.
Mit der historischen Einbettung dieser
Schrift rund um ihr Erscheinungsjahr 1757
erhalten wir ausserdem in elf iibersicht-
lichen Abschnitten einen sehr interessanten
Zugang zu Akteuren und Ereignissen, die
uns durch das Kirchengeschehen in das
Europa des 18. Jahrhunderts fiihren.

Deshalb sind beide Teile dieser Schrift,
die Einleitung von Rudolf Dellsperger und
die Abschrift (Peter Lauber) der Kurzen,
zuverldssige Nachricht fur alle mit gros-
sem Gewinn zu lesen, die sich mit inner-
konfessionellen Fragen beschiftigen, sich
der Okumene der Kirchen verpflichtet wis-
sen und an den Themen des interreligidsen
Dialogs arbeiten.

In seiner Einleitung geht Rudolf Dells-
perger der Entstehungsgeschichte der Kur-
zen, zuverldssigen Nachricht, dem Zere-
monienbiichlein auf den Grund. Die Ver-
fasserschaft von David Cranz bestreitet er
nicht, stellt dessen Beitrag eher als den
eines Redakteurs dar, der zusammenfiihrt,

SZRKG, 108 (2014)

Rezensionen — Comptes rendus

was viele andere mitverfasst haben. Als
Erscheinungsjahr firmiert das Jahr 1757,
es erinnert an einen 300jdhrigen Geburts-
tag. So heisst es im Vorwort: «es gereichte
zu einem Vergniigen, dass dieses Werk bis
in dieses 1757te Jahr verzogert worden,
weil die meisten Geschichtsschreiber den
Anfang (der Briider-Kirche) in das Jahr
1457 setzen, da die echten Nachfolger des
Boéhmischen Mirtyrers, Johann Huss sich
von den ausgearteten Hussiten, den Calix-
tinern und Taboriten, ginzlich abgesondert
hatten eine eigene Verfassung (Kirche)
worden sind.»

Der Erscheinungsweg dieser Schrift
iber eine bereits 300jdhrige bohmisch-
mihrische Kirche, die in der sidchsischen
Oberlausitz mit der Griindung des Ortes
Herrnhut neue Wurzeln fassen konnte und
Ableger in der Schweiz bildete, fithrt nach
Ziirich. Der eigentliche Herausgeber ist in
einem Kryptogramm der Schrift versteckt.
Gemeint ist Johann Caspar Ulrich, der im
Jahr 1745 Pfarrer am Ziircher Fraumiinster
wurde. In Berlin hatte er David Emst
Jablonsky kennen gelernt, den Enkel von
Johann Amos Comenius (1592-1670) des
letzten Bischofs der «alten» Briider-Unitit,
der bei der Einsetzung eines giiltigen
Bischofs der «erneuerten» Briider-Unitat
mit Nikolaus Ludwig von Zinzendorf
(1700-1760) eine wichtige Rolle spielen
sollte. Ulrich, der reformierte Pfarrer am
Fraumiinster, war ein Freund dieser «er-
neuerteny» Briider-Unitét und dartiber hin-
aus ein Kenner und Liebhaber des Juden-
tums und der Juden, der eine schweizeri-
sche Judenchronik erstellte und mit Rab-
binern seiner Zeit regen Austausch pflegte.

Uberrascht schon diese Herausgeber-
schaft, so liberraschen die verlegerischen
Absichten noch mehr, die hinter der Ent-
stehung des Zeremonienbiichleins stecken.
Rudolf Dellsperger macht auf eine leicht
zu iberlesende Anmerkung aufmerksam,
die zur Abfassung unserer Schrift fiihrt.
Sie entstand «bey Gelegenheit des be-
rihmten Herrlibergschen Ceremonien-
Werks» zur «Completierung» desselben.



Rezensionen — Comptes rendus 353

Dazu sollte man sich die im Heft abge-
druckte Grafik, den Frontispiz des von
David Herrliberger (1697-1777), dem
«bedeutendsten Ziircher Grafik-Verlegers
des 18. Jahrhunderts» geschaffenen Zere-
monienwerkes genau anschauen. Minner
und Frauen aller nur denkbaren Kulturen
und Religionen sind da iiber einen Markt-
platz hinaus versammelt und stellen bis an
den Horizont mit Biichern, Zeichen und
Handlungen — in friedlichem Eifer, so
scheint es — ihre Sicht auf Gott, Gottes-
dienst und die Welt dar. Zur Komplet-
tierung dieser atemraubenden Vielfalt war
also das Herrnhuter Zeremonienbiichlein
bestimmt, es sollte Teil dieser umfas-
senden Schau auf das religiose Leben der
Schweiz und der Menschheit werden.

Warum es letztlich nicht dazu kam, dass
die Kurze, zuverldssige Nachricht in die-
sem Herrlibergerschen Werk erschien,
dariber kann Rudolf Dellsperger nur
spekulieren, aber eine seiner Vermutungen
fithren ganz tief hinein in die Grundfragen
der interreligidsen Begegnung und des
Dialogs zwischen Konfessionen und Reli-
gionen heute. Will man nidmlich in den
Begegnungen mehr erreichen, als «iiber
die anderen» Bescheid zu wissen, dann
kommt man nicht darum herum, das sich
selbst angeeignete Wissen, auch das mit
wissenschaftlichem Anspruch erarbeitete
Fachwissen, zu einem wesentlichen Teil
auf die Seite zu legen. Denn es geht dann
darum, den Menschen zuzuhéren, die in-
nerhalb ihrer Konfession und Religion,
aber auch innerhalb ihrer Kultur und Tra-
dition selbst bestimmt ihre Weltsicht leben
und diese ebenso selbstbestimmt darge-
stellt haben mdchten.

Fir die authentische Darstellung der
Herrnhuter Kirche und ihrer «Zeremonien»
nahm man jedenfalls das Sonderweg der
Herausgabe in Basel um 1757 in Kauf. Zur
«Komplettierung» der Sicht auf die Kon-
fessions- und Religionslandschaft lohnt
sich die Beschéaftigung mit dieser Schrift
auch heute.

SZRKG, 108 (2014)

Der Vorbericht ldsst erkennen, dass die
Sachlichkeit dem Zorn abgerungen ist. Die
junge Herrnhuter Bewegung mit den Mih-
rischen Kirchenleuten und ihrer Gallions-
figur Nikolaus von Zinzendorf hatte fiir
frischen Wind in der Konfessionsland-
schaft des 18. Jahrhunderts gesorgt, der
nicht iiberall gut ankam. So heisst es dort:
«Dass man den Briidern so viel Schuld
gegeben, riihrt teils aus Unwissenheit her
und nach der bekannten Begierde, sich mit
Zeitungen am liebsten d&rgerlichen, ver-
hassten Dingen, etwas von ihnen (hat)
wissen, urteilen und erzihlen wollen.»

Dann geht es mit 47 kurzen Paragraphen
auf ihren Ursprung in der Hussitischen
Reformation mit dem Postulat des Macht-,
Gewalt- und Kriegsdienstverzichts zuriick,
fiihrt zu reformatorischen Bewegungen
wie denen der Waldenser, sucht die Ver-
bindung zur den orientalischen und ortho-
doxen Kirchen, verbindet sich mit der
Lutherischen, Reformierten und Anglika-
nischen Kirche und bekennt sich zur «ein-
zigen Richtschnur» des Glaubens, zur
Bibel. Die Augsburger Konfession und der
Berner Synodus finden dabei wertschit-
zende Anerkennung.

Die innere Organisation der Kirche, ihr
Amts- und Sakramentsverstindnis mag aus
unserer Sicht vielleicht nur fiir Spezialisten
von besonderem Interesse sein. Der Blick
auf die Abbildungen der Kupfertafeln
lohnt aber allemal. Denn sie zeigen eine
«Briider»-Kirche, die in einer «Schwes-
ter»-Kirche ihre Entsprechung findet. Fast
auf jeder Tafel ist der Anzahl der abgebil-
deten Minner eine gleiche Anzahl von
Frauen zugeordnet. So steht das Wort
«Briider» als Synonym fiir Gleichheit aller
Menschen, unabhingig von ihrer Herkunft,
ihrem Geschlecht oder ihrem Stand.

Zwei Abschnitte verdienen besondere
Aufmerksamkeit. In Paragraph 10 wird
erkldrt, was mit dem Begriff der «Unitity
gemeint ist. Er steht natiirlich fiir die Idee
der Gemeinde, die sich mit dem Stifter
ihrer Gemeinschaft, mit dem Heiland,
verbindet. «Briider des Gesetzes Christin»



554 Rezensionen — Comptes rends

wollten sie sein, solche, die sich insbe-
sondere an die Gebote der Bergpredigt
halten. Andererseits setzt der Begriff der
«Unitdt» auch eine Grenze. Wir sind nur
ein Element, ein Teil eines grosseren
Ganzen. Aus der grossen Torte sind wir
hochstens ein Stiick. Wir wollen in Union
mit allen (damals: evangelischen) Kon-
fessionen der Kirche Jesu leben. Damit ist
die bis heute nicht voll eingelGste, grosse
Aufgabe der Okumene beschrieben: «Kei-
ne Konfession hat die Sache Gottes ganz.
Allezeit gilt einer anderen Religion (Kon-
fession) Einsicht, Gnade und das Beste
von ihr zur Hilfe zu nehmen, wenn man
ein Ganzes haben will.» (N.L. von Zinzen-
dorf). Womit wir wieder beim Gedanken
der Komplettierung wiren.

Bleibt noch der Abschnitt 11 des Zere-
monienbiichleins mit der Frage, wie man
«gottliche Wahrheit» begreifen kann. Man
kann es offenbar auf unterschiedliche
Weise, als Reformierte und Katholik, als
Lutheranerin und Orthodoxe, als Herrnhu-
terin und Methodist. Weil die Menschen
unterschiedlich sind, weil sie unter unter-
schiedlichen Bedingungen zu leben haben,
weil ihre Bediirfnisse nie gleich sind, hat
sich der Schopfer zu seiner Schopfung
auch die Vielfalt der Konfessionen einfal-
len lassen. Die Idee der Tropi, in der die
Konfessionen gleichberechtigt neben ein-
ander gestellt sind, begriindet die Herrn-
huter Okumene. Nie soll es unter Christen
darum gehen, die Schiflein der anderen ins
eigene Lager zu ziehen, immer soll es um
unsere gemeinsame Anstrengung gehen,
mit den zugeteilten Gaben Gottes so um-
zugehen, dass sie zum Wohle aller dienen.

Womit wir bei der Uberraschenden
Pointe der historischen Einordnung des
Hermhuter  Zeremonienbiichleins  und
seine Entstehungsgeschichte um das Herr-
libergersche Werk angelangen. In seinem
Ausblick fiihrt uns Rudolf Dellsperger
zum Europaplatz nach Bern, wo im Rah-
men einer grosseren Uberbauung auch das
Haus der Religionen entsteht. Der Grund-
stein ist gelegt. Jetzt geschieht der Innen-

SZRKG, 108 (2014)

ausbau von Hindutempel, Moschee,
Dergah (Aleviten), dem buddhistischen
Zentrum und der Kirche (in der sich ori-
entalische und europdische, reformierte
und katholische Christen engagieren). Da-
zu kommen die Raume fiir Dialog, Bil-
dung und Kultur, an denen sich die jii-
dische Gemeinde, die Baha’i und die Sikh
beteiligen. Die Erdéffnung im Dezember
2014 wird darum tatsichlich eine Kom-
plettierung der Herrlibergerschen Reli-
gionslandschaft, der Tropi-Idee des Zere-
monienbiichleins und der hilfreichen Dar-
stellung von Rudolf Dellsperger, die aus
der Vergangenheit iiber die Fragen von
heute in die Zukunft fiihren,

Bern Hartmut Haas

Pascal Sidler, Schwarzrocke, Jakobiner,
Patrioten. Revolution, Kontinuitdt und
Widerstand im konfessionell gemischten
Toggenburg, 1798-1803 (=St. Galler Kul-
tur und Geschichte 38), Ziirich, Chronos
Verlag, 2013, 375 S.

Im Frithling 1795 erstirmten zornige
Toggenburgerinnen und Toggenburger das
Lichtensteiger Kornhaus. Sie entwendeten
das darin gelagerte Getreide und ver-
kauften es zu einem Preis, der ihnen als
gerecht erschien. Solche Teuerungspro-
teste kennen wir aus England (food riots)
und Frankreich. Sie verweisen auf ein
darbendes Volk, auf Hunger und Not.
Tatsdchlich fithrten die Kriegshandlungen
in Europa und der gewinnbringende Ex-
port von Lebensmitteln zu einer Knapp-
heit, die namentlich die ohnehin nicht auf
Rosen gebetteten Heimarbeiterinnen und
Heimarbeiter im Toggenburg empfindlich
traf. Diese Schicht war es auch, die ver-
mehrt an eine Revolution dachte, wie sie
sechs Jahre vorher in Frankreich ausge-
brochen war. In den Wirtshdusern be-
sprach man die aktuelle Lage, Kolporteure
und Hausierer brachten Neuigkeiten auch
in den entlegensten Hof. Die Lesefahigkeit



Rezensionen — Comptes rendus 555

war gestiegen, und wer nicht lesen konnte,
fand bestimmt einen Vorleser. Abgedankte
und desertiere Soldaten berichteten aus
dem Ausland. Geriichte kursierten. So ge-
nannte «Wiihler» schiirten Angste und
hetzten gegen die katholische Herrschaft.

Die Reformierten waren seit Jahrhun-
derten unzufrieden mit dem Landesherrn,
dem Fiirstabt von St. Gallen, wihrend die
Katholiken in Beda Angehrn einen weisen
und frommen Oberhermn erblickten. Res-
pektvoll nannten sie ihn den «Giitigeny».
Beda hatte sich bei der letzten Hunger-
katastrophe von 1770/71 bewihrt und
seine «Landeskinder» versorgt, so gut es
ging. Der in der Verfassung garantierte
Grundsatz der Paritdt sorgte fiir einen
gewissen Ausgleich. Einmal mehr aber
war das Toggenburg nun gespalten, in
revolutiondr Gesinnte und solche, die an
der alten Ordnung festhalten wollten. Ge-
kdmpft wurde mit harten Bandagen, mit
Verleumdungen und gar mit physischer
Gewalt, die sich freilich in Grenzen hielt.
Man sang freiheitliche Lieder und errich-
tete Freiheitsbdume wie jenen von Ulis-
bach, der auf einer Abbildung zu sehen ist.

Der Teuerungsprotest von Lichtensteig
bildet gleichsam die Ouvertiire zu Pascal
Sidlers ausgezeichneter, flissig geschrie-
bener Doktorarbeit zu einer denkbar wich-
tigen Umbruchszeit: zu den Jahren rund
um die Helvetische Revolution 1795-
1803. Das Buch fiillt eine Forschungsliicke
und bildet einen wichtigen Baustein zur
schweizerischen  Revolutionsgeschichte
von 1798.

Sidler erinnert daran, dass Strukturen
oder Ideen Revolutionen zwar begiins-
tigen. Letztendlich sind es aber Menschen,
die auf die Strasse gehen, sich treffen, sich
Mut machen, Anfiihrer bestimmen — kurz:
die handeln und somit Geschichte machen.

Minner wie der katholische Advokat
Gallus Schlumpf aus Wattwil, der Schul-
meister Edelmann aus Degersheim oder
der Leutnant Andreas Looser aus Alt St.
Johann organisierten die Unzufriedenen,
verfassten Briefe und Flugschriften. Sie

SZRKG, 108 (2014)

trugen weiter zum Géarungsprozess bei, wie
er in der «Alten Landschaft» rund um
Gossau und im ziircherischen Stifa bei-
nahe zeitgleich eingesetzt hatte.

Akribisch rekonstruiert der Autor die
Ereignisse. Er hat, kundig betreut von
Professor Rolf Graber von der Universitit
Zirich, Berge von Akten in verschiedenen
Archiven ausgewertet, kann sich aber auch
auf eine ungewohnliche Dichte von Selbst-
zeugnissen aus jener Zeit stiitzen. Solche
«Ego-Dokumente» belegen nicht zuletzt
die Affinitit der Toggenburger zum ge-
schricbenen Wort. An erster Stelle zu
nennen ist natiirlich Ulrich Briker, dessen
vorbildlich edierte Tagebiicher einen Ein-
blick in die Lebenswelt und in die Er-
fahrungen der Unterschicht geben. Briker
war zwar sicherlich mit seiner Bildung ein
Sonderfall, doch er berichtet iiber So-
zialmilieus, die typisch waren. Zu nennen
gilt es aber auch ein detailreiches Tage-
buch von 1799, verfasst vom «Brunndd-
liger» Bauern Josef Biihler, weiter die
Autobiographie des wohlhabenden Mos-
nanger Amtmanns, Grossbauern und
Kiinstlers Fridolin Anton Grob, die Tage-
biicher des St. Peterzeller Beamten und
«Stehaufmédnnchens» Peter Alois Falk, die
Aufzeichnungen des Obertoggenburger
Bauern Niklaus Feurer und andere mehr.
Fiindig wurde der Suchende nicht zuletzt
im Archiv des Toggenburger Museums
Lichtensteig, wo ihn Experten auch berie-
ten und ihm weiterhalfen. Dass einige
«Ego-Dokumente» élteren Forschenden
noch bekannt waren, nun aber verloren sind,
verweist auf die Wichtigkeit einer sach-
gemissen Aufbewahrung in einem Archiv.

Sidler geht in seinem Buch nicht nur auf
die Entstehung der Revolution ein, son-
dern zeigt anschliessend auch auf, wie sich
das Leben und die politischen Verhiltnisse
in der Helvetischen Republik gestalteten,
auf den katholischen Widerstand, auf Kon-
tinuitdten bei den Eliten, die wie so oft
auch im Toggenburg genau wussten, wie
sie sich zu verhalten hatten, um oben zu
bleiben.



556 Rezensionen — Comptes rendus

Die Toggenburger Revolution hat ihre
Kinder nicht gefressen wie in Frankreich,
sie hat sogar Enkel hervorgebracht, die
dann in den 1830er Jahren fiir das erste
verfasste moderne direktdemokratische
Instrument der Weltgeschichte kdmpften.
Erfolgreich.

Ziirich Fabian Briindle

Rita Binz-Wohlhauser, Zwischen Glanz
und Elend: Stddtische Elite in Freiburg im
Uchtland (18. Jahrhundert), Ziirich, Chro-
nos Verlag, 2014, 336 S.

Incontestablement, ce livre comble une
lacune. I manquait a [Dhistoriographie
fribourgeoise de I’ Ancien Régime, période
passablement délaissée depuis une tren-
taine d’années, 1’étude dont disposent déja
depuis longtemps la plupart des villes-
républiques suisses, a savoir une solide
prosopographie de ses élites dirigeantes.
Issu d’une thése de doctorat soutenue en
2012, ce livre se plie aux lois du genre,
non sans une certaine lourdeur par ses
passages obligés, méthodologie et état de
la recherche. En voulant montrer qu’elle
connait bien toute la littérature scientifi-
que, l'auteure s’expose a la critique. Il
serait facile et peu élégant de pointer les
lacunes, voire le manque d’ouverture aux
problématiques les plus novatrices. En
effet, I’approche retenue reste assez tradi-
tionnelle et donne une vision quelque peu
figée de la société ancienne par son obsti-
nation a considérer le groupe étudié com-
me un monde clos sur lui-méme. L’ob-
jectif est de mettre en évidence les méca-
nismes de la distinction sociale, mobilisés
par les lignages afin de se maintenir au
sommet de la pyramide, ou, dit autrement,
d’étre et de rester quelqu’un. Le choix de
décrire la structuration et la reproduction
des priviléges de la classe dominante con-
traint & reconstruire minutieusement les
réseaux de parenté et les coincidences

SZRKG, 108 (2014)

d’intéréts que favorisent les stratégies fa-
miliales.

Bien structuré en une dizaine de chapi-
tres, le propos ne néglige pas les informa-
tions utiles a se familiariser avec le fonc-
tionnement des institutions anciennes ainsi
qu’avec les subtiles différences de statut a
Iintérieur de la caste privilégiée. Les
arcanes de la juridiction d’Ancien Régime
restent passablement compliqués. Décryp-
ter les moyens d’acquérir le droit de bour-
geoisic ou le fonctionnement des fidéi-
commis (ou substitutions) qui empéchent
les partages et assurent la continuité de la
fortune héritée est déja méritoire. Un peu
moins d’une famille sur cing recourt a de
tels dispositifs juridiques, contrdlés par le
Conseil.

Les différents chapitres permettent suc-
cessivement de suivre les stratégies matri-
moniales, les niveaux de richesse, les
carriéres, les formations et les maniéres de
tenir son rang. Peu problématisé, ce plan
ne donne pas suffisamment de visibilité
aux mouvements, aux conflits, aux confi-
gurations mouvantes, et aux négociations
permanentes qui érigent les acquis sociaux
en autant de ressources aptes a servir des
stratégies de pouvoir, aussi bien dans les
familles qu’a la téte de I’Etat.

L’auteure suit les destins de 105 famil-
les formant ce qu’elle dénomme «Po-
sitionselite», pour éviter les ambiguités des
termes habituels de «patriciaty, «bour-
geoisie secréten ou «bourgeois privilé-
giés». Parmi ces lignages, 67 familles sont
représentées au Conseil en incluant celles
agrégées apres les troubles du début des
années 1780.

L’analyse des ressources de cette élite
est probablement biaisée par le choix de
considérer surtout la contribution imposée
en 1798 aux «ci-devant oligarques», au de-
meurant le seul document qui permette
d’approcher globalement la classe diri-
geante. Or, d’autres historiens — pas forcé-
ment cités par I’auteure — ont montré a
quel point la contribution révolutionnaire
sous-estime les fortunes et notamment les



Rezensionen — Comptes rendus 307

actifs financiers (revenus de capitaux) sans
tenir compte non plus des pensions du
service étranger. En effet, la base matéri-
elle sur laquelle repose le pouvoir social
n’est sans doute pas uniquement la posses-
sion de biens-fonds. Pourquoi ne pas
accorder par exemple plus d’importance
aux activités commerciales de 1’élite, no-
tamment la spéculation sur les paturages
de la Gruyére ou se fabrique le fromage?
Nous sommes pourtant a [’apogée de
I’économie alpestre. Pourquoi ne pas avoir
étudié la politique d’acquisition fonciére
pour mettre en évidence le mécanisme de
grignotage progressif de biens fonciers par
le fonctionnement du couple crédit/ga-
rantie hypothécaire? Le crédit et I’écono-
mie de la litigiosité qui lui est consubstan-
tielle sont une composante essentielle des
mécanismes d’ascension sociale. Et la
présence des familles dans leurs résidences
d’été aux alentours de la ville, bien docu-
mentée pourtant, devrait permettre de
suivre le développement des liens de clien-
télisme, qui se ne se bornent pas a des mé-
canismes de patronage au sein de 1’¢lite
(par exemple I’appui aux carriéres mili-
taires).

Plus convaincants s’avérent les chapitres
sur les stratégies de maintien du capital
social. Les sources multiples et souvent
arides que connait parfaitement 1’auteure
laissent entrevoir la vie au sein des famil-
les et leurs tensions. Les mariages en sont
le prétexte. Le clientélisme érigé en mode
de fonctionnement explique que 72 % des
unions sont conclues sur le marché matri-
monial local au sein méme de 1’élite diri-
geante. Finalement, ce n’est qu’une mino-
rité qui trouve 1’ame sceur en dehors de la
bourgeoisie privilégiée. Loin d’idéaliser un
statut économique fréquemment associé a
celui de rentier aisé, vivant du rendement
de ses terres et des revenus du service
étranger, Rita Binz-Wohlhauser révéle au
contraire des situations économiques
délicates, notamment pour les femmes
seules et les veuves. Elle démontre aussi
que la contrainte de tenir son rang conduit

SZRKG, 108 (2014)

a I’endettement de nombreux lignages.
Tout en nuance, le chapitre sur les mandats
administratifs souligne la spécificité¢ de
Fribourg par rapport aux autres cités-
républiques. Ici, la présence au Conseil
n’est pas absolument valorisée (comme
c’est le cas a Berne ou Genéve) et, de
maniére trés pragmatique, on hésite entre
le prestige des hautes charges et la renta-
bilité de certains mandats baillivaux.

En revanche, la partie concernant le
pouvoir immatériel est nettement moins
maitrisée. On notera de beaux paragraphes
sur les recrutements des ordres religieux
féminins au sein de I’élite et sur les rites
funéraires, ainsi que le constat désabusé,
énoncé par les intéressés eux-mémes, de la
maniére condescendante dont la noblesse
européenne les estime. Lors de leurs sé-
jours a I’étranger (2 Vienne notamment),
les fils des grands lignages fribourgeois
sont per¢us comme des bourgeois mal
dégrossis, la conviction étant que la Suisse
n’est habitée que par des paysans! Cepen-
dant, dans ce domaine, I’étude de Mme
Binz-Wohlhauser manque d’audace. Dom-
mage qu’elle ait ignoré, parmi d’autres, la
thése publiée en 2011 par Marco Schnyder
sur les élites de Lugano et Mendrisio,
exemplaire & bien des égards et plus a jour
concernant la recherche récente. En effet,
on ne peut pas se limiter a constater le
privilége de porter lanterne a proximité du
Saint-Sacrement lors de la procession de la
Féte Dieu. Il existe d’autres confréries et
confraternités et autant de querelles de
préséance et de pratiques ostentatoires.
L’appartenance aux corporations n’est pas
non plus évoquée et I’on cherchera en vain
des développements sur certains aspects
complexes du clientélisme pourtant ré-
cemment renouvelés par I’historiographie,
par exemple la question des parentés spiri-
tuelles, soit le choix des parrains et mar-
raines de baptéme. Le lecteur souhaiterait
pénétrer dans les maisons ou vivent les
patriciens influencés par la mode a la
frangaise, amateurs de tableaux et de li-
vres: on voudrait en savoir plus sur les bi-



558 Rezensionen — Comptes rendus

bliotheques comme sur les collections
artistiques, les sources doivent le per-
mettre. Outre la recherche par les notables
des titres nobiliaires (processus trés ambi-
valent a Fribourg puisque les nobles sont
ostracisés jusqu’en 1782), il faudrait suivre
la trame des legs et donations a des fonda-
tions, bon observatoire du besoin d’éter-
nité qui doit aussi animer les plus aisés. On
attendrait plus de I’examen des pratiques
pieuses destinées a assurer la visibilité des
familles dans les églises.

Se confiner au 18° siécle au sens étroit,
négliger par conséquent le processus de
formation du patriciat au 17° siécle et
¢éviter les remises en question de la période
révolutionnaire ensuite, n’est probable-
ment pas la méthode la plus pertinente
pour mettre en évidence les dynamiques de
I’«aristocratisation» des élites au pouvoir,
méme si |’auteure a raison de dénier au
concept une totalité explicative qu’il n’a
pas. Mais malgré ce choix discutable, le
propos réussit a échapper a une conception
monolithique du patriciat pour revaloriser
le role du local et des particularismes. Le
lecteur s’apergoit au final que la thése de
Rita Binz-Wohlhauser a redéfini le role
des élites patriciennes et de la noblesse
dans un systéme républicain. On découvre
le fonctionnement d’un systéme basé sur
I’élasticité, la plasticité, la ductilité de ses
composantes. Au-dela des multiples
exemples qui révelent les spécificités des
familles et leur forte hiérarchisation in-
terne, le principal acquis de cette recherche
est de souligner que ce que I’on continuera
a appeler par commodité le patriciat fri-
bourgeois est en réalité un amalgame de
situations familiales et sociales tres diffe-
renciées. En suivant plus d’une cinquan-
taine de lignages pour lesquels elle dispo-
sait de sources suffisantes, |’auteure a
réussi a reconstituer des réseaux familiaux.
On regrettera seulement que la multitude
de cas individuels laisse quelque peu dans
I’ombre les réles sociaux et symboliques
d’élites pourtant conscientes de leur im-
portance et de leur dignité. L’idéologie de

SZRKG, 108 (2014)

corps qui les motive a «servirn 1’Etat n’est
pas qu’une fiction; I’éthique de la respon-
sabilité, si déconcertante pour nos sociétés
matérialistes, mériterait la déconstruction.
A vouloir éviter a tout prix des généralisa-
tions hatives, 1’auteure perd un peu de vue
les grandes lignes de I'interprétation.

Genéve Frangois Walter

Staatsarchiv des Kantons Luzern (Hg.),
Der Kanton Luzern im 20. Jahrhundert,
Band | und 2, Ziirich, Chronos Verlag,
2013,4268S., 316 S.

Drei Eigenheiten kennzeichneten den
Kanton Luzern im 20. Jahrhundert im Be-
sonderen: die politischen Grabenkidmpfe
zwischen Konservativen und Liberalen,
der hohe Anteil an Katholiken und der
starke agrarische Charakter. Wihrend ab
1888 schweizweit mehr Menschen im in-
dustriellen Sektor als in der Landwirtschaft
beschéftigt waren, blieb im Kanton Luzern
die Landwirtschaft bis 1920 vorherrschend.

Diese Besonderheiten des Kantons Lu-
zern arbeiten die beiden vom Staatsarchiv
Luzern herausgegebenen Béande Der Kann-
ton Luzern im 20. Jahrhundert umfassend
heraus. Die Beitrige beschreiben und ana-
lysieren die Entwicklungen aus unter-
schiedlichen Perspektiven und betten sie
auch in nationale Kontexte ein, ohne den
regionalen Fokus oder die regionalen
Unterschiedlichkeiten aus den Augen zu
verlieren, gerade auch in Bezug auf die
wirtschaftliche Entwicklung. Ein grosser
Gewinn sind zweifellos die reichhaltigen
Bebilderungen.

Zu den aufschlussreichsten Beitrigen
gehort jener von Raffael Fischer tiiber
Schule und Bildung (Band I, 245-281).
Am Erziehungssystem ldsst sich eben nicht
nur die Entwicklung vom armen Agrar-
kanton zur wohlhabenden Dienstleistungs-
gesellschaft veranschaulichen, sondern
auch der wandelnde Einfluss der Kirche
und der damit verbundene Konflikt zwi-



Rezensionen — Comptes rendus

schen Liberalen und Konservativen. In
Schulfragen wirkten kulturkdmpferische
Reflexe noch lange nach (Band I, 248).
Schauplatz der weltanschaulichen Aus-
einandersetzungen war Ende des 19. Jahr-
hunderts das Lehrerseminar in Hitzkirch,
das bis 1972 unter geistlicher Leitung stand.
Die Liberalen prangerten um 1900 insbe-
sondere die vielen kirchlichen Pflichten an —
das Lehrerseminar war bei ihnen als «klos-
terliches System» verschrien (247).

Auch (diskriminierende) Praxen fanden
im damaligen Bildungssystem ihren Aus-
druck. Frauen wurden bis in die 1950er-
Jahre lediglich die Unterstufe und reine
Midchenklassen anvertraut. Auch hatten
samtliche Lehrerinnen ledig zu sein — der
Preis fiir ihre verhiltnismissig selbststin-
dige Existenz. Wer doch heiratete, musste
auf Ende des Schuljahres zuriicktreten.
Eine Regel, die bis 1957 Bestand hatte.

In die Kantonsschule schafften es in
erster Linie Sohne aus gutsituierten Fa-
milien der Stadt. Begabte Schiiler, die auf
dem Land wohnten, hatten allenfalls Zu-
gang zur Priesterlaufbahn. Fragwiirdig ist
vor diesem Hintergrund, dass in den bei-
den Binden zur Kantonsgeschichte die
Vorstellung vom «bildungsfeindlichen Ka-
tholizismus» aufrecht erhalten wird, ob-
wohl die Griinde fiir den Bildungsmangel
vielschichtiger sind, wie einzelne Beitrige
ja auch antonen: die erforderliche Mithilfe
auf Bauernbetrieben, die geografische La-
ge mit ihren schwierigen Schulwegen auf
der Landschaft oder die soziookonomische
Herkunft, um nur ein paar Beispiele zu
nennen. Bildung, wie Raffael Fischer kor-
rekt festhilt, bewirkt immer auch die Auf-
rechterhaltung von  Herrschaftsverhilt-
nissen und sozialen Ungleichheiten (254).

Mit solchen Beitrigen wird das zwei-
bandige Werk dem in der Einleitung for-
mulierten Anspruch gerecht, dass die
Kantonsgeschichte Luzern den Kanton
nicht alleine als Staatsgebilde versteht —
eine allerdings mittlerweile selbstverstind-
liche Ansicht in den Geschichtswissen-
schaften. Vielschichtige Begriffe wie «Ge-

SZRKG, 108 (2014)

559

sellschaft» und «Alltag» werden in sepa-
raten Kapiteln abgehandelt, was einer zu
starken politikgeschichtlichen Orientie-
rung ebenfalls entgegen wirkt. Trotzdem
stellt sich die Frage, warum die themati-
schen Schwerpunkte nicht mehr verzahnt
werden, denn es besteht die Tendenz, «Ge-
sellschaft» und «Alltag» zu sehr auf das
Vereinsleben oder Briauche wie die Fas-
nacht zu reduzieren. Streckenweise er-
wecken die Binde den Eindruck, Pflicht-
stoff abzuhandeln, auch weil Struktur und
Erzdhlweise einzelner Beitrdge geprigt
sind vom Streben nach Vollstindigkeit.
Dabei wire oft gerade in der vermeintlich
«kleinen» Geschichte mehr {iber grossere
Zusammenhidnge zu erfahren. In diesem
Sinne wiren mehr eigene Akzente wiin-
schenswert. _

Dass beispielsweise die Stadt Luzern im
Modernisierungsprozess den Takt angab,
ist zwar nicht falsch, doch verkennt diese
altbekannte Sichtweise, wie ldndliche
Regionen mit den Verdnderungen zurecht
kamen und wie sie ihren ganz eigenen
Beitrag zur Modernisierung leisteten. Die
Moderne hat sich nicht einfach «veran-
kert» (Band II, 115), sie war vielmehr ein
Prozess, der von oben wie von unten
angestossen wurde. Gerade eine Kantons-
geschichte bietet die Chance, mehr auf die
Vorstellungswelten ihrer Einwohnerinnen
und Einwohner einzugehen, anstatt das
Bild von den fortschrittlichen Stadt- und
den rickstindigen Landbewohnern zu ze-
mentieren.

Dafiir hat es das zweibindige Werk ge-
schafft, den epochalen Wandel, der die
ganze Schweiz erfasste, in einer Uber-
blicksdarstellung erstmals fiir den Kanton
Luzern mit allen seinen Eigenheiten greif-
bar zu machen. Positiv hervorzuheben ist
auch die immer wieder leise gedusserte
Kritik an der herrschenden Wachstums-
euphorie. Gemeinden wie Meggen bei-
spielsweise zonten auf der Basis tiber-
triebener Wachstumsprognosen grossziigig
Bauland ein (Band I, 132), um gut situierte
Steuerzahler anzuziehen. Auf der Strecke



560 Rezensionen — Comptes rendus

blieben der Landschaftsschutz sowie die
Artenvielfalt in Flora und Fauna. Der
Kanton Luzern kann immerhin fiir sich in
Anspruch nehmen, im Gewiisserschutz
eine Pionierrolle gespielt zu haben (Band
I, 142) - ein Engagement, das wiederum
nicht losgeldst von der starken agrarischen
Prigung des Kantons Luzern betrachtet
werden kann.

Oberkirch Manuela Specker

Staatsarchiv des Kantons Luzern (Hg.),
Der Kanton Luzern im 20. Jahrhundert,
Band 1 und 2, Ziirich, Chronos Verlag,
2013,426S.,316 S.

Die Geschichte des Kantons Luzern ist
beinahe vollendet. Eine Reihe von Histo-
rikern hat in den letzten 80 Jahren eine
enorme Arbeit geleistet, um die Geschichte
der Stadt und der Landschaft seit den
Anfingen darzustellen. Den Anfang
machten die drei Historiker Wilhelm
Schnyder, Karl Meyer und P.X. Weber mit
dem Band «Von der Urzeit bis zum Spit-
mittelalter». Das Werk erschien auf die
600 Jahr-Feier des Beitritts der Stadt Lu-
zem in die Eidgenossenschaft von 1332,
Der zweite Band schliesst zeitlich an den
ersten Band an und behandelt die Refor-
mation und die Gegenreformation. Der
Regierungsrat hatte Rektor Sebastian
Griiter von der Kantonsschule Luzemn die
Bearbeitung dieser Epoche iibertragen.
Das Werk erhielt seine letzte Formung
wihrend des Zweiten Weltkrieges und
erschien Ende 1945. Gut 30 Jahre spiter
erhielt Hans Wicki, Professor am Zentral-
schweizerischen Technikum (heute Hoch-
schule fiir Technik und Architektur) den
Auftrag, sich des heiklen Themas der
Aufkldrung (18. Jhdt.) anzunehmen. Zwei
Binde sind wihrend der mehr als zwan-
zigjihrigen Beschiftigung mit dem Thema
daraus entstanden.

An die komplizierte und umkampfte
Epoche des 19. Jahrhunderts wagte sich

SZRKG, 108 (2014)

Frau Heidi Bossard-Borner. Drei Biénde
sind die Frucht der jahrzehntelangen Ar-
beit mit diesem Stoff: Im Banne der Re-
volution (1798-1831), erschienen 1998,
dann die zwei Teilbdnde «Im Spannungs-
feld von Politik und Religion» (1831-—
1875) 2008. Nun ist vor kurzem die Dar-
stellung iiber die Geschichte des Kantons
im 20. Jahrhundert erschienen. Es wurde
im Unterschied zu den fritheren Bénden
eine andere Vorgehensweise gewihlt.
Nicht mehr einem einzelnen Verfasser
wurde diese Aufgabe iibertragen; eine
Gruppe von 23 Historikerinnen und Histo-
riker teilte sich in die anspruchsvolle
Arbeit, den Kanton Luzern unter vollig
neuen Gesichtspunkten zu beleuchten. Im
Folgenden seien einige Themenfelder her-
ausgegriffen, welche einen Bezug zur Reli-
gionsgeschichte haben.

Parteien und politisches System: Mar-
kus Furrer beschreibt den Weg der poli-
tischen Parteien, der vom traditionellen, in
den ideologischen Gegensidtzen des 19.
Jahrhunderts gendhrten Zweiparteiensys-
tem zum modernen Mehrparteiensystem
filhrte. Anfinglich dominierte der kultu-
relle Gegensatz zwischen Kirche und Staat
(Kulturkampf), zwischen Stadt und Land.
Daran schloss sich um die Jahrhundert-
wende der Links-rechts-Gegensatz (In-
dustriegesellschaft und Klassenkampf-
schema). Im Umbruch der 1970er Jahre
erfolgte eine neue soziale Bewegung im
Zeichen einer emanzipatorischen Alterna-
tivgesellschaft (Okologie, Dritte-Welt, Frie-
dens- und Frauenbewegung), alles das vor
dem Hintergrund der Europa-Frage und der
beschleunigten Globalisierung. In der Stadt
Luzem behaupteten die Liberalen ihre
hundertjdhrige Vorherrschaft bis 1958. Da-
mals gelang es den «Vereinigten Min-
derheitsparteien» die freisinnige Mehrheit in
der Stadt zu brechen. Im Kanton gerieten
die fithrenden Konservativen (CVP) unter
Druck und verloren die absolute Mehrheit
in der Kantonsregierung und im Parlament.

Schule und Bildung: Raffael Fischer
untersucht den Problemkreis Schule und



Rezensionen — Comptes rendus 561

Bildung im Kanton. In den harten poli-
tischen Gegensitzen zwischen Konservativ
und Liberal war das Schulwesen immer
ein Zankapfel. Die Lehrerbildung war vor
allem eine politische Angelegenheit. Das
konservativ dominierte Seminar von Hitz-
kirch, von Klerikern gefiihrt, stiess um
1900 auf starken liberalen Widerstand, der
schliesslich in eine kleine Reform miin-
dete. In der Stadt entstand ein Konkur-
renzseminar unter liberalem Vorzeichen.
Fiir die Midchen, die keinen Zutritt zum
Seminar Hitzkirch hatten, wurde das Leh-
rerinnenseminar Baldegg errichtet. Dane-
ben bildeten die Kloster Menzingen und
Ingenbohl ebenfalls Lehrerinnen aus.

Die gymnasiale Ausbildung war fast
ganz der sozialen Elite vorbehalten. Die
Landbevolkerung hatte Progymnasien zur
Verfligung; die oberen Klassen des Gym-
nasiums wurden vorwiegend an den Or-
densgymnasien der Benediktiner und Ka-
puziner absolviert. Als Hochschule im
Raume der Zentralschweiz gab es die
Theologische Fakultit, die mit dem Pries-
terseminar verbunden war. Die gymnasiale
Midchenausbildung war begrenzt. Es gab
im Kanton nur das stadtische Téchtergym-
nasium, seine Absolventinnen absolvierten
an der Kantonsschule zwei Lyzealjahre,
um zur Maturitit zu gelangen. Daneben
gab es Angebote im Sozialbereich, wo das
Kantonsspital und die Klinik St. Anna ihre
Krankenschwestern selber ausbildeten.

Nach dem Zweiten Weltkrieg setzte ein
Aufschwung im Bildungswesen ein. 1958
eroffnete das Zentralschweizerische Tech-
nikum in der ehemaligen Schindlerschen
Liftfabrik in der Sentimatt seine Tore unter
gemeinsamer Trigerschaft der Zentral-
schweizer Kantone. In der Volksschule
wurde die Geschlechtertrennung aufgeho-
ben und das 9. Schuljahr eingefiihrt.

Josef Vital Kopp lancierte 1958 eine
Universititsdiskussion, die iiber mehrere
Phasen zum Plan der «Zentralschweize-
rischen Universitdt Luzern» fiihrte. Im Ab-
stimmungskampf 1978 scheiterte die Uni-
versititsvorlage. Erziehungsdirektor Walter

SZRKG, 108 (2014)

Gut sprach von einem «historischen Fehl-
entscheid», der jedoch am 21. Mai 2000
korrigiert wurde. Mit 78’402 Ja gegen
46’745 Nein wurde die erste weltweit de-
mokratisch an der Ume beschlossene Uni-
versitdt errichtet. Die Universitit bezog
2011 das Postbetricbsgebdude an hervorra-
gender Lage hinter dem Bahnhof Luzem.
Luzern avancierte mit der Universitit, der
Hochschule (aus dem ZTL entstanden),
dem Medienausbildungszentrum (MAZ)
und der Hoheren Kaderausbildung der Ar-
mee (AAL) zum Bildungszentrum der
Zentralschweiz.

Aufbruch und Protestbewegungen: Der
Generalstreik von 1918 bewegte die Lu-
zerner Gemiiter sehr; einerseits erfolgte
der Streik auch in der Agglomeration Lu-
zern und anderseits wurden Luzerner
Truppen in den Kanton Ziirich aufgeboten.
Am 10. November 1918 versuchte ein De-
tachement eine grosse Menge Demonst-
rierender auf dem Fraumiinsterplatz in Zii-
rich mit Warnschiissen, in die Luft abgege-
ben, zu vertreiben. Dabei wurde Fiis. Sales
Vogel aus Pfaffnau tédlich getroffen. Er
wurde im Hinterland als Held gefeiert, die
Streikenden galten als Morder. Als Reak-
tion auf den Generalstreik entstanden fast
flichendeckend sog. Biirgerwehren. Die
Arbeiterschaft spaltete sich in eine katho-
lische und eine sozialdemokratische Rich-
tung.

Die katholische Jungmannerbewegung,
gefitlhrt vom spiteren Prilaten Dr. Josef
Meier und dem Laienfithrer Eugen Vogt,
veranstaltete 1933 die grosse Zuger Jung-
mannschaftstagung (ZUJUTA) mit iiber
20'000 Teilnehmern. Die Griindung der
Jungwacht als katholische Schiileror-
ganisation errang eine weite Verbreitung.
Auch der Schweizerische Studentenverein
(StV) erlebte einen grossen Aufschwung.
Die Médchenorganisation des Blauring, als
Vorstufe der Jungfrauenkongregation, ver-
breitete sich rasch.

Nach dem Zweiten Weltkrieg tauchte
die Frage des Frauenstimmrechts auf. Der
Schweizerische Katholische Frauenbund



562 Rezensionen — Comptes rendus

(SKF) entzog sich in staatsbiirgerlichen
Fragen zunehmend der bischéflichen Be-
vormundung. Anlass war eine Ansprache
von Pius XII., der die wahlberechtigten
Italienerinnen aufrief, an die Umen zu
gehen. Unter der Fithrung von Frau Dr.
Blunschy-Steiner gelang es schliesslich,
den Widerstand der Frauenstimmrechts-
gegner zu brechen. 1970 wurde das
Frauvenstimmrecht auf kantonaler Ebene
eingeflihrt. In der Politik konnte sich die
dominierende CVP lange halten; gegen
Ende des 20. Jahrhunderts gingen die An-
teile der CVP und der Liberalen stark zu-
riick; die neue Kraft der SVP wuchs stark
an, was zur Folge hatte, dass der bisherige
politische Antagonismus an Bedeutung
verlor. Der Einfluss der Kirche ging stark
zuriick, singuldre kirchliche Akte wie Tau-
fe, Erstkommunion, Firmung, Heirat und
Begribnis hielten sich. Die konfessionel-
len Gegensitze begannen sich einzuebnen.

Alltagswelten: Ausserst aussagekriftig
sind die Interviews mit Frauen, die die
rasante Entwicklung im Haushalt in den
letzten Jahrzehnten erlebt und mitgemacht
haben. Entscheidender Fortschritt war die
Einfihrung der Elektrizitit in den Haus-
haltungen, was nach und nach die Einfiih-
rung von Waschmaschinen, Abwasch-
maschinen etc. ermdéglichte. Wihrend des
Ersten Weltkrieges war die Vorsorge der
Behorden in der Lebensmittelzuteilung
ungeniigend. Im Zweiten Weltkrieg sorgten
die Behorden besser vor. Dank der Ein-
fiihrung der Lebensmittelkarten brauchte
die Bevolkerung nicht zu hungern. Der Plan
«Wahlen» mit der Anbauschlacht ermog-
lichte ein besseres Uberleben.

Geselliges Leben und Kultur: Theater
wurde seit dem 19. Jahrhundert sowohl in
der Stadt wie auf dem Lande gespielt.
Wichtig war auch die Fasnacht als Ab-
wechslung im Alltag. Luzern war hier mit
Bruder Fritschi fithrend. Fasnachtsgesell-
schaften sorgten fiir Umziige und Festlich-
keiten. 1948 entstand in Luzern unter Sepp
Ebinger die erste Guggenmusik, die sich
explosionsartig ausbreiteten und heute

SZRKG, 108 (2014)

weitgehend das Fasnachtsgeschehen in der
Stadt und in vielen Dérfern kennzeichnen.
Gesangs-, Musik- und Turnvereine prégten
das kulturelle Leben, hidufig nach partei-
politischen Kriterien getrennt. Dank dem
Militdr hielten die Schiitzenvereine eine
grosse Rolle, da sie in die Sicherstellung
der Wehrhaftigkeit eingebunden waren.

In den Zwanzigerjahren entdeckten ka-
tholisch-konservative Kreise die Kultur als
Instrument der Mission. Pius XI. verdf-
fentlichte 1922 seine Enzyklika «Ubi
arcano», worin er die «Katholische Ak-
tion» als Gegenkraft zur sozialistischen
Bewegung propagierte und eine inner-
kirchliche Emeuerung anregte. In diesem
Zusammenhang ist auch die Griindung der
Lukasgesellschaft zur Férderung der zeit-
gendossischen katholischen Kunst zu sehen.
Der Megger Pfarrer Alois Siiess war deren
erster Prédsident. Er forderte mit zahlrei-
chen bedeutenden Architekten den moder-
nen Kirchenbau wie St. Karl und St. Jo-
seph in Luzern, St. Theodul in Littau und
ebenso die Zentralbibliothek in Luzern. Im
gleichen Sinne wirkte die 1907 gegriindete
und 1919 neu konstituierte Gesellschaft fiir
christliche Kultur in Luzern mit Vortrdgen
und andern Veranstaltungen. Schon frith
erstrahlte der Ruhm des Kiinstlers Hans
Erni, der das beriihmte Landibild 1939
schuf. In der Nachkriegszeit wurde er
scharf angefeindet und spiter rehabilitiert.

Berithmt wurden die 1938 gegriindeten
Internationalen Musikfestwochen, die sich
zu einem der angesehensten Festival ent-
wickelten und nach 1945 zum Aufblithen
des Fremdenverkehrs beitrugen. Beriihmte
Dirigenten wie Wilhelm Furtwingler und
Herbert von Karajan begriindeten den
internationalen Ruf des Festivals. Einen
Gegenpol zu den IMF (heute Lucerne
Festival) bildete die Alternativkultur re-
bellischer Jugendlicher mit Jugendtreffs
(Wiarchhof, Schiilir und Sedel). Werner
Fritschi versuchte hier, vermittelnd zwi-
schen Etablierten und Aufmiipfigen zu
vermitteln. Der Jazz in der Innerschweiz
wurde schon frith populér. Der Jazzklub in



Rezensionen — Comptes rendus 563

Luzern (gegriindet 1949) und die Jazzkon-
zerte in Willisau (Initiant der Grafiker
Niklaus Knox Troxler) propagierten die
neue Musikrichtung. Emil Steinberger wirk-
te als erfolgreicher Kabarettist und Klein-
theater-Begriinder und trug Luzemer Kultur
weit iiber die Grenzen unseres Landes hin-
aus. Nicht zuletzt dank breiter Akzeptanz
konnte das KKL in Luzern gegen Ende des
letzten Jahrhunderts realisiert werden, ein
Ereignis, das tiber Luzern hinausstrahlt.

Reiche Geschichtskultur: Mit der Kultur
zwischen Enge und Aufbruch sowie der
Luzerner Geschichtskultur beschiftigen
sich Martina Akermann und Guy P. Mar-
chal, wihrend Markus Ries seinen Blick
auf die Kirchen und Religionen richtet.
Max Huber beschreibt die Luzerner Medi-
enlandschaft, wihrend Kurt Messmer in
einem historischen Essay den Kanton
Luzern im 20. Jahrhundert nachzeichnet.
Zehn regionale historische Vereine betrei-
ben eine reichhaltige Geschichtskultur mit
Vortrigen und Publikationen. Daneben
sorgen das Staatsarchiv und weitere Ar-
chive und Museen fiir das historische
Gedichtnis. Jubilden wie die Sempacher
Schlachtfeier 1886, Jubiliumsfeiern wie
1932 und 1982 (Luzerner Beitritt zur
Eidgenossenschaft), das 800 Jahr-Stadtju-
bildum (1978) sorgten fiir festliche Ge-
denktage. Aber auch der Museggerumgang
oder die berittenen Flurumgénge zu Christi
Himmelfahrt (Auffahrtsumritte) sind tief
in der Bevolkerung verankert und iiber-
lebten teilweise die stiirmischen Verdnde-
rungen der 1970er Jahre. Die Landschaft
wurde z.T. seit Jahrhunderten mit Kapellen
sowie mit Weg- und Feldkreuzen gekenn-
zeichnet. Ruswil zidhlt gegen 140 solcher
Zeichen von Frommigkeit.

Kirchliche FEntwicklung: Ein entschei-
dender organisatorischer Schritt war 1969
die stark kritisierte Errichtung einer eige-
nen «Landeskirche» (im Grunde genom-
men ein Zusammenschluss der Kirchge-
meinden). Sie fiihrte die Aufsicht liber die
Kirchgemeinden ein und realisierte den
Finanzausgleich unter den Kirchgemein-

SZRKG, 108 (2014)

den. Im Verlaufe des 20. Jahrhunderts
wurden zahlreiche «fremdsprachige Mis-
sionen» eingerichtet. Diese Seelsorgesta-
tionen und Personalpfarreien reichen in
ihrer Bedeutung weit iiber das Religiose
und Kirchliche hinaus. Sie fordern den
Gruppenzusammenhalt und die Kontakte
zu den Herkunftsldndern.

Kritik und Lob: Es ist ein eindriickli-
ches, materialreiches Werk iiber den Kan-
ton Luzern entstanden, das viele neue und
teilweise ungewohnte Aspekte aufzeigt.
Den 23 Autoren darf ein Kompliment fiir
ihre grosse Arbeit ausgesprochen werden.
Trotzdem sei es erlaubt, auf einige
Schwachstellen hinzuweisen. Die Darstel-
lungen der Autoren sind nicht immer auf-
einander abgestimmt. Wiederholungen
hdufen sich; man spiirt deutlich, dass eine
kraftvoll leitende Chefredaktion gefehlt
hat. Eine weitere Schwachstelle ist z.T. die
fehlende Gliederung. Es ist nicht einzu-
sehen, dass die beiden markanten Ein-
schnitte in der Geschichte des 20. Jahr-
hunderts, der Erste und der Zweite Welt-
krieg, nicht als eigene Kapitel behandelt
worden sind. Die Ubersicht und die Les-
barkeit wiren bestimmt verbessert worden.
Eine immer wiederkehrende Bemerkung
ist die angebliche Nihe der katholischen
Jugendverbidnde zur Nazibewegung in den
Dreissigerjahren. Wenn man die einschlé-
gige Literatur gelesen hitte (Jeseph Jung,
Katholische Jugendbewegung der deut-
schen Schweiz, Freiburg 1988, 295 und
367f), wiirden solche Bemerkungen von
selbst verschwinden. Was die Bildauswahl
betrifft, so sind die ganzseitigen Bilder
eindrucksvolle Zeitdokumente. Leider er-
fiillen die kleineren Bilder diesen An-
spruch nicht immer. Trotz diesen kriti-
schen Bemerkungen darf den Verfassern
ein verdientes Lob gespendet werden.

Meggen/Luzern Alois Steiner



564 Rezensionen — Comptes rendus

André Heinzer, Pfriinden, Herrschaft,
Gottesdienst. Lebenswelten der Monche
und Weltgeistlichen am Kloster und Kolle-
giatsstift St. Leodegar in Luzern zwischen
1291 wund 1550 (=Luzerner Historische
Veroffentlichungen 45. Herausgegeben
vom Staatsarchiv des Kantons Luzern und
vom Stadtarchiv Luzern. Redaktion Franz
Kiener), Schwabe Verlag, Basel, 2014,
400 S. mit 25 Abbildungen.

Die Untersuchung nimmt ihren Anfang mit
dem Jahr 1291, dem Zeitpunkt, als das
Kloster Murbach seine herrschaftlichen
Rechte in und um Luzern an Habsburg-
Osterreich verkaufte. Den zeitlichen Ab-
schluss bildet die Mitte des 16. Jahrhun-
derts zur Zeit des Tridentinischen Konzils.

Urspriinglich kannte die Ordensregel
des heiligen Benedikt eine bedingungslose
Armut. Jeder Monch hatte jedoch An-
spruch auf Alimentation. Im Verlaufe der
Zeit entstand etwa vor dem Ende des 12.
Jahrhunderts an den auf alemannischem
und ritischem Gebiet in der Schweiz ge-
legenen Benediktinerklostern Privateigen-
tum, was eine eindeutige Verletzung des
benediktinischen Armutsideals war. Eine
Folge davon war die zahlenmissige Be-
schrinkung der vollberechtigten Stellen
wie spiter an den Kanonikerinstituten. Ab
1178 existierte am Kloster Luzern die
Pfriinde der Leutpriesterei, die nicht von
Monchen besetzt werden musste, spiter ab
1229 auch die Schulmeisterei. Nachdem
Konig Sigismund auf dem Konzil von
Konstanz 1415 die Reichsacht tiber Her-
zog Friedrich IV. verhédngt hatte, trat die
Stadt Luzern beziiglich der Leutpriesterei
in die Herrschafts- und Rechtsnachfolge
Habsburgs ein. In den Stiftsstatuten wurde
eindeutig formuliert: «Eligitur Plebanus
Ecclesiae nostrae collegiatae a solo Magis-
tratu Lucernensi». Diese Bestimmung war
eine Folge der Umwandlung des Benedik-
tinerklosters St. Leodegar in ein Kollegiat-
stift des Jahres 1456. Die Propsteiwahl
sollte nach der Umwandlung von 1456
durch ebensoviele Angehorige des Kleinen

SZRKG, 108 (2014)

Rates wie des kollegiatsstiftischen Kapi-
tels im Kapitelsaale stattfinden. Der neu-
eingesetzte Propst musste gemdéss Papst
Sixtus IV. (1471-1484) drei Jahre nach
seiner Wahl durch den apostolischen Stuhl
bestitigt werden.

Im Spiétmittelalter gab es auch am Stift
St. Leodegar Bemiihungen, die Amterku-
mulation zu verhindern, allerdings mit be-
schrinktem Erfolg. Oft wurde die Amter-
kumulation angestrebt, um ein Univer-
sititsstudium absolvieren zu kénnen. Be-
kannt wurde etwa Chorherr Peter Brunnen-
stein, der promovierte Jurist, der dank
einer regen Aktivitit in der eidgendssi-
schen Diplomatie 1471/72 zum Propst von
St. Leodegar ernannt wurde. Er hatte enge
Kontakte zur rémischen Kurie, die ihm
eine Anwartschaft auf ein Miinsterer Ka-
nonikat und gar die Wiirde auf die Propstei
des Pelagiusstiftes in Bischofszell in Aus-
sicht stellte. Diese Anspriiche konnte er je-
doch nicht durchsetzen.

Der prominenteste Vertreter eines Kar-
rieristen war wohl Jost von Silenen (1435/
45-1498). Schon frith trat er dem klos-
terlichen Noviziat bei; als angehender Ka-
pitular erlebte er den Ubergang vom Klos-
ter zum Kollegiatstift. Dann erfolgte das
Studium an der Universitit von Pavia, ei-
ner elitdren Studienstitte, hierauf ein Auf-
enthalt in Rom. Dank Beziehungen zu
Kardinal Guillaume d’Estouteville wurde
er Propst in Beromiinster. Im Vorfeld der
Burgunderkriege gewann er als Gegner
Karls des Kiithnen das Wohlwollen der
franzosischen Krone, die ihm fiir seine
Verdienste den Bischofssitz von Grenoble
verlieh. Nachdem er 1482 Bischof von Sit-
ten wurde, verzichtete er auf Grenoble und
Beromiinster. 1496 floh er vor seinen Geg-
nern aus dem Wallis und verlor das Bistum
an Nikolaus Schiner. Er starb 1498.

Als die Reformation ausbrach, war vor
allem Johannes Bodler, von 1504-24 Leut-
priester in Luzem, ein entschiedener Geg-
ner der neuen Lehre. Von 1519-25 war er
zugleich Dekan des Vierwaldstitterkapi-
tels. Ab 1531 erlangte er die Wiirde eines



Rezensionen — Comptes rendus 565

Stiftspropsts von St. Leodegar. Sein Nach-
folger als Leutpriester wurde Thomas
Mumer, der 1525 aus dem Elsass ver-
trieben wurde und im Franziskanerkloster
Luzern Zuflucht fand, wo er als Prediger
wirkte. 1527-29 amtete er als Leutpriester.
Als solcher wurde er seiner heftigen Spra-
che wegen mit Ziirich und Bern in Ausein-
andersetzungen verwickelt, die ihn zwan-
gen, Luzern zu verlassen. Neben diesen
beiden herausragenden Personlichkeiten
blieben die librigen Chorherren in den Re-
ligionskdmpfen eher blass. Zwei Chor-
herren, Jodok Kilchmeyer und Johannes
Zimmermann sowie der Schulmeister Os-
wald Geissbiihler, traten zur neuen Lehre
tiber und verliessen Luzern. Am Stift war-
tete man bis 1531, als wieder neue kir-
chentreue Chorherren gewihlt wurden. Die
altgldubig gesinnten Chorherren konnten
sich letztlich durchsetzen. Stadt und Kolle-
giatstift wollten verhindern, dass reforma-
tionsfreundliche Kleriker in die Kanoni-
kate gelangen konnten.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Konrad J. Kuhn/Béatrice Ziegler (Hg.),
Der vergessene Krieg. Spuren und Tradi-
tionen zur Schweiz im Ersten Weltkrieg,
Baden, hiertjetzt, 2014, 334 S.

Der Herausgeber und die Herausgeberin
des Buches, Konrad J. Kuhn und Béatrice
Ziegler, thematisieren in ihrem Sammel-
werk den Ersten Weltkrieg als einen in der
Schweiz vergessen gegangenen Krieg. Da-
mit nimmt dieses Buch eine geschichtskul-
turelle Perspektive auf, die bis anhin, wie
die Herausgeberin und der Herausgeber zu
Recht betonen, noch nicht verfolgt worden
ist. Nach 1945 wurde der Erste Weltkrieg
im kommunikativen Gedéchtnis wie auch
in der offiziellen Geschichtspolitik vom
Zweiten tiberlagert und verdréngt. Auch in
Geschichtswissenschaft und  -didaktik
blieb die «Urkatastrophe» des 20. Jahrhun-
derts weitgehend ausgeblendet.

SZRKG, 108 (2014)

Vorangestellt im einleitenden Teil wird
ein Phasenmodell zu den Konjunkturen der
Thematisierung und Funktionalisierung
des «Erinnerns» an den Ersten Weltkrieg:
Direkt nach dem Krieg bis zu den begin-
nenden 1930er-Jahren ldsst sich von einer
Periode der «relativen Offenheit» spre-
chen. Die aus den 1920er-Jahren stammen-
den Narrative sind denn auch von grosser
Dominanz. Daran fligen sich die Jahre der
Geistigen Landesverteidigung (1933 bis
gegen die 1960er-Jahre). Ausmachen las-
sen sich hier eine Verengung und poli-
tische Indienstnahme von Erinnerung und
Erzidhlung. Ferner werden die Erzéhlungen
vom Zweiten Weltkrieg iiberlagert. Seit
den 1970er-Jahren erhoht sich die Kom-
plexitit der Aussagen iiber den Ersten
Weltkrieg. Die in der vorherigen Phase ge-
schaffenen patriotischen Diskurse bleiben
aber weiterhin anschlussfihig, auch wenn
sie nicht mehr von der Bevélkerung im
selben Ausmass wie vorher geteilt werden.
Fir die Gegenwart machen die Herausge-
ber eine vierte Phase aus und sie verweisen
auf die politische Dringlichkeit flir die
Schweiz, einen Platz im transnationalen
Diskurs des Ersten Weltkrieges zu finden.
Die Beitrige des Bandes sind im Rahmen
von vier Funktionsweisen von Geschichts-
kultur zugeteilt: einmal mit Fokus auf die
unterschiedlichen Manifestationen, an de-
nen sich Erinnerungselemente festmachen
lassen; weiter in Bezug auf das Spannungs-
verhiltnis zwischen Erinnerungsprozessen
und kollektivem Gedenken,; prisentiert wer-
den ferner Beispiele von geschichtskultu-
rellen Verwendungen und abschliessend be-
fassen sich Beitrige mit der Wissenschaft
als Teil der Geschichtskultur.

Giuliano Bruhin («Sende dir hier ein Le-
benszeichen». Schweizer Bildpostkarten
im Ersten Weltkrieg) befasst sich in sei-
nem Beitrag mit dem Medium der Bild-
postkarten im Ersten Weltkrieg als Abbild
ihrer Zeit, Sichtweise der Nation und Spie-
gel der Gesellschaft. Anhand der Karten
lassen sich auch die inneren Spannungen
zwischen den Landesteilen der Schweiz



566 Rezensionen — Comptes rendus

gut nachvollzichen. Westschweizer Post-
karten, die ein Deutschschweizer Fehlver-
halten anprangerten, wurden denn auch von
der Zensur erfasst und sie gelangten nach
der Beschlagnahmung durch die Post-
behérden ins Historische Archiv der PTT.

Karoline Oehme-Jingling (Die Kon-
struktion nationaler Erinnerung. Die
Schweiz in Hanns in der Gands Soldaten-
liedersammlung) untersucht am Beispiel
von Soldatenliedern das Bild der Schweiz.
Eine zentrale Rolle nimmt dabei der Sin-
ger populdrer Lieder aus der Zeit der bei-
den Kriege, Hanns in der Gand, ein. Des-
sen Sicht auf die Schweiz ist durch Ambi-
valenzen geprigt. Einmal veranschaulicht
er, welches transkulturelle Erbe im Liedgut
auszumachen ist, weiter aber ist er selber
an der Konstruktion eines Schweizbildes
beteiligt (Gilberte de Courgenay) und er
appelliert vor dem Hintergrund des Zwei-
ten Weltkrieges an die Bedeutung dieses
Liedguts als nationales Erbe.

Auf der Suche nach Bildquellen zum
Ersten Weltkrieg stosst Anna Lehninger
(Bilder vom Krieg? Der «Pestalozzi-Schii-
ler-Kalender» und der «Zeichenwettbe-
werb nach Natur» als Bildquelle zum Ers-
ten Weltkrieg) auf den Pestalozzi-Schiiler-
Kalender und den in den Jahren von 1912
bis 1984 veranstalteten Zeichenwettbewerb.
Im Schiilerkalender wurden in Kriegszeiten
im Gegensatz zu den kriegsfithrenden
Nachbarldndern, in denen die «Erziehung
zum Krieg» in der Kinderliteratur oft Leit-
ideologie war, primdr die Hilfsbereitschaft
und die vorbildliche Rolle der Schweiz als
Fliichtlingsziel und Helferland betont.

Zu ghnlichen Erkenntnissen gelangt Pir-
min Meier (Eine unheroische Zeit. Der
Erste Weltkrieg in Heften des Schweizer
Jugendschriftenwerks — SJW) in seiner
Untersuchung des SJW-Schriftenwerks.
Wenn man sich auf den Ersten Weltkrieg
bezog, dann stand nebst der Grenzbeset-
zung das humanitire Engagement der
Schweiz im Vordergrund. Schlachten und
Heldengeschichten fanden hingegen vor-

SZRKG, 108 (2014)

zugsweise in der dlteren Geschichte der
Eidgenossenschaft statt.

Christian Koller (Authentizitit und Ge-
schichtskultur. Soldatische Selbstzeugnisse
der «Grenzbesetzung 1914/18» als polyva-
lente Erinnerungstriger) zeigt, wie im Ge-
gensatz zum europdischen Umfeld mit
einer breiten Memoirenliteratur in der
Schweiz das Interesse an Selbstzeugnissen
eher abnahm. Dazu kam, dass auch die
Geschichtswissenschaft an einer Sicht auf
den Weltkrieg «von unten» nicht interes-
siert war. Entsprechend verpasste man
Oral-History-Studien zum Aktivdienst des
Ersten Weltkrieges. Aufgewertet zu einem
Erinnerungsort wurde die «Grenzbeset-
zung 1914/18» ersten im Soge der Geisti-
gen Landesverteidigung.

Einen weiteren interessanten Quellen-
fundus bearbeitet Dominik Sauerldnder
(Das visuelle Geddchtnis. Erinnerungsfotos
von der Grenzbesetzung). Wie Vergleiche
mit kriegsfilhrenden Léndern zeigen, erge-
ben sich durchaus Parallelen aber auch Dif-
ferenzen in den Sujets. Herausfordernd war
die Darstellung einer Armee ohne Kampf-
einsatz und erst recht galt es, die Ernst-
haftigkeit des Dienstes zu betonen. Soldaten
der anderen Seite beim Grenzdienst — Deut-
sche und Franzosen — werden im Bildpro-
gramm als Kameraden und nicht als Gegner
dargestellt.

Elisabeth Joris (Umdeutung und Aus-
blendung. Entpolitisierung des Engage-
ments von Frauen im Ersten Weltkrieg in
Erinnerungsschriften) zeigt auf, wie sich in
den Erinnerungen das Pathos von Verlaut-
barungen der Behorden und der Frauenbe-
wegung vom Sommer 1914 spiegeln. Die
Figur der Stauffacherin wurde in der deut-
schsprachigen Schweiz zu einer identitdren
Klammer fiir die biirgerliche Frauenbewe-
gung, gegen die sich die neue Frauenbewe-
gung der 1970er Jahre absetzte. Diese
prangerte die Anpassungspolitik und den
kultivierten Diskurs von Partnerschaft an;
statt auf die Korrelation von Rechten und
Pflichten beriefen sich die Feministinnen



Rezensionen — Comptes rendus 567

auf linke und pazifistische Aktivistinnen
des Ersten Weltkriegs.

Der Erste Weltkrieg fand und findet im
schweizerischen &ffentlichen Gedenken
kaum statt. Zu diesem Befund gelangt Da-
vid Tréfas bei seiner Analyse des Geden-
kens in Schweizer Leitmedien (Verdringtes
Gedenken. Der Erste Weltkrieg in Schwei-
zer Tageszeitungen). Uberlagert wurde das
Erinnem an das Kriegsende durch den
Landesstreik, der einen tiefgreifenden
Bruch in der Geschichte des schweizeri-
schen Bundesstaats darstellt.

Wihrend Festungsbauten des Zweiten
Weltkriegs (Réduit) in der Erinnerung ei-
nen festen Platz einnehmen, so trifft dies
auf Verteidigungsanlagen aus dem Ersten
Weltkrieg nicht zu, wie Juri Jaqument und
Adrian Wettstein («Hier fillt die Schweiz
einst oder siegt». Militdrische Gedenkland-
schaften des Ersten Weltkriegs in der
Schweiz) in ihrem Beitrag an den Bei-
spielen der Fortifikationen Murten, Hauen-
stein sowie dem Stellungssystem Stilfser-
joch-Umbrail nachweislich zeigen.

Jan Hodel (Digitaler Seismograf kollek-
tiven Gedenkens? Die Schweiz, der Erste
Weltkrieg und das Internet) kommt auch
mit der Analyse des Internets zum Schluss,
dass der Erste Weltkrieg als geschicht-
liches Ereignis in seiner Bedeutsamkeit fiir
die Gegenwart in der Schweizer Offent-
lichkeit kaum diskutiert wird.

Andreas Kley (Magistrale Demonstra-
tion der nationalen Einigkeit. Politische
Reden wihrend des Ersten Weltkriegs)
sucht geschichtskulturelle Spuren aus Re-
den des Ersten Weltkriegs und folgert,
dass dieser die politischen Reden hinsicht-
lich des Missionsgedenkens und der Neu-
tralitidt dauerhaft gepriigt hat.

«Entbehrungen brauchen Sinnstiftung,
wie Konrad J. Kuhn (Politik in Bronze und
Stein. Denkmdiler fiir die «Gefallenen» des
Ersten Weltkriegs) formuliert und am
Schweizer Beispiel zeigt, dass auch hierzu-
lande Denkmiailer fiir den nationalen Toten-
kult errichtet worden sind. Den Fokus in
seinem Beitrag legt er auf das 1922 einge-

SZRKG, 108 (2014)

weihte Wehrminnerdenkmal auf der Forch,
in der Nidhe der Stadt Ziirich. An diesem
Beispiel ldsst sich anschaulich zeigen, wie
Schweizer Biirgertum und Militir das Ge-
denken an den Sieg iiber die streikenden Ar-
beiter erfolgreich mit dem Ersten Weltkrieg
amalgamierten und den Klassenkampf von
oben zur patriotischen Pflicht erhoben.

Peter Neumann befasst sich mit «Fiisi-
lier Wipf» und damit mit dem erfolg-
reichsten Schweizer Film (Im patriotischen
Dienst. «Fusilier Wipf» als Film der Geis-
tigen Landesverteidigung), der geschichts-
kulturell rein funktional den Ersten Welt-
krieg thematisierte und diesen auf die Be-
drohungslage Ende der 1930er Jahre zu-
schnitt. Der Erste Weltkrieg wurde so zur
erfolgreich bestandenen Priifung, in der die
Schweiz ihre Unabhingigkeit und ihre
kulturelle Eigenstdndigkeit durch ein
armeeverbundenes und bodenstindiges
Schweizertum zu bewahren wusste.

An einem anderen Filmklassiker, Gilberte
de Courgenay, analysiert Béatrice Ziegler
(Hierarchisierungen in der Grenzbesetzung.
Zivilgesellschaft und Armee im Film «Gil-
berte de Courgenay») die Orientierungs-
parameter, welche sich in den Hierarchien
Armee und Zivilgesellschaft, Offiziere und
Soldaten, Frauen- und Minnergesellschaft
widerspiegelten und sich in der Person
Gilberte de Courgenays, die die dienende
Zivilgesellschaft verkorperte, fokussierten.

Der General des Ersten Weltkriegs, Ul-
rich Wille, ist im Gegensatz zu General
Guisan aus dem Zweiten Weltkrieg nur
noch schwach in der kollektiven Erinne-
rung verankert. Umso erstaunlicher ist es
daher, dass der Publizist und Historiker,
Niklaus Meienberg, 1987 mit seiner acht-
teiligen Folge in der «Weltwoche» iiber
General Wille und dessen Familie eine
erhitzte Debatte anstiess. Rudolf Jaun (G-
eneral Wille unter Shitstorm. Niklaus
Meienbergs «Wille und Wahny in der Me-
dien- und Fachéffentlichkeit der 1980er-
Jahre) ergriindet in seinem Beitrag, warum
und wie Meienberg mit seinem Wille-



568

Buch den Zeitgeist der 1980er-Jahre voll
getroffen hat.

Michel Schultheiss und Julia Thyroff
(«Friedensinsel» in der «Einigkeitsprobe».
Eine Untersuchung von aktuellen Ge-
schichtslehrmitteln zur Schweiz im Ersten
Weltkrieg) zeigen anhand aktueller Lehr-
mittel der deutschsprachigen Schweiz, wie
das Land im Ersten Weltkrieg dargestellt
wird. Auch hier werden insbesondere As-
soziationen einer Bew#hrungszeit geweckt.
Carol Nater Cartier befasst sich in ihrem
Beitrag (Vom Schulbuch an der Wand
zum emotionalen Erlebnis. Der Erste Welt-
krieg in den historischen Museen der
Schweiz) mit einem weiteren Aspekt der
Vermittlung. Dabei wirft die Museums-
pidagogin die Frage auf, ob Ausstellungen
das geeignete Medium sind, um dem
schwierigen Thema Krieg zu begegnen.

Rezensionen — Comptes rendus

Mit dem Band zeigen die Autorinnen
und Autoren anschaulich und detailreich
auf, wie in der Schweiz an den Ersten
Weltkrieg erinnert worden ist. Im schwei-
zerischen Offentlichen Bewusstsein schien
und scheint die Urkatastrophe nur einen
marginalen Platz einzunehmen. Die Ab-
wesenheit des Krieges ist jedoch auch eine
Form von Erinnerung und sie impliziert
die fundamentale Brucherfahrung des
Kleinstaates und seiner Gesellschaft am
Anfang des 20. Jahrhunderts mit Wirkung
bis zur Gegenwart. Dank den vielfiltigen
Recherchen und Beitrigen im vorliegen-
den Band wissen wir nun auch mehr da-
rilbber, wie im schweizerischen Kollektiv
dieser Prozess verlaufen ist.

Horw Markus Furrer

Transversale Themen, Verhdltnisbestimmungen, interdisziplindre Blicke

Claus Arnold/Johannes Wischmeyer
(Hg.), Transnationale Dimensionen wiss-
enchaftlicher Theologie (=Veréffentli-
chungen des Instituts fiir Europédische Ge-
schichte Mainz, Abteilung fiir Abendéndi-
sche Religionsgeschichte 101), Gottingen,
Vandenhoeck&Ruprecht, 2013, 471 S.

Von den zwischen 1888 und 1900 — in
einer von Nationalisierungstendenzen ge-
prigten Zeit — abgehaltenen internationa-
len katholischen wissenschaftlichen Kon-
gressen erreichte der einschldgigen Unter-
suchung von Claus Amold in diesem Sam-
melband zufolge «(d)as hochste MaB an
Internationalitit» (44) jener, der 1897 in
Freiburg/Fribourg stattfand. Unter den 758
Wissenschaftlern, die sich an der noch
jungen Universitit trafen, finden sich so il-
lustre Namen wie Achille Ratti (der nach-
malige Papst Pius XI.) und Marie-Joseph
Lagrange OP (der Griinder der Ecole
Biblique et Archéologique de Jérusalem).

SZRKG, 108 (2014)

Der Freiburger Kongress mit seinen
durchaus lebhaften und komplexen Dis-
kussionen illustriert konkret die «transna-
tionale Dimension wissenschaftlicher
Theologie», der sich in vorliegendem
Band achtzehn erstklassige Beitrige wid-
men. lhrerseits dokumentieren diese eine
Tagung, die 2011 im Rahmen des For-
schungsprojekts «Raumbezogene For-
schungen zur Geschichte Europas» am
Mainzer Leibniz-Institut fiir Européische
Geschichte stattgefunden hat. Methodisch
stringent analysiert und in ihrem Erkennt-
nisgehalt zusammengefiihrt werden diese
in der Einleitung von Johannes Wisch-
meyer, der die Ergebnisse und Einsichten
in einen profunden Forschungsiiberblick
einbettet. Aufschlussreich sind dabei auch
die aufgezeigten Forschungsdesiderata, bei-
spielsweise die Wissenschaftsgeschichte
der Aufkldrungstheologie oder auch die im
1948 gegriindeten Okumenischen Rat der
Kirchen gefiihrten theologischen Diskus-



Rezensionen — Comptes rendus 569

sionen. «Internationale» Kontakte und
Transferprozesse, so kann man mit Wisch-
meyer zusammenfassen, sind Spezifikum
christlicher Theologie zwar bereits lange
vor der in diesem Band mit gutem Grund
eigens behandelten Zeit nach ca. 1800, Ak-
teure, Medien und Formen der damit ver-
bundenen Rezeptionen und Adaptationen
waren und sind freilich immer zeit- und si-
tuationsbedingt ausgeprigt.

Gerade fuir die Zeit nach 1800 handelt es
sich folglich bei der «transnationalen Di-
mension wissenschaftlicher Theologie» um
ein ungeheuer komplexes Phanomen. Hilf-
reich und aussagekriftig erscheint vor die-
sem Hintergrund bereits die Aufteilung der
Beitrige in sechs Teile, auch wenn sich im
Einzelnen selbstredend Uberschneidungen
ergeben konnen: ein erster Teil widmet
sich institutionellen Faktoren, ein zweiter
den sozialen Beziehungen, wie sie sich in
Schiilerschaft, Netzwerken und indivi-
dueller Mobilitit niederschlugen. Den pub-
lizistischen Strategien widmet sich ein
dritter Teil, den Orden und Missionen als
spezifischen religiosen Institutionen ein
vierter. Die Untersuchungen des fiinften
Teils gelten 6kumenischen Aspekten. Ein
sechster Teil schlieBlich versammelt Bei-
trige, die «die Dynamik theologischer Dis-
kussionen» herausarbeiten.

Sémtliche Beitrdge tragen dem von Jo-
hannes Wischmeyer am Ende seiner Ein-
leitung formulierten Fazit Rechnung, dass
die individuelle Orientierung an biographi-
schen, inhaltlichen und «internationalitits-
fordernden» wie «-bremsenden» Faktoren
und Sachverhalten die angemessen herme-
neutische Herangehensweise ist (vgl. 32).
Diese Ausrichtung am Konkreten schliefit
natiirlich gerade nicht aus, dass so gut wie
alle Beitrige Fragen aufwerfen, deren
heuristisches Potential iiber die in ihnen
behandelten Personen, Faktoren und Sach-
verhalte hinaus reicht. Beispielsweise zeigt
Leonhard Hell in seinem Beitrag am Bei-
spiel der Okumene das vielfiltige Neben-
und Nach-, In- und Miteinander deutsch-
und franzosischsprachiger Theologie «zwi-

SZRKG, 108 (2014)

schen Geistesverwandtschaft und gezielter
Rezeption» — so der sprechende Titel des
Beitrags — auf, was dann besonders erhel-
lend auch fiir den Prozess einer eigent-
lichen internationalen Netzwerkbildung
(290) (mit wiederum durchaus unter-
schiedlichen nationalen Riickwirkungen)
und die daraus méglicherweise zu ziehen-
den systematisch-theologischen Schliisse
ist. Letztere schreiben sich, ganz im Sinne
Yves Congars, dem Hells Augenmerk
denn auch besonders gilt, in die Ge-
schichte der Kirche insgesamt als lebendi-
gem Uberlieferungsgeschehen des Glau-
bens ein. In ihrer Darstellung des Ortho-
doxen Theologischen Instituts St. Serge in
Paris, das 1925 gegriindet wurde, bringen
Barbara Hallensleben und Richard Augus-
tin Sokolovski ein systematisch-theologi-
sches Deutungselement nicht zuletzt durch
die Verschrinkung zweier Perspektiven
(vgl. 394) ein, deren «Ambivalenz» zu
grundsitzlichen Uberlegungen bzgl. einer
komparatistischen kirchengeschichtlichen
und systematisch-theologischen Herme-
neutik fiihrt (406). Dass hierbei die Wahr-
heitsfrage in den Blick riickt, ldsst «die
konkrete Untersuchung der Institution St.
Serge in eine fundamentaltheologische
Uberlegung iiber den spezifischen Status
der Theologie als Wissenschaft und ihren
grundlegenden Beitrag zur Wissenschafts-
geschichte schlechthiny miinden (40G7f)
und fordert Internationalitit und Interdis-
ziplinaritét aller theologischen Disziplinen
heraus. Der Beitrag von Benjamin Dahlke
«Der dJesus der Geschichtey und der
«Christus des Glaubens)» schlieBlich er-
schlieBt gemaB seinem Untertitel «Von der
Internationalisierung eines theologischen
Problems und der Regionalisierung seiner
Losungsversuche» nicht nur wesentliche
im deutschsprachigen Raum in der Breite
weniger bekannte christologische Ent-
wicklungslinien englischsprachiger (v.a.
anglikanischer) Christologie, sondern ge-
langt als Ergebnis seiner vergleichenden
Studie und nicht zuletzt aufgrund sprach-
philosophischer Erwégungen zu der eben-



570 Rezensionen — Comptes rendus

so fundierten wie folgenreichen, wenn-
gleich bei niherem Hinsehen wenig iiber-
raschenden Forderung: «Will die Dogma-
tik systematisch werden, muss sie [...] his-
torisch sein» (434).

Wie die drei eben beispielhaft vorge-
stellten Beitrdge zeigen, ist eine historisch
und systematisch kompetente «verglei-
chende Theologie» ebenso inhaltlich und
methodisch vielversprechend wie sie auf-
grund der ihr eigenen Komplexitit einer
besonderen und immer neu zu erinnernden
Sensibilitit fiir das Zusammenspiel von
Konkretion und Universalitit des christli-
chen Glaubens bedarf. Bei alledem zeigen
nicht zuletzt die auf dem eingangs er-
wihnten Freiburger Kongress von 1897
behandelten Themen wie Bibelauslegung,
Verhiltnis des Katholizismus zur Moderne
(hier verhandelt am Beispiel des sog.
Amerikanismus) oder Evolutionslehre,
dass die wissenschaftliche Theologie Fra-
gen aufgreift, die im Glaubensleben der
Gldubigen ausdriicklich oder unterschwel-
lig gdren. Wenn mit diesem innovativen
und griindlich gearbeiteten Band die Be-
deutung kiinftiger Studien zu den «transna-
tionalen Dimensionen wissenschaftlicher
Theologie» eindrucksvoll aufgezeigt wird,
so steht zu vermuten, dass die dabei zu ge-
winnenden Erkenntnisse ebenso wie das
dabei nach und nach zu verfeinernde me-
thodologische Instrumentarium zugleich
auch fiir die Erforschung von internatio-
nalen Transferprozessen zwischen christli-
chem Leben und christlichem Denken auf
lokaler, nationaler und internationaler Ebe-
ne von grofitem Interesse sind. Dies gilt
umso mehr, als sich aufgrund der Eigenart
christlichen Lebens und Denkens zu den
transnationalen Dimensionen in jedem Fall
eine transepochale Dimension gesellt,
m.a.W. neben dem Austausch iiber geo-
graphische Grenzen hinweg auch die Ge-
schichte des Glaubens eine bleibend anre-
gende Quelle eines jeden theologischen
Denkens darstellt, das sich seiner jeweili-
gen Verortung in der Welt und der daraus
erwachsenden Verantwortung fiir gegen-

SZRKG, 108 (2014)

wirtiges und kiinfliges Glauben bewusst
ist.

Genf/Meyrin Michael Quisinsky

Bernd Jaspert, Kirchengeschichte als
Wissenschaft, Miinster, Aschendorff, 2013,
210 S.

47 Kirchenhistorikerinnen aus den deutsch-
sprachigen Lindern wurden fir das vor-
liegende Sammelwerk und seine wissen-
schaftstheoretische und -praktische The-
menstellung anfanglich angeschrieben, elf
Kirchenhistoriker und eine Kirchenhisto-
rikerin haben dann zugesagt, fiir den Band
Kirchengeschichte als Wissenschaft einen
Beitrag beizusteuern. Diese Notiz Jasperts
im Vorwort deutet an, wie schwierig es
sein kann, einer bestimmten Fragestellung
mit einem einfachen und klaren Raster
nachzugehen. Das Resultat, das auf dem
Hintergrund eines abnehmenden Interesses
am Fach der Kirchengeschichte (7) darge-
legt wird, mochte, 6kumenisch breit aufge-
stellt und epocheniibergreifend, eine
Orientierung iiber das Fach der Kirchen-
geschichte an den deutschsprachigen Uni-
versititen liefern. Ob der Band das Inter-
esse an der Kirchengeschichte zu heben
vermag, dariiber sind die Rezensenten ge-
teilter Meinung.

Hervorzuheben ist der Wille, den Auto-
rinnen ein Schema anzubieten, nach dem
dann vorgegangen werden sollte. Nach
einem ersten eher personlich-biografischen
Zugang zur Kirchengeschichte als Fach
und Broterwerb, folgen Schilderungen zu
den Aufgaben der Disziplin, wie sie von
den Fachvertreterinnen je ausgemacht wer-
den, gefolgt von den Zukunftsperspektive.
Die letzten beiden Gliederungsebenen
verschwimmen vielfach. In ihnen werden
die Forschungsschwerpunkte der Autorin-
nen und Autoren deutlich.

So skizziert Rainer Berndt etwa die Re-
zeption der Bibel als ein Paradigma der
Kirchengeschichte, denn die «Bibel mit



Rezensionen — Comptes rendus 571

ihren Rezeptionen bildet das Riickgrat der
Kirche» (23). Thomas Bohm, der in Bezug
auf die Konziliengeschichte den wesent-
lichen Faktor der Rezeption (35) betont,
stellt vor allem das kritische Potential der
Kirchengeschichte heraus, und sieht darin
auch seine theologische Bedeutung (41).
Mit Daniel Buda kommt erstmals eine
ostkirchliche Perspektive in den Band, ein
Beitrag, der den Blick zu weiten versucht.
Das geschieht nicht nur geografisch, son-
dern tiber die mit MacCulloch und seinem
Opus A History of Christianity. The first
three thousand years (London 2010)
jlingst wieder aufgegriffenen Frage, wann
denn die Kirchengeschichte eigentlich be-
gonnen habe? Buda plddiert fiir eine dku-
menische Kirchengeschichte, was auch
kaum mehr umstritten sein sollte, weil, wie
es Klaus Fitschen festhilt, Kirchenge-
schichte heute nicht mehr damit befasst
sein kann, «irgendeine konfessionelle Tra-
dition zu legitimieren, Institutionen und
Amter historisch zu rechtfertigen [und]
theologische Auffassungen zu qualifi-
zieren.» (78)

Mariano Delgado verweist des Weiteren
auf einen spannenden Aspekt, wann denn
von einer Fehlentwicklung in der Kirchen-
geschichte gesprochen werden konne? (61)
Damit deutet er an, dass das Normative
niemals ganz weggeschoben werden kann.
Mit diesem Zugang skizziert ebenfalis
Hacik Rafi Gazer die tiirkische Kirchen-
geschichte nach 1453 und macht darauf
aufmerksam, dass in diesem Bereich
faktisch nur «gefilterte und zensierte Ar-
chivrecherche» moglich ist (93). Martin J.
Jung wendet sich in seinem Beitrag kri-
tisch der Geschichte der Taufpraxis zu und
gegen eine postmoderne Hermeneutik, die
die Position des Interpreten {iberbewertet,
und stellt klar fest: «Interpretationen koén-
nen nicht beliebig sein.» (103) Volker
Leppin zeigt die Kirchengeschichte als
Grenzdisziplin mit ihrer «Briickenfunktion
zwischen der Theologie und anderen Dis-
ziplinen» (113). Daran schliesst Christoph
Markschies ebenfalls erfahrungsbezogen

SZRKG, 108 (2014)

an, wenn dieser konstatiert, dass ihn weder
eine Enttheologisierung noch eine binnen-
theologische Verortung des Faches der
Kirchengeschichte im Laufe der Jahre
hitte iberzeugen konnen. (134) René
Roux schldgt da bei der Integration seiner
Lebensstationen im akademischen Kontext
einen etwas anderen Weg ein, der auch
seiner Herkunft aus dem Aostatal und
seiner wissenschaftlich Laufbahn an meh-
reren Orten geschuldet ist. Bei ihm finden
sich konkrete anregende Zuginge (148),
sowie klare Postulate, wenn es etwa darum
geht, nun endlich im Kontext der Kirchen-
geschichte jeglichen Draht zur Apologie
zu kappen, der sie die letzten Jahrhunderte
gepragt hat (157). Freilich hitte man gerne
gewusst, welche die «ldngst erledigten
Kémpfe in der Kirche» sind, die in Gefahr
stehen, neu ausgefochten zu werden? (158)
Der Beitrag ist insgesamt sehr anregend
und erfrischend, wenn es heisst: «Die
gegenwirtige Lage der katholischen Kir-
che nach dem Verlust von Machtposi-
tionen in den Lidndern Europas und ange-
sichts einer zunehmend multikulturell und
multireligids werdenden Gesellschaft ldsst
die jiingste Vergangenheit der Kirche bei-
nahe fremder erscheinen als die Lebens-
umstinde der Christen in den ersten Jahr-
hunderten.» (160) Auch Wolf-Friedrich
Schéufele legt einen interessanten, leben-
digen Artikel vor. Er hinterfragt das oft zur
Schau gestellte «historische Richteramt»
(175) und zeigt humorvolle Ansitze, wenn
er von «divinatorischer Begabung» spricht,
deren es bediirfte, die Zukunftsperspekti-
ven auszumachen (176). Er beschreibt sei-
ne Position als Kirchengeschichtsprofessor
als «privilegiert» (181). Freilich kdnnen
auch Privilegien eine Last sein. Dass die
Kirchengeschichte keine Hilfswissenschaft
sein mochte, wie es im Text auch heisst,
ist schon ein allgemeiner Topos geworden,
der auch bei Schiufele durchblitzt. Es
konnte gefragt werden, was denn so
schlecht an der Dimension der Hilfe sein
sollte? Der Autor spricht ja auch selbst von
einem «vierfachen Dienst» (166) der Kir-



572 Rezensionen — Comptes rendus

chengeschichte. Aber natiirlich ist das
Gemeinte nachvollziehbar und zu verste-
hen. Die einzige Frau im Band Gury
Schneider-Ludorff schliesst mit ihrem kur-
zen Beitrag den Band ab. Wenn sie von
der Wichtigkeit einer selbstbewussten pro-
testantischen Identitit spricht, die sich
nicht abschottet, wird etwas ausgesagt, das
sich im ganzen Band wie ein roter Faden
findet: Die Kirchengeschichte gleicht ei-
nem Netzwerk an unterschiedlichen Zu-
gingen. Sie kann nicht containerartig be-
fiillt und abgerufen werden. Durch die
Verzweigung der spezifischen Zuginge
und Erfahrungen entsteht ein Netzwerk,
dass ein Mehrwert fiir die Theologie, als
auch fur die Geisteswissenschaften be-
deutet. Dieser Aspekt ist das wichtige Fa-
zit des Buches. Gerade wegen des vom
Herausgeber vorgegebenen Rasters hitten
sich die einzelnen Autoren jedoch stirker
daran orientieren koénnen. Dies ist bei
weitem nicht immer gegliickt. Somit ent-
steht ein zu weites Feld, in dem die biblio-
graphischen Ereignisse wie der personliche
Erfolg, iiber den Aspekt der eigenen Erfah-
rungen in und mit der Kirchengeschichte
gestellt werden. Dadurch verliert das Buch
an Glaubwiirdigkeit und der Leser stellt
sich immer noch wie Frage, wie er mit
seinem personlichen Zugang der Kirchen-
geschichte umgehen soll. Fiir Leser, die
sich mit dem Fach der Kirchengeschichte
auseinandergesetzt haben, gibt es sicher-
lich einen spannenden Uberblick iiber
weitere Zuginge und Anregungen flir
Forschungsschwerpunkte. Fiir Studenten
und «Laien» ist jedoch von diesem Werk
abzuraten, da es ein Grundverstindnis fiir
beide Disziplinen voraussetzt, die erst
beim zweiten Betrachten die Deutlichkeit
und Notwendigkeit der Verkniipfungen
aufzeigen. Dementsprechend wurde das
Buch im Proseminar unterschiedlich be-
wertet. Eine weiterfithrende Frage konnte
lauten: Wieso studiert man eigentlich
Kirchengeschichte?

Bemn Yvonne Walter/David Neuhold

SZRKG, 108 (2014)

Florian Michel, Traduire la liturgie. Essai
d’histoire, Paris, CLD éd., 2013, 251 p.

Le «métier» de recenseur est un vrai plaisir
quand il permet de lire puis de rendre
compte d’un livre qui a procuré autant
d’intérét et qui renforce, pour rejoindre le
souci de franchise que revendique I’auteur
dans son introduction (15), I’amitié que
nous portons a celui qui I’a écrit. Florian
Michel publie en volume une série d’ar-
ticles publiés dans diverses revues et actes
de colloque, qui ont été relus, retravaillés,
réécrits — on regrettera que la parution
d’origine ne soit pas mentionnée. L’ouvra-
ge se veut d’emblée modeste: il n’a aucune
prétention a |’exhaustivité, et se présente
comme son sous-titre le dit comme un
essai, a partir de sources essentiellement
francaises. La nécessité de réunir ces
différentes contributions est évidente tant
la thématique, la problématique, les res-
sources archivistiques, les personnalités
agissantes sont communes: traduire, en
I’occurrence du frangais au latin pour
I’essentiel, la liturgie de la messe (Credo,
Notre-Pére, canon...) pour y associer
d’avance les fidéles, conformément a
I’exigence longtemps portée par le mouve-
ment liturgique. Florian Michel, plus que
de fixer son attention sur les débats entre
novateurs permanents et conservateurs
absolus, s’applique a décortiquer la méca-
nique de la réforme sur une série de cas
particuliers: le consubstantialem patri dans
le Credo, le Notre-Pére cecuménique, 1’in-
cise mysterium fidei dans le canon, et pour
finir en 1970 I’échec de la traduction cecu-
ménique du Credo. Le premier mérite de
I’ouvrage est de placer sur la scéne les
principaux acteurs, laics ou clercs, qui ont
fait les «trente glorieuses du catholicisme
frangais» et francophone pour reprendre
une expression d’Etienne Fouilloux: Gil-
son, Maritain, Lubac, Congar, Journet... A
cet égard, les figures de proue épiscopales
apparaissent relativement ternes, et le
fonctionnement de la commission épisco-
pale liturgique décrit dans le chapitre 6



Rezensionen — Comptes rendus 573

donne un sentiment d’une froideur toute
bureaucratique. L’autre mérite est d’inté-
grer I'histoire de la liturgie, et la question
du changement dans la liturgie, au sein
d’une histoire culturelle et sociale beau-
coup plus ample: la réforme liturgique est
ainsi pleinement pensée comme partie
prenante de la formidable modernisation
de la société frangaise. La traduction des
textes sacrés est-elle indispensable a une
plus grande participation des laics?
I’unicité de la langue liturgique est-elle un
gage d’universalité? le latin est-il adapté
aux nouvelles conditions de la pastorale?
convient-il dans les terres de mission
africaines et asiatiques? faut-il tutoyer
Dieu? dans quelle mesure les textes litur-
giques catholiques peuvent-ils étre rappro-
chés de ceux des protestants et des ortho-
doxes? a quel stade arréter les réformes?
Or, cette question a déchainé les passions,
et bien au-dela des cercles intellectuels
parisiens: lettres assassines aux évéques,
pétitions, livres a succés (ceux de Michel
de Saint-Pierre), chansons de variétés
(Brassens, mais plus féroce encore Je vous
salue Marie de Serge Lama), cinéma (Jean
Yanne qui, en 1972, propose la commu-
nion «sous son aspect liquide»: hostie en
tube, hostie en pastille, hostie espumante).
Elle a aussi ravivé les lignes de fracture
internes au monde catholique, crises suc-
cessives qu’ont constituées le modernisme,
la condamnation de 1’Action Frangaise,
I’occupation et Vichy, la guerre d’Algérie.
Ce qui se dégage de la lecture du livre,
c’est que, contrairement & ce que certains
pourraient imaginer, 1’idée méme d’une
traduction des textes de la messe ne cons-
titue pas a I’origine une ligne de clivage, et
le point de vue Maritain peut sans doute
résumer l’attitude générale des intellec-
tuels catholiques: «Je comprends les rai-
sons qui militent d’une fagon décisive pour
I’emploi de la langue vulgaire, méme dans
les pays occidentaux. La question pour
moi ne porte donc absolument pas sur le
principe. Elle porte sur /“application et sur
la manié¢re, dont er fait, le texte sacré est

SZRKG, 108 (2014)

traduit» (41). Or, ce que montre Florian
Michel, plus qu’il ne veut bien 1’admettre
dans sa conclusion, c’est que cette appli-
cation s’est révélée difficile et décevante.
En témoigne d’abord I’épuisement assez
rapide de la dynamique réformatrice: ce
qui était possible en 1967 ne I’est plus en
1970. D’autre part, la réforme s’est large-
ment opérée sans les laics («la réforme
apparait — euphémisme — comme une ceuvre
cléricale» 211), voire contre les laics: I’ac-
cumulation des remarques d’un Maritain,
d’un Gilson, sont autant d’alarmes restées
sans réponse. Le P. Congar écrit ainsi en
1970: «Les changements perpétuels en-
lévent a ceux qui gofitent le plus de joie a
vivre la liturgie, I’espéce d’aisance que
leur donnait la stabilisation des textes.
Suis-je bati autrement qu’un autre? J’en ai
assez des changements» (173). Le dernier
mérite de Florian Michel est donc de dé-
vier la focale généralement fixée sur ceux
qui ont fait la réforme liturgique un pré-
texte ecclésiologique et en fin de compte
politique (Madiran, Salleron, abbé de
Nantes puis Mgr Lefebvre), vers ceux qui
ad intra I’ont voulue, I’ont vécue, et en ont
souffert. Au-dela, I’ouvrage donne a réflé-
chir sur la gouvernance de I’Eglise, et
d’une maniére plus générale de tous les
corps sociaux a I’¢re démocratique, et a
s’interroger sur la dynamique réformatrice
qui, par nature, provoque des insatisfac-
tions a la mesure des espérances qu’elle a
nourries.

Besangon Vincent Petit

Dominik Burkard/Tanja Thanner (Hg.),
Der Jansenismus — eine «katholische Hd-
resie»? (=Reformationsgeschichtliche Stu-
dien und Texte 159), Miinster, Aschen-
dorff Verlag, 2014, 464 S.

Der vorliegende Band enthilt die Vortréige
eines Symposiums, das vom 12. bis 14.
Mai 2011 unter dem Titel «Der Jansenis-
mus — eine <katholische Haresie der frithen



574 Rezensionen — Comptes rendus

Neuzeit?»» in Wiirzburg stattfand. Es ging
darum, dem vielschichtigen Phinomen
«Jansenismus» Rechnung zu tragen und
letztlich um die theologische Ausgangs-
frage nach der Determination oder Priides-
tination des Menschen und damit nach der
Freiheit seines Willens. Dadurch riickt die
Bedeutung des Kirchenvaters Augustinus
in den Blick. Wir sind mitten in den Aus-
einandersetzungen der Spétantike.

In 18 Referaten wurde dieses &dusserst
komplexe, nicht immer leicht verstind-
liche Problem angepackt. In der Publika-
tion sind Aufsitze in deutscher, franzosi-
scher, italienischer und englischer Sprache
enthalten.

Pelagius (350/360-418/431), ein aus Bri-
tannien stammender Laienchrist, wiinschte,
dass jeder Christ ein Mdnch sei. An dieser
Stelle beriihrte die pelagianische Bewe-
gung das Denken des Augustinus zutiefst.
Es erschien ihm, dass die neuen, von Pela-
gius aufgestellten Behauptungen, sie kénn-
ten eine Kirche «ohne Flecken oder Run-
zeln» zustande bringen, lediglich die Ver-
sicherung der Donatisten fortsetzten, nur
sie gehorten zu solch einer Kirche. Augus-
tinus war nicht gewillt, die Sippschaften
«vollkommener» Christen zu dulden, die
unter pelagianischem Einfluss in Sizilien
und anderswo aus dem Boden schossen.
Aus diesem Grund war der Sieg des
Augustinus {ber Pelagius ein Sieg des
durchschnittlichen, gut katholischen Laien
des spiteren Kaiserreiches iiber ein stren-
ges, reformierendes Ideal.

In den Confessiones kommt &fters der
Satz vor, der die augustinische Gnaden-
lehre gleichsam auf den Punkt bringt: «Da
quod iubes et iube quod vis». Es gehort zur
Tragik dieser zur Weltliteratur zdhlenden
und nach dem Neuen Testament von
Christen im Mittelalter vielleicht meistge-
lesenen Schrift, dass gerade der zitierte
Satz jenen Gnadenstreit ausloste, der
eigentlich bis zur Gegenwart nicht zur Ru-
he kam. Als Pelagius die Confessiones las,
nahm er an diesem Satz Anstoss.

SZRKG, 108 (2014)

Die Bedeutung der Gnade, wie der Ro-
merbrief dies artikulierte, geriet allmihlich
in den Hintergrund, wie es sich in der
Kirchengeschichte wiederholen sollte. Die
Theologen Aurelius Augustinus (354-430)
im 5. Jhdt., Martin Luther im 16. Jhdt.,
Cornelius Jansenius (1585-1638) im 17.
Jhdt. und Karl Barth (1886-1968) im 20.
Jhdt. griffen dieses Problem immer wieder
auf. Luther fiihlte sich mit Augustinus im
FEinklang. Sein Einfluss war hier nicht
segensreich. Die Rede ist hier von Au-
gustins Vorstellung von der absoluten
Vorherbestimmung aller Menschen zum
Heil bei Gott durch Gott selbst. Rom hat
immer nur die positive Notwendigkeit der
Gnade in der Theologie Augustins hono-
riert, aber mit keinem Wort sich zu seiner
Préddestinationslehre  gedussert.  Luther
schreibt deshalb in seiner Streitschrift De
servo arbitrio 1525 gegen Desiderius Eras-
mus (1466/67-1536) die ungeheuerlichen
Sétze: «Das ist die hochste Stufe des Glau-
bens, zu glauben, jener sei giitig, der so we-
nige selig macht, so viele verdammt, zu
glauben, er sei gerecht, der durch seinen
Willen uns so, dass es nicht anders sein
kann, verdammenswert macht, dass es
scheint [...], er ergotze sich an den Qualen
der Ungliicklichen und als sei er mehr des
Hasses und der Liebe wert». (Martin Lut-
hers Werk, Weimarer Ausgabe 18,633,15).

Katholiken sprechen von einem
«schauererregenden»  Gottesbild, und
Lutherforscher vom «breiten Schatten»,
den Luthers Lehre von der géttlichen Vor-
herbestimmung auf seine Lehre von Gottes
Gnade wirft. Erst Karl Barth hat die Men-
schen von dieser verheerenden augustini-
schen Tradition lutherischer Prigung erlost.

Auch der franzosische Reformator Cal-
vin war stark von Augustinus beeinflusst,
besonders von antipelagianischen und
antisemipelagianischen Schriften. Gesamt-
haft gesehen war Augustinus fiir Calvin
«der beste und zuverldssigste Zeuge der
guten alten Zeit», auch wenn er dem friih-
christlichen Kirchenvater nicht vollstindig
zustimmte.



Rezensionen — Compltes rendus 575

Ein Aufsatz von Karlheinz Ruhstorfer
beschiftigt sich mit der «grossten dogma-
tischen Kontroverse» (geméss Hubert Je-
din) innerhalb der katholischen Theologie
um 1600. Es geht um die Frage des Ver-
hiltnisses von Gnade und Freiheit bei der
Rechtfertigung des Menschen und um die
verschiedenen Deutungen der Gnadenlehre
des Thomas von Aquin. Luther verwirft
die Freiheit des Menschen im Blick auf die
Rechtfertigung des Menschen. Das Konzil
von Trient hélt an der Willensfreiheit des
Menschen fest. Und der Jesuit Molina
macht deutlich, dass Gott keinem Men-
schen die Gnade ganz verweigert.

Im 17. Jhdt. reagierte das Papsttum
scharf und rasch auf gewisse Meinungen
des Jansenismus in Frankreich. Antoine
Arnauld, das intellektuelle Haupt der
franzosischen Jansenisten, propagierte in
seiner Vorrede zu seinem Buch iiber die
Kommunion die Meinung, beide Apostel
Petrus und Paulus seien «die zwei Héupter
der Kirche, die zusammen nur eins ausma-
chen». Dieser Text wurde im Januar 1645
vom Pariser Nuntius Niccolo Guido del
Bagno nach Rom geschickt. Bereits im
April 1645 verurteilte die Inquisition diese
Aussage. Rom befiirchtete nidmlich eine
Infragestellung des Primats mit allen
Turbulenzen. Wer statt des Apostelfiirsten
von einer Doppelspitze in der Urkirche aus-
ging, der konnte weiireichende Schlussfol-
gerungen ziehen, ndmlich die kollektive
Fithrung der Kirche durch die Kardinile.
Diverse Reformatoren zu Beginn des 16.
Jahrhunderts stiitzten sich auf den Apostel
Paulus als eigentlichen Begriinder der
rechtmissigen christlichen Lehre.

Im 17. Jahrhundert entwickelte sich ein
Gegensatz zwischen Jansenismus und ro-
mischer Kirche. Die jansenistische Beto-
nung der de facto unwiderstehlichen
Gnade und die daraus abzuleitende Aus-
loschung oder zumindest Reduzierung der
menschlichen Willensfreiheit widersprach
dem kurialen Selbstverstindnis, das im
Sinne von Trient auf eine aktive Koope-
ration des liberum arbitrium mit der gratia

SZRKG, 108 (2014)

hinwies. Die Rezension konnte nur auf
einige Aspekte dieser komplizierten The-
matik hinweisen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Werner Schiiller/Marc Raobel (Hg.),
Hiob — transdisziplindr. Seine Bedeutung
in Theologie und Philosophie, Kunst und
Literatur, Lebenspraxis und Spiritualitdt
(=Herausforderung Theodizee. Transdis-
ziplindre Studien 3), Berlin, LIT, 2013,
360 S.

Der Sammelband geht auf eine von den
Herausgebern 2012 organisierte Vortrags-
reihe an der Katholischen Akademie Sta-
pelfeld zurlick. Die dort gehaltenen Vor-
trige wurden fiir die Verdffentlichung
durch weitere Beitrige erginzt. Dadurch
entstand — so der im Vorwort erhobene
Anspruch — «eine Art Kompendium, das
der Gestalt des biblischen Hiob in den ver-
schiedenen Kontexten nachgeht» (6), und
zwar in den Themenfeldern I. «Theologie
und Philosophie» (11-115), II. «Kunst und
Literatur» (116-209) sowie III. «Lebens-
praxis und Spiritualitdt» (211-337).

Teil I wird eroffnet durch eine Einfiih-
rung in das alttestamentliche Buch Hiob
von Theresia Mende (11-29). Das viel-
schichtige Ringen um Antworten auf die
Anfechtung, die das unschuldige Leiden
bedeutet, erldutert sie vor dem Hintergrund
des literarischen Wachstums des Buches
und damit der unterschiedlichen Zeitum-
stinde der verschiedenen Antwortversu-
che. Leider setzt sie dabei zu selbstver-
stindlich das in ihrer 1990 erschienenen
Dissertation entwickelte literarkritische
Modell voraus, dessen hypothesenfreudige
Grundannahmen sich in der Forschung
allerdings nicht durchsetzen konnten.
Hans-Georg Gradl stellt die «Reflexionen
und Antworten» zum Hiob-Problem im
Neuen Testament vor (31-48). Auch wenn
sich dort keine direkten literarischen Be-
zugnahmen auf die alttestamentliche



576 Rezensionen — Comptes rendus

Schrift finden, sind deren Fragen und
Anfechtungen in den Themenkomplexen
«Zusammenhang von Leid und Schuldy,
«Gottesbild» und «Herkunft des Bosen»
tiberall gegenwiirtig und mit dem Glauben
an Christus «lebenspraktisch» schon tiiber-
wunden. Hans-Gerd Janen geht in seiner
systematischen Anndherung (49-63) zu-
néchst auf die «rationalistische Theodizee»
nach Armin Kreiner (Gott im Leid [QD
168], Freiburg i. Br. u.a. 1997) ein, der
Theodizee als zu entkriftendes Wider-
spruchsproblem zwischen vorausgesetztem
Gottesbild und der Leiderfahrung auffasst.
Uberzeugender als durch derartige den
Axiomen der traditionellen Gotteslehre
verpflichtete Ansitze ergibt sich fur Jan-
en eine Antwort aber durch «die Theo-
dizee des mit-leidenden Gottes» der jii-
disch-christlichen Tradition. Freilich blei-
ben alle abstrakten, verallgemeinernden L&-
sungsversuche (auch der christliche) vor-
ldufig und unzureichend in unserer geistes-
geschichtlichen Situation, in der «eine
theoretisch-objektive Deutung des Weltge-
schehens nicht (mehr) moglich ist.» (59)
Werner SchiiBller (65-94) verfolgt aus der
Vielzahl der neuzeitlichen philosophischen
Bezugnahmen auf das Hiob-Buch einen
«Strang, den [Immanuel] Kant angestof3en,
[Karl] Jaspers unter neuem Vorzeichen
wieder aufgegriffen und [Viktor E.] Frankl
schlieflich  anthropologisch  gewendet
fruchtbar gemacht hat.» (67) Dabei werden
sowohl die Tendenz zur Vereinnahmung
des Buches im Horizont der jeweiligen
philosophischen Konzepte als auch die von
ithm ausgehenden Impulse und Anregun-
gen verdeutlicht. Jorg Mertin behandelt die
beiden (aus dem Jahr 1843 stammenden)
wesentlichen  Stellungnahmen  Séren
Kierkegaards zum Hiob-Buch (95-115).
Trotz der sich teilweise widersprechenden
Interpretationen und unterschiedlicher Per-
spektiven auf die biblische Gestalt ist als
Leitgedanke die Betonung der Individua-
litait Hiobs auszumachen, der gegen die (in
der Dialogdichtung von den Freunden re-
prisentierte) allgemeine religiose Lehre

SZRKG, 108 (2014)

auf seinem Recht beharrt und darin am
Ende von Gott anerkannt wird — worin
auch eine Ideologiekritik der Religion ent-
halten ist.

Teil II beginnt mit einer Einfithrung in
die «Facetten kiinstlerischer Darstellung
vom Mittelalter bis in die Moderne» von
Angela Maria Opel (119-149). Sie zeich-
net unter Verweis auf zahlreiche Einzel-
werke (mit Bildbeispielen) die Entwick-
lungslinien der (von kanonischen wie
auflerkanonischen Traditionen inspirierten)
Hiob-Motivik in der westlichen, aber auch
(vor allem fiir die Friihzeit) in der ostli-
chen Ikonographie nach. Dem Thema
«Hiob und die Musik» geht Michael Hey-
mel in verschiedenen Zusammenhingen
nach (151-171): Zunidchst beleuchtet er
die motiv-, mentalitits- und sozialge-
schichtlichen Faktoren, die Hiob seit dem
Spétmittelalter zum Schutzpatron (auch)
der Musiker werden lieBen, referiert dann
den Gebrauch des Hiob-Buches in Liturgie
und (auch sdkularer) Musik von der alten
Kirche bis in die Gegenwart und endet mit
einem Plddoyer zur Wiederentdeckung des
vor allem vom 15.—-18. Jh. (auch in Ver-
bindung mit der Verehrung Hiobs als
Patron der Kranken) praktizierten Einsat-
zes von Musik in der Seelsorge an Kran-
ken und Sterbenden. Reinhold Zwick
nennt Beispiele fiir die Hiob-Rezeption im
Kino, und zwar in Form der (Tragik-)Ko-
mddie (173-190). Dieses Genre entspricht
der in der Exegese etwa von J. William
Whedbee (vor allem wegen des dafiir
charakteristischen Merkmals der Wieder-
herstellung des Helden nach tiberstandener
Krise) vertretenen Gattungsbestimmung
des Hiob-Buchs. Die vorgestellten Filme
sollen eine solche Lektiire plausibilisieren
und veranschaulichen, dass «gerade das
Allerernsteste, Abgriindigste und Schreck-
lichste nicht selten nur im Modus des
Komischen iiberhaupt noch sagbar ge-
macht und gehalten werden kann.» (174)
Gerhard Langenhorst bespricht zur Illust-
ration der vielgestaltigen Verwendung des
Hiob-Motivs in der zeitgendssischen Lite-



Rezensionen — Comptes rendus 577

ratur Beispiele aus der deutschsprachigen
Lyrik, nimlich Gedichte von Robert Gern-
hardt, Eva Zeller, Johannes R. Becher,
Nelly Sachs und Yvan Goll (191-209).

Im ersten Beitrag von Teil III widmet
sich Elisabeth Grozinger C. G. Jungs 1952
erschienenem Essay «Antwort auf Hiob»
(213-233). Sie versteht Jungs Interpreta-
tion der Hiob-Novelle als «bildhafte Insze-
nierung der Geschichte der Emanzipation
des menschlichen Bewusstseins, also als
kollektiven Individualisationsprozess» an-
gesichts der historischen Erfahrung der
«Trauer und des Verlusts materieller und
ideeller Gewissheiten in der Mitte des 20.
Jahrhunderts» (232). Christine Gorgen tritt
in eine «kritische Auseinandersetzung mit
Viktor E. Frankls «Versuch einer Patho-
dizee»» ein (235-260). Nach einer Darstel-
lung der Grundlagen der Logotherapie und
ihrer Option flir einen aktiven und sinn-
orientierten Umgang mit dem Leid geht sie
vor allem auf Missverstindnisse ein, die
sich aus Frankls Ansatz ergeben kdnnen.
Gorgen relativiert dabei einige (aus der
Sicht therapeutischer und seelsorgerlicher
Praxis) zu optimistische Annahmen und
nennt unterbestimmte Aspekte, ohne die
Grundoption Frankls und deren Moglich-
keiten in Frage stellen zu wollen. Johannes
Brantl prisentiert Hiob in enger Bezug-
nahme auf den biblischen Text als «pro-
duktives Vorbild in der Situation ernster
Erkrankung» (261-275). Er aktualisiert die
Dekonstruktion der Freundesreden am
Buchende als bleibende Mahnung, frem-
dem Leid nicht mit doktrindren Deutungs-
kategorien sondern einer wirklich am
Leidenden orientierten Wegbegleitung zu
begegnen, interpretiert das Ringen Hiobs
als Prozess der Selbsttranszendierung und
Verwandlung und ordnet das alttestament-
lich vorbereitete Verstindnis stellvertre-
tenden Leidens in eine christologische
Perspektive ein. Marc Robel beschiftigt
sich mit dem philosophischen wie lebens-
geschichtlichen Umgang mit der Hiob-
Situation von Peter Wust (1884-1940),
einem Vertreter des christlichen Existenti-

SZRKG, 108 (2014)

alismus (277-300). Abschlieend fiihrt
Mirjam Schaeidt noch einmal im Stil einer
Geistlichen Schriftlesung durch das ge-
samte biblische Buch und betrachtet seine
zentrale Passagen (301-337).

Dem Hiob-Problem ist niemals befriedi-
gend oder gar abschlieBend beizukommen
— weder denkerisch noch im existentiellen
Vollzug. Das betonen nicht zuletzt die
Autoren des Bandes immer wieder. Der
eingangs erhobene Anspruch eines Hiob-
«Kompendiums» kann deshalb wohl
grundsitzlich nicht eingelost werden. Was
die Veroffentlichung aber in jedem Fall
bietet, sind durchwegs interessante, nach-
denkenswerte und fundierte Schlaglichter
auf Fragen und Entwicklungen, die im
biblischen Hiob-Buch ihren Bezugspunkt
haben, wenn auch (das liegt in der Natur
von Aufsatzsammlungen) nicht immer mit
derselben Stringenz in der Darstellung und
(bei manchen der spezialisierteren The-
menstellungen) der  wiinschenswerten
Klarheit und Konzentration bei der Er-
schlieBung der zum Verstindnis notwendi-
gen Kontexte.

Freiburg/Schweiz Stephan Lauber

Das Marx-Engels-Lexikon. Begriffe von
Abstraktion bis Zirkulation, hg. Konrad
Lotter u.a., Koln, PapyRossa, 22013, 402
S. — Georg Fiilberth, «Das Kapital» kom-
pakt, Koln, PapyRossa, 32013, 123 S. —
Georg Fiilberth, G Strich. Kleine Ges-
chichte des Kapitalismus, Koln, Papy-
Rossa, 2014, 5., iiberarbeitete und erwei-
terte Auflage, 346 S.

Alltagssprache driickt Alltagliches aus.
Etwa das postmodern-beliebige Verstidnd-
nis von Mehrwert als bloB subjektivem
Nutzen. In der marx’schen Arbeitswert-
lehre ist — und bleibt — Mehrwert eine
Leitkategorie: «Die im Mehrprodukt ver-
gegenstindlichte Mehrarbeit des Lohn-
arbeiters, d.h. der Wert, den der Lohnar-
beiter tiber den (in der notwendigen Arbeit



578 Rezensionen — Comptes rendus

produzierten) Ersatz des Wertes seiner Ar-
beitskraft hinaus neu produziert; er ist als
solcher Vergegenstindlichung unbezahlter
Arbeitszeit. Nach dem Mehrwertgesetz ist
die moglichst grole Produktion von Mehr-
wert (bzw. die moglichst grofle Ausbeu-
tung der Arbeitskraft) das Ziel der kapita-
listischen Produktion. Aus der Riickver-
wandlung des Mehrwerts in Kapitel ent-
springt die Akkumulation des Kapitals.»

Soweit beispielhaft zum praktischen
Gebrauchswert dieses nun in zweiter Auf-
lage erschienen Marx-Engels-Lexikon.
Oder priziser mit Karl Marx: Mehrarbeit
und Mehrwert schaffen Profit. Aus diesem
entsteht Kapital als «sich selbst verwerten-
der Wert, Wert, der Wert gebiert» (Karl
Marx, Resultate des unmittelbaren Pro-
duktionsprozesses, Frankfurt a. M. 1969,
84) — ein wichtiger Marx-Hinweis, der,
leiderschade, auch in der zweiten Auflage
dieses Lexikons mit seinen rund 250 Stich-
worten im zentralen Stichwort «Kapital»
(170-178) fehlt und in jede folgende Auf-
lage eingehen moge.

Fiir jeden Handapparat von an marxisti-
scher Theorie und Analyse ebenfalls ge-
eignet ist das in dritter Auflage erschie-
nene «Das Kapital» kompakt. Das Béand-
chen erschien in der Reihe Basiswissen
Politik/Geschichte/Okonomie. Der Autor
ist ein emeritierter, marxistisch orientierter
Lehrstuhlpolitologe der «Marburger Schu-
le». Er stellt nach Kiirzesteinleitung («Was
ist Kritik der Politischen Okonomie?») mit
vielen bequellten Zitaten die drei Bénde
des «Kapital» von Marx in Kurzfas-
sung(en) vor. Das ist I6blich, kenntnis-
reich, ohne besserwisserischen Unterton,
Marx-Neu-Denken-Pose und sachlich ge-
lungen. Auch im Vergleich mit anderen
aktuellen Marx-Einfilhrungsbiichern. Be-
sonders hervorzuheben: die drei Binde
von «Das Kapital» werden als Einheit
gesehen und vorgestellt: der erste zum
Produktionsprozess des Kapitals; nur kurz
der zweite zum Zirkulationsprozess der
kapitalistischen Produktion. Und umso
ausfiihrlicher der von Friedrich Engels

SZRKG, 108 (2014)

(1820-1895) editorisch erginzte dritte zum
Gesamtprozess der kapitalistischen Pro-
duktion (1894) mit Blick auf die Weiter-
entwicklung kapitalistischer Organisati-
onsformen (etwa Aktiengesellschafen).

Der kompakt-kommentierten Darstel-
lung angehdngt sind drei flinfseitige Ab-
schnitte: «Revolution?» erinnert an den
von Marx’ 1844 formulierten handlungs-
bezogenen kategorischen Imperativ, nim-
lich «alle Verhdltnisse umzuwerfen, in
denen der Mensch ein erniedrigtes, ein
geknechtetes, ein verlassenes, ein veridcht-
liches Wesen ist.» (Karl Marx, Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosophie; in: Marx-
Engels-Werke Band 1, Berlin 61969, 385)
Literatur- und Sachregister beschlieen
diese Einfitlhrung in die marxistische Kritik
der politischen Okonomie mit ihrem An-
spruch, zur selbstindigen Marx-Lektiire
anzuregen.

Im G-Strich-Buch wird Marx nicht nur
als Geld-Analytiker sowohl einvernommen
als auch wo immer nétig iiber ihn hinaus-
gegangen. Herausgekommen ist mehr als
nur eine «kleine» Geschichte des Kapita-
lismus als 6konomisches System, das Geld
in Kapital verwandelt, durch Kapital
Mehrwert und aus Mehrwert mehr Kapital
«macht». Und aus dessen «stummen
Zwang der okonomischen Verhiltnisse»
(Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politi-
schen Okonomie. Erster Band: Der Pro-
duktionsprozeff des Kapitals [1867],
VII/24; in: Marx-Engels-Werke, Bd. 23,
Berlin 21967, 765) ein — inzwischen wieder
globalisiert wirksames — gesellschaftliches
Herrschaftssystem wurde.

Nach Autorenvorbemerkung zur «Ka-
pitalistik» und einem zweiteiligen Theo-
rieteil erzdhlt Fiilberth in zehn historisch
angelegten Kapiteln vom vorkapitalisti-
schen Feudalismus bis zum heutigen
staatsmonopolitischen Finanzkapitalismus
so verstdndlich wie mdéglich und so wis-
senschaftlich wie notig seine Geschichte
des Kapitalismus. Im SchluBkapitel zum in
Fragezeichen gesetzten «Ende des Kapita-
lismus» bleibt der Autor prognostisch zu-



Rezensionen — Comptes rendus 579

riickhaltend was die Zeitdimension betrifft.
Literatur- und Personenverzeichnisse run-
den den Band ab. Die breit verzerrte, ver-
stimmelte und ohne Autorennennung und
Quellenhinweis vernutzte Titelgraphik des
Paperback-Umschlags — Gerd Amtz’ Fa-
brik (1927) — wirkt/e auf mich &sthetisch
nachhaltig abstoBend.

Bad Miinstereifel Richard Albrecht

Siegfried Kracauer, Totalitdre Propa-
ganda, hg. und Nachwort Bernd Stiegler
unter Mitarbeit von Maren Neumann und
Joachim Heck (= suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 2083), Frankfurt a. M., Suhr-
kamp, 2013, 338 S.

Das Arbeitsjournal des 1933 exilierten und
schlieBlich in Siidkalifornien {iberlebenden
Stiickeschreibers Bertolt Brecht (1898
1957) enthilt ein gutes Dutzend Eintrige
iber die Frankfurtisten des Instituts fiir
Sozialforschung aus den Jahren 1941-
1944, Besonders interessierten Brecht im
Zusammenhang mit seiner Intellektuellen-
kritik und seinem TUI-Romanprojekt die
auch heute noch bekannten Ideologiekriti-
ker des ebenfalls exilierten Instituts Max
Horkheimer (1895-1973) und Theodor W.
(«Teddy») Adorno (1903-1969). Brechts
erster die Frankfurtisten betreffender
Eintrag vom August 1941 bezieht sich auf
Horkheimer als Institutsleiter und merkt
kritisch an: das Institut alimentiere durch
Geldzahlungen «etwa ein dutzend intel-
lektuelle, die dafiir ihre arbeiten abliefern
miissen ohne die gewidhr, daB die zeit-
schrift sie jemals druckt.» (Arbeitsjournal
[1938-1956], hg. Werner Hecht, Frankfurt
a. M., Suhrkamp, 1973, 295). Brechts
letzter (ironischer) Eintrag vom 18.12.
1944 gilt Person und Gesicht Adornos, auf
den «letztlich die Kritische Theorie kon-
zentriert war» (Jiirgen Habermas).

Um die Institutspraxis und Adornos
Rolle geht es im Buch iiber Totalitire
Propaganda des sozialwissenschaftlich

SZRKG, 108 (2014)

argumentierenden linken Feuilletonisten,
Essayisten, Erzidhler, Literatur-, Medien-
und Kulturkritiker, Filmhistoriker und
Geschichtsphilosophen Siegfried Kracauer
(1889-1966). Es wurde 1936-1938 in Kra-
cauers Pariser Exil (er konnte erst 1941
iiber Lisboa in die USA gelangen) im
Auftrag des Instituts erarbeitet und er-
schien erst 2012 in der aufwindig textlich
rekonstruierten und sachkundig edierten
Kracauer-Werkausgabe im Band 2.2, Stu-
dien zu Massenmedien und Propaganda
des Suhrkamp-Verlags.

Uber diesen Fakt hinaus verweist die
mir vorliegende zweite Buchausgabe von
Totalitire Propaganda auf besondere
Merkwiirdigkeiten. Diese betreffen das
Institut im Allgemeinen und dessen Mitar-
beiter Adorno im Speziellen. Es war vor
allem Adorno, der einmal — und noch
bevor das gesamte Kracauer-Manuskript
vorlag — mittels seiner Gutachten genann-
ten, Kracauer selbst vorenthaltenen, Kritik
vom 5. Mirz 1938 bewirkte, dal Kra-
cauers Studie vom Institut grundsitzlich
und in welcher Form auch immer nicht
verdffentlicht wurde. Und der zum anderen
unter dem Vorwand, vom Kracauer-Text
zu retten, was zu retten ist, unterm Titel
Zur Theorie der autoritdren Propaganda
eine so herunter gekiirzte Zeitschriften-
version schrieb, dall Kracauer als Autor
und irotz aller finanzieller Not einer
Veroffentlichung nicht zustimmte: «Ted-
dies Redigierung» — schrieb Institutsmit-
glied Leo Lowenthal (1900-1993) am 9.
September 1938 dem befreundeten Kolle-
gen Kracauer nach Paris — «stellt eine um-
greifende Verdnderung des urspriinglichen
Textes dar.» Und Kracauer selbst schrieb
an Adomno: «Ich muf3 Dir gestehen, daf3
mir eine Bearbeitung, die so jedem legi-
timen Usus zuwiderlduft, in meiner ganzen
literarischen Laufbahn nicht zu Gesicht ge-
kommen ist [...] Du hast in Wahrheit mein
Manuskript nicht redigiert, sondern es als
Unterlage flir eine eigene Arbeit benutzt.»

Diese adornosche «Verinderung» plaka-
tiert schon der Titel — aus zutreffender



580

kracauer’scher totalitdrer wurde schiefe
adornitische autoritdre Propaganda. Damit
eriibrigt sich auch jeder weiterer filigran-
philologischer Textvergleich. Nicht aber
ein Blick ins Adomo-Gutachten, das
passagenweise den Eindruck des Verdikts
eines stalinisierten KP-ZKs vermittelt:
etwa wenn Adorno seinem fritheren
Mentor und Freund vorwirft, den faschis-
tischen Nationalsozialismus nicht marxis-
tisch-okonomisch zu untersuchen, sondern
diesen «aus outsiderhafter Position» nur
amateurhaft-phdnomenologisch zu be-
schreiben (was freilich die Stirke von
Kracauvers 1930 in Buchform verdffent-
lichten Sozialreportagen Die Angestellten.
Aus dem neuesten Deutschland aus-
machte). Als besonders abstoBend emp-
fand ich die gonnerhaften Passagen iiber
die «positiven Teile der Arbeit», in denen
Kracauer — so Adorno — versucht, sich aus
der «Sphire der Warenschriftstellerei her-
auszuarbeiten» und iiber ein «Emigra-
tionsopfer wie Kracauer, das [!] in einer
immerhin anstdndigen Weise versucht,
seinen geistigen Standard wiederzuge-
winnen.»

Der Materialband zu Kracauers Toralitd-
rer Propaganda ist (wie Band 2.2. der
Werkausgabe) gediegen ediert (einen
Druckfehler bei Kracauers Titelvorschlag
fand ich: 323). Und doch wirkt dieser
Suhrkamp-Band auf mich &hnlich se-
kundirpublizistisch wie das gegenwirtige
deutschsprachige Regietheater — wird doch
allein der Bandherausgeber Bernd Stiegler,
nicht aber der Autor und Produzent Sieg-
fried Kracauer als Person vorgestellt.

Bad Miinstereifel Richard Albrecht

Otto Weiss, «Der erste aller Christen».
Zur deutschen Pascal-Rezeption von Frie-
drich Nietzsche bis Hans Urs von Baltha-
sar, Regensburg, Pustet, 2012, 238 S.

Blaise Pascal (1623-1662) gehort zwei-
fellos zu den Grofen der abendlidndischen

SZRKG, 108 (2014)

Rezensionen — Comptes rendus

Geistesgeschichte. Naturwissenschaftler,
vor allem Mathematiker, kennen die von
ihm erfundene Rechenmaschine, das Pas-
cal’sche  Dreieck, die Pascal’sche
Schnecke, die nach ihm benannte Einheit
des Drucks und die Computer-Program-
miersprache, die heute seinen Namen tragt.
Theologen begegnet er am ehesten unter
der Pascal’schen Wette, einem der
Wahrscheinlichkeitsrechnung verpflichte-
ten Argument fiir die Existenz Gottes, den
1656/57 verfassen Briefen an einen Mann
in der Provinz (Lettres provinciales), einer
schneidenden, brillant geschriebenen Kri-
tik an der zu seiner Zeit von den Jesuiten
bestimmten Theologie, den Pensées, Ge-
dankensplitter iiber die Religion und einige
andere Gegenstinde (1669), die er fiir eine
Apologie des Christentums gesammelt
hatte, und dem Mémorial, einem Zeugnis
einer mystischen Erfahrung, die er 1654
niederschrieb und, um sie bestindig bei
sich zu fiihren, in seine Kleidung einnéhte,
und die nach seinem frithen Tod — er starb
bereits 39-jahrig — gefunden wurde.

Pascal scheint zwei Gesichter zu haben:
neben dem strengen Scientisten, der ent-
scheidende Impulse nicht allein fiir die
Wabhrscheinlichkeitsrechnung, sondern
auch fur Integral- und Differenzialrech-
nung gegeben hat, steht der Mystiker, der
die «raisons du coeur», die Griinde des
Herzens verteidigte, von denen der Ver-
stand nichts weiB. Er stand dem Rigorismus
des Jansenismus und dem von dort her
inspirierten Kloster Port-Royal nahe, po-
lemisierte gegen ein «billiges» Christentum
und betonte den Sprung, den der Glaube an
den «verhiillten Gott» verlangt. Aber er
lebte nicht in zwei Welten, die nichts mit
einander zu tun haben, sondern er versuchte
sie zu verbinden: sein Argument von der
Wette beweist dies ebenso wie seine Lettres
provinciales, in denen er einen theolo-
gischen Rationalismus brandmarkte, der bei
aller Korrektheit den Menschen emotional
nicht zu bewegen vermochte.

In dieser Vielschichtigkeit stand Pascal
auflerhalb der Schulen neuzeitlicher Philo-



Rezensionen — Comptes rendus 581

sophie und Theologie und lieB sich von
keiner der Richtungen beanspruchen, die
sich vor allem seit der Aufkldrung bilde-
ten. In gewisser Weise blieb er eine
Raitselgestalt, die sich gegen jede Zuord-
nung zu einem gegebenen System sperrte.
So ist es kein Zufall, dass gerade Denker,
die in vergleichbarer Weise nicht in das
iibliche Schema passten, sich oft auf Pas-
cal beriefen und ihren Ansatz in der Aus-
einandersetzung mit ihm exemplifizierten.
Diese Spur verfolgt Otto Weiss in der vor-
liegenden Studie zu Pascal.

Der Autor beschrinkt sich dabei auf die
katholische deutsche Pascal-Rezeption
vom Ende des 19. Jahrhunderts bis zu
Hans Urs von Balthasar. Diesen Rahmen
iiberschreitet die Untersuchung nur an
wenigen Stellen: in einem Riickblick auf
die Vorgeschichte und einem Ausblick auf
neuere Arbeiten, insbesondere von Albert
Raffelt, in einem knappen Abstecher in die
umfangreiche franzosische und italienische
Pascal-Forschung und einige Hinweise auf
die philosophische Auseinandersetzung,
die sich vor allem mit den Namen
Nietzsche, Schopenhauer, Scheler und
Przywara verbindet. Nietzsche hat sich
intensiv mit Pascal auseinandergesetzt und
ihn als einen der wenigen ihm eben-
biirtigen Gegner gesehen. Von ihm stammt
der Ausspruch, Pascal sei «Der erste aller
Christen», der dem Buch seinen Titel gab.
Innerhalb dieses vorgegebenen Rahmens
kann die Arbeit auf viele bekannte und
weniger bekannte Namen verweisen. Otto
Weiss ist bestens ausgewiesen, solche
Spuren aufzuzeigen. In seiner grof3en Stu-
die iiber den «Modernismus in Deutsch-
land» ist er von einem weit gespannten
Modernismusbegriff ausgegangen und hat
viele Denker unter diesen Begriff subsu-
miert, die sich der in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts offiziell propagierten
Neuscholastik widersetzt hatten. Unter
diesen haben sich viele, wie diese Studie
zeigt, mit Pascal auseinandergesetzt. Als
besonders gewichtige Namen sind festzu-
halten Friedrich Nietzsche, aber auch die

SZRKG, 108 (2014)

«Modemisten» Alfred Loisy, Henri Bre-
mond, Maurice Blondel, Ernesto Buon-
aiuti. Zu ihnen gesellt sich die Zeitschrift
Das Hochland, die hiufig auf Pascal zu
sprechen kam. Neben diesen eher histo-
risch relevanten Namen begegnet nach
dem Zweiten Weltkrieg eine intensive
Pascal-Rezeption in einem christlichen
Existenzialismus. Wichtigste Namen sind
hier Peter Wust und Reinhold Schneider,
doch auch die umfangreichen Pascal-Stu-
dien von Romano Guardini, Ewald Was-
muth und Hans Urs von Balthasar lassen
sich dieser Tradition zurechnen. Von er-
heblichem Gewicht in der gegenwirtigen
Diskussion sind die philosophischen Bemii-
hungen um Pascal bei Max Miiller und
Bernhard Welte, wo gerade die Verborgen-
heit Gottes und die Erfahrung des Fehlens
Gottes als Wege zu einer heute moglichen
Gotteserkenntnis thematisiert werden. Hier
wie bei den Existenzialisten erscheint Pas-
cal oft neben Kierkegaard, verschiedentlich
auch neben Newman und seiner Grammatik
der Glaubenszustimmung. Neben den ge-
nannten Autoren behandelt das Buch zahl-
reiche Schriftsteller, die sich mit Pascal aus-
einandergesetzt haben, die aber, zu Recht
oder zu Unrecht, heute weniger bekannt
sind.

Bei allen behandelten Autoren gibt Otto
Weiss zunichst eine knapp gefasste Ein-
fuhrung in ihr Denken und die Heraus-
forderung, auf die sie eine Antwort zu ge-
ben suchten. Er stellt dar, wie sie Pascal
rezipierten, kritisierten oder sich an ihm
abarbeiteten. Verschiedentlich macht der
Verfasser auch deutlich, dass sie ihre
eigene Position an Hand von Pascal exem-
plifizierten, sodass in manchen Entwiirfen,
und davon ist nach Weiss auch jener von
Guardini nicht ausgenommen, eher der
Interpret als Pascal begegnet. Pascal, so
wird in der Studie deutlich, ist einer der
wichtigen Anreger christlicher Existenz
gerade in einer Zeit, in der religiose Exis-
tenz als immer weniger plausibel erscheint
und nicht selten von einer konturlosen
Spiritualitit iberdeckt wird, wo Naturwis-



582 Rezensionen — Comptes rendus

senschaften ein Monopol auf Objektivitit
beanspruchen und das interdisziplinire
Gesprich, das vielfach gefordert wird, sich
nicht selten in parallelen Monologen er-
schopft, in denen sich beide Seiten so sehr
vor Grenziiberschreitungen hiiten, dass sie
Gefahr laufen, fiir einander irrelevant zu
werden und einander nichts mehr zu sagen
zu haben. Unter diesen die Gegenwart be-
stimmenden Bedingungen hat das offene
und keineswegs fertige Denken Pascals
nicht abgeschlossene Losungen parat, aber
es bietet Anregungen, wie die unterschied-
lichen Herangehensweisen einander be-
fruchten kénnen.

Die Studie von Otto Weiss zeigt auf,
wie dieses Gespridch exemplarisch in man-
chen Denksystemen Frucht getragen hat.
Sie bietet keine fertigen Antworten, solche
kénnten sich nicht auf Pascal berufen.
Aber sie kann Naturwissenschaftler, Philo-
sophen und Theologen anregen, diesen
Dialog heute selbst zu fiihren.

Miinchen Peter Neuner

Erik Sablé, René Guénon, le visage de
[’éternite, Paris, éd. Points, Voix Spiri-
tuelles, 2013, 134 p.

Les éditions Points viennent de publier un
livre dédi¢ a la figure de René Guénon
écrit par Erik Sablé. Cette collection invite
son auteur a faire découvrir la vie d’un
«grand mystique dont le parcours ['a
inspiré». Si pour d’autres mystiques pré-
sentés dans cette collection, tel que Jean de
la Croix, I’histoire a permis a leurs lecteurs
de prendre une certaine distance hermé-
neutique par rapport a leurs nimbe, cela
n’est pas encore le cas de René Guénon
(1886—1951). Si son nom parcourt aussi
bien les maisons d’éditions réputées de
gauche que les groupes politiques de la
nouvelle droite; aussi bien la Grande
Mosquée de Paris que des monastéres
cisterciens et chartreux; aussi bien des sites

SZRKG, 108 (2014)

d’informations musulmanes francophones
comme oumma.com que des magazines
grands publics comme Le Monde des
religions; son nom est toujours, semblable
a cela aux autres tétes de cette ligne dis-
créte mais puissante de la pensée hégémo-
nique européenne qu’est [’histoire de
’ésotérisme, accompagné d’un mouve-
ment de paradoxal rejet de ce qui consti-
tuerait I’histoire officielle de la pensée
occidentale. Ce livre d’Erik Sablé est
intéressant en cela qu’écrit par un auteur
catholique, il n’échappe pas a ce position-
nement culturel. Il voudrait introduire son
lecteur d’une part a I’ceuvre de René Gué-
non et de ’autre aux effets de sa lecture.
Divisé en sept chapitres, 1’écriture offre un
survol des thémes fondamentaux de René
Guénon: a. I’idée d’une tradition primor-
diale qui serait la source des différentes
traditions religieuses existantes, b. 1’identi-
té supréme entre le Soi, I’Etre et I'Uni-
versel constituant le but spirituel a at-
teindre pour ’aspirant a la connaissance
sacrée, c¢. la nécessité d’une initiation et
d’une transmission réguliére pour atteindre
cette libération du monde des phénomenes
et enfin d. ’opposition nette entre un mode
de vie qui serait moderne et un mode de
vie qui serait vécu a I'insigne de la Tradi-
tion, véhicule orthodoxe de cette initiation
anhistorique. Bien entendu, ’auteur ne
manque pas de narrer la vie de René Gué-
non et I’exemplarité que celle-ci constitue-
rait pour ses fideles lecteurs. Quant aux
effets de sa lecture, I’auteur montre de
quelle maniére Guénon a ouvert les
champs d’étude du soufisme d’Ibn ‘Arabi,
influencé des personnes comme le Lamas
Denis ou encore les travaux d’indianistes
comme Michel Hulin. Il nous faut aussi
rappeler qu’Erik Sablé avait écrit au préa-
lable deux autres livres sur René Guénon,
’un lisant les Evangiles a travers le prisme
herméneutique de 1’écrivain francais
(L’interprétation ésotérique de ['évangile
selon René Guenon, éd. Le Moulin De
L’Etoile, 2009, Busloup) et I’autre sur les
liens discrets qui existeraient entre 1'is-



Rezensionen — Comptes rendus 583

mailisme et le catholicisme posant la fi-
gure de Guénon entre ces deux courants
religieux (René Guenon et la Massénie du
Saint-Graal, éd. Le Moulin De L’Etoile,
2008, Busloup).

Pour autant, Erik Sablé ne dédie aucune
ligne sur les disputes qui travaillent les
galaxies des lecteurs de Guénon ni sur les
réceptions problématiques de son ceuvre
dans les différentes cultures religieuses
extra-européennes. Les interprétations con-
currentes du corpus guénonien faites par le
martiniste catholique Jean Tourniac et le
musulman Michel Vilsan mériteraient, par
exemple, que ’on s’y attarde quelque peu.
Par ailleurs, si nous prenons le traitement
du soufisme sunnite dans cet ouvrage,
pratique spirituelle que Guénon suivit dans
ses derniéres années au Caire, alors Erik
Sablé nous propose une lecture trés ré-
ductrice de cette histoire. Reprenant a son
compte les textes de convertis musulmans
qui s’inspirent de I’ceuvre de Guénon pour
soutenir leurs réinventions du soufisme
sunnite, Sablé retient d’une part que des
maitres comme Ibn ‘Arabi et Tierno Bokar
appuierait I’'universalisme de René Guénon
et de ’autre que I’orthodoxie sunnite du
dermnier Guénon serait confirmée par le
recteur d’Al-Azhar de son époque, Abd al-
Halim Mahmud. Ibn ‘Arabi (1165-1240)
est considéré dans I’histoire du soufisme
arabe comme le shaykh al-Akbar, le plus
grand des maitres, qui de par son im-
portant opus a permis d’ordonner les en-
seignements oraux des maitres soufis qui
lui ont précédé. C’est a sa suite que se con-
stituera une véritable épistémologie du
soufisme qui I’apparentera a I’acte de lan-
gage du Coran et I’éloignera ainsi de
I’ontologie et de 1’ésotérisme hellénisant.
Le théologien Ali Ghandour a montré que
’interprétation classique de ses poémes
apparemment proche de I'universalisme de
Guénon ont regu historiquement un tout
autre sens (Kommentar zu Drei Versen aus
Turguman al-aschwagq: http://ibnarabi.de/
pdf/Turguman.pd). Quant au présupposé
universalisme de Tierno Bokar, celui-ci est

SZRKG, 108 (2014)

moins a mettre au compte de son enseigne-
ment qu’aux sources de I’occultisme fran-
cais fin de siécle que Hampaté Ba consulta
pour traduire I’enseignement de son
shaykh dans la langue de Rousseau. A ce
sujet nous ne pouvons que renvoyer a
I’article de Jean-Paul Triaud, D 'un maitre
a l'autre: ['histoire d’un transfert (publié
dans Sociétés Politiques Comparées, n.20,
décembre 2009). En ce qui concerne le
recteur d’Al-Azhar, ses quelques écrits qui
introduisent René Guénon dans le monde
arabe doivent étre lus selon le projet de la
revue égyptienne, al-Ma‘arifa, dans la-
quelle Guénon a publié. Le projet de son
fondateur, Mustafa abd al-Raziq ainsi que
de son successeur Abd al-Halim Mahmud,
coincide avec la volonté de réorganiser les
myriades de soufismes populaires existan-
tes alors dans un cadre proche de la ratio-
nalité¢ occidentale des lumiéres (la nahda)
et aptes a €tre controlé par le panoptique
d’'un Etat moderne. Il peut étre dit de
Guénon ce qui a pu étre écrit au sujet de
I’ésotérisme post-1789: leurs théories éso-
tériques ne sauraient étre comprises sans le
paradigme général qui les anime. Une
grammaire théorique constituée principale-
ment par I’idée de la raison telle qu’elle se
développe a partir du XVIII™ et qui
trouve, en France, son chant du cygne dans
le symbolisme décadent d’un martiniste
catholique: Villiers de I'Isle-Adam. René
Guénon a été initié au soufisme par Ivan
Aguéli et reprend a son compte sa termino-
logie. A son tour, Aguéli, pour traduire en
frangais les termes arabes des textes soufis,
s’inspire publiquement des ouvrages du
dramaturge Villiers de I’Isle-Adam comme
il laisse a I’entendre dans son article
«Pages dédi¢es au soleil» publi¢ dans la
revue La Gnose, Février 1911, n. 2. Pour
un portrait de Villiers de I’'Isle-Adam sous
I’angle de son adhésion au martinisme
catholique de son époque, I’on consultera
avec intérét I’introduction de Pierre Mariel
a la piece de Villiers de I’Isle-Adam, Axél
aux éditions Le courrier du Livre, 1969,
Paris. Toute cette trajectoire intellectuelle



584

a été rendue économiquement possible par
le projet colonial qui lui est intrinséque. R.
Guénon ne fut jamais un féru anticolonia-
liste mais, rappelons-le, prona plutét une
politique d’association sous mandat fran-
cais. Un exemple pour cette politique colo-
niale est celle appliquée par le Maréchal
Lyautey (1854-1934). Il recodifia le terri-
toire marocain selon un idéal proche du
martiniste catholique Joseph de Maistre.
Les liens entre sa politique coloniale et le
vaste réseau d’intellectuels autour de René
Guénon n’est pas encore, a notre con-
naissance du moins, suffisamment étudié.
L’on comprend a présent pourquoi Erik
Sablé peut écrire a propos des jeunes mu-
sulmans frangais d’origine coloniale que la
lecture de Guénon leur permettrait soi-di-
sant «d’adopter une perspective plus lar-
ge, plus vaste qui les ouvre au sens pro-
fond de leur tradition spirituelle».

L’analyse des réceptions d’un charisme
littéraire n’est jamais une chose aisée. Les
nceuds qui constellent ’histoire d’une
réception littéraire sont toujours souples.
Par-dela les apparences, scindant conti-
nuellement le nceud en deux, une béance
subsiste entre Parménide et Abraham,
entre le monde de I’identité de I’Etre et ce-
lui de la responsabilité de et pour la Parole
confiée.

Fribourg Philipp Valentini

Gilles Hanus, Benny Lévy, ['éclat de la
pensée, Paris, éd. Verdier, 2013, 153 pp.

L’écriture d’Emmanuel Lévinas est tra-
vaillée par la pluralité des identités qui le
constitue, d’une part un juif frangais dé-
fendant un judéo-christianisme européen et
de I'autre le représentant d’une tradition
juive se méfiant fortement de I’universel
assimilationniste et guerrier propre a
I’ontologie d’abord grecque puis roman-
tique. L’art d’écrire de Lévinas aurait pu
passer inapergu si Benny Lévy n’avait pas
mis en lumiere la force des présupposés

SZRKG, 108 (2014)

Rezensionen — Comptes rendus

talmudiques qui entrent en violente inter-
action avec I’histoire de la philosophie
dans les livres du penseur frangais d’ori-
gine lituanienne. Aujourd’hui, un livre
vient rendre un hommage prononcé au tra-
vail de Benny Lévy. Trop longtemps
cloisonné soit dans le champ des études
juives soit dans celui de I’histoire de la
gauche prolétarienne dont il fut un temps
sous le nom de Pierre Victor le dirigeant;
Gilles Hanus, son éléve et disciple, nous
offre enfin une introduction a la réelle am-
pleur de sa pensée. Ce livre se décompose
en cing chapitres.

Le premier «(Réformer la pensée> nous
présente la naissance des impulsions sar-
triennes qui ont permis a Pierre Victor de
recouvrir son nom originel: Benny Lévy.
La gauche prolétarienne devient ainsi
I’embléme d’une vie philosophique dont le
tout-politique est son moteur principal. La
question qui occupa Benny Lévy et Sartre
durant ses dernieres années est bien celle
de comprendre s’il est possible de con-
juguer le <«nous» révolutionnaire avec
I’exercice des singularités non réifiées par
une totalité constituante. Cette question ne
fut d’ailleurs, dans les années ’70, pas le
seul apanage de Benny Lévy et Sartre,
mais ces derniers trouveérent leur issue
dans les méditations autour du «nous» pro-
pre a des singularités qui se livrent en-
semble a I’étude et dans la singularité ma-
tricielle propre a la naissance de chacun.

Le deuxiéme chapitre <Sortir du poli-
tique>, montre par quels chemins Lévy a
dl passer pour aller au-dela des critiques
du totalitarisme a une vision qui voit le
lien étroit entre I’histoire de la philosophie
et les processus d’homogénéisation poli-
tique qu’impliquent les théologies a la fois
refoulées et reformulées par des penseurs
comme Platon, Hobbes, Spinoza et Rous-
seau. Si Benny Lévy pourra mettre au jour
de quelles maniéres la théorie aspire a
I’expansion politique de sa violence c’est
par ce qu’il vit de quelles maniéres ces
pensées se fondérent sur la forclusion du
Maitre, c’est a dire de la hauteur de la pro-



Rezensionen — Comptes rendus 585

phétie mosaique qui I’institue: «Le poli-
tique absolu s’érige sur la forclusion du
Maitre. On ne connait plus que le maitre
politique. A partir de 1a tout est possible.»

Le troisiéme chapitre Penser 1'Uni-
versel autrement> nous introduit au livre le
plus intéressant de Benny Lévy a notre
avis. Le Logos et la Lettre vise a trouver
les lieux sémantiques ou la traduction en
grecque de la Torah échoue. Pour ce faire,
Lévy va plonger dans les écrits de Philon
d’Alexandrie. Penser donc 1’écart entre la
lettre hébraique et le concept grec, c’est
comme |’écrit si bien Hanus, penser a
rebours d’une «pensée paresseuse, qui a
trop vite fait de postuler 1’accord de toutes
les sagesses, qu’elle exhibe ensuite en
sélectionnant soigneusement les sentences
alléguées, se donnant & ’avance I’univer-
sel qu’elle prétend ensuite découvrir dans
un geste de synthése sublime». Lévy met
en relief quatre écarts sémantiques dans
lesquels la langue grecque s’épuise a
trouver un équivalent de I’hébraique (aussi
bien selon les enseignements du Talmud
que ceux plus cabalistiques): différence du
masculin et du féminin, différence d’Israél
et des nations, de la Lettre et de I’esprit, du
Créateur et de la créature. Face a un uni-
versel qui prend en otage la transcendance
de I'Un en déployant son simulacre dans le
tout — politique, Lévy éclaire 1’existence
d’une science hébraique qui pense la diffé-
rence dans la trace de I’Un.

Le quatrieme chapitre «Retour au nomy,
nous éclaire sur la maniére dont Lévy
souhaitait accomplir une vie qui soit «une
pensée de I’existence, hors philosophie».
Dans cette lutte entre pensée grecque et
étude de la Torah, Lévy va mettre au jour
les contradictions hantant le travail de
Franz Rosenzweig, figure moderne de
Philon d’ Alexandrie. Deux idées de ce
qu’est la révélation sont en lutte dans sa
pensée. La premiére héritée de Schelling
voit dans la révélation chrétienne 1’accom-
plissement du paganisme et du judaisme
dans le sens ou il met en lumiére tout ce
qui était caché avant lui. L’autre com-

SZRKG, 108 (2014)

préhension voit la révélation comme <ori-
entation» d’un «Je» appelé dans son présent
par le Nom au-dela de toute divinité. La ou
Schelling pose un passé mythologique,
Benny Lévy en appelle a un (passé immé-
morial>.

Le dernier chapitre du livre «(Re)lires,
introduit le lecteur au contexte de la
rédaction de I’ouvrage Etre Juif. Dernier
livre de Benny Lévy, ce-dernier y exprime
les distances qu’il apercoit entre la posi-
tion existentielle & laquelle il a abouti et
celle de Lévinas. Ces écarts sont a recon-
duire aux moments ot Lévinas accentue,
en contradiction avec ses lectures talmu-
diques, la partie philosophique de son
identité. Ainsi, deux écarts en ressortent: le
visage et Auschwitz. Un maitre de Limoud
avait bien dit & Benny Levy qu’il fallait se
tourner plus vers la nuque et par la le corps
que vers le visage, contrairement a Lévinas
pour qui seul le visage est la trace la plus
sincére de I’ Autre. Cette différence permet
de voir que le choix de Lévinas pour le
visage est marqué par son héritage euro-
péen alors que la nuque, le corps ouvre un
monde différent. Il en va ainsi aussi des
tentatives de Lévinas de traduire le fait
humain (philosophie) par le fait juif (Li-
moud) et inversement. Or, ce mouvement
tait une différence majeure et irréconci-
liable: c’est que (cette idée provient de
Maimonide) le non-juif est agréé par Dieu
dans la mesure o il est enjoint par Dieu et
non par une vertu qui lui serait toute inté-
rieure, comme le pense le Lévinas-philo-
sophe contrairement au Lévinas talmu-
dique. Benny Lévy creusera cette différen-
ce en montrant en quoi Auschwitz ne
saurait étre comprise comme une passion,
chose que fait par ailleurs le Lévinas-
philosophe. En effet, si le revirement de la
malédiction (en laquelle I’homme recon-
nait son irréductible humanité) en exalta-
tion (par le fait que dans son présent 1’indi-
vidu reconnait son élection présente par le
Nom) est I’'une des forces de la vie juive a
travers son histoire; Lévinas, lui, n’auto-
rise aprés Auschwitz plus ce revirement.



586 Rezensionen — Comptes rendus

Nous souhaitons a présent émettre les
deux réserves qui nous hantent. Premiére-
ment, ce livre, semble, malgré lui, insérer
Benny Lévy dans le sillon d’un paysage
intellectuel frangais. Or, il nous semble
que le caractére international des Cahiers
d’Etudes levinassiennes, fondés par Benny
Lévy, ouvre ses interventions a des discus-
sions et des courants d’idées bien plus
amples que la seule culture frangaise. Une
mise en discussion de ses écrits avec les
champs des subaltern studies pourrait étre
ainsi fructueuse. Il est fort probable que
I’Europe athénienne ait nié le fait juif avec
les mémes instruments que ceux utilisés
pour nier d’autres histoires religieuses
extra-européennes:  soufisme  sunnite,
bakhti de I’Inde etc. Ensuite, ce livre
semble vouloir, malgré lui, insérer Benny
Lévy dans I’histoire de la philosophie
officielle frangaise. Rappelons que la
recherche d’une non-philosophie qui fon-
derait de dehors la philosophie est le pro-
pre de toute recherche philosophique com-
me le montre si bien Deleuze dans Qu ‘est-
ce que la philosophie?. Loin de s’en tenir a
cette philosophie officielle, Benny Lévy
avait pourtant indiqué qu’il fallait aussi
regarder dans ces courants ésotériques qui
nourrissent les lectures de Schelling, pour
mieux comprendre le fonctionnement de
ce dispositif d’assimilation et négation du
fait juif au cceur de cette philosophie
officielle qui nait pourtant seulement a
I’époque des nationalismes européens.

Fribourg Philippe Valentini

Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin.
Bericht und Argumentation, Miinchen, C.
H. Beck, 2013, 280 S.

Was hat es zu bedeuten, wenn ein einfluss-
reicher Philosophiehistoriker fiir mittelal-
terliche Philosophie gegen Ende seiner
Forschertitigkeit ein Buch mit dem Titel
«Warum ich kein Christ bin» schreibt?
Zeit seines Lebens hat Kurt Flasch sich mit

SZRKG, 108 (2014)

Philosophie und Theologie von christli-
chen Denkern auseinander gesetzt und
kommt nun zum Schluss: «Ich bin kein
Christ mehr.» (9) Dabei sollte es aber kein
«Fach- und Sachbuch fiir Spezialisten»
sein, sondern ein «personliches Buch»,
«Bericht und Rechenschaft iiber meine
Erfahrung mit der christlichen Lehre».
(253) Doch handelt es sich auch nicht
einfach um ein Tagebuch oder eine Auto-
biographie, denn es geht Flasch um die
christliche Lehre an sich, um Argumente
fir oder gegen sie. «Ich sage also, alle
Argumente, die ich fiir den christlichen
Glauben gehort und gepriift habe, konnten
mich nicht {iberzeugen; sie sind mir unter
der Hand zerkriimelt.» (254) Dies l4sst das
Buch nicht so leicht in ein Genre einord-
nen, was es aber gleichzeitig erfrischend
und einzigartig macht: die persénliche In-
nenseite eines Forschers in einer wissen-
schaftlichen Diskussion. So aufrichtig dies
gemeint ist, gibt es allerdings dabei die
Gefahr, dass die persénliche Innenseite
selbst in die wissenschaftliche Diskussion
eingreift, und zwar nicht in einer neutralen
und abstrakten Weise, wie es fiir eine von
allen nachvollziehbaren Argumentation
nétig wire. In der Tat wird man bei der
Lektiire von Flaschs Buch das Gefuhl
nicht los, das Anti-Christliche sei nicht das
Resultat seiner Bemiihungen, sondern sein
Ausgangspunkt, unter der die christliche
Lehre nur absurd werden kann.

Die Ad-absurdum-Fithrung der christ-
lichen Lehre lduft dabei in gewohnten
Bahnen. Die wichtigen Elemente, wie
Gott, Schopfung, Erlosung, Ethik, Seele,
Himmel und Holle durchlaufen die ver-
schiedenen Etappen der historisch-kriti-
schen Entmythologisierung. Zunichst ha-
ben sie entweder in der Bibel keine Grund-
lage oder sind in ihrer biblischen Fassung
selbst widerspriichlich. Weiter erhalten sie
in der Antike im Zuge der Institutiona-
lisierung des Christentums eine wesent-
liche Verdnderung durch die griechische
Philosophie. Danach erfahren sie im Laufe
des Mittelalters mit zunehmender Emanzi-



Rezensionen — Comptes rendus 587

pation der Philosophie von der Theologie
eine weitere Dogmatisierung, in Umfang
wie in Geltung. Schliesslich werden sie ab
der Neuzeit am Mass der immer stirker
werdenden Natur- und Geschichtswissen-
schaften gemessen entweder irrationalis-
tisch oder konnen ihre Rationalitdt nur
noch dogmatisch erhalten.

Interessanter als die einzelnen Argu-
mente dieser Ad-absurdum-Fiihrung ist
aber die personliche Konsequenz, die
Flasch daraus zieht. An neun Stellen findet
man die explizite Schlussfolgerung: Flasch
ist kein Christ mehr, 1. wegen der Tren-
nung von Glauben und Wissen und der
Unabweisbarkeit der historisch-kritischen
Methode (48); 2. weil er nicht mehr «zur
alten, lange gemeinchristlichen Metaphy-
sik oder zur «natiirlichen Theologie» zu-
riickkehren» kann (82); 3. weil er von der
Auferstehung Christi «als Ereignis in der
Aussenwelt» nichts wissen kann (132); 4.
weil er nicht an den Gott der biblischen
Schopfungserzdhlungen glauben kann, da
diese «Entwicklungsstadien des mensch-
lichen Denkens» sind, die hinter ihm
liegen (190); S. weil er sich «zwar fehler-
haft [...] aber nicht erlosungsbediirftig»
findet (198); 6. weil er bei der Lektiire von
gewissen gottlichen Geboten in Levitikus
«das Schmunzeln nicht unterdriicken
kann» (261). Flasch fasst zusammen: Es ist
ein «Christentum der Unvernunft». Es ist
fiir ihn schlicht unverniinftig, wenn Chris-
ten im Zeitalter der historisch-kritischen
Methode behaupten, die Bibel sei von
Gottes Geist diktiert oder dass es sich
dabei tatsdchlich um historisch glaubwiir-
dige Berichte handle. Ganz unverstehbar
sind die Lehre der Trinitit, der zwei Natu-
ren in Christus, der Erbsiinde oder der
Transsubstantiation. (257ff) Deshalb be-
freit sich Flasch selbst von dem Zwiespalt
von Glaube und Vernunft: «Daher ver-
einfache ich mein Leben und mache von
diesen Hypothesen keinen Gebrauch.» Er
muss keine «widrige Beweislage» gesund
beten. Dabei fehlt ihm nichts: «Aber mein
Leben ist nicht sinnlos.» (255f). Es geht

SZRKG, 108 (2014)

thm aber nicht darum, die ganze jiidisch-
christliche Tradition iiber Bord zu werfen.
Im Gegenteil, gerade weil er als Un-
gldubiger sie als ein «Bildersaal produk-
tiver religidser Erfindungen» sieht, kann er
frei ihre Entwicklungsstadien untersuchen
und sie mit all ihren Unstimmigkeiten an-
nehmen. «Ohne den objektivistischen
Wahrheitsbegriff der Dogmatiker blithen
die Metaphern auf.» Ohne Christ sein zu
miissen, kann Flasch ein «poetisches Wahr-
heitskonzept» voraussetzen, unter dem sich
der ganze poetische Reichtum der christ-
lichen Tradition 6ffnet. (262)

Hier zeigt sich der eigentliche Grund-
gedanke des ganzen Buches. Das Problem,
das Flasch mit den Christen, v.a. mit den
offiziellen Vertretern, hat, und weswegen
er das Buch schreiben musste, ist «ihr
universalistisches, realistisches und objek-
tivistisches Wahrheitsdenken». Es ist die-
ser Wahrheitsanspruch, der die christliche
Lehre als unverniinftig erweist, letztlich ein
leerer Anspruch, den man leicht als Mittel
zur Sicherung der kirchlichen Autoritit
entlarven kann. (108) Mit ihrem Wahr-
heitsanspruch miissen Christen ihren Glau-
ben irgendwie beweisen, was fiir Flasch
aber niemandem je gelungen ist. Alle Ver-
suche, ihn vor der aufgeklirten Vernunft
zu rechtfertigen, sind Theologien «un-
tauglicher Argumente, fauler Ausreden
und Vertréstungen», die entweder den
Wahrheitsanspruch beschneiden oder ihn
in die Absurditét treiben. (254) Am Ende
gibt es nur eine Alternative: Der Glaube ist
realistisch oder er ist nicht. Die Aufer-
stehung Christi muss historisch feststellbar
und eine beweisbare Tatsache sein, sonst
hat ihre Wirklichkeit keine Evidenz. (130)

Entgegen allen irrationalen und fideis-
tischen Tendenzen fordert Flasch als
Nichtchrist mit aller Deutlichkeit einen
Realismus des christlichen Glaubens. Weil
er aber einen zu engen Begriff des Realis-
mus’ im Sinne der Aufkldrung hat — der
allerdings nicht so recht zu seinem relati-
ven oder poetischen Wahrheitsbegriff
passen will — muss das Unternehmen



588 Rezensionen — Comptes rendus

scheitern. Flasch wirft das Christentum
zuriick auf die Stufe des 1. Vatikanischen
Konzils, um es untergehen zu lassen.
Weite Teile der Theologie des 20. Jh.
kommen dabei nicht in den Blick, Ansitze,
die den Begriff des Realismus weiter
fassen, die eine Religionsphilosophie ent-
wickeln, die iiber die kantische Einziu-
nung hinaus geht, und die von einer Evi-
denz sprechen, welche der historischen
und analytischen Gewissheit noch vorge-
ordnet ist. Flasch verweigert sich hier jeder
Diskussion. Uber die Begegnung mit
einem Bultmannianer Anfang der 50er
Jahre schreibt er: «Es war das letzte Mal,
dass ich einen Theologen um Rat in Glau-
benssachen fragte.» (37) So kommt auch
die dogmatische Konstitution tber die
gottliche Offenbarung des II. Vatikani-
schen Konzils nur vor, um die exegetische
Inkompetenz der Konzilsviter vorzufiih-
ren. (260f) Das Eigentliche, was die theo-
logische Antwort auf Flaschs Problem
wire, bleibt unerwihnt, dass ndmlich die
christliche Offenbarung nicht bloss in his-
torischen Tatsachenberichten oder in dog-
matischen Lehrverkiindigungen zu finden
ist, sondern allererst in der Person Jesu
Christi, so dass auch der christliche Glaube
ein personaler, ganzheitlicher Akt ist. Der
Realismus des Glaubens wire demnach als
personaler viel weiter zu fassen als der
Realismus der Dinge und Tatsachen.
Flasch muss diese Ansicht ja nicht unter-
stiitzen, aber er sollte sie zumindest refe-
rieren. Er prisentiert sich als geduldigen
Forscher (80), der exakt iiber das histo-
rische Christentum berichten will. (18)
Nun, er wihlt seine Quellen einseitig aus
und ist nicht bereit, seine eigenen Metho-
den zu hinterfragen.

Ein Beispiel dieser Arbeitsweise ist die
Zusammenstellung der  verschiedenen
Moglichkeiten einen Christen zu bestim-
men: 1. ein metaphysischer Optimist; 2. je-
mand, mit einer Jenseitshoffnung; 3. der
an die Bibel glaubt; 4. der seine Orthodo-
xie philosophisch und historisch beweist;
5. der mit Herz und Gefiihl den Sprung des

SZRKG, 108 (2014)

Glaubens wagt. (19ff) Schon bei dieser
Aufstellung zu Beginn des Buches wird
dem Leser klar, wieso Flasch kein Christ
sein kann. Doch es wird ebenso klar, dass
er keine guten Griinde dafiir angeben wird,
da er das Wesen eines Christen, bzw. das
Selbstverstindnis vieler Christen, sehr
wahrscheinlich nicht getroffen hat. Es
fehlen namlich in seiner Aufstellung min-
destens: 6. jemand, der getauft ist; 7. der
Jesus Christus mit dem Ganzen seiner
Person liebt. Dass Flasch letzteres nicht
erwihnt, ist fiir einen so profunden Kenner
der mittelalterlichen Theologie erstaunlich
und unverzeihlich.

Aber eben, vielleicht verhilt es sich ja
umgekehrt, als es Flasch Glauben machen
will. Vielleicht hat nicht die philoso-
phisch-historische Forschung ihn zum
Anti-Christlichen gefithrt, sondern das
Anti-Christliche pragt sein Forschen. Viel-
leicht zeigt Flasch in seinem Buch sein
wahres Gesicht, das man in seinen
Fachbiichern tiber das mittelalterliche Den-
ken nur als eine undeutliche antitheolo-
gische Haltung ahnt, von der man nie
weiss, wie weit sie die historisch-kritische
Forschungen Flaschs bestimmt.

Freiburg/Schweiz Marc Bayard

Peter A. Berger/Klaus Hock/Thomas
Klie (Hg.), Religionshybride. Religion in
posttraditionalen Kontexten, Wiesbaden,
Springer, 2013, 300 S.

Der Sammelband Religionshybride. Reli-
gion in posttraditionalen Kontexten bietet
einen Einblick in die Arbeit des DFG-
Forschungsprojektes «Religionshybride —
Kirchbauvereine, Gutshausvereine und
alternative Gemeinschaften in Mecklen-
burg-Vorpommerny, das an der Theologi-
schen Fakultit und der Wirtschafts- und
Sozialwissenschaftlichen Fakultit der Uni-
versitidt Rostock angesiedelt ist. Vorliegen-
der Band prisentiert ein theoretisch an-
spruchsvolles Programm, das den Begriff



Rezensionen — Comptes rendus 589

«Religionshybride» theoretisch fundiert
und als tragkriftiges religionswissen-
schaftliches Modell operationalisiert. Dies
geschieht insbesondere in der ausfiihr-
lichen und erfreulich prizisen Einfiihrung
von Peter Berger, Klaus Hock und Thomas
Klie sowie im Aufsatz von Arnaud Liszka.

Das Material des Forschungsprojektes
erlautern Peter Berger, Klaus Hock und
Thomas Klie kurz in der Einfiihrung und
etwas ausfihrlicher Marlen Schroder,
leider erst am Ende des Buches. Erforscht
wurden Kirchbau- und Gutshausvereine
sowie alternative Gemeinschaften im ldnd-
lichen Raum Mecklenburg-Vorpommerns
und ihr Engagement fiir die Renovierung
und Erhaltung von Kirchen, Klgstern und
Gutshdusern sowie die vielfiltige Nutzung
dieser Gebidude (Konzerte, Fithrungen und
grossere Events wie Mittelalter- oder Klos-
terfeste). Im Zentrum des Bandes stehen
jedoch die sich aus diesem Material erge-
benden theoretischen Fragen: Inwiefern
hat sich um diese «symbolischen Orte»
eine religionshybride Kultur posttraditio-
naler Vergemeinschaftung ausserhalb von
klassischen religiosen oder sonst etablier-
ten Institutionalisierungs- oder Organisa-
tionsformen gebildet?

Im Hintergrund dieser religionssoziolo-
gischen Fragestellung steht die von meh-
reren Autoren diskutierte Debatte um
Sédkularisierung, Entzauberung und die
Rolle von Religion in postmodernen oder
spdtmodernen Gesellschaften. Entgegen
der These vom Verschwinden oder der Un-
sichtbarkeit von Religion ist das Projekt
auf der Suche nach sichtbaren «Spuren des
Religiosen» (22). Zu Wort kommen dabei
ebenfalls zwei Vertreter weiterer Theorien
von zeitgenossischen Formen von Reli-
gion: Dorothea Liiddeckens, deren Kon-
zept einer der «fluiden Religion» wie das
der Religionshybride im Bereich jener
Unbestimmbarkeit von Religion und Kul-
tur angesiedelt ist, sowie Hubert Knob-
lauch und die «populédre Religion».

An die drei Schlisselbegriffen Religi-
onshybride, symbolische Orte und posttra-

SZRKG, 108 (2014)

ditionale Gemeinschaften angelehnt ist die
folgende Diskussion der Beitrige:

1. Religionshybriditit wird unter Riick-
griff auf das idealtypische Religionsmodell
Detlef Pollacks (Vgl. ders., Sikularisie-
rung — ein moderner Mythos?, Tiibingen,
Mohr Siebeck, 2003) zwischen Trans-
zendenz und Immanenz, zwischen explizi-
ter Religion und Nicht-Religion ange-
siedelt (Berger/Hock/Klie, 28; Liszka, 75—
80). Die Autoren erweitern das Pollack-
sche Modell um das «Mittelfeld» der Reli-
gionshybride, wobei sie zwischen reli-
gionsaffinen (mit explizit religiosem Be-
zug) und religionsdquivalenten Bereichen
(die sich durch strukturelle Analogie zu
Religion auszeichnen) unterscheiden (Ber-
ger/Hock/Klie, 28; Liszka, 75-82).

Die Problematik des Begriffs der Reli-
gionshybride wird von mehreren Autoren
aufgegriffen. Hybriditdt von Religion und
Kultur, Religion und Politik setzt zwei
(oder mehrere) distinkte Bereiche voraus,
die erst im Prozess der Hybridisierung
vermischt werden, wihrend gerade eine
solche eindeutige Unterscheidbarkeit reli-
gioser Bewegungen zu hinterfragen sei
(Schiiler, 244f, Liiddeckens, 113; Knob-
lauch, 121f). Insofern ist der Begriff der
Religionshybride ein Erbe des Synkretis-
mus-Begriffs, welcher als Kontrastfolie
zur klassischen Definition von Weltreli-
gion als voneinander eindeutig unter-
scheidbaren religiosen Traditionen fun-
gierte (Schiiler, 244f). Religionshybriditit
soll demgegeniiber als heuristisches Instru-
ment dienen, um den Fokus auf die
Schnittstellen von Religion und Kultur zu
legen (Berger/Hock/Klie, 25) und «auf die
verinderten Strategien von Aneignung,
Verhandlung und Umsetzung religioser
Identitidten in der Gegenwart» zu verwie-
sen (Schiiler, 245).

Am Beispiel der alternativen Heilver-
fahren Homdopathie und Reiki, die mit
religios aufgeladenen Sinnangeboten ar-
beiten, zeigt Dorothea Liiddeckens ein
iberzeugendes Anwendungsfeld des Reli-
gionshybride-Begriffs auf. Die Hybriditit



590 Rezensionen — Comptes rendus

alternativer Heilverfahren ldsst sich so-
wohl an religidser Semantik («immate-
rielly/«geistartign, «Einweihung» etc.), als
auch am Umgang mit der akademischen
Medizin festmachen, wobei fiir die Auto-
rin die durch die Hybriditdt der Praxis
ermoglichte «Selbstermichtigung» (Win-
fried Gebhardt, s.u.) der Akteure — sowohl
der Patienten als auch der Spezialisten —
zentral ist.

Hubert Knoblauch dagegen betont die
Differenzen zwischen Religionshybriditit
und dem von ithm geprigten Begriff der
«populdren Religion», dessen Transzen-
denzbezug eindeutig sei und die «Sicht-
barkeit der Religion» (122) betone.

Eine weitere begriffliche Alternative zur
Religionshybriditit schlagt Winfried Geb-
hardt vor. Er spricht von der «Entkontu-
rierung der religiésen Landschaft» im Sin-
ne einer Auflosung bestehender (kirchli-
cher) Strukturen und Grenzen. Das an
authentischer gemeinschaftlicher Erfah-
rung interessierte, selbsterméchtigte reli-
giose Subjekt wolle sich befreien aus
einengenden Institutionen und verwische
so die Grenzen von Sakralem und Pro-
fanem.

2. Der «symbolische Ort», so Amaud
Liszka in seinem zweiten, ebenfalls an
Theorie und Literatur reichen Aufsatz,
steht in der Tradition der Durkheim‘schen
Unterscheidung zwischen profanen und
sakralen Réumen; die Suche nach heiligen
Orten wird zum «Heimweh nach einer
besseren Welt» (Eliade), das «selbst in
einem tief sdkularisierten, <entheiligten
Bundesland wie Mecklenburg-Vorpom-
mern» (148) zur Schaffung von symbo-
lischen Orten fiihrt. Die im Projekt er-
forschten Raume, Kirchen etwa oder Guts-
héduser, wiirden neu «bespielt» und so zu
symbolischen Orten.

Ein Beispiel fiir die Schaffung solcher
Orte ist eine von Julia Gabler und Andreas
Willisch beschriebene «Kiinstlerkolonie»
in der Prignitz, deren «Vita creativay zu
einer «neuen Birgerlichkeit» fiihrt; ein
Beitrag, der leider den Bezug zur im Band

SZRKG, 108 (2014)

entwickelten Begrifflichkeit vermissen
ldsst. Die «transreligidse» (198) Experi-
mentierfreudigkeit alternativer oder inten-
tionaler Gemeinschaften im religitsen
Feld fiihre, so Iris Kunze, zu einer Produk-
tivitdt von neuer «spiritueller Praxis» (195)
— ein Begriff, der leider zu wenig erldutert
wird. Sehr spannend liest sich die soziolo-
gische Analyse dieser «Raumpioniere»,
die sich u. a. in den ldndlichen Gebieten
Nordostmecklenburgs und oft in alterna-
tiven Gemeinschaften niederlassen, und ih-
rer Okonomischen, sozialen und idealis-
tischen Motive von Peter Dehne.

3. Die im Projekt untersuchten Gruppen
und Szenen werden als «posttraditionale»
(Ronald Hitzler, Posttraditionale Verge-
meinschaftung. Uber neue Formen der
Sozialbindung, in: Berliner Debatte INI-
TIAL, 9 [1998], 1, 81-89), frei gewihlte
Formen von Sozialbindung durch Events
oder Riten (begrenzte Dauer, nicht alltdg-
lich) bezeichnet (29). Um diese édsthetisch-
affektiven Formen des Zusammenlebens
zu charakterisieren, greift u. a. Reiner Kel-
ler auf Michel Maffesoli und dessen «Neo-
Stimme» zuriick. Die postmodernen For-
men von Vergesellschaftung seien (im Un-
terschied zu modernen Formen) von eksta-
tischen Erfahrungen der Efferveszenz ge-
prigt, wiirden nicht durch Zweckorientie-
rung, sondern durch gemeinsame Erlebnis-
se und Gefiihle zusammengehalten und
wiesen daher einen starken Ortsbezug auf.

Eine Reihe sehr interessanter Beispiele
beleuchten die Performanz posttraditiona-
ler Gemeinschaften im letzten der drei
Teile des Bandes. Thomas Kickenmeister
weist auf die Ausseralltidglichkeit als wich-
tigstem Merkmal religionshybrider Perfor-
manzen in posttraditionalen Vergemein-
schaftungen hin, etwa von Kloster- oder
Mittelaltermirkten. Kennzeichen der von
Babette Kirchner untersuchten Beispiele,
dem XX. katholische Weltjugendtag in
K&In und dem Fusion Festival (elektroni-
sche Tanzmusik) in Lérz ist, neben deren
Ausseralltaglichkeit, Efferveszenz: «die
Vielen, die sich situativ <Eins> fiihlten»



Rezensionen — Comptes rendus 591

(221). Wichtiges Kennzeichen posttraditi-
onaler Vergemeinschaftung ist fiir Yvonne
Niekranz deren Betonung der Affektivitit:
Die Suche nach — emotional gehaltvoller —
Tradition fiihre zur «Koexistenz» (237) von
«authentischen» Traditionen und «Posttra-
ditionen» (worunter sie sowohl Adaptionen
von Tradition als auch Innovationen ver-
steht). Ganzheitlichkeit und soziales Enga-
gement benennt wiederum Sebastian
Schiiler in einem exzellenten Aufsatz als
Merkmale der evangelikalen 24/7-Prayer-
Bewegung. Schiiler konstatiert, und dies
ist ein im Band eher zu kurz gekommener
Aspekt, Hybridisierung nicht nur als (reli-
gions-)wissenschaftliche Kategorie, son-
dern auch «in der Wahrnehmung der reli-
giosen Akteure [...], welche die Ambiva-
lenzen der Moderne und die Konsequen-
zen gesellschaftlicher Ausdifferenzierung
in ihren Alltag integrieren» (245); Reli-
gionshybride bilden somit ein Gegenmodell
zu religiosem Fundamentalismus (263).

Abschliessend reflektiert Hans-Georg
Soeffner in einer historisch und ideenge-
schichtlich  weitgespannten Darstellung
iiber die sich verindernden Konstellatio-
nen und Beeinflussungen von Religion und
Kultur, von Individuum, Gemeinschaft
und Gesellschaft, iiber die Bediirftigkeit
und Endlichkeit des menschlichen Da-
seins, die sich in komplexen Gesellschaf-
ten sowohl als Uberhhung des Individu-
ums als auch in der Suche nach Riickkehr
in die Gemeinschaft dussere.

Freiburg/Schweiz Maren Sziede

Anton Rotzetter, «Streicheln, madsten,
toten«. Warum wir mit Tieren anders um-
gehen miissen, Freiburg i. Br., Herder,
2012, 200 S.

Anton Rotzetter, Dr. theol., ist Referent fiir
zeitgendssische Spiritualitdt und einer der
fuhrenden Stimmen der christlichen Tier-
schutzbewegung. Er ist Mitbegriinder des
Instituts fiir Theologische Zoologie und

SZRKG, 108 (2014)

Prasident von AKUT Schweiz (Arbeits-
gemeinschaft Kirche und Tiere). AKUT ist
eine kirchenkritische Basisbewegung, die
einerseits die Anliegen des Tierschutzes in
die Kirchen hineintragen und andererseits
spirituelle Grundeinsichten fiir die Tier-
schutzbewegung fruchtbar machen will.
AKUT organisiert Gottesdienste, Vortrige,
Ausstellungen, Konzerte und plant ein
Label «Tierfreundliche Kirchgemeinde».
AKUT appelliert an die Kirchen, an ihre
Mitglieder und all ihre Einrichtungen und
Institutionen zu einem lebensfreundlichen
und nachhaltigen Lebensstil und zum Enga-
gement fuir unsere Mitgeschopfe, die Tiere.

In seinem Buch Streicheln, mdsten, t6-
ten zeigt Anton Rotzetter Zusammenhinge
zwischen Klimawandel und tiberméssigem
Fleischkonsum, seine Auswirkungen in
Brasilien und Europa. Alles hidngt mit al-
lem zusammen: die spanische Tomate —
dahinter steht eine verfehlte Wirtschafts-
politik, die die Lebensgrundlagen in Af-
rika zerstort. Sie schafft Fliichtlinge, die zu
Tausenden iiber das Mittelmeer dringen
und oft genug darin umkommen. Arbeiter,
die unter menschenunwiirdigen Bedingun-
gen die Tomate oder dieses oder jenes
herstellen. Wer zum Beispiel jeden Tag
Fleisch isst, isst das Brot der Armen. Ein
Zusammenhang, von dem wir seit Jahr-
zenten wissen konnen. Téglich sterben
106.006 Menschen vor Hunger - nicht
weil es zu wenig Lebensmittel gibe, son-
dern weil diese flir unseren Fleischkonsum
gebraucht werden.

Unser Verhiltnis zu den Tieren ist
hochst widerspriichlich: Gehétschelt als
Haustiere, zur blossen Sache degradiert in
Forschung und Massentierhaltung. Anton
Rotzetter fihrt vor Augen, wie wir mit
Tieren umgehen und welche Folgen damit
verbunden sind. Er gibt ethische Orientie-
rung und zeigt politische Perspektiven auf.
Inspiriert von Franz von Assisi kommt der
Schweizer Ordensmann und Tierschiitzer
zu einem klaren Votum: Es muss jetzt
aufhoren! Wir brauchen einen anderen
Umgang mit Tieren. Inzwischen erkennen



592 Rezensionen — Comptes rendus

wir Zusammenhénge, die uns zwingen, in
den Tieren Subjekte zu sehen, mit denen
wir eine gemeinsame Zukunft auf unserem
Planeten haben. Wenn dies nicht sehr
schnell erkannt wird, kann es fiir uns
Menschen kein gutes Morgen geben.

Wer denkt schon beim Schminken, Put-
zen, Waschen oder bei einem guten Essen
mit Fleisch daran, dass hierfiir Tiere qual-
voll leiden und sterben miissen. Die Zah-
len der Tierversuche an Katzen, Kanin-
chen, Hunden u.v.a. sind erschreckend!
Muss das denn wirklich sein? Es ist un-
glaublich, wozu der Mensch alles fihig ist,
nur um seine Lust, sein Vergniligen, ganz
zu Schweigen von seiner Geldgier zu stil-
len. In welcher Welt leben wir eigentlich?

Wir brauchen eine Gesetzgebung, wel-
che das Tier als ein lebendiges Wesen, ja
als Geschopf Gottes betrachtet und die
Wiirde des Tieres iiber alle 6konomischen
Gesetze stellt.

In Brasilien werden Regenwilder zer-
stort, um Getreide anzupflanzen, nicht et-
wa um den Hunger der Brasilianer zu stil-
len, sondern um Tiere in Europa zu fiittern,
welche dann auf unseren Tellern landen,
was nicht nur Hunger und Armut in Brasi-
lien hervorbringt, sondern auch die Zer-
storung unseres Klimas bewirkt, worunter
wir dann auch in Europa zu leiden haben.

Oder die Uberfischung der Meere: Die
Fische leiden nach dem Fang zu Tausenden
in engen Netzen, bis sie an Bord qualvoll
ersticken oder noch halb lebend verarbeitet
werden. Immer mehr Arten sind {iberfischt
oder gar gefihrdet. Dabei ginge es so gut
auch anders: Ein reduzierter Fleischkonsum
oder gar eine vegetarische Erndhrung wiirde
sogar unsere Gesundheit fordern, leidvolle
Tiertransporte reduzieren; umweltfreund-
liche Haushaltprodukte schonen nicht nur
unsere Gewisser, sondern auch unsere Ge-
sundheit. Die wunderbar riechenden Kos-
metikprodukten von und aus der Natur
hergestellt verlangen keine Tierversuche
und sind fiir den Menschen erst noch ver-
triglicher und vor allem gestinder.

SZRKG, 108 (2014)

Tiere und Politik: In Europa haben sich
Parteien fiir das Tier gebildet, diesen geht
es um den Zusammenhang von Mensch,
Umwelt und Tier. Deshalb nennen sie sich
MUT-Parteien, nach den Initialen der
genannten Dreiergruppe. In ihrem Positi-
onspapier benennt die Schweizer Tierpar-
tei (Griindung 2010) ihre Einstellungen zu
Sozialpolitik, Sicherheit, Verkehr, Finan-
zen, Umwelt und Energie, Aussenpolitik,
Gesundheit, Landwirtschaft und Innenpo-
litik. Hier sind Postulate formuliert, wel-
che zu einer Gesellschaft fithren kénnen,
in der das Leben Ausgang, Mitte und Ziel
des politischen Handelns ist.

Gott liebt die Tiere: Anton Rotzetter
mochte einige Texte zur Geltung bringen,
die vor allem der Bibel verpflichtet sind.
Schopfung ist ein religioser Begriff, er
setzt voraus, dass sich die Wirklichkeit, in
der wir leben, nicht von selbst versteht. Sie
verdankt sich einer Instanz, die wir «Gott»
zu nennen pflegen. Die Schopfung ist von
ihm ins Dasein gerufen bzw. geschaffen
worden. Schopfung ist also eine Wirklich-
keit, die aus dem freien Willen Gottes
hervorgeht. Gottes Wille ist es, dass die
Schopfung das Zuhause aller Menschen
ist, die sich darin wohl fithlen, achtsam
miteinander umgehen, Sorge zur Umwelt
tragen. Ja, Ehrfurcht vor dem Geheimnis
des Lebens, auch des Tieres, zu haben, das
ist es, was Gott will. Doch die reale Welt,
in der wir leben, ist auf allen Ebenen das
genaue Gegenteil — von uns Menschen
hervorgebracht.

Und eigentlich gab «Gott» uns Men-
schen doch eine wunderbare Fihigkeit,
ndmlich die Fiahigkeit zu lieben: Driick
einen Stein an dein Herz, und kiiss einen
Tropfen Wasser. Sing den Blumen ein
Lied vor, und umarm den einsamen Baum
auf dem Feld. Schau einem Hund in die
Augen, und adoptiere ein verlassenes Tier.
Geh Hand in Hand mit deinem Nachbamn,
und folge deinem eigenen Schatten.

Rechthalten Bernadette Berger



Rezensionen — Comptes rendus 593

Teresa Bischoff, Kunst und Caritas. Le-
ben und Werk der Kunstsammlerin, Mdize-
nin und Malerin Emilie Linder (=Schrif-
tenreihe des Erlanger Instituts fiir Kunst-
geschichte 2), Petersberg, Michael Imhof
Verlag, 2014, 319 S.

Bereits den Zeitgenossen des 19. Jahrhun-
derts galt Emilie Linder (1797-1867) we-
gen ihrer Originalitit und Uneigenniitzig-
keit als einmalige Personlichkeit. Sie ent-
stammte einem alten, vermdégenden, refor-
mierten Basler Geschlecht und zeichnete
sich frith durch ihre kiinstlerische Be-
gabung aus. 1824 zog sie nach Miinchen,
um sich an der dortigen Kunstakademie
zur Malerin auszubilden. In Miinchen lern-
te sie eine von Basel grundverschiedene
Welt kennen: die Welt der katholischen
Restauration, politisch kulminierend in der
Regierungszeit Konig Ludwigs 1. (1825-
1848), kiinstlerisch geprigt durch die Ma-
lerschule der Nazarener um Peter Corne-
lius. Die geistige Welt der katholischen
Miinchner Spitromantik wurde Linders
neuer Umkreis, in ihrer Wohnung am
Karlsplatz traf sich zu Gesprich und anre-
gendem Austausch regelmissig ein Kreis
miteinander befreundeter Personen: Philo-
sophen (Franz von Baader, Emst von La-
saulx, Gotthilf Heinrich Schubert), Kiinst-
ler (Peter Cornelius, Joseph Schlotthauer,
Konrad Eberhard, Julius Schnorr von
Carolsfeld, Heinrich Maria von Hess),
Theologen (Johann Adam Moéhler, Hein-
rich Klee, Daniel Haneberg), der Medizi-
ner Johann Nepomuk Ringseis, der Dichter
Clemens Brentano, der Publizist Guido
Gorres, der Musiker Kaspar Ett, um nur
diese Namen zu nennen. Durch die Kon-
version zum katholischen Glauben im De-
zember 1843 erhielt die Beziehung zur
Vaterstadt Basel, wo Linder jedes Jahr
einige Sommerwochen verbrachte, einen
neuen Akzent: sie fiithlte sich nun auch der
rasch wachsenden katholischen Gemeinde
in Basel zugehorig und unterstiitzte diese
finanziell. Gegen Ende ihres Lebens be-
gegnete sie in Miinchen dem neugewihlten

SZRKG, 108 (2014)

Bischof von Basel Eugen Lachat (1863-
1884). Bereits vor dieser Begegnung hatte
sie in ihrem Testament das Bistum Basel
mit einem namhaften Legat zur Férderung
der Priesterbildung bedacht. Das Linder-
Legat wurde im Kulturkampf zum Streit-
objekt zwischen dem Bischof und den
liberalen Regierungen der Didzesankanto-
ne.
Zu Emilie Linders Bedeutung als Male-
rin, Mizenin und Kunstsammlerin sind in
jingster Zeit gleich zwei einander ergéin-
zende Publikationen erschienen: zunéichst
das Buch mit den Referaten eines Basler
Kolloquiums, das 2011 aus Anlass des
125. Jubildums der Marienkirche durchge-
fithrt wurde (Patrick Braun/Axel Christoph
Gampp [Hg.], Emilie Linder, 1797-1867.
Malerin, Mézenin, Kunstsammlerin, Basel,
Christoph Merian Verlag, 2013 [=Beitrige
zur Basler Geschichte], 303 S.); ein Legat
Linders diente als Anschubfinanzierung
dieser ersten nach der Reformation in Ba-
sel erbauten katholischen Kirche. Zwolf
in- und auslidndische Referentinnen und
Referenten von hoher Kompetenz (u.a.
Universitit Basel, Staatsarchiv, Histori-
sches Museum und Kunstmuseum Basel)
nédherten sich aus unterschiedlicher Optik
der Person Linders. Alle schopften aus
ihnen von der Fachrichtung (Gender Histo-
ry, allgemeine Geschichte, Kunst- und Li-
teraturgeschichte) bekannten, zum Teil
entlegenen, zum Teil neuentdeckten Quel-
len, um die Herkunft und den Bildungs-
gang, die Personlichkeit und den kulturel-
len Kontext dieser Frau des 19. Jahrhun-
derts nachzuzeichnen. Dabei wurden aus
erster Hand das Umfeld der Nazarener und
der deutschen Kiinstlerinnen der Roman-
tik, Linders malerisches Werk, ihre gesell-
schaftliche, fiir die Wahlheimat in Deut-
schland und fiir Basel wichtige Rolle als
Wohltiterin und Kunstsammlerin  be-
leuchtet. Die Forscher und Forscherinnen
legten Arbeitsergebnisse vor, die diesen
Sammelband zu einem Ausgangspunkt je-
der neuen Beschiftigung mit dem Thema
Linder prédestinieren.



594 Rezensionen — Comptes rendus

Ein gutes halbes Jahr nach dem Er-
scheinen des Sammelbandes legt Teresa
Bischoff, die bereits am Basler Kollo-
quium als Referentin die Malerin Linder
vorstellte, ihre an der Universitit Erlangen
eingereichte, von Professor Karl Mosen-
eder betreute Dissertation vor. Das hier zu
besprechende Buch présentiert sich in ge-
diegener Form, mit einem schonen Abbil-
dungsteil, in einer neu geschaffenen
Schriftenreihe des Erlanger Instituts fiir
Kunstgeschichte. Unabhingig von der
Basler Tagung und unbelastet durch deren
Ergebnisse — der Kolloquiumsband und
seine Beitrige werden im Literaturver-
zeichnis und in den Fussnoten nicht zitiert
— legt Teresa Bischoff das Ergebnis ihrer
jahrelangen Forschungsarbeit vor. Ein
Drittel des Buches befasst sich, gestiitzt
auf akribische Auswertung der beniitzten
Quellen und Literatur, mit der Biografie
Emilie Linders: geschildert werden ihre
Kindheit und Jugend in Basel (1797-
1824), die Studienzeit in Miinchen (1824~
1829) und in Rom (1829-1831), Linders
gesellschaftlicher Umkreis in Miinchen
und ihre Kunsttitigkeit bis zum Lebens-
ende (1832-1867). In Miinchen trat Cle-
mens Brentano (¥ 1842) in ihr Leben, der
die Baslerin liebte und ihr Gedichte wid-
mete. Vorbild und entscheidende Anre-
gung zu ihrer Malerei fand sie im Werk
des ihr seelenverwandten Friedrich Over-
beck (1789-1869), hierin den mit ihr be-
freundeten Malerinnen Marie Ellenrieder
(1791-1863) und Barbara Popp (1802-
1870) #hnlich. Schon vor und erst recht
nach ihrer Konversion verstand Linder ihre
Malerei im Sinn der Nazarener als eine Art
von Gottesdienst. Die folgenden Kapitel
vertiefen das Bild von der Personlichkeit
und dem Umkreis Linders, indem die drei
Aspekte ihres Wirkens als Kunstsamm-
lerin, Médzenin und Malerin eingehend be-
schrieben werden. Grundlage dieser Ab-
schnitte bildet vor allem die weitver-
zweigte, reiche Briefkorrespondenz, u.a.
mit Peter Cornelius, Friedrich Overbeck,
Julius  Schnorr von Carolsfeld, Sulpiz

SZRKG, 108 (2014)

Boisserée, Melchior Diepenbrock und
Eduard von Steinle. Auf iiberzeugende
Weise gelingt es der Verfasserin, Emilie
Linder als eigenstindige Malerin aufzu-
werten, die es besonders in der Portrit-
kunst zu subtiler Meisterschaft brachte,
wie ihr beriihmtes Brentano-Portrit be-
weist. Den Abschluss des Buches bildet
ein Werkkatalog (247-298). Ausgehend
von den in Briefen und anderen Quellen
enthaltenen Angaben spiirte Frau Bischoff
iiber 32 Werke auf, viele von ihnen nicht
signiert und in 12 Fillen neu Linder zuge-
schrieben: graphische Arbeiten, Tafelge-
milde, Altargemilde und Portrits. 8 Ar-
beiten Linders gelten als verschollen. Die
vorgestellten Werke werden, soweit mog-
lich, durch farbige Abbildungen veran-
schaulicht.

Abschliessend ist die kritische und ein-
fiihlsame Vorgehensweise hervorzuheben,
mit der die Autorin dem Leser Leben und
Werk der Malerin Emilie Linder nahe-
bringt. Dass die Forschungsergebnisse der
Basler Tagung zur Biografie, zum kiinstle-
rischen Umfeld und zur Stiftertatigkeit
Linders aus zeitlichen Griinden nicht ein-
gearbeitet wurden, moge man nachsehen.
Es zeigt einmal mehr unsere Abhéngigkeit
von den dusseren Umstdnden. Indem man
aber beide Biicher, den Basler Tagungs-
band und Teresa Bischoffs Dissertation,
zusammen zur Hand nimmt, ist auf jeden
Fall Gewihr geboten, iiber die Personlich-
keit und das weite Umfeld Emilie Linders
Auskunft aus erster Hand und von hoher
wissenschaftlicher Qualitiit zu finden.

Basel Patrick Braun



Rezensionen — Comptes rendus 595

Christian Handschuh, Die wahre Aufkld-
rung durch Jesum Christum. Religidse
Welt- und Gegenwartskonstruktion in der
Katholischen Spadtaufkldrung, Stuttgart,
Steiner 2014, 262 S.

Die «Aufklarung» in katholischen Ge-
bieten Europas ist weiterhin ein nicht son-
derlich dicht erforschtes Geldnde, ver-
glichen mit den Forschungen zum Verhilt-
nis von Protestantismus und Aufkldrung
oder der Aufkldarungsforschung zur Litera-
tur oder den Naturwissenschaften. H. be-
ansprucht nun, eine Forschungsliicke zu
schlieBen, indem er religitse Bildungskon-
zepte («religiose Welt- und Gegenwarts-
konstruktionen») zwischen 1800 und den
1840er Jahren untersucht. Konkret geht es
um den stidwestdeutschen Raum und um
die dort im Gefolge der Reformen Ignaz
Heinrich von Wessenbergs (1774-1860)
entstandenen Konzepte und Inhalte popu-
larer Bildung. Sein Quellenkorpus bilden
die Bestinde von sechs Dekanatsbibliothe-
ken: Ehingen, Ellwangen, Ulm, Saulgau,
Neckarsulm und Biberach (27 — er spricht
allerdings eine Seite spiter von fiinf Bi-
bliotheken), die er iiber Bibliothekslisten
erschlief3t.

Als Ziele dieser katholischen Aufkli-
rung identifiziert er theologische Positio-
nen entlang klassischer Loci der Dogma-
tik: Eine Erkenntnislehre, die natiirliche
Erkenntnis mit Reflexionen auf die Gren-
zen rationaler Gotteserkenntnis verband;
eine Anthropologie, die die Stirkung des
Individuums anzielte, auch als Ziel staat-
licher Politik; ein Geschichtsverstindnis,
das die Offenbarung als Entwicklungskon-
zept verstehen konnte (64ff), aber auch als
nachantike Verfallsgeschichte (83ff). Die
zeitgenossische Ethisierung der Religion
findet sich ebenso wie die Bevorzugung
einer historisch orientierten Theologie, so-
dann die Wertschitzung der Familie und
der Messe als Zentrum der Gemeinde. Zu
den spannenden Details gehort die (schon
in der voraufkldrerischen Tradition ange-
legte) Revisionen der katholischen Escha-

SZRKG, 108 (2014)

tologie, deren Bedrohungspotenzial ent-
scharft wurde (58f). Kirchenpolitisch do-
minierte eine Konzeption, die wir heute
ein kooperatives Verhiltnis von Staat und
Kirche nennen wiirden.

Die Unterschiede dieser Positionen ge-
geniiber dlteren Theologien benennt H.
meist implizit, Differenzen zu protestanti-
schen Positionen werden nur kursorisch be-
rithrt (55ff). Insgesamt liest man diese Ar-
beit mit Gewinn, H. entwickelt eine Art
Handbuch des post-wessenbergschen Re-
formprogramms. Auf die Umsetzung die-
ser aufklidrerischen Vorstellungen geht H.
nicht ein, aber das hat er auch nicht als
Ziel seiner Arbeit ausgewiesen.

Methodisch beansprucht H. eine «wis-
sensoziologische Diskursanalyse» zu bie-
ten, doch bleibt dieser Ansatz in der Ein-
leitung stecken, denn in der Durchfithrung
prasentiert H. eine klassische Inhalts-
analyse. Weitergehende diskursanalytische
Fragen, etwa hinsichtlich der Auseinander-
setzung um die Konstruktion der von ihm
prdsentierten Positionen oder im Blick auf
die (macht-)politischen Prigungen des
Diskurses kommen so gut wie nicht vor.
Kritisch sehe ich auch die zumindest se-
mantisch liberzogenen Deutungsanspriiche.
H. spricht bestindig von «der katholische
[Spat-]Aufkliarung», wihrend er doch de
facto nur eine Regionalstudie zu einem
zwar wichtigen, aber kleinen Strang der
katholischen Aufkldrung bietet. Auch eine
Autopsie der tiber Bibliothekslisten ermit-
telten Biicher, durch die sich Gebrauchs-
praktiken hitten ermitteln lassen, hat H.
nicht vorgenommen, obwohl offenbar Bii-
cherbestinde erhalten sind (28). Ein Man-
ko sehe ich schliellich hinsichtlich der in
die Auswertung genommenen Biicher: Gab
es (in welchem Ausmaf3?) in den Biblio-
thekskatalogen nicht-aufklédrerische oder
anti-aufklarerische Literatur? Wie wurden
dann die Grenzen (in H.s Auswahl?) gezo-
gen? Findet sich Literatur zu dem, was
man heute ultramontane Frommigkeit
nennt? Diese dringte am Ende der 1840er
Jahre die aufkldrerische Literatur und ihre



596 Rezensionen — Comptes rendus

Frommigkeitspraktiken zuriick, aber sie
entwickelte sich schon in den ersten Jahr-
zehnten des 19. Jahrhunderts. H. indiziert
das Problem in seinem Ausblick, bietet
aber keine Antworten aus dem von ihm er-

SZRKG, 108 (2014)

schlossenen Material an. Aber H. hat eine
wichtige Grundlage gelegt, diesen Ent-
wicklungen nachzugehen.

Freiburg/Schweiz Helmut Zander



	Rezensionen = Comptes rendus

