
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 108 (2014)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





/tezerw/onen - Comptes rem/r/s 487

Zz/r /?e/zg/ows- wmc/ Ä7z/fzzrge.sr/zz'c/zfe r/er Zw/z'A:e:

fZme» z/zzd Sprache

Daniel A. Werning, Dos //ô'/z/enèzzc/z,

Texrtr/ZzscAe £<7z7/o« zwzf TexZgramma/zT:

(=Göttinger Orientforschungen: IV. Reihe,
Ägypten 48), 2 Bände, Wiesbaden, Harras-
sowitz, 2011, XXXIII+ 903 S.

Im Mittelpunkt der folgenden Bespre-
chung wird die Göttinger Dissertation des

Autors über das altägyptische Höhlenbuch
stehen. Der Inhalt der zweibändigen Studie
lässt sich wie folgt zusammenfassen.

Der Akzent des ersten Bandes ist auf
Überlieferungsgeschichte und Textgram-
matik gesetzt.

In der Einleitung werden die wichtigsten
Präliminarien erläutert (1-13). Der ur-
sprüngliche «Sitz im Leben» des Textes
wird mit dem nächtlichen Sonnenkult in
Verbindung gebracht (1). Die Verwendung
in den Königsgräbern des Neuen Reiches
wird als sekundär gesehen (2). Der Titel
«Höhlenbuch» ist dem Werk erst in der
Moderne verliehen worden (4). Die Struk-
tur des Höhlenbuches wird in Wort und
Bild veranschaulicht (5-8). In einem Über-
blick werden die früheren Übersetzungen
aufgeführt (12-13).

Im zweiten Kapitel nimmt die Präsenta-
tion und detaillierte Beschreibung der

Textzeugen breiteren Raum ein (15-50).
Die Reihe fängt beim Osireion als ältester
bekannter Quelle an und hört mit zwei
Särgen der XXX. Dynastie auf.

Im dritten Kapitel werden überliefe-
rungsgeschichtliche Aspekte abgehandelt
(51-82). Die Textzeugen weisen relativ
wenige Unterschiede auf (56). Das Grab
Ramses' IV. ist wohl nach einem eigenen
Schema dekoriert worden (61), was ent-

sprechend für die späten Sarkophage aus
Saqqara gilt (65). Die einfache Abhängig-
keit der Textzeugen voneinander lässt sich
wohl de facto ausschließen (67). Der Autor
geht von einem Autograph a7 einer Ur-
vorläge a aus, wovon sich die beiden

Hauptstränge ß (Osireion, Grab des Peta-

menophis, Sarg des Tjihorpto, Sarg des

Petiese) und y (ramessidische Königsgrä-
ber) abgespalten haben. Die Mehrheit der

Textzeugen hat sich auf die Hieroglyphen-
schrift gestützt (76). Die weitertradierten
Fehler deuten auf hieratische/kursiv-hiero-
glyphische Zeichen in den Vorlagen hin.
Das aus den Beobachtungen davor resul-
tierende Stemma wird entlang einer Zeit-
achse aufgetragen (79).

Das Zentrum des ersten Bandes stellt
das vierte Kapitel über die Grammatik des

Höhlenbuches dar (83-245). Die Ausflih-
rungen zeichnen sich durch eine sichere

Beherrschung der Sekundärliteratur aus.
Der Sinn der dabei benutzten «innovativen»
Terminologie ist Rez. allerdings nicht ganz
klar geworden. Die Sprache des Höhlen-
buches hat dem klassischen Mittelägyp-
tisch am nächsten gestanden (84). Die Be-
merkungen zum Negationssystem haben
eine besondere Hervorhebung verdient
(177).

Im fünften Kapitel werden mehrere Kri-
terien (überlieferungsgeschichtlich / real-
kundlich / geistesgeschichtlich / sprachge-
schichtlich) für die Datierung des Werkes
ermittelt (247-262). Das alleinige Auftre-
ten des Sonnengottes könnte dabei überin-
terpretiert worden sein. Die Urvorlage soll
im Neuen Reich entstanden oder neu über-
arbeitet worden sein (258). Das z. T. selek-
tive Verhalten des Höhlenbuch-Mittelägyp-
tisch hat im Ergebnis zu einer Art Kunst-
spräche geführt (260) Der Zeitraum wird
noch enger auf die Spanne zwischen 1280
und 1210 v. Chr. festgelegt (262). Dass ge-
rade so «exakte» Ansätze hypothetisch blei-
ben müssen, liegt in der Natur der Sache.

Im Anhang werden Tabellen zu ver-
schiedenen Fragen wie z.B. Determinativ-
gebrauch und Deviationstypen geliefert
(322-345).

SZRKG, 108 (2014)



488 Reze/zsz'ozzezz - Comptes rezzzAzs

Die Seiten des zweiten Bandes sind v. a.

mit der textkritischen Edition und Überset-

zung gefüllt.
Im Hauptteil wird der Text des Höhlen-

buches in Transkription und Übersetzung
vorgestellt (1-473). Die abweichenden
Lesarten werden im Apparat notiert. Die
betont lockere Wiedergabe mancher Wör-
ter, z.B. «An» «CAe/», «VzA» «zpzz'cA/eAezz-

e/zg», wirkt sich leicht störend aus.

In einem Register wird anhand ausge-
wählter Beispiele der Wortschatz des

Höhlenbuches lexikographisch untersucht
(475-527).

Der zweite Band wird durch eine Kon-
kordanz beendet, die über Umfang und
Erhaltungszustand der einzelnen Textzeu-

gen Auskunft gibt (531-541).
Bd. I: S. 180: zu «z'AA» als Schreibung

für «z'3AA» «tecufer«» vgl. A. Kucharek,
Altägyptische Totenliturgien, Band 4, Die
Klagelieder von Isis und Nephthys in
Texten der Griechisch-Römischen Zeit
(Supplemente zu den Schriften der Heidel-
berger Akademie der Wissenschaften, Phi-
losophisch-historische Klasse 22), Heidel-
berg 2010, 176.

S. 249ff: zur Datierung literarischer
Texte anhand bestimmter Wörter vgl. jetzt
S. D. Schweitzer, Dating Egyptian Literary
Texts: Lexical Approaches, in: G. Mo-
ers/K. Widmaier/A. Giewekemeyer/A. Lü-
mers/R. Ernst (Ed.), Dating Egyptian Lite-
rary Texts (Lingua Aegyptia Studia Mono-
graphica 11), Hamburg 2013, 177-190.

S. 255: zu Archaismen in Unterweltbü-
ehern vgl. K. Jansen-Winkeln, in: JEA, 98

(2012), 105.

Bd. II: S. 2: Die neue Lesung «z/p» des

alten «/p» ist keineswegs sicher, vgl. S. D.
Schweitzer, in: ZÄS 138, 2 (2011), 133-
142.

S. 17: zu «zzsA» «(fürsorglich o. ä.) able-
cken» vgl. auch Urk. IV, 238, 2.

S. 29: zu «Als./» «SocAe/» vgl. W.
Spiegelberg, Die demotischen Papyri Loeb
(Papyri der Universität München, Erstes

Heft), München 1931, 34 (5) (anders: R.

Jasnow, in: Enchoria, 19/20 [1992/1993],

220); H.-W. Fischer-Elfert, Die Vision von
der Statue im Stein, Studien zum alt-
ägyptischen Mundöffnungsritual (Schrif-
ten der Philosophisch-historischen Klasse
der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaffen 5), Heidelberg 1998, 77 n. 182.

S. 41: zu ««//» «/esse/«» vgl. G. Takâcs,
in: AuOr, 30(2012), 81.

S. 117: Das «m» vor «AT.w/» «Leich-
nam» ist in der Übersetzung weggelassen!

S. 265: Das Wort «'AA» neben einer
Schlangendarstellung könnte von der

gleichen Wurzel wie der Schlangenname
«'A» bei E. Jelinskovâ-Reymond, Les In-
scriptions de la Statue Guérisseuse de

Djed-Her-Le Sauveur (BdE 23), Le Caire
1956, 34, abgeleitet sein.

S. 313: zu «te?3» «zzzäcA/zg» vgl. J. Fr.

Quack, in: OLZ, 97 (2002), 2, 170; das

Wort «Jm3./» «Mz/ter» muss wohl als se-

parate Wurzel abgegrenzt werden.
S. 315: zu «'A3» «gascAz'cA/ (vom

Mund)» vgl. J. Polotsky, Zu den Inschrif-
ten der 11. Dynastie (UGAÄ 11), Hildes-
heim 1964, 37; J. Assmann, in: LÄ V, 198

s. v. Reden und Schweigen
S. 361: Das Verb «z'3» + «Laufende Bei-

ne» gehört u. U. zu «z'3» «wez'Z azzsscArez-

/en», das dann in prägnantem Sinne «ez'zz-

.scAz-eztezz (gegen)» gebraucht sein könnte;
zu «z'3» «weit ausschreiten» vgl. D. Meeks,
in: LingAeg, 13 (2005), 236.

S. 485: zu «Inneren Kausativen» vgl. W.
Schenkel, in: SAK 27 (1999), 323ff.

S. 486: zur Schreibung «Avv./» für
«wA3./» «7op/>> vgl. Giza I, 230/259; Giza
IV,'65.

S. 503: zu «A3//-W» «/cAnezzmon» vgl. S.

L. Lippert, Ein demotisches juristisches
Lehrbuch, Untersuchungen zu Papyrus
Berlin P 23757 rto (ÄgAb 66), Wiesbaden,
2004, 46; C. Peust, Egyptian Phonology,
An Introduction to the Phonology of a

dead Language (Monographien zur ägypti-
sehen Sprache 2), Göttingen 1999, 129; E.

Brunner-Traut, Spitzmaus und Ichneumon
als Tiere des Sonnengottes (Nachrichten
von der Akademie der Wissenschaften in
Göttingen, Phil.-hist. Klasse), Göttingen

SZRKG, 108 (2014)



Reze/w/owen - Cow/;/e.s renins 489

1964, 147/150-153; J, Osing, Die Nomi-
nalbildung des Ägyptischen, Anmerkun-
gen und Indices (SDA1K 3B), Mainz 1976,
365.

S. 514: zu «is» «verbrennen» vgl. T. G.
H. James, The Hekanakhte Papers and
other early Middle Kingdom Documents,
(PMMA 19), New York 1962, 60 (19).

S. 518: zum Zusammenhang zwischen
«i/p» «F/tm/gAeiV absondern» und «i/p»
«ansvrab/en» vgl. J. Osing, Die Nominalbil-
dung des Ägyptischen, Anmerkungen und
Indices (SDAIK 3B), Mainz 1976, 821.

S. 522: zu «Ä7w./» «Kesse/» vgl. D. Bi-
doli, Die Sprüche der Fangnetze in den alt-
ägyptischen Sargtexten (ADAIK 9), Glück-
Stadt 1976, 79e.

S. 524: zu «t/3.s» «Sogensebne» vgl. J.

Fr. Quack, in: OLZ, 97 (2002), 2, 170.
S. 525: zu «r///» «7op/» vgl. H. Balcz,

in: MDIK, 4 (1933), 35/36.

Bonn Stefan Bojowald

Aude Doody, P/my's e/tcyc/opaetb'a. 7be

recep/w« o/ /be Natural History, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2010,
194 S. (auch als e-Book veröffentlicht).

Spätestens seit der Veröffentlichung von
Diderots und d'Alemberts Pbcyc/opecb'e ab
1751 ist die kulturgeschichtliche Relevanz
von Wissenstexten unbestritten, und dem-
entsprechend üppig ist seitdem die gelehrte
Auseinandersetzung mit Enzyklopädien.
Dabei trugen enzyklopädische Texte, wie
wir sie heute verstehen, lange nicht diesen
Titel. Es ist nicht das geringste Verdienst
der beiden französischen Aufklärer, dass
sie einen Namen für solche Unternehmun-

gen etablierten, auch wenn sie den Titel
selbst nicht erfunden haben. Was macht
eine Enzyklopädie aus, zumal in Zeiten,
als diese Bezeichnung noch nicht exis-
tierte? Die Antwort fällt unterschiedlich
aus, je nachdem welchen Standpunkt man
bei der Betrachtung einnimmt (systema-
tisch, mediengeschichtlich, überliefe-

rungshistorisch, usw.) Zu Recht beginnt
Aude Doody ihre Monographie zur Re-

zeption der Atat/rafo bis/ona des Plinius
(gest. 79 n. Chr.) mit einem allgemeinen
Kapitel über Definitionsfragen (11-30),
dem sie überraschenderweise einen Ab-
schnitt über Francis Bacon anhängt (31-
39). Mit Kapitel 2 sind wir schon im Paris
des 18. Jahrhunderts («Diderot's Pliny and
the politics of the encyclopedia», 40-91).
Dann geht die Autorin auf die Gestaltung
der Indices in gedruckten Editionen des

Plinius ein (92-131). Das letzte Kapitel ist
Beobachtungen zu «Arts and medicine
from the Atawra/ bfo/o/y» gewidmet (132-
172). Ein Schlusswort (173-174), eine

Bibliographie und ein gutes Register
schliessen die Arbeit ab. Doody sagt in der

Einführung, dass sie sich vorgenommen
hat, «einige bedeutende Phasen der Pli-
nius-Rezeption» vorzustellen (7). Das ist
ihr für die Themen, die angesprochen
werden, auch gelungen, und Spezialisten
werden einzelne Beobachtungen durchaus

zu schätzen wissen. Nur ist der Band unter
einem Titel veröffentlicht, der etwas ande-

res verspricht, nämlich eine allgemeine
Monographie über die Rezeption des

Plinius als solche. Davon kann hier nicht
die Rede sein. Jahrzehntelange Bemühun-

gen etwa der mediävistischen und früh-
neuzeitlichen Forschung, den Einfluss der
Atoura/A bA/or/'a in der Kultur des vor-
modernen Westens zu würdigen, werden
ignoriert. Wie die Autorin die thematische
Auswahl getroffen hat, darüber erfahrt
man nichts. Auch in Einzelpunkten über-

zeugt dieses Buch nicht. Das Kapitel über
Plinius liest sich z.B. wie ein Forschungs-
bericht und geht auf den philosophischen
Hintergrund der Afewra/A bA/orä nur am
Rande ein. Insgesamt betrachtet legt
Doody somit mit ihrem Buch einzelne Stu-
dien zu teilweise sekundären Aspekten der

Rezeption des Plinius in der Neuzeit vor,
die der Bedeutung des Autors im nachanti-
ken Westen kaum gerecht werden.

Erlangen Michele C. Ferrari

SZRKG, 108 (2014)



490 Reze/w/onen - Comptes rent/i/s

Cassiodoro, De o/7/zograp/i/a. Tradizione
manoscritta, fortuna, edizione critica a eu-
ra di Patrizia Stoppaci (Edizione nazionale
dei testi mediolatini 25), Firenze, SIS-
MEL/Edizioni del Galluzzo, 2010, 334 S.

In seinen späten Jahren verfasste Cassio-
dor, einst einer der mächtigsten Männer im
Römischen Reich und nunmehr Privatier
in seiner Gründung Vivarium, einen
Traktat über die Rechtschreibung der
lateinischen Sprache. Es handelt sich um
eine nicht besonders gut geordnete Zu-
sammenstellung von Auszügen aus frühe-
ren römischen Orthographen (darunter
solche, die in ihrer Gesamtheit verloren

gegangen sind, u.a. Papyrianus und Curtius
Valerianus), in denen in langen Listen die
korrekte Schreibweise schwieriger Wörter
beschrieben wird. Das Werk hat in der

Forschung zu Spekulationen geführt. Mit
den /nsO'tetewes hatte Cassiodor einige
Jahrzehnte früher Vivarium ein durch-
dachtes Handbuch des Wissens geschenkt,
und viele haben sich gewundert, dass er
sich nunmehr, um 580-585, ans Ende
seiner Tage gelangt, genötigt fühlte, ein
solch einfaches Werk zu verfassen. Patri-
zia Stoppaci, welche den Traktat kritisch
herausgibt, weist aber darauf hin, dass

Cassiodor lange daran hat arbeiten müs-

sen. Das Ergebnis waren offenbar zumin-
dest zwei Versionen des Textes, wovon
sich nur die Ausgabe letzter Hand erhalten
hat. Bisher mussten die Forscher mit der
verdienten Edition in der grossen Reihe
der Gramma/ici /otm; von Heinrich Keil
arbeiten, der mit drei Handschriften den

Text ediert hatte. Stoppaci kann textuelle
Fortschritte aber unter anderem deswegen
erzielen, weil sie sich auf mehrere Hand-
Schriften stützen kann, die Keil unbekannt
geblieben sind (u.a. einen Bodleianus aus
dem späten 9. oder beginnenden 10. Jh.,
Canon. Class. Lat. 279; insgesamt nutzt

Stoppaci zehn Handschriften). Die Her-
ausgeberin legt eine gediegene Edition vor.
Nach einer kurzen Einführung zum Werk
und seinen Quellen (XXXVII-L) be-
schreibt sie die handschriftliche Überliefe-

rung im Detail (LI LXVIII), stellt die

bisherigen Editionen vor (LXIX-LXXII:
man schätzt hier das ausgewogene Urteil
über die Vorgänger) und geht auf die

Eigenschaften der Codices bzw. auf die

Beziehungen zwischen den zehn Hand-
Schriften ein, die das Werk tradieren

(LXXIII-CXXVII). Ihre These, die Über-
lieferung enthalte Fehler, die nicht nur auf
den Archetypus, sondern sogar auf den

Autor zurückgehen, ist mutig und wird
sicherlich Anlass zu Diskussionen geben,
u.a. wegen der Möglichkeit, dass sie aus
den Quellen übernommen wurden (XCVI
CXXVII; in diesem Fall wären sie keine
ekdotisch relevanten Fehler mehr im
strengen Sinne); ihre Argumentation ist
indes schlüssig und liefert dem Leser die

wichtigsten Informationen, damit er sich
ein Urteil bilden kann. Die gebotene Aus-
führlichkeit weisen eine detaillierte Be-
handlung der Quellen des Traktates

(CXIX-CLXXVI) sowie ein interessantes

Kapitel über die Rezeption des Werkes

vom 7. Jh. (bei Beda und Isidor) bis in die
Frühe Neuzeit (CLXXVII-CCXXV) auf.
Die Edition selbst ist technisch tadellos

(3-80). Mit diesem Buch legt Patrizia
Stoppaci einen wichtigen Beitrag zur Er-
forschung nicht nur von Cassiodors Wer-
ken, sondern auch der Tradition der Recht-
schreibelehren insgesamt von der Spätanti-
ke bis ins Mittelalter vor.

Erlangen Michele C. Ferrari

SZRKG, 108 (2014)



Äeze/w/o/jew - Cow/Ues remft/5 491

Zwr /?e//g/o«.s'- wwc/ AT/rcAewgesc/t/c/tfe des
MV/e/a/Zers «wd der Fräße« JVettzed:

ßw/?«re//e Praßdße«, Mac/ä, £xß/«.s7'o«

Rainer Hugener, ßircA/«Anv«g /ür t//e
£vv/gAe/7 - 7btengeöfe«A'e«, Fersc/tr//?//-
cAzzwg i/rä rraä/7/owsA/A/wrtg Aw SpA'/mft-
Ze/a/zer, Zürich, Chronos Verlag, 2014,
486 S.

Das Totengedenken ist eines der ältesten
Kulturformen der Menschheitsgeschichte
und gehört daher zu den frühesten Anwen-
dungsbereichen von Schrift. Kirchen und
Klöster wurden im Mittelalter zu lukrati-
ven Partnern in der Heilsvorsorge, was
sich unter anderem in Ordenseintritten,
Einpfründungen und in Stiftungen, die mit
einer Gedenkleistung verknüpft waren,
niederschlug. Schriftliche Zeugnisse des

Totengedenkens entwickelten sich von ein-
fachen Nekrologen bis hin zu Jahrzeitbü-
ehern mit differenzierten liturgischen und
wirtschaftlich-administrativen Notizen.
Rainer Hugener verfolgt in seiner Disser-
tation drei Hauptziele: Er beschreibt den

Verschrifllichungsprozess (Entstehung, Ent-

wicklung und Verbreitung) der Gedenk-
Überlieferung im Spätmittelalter und fragt
zweitens, wie deren Methoden die weit-
liehe Güterverwaltung prägten. Schliess-
lieh wird dargelegt, welche Vorstellungen
und Deutungen über die Vergangenheit im
Rahmen des Totengedenkens propagiert
wurden. Als Quellenmaterial dienen pri-
mär einzelne beispielhafte Nekrologien
und Jahrzeitbücher aus dem Gebiet der

heutigen Schweiz. Zeitlich bewegen sich
die beschriebenen Prozesse vom 12. bis
16. Jahrhundert. Nach Ortschaften geord-
net findet sich im Anhang eine wertvolle
Zusammenstellung aller Quellen über die

Gedenkaufzeichnung im vorgegebenen
geographischen Raum.

Allein schon der Einleitungsteil ist le-
senswert, da er einen wertvollen Überblick
über den heutigen Forschungsstand des

Themas wiedergibt und für das Verständ-

nis entscheidende Begrifflichkeiten klärt,
die in der Literatur oft unpassend verwen-
det werden.

Das zweite Kapitel zeichnet die Ent-
wicklungslinien vom Martyrologium über
die Verbrüderungsbücher und Nekrologien
bis zu den Jahrzeitbüchern, wobei Rainer
Hugener betont, dass die Unterschiede
dieser Gattungen hinsichtlich der Funk-
tion, Gebrauch und der Gestaltung oft
fliessend sind. Die Veränderungen der
Gedenkaufzeichnungen bis zum Spätmit-
telalter korrespondierten mit einer Verla-
gerung des Gedenkwesens von den Klös-
tern zu den örtlichen Pfarrkirchen und

Spitälern. Die kommunalen Körperschaf-
ten gewannen in dieser Zeit an politischer
Stärke und konstituierten sich nun als Sa-

kralgemeinschaften, die für die liturgi-
sehen Verpflichtungen und die damit ver-
bundene Administration ein eigenes Jahr-
zeitbuch anlegten. Durch die Möglichkeit
der Seelgerätstiftungen erhielt das Toten-
gedenken einen individuellen Charakter.
Es wurde zum Massenphänomen, an dem
alle sozialen Schichten Anteil hatten (112).
Nur am Rande wird die Frage angegangen,
welche religiösen Vorstellungen hinter
dem Gedenkwesen standen und wie sie
diesen Prozess prägten.

Die Kapitel 3 und 4 legen den Fokus auf
Intertextualitätsbeziehungen und Überlie-
ferungszusammenhänge zwischen Auf-
Zeichnungen von Totengedenken und Ad-
ministration bzw. Geschichtskultur. Für
das erstere werden drei konkrete Beispiele
aus St. Gallen, Hermetschwil und Bero-
münster herangezogen. Das Totengeden-
ken stand in diesen Klöstern am Anfang
von Verschriftlichungsschüben und beein-
flusste die späteren administrativen Me-
thoden der Güterverwaltung. Die zuneh-
mend ausdifferenzierte Buchführung wur-
de nötig, um Streitigkeiten und Unklarhei-

SZRKG, 108 (2014)



492 Rezens/owe« - Comptes reWt/s

ten zu vermeiden. Wurden vorerst in Ne-
krologen Randnotizen angefügt (St. Gal-
len), entstanden bald eigene Verzeichnisse,
Rödel und Urbarien (Hermetschwil, Bero-
münster). Entgegen herkömmlicher Unter-
teilung zwischen sakralem und profanem
Schrifttum wird hier nachgewiesen, dass

das liturgische und ökonomische Schrift-
gut damals einer einheitlichen Konzeption
folgte (155).

Die Nekrologien und Jahrzeitbücher
enthielten von Beginn weg historiographi-
sehe Aufzeichnungen, die an den entspre-
chenden Tagen vorgelesen wurden. Diese
Form des liturgischen Gedenkens, welches
in der Regel von der politischen Führung
beauftragt wurde, prägte wesentlich die
Deutung der Vergangenheit. Durch Ar-
menspendung wurden alle sozialen Grup-
pen, selbst die ärmsten Schichten, für diese
Anlässe mobilisiert. Anhand der Analyse
der Gedenkpraktiken in Bern wird ersieht-
lieh, wie entscheidend dessen Befreiungs-
traditionen und dessen Abwehrkampf ge-
gen die Habsburgerherrschaft für das Ge-
Schichtsverständnis der Innerschweiz und
der gesamten Eidgenossenschaft wurden.
Die antihabsburgische Haltung kristalli-
sierte sich auch im Rahmen der Gedenk-
feiern nach der Schlacht bei Sempach
1386. In den ehemals habsburgischen Re-
gionen der Kantone Aargau und Luzem
galten diese Anlässe zum Gedenken der
Gefallenen auf Habsburger Seite. Die
Obrigkeit versuchte - manchenorts sogar
vergeblich - hier ein proeidgenössisches
bzw. antihabsburgisches Gepräge zu ge-
ben. Eindrücklich wird anhand der Ge-

denküberlieferung geschildert, wie die
Mechanismen im Kampf um die Deu-
tungshoheit der Geschichte funktionierten.
Gezielt waren die Schlachtfeiern an wich-
tigen kirchlichen Feiertagen angesetzt, wo-
mit die eigene Vergangenheit in das gött-
liehe Heilsgeschehen integriert wurde.
Durch die Einbindung der politischen Ver-
gangenheit in die liturgische Praxis ge-
wannen die Legenden um die Entstehung
der Eidgenossenschaft eine sakrale Aura.

Dies erklärt wohl, weshalb deren An-
zweiflung bis heute als Sakrileg empfun-
den wird. Gerade dieser Teil macht diese
Dissertation zu einem wichtigen und span-
nenden Beitrag zur Schweizer Geschichte.
Zudem wird klargestellt, dass in der Ge-
denküberlieferung eine hohe sozial- und
wirtschaftsgeschichtliche Aussagekraft
verborgen ist.

Kriens Guido Gassmann

Mary C. Flannery/Katie L. Walter
(Ed.), 77)e Cw/Zure o/"/«qu/sit/o« /« Afe/ie-
va/ (=Westfield Medieval Studies

4), Cambridge, Brewer, 2013, 194 S., Abb.

Im Allgemeinen gilt, dass die Inquisition -
verstanden sowohl als gerichtliche Forma-
tion als auch als gerichtliches Verfahren -
im Mittelalter in England nicht im glei-
chen Masse Einlass gefunden und aktiv
gewesen war wie auf dem Kontinent.
Nichtsdestoweniger tritt dieses Buch an,
um zu beweisen, dass es in England mehr
Inquisition gegeben habe, als man ge-
meinhin glaubt. Es ist das Werk von meh-
reren Autoren, deren Beiträge als Kapitel
durchnummeriert sind (und auch bis zu
einem gewissen Grad auseinander hervor-
gehen), aber es bleibt ein Sammelband und
die einzelnen Beiträge brauchten nicht als

Kapitel gekennzeichnet zu werden. Trotz-
dem werden interessante Einsichten gebo-
ten, die absolut lesenswert sind. - Henry
Ansgar Kelly, Inquisition, Public Fame
and Confession: General Rules and Eng-
lish Practices, 8-29, nimmt nützliche Klä-
rangen der im Titel seines Aufsatzes ge-
nannten Begriffe vor und stellt fest, dass es

in England keine päpstliche Häresieverfol-

gung gegeben hat. Das inquisitorische
Verfahren kam vor allem an den kirchli-
chen Gerichten zu Anwendung, die sich
stärker als die kontinentalen mit heimli-
chen Ehen, Bigamie und Ehebrach be-
fassten. Sie repräsentierten das externe Fo-

ram, im Gegensatz zum internen Forum

SZRKG, 108 (2014)



Rezensionen - Comptes rew/ns 493

der Beichte. - Edwin Craun, The Impera-
tive of Demme/'a/to: Disclosing Others'
Sins to Disciplinary Authorities, 30-44,
leitet die Denunziation aus Matth. 18, 15-
17 (Si autem peccaverit in te frater tuus)
ab. - Ian Forrest, English Provincial Con-
stitutions and Inquisition into Lollardy,
45-59, stellt für England am Ende des 14.

und zu Beginn des 15. Jahrhunderts, also
kurz bevor die ersten Lollarden verfolgt
wurden, eine zunehmende Professionali-
sierung der kirchlichen Justiz vor, die
ihren Ausdruck insbesondere in einer Flut
von Konstitutionen fand. - Diane Vincent,
The contest over the Public Imagination of
Inquisition, 1380-1430, 60-76, berichtet,
dass das erste Einsetzen von Inquisition
gegen die Lollarden (Sir John Oldcastle,
1413) von einem recht breiten öffentlichen
Protest nicht nur von Seiten der Häretiker
selbst begleitet war. - Maiy C. Flannery
and Katie L. Walter, «Vttirli Onknowe»?
Modes of Inquiry and the Dynamics of
Interiority in Vernacular Literature, 77-93,
begeben sich auf das Feld der volksspra-
chlichen Literatur, das tatsächlich erstaun-
lieh viel hergibt, gerade weil hier Belange
des internen Forums häufig mit denjenigen
des externen Forums durcheinander ge-
bracht wurden. Dies wird z. B im Dives
ar/7<V Pauper (einer Auslegung der Zehn
Gebote durch einen Franziskaner zu Be-
ginn des 15. Jahrhunderts) auch thema-
tisiert. - Jenny Lee, From Defacement to
Restoration: Inquisition, Confession and
Thomas Usk's 4ppea/ and Testament o/
Love, 94—111, schildert den extrem in-
teressanten Fall des Thomas Usk, eines

Schreibers, der in den 1380er Jahren in die
Faktionskämpfe um König Richard II. hin-
eingeriet und in diesem Zusammenhang
sowohl einen 4ppea/ (der ihm zum Ver-
hängnis wurde) als auch ein Testament
verfasste. - James Wade, Confession, In-
quisition and Exemplarity in T/te Er/e o/
To/ons and Other Middle English Roman-
ces, 112-129. - Genelle Gertz, Heresy In-
quisition and Authorship, 1400-1560,
130-145, befasst sich mit der Form der

Abschwörung, einer Art Glaubensbe-
kenntnis, das sich in den Reformations-
wirren des 16. Jhs. insofern radikal ver-
selbständigte, als es von den Glaubens-
gefangenen selbst und durchaus nicht im
Sinn der Richter formuliert wurde. - Ruth
Ahnert, Imitating Inquisition: Dialecta
Bias in Protestant Prison Wirtings, 146-
163, stellt weitere Schriften von Glaubens-
gefangenen vor, in denen häufig der starre
Inquisitionsdialog aufgebrochen wurde. -
Emily Steiner, Response Essay: Chaucer's
Inquisition, 164-172.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Ludovic Viallet, Sorcières/ Ta Grande
C/tasse, Paris, Armand Colin, 2013, 221

S„ Abb.

Die Rezensentin hat das vorliegende Buch
mit der Frage angegangen, ob es geeignet
sei, das nunmehr 27 Jahre alte Buch von
Brian P. Levack, Ta grande citasse anx
.sorcières en Europe ata de'èn/s ties tempi
modernes, Seyssel (trad, française), 1991

(éd. originale 7V»e JFite/t-7/tmt in Ear/y
Modern Europe, 1987) als Einführungs-
werk zu ersetzen. In dieser Zeit hat sich in
der Hexenforschung sehr viel getan, nicht
nur in Bezug auf die neuzeitlichen Hexen-
Verfolgungen, sondern auch in Bezug auf
ihre mittelalterlichen Anfänge. Dies ist
dem Autor des vorliegenden Buchs, seines
Zeichens «maître de conférences» für mit-
telalterliche Geschichte an der Universität
Blaise-Pascal (Clermont-Ferrand II) und
Spezialist für Bettelorden und Observanz,
keineswegs entgangen; er hat die neuen
Ansätze durchaus aufgenommen, aber es

gelingt ihm nicht, sie in ein System zu
bringen. Der Aufbau des Buches bleibt un-
klar, er wird auch nirgends erklärt. Das
Buch gliedert sich in zwei Teile, von de-

nen der ersten Teil mit «Cauchemar - Le
complot diabolique» betitelt ist, der zweite
Teil mit «Réalités - La construction de la
vérité». Die beiden Teile gliedern sich in je

SZRKG, 108(2014)



494 Äezera/one/7 - Com/;/« renc/t«'

drei Kapitel, die durchnummeriert sind:

Chap. 1: Même les sorcières ont une his-
toire; 2. Fantasmes et cauchemars de

clercs: la secte satanique, une anti-Eglise;
3. Angoisse individuelle et psychose col-
lective: le sorcier, un criminel social; 4.

Les terrains de la traque: un phénomène
européen; 5. De la fama au bûcher: la ma-
chine infernale; 6. Sortir du cercle vicieux:
le problème de la croyance. Im ersten Ka-
pitel geht der Autor auf die «préhistoire de

la chasse aux sorcières» ein, die unbe-
stritten im Kampf gegen die Häresie be-
steht, doch kennt er die wichtigsten Häre-
sien des Hoch- und Spätmittelalters, näm-
lieh die Katharer und die Waldenser, zu
wenig (das Wenige, was er darüber
schreibt, hat auf nicht einmal zwei Seiten,
25-26, Platz). Dagegen verfolgt er eher
den Weg der Beginen und der «Sekte»

vom Freien Geist, von der man seit langem
weiss, dass sie zwar allenfalls eine Hä-
resie, aber ganz sicher keine zusammen-
hängende Sekte war. Vor allem aber führt
er die mittelalterliche noch vorwiegend
kirchliche Inquisition nicht ein, die ganz
entschieden im Kampf gegen die Häresien
entstanden ist und die sich dann, einmal
vorhanden, in den Hexenverfolgungen ein
neues Feld suchte - und fand. Der Autor
handelt die Inquisition erst im fünften Ka-
pitel ab, zusammen mit den weltlichen Ge-

richten, welche die Verfolgungen insbe-
sondere in der frühen Neuzeit übernahmen,
aber vorher fehlt sie allenthalben, gerade
weil man sich weder Häresie- noch Hexen-
Verfolgungen ohne Folter vorstellen kann.
Die Schilderung des Übergangs vom akku-
satorischen zum inquisitorischen Verfah-
ren, die er im 2. Kapitel gibt, reicht nicht
aus, um die Inquisition zu ersetzen. Der
Autor weiss, dass die Hexerei ein «kumu-
latives» Verbrechen ist, aber er kennt die
Geschichte diese «kumulativen Konzepts»
offensichtlich nicht. Dieses geht auf den

Altmeister der Erforscher der Hexenver-
folgungen, Joseph Hansen (1862-1943),
zurück, und hätte es dem Autor unter Um-
ständen erlaubt, die einzelnen Bestandteile

des «kumulativen Verbrechens» zu verfol-
gen. Dagegen hat er sehr wohl gesehen,
dass sich an der Wende vom 14. zum 15.

Jahrhundert die Geschichte gewissermas-
sen beschleunigt, nicht zuletzt wegen der
Pest, dem Schisma, dem 100jährigen
Krieg, dem demographischen Rückgang
und den Konzilien von Konstanz (1414-
1418) und Basel (1431-1449). Dabei hat

er auch die Rolle des Hussitismus, der vor
allem in der Zwischenkonzilszeit bedroh-
liehe Formen annahm und die von der
orthodoxen katholischen Kirche gespende-
ten Sakramente in Frage stellte, richtig ein-
geschätzt. Es entwickelte sich hier eine ab-
solute Häresie, die letztlich in einer Um-
wertung aller Werte bestand. Diese ent-
stand in den Alpen, wobei der Autor mit
dem den Hexenforschern wohlbekannten
Alpenstereotyp relativ unkritisch umgeht.
Er stützt sich dabei auf die Forschungen
von Pierrette Paravy über die Dauphiné,
doch schenkt er dem Faktum, dass diese
Landschaft ein «gelobtes Land» der häreti-
sehen Waldenser war, wesentlich weniger
Bedeutung als der Tatsache, dass die He-
xenverfolgungen sich hier auch aus der
recht weit verbreiteten populären Magie
ableiten lassen, die insbesondere von
Frauen ausgeübt wurde. Dies erlaubt ihm
auch ein Seitenblick auf die Hexenverfol-
gungen im heutigen Afrika, wo der soziale
Wandel und die Globalisierung und insbe-
sondere auch die intensive Missionierung
durch evangelikale Kirchen neue Hexen-
Verfolgungen hervorbringen.

Im zweiten Teil wird ein Überblick über
die Hexenverfolgungen in Europa in der
frühen Neuzeit gegeben, wo der Autor klar
zwischen Zentrum (Frankreich, Deutsch-
land, Norditalien) und Peripherie (Britan-
nien, italienische und spanische Halbinsel,
Skandinavien) unterscheidet. Hier hing die
Intensität der Hexenverfolgungen von zwei
Faktoren ab: zum einem von der Verbrei-
tung der Sabbatvorstellung und zum an-
dem von den juristischen Verfahren (Ein-
satz der Folter, Möglichkeit des Appels an
eine übergeordnete Gewalt). Erst hier

SZRK.G, 108 (2014)



Äezens/OMe» - Comp/es ra/r/t« 495

schildert der Autor denn auch die «hol-
lische Maschine», wie wir bereits bemerkt
haben, viel zu spät. Trotzdem versteht man
nicht ganz, warum er im 6. Kapitel wieder
ins Mittelalter zurückkehrt und auf die

«Unterscheidung der Geister» zu sprechen
kommt. Ganz allgemein nimmt er es mit
der Chronologie nicht allzu genau und

springt leicht zwischen Mittelalter und frü-
her Neuzeit hin und her, obwohl es gerade
bei der Erforschung der Hexenverfolgun-
gen nicht selten - gerade an der Wende

vom 14. zum 15. Jahrhundert - auf eine
äusserst präzise Chronologie ankommt.
Die Literatur wird zwar reichlich benutzt,
aber nicht selten im Text selbst ausge-
wiesen; der Autor macht keine Anmer-
kungen und gibt in der Bibliographie nur
die allerwichtigsten Werke. Alles in allem
handelt es sich eher um einen Essai für
Fortgeschrittene als um eine Einfuhrung
für Anfänger.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Peter von Moos, //e/<7e« im ///w/we/? G'e-

.îc/îic/j/e einer ^/;erie zwischen M/te/o/ter
Früher Aewze/7. Mit kritischer Edition

der gnaestio fite sa/va/ione ^ri.s/o/e/i.s des

Lambertus de Monte (um 1500) von Phi-
lipp Roelli (=Schriften der philosophisch-
historischen Klasse der Heidelberger Aka-
demie der Wissenschaften 54), Heidelberg,
Universitätsverlag Winter, 2014, 261 S.

Das vorliegende bescheidene Bändchen
aus der Feder von Peter von Moos, Pro-
fessor fur Mittel lateinische Philologie an
der Westfälischen Wilhelms-Universität
Münster 1969-1994, bewältigt ein sehr

schwieriges Thema sehr souverän und an-
schaulich, nicht zuletzt, weil weiterge-
hende Gedanken und Ausführungen klug
in den Anmerkungen abgehandelt werden.
Für die Gelehrten des Mittelalters war es

ein grosses Problem, dass sie sich auf
Autoritäten beriefen, bei denen sie nicht
sicher sein konnten, dass sie, trotz aller

intellektuellen Verdienste, auch im Him-
mel waren. Dies gilt insbesondere für
Aristoteles, der für die hoch- und spätmit-
telalterliche Scholastik einfach unentbehr-
lieh war, den man aber mit dem besten
Willen nicht zu einem Christen machen

konnte, weil er im vierten vorchristlichen
Jahrhundert gelebt hatte. Damit hatte er
aber noch Glück, denn «Denker, Dichter
und Heiden der heidnischen Antike ge-
niessen im (humanistischem Diskurs des

Mittelalters eine erstaunliche Hochschät-

zung. Heiden der eigenen Gegenwart hin-

gegen finden sich in anderen, meist pole-
mischen Diskursen als ausgegrenzte Fein-
de der christlichen Religion». Die Scholas-
tische Quaestionenliteratur bildete einen

eigenen Zweig zur Frage heraus, ob «die
Völker des Erdkreises zu allen Zeiten das

Heil des ewigen Seelenheils erlangen
konnten» (1). Je nach positiver oder nega-
tiver Antwort wurde der Ausschliesslich-
keitsanspruch der Kirche gemildert oder
verschärft. Nach einem Überblick über die
Forschung kommt der Autor auf die
gwaes/z'o cte sa/vat/o/ie 4ra;ote//.y zu spre-
chen, eine Schrift, die lediglich in einer um
1500 zu datierenden Inkunabel und in
einer davon abgeschriebenen Handschrift
überliefert ist. Ihr Autor ist der Weltkleri-
ker Lambert de Monte (oder von Heeren-
berg), in der zweiten Hälfte des 15. Jahr-
hunderts Professor für Philosophie und

Theologie an der Universität Köln und
dreimal Dekan der theologischen Fakultät,
der neben Paris und Löwen wichtigsten
päpstlich anerkannten Zensur- bzw. Ap-
probationsbehörde für Rechtgläubigkeit,
war. Als solcher verfasste er 1487 ein aus-
schlaggebendes Gutachten über den «He-
xenhammer», dem er «nach eingehender
Lektüre Irrtumsfreiheit und Nützlichkeit
für die Ausrottung der Hexen [...] attes-
tierte» (13), wahrscheinlich weil das Werk
thomistisch ausgerichtet war.

Die Frage nach dem Seelenheil des Aris-
toteles scheint Lambert schon lange be-

schäftigt zu haben; jedenfalls werden ihm
oder seiner Schule zwei weitere anonyme

SZRKG, 108 (2014)



496 R<?ze«.s;o«e« - Comp/es re«///«

Werke ähnlicher Tendenz zugeschrieben,
nämlich ein in leoninischen Metren ver-
fasstes Gedicht De v/Vor et wor/e ^mtore/w
und eine weitere g//ae.r//'o: L7n//w 4rà/o-
te/es /((// Zwere/Za/s? Das Werk eines

Philosophen konnte nur akzeptiert werden,
wenn dieser auch ein gutes Leben geführt
hatte, wenn möglich ein christliches Leben
avant /a /eztre. Für die moderne Aristote-
lesforschung steht fest, «dass kaum ein
antiker Philosoph den christlichen Dogmen
femer steht und sich für die Verchrist-
lichung weniger eignet als Aristoteles»
(23). Das Mittelalter kam hier, trotz hef-
tiger Kontroversen, zur gegenteiligen An-
sieht, ja, das oben angesprochene Gedicht
De v/7a et morte zlmtote/w gelangt sogar
zum Schluss, dass Aristoteles ein hervorra-
gender Ketzerbekämpfer und Inquisitor ge-
worden wäre... Die gaaestto cte .va/vat/one

zlm/o/efo kann als «Meisterstück spät-
scholastischer Argumentationskunst» gel-
ten, «trotz oder vielmehr gerade wegen ei-
ner uns oft befremdenden, extrem ausge-
klügelten Beweisführung» (27). Sie fragt
nicht nur nach dem Seelenheil des Aristo-
teles, sondern nach demjenigen aller Hei-
den, auch derjenigen, die nach der Ankunft
Christi lebten. Das Werk ist wohl als
Reaktion auf eine vom 14. zum 16. Jahr-
hundert zunehmende fideistisch-biblizisti-
sehe Tendenz vornehmlich franziskani-
scher Prägung zu verstehen, «die philo-
sophisches Gedankengut innerhalb der
Theologie zu diskriminieren suchte, und
damit in mancher Hinsicht die reformata-
rische Kritik der Neuzeit vorwegnahm»
(34). Entsprechend fand Lamberts (?«ae-
st/o in der frühen Neuzeit mehr Gefallen
bei den Katholiken als bei den Protestan-
ten. Der Humanist Heinrich Glarean, der
wenige Jahre nach Lamberts Tod (1499) in
Köln studierte und später die Reformation
entschieden ablehnte, übersandte die In-
kunabel nach 1511 seinem Freund, dem

späteren Zürcher Reformator Huldrych
Zwingli, von dem wir nicht wissen, wie er
darauf reagierte. Immerhin waren für ihn

Sokrates und Seneca <viel heiligen als je-
mais /Franziskaner und Dominikaner).

Auf diese Einführung folgt ein subtiler
Kommentar zum Werk selber, das in der
Folge von Philipp Roelli nach allen Regeln
der Kunst herausgegeben wird. Das Buch
ist Prof. Ruedi Imbach gewidmet, der
Lamberts Schrift entdeckt hat und der ein
Spezialist für Aporien wie die vorliegende
ist.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Karen Sullivan, 77/e /«ner I/'ve.ç o/ A/e-
c/t'eva/ /«çt/is/'tors, Chicago/London, The
University of Chicago Press, 2011, 296 S.

Wer wünschte sich nicht, in die Haut einer
Person aus der Vergangenheit zu schlüp-
fen, um mehr über ihr «inneres Leben» zu
erfahren? Und dies ganz besonders, wenn
es sich um eine Gestalt aus einer so fernen
Zeit handelt wie dem Mittelalter? Vor dem

Hintergrund dieses Wunsches wirkt der
Titel von Karen Sullivans Buch verheis-
sungsvoll, um so mehr als sich die Autorin
ausdrücklich von der bisherigen Forschung
abhebt, die - so das Beispiel einer neueren
Sammlung von Inquisitorenporträts - «has

provided a thorough description of the
deeds of various inquisitors but limited
analysis of their thoughts» (21). Und sie
hält fest: «It is presumably because of the
perceived inaccessibility of their inner li-
ves that few studies have been devoted to
inquisitors, as opposed to <the inquisi-
tion>». Die wenigen Studien, die einem
einzelnen Inquisitor zugedacht sind, hätten
sich auf seine Taten («external actions»)
konzentriert anstatt auf deren Beweg-
gründe («internal motivations») (21).

Dieser Feststellung kann man cam gra-
«o .sa/z'.s zustimmen, doch muss in diesem

Zusammenhang an das Quellenproblem
erinnert werden, das dem umrissenen
Forschungsstand zugrunde liegt: Mittel-
alterliche Inquisitoren haben kaum Schrif-
ten hinterlassen, die einen unmittelbaren

SZRKG, 108 (2014)



Rezewsionew - Comp/es /-enr/us 497

Zugriff auf ihr Innenleben erlauben wür-
den. Dies weiss selbstredend auch Karen
Sullivan. Deshalb ist ihr Ansatz denn auch
kein psychologischer, sondern vielmehr
ein literarischer, für den sie als historisch
bewanderte Literaturprofessorin prädesti-
niert ist: «Though it is impossible to gain
access to the inner life of the inquisitor as

a historical subject in the world, it is pos-
sible [...] to gain access to his inner life as

a literary subject in medieval texts» (3).
Das Thema ihres Buches ist also das Bild
des Inquisitors, wie es sich in den - meist
hoch stilisierten - zeitgenössischen Texten
niedergeschlagen hat. Mit Hilfe ihres Ii-
terarischen Instrumentariums geht die
Autorin insgesamt sieben Persönlichkeiten
nach, von denen zwei, nämlich Bernard
von Clairvaux und Dominik Guzman,
zwar predigend (der erste) sowie predi-
gend und disputierend (der zweite) gegen
die Ketzer ihrer Zeit vorgingen, die aber
noch keine eigentlichen Inquisitoren im
späteren Sinn des Wortes waren, während
eine dritte, der Franziskaner Bernard Déli-
cieux, gar als «Geissei der Inquisitoren»
offensiv gegen Letztere vorging. Dass Ber-
nard Délicieux (1260-1319/20) trotzdem
in die vorliegende Studie einbezogen wor-
den ist, lässt sich wohl damit erklären, dass

ihm seine Biographin dasselbe schwarz-
weisse Schablonendenken attestiert, wie
seinen ketzerverfolgenden Gegenspielern.

Bernard von Clairvaux (1090-1153)
steht in diesem Buch für die grundsätzli-
che Verdammung der Ketzer, die vom
wortgewaltigen Zisterzienser mit wenig
schmeichelhaften Tiermetaphern einge-
deckt wurden. Bernard von Clairvaux re-
präsentiert aber auch den Misserfolg der
zisterziensischen Ketzerbekämpfung im
französischen Midi, nicht zuletzt, weil er
sich der direkten Auseinandersetzung mit
den örtlichen Katharern entzog: «In his
various encounters with heretics [...], Ber-
nard refused to engage in disputations or
even in dialogues with his opponents and
instead addressed them in monologues
alone» (47). Es war der spanische Regu-

larkanoniker Dominik Guzman (1170-
1221), ab 1201 Subprior an der Kathedrale

von Osma, der die nächste Phase der Ket-
zerbekämpfung einläutete, indem er sich
den Häretikern in Disputationen stellte.

Gleichzeitig übernahmen er und seine

Gefolgsleute - aus denen sich der Predi-
gerorden entwickelte - das von den Häre-
siarchen vorgelebte Armutsideal: «the

preachers presented themselves to their
audiences no longer as powerful and

worldly lords [wie es die Zisterzienseräbte

getan hatten] but as weak and holy succès-
sors to Christ and his Apostles» (63).

Zur ersten Generation von Dominiks
Anhängern gehörte Peter von Verona
(1203/05-1252), der, selbst einer häreti-
sehen Familie entstammend, zum Ket-
zerverfolger wurde und im Zuge dieser

Tätigkeit umkam. Weniger als ein Jahr
nach seinem gewaltsamen Tod wurde er
als Märtyrer kanonisiert - im bis heute
kürzesten Kanonisierungsverfahren in der

Kirchengeschichte. Durch seinen Orden
wurde der Peterskult gezielt verbreitet,
wobei der Heilige als Person kaum mehr
zu greifen ist - um so mehr als die Akten
seines Kanonisierungsprozesses verschol-
len sind. Was bleibt, ist eine von frommen
Legenden umwobene Gestalt, «a legendary
figure, constructed by a certain medieval
and early modern imaginaire» (102). Die
Grundzüge dieses imaginaire sind Peters

Askese und seine Hingabe in den letzten
Lebensmomenten, die seinem Märtyrertod
passionsähnliche Züge verlieh.

Ein Jahrzehnt nach Peters Ermordung
wurde Bernard Gui (1261/62-1331) gebo-
ren, der durch Umberto Ecos «Name der
Rose» zum wohl bekanntesten Dominika-
nerinquisitor geworden ist. Die Zeitgenos-
sen erinnerten sich hingegen mehr an den
Bischof bzw. Verwalter und an den Histo-
riker Gui als an den Ketzerverfolger.
Letzterer hat der Nachwelt ein Register der

von ihm verhängten Urteile und ein Inqui-
sitionshandbuch hinterlassen. Während der

Liier senien/iarww einen Verfolgungs-
praktiker erkennen lässt, der mit einer

SZRKG, 108 (2014)



498 Reze/wz'o/ze« - Comp;« rez/r/zz.s'

persönlichen «Hinrichtungsrate» von sie-
ben Prozent von vielen Historikern als
«moderat» eingestuft wird - vielleicht be-
stand seine «Zurückhaltung» auch nur da-

rin, dass er sich in seinen Prozessen an die

Verfahrensregeln hielt -, zeigt die /Vac/z'ca

mgu/s/t/oms einen unerbittlichen Verfol-
ger, der davon ausging, dass die von ihm
Verhörten alles taten, um ihn zu täuschen:
«he never makes clear how an accused

heretic who is innocent could protest his
innocence with words that could not be

suspected of having double meanings»
(137). Das zweite bedeutende Inquisi-
tionshandbuch des Mittelalters stammt aus
der Feder von Guis Ordensbruder Nikolaus
Eymerich (um 1320-1399). Sein Dz>ec/o-

r/itm t'mjruwtVorMm, das vom spanischen
Kanonisten Francisco Pena 1578 aktua-
lisiert wurde, gibt seinen intendierten Le-
sern detaillierte Handlungsanweisungen
für das Führen eines Inquisitionsprozesses,
wobei auch da die Häretiker grundsätzlich
der Täuschung verdächtigt werden. Um
gleich lange Spiesse zu haben, gesteht der
Verfasser dem Inquisitor dieselbe Waffe
zu: «It is because the accused party is al-

ready dissimulating to the inquisitor,
Eymerich indicates, that the inquisitor may
dissimulate in tum to him» (175).

Ein Ketzerjäger, der sich an keine Ver-
fahrensregeln gehalten zu haben scheint,
war der berüchtigte Konrad von Marburg
(1180/90-1233), ein Weltpriester, der vom
Papst direkt im Reich eingesetzt wurde. Es
ist einfach, bei Konrad pathologische Züge
entdecken zu wollen, doch sucht Karen
Sullivan einen anderen Weg. Der ebenfalls
im Amt ermordete Konrad war nämlich
auch der Beichtvater und geistliche Mentor
der hl. Elisabeth von Thüringen, die er
einem überaus harschen Regime unterzog.
Zwischen beiden Tätigkeitsfeldern, der

Ketzerverfolgung und der Seelsorge, sieht
Sullivan Gemeinsamkeiten, indem sie sys-
tematisch mit einer «penitential perspec-
tive» argumentiert. Der zufolge kann so-
wohl die Behandlung Elisabeths wie auch

diejenige der angeblichen Ketzer im Sinn

einer besonders harten Bussübung ver-
standen werden, die der Läuterang der da-

von Betroffenen dienen sollte: «Accounts
of Conrad's dealings with accused heretics
do not insist upon the spiritual benefits of
his seemingly unjust actions [...], yet the
numbers of such people he is said to have

no/ burned [...] suggest that he sought not
just to cleanse Germany of sin but to cor-
rect the sinner as well, by breaking his will
and bringing him to acknowledge his er-
ror» (89).

Obwohl, um auf den Titel des bespro-
chenen Bandes zurückzukommen, das

«Innenleben» der porträtierten Persönlich-
keiten nur sehr bedingt enthüllt werden
konnte, ist das Werk von Karen Sullivan
doch in hohem Mass lesenswert. Mit ihrem
Gespür für mittelalterliche Texte gelingt es

der Verfasserin, die literarische Gestalt der
behandelten Inquisitoren auf eine selten
deutliche Weise herauszuarbeiten, wobei
sie - insbesondere im Fall Konrad von
Marburgs - zu durchaus verstörenden
Erkenntnissen gelangt.

Solothurn Georg Modestin

Peter Biller/Caterina Bruschi/Shelagh
Sneddon (Hg.), /«^zz/sz/ors o«c/ T/ere/z«
/« 77zz>/ee/7//z-Cez7/zzzy Lazzgzzezfoc. £c/z7z'o«

zzzzc/ 7>'Ozz.s7aZ;ozz o/" Tozz/ozzse /zzqzzz'.szZzoz/

Deposz/zo/zs 7273-/2S2 (=Studies in the

History of Christian Traditions 147), Lei-
den/Boston, Brill, 2011, S. XV+1088 S.

Der Name Doat Iässt jedem häresiologisch
interessierten Mediävisten das Herz höher
schlagen. Er gehört Jean de Doat (um
1600-1683), Präsident der Chambre des

Comptes des Parlaments von Pau, der im
Auftrag des königlichen Ministers Colbert
in den Jahren 1663-1670 in zahlreichen
südfranzösischen Archiven Abschriften
lokaler Quellen anfertigen liess, die in 258
Bänden Colberts Privatbibliothek zierten,
bis sie 1732 in die königliche Bibliothek,
die nachmalige französische National-

SZRKG, 108 (2014)



RezeAM/one/; - Comptes rem/«s 499

bibliothek, überfuhrt wurden, wo sie bis
heute aufbewahrt werden. Die sogenannte
Kollektion Doat ist Teil der «Collections
de documents et mémoires sur l'histoire de

diverses provinces de France», die im 17.

und 18. Jahrhundert kompiliert wurden
und insgesamt nicht weniger als 2585
Bände umfassen. Die Bedeutung dieser

Sammlungen liegt darin, dass darin in
Form von Abschriften zahlreiche Quellen
überliefert sind, deren Originale seither
verschwunden sind. Dies ist auch der Fall
des im vorliegenden Band edierten Text-
korpus aus dem Archiv der Dominikaner
von Toulouse, dessen Textbestand sich nur
dank der Abschrift in Doat, Bd. 25-26,
erhalten hat. Es handelt sich dabei um
Vernehmungsprotokolle der Toulouser
Inquisition aus den Jahren 1273-1282, die
einst in einem gesonderten Codex überlie-
fert waren, der - wie die Herausgeber mit
detektivischem Spürsinn nachweisen - als

«Register Nummer sechs» in Toulouse
aufbewahrt wurde, dessen Spuren sich aber
nach dem Jahr 1669, in dem er von Doats
Leuten kopiert wurde, verlieren. Der Inhalt
dieser Quelle, die vermutlich einen Auszug
aus vorgängigen, kompletteren Verneh-
mungsmitschriften mutmasslicher Katha-
rer und (in geringerem Masse) Waldenser
enthält, steht stellvertretend für weiteres
häresiologisch relevantes Material, das in
der Kollektion Doat überdauert hat und
das den Namen Doat in den interessierten
Kreisen bis heute klingen lässt.

Die lesenswerte Einführung zu dieser

Edition, in der das lateinische Original mit
einer parallel gesetzten englischen Über-

Setzung versehen ist, enthält nebst aus-
fuhrlichen überlieferungsgeschichtlichen
Erörterungen auch eine historische Situie-

rung der Umstände, die dazu führten, dass

in den 1270er-Jahren - rund vier Jahr-
zehnte nach Beendigung des Albigenser-
kreuzzugs - die Ketzerverfolgung im Lan-
guedoc neu aufflackerte: Zum einen wird
ein Zusammenhang mit dem Aufstand des

Grafen Roger-Bernard III. von Foix gegen
die neu etablierte französische Herrschaft

hergestellt, der von König Philipp III. un-
ter Einsatz grosser Machtmittel niederge-
schlagen wurde; zum anderen wird auch
das wieder erwachte Interesse des Papst-
turns an der Ketzerverfolgung angeführt,
das durch Gregor X. verkörpert wurde, der
kurz zuvor nach einer längeren Sedisva-
kanz gewählt worden war. Weitere Überle-

gungen beziehen sich auf die Inquisitoren,
die im ursprünglichen sechsten Register
federführend waren, nämlich die Domini-
kaner Ranulph von Plassac und Pons von
Pamac, und auf den Redaktionsprozess der
Akten. In letzterem Zusammenhang kom-
men auch die Schreiber zur Sprache, denen

wir unsere Kenntnis der Quelle letztlich
verdanken. In Bezug auf die Notare stellt
sich heraus, dass diese zum Zeitpunkt der
Niederschrift der in der Kollektion Doat
erhaltenen Akten über z. T. schon jähr-
zehntelange Erfahrungen im Inquisitions-
wesen verfugten - eine Beobachtung, die
sich auch in anderen Verfolgungszusam-
menhängen machen lässt und die nahelegt,
dass die Notare vielfach sehr viel mehr als

«nur» bezahlte Hilfskräfte waren, nämlich
erfahrene Wissensträger, die für die rei-
bungslose Abwicklung der Verfahren be-

sorgt waren.
Dem überaus stattlichen, über tausend

Seiten starken Band ist eine grosse Leser-
schaft zu wünschen, zumal seine (hoch-
schul-)pädagogische Verwendung durch
die Übersetzung der Quellen in eine mo-
derne Sprache und durch einen nützlichen
historischen Apparat gründlich erleichtert
wird.

Solothum Georg Modestin

SZRKG, 108 (2014)



500 Pezenszonew - Comptes zezzz/zz.s'

Michael Grünbart/Lutz Rickelt/Martin
Marko Vuéetic, Zwez So/zne« am Go/c/e-

zzezz //ozt7? Kaz.sez7z'c/ze zzzzz/ paZrz'arc/za/e
A/ac/zZ z'm AyzazzZ/zz/'sc/zezz Mz'/te/a/ter. ZAtezz

o'er z'zzZerzzaZ/owa/e« 7agzz/?g vom 5. Az's 5.

/Vovemfter 20/0. 7ez70a«</ 2 (=Byzantinis-
tische Studien und Texte 4), Berlin, LIT,
2013,200 S.

Ce petit volume est le deuxième fasci-
cule des actes d'un colloque qui s'est tenu,
sous le même titre à Munster en novembre
2010. Il se termine d'ailleurs, p. 155-161,
par un «Épilogue», rédigé par M. Grünbart
qui résume les principaux acquis du collo-
que. Ce volume réunit sept contributions,
dont deux qui n'avaient pas été présentées
lors du colloque. Comme le titre le laisse

entendre, elles tournent autour du thème
des relations de pouvoir entre l'empereur
et le patriarche, sans exclure la question
des relations entre les différents patriar-
cats.

Jean-Claude Cheynet, sous le titre «Pat-
riarches et empereurs de l'opposition à la
révolte ouverte» (1-18), examine ces

relations aux Xle et Xlle siècles, en fait de

1025, mort de Basile II à 1204. Il oppose
les périodes d'instabilité politique, de la

mort de Basile II à Alexis 1er Comnène,
ainsi que la situation laissée par la mort de

Manuel 1er Comnène, aux règnes d'Alexis
1er, Jean II, Manuel 1er. Cela correspond
aussi à des choix différents faits par les

empereurs, de fortes personnalités, en
général bien introduites dans les milieux
politiques (par exemple des personnalités
comme Alexis Stoudite [1025-1043],
Michel Cérulaire, Jean Xiphilin) qui s'op-
posent aux patriarches d'origine plus mo-
destes, issus plutôt de l'aristocratie civile
moyenne, en général nommés par les
Comnènes. Andronic 1er, au contraire,
nommera de nouveau un patriarche, Basile
Kamarètos, venant d'une grande famille.

Sebastian Kolditz, «Ein umstrittener
Kaiser und patriarchale Kirchen im späte-
ren fünften Jahrhundert: Weltliche und
geistliche Macht unter Basiliskos» (19-

53), examine ces mêmes rapports entre

empereur et patriarches à un moment de

crise, à savoir pendant le court règne de

l'usurpateur Basiliskos (475-476). Il
s'intéresse d'abord au rôle de Timotheos
Aliouros, le patriarche monophysite d'Ale-
xandrie que Basiliskos rappelle d'exil et

rétablit dans sa charge. Il montre ensuite le
rôle du patriarche Acacius, avec l'appui du
stylite Daniel, dans l'opposition à l'usur-
pateur; enfin il examine la position du pa-
pe Simplicius, clairement opposé à Basilis-
kos, mais qui n'a guère les moyens d'inter-
venir. Une conclusion, très nuancée, met
en valeur les différentes forces qui ont fait
évoluer la situation et contribué à la chute
de Basiliskos.

Le court article de Claudia Ludwig,
«Die Position des Patriarchen in der Poli-
tik: Möglichkeiten und Grenzen» (55-65),
a un objet plus restreint que son titre ne

l'indique. Prenant les quarante patriarches
recensés entre 638 et 1025 dans la Pro-
sopograp/zte rfer mz'Ke/öyzaz7Zzwtec/ze/z Ze/7,
elle met l'accent sur le fait que cinq
d'entre appartenaient à la famille impériale
ne serait-ce que par alliance et que six
étaient d'anciens laïcs, mais qui tous,
avaient occupé la fonction d'asécrètis,
comme si, dans des situations conflictuel-
les d'un point de vue religieux - voir
Taraise qui devait préparer le rétablisse-
ment des images et, dans le camp opposé,
Théodotos I Mélissénos et Jean le Gram-
mairien - les empereurs voulaient, dans

ces conditions, prendre des personnes qui
avaient une solide expérience administra-
tive.

Le titre de l'article de Georgios Makris,
«Zur Dämonisierung des Kaisers Leon V.
durch Ignatios Diakonos in der Vita des

Patriarchen Nikephoros» (67-74), ne cor-
respond qu'en partie à son contenu. Le

passage de ce texte auquel s'intéresse
l'auteur, une discussion imaginaire entre

quatre yeux, entre le patriarche Nicéphore
et l'empereur, n'occupe que les trois der-
nières pages de l'article. L'auteur essaie de

montrer que ce dialogue fictif, dont, évi-

SZRKG, 108(2014)



Rezetw/owert - Comptes re«<7î/.ç 501

detriment le patriarche sort vainqueur,
correspond davantage à un dialogue avec
le patriarche iconoclaste Jean le Grammai-
rien. G. Makris suggère que, dans ce texte,
Ignace le diacre essaie de prendre ses dis-
tances par rapport à Jean le Grammairien,
dont il a peut-être été l'élève.

Pagona Papadopoulou et Cécile Morris-
son, «Symbols of Power, Symbols of
Piety: Dynastic and Religious Iconography
on Post-iconoclastic Coinage» (75-98),
partent de l'iconographie monétaire. L'ar-
tide se divise nettement en deux parties, la

première concerne la monnaie rare d'Ale-
xandre, frère de Léon VI, où il est re-
présenté couronné par un personnage qui
est à identifier avec saint Jean Prodrome.
Les auteurs montrent de manière convain-
cante que ce choix est une allusion au pa-
triarche Nicolas Mystikos qui avait été

déposé par Léon VI. Le reste de l'article,
avec un accent important sur le monnayage
paléologue, est consacré à la manière dont
l'iconographie monétaire, met en scène la

piété impériale et peut, souvent, être mis
en liaison avec des situations ou des évé-

nements précis.
Un très long article de Juan Signes Co-

doner, «Die melkitischen Patriarchen,
Konstantinopel und der Bilderkult in der
zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts» (99-
136), est plutôt consacré aux relations
entre les différents patriarcats qu'à celles
entre patriarche et empereur. L'auteur dis-
cute les relations entre le patriarcat de

Constantinople et les patriarches melkites
dans les décennies qui ont suivi la fin de

l'iconoclasme, en mettant l'accent sur
Photius et en montrant que la sensibilité
melkite sur la question des images n'était
pas tout à fait la même que celle de

l'orthodoxie byzantine. Il donne une large
place dans sa discussion à la lettre des trois
patriarches, dont il discute encore une fois,
123 sqq., l'authenticité, et qui aurait pu
trouver des échos dans la doctrine des

deux pouvoirs de Photius.
Le demier article (Vlada Stankovié,

«The path toward Michael Keroularios: the

Power, Self-presentation and Propaganda
of the Patriarchs of Constantinople in the
late 10th and early 11th Centuiy» [137-
154]) est vraiment au cœur de la prob-
lématique impliquée par le titre du recueil.
Il essaie de vérifier s'il y a vraiment eu,
depuis Photios jusqu'à Michel Cérulaire,
une augmentation du pouvoir patriarcal qui
aurait progressivement conduit à la posi-
tion de Michel Cérulaire. Il avance sous
forme de tableau pour chacun des patriar-
ches depuis Polyeucte (956-970) jusqu'à
Alexis Stoudite (1025-1043). Il présente
dans ces tableaux un certain nombre de

caractéristiques qui permettent de définir
le patriarche dans ses relations avec
l'empereur, dans son milieu social et par
son action. Plutôt que de voir une évolu-
tion continue, l'auteur essaie de montrer
que les relations entre empereur et patriar-
ches étaient de plus en plus personnalisées
et donc que le poids des personnes de-
venait très important. Mais, en fait, ce sont
les périodes d'instabilité impériale qui ont
le plus permis aux patriarches de jouer un
rôle important.

Le livre se termine, comme déjà men-
tionné, avec un épilogue de M. Grtinbart
qui tire les enseignements principaux des

différents articles publiés dans les deux
volumes des actes de ce colloque et con-
clut en soulignant les différences entre le

pouvoir du pape à Rome et celui du patri-
arche, différences liées respectivement à

l'éloignement et à la proximité du pouvoir
temporel.

Une abondante bibliographie et un utile
index, qui porte sur les deux volumes,
complète cette publication qui éclaire cer-
tains aspects des relations souvent conflic-
tuelles entre patriarches et empereurs.

Fribourg Jean-Michel Spieser

SZRKG, 108 (2014)



502 Rezens;'o«e« - Comptes rencfc

Werner Besch, Lte/îer u«r/ o'/e c/etescAe

Sprac/te. 500 Ja/zre c/ewtec/ie Sprac/îge-
sc/»'c/)te i'm L/cAte der neueren For.sc/iung,
Berlin, Erich Schmidt Verlag, 2014, 181 S.

Als Wissenschaftler und Lehrer hat Wer-
ner Besch seit Jahrzehnten eine fuhrende
Rolle in der Erforschung der Friihge-
schichte des Neuhochdeutschen gespielt.
In diesem um allgemeine Verständlichkeit
bemühten Buch fasst er eigene und fremde
Ergebnisse zu seinem Forschungsschwer-
punkt zusammen. Die Darstellung ist um
das Wirken und die Wirkung Martin Lu-
thers gegliedert, dessen Relevanz fur die
deutsche Sprache nicht zu bezweifeln, aber
auch nicht gar so einfach zu fassen ist.

Besch beginnt mit den sprachlichen Vor-
aussetzungen, in die Luther hineingestellt
wurde, und deren Kenntnis er durch seine
Habilitationsschrift von 1967 grundlegend
erweitert hat. Besch bestimmte dort auf-
grand eines Textes, der in Handschriften
aus dem gesamten Sprachgebiet überliefert
ist, Regionen mit vergleichbarem Schreib-
gebrauch. Dabei Hessen sich auch Zusam-
menhänge zwischen den Regionen erken-

nen, etwa zwischen der ostoberdeutschen
und der ostmitteldeutschen Schreibspra-
che. Dies weist auf eine sprachliche Annä-
herang der beiden Regionen hin, die dann
auch für Luthers Schriftsprache bedeu-

tungsvoll werden sollte, und die den Re-
formator wohl zu seiner Bemerkung be-

wogen hat, er schreibe nach der kursächsi-
sehen (ostmitteldeutschen) und der kaiser-
liehen (ostoberdeutschen) Kanzlei. Für die
sprachliche Wirkung des Reformators war
seine Herkunft aus der mittleren Sprachre-
gion zweifellos wichtig.

Für Besch ist «Luthersprache» vor allem
Sprache der Bibelübersetzung. Bedeuten-
der als deren dialektgeographische Form
waren für ihren Erfolg laut Besch drei
Faktoren: Zum einen die «Sprachmächtig-
keit» des Reformators, sein stilistisches
Genie. Zum andern die Autorität der Hei-
ligen Schrift, an deren Übersetzung er
nicht nur seine Begabung gewandt hat,

sondern auch seinen ausdauernden Fleiss.
Zum dritten die für jene Zeit enorme Ver-
breitung des Drackwerks, die in seiner
zentralen Stellung in den religiösen Um-
wälzungen der Epoche begründet ist.
Luthers Bedeutung für die deutsche

Sprachgeschichte wird damit vor allem auf
die «höheren» Sprachebenen verlegt, auf
die Wahl der Wörter in einer Zeit, in der
der deutsche Wortschatz noch alles andere
als einheitlich war, auf die Syntax und den
Stil. Von geringerer «Nachhaltigkeit» war
nach Beschs Meinung Luthers Einfluss auf
Schreibung und Formenlehre (Morpholo-
gie). Dies scheint sich schon daraus zu
ergeben, dass die zahlreichen Nachdrucke
der Lutherbibel Schreibung und Formen in
die jeweilige Landschaftssprache des Nach-
drucks einpassten. Mit dem Wortschatz
ging man weniger sorglos um, wie Besch
in seinem Kapitel über die Bemühungen
der Nachdracker um die Erklärung der
fremdregionalen Wörter mit Hilfe von Re-

gistern oder Bearbeitungen zeigt. Erhel-
lend ist der Vergleich von acht Wörtern
der Luther-Bibel mit ihren Wiedergaben in
der Zürcher Bibel über vierhundertsechzig
Jahre. Während jene Wörter in der Luther-
Bibel über die ganze Zeit konstant bleiben,
werden ihre Entsprechungen in der Zür-
eher Bibel seit dem Beginn des 19. Jahr-
hunderts allesamt durch die Luther-Wörter
ersetzt. Sprachgeschichtlich kann dies als

Angleichung der Schweizer an die Luther-
Sprache und damit an das Neuhochdeut-
sehe interpretiert werden. Aber ganz so
einfach ist es nicht. Auch die von den Zür-
ehern abgewählten «eigenen» Wörter, z.B.
Ges/ade, pe;'«/ge«, ziere«, bleiben teil-
weise im Neuhochdeutschen bestehen, ne-
ben den «Luther-Wörtern» [//er, gnd/en,
sc/tmuc&e«.

Die Wortkonstanz über die Jahrhunderte
ist ein Beleg für die hohe Verehrung, die
Luthers Bibel genoss - der Text wurde so-

zusagen kanonisiert. Andererseits wurde
dies für die Lutherbibel auch zu einem
Problem: Ein Teil ihres Wortschatzes
«veraltete», aber da man ihn nicht zu

SZRKG, 108 (2014)



Rezensionen - Comptes renins 503

ersetzen wagte, musste er späteren Genera-
tionen erklärt werden. Ein Mittel dafür wa-
ren die «Bibelglossare», von denen Besch
eine ganze Reihe aufführt, und die sich für
sprachhistorische Untersuchungen des

Wortschatzwandels anbieten. Die Zürcher
Bibel dagegen, die zwar als offiziell, aber
nie als kanonisch galt, konnte sprachlich
und exegetisch kontinuierlich erneuert
werden.

Zum Erfolg der Lutherbibel trug auch
das Übersetzungsprinzip des Reformators
bei, die «konsequent zielsprachliche Aus-
richtung». Selbstverständlich geht es im-
mer darum, eine genaue inhaltliche Ent-
sprechung zum Urtext zu schaffen, aber
das soll mit den Mitteln der Zielsprache er-
reicht werden. Luther hat dieses Prinzip im
Sendbrief vom Dolmetschen ausgeführt.
Der Geist der Zielsprache ist allerdings
manipulierbar. Man würde Luther gerne
glauben, dass das Wort a/fein in der Fü-

gung «allein durch den Glauben» bloss
stilistisch begründet sei, wenn es nicht
«zufällig» auch einen fundamentalen Ge-

gensatz zur traditionellen Gnadenlehre aus-
drücken würde.

Luthers Bibel ist als Vorbild für «kor-
rektes Deutsch» überaus wichtig gewor-
den. Besch widmet deshalb den histori-
sehen Äusserungen zum öeste« Tet/tecA
ein Kapitel, und ein weiteres den moder-
nen Theorien zur «Entstehung» des Neu-
hochdeutschen. Bei der Suche nach dem
besten Deutsch spielte das «Meissnische»
und damit die Sprache Luthers eine wich-
tige Rolle, auch im Oberdeutschen. Ver-
borgener ist ihre Wirkung bei den Katholi-
ken, die sich zwar «kaum in die Normdis-
kussion der Zeit einschalten» (88), aber
nicht um die Luthersprache herum kamen:
Schon die katholischen «Bibelübersetzun-

gen» von Emser, Dietenberger und Eck
waren eigentlich bloss korrigierende Bear-
beitungen von Luthers Text, und Emsers

Fassung, die in Luthers Sprachlandschaft
gedruckt wurde, kam diesem von allen
Nachdrucken sprachlich am nächsten, al-
len Korrekturabsichten zum Trotz.

In ein Buch über Luther und die deut-
sehe Sprache gehört natürlich ein Kapitel
über die Theorien zur Entstehung des Neu-
hochdeutschen, von denen Besch die wich-
tigsten konzis vorstellt. Zwar glauben wir
nicht mehr daran, dass der Reformator die
deutsche Schriftsprache «erfunden» habe,
und die älteren Theorien sind alle ersetzt
worden. Aber auch hier kommen wir nicht
um Luther herum, denn es kann kein
Zweifel daran bestehen, dass seine Bibel
für die Verbreitung des Neuhochdeutschen

von grösster Bedeutung war.
Das Kapitel über die Sprachentwicklung

vom 15. bis zum 18. Jahrhundert stellt
einige Ergebnisse der von Besch initiierten
«Grammatik des Frühneuhochdeutschen»

vor, besonders im Bereich der Formen-
lehre (für die Luther nicht ausschlagge-
bend gewesen sein soll). Das Kapitel wen-
det sich «bewusst ab von Luther und von
der Rezeption und Auswirkung seines
Bibeldeutsch» - leider, denn die gewählte
Darstellung mit Kopien einiger Tabellen
von nackten Flexionsendungen und etwas
verbindendem Text ist wenig leserfreund-
lieh. In den Zusammenhang der späteren
Sprachentwicklung gehört auch das Kapi-
tel mit dem Titel «<Sprachschöpfer> oder

Nachzügler?» Flier wird gezeigt, dass

Luthers Region und seine eigene Sprache
zwar in gewisser Flinsicht die Sprachent-
wicklung des Deutschen bestimmt haben,
in anderer Hinsicht aber in der Entwick-
lung zurückblieben. Wieder zeigt sich,
dass schliesslich «lutherische» und «nicht-
lutherische» Doubletten nebeneinander
bestehen bleiben können, wie etwa Worte,
Wörter.

Die beiden letzten Kapitel geben einen
Überblick zur Entwicklung des Deutschen

zur Standardsprache und Hinweise auf
spätere Normierungsereignisse, wie etwa
auf die Orthographiereformen Ende des

19. Jahrhunderts, die Festlegung einer

Bühnenaussprache und das neue Konzept
der «nationalen Varietäten» der deutschen

Standardsprache. Interessant ist die Karte
der «Zeitstufen der Übernahme der Nhd.

SZRKG, 108 (2014)



504 Fezews/one« - Comptes re«<7i«

Schriftsprache» (146), aber sie ist auch

problematisch. So hat der Bairisch-öster-
reichische Raum das Neuhochdeutsche
nicht «ca. 1750» übernommen (das wider-
spräche den Ausführungen zur ostober-
deutsch-ostmitteldeutschen Schreibsprach-
Allianz), vielmehr hat Maria Theresia da-
mais verfügt, die verbleibenden oberdeut-
sehen Schibbolethe in der Schriftsprache
nicht mehr weiter zu pflegen.

Das Buch von Werner Besch kann als
informative Einführung in die Geschichte
des Neuhochdeutschen anhand von Lu-
thers Bibel gelesen werden. Inhaltlich habe
ich eine Konkretisierung der oft betonten
lebenslangen Bemühungen des Reforma-
tors um seinen Bibeltext vermisst, was an-

hand der autorisierten Auflagen der Bibel
zu seinen Lebzeiten möglich gewesen wä-
re. Selbst die Buchstaben waren Luther
nicht gleichgültig, hat er doch bald in-
stinktsicher von einer randständigen ost-
mitteldeutschen Schreibweise auf die
«Orthographie» der führenden oberrheini-
sehen Drucker gewechselt.

Ein zweiter Aspekt liegt Besch am Her-
zen, nämlich die «Sprachmächtigkeit» des

Reformators. Leider ist eine blosse Neben-
einanderstellung von Texten (46, 47) we-
nig geeignet, den Laien von jener Qualität
zu überzeugen. Besch wäre der ausgewie-
sene Kommentator gewesen.

Freiburg/Schweiz Walter Haas

Zwr 7?e//gzoHS- z/zzc7 Ätrc/zezzgasc/zzc/z/e des 79. 20. Ja/zz*/zzzz7r/ezls.'

Ärz'eg, re/z'gzose 7>ans/orwaf/op, fFa/zzvze/zzftzzzzge«

Marie-Emmanuelle Chessel, Consomma-
tews engage's à /a Se//e Cpoçne. La Ligne
soc/a/e 0 'acLe/enrs, Paris, Les Presses de
Sciences Po, 2012, 344 p. - Guillaume
Cuchet (dir.), Le pnrgatoire. Fortune Lis-
torùjwe e/ L/'sZonograp/zzVjrzte d'un dogme,
Paris, EHESS, 2012, 331 p. - Guillaume
Cuchet, Les voix d'ontre-ZomLe. Laides

tournantes, .sp/r/'tisme et société' au A7W
sièc/e, Paris, Seuil, 2012, 458 p. - Denis
Pelletier/Jean-Louis Schlegel (dir.), 4 /a
gaî/c/ie du C/trist. Les chrétiens de gaucLe
en France de 7945 à nos yours, Paris,
Seuil, 2012,614 p.

Il en est, dans la parution des livres d'his-
toire, un peu comme le vin et ses millési-
mes. Il y a parfois des années qui présen-
tent des crus d'exception, au milieu d'une
période plutôt morose, pour ne pas dire
difficile. L'année 2012 est peut-être de

celles-ci pour l'histoire du catholicisme
contemporain. Car il est devenu aujour-
d'hui un lieu commun d'évoquer l'histoire
«religieuse» comme un champ presque

suranné, désuet,... surtout au regard de ce

qu'elle a été, à l'heure de son apogée,
durant les trois dernières décennies du
XX° siècle. L'école «française», si école il
y a, a largement contribué à ce succès dis-
ciplinaire et universitaire avec toute une
génération d'historiens marchant dans le

sillage de maîtres comme André Latreille,
René Rémond et Alphonse Dupront. Mais
les vignobles les plus fertiles ne sont pas à

l'abri des périodes de sécheresse et de

mutation climatique. Forte de ses richesses

acquises durant cet âge d'or, l'histoire reli-
gieuse contemporaine, et en particulier cel-
le sur le catholicisme, semble connaître un

temps de désert alors que d'autres champs
ont le vent en poupe, qu'il s'agisse du cul-
turel, de l'économique, du politique, sa-
chant emprunter les voies d'une histoire
plus globale et sortir du carcan des histo-
riographies nationales qui peinent au-
jourd'hui à trouver un nouveau souffle. Or,
étymologiquement, rien n'est plus «uni-
versel» que l'adjectif «catholique». Alors
pourquoi l'histoire du catholicisme con-

SZRKG, 108 (2014)



Rezensionen - Conrp/es renc/ns 505

temporain peine-t-elle à se renouveler et à

se constituer en un objet d'étude autonome?

Il y aurait là matière à disserter longue-
ment. Ce n'est pas ici le lieu pour le faire.

Rappelons simplement le contexte. Le
catholicisme, sinon français, du moins
européen, a connu au cours du XX° siècle
une mutation profonde de la place qu'il
occupe dans ces dites sociétés. L'influence
exercée par la culture catholique au XIX°
siècle s'est alors fortement rétractée dans
de nombreux domaines. Beaucoup de

points d'ancrage ont alors cédé dans les

champs du politique comme du social
jusque dans les espaces les plus reculés de

l'intime, au point que certains observateurs
ont évoqué le processus en termes de

«déchristianisation» puis de «crise» ou
d'«excu!turation». Ce changement de para-
digme a été le moteur d'une génération
d'historiens du religieux, principalement
du catholicisme. Les acquis ont été con-
sidérables, qu'il s'agisse des méthodes, des

jeux d'échelles (paroisses, diocèses, cler-
gés, congrégations), des écoles de pensée

(catholicisme social), des enjeux théologi-
ques (modernisme) et des dévotions spiri-
tuelles (femmes et genre). Les synthèses
ont été si nombreuses, tant dans le cadre

français que pluriconfessionnel, qu'il y a là
«/e Zesta/nenZ c/'nne génera/ion» écrivait
Claude Langlois. Etait-ce là un acte de dé-
cès en forme de couronne mortuaire?

Car l'héritage est lourd à porter, surtout
à l'heure où le catholicisme fait l'expé-
rience d'une minorité religieuse parmi
d'autres au sein de la société française, af-
fichant des pratiques plus «identitaires»,
du retour liturgique à la manifestation de

masse. Dans le monde universitaire, la

concurrence est rude avec les autres

champs de la discipline historique dont le

centre de gravité s'est désormais déplacé
hors de France. Cela a permis de renouve-
1er des secteurs autrefois florissants. Ainsi,
par exemple, l'histoire économique se

porte aujourd'hui beaucoup mieux. Quant
à l'histoire urbaine, elle a pris une dimen-
sion européenne incontestable. Il faut donc

bien en convenir, cette ouverture vers
d'autres horizons historiographiques n'a
pas l'équivalent dans le champ du re-
ligieux contemporain. Repli, frilosité,
sclérose,... sont peut-être des maux dont
souffre particulièrement l'histoire du ca-
tholicisme contemporain. Faut-il alors en
rester sur un tel constat morose, voire dé-

primant, comparable à la sortie d'un ci-
metière après un enterrement au «so/e;7
cowc/ton/» pour reprendre une belle ex-
pression de Guillaume Cuchet? L'histoire
religieuse n'aurait-elle plus rien de neuf à

livrer? Ne serait-elle plus capable de susci-
ter des «vocations» historiennes en dehors
de l'héroïsme?

Assurément, non. Car ces temps «diffi-
ciles» sont peut-être salutaires pour renou-
veler les approches historiennes du catho-
licisme contemporain. En effet, un certain
renouveau semble commencer à germer et
l'école «française» n'y est pas étrangère,
surtout parmi ses héritiers. Des approches
transversales et transnationales sont au-
jourd'hui privilégiées, du moins dans les
intentions sinon dans des recherches ponc-
tuelles. Le cru exceptionnel de l'année édi-
toriale 2012 apparaît donc comme le fruit
d'un renouveau déjà entamé auparavant.
Le premier des quatre livres dont nous
voudrions faire écho dans cette recension,
est l'œuvre de Guillaume Cuchet avec un

ouvrage collectif portant sur le dogme du

purgatoire. Il avait déjà été l'auteur d'un
livre remarqué en 2005 sur le «crépuscule»
de cette croyance au XIX° siècle, s'inscri-
vant dans le sillage du grand livre de Jac-

ques Le Goff. Ici sont réunies des contri-
butions lors d'un colloque tenu en 2007 en

Avignon sur la «fortune historique et

historiographique d'un dogme». On a là un

ouvrage qui dépasse les frontières acadé-

miques, permettant le dialogue entre histo-
riens renommés (médiévistes, modernistes,
contemporanéistes) mais aussi avec d'émi-
nents représentants de la sociologie et de la
théologie. Il fait le point des connaissances
actuellement disponibles sur l'histoire de

cette croyance qui a irrigué l'univers chré-

SZRKG, 108 (2014)



506 /teensrowe« - Comptes rencù/s

tien depuis son invention au Moyen Âge
jusqu'à sa désaffection à l'heure conci-
liaire de Vatican II, usant de variations sui-
vant les trois grands «moments de re-
charge», y compris actuellement au temps
d'un catholicisme plus «identitaire». Car
étudier le purgatoire, objet désuet en appa-
rence, pose des questions essentielles sur
le rôle et le devenir des croyances dans une
société qui se «sécularise» ou plutôt, di-
rions-nous, qui change son rapport à la re-
ligion et à la mort. La conclusion de Guil-
laume Cuchet est ici éclairante, fournissant
plusieurs hypothèses de la rupture avec ce

dogme plus théologique que de foi. Elle
invite à interroger les mécanismes qui con-
struisent et déconstruisent une croyance.
Ne plus croire au purgatoire, c'est pour le

croyant s'approprier une autre image de

Dieu et du salut, c'est pour l'historien ten-
ter de comprendre le changement en re-
ligion, ici dans le cadre de la doctrine ca-
tholique, bref de concevoir une nouvelle
histoire des croyances.

C'est justement sous cet angle que
Guillaume Cuchet publie, trois mois plus
tard, toujours en 2012, un second livre sur
«les tables tournantes et le spiritisme»,
sujet ésotérique par excellence, si loin du

purgatoire en apparence. Or, il s'agit de la

même recharge croyante qui anime la dé-
cennie 1850, moment intense de réveil re-
ligieux puis de reconquête catholique.
L'étude est ici particulièrement neuve
puisque son historiographie demeure en-
core balbutiante. Elle s'attache à com-
prendre la mode suscitée par le phénomène
«spirite» entre 1848 et 1875, provenant des

États-Unis, déferlant sur l'Europe et no-
tamment en France entre 1853 et 1854

avant de prendre le chemin de l'Amérique
latine, surtout du Brésil. Le moment fran-
çais se caractérise autour d'un théoricien
(Allan Kardec), d'une doctrine, d'un
mouvement et de relais au sein de la so-
ciété impériale. Une telle forme de «réen-
chantement» du monde a d'ailleurs pas-
sionné un temps Victor Hugo, durant son
exil à Jersey, dès lors qu'il cherche à entrer

en contact avec sa fille défunte Léopol-
dine. La décrue de ce «mouvement» reli-
gieux commence au milieu des années
1860 avec la réaction «antispirite» de l'Ég-
lise catholique, en particulier avec un dé-

cret romain de 1864, qui se traduit ensuite

par un «procès des spirites» en 1875.
Passée la nouveauté, la vague spirite a été

largement endiguée par les critiques de la

gauche laïque et le rempart d'un catholi-
cisme de culture pour ensuite se déverser
en Amérique du Sud. Cette «danse des

tables» renvoie alors à une histoire des

transferts transatlantiques d'une croyance.
Ici est faite la démonstration que l'on peut
recourir aux méthodes de l'histoire trans-
nationale et qu'il est possible de transgres-
ser les frontières historiographiques tant
nationales que disciplinaires pour appré-
hender à nouveaux frais le fait religieux.
Guillaume Cuchet use donc de l'entrée
culturelle et anthropologique pour revisiter
une histoire des croyances, déjà ancienne,
dans laquelle le catholicisme demeure en-
core une terra iwcog/nta.

Le troisième livre de l'année 2012 sur
lequel nous souhaitons nous arrêter, est
celui de Marie-Emmanuelle Chessel por-
tant sur la Ligue Sociale d'Acheteurs.
L'entrée se fait ici par l'histoire écono-

mique et sociale, à savoir l'acte d'acheter
et de consommer. La chronologie se situe
entre l'extrême fin du XIX° siècle et les
lendemains de la Grande Guerre. Il s'agit
d'une recherche qui envisage la naissance
d'un «commerce équitable» ou plutôt
d'une consommation «engagée» autour
d'une organisation de femmes et d'hom-
mes catholiques, soucieux de réforme,
ouverts aux autres confessions et aux
autres expériences nationales. Avant que
naisse la société de consommation, il est

un temps où émergent des réflexions et des

pratiques sur les «bonnes manières» de

consommer tout en respectant des prin-
cipes de morale et de droit. L'idée provient
du monde anglo-saxon avec la création des

ligues de consommateurs (Londres - 1887,
New York - 1891). Là encore, il s'agit de

SZRKG, 108 (2014)



Äeze/tt/o«e« - Comptes rera/tes 507

l'histoire d'une circulation transatlantique
d'un modèle d'action au sein d'un univers
d'associations féminines. Ce transfert dé-

passe les frontières nationales et confes-
sionnelies. Le relais est un couple, Hen-
riette et Jean Brunhes, elle bourgeoise ca-
tholique que l'on pourrait qualifier de

«féministe», écrivain et militante, lui cé-
lèbre professeur de géographie, bien connu
dans les milieux catholiques fribourgeois,
tous deux engagés dans le mouvement de

«l'américanisme» des années 1890. Ils
contribuent alors à fonder une ligue sociale
d'acheteurs en 1902 invitant les consom-
mateurs, surtout les dames de la bour-
geoisie, à veiller aux conditions de travail
du personnel dans les magasins fréquentés
et à ne pas effectuer d'achats le dimanche.
L'histoire de cette ligue, outil de mobili-
sation politique qu'affectionnent désor-
mais les femmes catholiques, est des plus
originales. Elle se situe à de multiples
carrefours historiographiques où se décline
plusieurs fois le fait religieux. Ainsi, elle

emprunte à l'histoire de la charité comme
à l'histoire des droits sociaux. Elle croise
l'histoire du catholicisme républicain et
réformateur avec celle de l'engagement et
du militantisme. Elle ouvre aussi sur une
histoire du genre au sein du catholicisme
comme sur une histoire politique de la
consommation. Le tout est associé à une
histoire transnationale au sein de laquelle
se déploient des circulations et des échan-

ges entre pays et continents, entre con-
fessions et cercles intellectuels mais aussi

entre hommes et femmes. Bien qu'il n'ap-
paraisse pas ainsi au premier abord, le livre
de Marie-Emmanuelle Chessel est une
contribution importante au renouvellement
de l'histoire du catholicisme contempo-
rain, empruntant les voies de l'économique
et du social puis du politique.

C'est précisément cette dernière voie
qu'emprunte le livre dirigé par Denis
Pelletier et Jean-Louis Schlegel pour abor-
der une page cruciale de l'histoire du ca-
tholicisme au second XX° siècle. L'objec-
tif est ici de retracer l'histoire de ces

«chrétiens de gauche», avant tout catho-

liques, militants et intellectuels, qui se sont
engagés politiquement au nom de leur foi
chrétienne, en France entre la Libération et
le milieu des années 1980. Ce sont des

héritages de culture politique, des réseaux
d'action catholique et syndicale, des orga-
nisations de militance ouvrière et fémi-
niste, des combats pacifistes et tiers-mon-
distes, des lieux de contestation cléricale et

théologique qui s'expriment et s'imp-
lantent dans le paysage du catholicisme
français, constituant le «moment gauchiste
de l'Église de France». Ce livre est plus
qu'une somme, c'est un livre majeur qui
appréhende un temps particulier du catho-
licisme français, presque un demi-siècle,
dont le cœur se trouve dans l'événement
conciliaire. Son découpage chronologique
en témoigne puisqu'il s'articule autour de

l'année 1962 qui ouvre le concile Vatican
II, en amont à partir de 1944, en aval

jusqu'à la victoire électorale de François
Mitterrand en 1981. Il entre donc dans

cette catégorie de livres qui marquent une
historiographie. Gerd-Rainer Horn a très
bien recensé pour les lecteurs du A/ouve-
me«/ Soc/a/ les grands enjeux que relate

cet ouvrage, tant sur le terrain politique
que théologique, et pointe sa fécondité en

ouvrant les perspectives à l'échelle euro-
péenne. En effet, ces «chrétiens de

gauche» sont-ils une exception française
ou la traduction politique en France d'un
phénomène qui aurait irradié l'ensemble
de la catholicité européenne et américaine?
Une histoire transnationale de ce «moment
gauchiste» du catholicisme pourrait désor-
mais s'inscrire dans le sillage de ce livre.
Elle permettrait de saisir l'influence de ce
«modèle français», véritable cas d'école
porté par une théologie française rayon-
nante, au moins sur un large espace franco-
phone de Genève et Fribourg à Louvain et
Bruxelles jusqu'au Québec. Sorti de ces
frontières linguistiques, que représente-
il dans le catholicisme anglo-saxon et ger-
manique mais aussi à Rome et dans les

jeunes Églises d'Afrique, d'Asie et

SZRK.G, 108 (2014)



508 Äezensz'onen - Comptes renc/us

d'Amérique Latine? Un modèle à suivre,
un contre-modèle ou simplement une par-
enthèse?

C'est la dernière hypothèse que semble

privilégier Jean-Louis Schlegel dans son
épilogue fort et stimulant. Le reflux com-
mence à s'opérer au milieu des années

1980. En désaccord avec les orientations
du pontificat de Jean-Paul II et le «retour
des certitudes», bon nombre de «cathos de

gauche» désertent les églises, les respon-
sabilités ecclésiales, les positions institu-
tionnelles et investissent les engagements
sociaux, en particulier humanitaires et cari-
tatifs. Cette stratégie de la «chaise vide»
permet alors le réinvestissement des parti-
sans du courant plus traditionnel de fin-
transigeance catholique, entrés pour cer-
tains en dissidence, prostrés pour d'autres
dans le silence. La fin de la parenthèse
«gauchiste» du catholicisme français cède
le pas à une «recharge» en direction du
catholicisme «intransigeant», parfois «in-
tégral». Celui-ci prend la forme d'un ca-
tholicisme «d'identité», faisant l'expé-
rience d'une minorité communautaire, re-
nouant avec les piétés traditionnelles, le
culte de liturgie, les dévotions pèlerines et
les voies oubliées de la politisation, usant à

nouveau du sermon et de la prière en po-
litique. Le livre dirigé par Denis Pelletier
et Jean-Louis Schlegel présente donc une
vraie fécondité historiographique. Il con-
stitue à ce jour l'ouvrage de référence sur
cette histoire d'un catholicisme contem-
porain situé yf /a gaz/c/ze t/u C/zrist. Mais il
ouvre également sur une autre histoire,
celle d'un catholicisme contemporain en-
core mal connu, /I /a droite du C/zrz'st, qui
serait moins l'expression d'une «nouvelle
évangélisation» que «l'ultime?» recharge
d'un catholicisme tridentin, intransigeant
avec la modernité.

Pour en finir avec cette recension géné-
raie, je reviendrais à ma question initiale
en affirmant qu'une nouvelle écriture de

l'histoire du catholicisme contemporain
demeure possible à une double condition.
La première conduit à une ouverture ur-

gente en direction d'une histoire transna-
tionale, bien différente d'un comparatisme
effectué à partir des cadres nationaux,
prenant alors la mesure des circulations et
des connexions à l'œuvre au sein de

l'univers catholique, usant de différents
jeux d'échelles entre espaces européens et

autres continents. La seconde serait le
retour imposé à une meilleure collabora-
tion avec les autres champs de la discipline
historique en poursuivant les veines fé-
condes de l'histoire sociale et culturelle du

religieux et du spirituel mais également
avec les autres domaines des sciences
sociales et humaines. En effet, le catholi-
cisme contemporain constitue depuis long-
temps un objet d'études à part entière au
sein de l'anthropologie historique avec
l'histoire des croyances. Les sociologues
et les politistes se le sont aussi appropriés,
en particulier autour de la sociologie histo-
rique du politique. Quant au dialogue avec
la théologie, il demeure plus difficile
aujourd'hui. Les chemins du renouveau ne
sont donc pas inconnus. Ils demeurent lar-
gement cartographiés. Certains s'y aven-
turent déjà parmi lesquels les auteurs des

ouvrages ici recensés. Lorsque j'écris ces

lignes, j'apprends le décès de Jean-Marie
Mayeur (1933-2013) qui fut un des meil-
leurs représentants de l'école «française»
d'histoire religieuse. Dans la dernière con-
versation que nous avions eue, il me faisait
part de son optimisme quant au devenir de

l'histoire du catholicisme contemporain, à

la vue du cru éditorial de l'année 2012, par
une pointe d'humour évangélique et pré-
monitoire: <c4 vi« nouveau, outre neuves»
(Marc 2,22).

Lyon Bruno Dumons

SZRKG, 108 (2014)



Rezenszorzez? - Cozzz/zZes z-ezzr/zzs 509

Jean-Marc Ticchi, Z,e Forage d/e Pz'e F/7
à Pans pozzr /e sacre d/e Vqpo/eozz (7#04-
7S05J. Äe/zgz'ow, po/z'Zz'^zze ez z/z/z/ozzza/ze,

préface de Jacques-Olivier Boudon, Paris,
Honoré Champion, 2013, 599 p.

Ceux qui s'arrêteraient au seul titre de

l'ouvrage de J.-M. Ticchi ou à sa taille
conséquente pourraient s'interroger sur
l'intérêt de lire cette publication, à moins
de goûter, comme les amateurs de choco-
lat, une érudition pure de tout autre ajout.
En réalité, ce volume qui puise à des

sources françaises et italiennes peu con-
nues (la quatrième partie fournit une pré-
sentation exhaustive de la recherche)
donne à réfléchir sur les dynamiques du
catholicisme romain du XIX' siècle, mais
aussi sur ce qu'est, z'zz vz'vo, le magistère
pétrinien à l'ère contemporaine.

Comme l'écrit Jacques-Olivier Boudon
dans la préface, le voyage de Pie VII en
France est réduit très souvent à son pré-
texte, à savoir le sacre de Napoléon en la
cathédrale de Notre-Dame de Paris le 2

décembre 1804. L'événement en lui-même
est peu traité par l'auteur, qui tient surtout
à faire mieux connaître les 196 jours qu'a
duré ce périple - du 2 novembre 1804 au
16 mai 1805 (le chapitre 5 consacré à

Rome en l'absence de son souverain cons-
titue un excursus bienvenu). Bien que son
prédécesseur ait effectué un séjour de trois
mois à Vienne en 1782, il est en fait raris-
sime qu'un pontife sorte de ses Etats, à tel
point que pour l'organiser, il a fallu cher-
cher dans les archives du Moyen-Age!
D'abord, il y a le voyage proprement dit -
une carte n'aurait peut-être pas été inutile:
Florence, Pistoie, Parme, Turin, la traver-
sée des Alpes par le Mont-Cenis, Cham-
béry, Lyon, Nevers, et pour finir, une
rencontre inopinée (sic) dans la forêt de

Fontainebleau avec un Napoléon en habit
de chasse (99) Un tel convoi ne passe

pas inaperçu: les foules évaluées tout de

même à quatre millions de personnes (327)
se pressent pour voir le pontife, recevoir sa

bénédiction, assister aux offices liturgiques

qu'il célèbre... J.-M. Ticchi s'attarde à

décrire les conditions matérielles avec des

détails savoureux d'économie domestique
(96) et la suite qui accompagne Pie VII.
Arrivé à Paris, le souverain pontife con-
sacre son séjour du 25 novembre au 4

avril, avec un détour à Versailles, à des

visites pastorales - chacune des douze

paroisses parisiennes reçoit cet honneur, à

des audiences, à des négociations car la

politique n'est jamais loin. En effet, la

prolongation du séjour parisien de Pie VII
permet au pape de défendre ses droits de

souverain temporel menacés par la France
révolutionnaire et au chef de l'Eglise
catholique de mettre les yeux sur la réorga-
nisation de l'Eglise de France (circonvenir
les évêques constitutionnels intégrés dans

l'épiscopat concordataire qui n'ont pas
rétracté leur serment, endiguer le schisme
de la Petite Eglise, fortifier les congréga-
tions naissantes...). C'est sur ce point que
l'apport du livre est le plus précieux: en

célébrant la messe pontificale c'est-à-dire
en vertu du cérémonial - romain - des

évêques, par exemple le Triduum pascal à

Châlons-sur-Saône, de nouvelles formes
de dévotion - les chemins de croix (361)
sur lesquels J.-M. Ticchi est un expert, en
distribuant les bénédictions, les indulgen-
ces et les chapelets, mais aussi par son
abord simple, sa charité et sa piété, le pape
se montre en «vainqueur du jansénisme»
(365) - le passage à Pistoie, célèbre pour
son synode de 1786, et la résipiscence de

l'évêque qui l'avait organisé, Scipion de'
Ricci (314), servant de repères à ce dé-

placement. Le pèlerinage de Pie VII est en
quelque sorte la mise en acte de la bulle
/IzzcZoz-em /zofez (1794), mieux connue
grâce à Philippe Boutry, et le déploiement
d'un catholicisme dit intransigeant qui
marquera tout le XIX et une bonne partie
du XX' siècles. Dire que c'en est désor-
mais fini du fébronianisme, du richérisme,
du gallicanisme, est évidemment excessif
mais la mécanique ultramontaine, et au

bout du compte infaillibiliste, est en-
clenchée. L'important est de préciser que

SZRKG, 108 (2014)



510 /?ezetwio«e« - Comptes rewr/trs

cet intransigeantisme romain incarné par le

pape rencontre l'adhésion populaire, parce
qu'il s'agit d'une idéologie populaire,
voire populiste, volontiers pointée contre
les élites éclairées. La mobilité du succès-
seur de Pierre, désormais reconnu comme
seul vicaire du Christ au détriment des

souverains temporels et des évêques, son
inscription dans un espace géographique
qui était encore il y a peu celui de cam-

pagnes de déchristianisation ou d'une
Eglise nationale, la manifestation ostenta-
toire de sa faiblesse - on pense au mot de

Staline: «le pape combien de divisions?»,
témoignent de ce renversement. Il y a quel-
que chose de révolutionnaire dans ce trans-
fert d'allégeance, du souverain ancienne-
ment très chrétien au pape-roi mais aussi

au peuple, dans cette exculturation poli-
tique du clergé qui s'annonce alors même

que le Concordat fraîchement signé et plus
encore les articles organiques sont censés

arrimer le catholicisme à l'Etat. Il y aurait
à ce titre intérêt à replacer ce voyage heu-

reux entre deux qui le furent moins: le cal-
vaire de Pie VI mort à Valence en 1799 et
la présence forcée de Pie VII, à Grenoble,
à Nice puis enfin à Fontainebleau entre

juin 1812 et janvier 1814 - dont on sait

l'importance dans la vocation d'un Lamen-
nais. Enfin, tout autant spectaculaire, loin
du cliché du «prisonnier du Vatican» à ve-
nir, est cette itinérance médiatique comme
on dirait aujourd'hui, cette autorité qui va,
qui se donne à voir et qui n'est pas sans

annoncer la figure des papes pèlerins, de

Paul VI à François, en passant par Jean-
Paul II.

Besançon Vincent Petit

Catherine Maurer, La v/7/e cLaW/aMe.
Les œavres soc/a/es cat/io/àp/es en France
et en 4//emagne au À79T s/èc/e (=Histoire
religieuse de la France), Paris, Cerf, 2012,
411 p.

Connue pour ses travaux sur le «modèle
allemand de la charité», Catherine Maurer
est l'une des meilleurs spécialistes de

l'histoire de la protection sociale au XIX°
siècle. Son dernier livre s'attache ici à

croiser l'histoire religieuse et l'histoire ur-
baine, autrefois peu complices, sur le ter-
rain des œuvres confessionnelles qui ont
essaimé dans la plupart des grandes villes
européennes, répondant ainsi aux besoins
des populations urbaines de plus en plus
nombreuses après 1850. Catherine Maurer
tente alors un pari qui est celui de prendre
la mesure de la «charité catholique» des

deux côtés du Rhin. Pour cela, elle a re-
cours à une méthode d'analyse globale qui
s'appuie sur des manuels et des annuaires

charitables, publiés pour l'essentiel après
1890. Ils concernent une vingtaine de vil-
les allemandes et françaises.

Une première approche a consisté à ex-
aminer attentivement la généalogie de ces

enquêtes et de ces enquêteurs qui relèvent
d'une pratique largement en usage au
XIX° siècle pour comprendre le fonction-
nement des sociétés, préfigurant une mé-
thode de la sociologie moderne. Ici, l'Of-
fice Central des Institutions Charitables,
fondé à Paris par Léon Lefébure en 1889,

joue un rôle important de coordination et
de diffusion du modèle français en Aile-
magne. Une chronologie de la création des

œuvres est ainsi proposée: la France pré-
sente des moments intenses de fondations
au cours des décennies 1830, 1850, 1870

et 1880 tandis que l'Allemagne se dote
d'un tissu d'œuvres seulement après 1850

dont le pic se situe entre 1886 et 1892.

Un deuxième volet s'attarde sur les ca-
ractéristiques de la naissance d'une œuvre.
Ici, le rôle des fondateurs est essentiel qu'il
s'agisse de religieux ou de laïcs. Les fem-
mes ne sont pas les moins nombreuses. En

SZRK.G, 108 (2014)



Rezezzs/'ozte/z - Comptes zx-Wz/.v 51!

France, la part des congrégations domine,
ce que Claude Langlois a pu appeler le

«catholicisme au féminin». Le rôle des ré-

seaux est également important, à l'image
de celui de la Société de Saint-Vincent de

Paul qui s'est étendu dans les deux pays.
Le facteur de l'émulation confessionnelle
conduit également à un dynamisme de

fondations, particulièrement dans les villes
allemandes et dans celle de Strasbourg.

Une troisième interrogation permet de

répondre à la question: que font les

œuvres? Trois principaux champs d'inter-
vention se dégagent: l'aide à l'enfance,
l'aide à la jeunesse et le soin aux malades.
En effet, les crèches et les salles d'asile
sont nombreuses à être créés dans les villes
allemandes et françaises ainsi que les or-
phelinats. Une attention particulière est

portée aux jeunes filles afin de les protéger
des tentations «corruptrices» de la ville,
surtout lorsqu'il s'agit de migrantes. La di-
mension sanitaire est particulièrement in-
novante en faveur des personnes exclues

par leur maladie incurable (cancer) ou leur
handicap (aveugles). Une spécificité serait
même celle du soin à domicile avec le tra-
vail de garde-malade, présente dans cha-

cun des annuaires charitables étudiés ici.
Le quatrième point souligne la collabo-

ration étroite que ces œuvres entretiennent
avec les politiques municipales d'assistance.
Si une concurrence existe entre les deux

systèmes, des collaborations nombreuses
demeurent dans l'ensemble des villes consi-
dérées. Cette coopération est souvent source
de modernisation dans les institutions com-
me dans les pratiques. A l'image du «socia-
lisme municipal» qui caractérise une cer-
taine gestion socialiste de municipalités ur-
baines à la fin du XIX° siècle, en Aile-
magne comme en France, la force d'in-
tervention sociale des œuvres charitables

catholiques dans le tissu urbain pourrait
même être assimilé en comparaison à une
sorte de «catholicisme municipal».

En conclusion, Catherine Maurer inter-

roge ajuste titre la pertinence d'un modèle
«allemand» ou «français», autrement dit

«national». Les circulations entre modèles
de chaque côté du Rhin sembleraient plus
appropriées. I! faudrait par ailleurs s'attar-
der sur ce qui pourrait constituer un véri-
table «savoir charitable» qui circulerait en

Europe via les revues et les congrès inter-
nationaux au sein desquels les réforma-
teurs catholiques auraient été parmi les ac-
teurs déterminants de ce volet majeur de la

protection sociale européenne. Le livre de

Catherine Maurer est à ce titre essentiel,
participant à cette entreprise de rénovation
historiographique qui consiste à ouvrir
l'histoire religieuse à d'autres dimensions
comme celle du social et de l'urbain.

Lyon Bruno Dumons

Haiin Goren, «£c/zZ AyzZ/zo/z.vc/z zzzzt/ gzz/
tfezzZic/z». Dte cfez/«c/ze« Xo/Ao/zAezz z/zzd

Pa/äV/'«a /5JS-/P70. Aus dem Hebräi-
sehen von Markus Lemke, Wallstein Ver-
lag, Göttingen, 2009, 476 S.

Jedes Buch hat seine Geschichte. Haim
Goren, heute einer der führenden Geogra-
phiehistoriker und Wissenschaftsmanager
Israels, begann erst spät, als Wissen-
schaftler zu arbeiten. Er lebte viele Jahre
im Kibbutz und fand dann aber dank der

Anregung seiner Lehrer Yehoshua Ben-
Arieh, Ruth Kark (beide Jerusalem) und
Alex Carmel (Haifa) zu den Themen, die
seine Forschungen prägen sollten: Zur
Analyse des europäischen Beitrags zur
Wiederentdeckung und zum Aufbau des

Heiligen Landes im 19. Jahrhundert. Go-
ren hat sich auf diesem Gebiet auf zwei
Themen spezialisiert: Die deutsche (und
internationale) geographische Palästinafor-
schung sowie das deutsche katholische
Wirken im Lande. Zum Ende seiner Be-
rufslaufbahn, die er wesentlich am Tel Hai
College im äußersten Norden Israels (zu-
letzt als Vizepräsident) verbrachte, legt er
zwei Monographien in deutscher Sprache

vor, die beide im Wallstein Verlag in

Göttingen erschienen sind: 2003 erschien

SZRKG, 108 (2014)



512 Rerens/o/?e/i - Comp/as rewefr«

«Zz'e/tf /zw z«?<7 ez/orac/zt cte Lrzncf». D/'e
rfez/sc/ze Pa/âs/z7zq/ôr.sc/7zz/7g z'/n 7 P. Ja/zr-
/zzz/zefer/. 2009 folgte «£c/zZ fozt/zo/wc/z zzzîz/

gzzZ <7ezzZic/z>z. Dze z/ezzt.vc/zezz ÄTzz//zo/z7re«

zzzzz/ fa/äs/zna /S3S-/9/0. Der letztge-
nannte Band hat seine Ursprünge, unge-
wohnlich genug, aber biographisch erklär-
bar, in Gorens Magisterarbeit. Darin unter-
suchte er vor rund einem Vierteljahrhundert
die Entstehung des deutschen-katholischen
Hospizes Tabgha in Galiläa, die den israe-
lischen Jugendlichen seiner Generation als

Jugendherberge in romantischer Lage ein

Begriff war. 2009 legt Goren also die dank
eines reichen Forscherlebens quasi überar-
beitete Qualifikationsarbeit in deutscher
Sprache vor. Den einprägsamen Titel sei-

ner 476seitigen Studie <r£e/?Z /azz/zo/z'.sc/z

zzzzzf gzzZ z7ezzZ.vc/z» entnimmt Haim Goren
dem Banner des Pzz/ös/zwrz- Ferez'zzs rfez- Ka-
Z/zo/zfezz DezzAc/z/czrzcfe. Er will mit diesem
Motto auf die Abhängigkeiten der im
Heiligen Land aktiven deutschen Katholi-
ken auf die «Ereignisse im Mutterland»
hinwiesen, die «vielleicht stärker als jeder
andere Faktor» das Profil dieser Gruppe
ausmachten (16). Methodisch versteht sich
Goren als historischer Geograph, der mi-
nutiös und stark empirisch eine Landkarte
des deutschen-katholischen Engagements
und seiner Folgen in Palästina entwirft.
Dabei bezieht er sich auf einen Zeitraum
von wenigen Jahrzehnten, die zwischen
dem erstarkenden Interesse Roms am Hei-
ligen Land und der Einweihung der letzten
deutschen-katholischen Einrichtungen dort
liegen. Die zahlreichen Detailinformatio-
nen zu Einzelpersonen und Organisationen
im Text sowie der umfangreiche biblio-
graphische Anhang belegen eine sehr ge-
wissenhafte Recherchearbeit. Zudem legt
Goren großen Wert darauf, Interessen,
Position und Selbstwahrnehmung der Ka-
tholiken in Deutschland in ihrer Wirkung
auf das Engagement im Heiligen Land dar-
zustellen.

Die Studie ist in sechs Kapitel geglie-
den. Die ersten beiden bieten einen Über-
blick der für das deutsche-katholische Wir-

ken relevanten (kirchen)politischen und
geistesgeschichtlichen Entwicklungen in
Europa und Palästina. Dabei arbeitet Go-
ren die Grundmotive heraus, die fur das

katholische Engagement im Heiligen Land
bedeutsam waren: (1) Ohne eine romanti-
sehe Idealisierung des religiösen Sehn-
suchtsorts Jerusalem bzw. des Landes der
Bibel hätten sich niemals derart weitrei-
chende europäische Aktivitäten entfaltet -
ganz gleich ob sie katholischer, orthodoxer
oder evangelischer Natur waren. (2) Die
erstarkenden Nationalismen in Europa
schlugen sich auch im historischen Paläs-
tina in einem starken Konkurrenzverhältnis
zwischen Frankreich und Deutschland
nieder, beeinflussten aber auch alle ande-

ren, stets national orientierten, dort aktiven
katholischen Organisationen. Dieser As-
pekt wird quasi zum Leitmotiv von Gorens
Buch. (3) Der Nahe Osten gewann auch
durch die kolonialistischen Bestrebungen
Deutschlands gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts und ein zunehmend globales
Denken der deutschen Außenpolitik an

Bedeutung. Hinzu trat die preußische AI-
lianz mit dem Osmanischen Reich. (4) Der
Kulturkampf und die geschwächte sozio-
politische Stellung der Katholiken im deut-
sehen Reich haben laut Goren dazu ge-
führt, dass die katholischen Palästina-Akti-
visten mit dem protestantischen Engage-
ment im Nahen Osten gleichziehen woll-
ten. (5) Nicht ohne Folgen für das deut-
sche-katholische Engagement blieb auch
der inner-katholische Machkampf in Jeru-
salem zwischen den verschiedenen katho-
lischen Orden und Institutionen im Zuge
eines verstärkten römischen Interesses und
der Wiedererrichtung des Lateinischen Pa-
triarchats (1847). Insbesondere die Fran-
ziskaner, seit 1517 mit der eigenen Or-
densprovinz «Custodia Terrae Sanctae»

einflussreich, waren eifrig bemüht, ihr
Wächteramt über die heiligen Stätten -
auch gegen den Patriarchen - zu verteidi-
gen.

Diesem anhand vielfältiger Faktoren be-
schriebenen Rahmen des Geschehens folgt

SZRKG, 108(2014)



/?ezens/o«e« - Comptes rew/tw 513

in vier Kapiteln die Darstellung der sich
darin bewegenden Einzelpersonen und
Institutionen. Goren bietet biografische
Porträts wie organisationshistorische Ana-
lysen zu Vereinen und Institutionen, die
das deutsch-katholische Wirken im Heili-
gen Land unterstützten oder intensiv präg-
ten. Er zeigt, dass es drei Phasen des

Engagements gab: Zwischen 1838-1875
die des Planens, Spendensammelns und
der Philanthropie sowie von 1875-1895
der Umsetzung von Ideen und der Grün-
dung von Institutionen, die dann von
1895-19 0 weiter ausgebaut und verfestigt
wurden.

Prägend waren der bayerische König
Ludwig L, der schlesische Franziskaner-
mönch und Missionar Ladislaus Schneider,
der in Köln 1855 gegründete, karitative
und höchst erfolgreich Spenden sam-
melnde Z)e«Ac/te Fere;« vom //e;7;gen
Graèe und der etwas kleineren Po/ös/mo-
Fere/'« von 1885, gegründet in Aachen von
führenden Köpfen des Zentrums. Es ist
auffällig, dass sich das deutsche Palästina-

Engagement vorwiegend in Zentren des

kämpferischen Katholizismus bildete
(Rheinland, Schlesien, Bayern). Interes-
sant ist zudem, dass auch die von Joseph
Görres herausgegebenen //AfomcA-po/;'/;-
,sc/;e« 5/ör/erc/as Aor/to/wc/te De«Ac/t-
/omf das deutsche sowie das österreichi-
sehe Palästina-Engagement publizistisch
unterstützten und für Spenden (gerade in

Bayern) warben (113; 121-129). Da zwei
Vereine für ein Themengebiet zu viel

waren, kam es 1895 zur Vereinigung im
neuen De«Ac/;e« Lerem vom Efe/7/gew
Z,o«<7e (229-271). Goren zeigt dabei, wie
sich mentalitätsgeschichtlich am Beispiel
des Palästinaengagements ein genereller
Trend im deutschen, politischen Katholi-
zismus herausbildete: Raus aus der Nische,
rein in den breiten Fluss des Nationalismus
und der Kaisertreue - verbunden mit einer
Aversion gegen das demokratische Frank-
reich (2290- Diese Haltung bedeutete im
Heiligen Land einen Kampf gegen das

französische Protektorat über die Katholi-

ken des Orients, das allerdings von Papst
Leo XIII. 1898 bestätigt wurde (98), der

vom französischen Kardinal und Nahost-
Kenner Benoit-Marie Langénieux maß-

geblich beeinflusst wurde. Sichtbarer Aus-
druck der französischen Dominanz in Je-

rusalem war der 1893 fertiggestellte
Prachtbau Notre Dame vor den Toren der
Altstadt. Mit der Einweihung der vom
Kaiser geförderten und von zahlreichen
Spendern ermöglichten Dormitio-Abtei auf
dem Zionsberg gelang es den deutschen
Katholiken zwanzig Jahre später, nämlich
1910, endlich auch die Skyline Jerusalems

mitzuprägen. Der Bau des deutschen
Benediktiner-Klosters samt Marienkirche
passte gut in die Zeit der Marienfrömmig-
keit jener Zeit. Den theologisch bedeut-

same Ort, an dem der Legende nach die
Gottesmutter entschlafen sei und wo sich

nur wenige Meter entfernt der Abend-
mahlssaal Christ befinde, hatte Kaiser
Wilhelm II. während seiner Orientreise
1898 für 120.000 Reichsmark dem Sultan
abgekauft und dem Deutschen Verein vom
Heiligen Land übergeben. Die Eröffnung
in Anwesenheit des Kronprinzen Eitel
Friedrich von Preußen und von über sie-
benhundert deutschen Pilgern löste im ka-
tholischen Deutschland einen «Sturm der

Begeisterung» aus «und wurde als Krö-
nung der Leistungen Deutschlands beim
modernen «Kreuzzug zu einer friedlichen
Rückeroberung» der heiligen Stätten inter-
pretiert, «einer Eroberung, die für die ge-
samte christliche Welt geschah», wie
Goren die Stimmung jener Zeit interpre-
tiert (347). Somit hatten auch die deut-
sehen Katholiken endlich sowohl ihren
Platz im internationalen katholischen
Wettkampf in Jerusalem gefunden als auch
eine gewisse Parität zu den deutschen
Protestanten erreicht, die an nicht weniger
prominenten Orten in der Altstadt seit
1898 die Erlöserkirche besaßen und eben-
falls 1910 auf dem Ölberg die Auguste-
Viktoria-Stiftung einweihten.

So wichtig der Wettkampf um die Prä-

senz an den Heiligen Stätten war, so en-

SZRKG, 108 (2014)



514 Reze/w/'onew - Comptes rewc/tts

dete hier das Engagement in Palästina
keineswegs. Das umfangreichste Kapitel
ist den deutschen-katholischen Einrichtun-
gen im gesamten Land gewidmet - vom
Erwerb oder Bau der Gebäude, über Funk-
tion und programmatische Ausrichtung bis
hin zu einzelnen prägenden Figuren (272-
403). Dazu zählte zunächst der große
Komplex am Jaffa-Tor in Jerusalem. Er
umfasst die noch heute bedeutende, nach
dem hoch engagierten Lazaristen-Pater
Wilhelm Schmidt benannte und damals

von Borromäerinnen geleitete Mädchen-
schule sowie ein Hospiz für Wissen-
schaftler und Pilger (später Paulus-Haus
genannt). Ziel war es auch hier, der von
französischen Dominikanern errichteten
Èco/e pratüpre c/ etuc/es 6/W/tjfwes ein deut-
sches Forschungszentrum mit guter Biblio-
thek entgegenzusetzen, was aber wegen
mangelnder Finanzen nicht recht glückte
(292). Zudem errichteten die deutschen
Katholiken im Jerusalemer Vorort Em-
maus-Kubeibe ein «Landgut», das als
landwirtschaftlicher Versorgungsbetrieb
den Jerusalemer Anstalten dienen und zu
einer katholischen deutschen Handwerker-
kolonie heranwachsen sollte. Auch hier
waren die Pläne größer als die Umset-
Zungsmöglichkeiten. Es gab weder ge-
nügend deutsche-katholische Handwerker
im Heiligen Lande noch hatte man ausrei-
chend Budget, um einen ganzen Landstrich
urbar zu machen (296). Immerhin entstand
in Emmaus ein bis heute existierendes
Seniorenheim in katholischer Trägerschaft.
Ein weiteres Prestigevorhaben der deut-
sehen Katholiken war das eingangs er-
wähnte Pilgerhospiz Tabgha am See Ge-
nezareth, unweit des sakralgeographisch
wichtigen Ortes der Speisung der Fünftau-
send. Dort sollten sich ebenfalls deutsche
katholische Aktivisten ansiedeln, Schulen

gründen und im missionarisch-sozialen
Sinne ins Land hineinwirken. Doch wieder
fehlten Menschen und Geld zum großen
Durchbruch. Immerhin kam es zum Bau
eines angesehenen, aber niemals rentablen
Pilgerhospizes, das sich seit den 1890er

Jahren regelmäßiger deutscher Gruppen-
besuche erfreute (325ff)

Goren resümiert ernüchternd (404—417),
dass das deutsche-katholische Engagement
trotz programmatischer Vielfalt insofern
gescheitert sei, da sich keine größere
Gruppe im Heiligen Land dauerhaft ange-
siedelt habe. Von den großen deutschen

Auswanderungswellen des 19. Jahrhun-
derts habe Palästina nicht mehr profitieren
können. Den deutschen Katholiken fehlte
trotz bemerkenswerter Spendenbereitschaft
das Geld, um im Wettkampf mit den fran-
zösischen Katholiken vor Ort mithalten zu
können.

Seinem Vorhaben, gewissermaßen eine
Landkarte historischer Prozesse und ihrer
Folgen im Heiligen Land so detailliert wie
möglich zu zeichnen, ist Goren gerecht
geworden. Für jeden, der sich mit dem
deutschen-katholischen Paiästina-Engage-
ment im 19. Jahrhundert beschäftigen
möchte, bietet der Band einen reichen
Fundus. Goren hat ein sorgfältig recher-
chiertes und reiches Kompendium vorge-
legt, das für alle nachfolgenden Bcschäfti-

gungen mit dem Themengebiet einen
hohen Standard setzt.

Berlin Roland Löffler/Eleonore Schulze

Martin Greschat, Der Erste ITe/tÄrrteg
une/ r/te C/zrtsten/tei't. Et« g/oèa/er Dèer-

AM, Stuttgart, Kohlhammer, 2014, 164 S.

Der Erste Weltkrieg wurde nicht nur mit
moralischen, sondern auch mit religiösen
Argumenten gefuhrt. Weil die kriegfüh-
renden Staaten aus dem christlichen Kul-
turkreis stammten, waren dies in erster
Linie christliche Argumente, die ins Feld
geführt wurden. Der frühere Gießener

Kirchengeschichtler Martin Greschat gibt
in seinem knappen Bändchen Der Erste
JEeMr/eg und <7;e C/tris/en/teit einen
kursorischen Überblick über die christli-
chen Kriegsanstrengungen auf der Seite
der Mittelmächte und ihrer Gegner. Der

SZRK.G, 108 (2014)



Eezens/'onen - Comptes renins 515

Band ist räumlich gegliedert und umfasst
in sechs Kapiteln die west- und osteuro-
päischen, die südwesteuropäischen, die
asiatischen und afrikanischen Kriegsschau-
plätze sowie die Rolle der Kirchen in den
neutralen Staaten. In allen Fällen wird die
Instrumentalisierung der Religion fur die
Sache der Mittel- bzw. der Westmächte
skizziert. Der Autor fasst dabei den For-
schungsstand prägnant zusammen und ak-
zentuiert den religiösen Kriegsnationa-
lismus, der besonders drastisch in Deut-
schland, in Frankreich, Großbritannien und
den Vereinigten Staaten zum Ausdruck
kam. In den USA wurde der Krieg als

religiös überhöhte Missionsaufgabe ge-
deutet, wobei dem «Christlichen Verein
Junger Männer» YMCA eine starke Rolle
zukam. Entgegen ihren theologischen und
moralischen Universalismus solidarisierten
sich die katholischen, protestantischen und
orthodoxen Kirchen mit den Kriegsan-
strengungen ihrer Armeen. Eine kaum zu
überschätzende Rolle spielten sie an der
Heimatfront, um dem Tod der gefallenen
Soldaten einen Ort der Erinnerung und
einen religiösen Sinn zu geben.

Mit drastischen Beispielen untermauert
Martin Greschat den Kriegseinsatz der
christlichen Kirchen. In Italien sollte der

Papst die italienischen Waffen segnen, was
er sich allerdings weigerte zu tun. In
Frankreich, Österreich und Deutschland
fand sich die christologische Überhöhung
des Soldatentodes bis hin zur Erlösung des

Vaterlandes. Kreuzestod und Soldatentod
wurden hier überblendet. In den Vereinig-
ten Staaten verband sich das ältere religi-
Öse Sendungsbewusstsein mit dem Kriegs-
eintritt an der Seite der Westmächte seit
1917.

Martin Greschat zeichnet insgesamt ein
etwas vorausberechenbares Bild vom christ-
liehen Kriegseinsatz in Theologie, Politik
und Frömmigkeit. Der Knappheit der

Überblicksdarstellungen geschuldet gingen
dabei eine Reihe von Ambivalenzen und
Schattierungen verloren. So wird für die
Schweiz zwar Karl Barth knapp erwähnt.

Außen vor bleibt jedoch die grenzenlose
Ernüchterung einer neuen Theologengene-
ration über den Kulturprotestantismus der

Vorkriegszeit, was für die Zwischenkriegs-
zeit prägend werden sollte. Auf der katho-
lischen Seite geht er zwar auf die Bedeu-

tung des Herz-Jesu-Kultes und der «Welt-
weihen» ein. Dass die Übersteigerung des

Herz-Jesu-Kultes jedoch Folgen haben

musste, sobald der Überantwortung eines

ganzen Volkes an das Herz Jesu kein Sieg,
sondern vielmehr die Niederlage folgte,
tritt dagegen zurück. Der Erste Weltkrieg
stellte frömmigkeitsgeschichtlich eine Zä-
sur dar. Dennoch war der Erste Weltkrieg,
wie der Autor zu Recht herausarbeitet,
kein Religionskrieg, auch wenn die reli-
giöse Emphase die Kriegsanstrengungen
begleitete. «Wer als entschiedener Christ
in den Krieg ging, blieb es in der Regel
auch. Ebenso verhielten sich überzeugte
Atheisten. Nur sehr wenige änderten tat-
sächlich ihren Glauben und ihr Leben»
(38). Dieses gut lesbare Bändchen gibt
einen allgemein verständlichen Überblick
über die Kriegsanstrengungen im Katholi-
zismus, im Protestantismus und in der
Orthodoxie auf allen Kontinenten. Eine
Differenzierung des eher knapp gehaltenen
Literaturverzeichnisses in Quellen und Se-

kundärliteratur hätte den Wert dieses
Bandes für Studenten noch weiter erhöht.

Freiburg/Schweiz Siegfried Weichlein

Benjamin Ziemann, Gewo/t ;>n Ersten
JFie/Mrteg. Toten, Üöer/eöen, Perwe/gern,
Klartext Verlag, Essen, 2013, 276 S.

Der seit 2005 an der Universität Sheffield
lehrende Historiker aus der Bielefelder
Schule hat seine grosse Untersuchung zum
Verhältnis von Front i/n<7 TTei/nat 1997

publiziert und bereits zuvor, 1994, zu-
sammen mit Bernd Ulrich einen Doku-
mentenband zum Eronta//tag im Ersten
ITeMr/eg veröffentlicht. Jetzt fokussiert er
seine jüngste Publikation auf das Problem

SZRKG, 108 (2014)



516 Rezewrione« - Comptes rewc/MS

der Gewalt. Die vorgenommene Drei-
teilung der Thematik - Gewaltpraxis, Ge-

waltverweigerung und Gewaltverarbeitung
- leuchtet ein. Aber sie spannt einen derart
weiten Bogen, dass manches bloss knapp
angesprochen werden kann. Im Abschnitt
zum Beispiel über die Deutungsmuster be-
schränken sich die Ausführungen über die
religiösen Deutungen des Krieges («Straf-
gericht Gottes», etc.) auf zwei Seiten

(39/40). Es bietet sich, was den For-
schungsdesign betrifft, das Bild nicht der
Schützen- sondern der Sondierungsgräben
an. Im Französischen würde man von «pis-
tes» sprechen, es sind aber eher Flecken in
einem sehr weiten Feld.

Zum einen Teil sind es ältere, neu aufbe-
reitete Texte, zum anderen Teil handelt es
sich um Erweiterungen und Ergänzungen.
Die so genannte Flughöhe wechselt mehr-
fach abwechselnd von eher synthetisieren-
den und abstrakten zu wiederum sehr
detailreichen und konkreten Passagen.
Nach der starken Einleitung flachen die
weiteren Ausführungen fast linear ab und
enden in einem völlig offenen, jede Ab-
rundung entbehrenden Schluss. Anderer-
seits nimmt der Autor wichtige Relativie-

rangen und Korrekturen bestehender Vor-
Stellungen vor, etwa der Theorien des

«enjoying of killing» oder des «Todes-
triebs». Gegen pauschalisierende Thesen

zeigt er auf, dass individuelles wie kollek-
tives Verhalten stark von der Situation und
dem Kontext abhängen und sich auch
hinsichtlich der «Kriegsschauplätze». Ne-
ben den bekannten Vorgängen in Belgien
tauchen die weit weniger bekannten Ge-
waltexzesse in Serbien auf. Man wird
daran erinnert, dass eine wichtige Zielset-

zung von Kriegen neben den territorialen
Gewinnen in der «körperlichen Verhee-

rang des Gegners» besteht, der Hauptteil
des Tötens jedoch über die Fernwaffe der
Artillerie erfolgte und der Anteil der Gra-
benkämpfe mit Pistole, Bajonett und vor
allem mit Handgranaten wesentlich gerin-
ger war, als man sich vorstellt. Weniger
wichtig als die verstreut ebenfalls vermit-

telten Gefallenen- und Verwundetenzahlen
sind die Quellen, die etwas zur Praxis des

Tötens und zur Einstellung zu dieser Art
von «Arbeit» aussagen. Ein eigenes Kapi-
tel ist Ernst Jüngers Tagebuchaufzeich-
nungen 1914-1918 gewidmet, die von den

bekannten «Stahlgewitter»-Publikation von
1920 erheblich abweichen. Andere, sehr
textnahe gehaltene Rekapitulationen gelten
einigen Selbstzeugnissen von «einfachen
Soldaten» im Sinne einer «Militärge-
schichte von unten», da tauchen kleine
Hinweise auf das Gebetsverhalten von Sol-
daten auf. Ebenfalls in einem etwas eigen-
artigen Verhältnis zu anderen Teilen des

Buches ist die ausführliche Analyse zweier
literarischer Bestseller zum Etappenmilita-
rismus im besetzten Belgien und Nord-
frankreich. Ein spezieller Abschnitt ist
dem Umgang mit sich ergebenden Geg-
nern gewidmet. Ziemann zeigt überzeu-
gend auf, dass man auch da kaum generali-
sierende Aussagen machen kann, dass das

Verhalten in hohem Mass von den kon-
kreten Verhältnissen abhing, dass abwech-
selnd Emotion und Rationalität im Spiel
sein konnten und das Schicksal der sich er-
gebenden Kämpfer auch von den Abfüh-
rangsmöglichkeiten und vom Interesse an
einer nachrichtendienstlichen Auswertung
der Gefangengenommenen abhing.

Die Untersuchung gilt weitestgehend
den Verhältnissen auf deutscher Seite.
Dann und wann, aber sehr unsystematisch,
wird mit nichtdeutschen (britischen, fran-
zösischen, italienischen) Verhältnissen ver-
glichen, was die Aussagekraft punktuell
wesentlich erhöht. Im Kapitel der Gewalt-
Vermeidung gehen die Ausführungen spe-
ziell auf die elsässischen «Kriegsunfrei-
willigen» ein und tauchte die Schweiz als

eine der möglichen Fluchtdestinationen
von Deserteuren auf (96). Das Kapitel zur
Gewaltverarbeitung verhandelt die Frage,
inwiefern im Krieg bei der Trappe einge-
tretene Bratalisierang in der Nachkriegs-
zeit weitergewirkt hat. Dieser bestehenden
und auch nicht ganz falschen Vorstellung
hält der Verfasser aber die Beobachtung

SZRKG, 108 (2014)



Rezens/owen - Co/wpto m?cfw.s 517

entgegen, dass ein Teil der in den ersten
Weimarer Zeit aufgetretenen Gewalt in
den Nachkriegsjahren selbst begründet
war. Was von vielen Publikationen gesagt
werden kann, gilt bei dieser anregenden
Arbeit in besonderem Mass: Sie muss in
den Köpfen der Leser weiterbearbeitet
werden.

Basel Georg Kreis

Manfried Rauchensteiner, Der
Ife/Mr/eg i/«c/ £We r/er //a/w/wrger-
monijrcA/e /974-/S, Wicn/Kö 1 n/Weimar,
Böhlau Verlag, 2013, 1222 S.

Es ist keine Übertreibung, wenn Rau-
chensteiners Buch als opus wogm/m be-
zeichnet wird. Dieses Werk wird auch
dadurch nicht kleiner, dass ihm ein ande-

res, seinerseits schon voluminöses Buch,
Der 7W <7e.v Doppe/ar//ers (1993) zu
Grunde liegt. Das neue Buch ist aber weit
mehr als eine überarbeitete Neuauflage. Im
Abstand von zwanzig Jahren - und bei
Rauchensteiner waren das zwanzig Jahre
weiterer intensiver Beschäftigung mit
dieser Thematik - waren nicht nur Kor-
rekturen anzubringen, Fehler auszumerzen
und Neuerscheinungen zu berücksichtigen.
Der Autor entwickelte neue Einsichten,
vor allem auch im Hinblick auf die Entfes-
seiung des Krieges. Dafür sieht er die
Verantwortung beim alten Kaiser Franz
Joseph, «[...] weit größer [...] als bisher

angenommen.» (1063). In der Tat waren ja
nach der Verfassung Österreich-Ungarns
Außenpolitik, Heerwesen und Krieg Prä-

rogativen des Kaisers, und der ließ sich da
auch nichts dreinreden. Die Hartnäckigkeit
des alten Kaisers, in diesen Bereichen habe

er allein zu bestimmen, führte aber in
Wirklichkeit, angesichts seines Alters und
zunehmender gesundheitlicher Probleme
zu einem enormen «Vakuum» an der
Spitze des Reiches - ein Vakuum, das zu-
nächst vom Armeeoberkommando, später
von der Deutschen Heeresleitung gefüllt

wurde. Tatsächlich hat Franz Joseph ja
nach der schweren Krise infolge der
Brusilov-Offensive im Sommer 1916 die-

ser Gemeinsamen Obersten Rriegsleitung
unter dem Befehl des deutschen Kaisers
zugestimmt - und damit einem wichtigen
Teil seiner im Innern so beharrlich ver-
teidigten Vorrechte aufgegeben.

Aber die thematische Neuausrichtung
des Bandes geht weit über diese Frage
hinaus. Vielfach ergänzt bzw. neu formu-
liert wurden die Kapitel über die innenpo-
litische Entwicklung der Monarchie. Weit-
hin neu sind die Abschnitte über die
Kriegsfinanzierung und vor allem über die

nur selten thematisierten Bevölkerungsver-
Schiebungen durch Flucht, systematische
Absiedlung aus den Frontgebieten, De-

portation und durch die Massen von
Kriegsgefangenen. Diese sozusagen
«strukturellen» Kapitel sind aber mehr
oder weniger in die Chronologie des Krie-
ges eingebettet - so wie ja auch im «wirk-
liehen» Leben neue Probleme zwar für die
Akteure häufig überraschend, beim Blick
hinter die Kulissen aber keineswegs zufäl-
lig auftreten. Die Überschriften sind zu-
weilen Zitate (Kap. 5 «Gott sei Dank, das

ist der große Krieg»), meistens aber kurze
und knappe Inhaltsandeutungen (Kap. 22.

«Die Folgen der russischen Februarrevo-
lution»). Es hilft der Lesbarkeit des Bu-
ches, dass es in 32 Kapitel unterteilt wur-
de, die einzelnen Abschnitte sind daher

von erträglicher Länge. Der Wechsel des

Blicks zwischen verschiedenen militäri-
sehen, gesellschaftlichen, wirtschaftlichen,
diplomatischen und innenpolitischen Pro-
blemen dient jener ebenso wie er die ver-
schiedenen und kompliziert miteinander
korrespondierenden Ereignis-Ebenen zu
verdeutlichen vermag.

Nach einer insgesamt wochenlangen
Lektüre erscheint dem literarisch gebilde-
ten Leser bzw. der entsprechenden Leserin
die existierende dramatische Umsetzung
der «Letzten Tage der Menschheit» von
Karl Kraus noch weniger als literarische
Fiktion denn als eine realistische Darstel-

SZRKG, 108 (2014)



518 /teceus/onew - Com/j/es re^cfi«

lung. Jene Mischung von Realitätsferne
der Entscheidungsträger, Unvermögen der
militärischen Führungsebenen, Plantings-
mängeln der militärischen und zivilen In-
stanzen, politischer Entscheidungsschwä-
che auch und vor allem an der Spitze des
Reiches (und insbesondere auch seines
österreichischen Teilstaates), korrespon-
dierend mit einer ungeheuerlichen Zumu-
tung an Zivilbevölkerung und Soldaten,
was das Ertragen von Hunger, Leid, Tod,
Verletzungen, Krankheiten, Entbehrungen
aller Art, Kriegsgefangenschaft, Déporta-
tionen, Umsiedlungen, Korruption, einer
brutalen Kriegsjustiz, überhaupt einer
Herrschaft des Militärischen über das

Zivile angeht, die man von Karl Kraus
kennt, wird vielfach auch von Rauchenstei-

ner nach den Quellen und einer überaus
reichen Sekundärliteratur beschrieben, ana-
lysiert und (selbstverständlich verbal zu-
rückhaltend) kommentiert.

Freilich wird Vieles von dem, was hier
für Österreich-Ungarn festgehalten wird,
auch für die anderen kriegführenden Staa-

ten gelten. Die Monarchie des Hauses
Österreich eröffnete den Krieg aber mit
einigen besonderen Handicaps. So war Ös-

terreich-Ungarn die militärisch schwächste
(oder, zieht man Italien in die Berechnung
mit ein: zweitschwächste) der großen
europäischen Mächte, mit der geringsten
Stärke der Armee im Frieden, der gering-
sten Ausschöpfung des angesichts der all-
gemeinen Wehrpflicht gegebenen Mann-
Schaftspotentials, dem kleinsten Wehr-
budget, der wohl am wenigsten modernen

Bewaffnung und, was sich allerdings erst
im Krieg herausstellte, mit einer offenbar
besonders wenig befähigten Generalität.
Die Probleme mit der teils veralteten Be-

waffnung gingen auf die besondere Fi-
nanzverfassung der Monarchie zurück,
denn den Heeresbudgets mussten die Ab-
gesandten der beiden Parlamente zustim-

men, und der ungarische Teil forderte im-
mer wieder eine Erhöhung der Rüstungs-
aufgaben zugunsten der ungarischen Wirt-
schaff, die freilich bei Weitem nicht so

leistungsfähig war wie die österreichische.
Das war einer der Gründe für die ständige
Unterdotierung des Heeres. Eine weitere
Ursache lag auch in der forcierten Aufrüs-
tung der im Krieg dann ziemlich bedeu-

tungslosen Marine, die enorm viel Geld
verschlang (ein besonderes Anliegen des

Thronfolgers Franz Ferdinand!). Die viel
zu geringen aktiven Mannschaftsstände

vor 1914 hatten dann auch relativ zu weni-
ge ausgebildete Reservisten zur Folge, so
dass nach den enorm verlustreichen Kämp-
fen im Herbst und Winter 1914/15 sehr
bald nur mehr wenig ausgebildete Ersatz-
mannschaften nachrückten - mit den

entsprechenden Folgen im Falle russischer
Offensiven. Ebenso wie ein großer Teil der
aktiven Mannschaften von 1914 fiel im
ersten Kriegshalbjahr auch ein erheblicher
Teil der jüngeren Subalternoffiziere aus -
vor allem die schneidigen jungen Leut-
nants, die mit gezogenem Säbel «ihrer»
Schwarmlinie vorausgingen, fielen dem
feindlichen Feuer rasch zum Opfer, ebenso
wie die noble Kavallerie, die zu Kriegsbe-
ginn noch zur Aufklärung gebraucht und
dabei rasch dezimiert wurde. Der Krieg
wurde auf der unteren Ebene, wie dies der

ungarisch-amerikanische Historiker Istvän
Deâk festgestellt hat, zu einem Krieg der
Reserveoffiziere. Aber auch davon gab es

zu wenige, weil das Prestige des Reserve-
offiziers offensichtlich in der Monarchie
weniger galt als im Deutschen Reich und
weil diese Charge für nichtdeutsche Ab-
solventen höherer Schulen noch um Eini-
ges weniger anziehend war.

Damit sind wir schon beim eigentlichen
Existenzproblem des Habsburgerreiches -
der «nationalen Frage». Das Problem des

Vielvölkerstaates, dass auf dessen Gebiet
mehrere «Volksstämme» zur Gänze (Mag-
yaren, Tschechen, Slowaken, Kroaten, Slo-
wenen) andere nur mit verschieden großen
Anteilen (Polen, Ruthenen, Rumänen,
Deutsche, Italiener) zusammenlebten, lässt
sich auf die Frage fokussieren, ob es

gelang, die Hälfte der Gesamtpopulation,
nämlich die Slawen (Tschechen, Slowa-

SZRKG, 108 (2014)



Rezens/'owe« - Cowptes rewt/ttf 519

ken, Polen, Ruthencn, Serben, Kroaten und
Slowenen) bei der Stange zu halten. Die
Frage, wie diesen Völkern im Rahmen der
Monarchie volle politische Gleichberechti-

gung ermöglicht werden könne, ohne die
Ansprüche der Deutschen, Magyaren,
Italiener und Rumänen zu tangieren, war
schon vorher die zentrale Frage gewesen.
Jetzt wurde sie zur Überlebensfrage. Tat-
sächlich erwies sie sich als unlösbar. Zwar
waren die aufgebotenen Reservisten brav
eingerückt, und antiserbische Kundgebun-
gen gab es nicht nur in Wien und Buda-

pest, sondern auch im kroatischen Zagreb
und im slowenischen Ljubljana, etwas
verhaltener im (damals schon fast ganz)
tschechischen Prag. Aber die slawischen
Eliten dachten vielfach schon in anderen

Kategorien - sie träumten von eigenen
souveränen Staaten, einem neuen Polen,
einer neuen Tschechoslowakei, einem

neuen Staat der vereinigten Südslawen.
Viele Mitglieder der slawischen Intelligenz
waren «neoslawisch» orientiert und fühl-
ten Sympathien mit Russland. Sehr rasch
etablierte sich ein tschechisches Exil im
Westen unter der Führung von Tomas G.

Masaryk und Edvard Benes, deren Ziel ein

eigener souveräner Staat war. Auch kroa-
tische Politiker (Ante Trumbic) gingen ins
Ausland, um mit der seit 1915 im Exil auf
der griechischen Insel Korfu weilenden
serbischen Regierung Kontakt aufzuneh-
men. Der in der Maideklaration von 1917

im wieder einberufenen Wiener Parlament
(das seit 1914 geschlossen war) zunächst

von Politikern geforderte eigene Staat der
(österreichischen und ungarischen) Südsla-

wen wurde bald zum populären Anliegen
der Bevölkerung, vor allem bei den Slo-
wenen. Aber dieser Staat konnte nicht
ohne Verwicklungen mit den Ungarn und
Deutschen entstehen, denn Serben und
Kroaten lebten größtenteils in der unga-
rischen Reichshälfte, und in der öster-
reichischen mussten die Forderungen von
Kroaten und Slowenen mit den küsten-
ländischen Italienern ebenso in Konflikt
geraten wie mit den Deutschen in Kärnten

und in der Steiermark, die keineswegs

gesonnen waren, Teile ihrer Kronländer
den Slowenen zu überlassen - außerdem
sollte den «Deutschen» der «Weg zur
Adria» frei gehalten werden. Was die
Deutschen den Slowenen verweigerten,
nämlich die Anerkennung slowenischer
Landesteile in Kärnten und Steiermark,
forderten sie hingegen von den Tschechen

- nämlich die administrative Teilung Böh-
mens in einen tschechischen und einen
deutschen Teil. Dass die Bewältigung
dieser politisch unvereinbaren Forderun-

gen von keiner der österreichischen und

ungarischen Regierungen geschafft wurde,
wird man kaum kritisieren können. Diese

Fragen waren schlicht und einfach unlös-
bar, und als man 1918 tatsächlich die ad-

ministrative Trennung Böhmens dekre-
tierte, änderte das nichts mehr, da sich am
28. Oktober 1918 der neue tschechische
Staat verselbständigte. Alle diese nationa-
len Probleme wurden aber dadurch ver-
schärft, als sich alle übrigen kriegführen-
den Staaten des nationalen Pathos zur
Motivierung ihrer Populationen bedienten

- ein solches nationales Pathos stand aber,

wenn überhaupt, nur bei den Magyaren zur
Verfugung. Auch bei den Deutschöster-
reichern konnte es in gewissem Maße - als

Staatspatriotismus - mobilisiert werden,
konnte aber im Krisenfall (nach der Six-
tus-Affaire!) auch zum staatsnegierenden,
irredentistischen Anschluss-Nationalismus
mutieren. Wie auch immer - bei den Ange-
hörigen der nichtdeutschen und nicht-
magyarischen Nationen wuchs das Gefühl,
diese Monarchie sei nicht (mehr) ihre

notwendige und verteidigungswerte Heimat.
Neben dem nationalen Problem erwies

sich das Versorgungsproblem als immer
drängender - und immer weniger lösbar.
Nun war Österreich-Ungarn ja überwie-
gend ein Agrarstaat. Aber gerade die

Agrarstaaten gerieten als erste in schwerste

Versorgungskrisen - Russland, dann die

Habsburgermonarchie. Ein Industriestaat
wie das Deutsche Reich konnte seine Ver-

sorgung, trotz der Blockade durch die En-

SZRKG, 108 (2014)



520 /?ezens/onen - Comptes rendus

tente, wesentlich länger, wenngleich eben-
falls nur mit extremen Einschränkungen,
aufrecht erhalten. Für den Krieg war in
keiner Weise vorgesorgt worden - weder
finanziell noch wirtschaftlich. Das wich-
tige Getreideland Galizien wurde schon im
August zum Kriegsschauplatz und fiel für
die Versorgung der Industriegebiete und
Großstädte aus. Die Heeresverwaltung
kaufte alle erreichbaren Vorräte auf, ohne
Rücksicht auf Preise und mittelfristige
Planungen - man rechnete ja mit einem
kurzen Krieg. 1915 trat bereits Knappheit
auf, ab 1916 regierte der Hunger, erste
Demonstrationen zeigten die Probleme
schon in aller Schärfe. 1917 (da gab es

auch noch eine große Dürre im späten
Frühjahr) und 1918 wurde es natürlich
nicht besser - obgleich man in die Frie-
densschlüsse im Osten (Ukraine Februar,
Russland März 1918) große Hoffnungen
gesetzt hatte. Dennoch funktionierte die
Erzeugung von Kriegsgeräten bis in das

Jahr 1918 hinein. Nach einer ersten Krise
liefen diese Produktionen 1915 voll an.
Aber auch hier regierte bald der Mangel -
gewisse seltene Metalle wurden rar, man
sammelte Altmetalle, Ringe, Glocken und
schmolz alles ein, für den Bedarf der
Geschützgießereien und Munitionsfabri-
ken. Finanziert wurde der Krieg durch An-
leihen, lange Zeit nicht durch Steuerer-

höhungen. Erst spät entschloss man sich,
auf diesem Weg den beginnenden inflatio-
nären Überhang an umlaufenden Geldmit-
teln abzuschöpfen. Die Kriegsanleihen (in
Österreich acht, in Ungarn 17) wurden na-
tional, sozial und regional sehr unter-
schiedlich gezeichnet: Am meisten noch

vom patriotischen deutschsprachigen bzw.
magyarischen Mittelstand, viel weniger
vom tschechischen. Spitzenzeichner waren
vielfach jene großen Unternehmungen, die
auch vom Krieg profitierten - aber nicht
immer, rund die Hälfte der großen Militär-
Belieferer hatten keine Kriegsanleihe ge-
zeichnet. Eigentümlicherweise hielt sich
die Hocharistokratie mit Kriegsanleihen-
Engagements sehr zurück.

Der rote Faden des Buches liegt in den
militärischen Ereignissen. Der strategische
«Gott» des österreichischen Offizierskorps
war Franz Conrad von Hötzendorf, Chef
des Generalstabs von 1906 bis 1911 und
wieder seit 1912, faktisch Oberkomman-
dierender (neben dem unbedeutenden Erz-
herzog Friedrich, der nominell das Kom-
mando führte). Conrad war ein hervor-
ragender strategischer Kopf, dem freilich
die faktische Kenntnis des Kriegsschau-
platzes in der Regel mangelte. So erteilte
er für die große Offensive gegen Italien
den Angriffsbefehl für die aus Südtirol an-
greifenden Regimenter für den 2. Februar

- da lag dort überall meterhoch der
Schnee! Faktisch begann der Angriff dann
im Mai, aber da waren die Italiener längst
vorgewarnt, und die Offensive blieb bald
stecken. Und vom Schnee und Schlamm in
Galizien und in den Karpaten nahm er
ebenso wenig Kenntnis wie von den un-
wegsamen Schluchten des Balkan.

Der militärische «Pallawatsch» (um ein
leider aus der Mode gekommenes altes
österreichisches Wort für ungelöste, aber
selbst verschuldete Problemknäuel zu
verwenden) begann schon mit der Mobiii-
sierung, als man gegen Serbien relativ
starke Kräfte schickte, gegen Russland

hingegen, wie sich bald zeigte, zu schwa-
che. Dazu kam eine unklare Führungs-
struktur - die Balkanfront stand unter dem
Kommando des unglücklichen Landes-
chefs von Bosnien, Potiorek, der sich am
Tod des Thronfolgers nicht ganz zu un-
recht mit verantwortlich fühlte, weitge-
hend selbständig, was der Kommandant zu
mehreren gescheiterten Angriffen auf
Serbien benützte, zum Teil mit Kräften,
die man gegen die Russen dringend ge-
braucht hätte. Auf dem russischen Kriegs-
Schauplatz spielte sich schon im ersten
Kriegsjahr ein Muster ein, das dann bis
1917 beherrschend blieb: Griffen die Rus-
sen massiv an, dann gelangen ihnen so-
wohl 1914/15 wie wieder 1916 und sogar
noch 1917 gegen die Truppen Österreich-

Ungarns große Erfolge, nur geringe aber

SZRKG, 108 (2014)



Rezews/onen - Compte? re/w/us 521

gegen die Deutschen. Jedes Mal erlitt die
k.u.k. Armee enorme Verluste, nicht nur
durch Tod, Verwundung und Krankheit,
sondern vor allem, weil die Russen zahl-
lose Gefangene machten. Die alte Frage,
ob das auf systematisches Versagen oder
Desertieren vor allem tschechischer oder
anderer slawischer Einheiten zurückzu-
fuhren ist, beantwortet der Autor mit zahl-
reichen Quellenstellen, deren Aussagewert
freilich nicht eindeutig ist. Immerhin wird
man sagen können, dass manchen Trap-
penteilen die Gefangenschaft doch er-
strebenswerter erschien als der Heldentod.

Militärisch relativ gut ging es den Mit-
telmächten eigentlich nur im Spätsommer
1915: Serbien war ausgeschaltet, die Rus-
sen aus Galizien vertrieben und die Italie-
ner, die im Mai Österreich-Ungarn den

Krieg erklärt hatten, hatten sich erfolglos
am Karst und am Isonzo fest gebissen.
Aber diese Gelegenheit ging vorüber, eine
echte Friedenschance hatte sich nicht
eröffnet. 1916 wollte Conrad mit einer
großen Offensive Italien «bestrafen». Das

gelang nicht so recht, und wenig später
brach mit der Brasilov-Offensive das Ver-
hängnis neuerdings über Galizien herein.
Freilich waren danach auch die Russen
schon am Ende - im Februar 1917 brach
die Revolution aus. Die Monarchie musste
sich hingegen, zur Rettung der Ostfront,
völlig unter das deutsche Kommando
beugen, die militärische Selbständigkeit
ging zu Ende. 1917 verschärfte sich die
Not im Hinterland, während die Isonzo-
front bedenklich ins Wanken geriet.

Wie in einer guten Tragödie erhält nun
der «Held» seine letzte Chance: Die 12.

und letzte Isonzoschlacht wurde, unter
deutscher Führung und maßgeblicher Be-
teiligung, zum großen militärischen Sieg,
die italienischen Armeen zerfielen und die
Mittelmächte stießen bis an die Piave vor -
der Artilleriebeobachter und spätere Histo-
riker Friedrich Engel-Janosi konnte mit
seinem Fernrohr die Türme von Venedig
erblicken. Italien wankte, aber es hielt mit
alliierter Hilfe durch. Aber es war der

klassische Pyrrhus-Sieg: Für den gigan-
tischen Aufmarsch im Oktober 1917 wur-
de alles verfügbare rollende Material ge-
braucht - und dafür viel zu wenig Kohle
und Kartoffeln nach Wien geliefert. Weit
mehr als 100.000 italienische Gefangene
mussten nun ebenfalls ernährt werden. Im-
merhin konnte sich die Armee drei Monate
lang aus dem frachtbaren Friaul und den
hier aufgestapelten Vorräten ernähren. Im
Jänner brachen umfangreiche Streiks aus,
die nur mit Mühe beruhigt werden
konnten. In der Bucht von Cattaro revol-
tieften Matrosen. Zum Hunger kam nun
das Beispiel der rassischen Revolution
dazu! Jetzt ließ auch die Leistungsfähig-
keit der Kriegsindustrie rasch nach. Im
Sommer 1918 durften die k.u.k. Geschütze

nur mehr vier Granaten pro Tag verschie-
ßen - und von denen wusste man nicht ge-
nau, wo sie einschlagen würden, so
schlecht war ihre Qualität.

Das endgültige Aus für die Donaumo-
narchie war dennoch nicht nur eine Folge
des Hungers und des wirtschaftlichen
Zusammenbruchs. Dazu kam verschärfend
die so genannten «Sixtus-Affaire». Da-
hinter standen Kontakte des jungen Kai-
sers Karls mit zwei Brüdern seiner Frau
Zita, Offizieren in der belgischen Armee
im Jahre 1917. Der Außenminister Graf
Czernin war eingeweiht, aber es gab dane-
ben offenbar noch eine handschriftliche
Mitteilung des Kaisers für Poincaré, mit
dem Hinweis, Karl würde «gerechtfer-
tigte» Ansprüche Frankreichs auf Elsaß-

Lothringen unterstützen. Die Franzosen
und Engländer waren interessiert, Italien
(das nicht wirklich informiert wurde)
blockte ab, es wurde nichts draus. Man
hielt auch dicht, allseits. Erst durch eine
Rede Czernins vor dem Wiener Gemeinde-
rat am 2. April 1918 wurde aus jenen
Kontakten die «Affaire». Er sagte dort,
Clemenceau habe angefragt, ob er, Czer-
nin, zu Verhandlungen bereit sei. Jener

replizierte sofort und korrigierte, Öster-

reich-Ungarn habe angefragt. Nach einer
weiteren Replik Czernins veröffentlichte

SZRK.G, 108 (2014)



522 Äezensione« - Comptes rewAts

Clemenceau Karls Schriftstück. Karl er-
klärte alles für Schwindel, war aber bla-
miert und wurde durch Czernin noch
weiter desavouiert, der die Verantwortung
für die Briefe ablehnte und mit Selbstmord
drohte. Die Folgen des Ganzen: Innenpo-
litisch standen Karl und seine Frau ab jetzt
für die Deutschnationalen unter dem Gene-
raiverdacht des nationalen Verrates. In
Berlin war man wütend, denn militärisch
war Österreich-Ungarn sowieso schon von
Deutschland abhängig, und jetzt das! Karl
musste nach Canossa: Vor Wilhelm II.
abschwören und das deutsche Bündnis
noch einmal beschwören. Das wiederum
befestigte bei den Westmächten die bisher
noch nicht total ausgereifte Absicht, die

Zerstörung der Habsburgermonarche je-
denfalls umzusetzen. Die tschechische
Emigration wurde aufgewertet, immerhin
gab es auch schon tschechische Legionäre
auf der Seite der Alliierten. Im Juni aner-
kannten die Franzosen, im September die
Amerikaner die Tschecho-Slowakei als

kriegführende Macht. Dennoch hielten bis
zuletzt tschechische Soldaten an der Ita-
lien-Front aus.

Den Untergang beschleunigte ein letzter
Offensiv-Versuch gegen Italien im Juni
1918. Er scheiterte unter enormen Verlus-
ten, nicht nur wegen der fehlenden Kampf-
mittel, sondern auch wegen der fehlenden
Koordination der kommandierenden Stel-
len. Und im August geriet auch die West-
front in Bewegung. Aber das Ende begann
am Balkan - dort, wo auch der Krieg be-

gönnen hatte. Im September brach die bul-
garische Armee zusammen, Serben, Franzo-
sen und Engländer rückten Richtung Bei-
grad vor, Bulgarien bat um Waffenstill-
stand. Am 14. September richtete Kaiser
Karl eine Friedens-Note an die Alliierten,
ohne besondere Antwort. Die Völker Ös-

terreich-Ungarns begannen sich immer
mehr, selbst zu organisieren. In diesem
Prozess war das berühmte Manifest des

Kaisers vom 16. Oktober eigentlich nur
mehr jener Ausgangspunkt, der die recht-

liehe Voraussetzung für einen einigerma-
Ben gewaltlosen Zerfall der Monarchie bot.

Keine Tragödie ohne Satyrspiel: Eigent-
lieh war das Reich schon nicht mehr exis-
tent - am 28. Oktober hatten sich die
Tschechen, einen Tag darauf die Südsla-
wen in eigenen Staaten konstiutiert, am 30.

Oktober die Deutsch-Österreicher - da

ging es noch immer um die Frage der
Beendigung des Krieges. Am 24. Oktober
hatte die italienische Offensive eingesetzt,
am selben Tag beorderte die ungarische
Regierung «ihre» Truppen zum Schutz der
Heimat zurück. Andere Truppenteile
meuterten, dennoch hielt die Front noch
einigermaßen, aber es war klar, dass der
Zusammenbruch bevorstand. Ab 31. Ok-
tober war eine österreichische Offiziersde-
legation bei den Italienern, zu Waffenstill-
Standsverhandlungen, sie erhielt in der
Nacht vom 1. auf den 2. November eine

Kapitulationsaufforderung. Der Kaiser zö-
gerte und wollte nicht unterschreiben.
Zuletzt delegierte er diese Aufgabe an den

neuen Armeekommandanten, Feldmar-
schall Kövess. Der war noch gar nicht in
Wien, in seiner Stellvertretung unter-
schrieb der zurückgetretene Generalstabs-
chef Generaloberst Arz. Unterzeichnet
wurde der Waffenstillstand am 3. Novem-
ber um 15 Uhr. Er sollte 24 Stunden später
in Kraft treten. Dadurch fielen den Ita-
lienern noch 380.000 Soldaten der ehe-

maligen Habsburgermonarchie in die Hän-
de. Die Verantwortung dafür sieht der
Autor in erster Linie beim Armeeoberkom-
mando und beim Kaiser selbst.

Rauchensteiner zeichnet ein großartiges,
düsteres, vieldimensionales Bild eines

eigentümlichen Staatswesens, das schon
im Frieden schwierig zu regieren war, aber
seinen Völkern doch viele - wenn schon
nicht alle - kulturellen und wirtschaftli-
chen Entfaltungsmöglichkeiten bereit ge-
stellt hatte. Den von ihm selbst entfes-
selten Krieg hatte dieses Staatswesen trotz
aller Schwierigkeiten erstaunlich lange
durchgehalten, freilich unter der Diktatur
der militärischen Notwendigkeiten, des

SZRKG, 108 (2014)



/?eze«i/o«en - Comp/« remote 523

Armeeoberkommandos und der Deut-
sehen. Zuletzt war es zerfallen, nicht nur
wegen der militärischen Niederlage, we-
gen des Hungers und der materiellen Not,
sondern weil der größte Teil seiner Bürge-
rinnen und Bürger keinen Sinn mehr in
seiner Existenz sah. Nur wenig ist aber in
diesem Buch von jener Kraft die Rede, die

gemeinhin als eine der Säulen der Habs-
burgermonarchie durch die Jahrhunderte
ihrer Existenz gilt - der römisch-katholi-
sehen Kirche. Auch sie konnte diesen
Prozess nicht aufhalten. Dass die große
monarchietreue Partei der deutsch-öster-
reichischen Katholiken, die Christlichsozi-
alen, ausgerechnet von einem katholischen
Priester und Theologieprofessor, Ignaz
Seipel, zur Akzeptanz der neuen kleinen
Republik, die sich zunächst Deutsch-Ös-
terreich nannte, motiviert werden konnte,
gehört freilich schon zu einem anderen

Kapitel der österreichischen Geschichte.

Wien Ernst Bruckmüller

Yvon Tranvouez (dir.), Co oteompote/cw
ote cùré/teï/te occ/tem/o/e.v /950-20/0,
Brest, université de Bretagne Occidentale/
Centre de Recherche Bretonne et Celtique,
2013,388 p.

Après le requiem pour le catholicisme
breton paru en 2011, le Prof. Yvon Tran-
vouez a réuni un colloque sur le thème de
la décomposition des chrétientés en mai-
juin 2012: pour filer la métaphore médico-
légale, après les obsèques du catholicisme,
historiens et sociologues se penchent sur
son cadavre. Comme il se doit dans ce type
d'ouvrages collectif, les différentes contri-
butions sont d'un inégal intérêt, mais elles
ont toutes en commun de s'inscrire dans

un terreau à chaque fois spécifique: la

Bretagne, la Suisse romande, le Québec,
l'Irlande, le pays basque, l'Italie du nord...
Car il s'agit d'étudier la fin d'une domina-
tion religieuse territorialisée, jamais ab-
solue cela va sans dire, parfois minoritaire

dans un ensemble géographique plus large

- d'où le rapport avec la question d'une
identité régionale, nationale, linguistique,
etc. La liste des chrétientés - en fait,
catholiques - retenues dit bien leur carac-
tère tardif quand déjà d'autres régions
d'Europe, et dès le XVIIIe siècle, ont
connu un processus de sécularisation. La
carte (12, issue des travaux d'Emmanuel
Todd) est significative: il s'agit bien là des

massifs granitiques qui avait résisté au

premier choc de modernité qu'avaient
constitué les Lumières, la Révolution puis
l'industrialisation. Ou pour manier le

paradoxe: comment et pourquoi ces chré-
tientés ne se sont pas décomposées plus
tôt? Un comparatif avec les régions protes-
tantes aurait été utile pour saisir ce
décalage temporel. Un tel décalage pose
évidemment la question de la nature de ce
catholicisme sommes toutes récent (du
XVIIIe siècle, voire du XIXe siècle). Un
catholicisme - le mot même est une nou-
veauté - qui est le produit d'une institu-
tionnalisation ou si l'on veut d'une ration-
alisation croissante (rôle du clergé, influ-
ence de Rome, place de l'écrit et du culte
contre les superstitions, les traditions et les

usages) qui s'appuie sur une demande
sociale (instruction, charité) relevant d'une
aspiration communautaire contre l'indi-
vidualisme.

Au-delà du constat clinique de I'effon-
drement des pratiques religieuses (Michel
Lagrée regrettait que trop souvent l'histo-
rien se contentait de mesurer des apparen-
ces), de la croyance en Dieu, et même du
sentiment d'appartenance à une confes-
sion, les différents chapitres du présent vo-
lume permettent d'envisager, comme le dit
un militant jaciste, le passage «de la reli-
gion à la foi» (201). La question de l'indi-
viduation du fait religieux et en fin de

compte de l'individualisme sous-tend, en

particulier dans les années 1960, toute la

problématique de la sortie de la religion.
Le moment en lui-même est remarquable-
ment saisi par Gerd-Rainer Horn, mais ce

qu'il décrit est troublant: en mai 1968, 150

SZRKG, 108 (2014)



524 Rezens/owew - Comptes re/KÄ/s

prêtres-ouvriers italiens accueillent l'émis-
saire du Vatican en chantant l'Interna-
tionale (31), et les étudiants de l'Action ca-
tholique belge passent de la Bible au petit
livre rouge (34).... Si le catholicisme est

éteint, les facteurs qui l'ont fait s'éteindre
se sont eux aussi et peut-être plus encore
évanouis. Si le marxisme a pu constituer
une idéologie de substitution cela n'aura
duré qu'un moment à la manière du
charisme d'un Bernard Besret. L'idéologie
révolutionnaire dont on comprend bien que
les dimensions populaires, égalitaires,
fraternelles, émancipatrices aient pu être
séduisantes pour les disciples du Christ ne
provoquerait donc pas une sortie de la
religion mais une réinterprétation (ou une
bifurcation) de la religion: la question est
de savoir pourquoi elle est demeurée

largement sans postérité, les remises en
cause des années 60 ayant débouché la

plupart du temps sur une rupture d'avec
l'Eglise et un abandon plus ou moins
rapide de la pratique religieuse. Les deux
communications pour le moins originales
consacrées à la bande dessinée illustre ce

changement de paradigme. Pour reprendre
le propos un peu forcé de Fabrice Bout-
hillon, Tintin est resté le héros catholique
de ses débuts, mais les formes de son en-
gagement ont changé: avec la même bonne
conscience, il soutient les révolutionnaires
sud-américains des années 70 comme il
prenait part au paternalisme occidental en

Afrique dans les années 30. Car au delà de

la diminution des ordinations, de l'encad-
rement sacerdotal, de l'assiduité aux of-
fices et aux rites saisonniers (baptême, ma-
riage, inhumation), reste que plusieurs
contributeurs détectent la permanence
d'une suècu/tere catholique qui expli-
querait certaines formes contemporaines
d'engagement social, économique et politi-
que (le cas de la Vendée est ici très

éclairant). En Belgique, une certaine influ-
ence chrétienne demeure grâce au syndica-
lisme, à l'enseignement, aux mouvements
de jeunes. Les votations suisses permettent
une approche quantitative de cette rési-

lience sur les questions sociétales (divorce,
avortement) ou interconfessionelles: la vo-
tation sur l'interdiction des minarets de-
mande un analyse subtile pour distinguer
un catholicisme d'ouverture qui y est défa-
vorable et un catholicisme d'identité, plus
conservateur, qui est favorable. On aurait

pu aussi y ajouter la carte des régions
françaises les plus généreuses envers les

œuvres caritatives, et on aurait pu y voir le

décalque de la fameuse «carte Boulard».

Besançon Vincent Petit

Thomas Großbölting, Der ver/orewe
ffimme/. G/auèe /« Dew/scWancf sei/ /94J,
Vandenhoeck&Ruprecht, Göttingen 2013,
220 S.

Die Religions- und Kirchengeschichte der
BRD erlebt seit einiger Zeit einen bemer-
kenswerten Aufbruch. Mit Thomas Groß-
boltings Der ver/orewe ffimme/ liegt nun
die erste große Synthese vor, die die vor-
liegenden Forschungen in anregender Wei-
se aufgreift und auf die aktuellen Diskus-
sionen um den Platz von Religion in der
Gesellschaft perspektiviert. Ausgangs-
punkt der ambitionierten Arbeit ist ein für
den Verf. offensichtlicher Wandel, näm-
lieh eine «wohl unwiederbringliche» (18)
Entflechtung von Religion und Gesell-
schaft und damit verbunden ein Bedeu-
tungsverlust der Kirchen sowie eine Plura-
lisierung des religiösen Feldes. Daraus er-
gibt sich das Ziel der Studie, nämlich die-
sen Wandel aus historischer Perspektive
für Deutschland von 1945 bis in die Ge-

genwart zu erklären. Mit diesem Anspruch
distanziert sich Verf. ausdrücklich «von der
bekannten kirchen- und konfessionsge-
schichtlichen Einbahnstraße» (14). Stattdes-

sen geht es darum, eine Religionsgeschichte
«aller Formen von Religiosität und ihrer
Organisation» (ebd.) aus ihrer gesellschaft-
liehen Kontextualisierung zu entfalten.

Um dieses Ziel zu erreichen, unterliegen
alle Hauptkapitel dem gleichen Zugriff. In

SZRKG, 108 (2014)



Rezensionen - Com/ües ren<fns 525

einem ersten Abschnitt wird das individu-
elle Glaubensleben untersucht: «Wie eig-
neten sich Einzelne wie auch Gruppen
Transzendenzvorstellungen an, welche
Wirkung zeitigte das?» (19). Im Mittel-
punkt des jeweiligen zweiten Unterkapitels
stehen der Gesellschafts- und damit auch
der Politikbezug. «Wie wurde Religion in
der Gesellschaft definiert?» (ebd.). In
einem dritten Schritt untersucht Verf. den

innerkirchlichen Wandel: «Die Religions-
gemeinschaften in Deutschland waren
beileibe nicht nur Objekte dieses Wandels,
sondern haben selbst eine bemerkenswerte

Entwicklung durchgemacht» (20).
Die chronologischen Schnitte, die Verf.

zur zeitlichen Abgrenzung seiner drei
Kapitel vornimmt, folgen den bekannten
Bahnen. Auf die unmittelbare Nachkriegs-
zeit und die 1950er Jahre folgen die sech-

ziger und siebziger Jahre als eigene Zeit-
einheit. Im Schlusskapitel zieht Verf. dann
den Bogen bis in die Gegenwart. Inhaltlich
steht im ersten Kapitel die Hoffnung auf
eine Rechristianisierung im Mittelpunkt.
Diese Hoffnung entpuppte sich allerdings
als Chimäre. Das Ende der Volkskirchen
war so etwa bereits in den 1950er Jahren
absehbar, wie Verf. nicht zuletzt an der
Erosion der Jugendverbände deutlich
herausarbeitet. Die beiden darauf folgen-
den Jahrzehnte sieht Verf. als die eigentli-
che Wendezeit an, da sich zum einen

innergesellschaftlich eine deutliche Eman-
zipation von Religion, in der Studie be-
sonders pointiert am Thema Schwanger-
schaftsabbruch herausgearbeitet, zeigt,
zum anderen sich aber auch innerkirchlich
Glaubensinhalte, Mentalitäten und Struk-
turen transformierten. Das dritte Kapitel
trägt die prägnante, aber auch etwas miss-
verständlichen Überschrift «Aus Kirche
wird Religion». Was gemeint ist, ist klar:
Das religiöse Feld differenziert sich weiter
aus. Erstmals finden die Nicht-Religiösen
und der Islam ausfuhrlich Berück-
sichtigung. Allerdings lässt der Verf. ent-

gegen der Ankündigung in der Überschrift
die Kirchen dann doch nicht vollständig in

Religion aufgehen, sondern erläutert auch
in diesem Kapitel ihre jeweiligen Konflik-
te und Pluralisierungsprozesse.

Abschließend bezieht Verf. seine Er-
gebnisse auf die aktuellen Diskussionen
um den Ort der Religion in der deutschen
Gesellschaft und kommt dabei zu bemer-
kenswerten Thesen. Die enge Verbindung
zwischen Staat sowie Gesellschaft und den
beiden Großkirchen sieht Verf. so in Frage
gestellt. Aus der Perspektive der Kirchen
habe als Folge der Verflechtung eine «Ver-
sorgungsmentalität» «den begeisternden
Impuls der christlichen Botschaft eher ver-
blassen lassen» (268). Aus der Perspektive
des Staates sieht Verf. keinen Grund mehr
für eine privilegierte Stellung ausschließ-
lieh der Großkirchen, da sehr viel stärker
die Interessen anderer Religionsgemein-
Schäften sowie der Nicht-Religiösen zu
berücksichtigen sind. Unabhängig davon,
wie man zu diesen Thesen steht: Groß-
bölting löst damit die in der Einleitung ge-
gebene Ankündigung ein, seine Studie als

«Problemgeschichte der Gegenwart» (die
Formulierung übernimmt er von Hans
Günter Hockerts) zu verstehen, und zieht
sich nicht in das sichere Schneckenhaus
einer positivistischen Faktensammlerei zu-
rück. Genau darin liegt auch der besondere
Reiz der Studie.

Will man der Studie gerecht werden, ist
festzuhalten, dass Verf. mit einer Fülle von
komplexen methodischen Herausforderun-

gen zu kämpfen hatte. Auf zumindest zwei
Kernprobleme sei hier hingewiesen. Das
Buch zeichnet sich durch den Anspruch
aus, nicht die Geschichte einer Konfession,
sondern eine Religionsgeschichte zu
schreiben. Das ist ein großer Anspruch und
zu Recht ist bereits in einigen Rezensionen
kritisiert worden, dass das Bild des Pro-
testantismus aber auch der Nichtreligiösen
an einigen Stellen unscharf bleibt. Das
tiefer liegende Problem ist aber, wie man
eine gemeinsame Geschichte der verschie-
denen religiösen Akteure schreiben kann,
ohne ihre Eigengeschichte im Erzählstrom
untergehen zu lassen. Mit Blick auf dieses

SZRKG, 108 (2014)



526 Fezezwz'ozzezz - Cozzz/z/e.s z-ezzßzzs

Problem fallt die Bilanz für die Studie

gemischt aus: An einigen Stellen gelingt es

Verf., die Balance zwischen gemeinsamer
und eigener Geschichte zu wahren (z.B. im
Abschnitt über das Verhältnis der Kirchen
zur Politik während der 1950er Jahre), in
anderen Abschnitten dagegen nicht (z.B.
die Ausführungen in 3.2 zum «Ende der
<Priesterkirche»>).

Ein zweites Problem sind die großen
Argumentationslinien. Verkürzt gesagt las-

sen sich aktuell zwei Narrative beobach-
ten. Auf der einen Seite wird in einem
Niedergangsszenario ein deutlicher Rele-
vanzverlust von Religion und v.a. der
Großkirchen betont. Die Gegenseite hebt

dagegen sehr viel stärker den Wandel her-

vor. Wie positioniert sich nun Verf.? Der
Titel «Der verlorene Himmel» verspricht
Klarheit, und für eine solche Klarheit
stehen auch Thesen wie «From Church to
Choice» oder «Von der Kirche zur Reli-
gion». Allerdings zieht Verf. die Linie
nicht kohärent durch, will er doch explizit
auch den innerkirchlichen Wandel unter-
suchen. Das Buch verweist in dieser Un-
schärfe auf ein tiefer liegendes Problem,
nämlich wie sich Wandel und Abbruch ar-
gumentativ zusammenfügen lassen. Dabei
zeigt sich eine zweite Schwierigkeit, näm-
lieh die Frage des Bewertungsrahmens.
Der Studie gelingt es nämlich an einigen
Stellen nicht, Transformationsprozesse zu
fassen, weil die Handlungslogiken der reli-
giösen Akteure auch in den Kapiteln über
die Zeit nach 1960 immer wieder an denen
des katholischen Milieus festgemacht wer-
den. Eine These wie «From Church to
Choice» überzeugt deshalb nicht, weil
unberücksichtigt bleibt, warum in einer
individuellen Wahl auch weiterhin Kirche
bei einer bestimmten Anzahl von Men-
sehen eine Rolle gespielt hat bzw. spielt
(unabhängig davon wäre auch stärker zu
diskutieren, dass sich Menschen vor der
Erosion der Volkskirchen bewusst für
diese entschieden).

Will man ein Fazit erstellen, bleibt fest-
zuhalten, dass Der ver/orene ffirarae/ nicht

nur einen ersten, sondern auch einen erst-
klassigen Entwurf einer Religionsge-
schichte der BRD darstellt. Das Buch zeigt
als «Problemgeschichte der Gegenwart»
die Stärken historischen Denkens auf. Sein
Gewinn liegt nicht zuletzt auch darin, dass

es auf methodische Probleme hinweist und

so wichtige Impulse für weitere For-
schungsarbeiten gibt.

Bochum Andreas Henkelmann

Stewart J. Brown/Frances Knight/John
Morgan-Guy (Ed.), Fe/zgz'ozz, We/?/;(y rzz?<7

Cozz/7zc7 m ßn'to/'n: From //te FeVozcz/z'ozz

to t/ze FwezzZzez/z Cezz/zzzy, Farnham, Ash-
gate, 2013, 294 S.

When accepting the role of a reviewer, one
is always pressed to ask: to what use is a

book? To which audience is it addressed?

What is its purpose? What scholarly gap
does it fill? In this particular case, the

answer is not obvious. Edited books have a

tendency to be eclectic and uneven. Fe/z-

gz'ozz, /c/ezj/zZy, ozzcf Cozz/7zcZ z'zz ßrz'Zazzz is no
exception. The essays were published in
honor of Keith Robbins, the celebrated
author of 77ze ffoz/cf Sz'zzce 7945; /f Cozz-

cz.se 77z.sZozy. The first chapter, written by
Bruce Collins, is dedicated to a vivid
exploration of his work. The last section

comprises a select bibliography of his
publications. In between no one pays any
interest to Keith Robbins's oeuvre. All
contributors but two (with only one refer-
ence each) do not even cite him once. It is

therefore not evident to acknowledge how
Robbins has influenced the distinctive
approaches and contributions favored by
the various contributors, and how their
findings confirm, refine, or refute the

eminent historian's conclusions. This neg-
lect is surprising in a Festschrift.

The introduction penned by Stewart J.

Brown, Frances Knight and John Morgan-
Guy tries very hard to present in a coherent
fashion the essays assembled in the book.

SZRKG, 108 (2014)



Seze«sz'o«en - Comp/as re«z/zzs 527

Yet, it is difficult to understand why Peter

Borsay's paper on «the elites and the

political landscape of the English town»
finds itself in the section titled «Religion
and Identity»; or why Brian Harrison's

paper on the Oxford History of England
series is placed in the section titled «Con-
flict and Identity». Religion is certainly a

thread common to most chapters, but by
itself, it hardly justifies the juxtaposition of
essays on «public somnolence in Eight-
eenth-century Britain», on the one hand,
and «religion, politics and sport in Western

Europe (1870-1939)», on the other.
The amalgam of the various essays in

the book's cornucopia is unfortunate be-

cause most contributions are very stimula-
ting. I shall not offer a summary of each

chapter (the editors provide well-honed
summaries in their introduction) but I will
try to indicate how /?e/zgz'ow, 7<7e«/z7y, awr/
Co«y7z'cZ z« Srz'Zaz'n might, notwithstanding
its flaws, set out a frame for future histo-
rical studies on religion and society. I shall

briefly underline not what the book achie-
ves but what could have been achieved if
the various contributions had been collec-
ted with a clearer purpose.

First, the book could have provided an

opportunity to reflect on possible compari-
sons with similar religious phenomena
occurring in Europe and the Americas. For
example, Paula Yates' chapter on Welsh
nation-building in the second half of nine-
teenth century cannot but raise interesting
comparisons with the entanglement of
faith and nationality elsewhere in the

world. Secondly, Äe/zgz'o«, WezzZz'Zy, a«<7

Cozz/7z'cZ /« ßz-/Zazzz might have fuelled an

understanding of religion that acknowled-

ges the profound social and political per-
meability of Christianity. For everyday be-

lievers, religion does not first and foremost
take place in churches; it happens in «half-

way houses» (Brian Harrison) where
Christian association is constantly negotia-
ted. Frances Knight's illuminating chapter
on the episcopal interventions in the drink
question in the 1890s shows how temper-

ance was incorporated in the Christian
ethos and yet, in the end, how the temper-
ance movement subtly contributed to the
demise of the Church's social functions.

Thirdly and finally, Re/zgz'o«, /ctezzZz'/y, azzz/

Co«/7z'cZ zzz Srztaz'zj may lead us to reflect on
the relation between popular and high-brow
cultures. For example, D. W. Bebbington's
essay on Evangelicanism and British culture
explores the intertwinement of intellectual
(empiricism, pragmatism) and religious be-
liefs, while Hugh McLeod's essay deals

with the religious investment of leisure acti-
vities, more specifically sports, of a rising
and growing middle class.

If there is a lesson learned from reading
some of the individual chapters, it is that
(a) transnational studies (b) focusing on
non-religious objects invested by religious
beliefs and institutions, and (c) opened to
the inclusion of historical material coming
both from popular and intellectual sources,
may be the best way to renew our writing
of religious histories. If it had focused on
one of these aspects and stuck to it, the

publication of Äe/zgz'ozz, WezzZzZy a«c/ Co«-
/7/cZ z'n Srz'taz'« could have constituted a
valuable contribution to the field. But, as

the French proverb goes, «qui trop em-
brasse mal étreint», which can be freely
translated as: «An edited book should not
bite off more than it can chew.»

Montreal Jean Philippe Warren

Georg Pfleiderer/Alexander Heit (Hg.),
J?e/zgï'o«s-.Po/z7z£ /. Zzzr /zz'storzsc/ze« Se-
«za«?zA ezzz'o/rà'Ac/zez' TegzZ/maZ/o/zsz/zsAzzr-

se, TVZ, Zurich, 2013, 444 S.

«Entscheidung», «Souveränität», «Men-
schenwürde», «Europa» und «Recht» sind
die Schlüsselbegriffe, entlang derer die
Fellows einer kleinen Forschergruppe die

Verbindungen von Religion und Legiti-
mität ergründet haben. Hervorgegangen ist
der hier zu besprechende Sammelband aus
einer rund zweijährigen Arbeit im For-

SZRKG, 108 (2014)



528 Äezettä/o/teH - Comptes rewefe«

schungskolleg des Zentrums für Religion,
Wirtschaft und Politik/Collegium Helveti-
cum-Basel an der dortigen Universität. Er
enthält fünf ausführliche Beiträge, in
denen die Autorinnen und Autoren jeweils
einen dieser «Grossbegriff(e) politischer
Semantik» (7) analysieren, indem sie ihn
auf religiöse Kodierungen hin befragen
und gleichzeitig legitimationstheoretisch
beleuchten. Hinzu kommen eine Einlei-
tung, die die Forschungsthesen systemati-
siert, in ihrer Gliederung jedoch an der

Trennung der fünf Begriffe festhält, sowie
eine Einführung in die Thematik des Ban-
des, die die historischen und gesellschaftli-
chen Kontexte der semantischen Analysen
skizziert.

Diese Einführung - von allen fünf Auto-
ren gemeinsam verfasst - kontextualisiert
überwiegend für das 20. und 21. Jahrhun-
dert, greift jedoch, sofern es um Prozesse
der europäischen Nationswerdungen geht,
bis ins 18. Jahrhundert zurück. Dass die
Kirchen und andere Religionsvertreter in
den Nationsbildungen nicht nur eine Rolle
spielten, sondern zum Teil weitreichende
Einflusssphären hatten, deuten die Autoren
mehrfach an, etwa wenn sie auf Mehrfach-

nutzungen christlicher Ikonografien ver-
weisen, die sowohl Sache der Kirchen als
auch Sache frühneuzeitlicher Staaten wa-
ren. Damit spielen sie auf einen fundamen-
talen Wandel in der Herrschaftslegitima-
tion an, den allerdings nur der Beitrag von
Thomas Maissen explizit aufgreift. Des
Weiteren machen die Autoren insgesamt
fünf Grenzdiskurse aus, in denen sie reli-
giöse Kommunikation zwischen Bürgern
und Staat vermuten. Neben zivilreligiösen
und ethischen Bereichen identifizieren sie
zudem die transnationale Migration, die

Tiefengrammatik von Wertesystemen so-
wie die Europäische Union als solche un-
tersuchungswürdigen Diskursebenen. Die
jeweiligen Akteure bleiben dabei zunächst

jedoch unbekannt.
Im ersten empirischen Beitrag postuliert

Helmut Zander zunächst eine enge Ver-
bindung zwischen der europäischen Ideen-

geschichte des Toleranzkonzeptes und der

Christentumsgeschichte. Grundlage dieser
Zusammengehörigkeit sei eine Religions-
Zugehörigkeit, der grundsätzlich eine Ent-
Scheidungsmöglichkeit, keine Détermina-
tion eingeschrieben sei. Seit der Spätantike
habe sich durch das Christentum die Op-
tion etabliert, sich weitgehend unabhängig
für eine Religion entscheiden zu können,
obgleich dies immer wieder zu Konflikten
führte. Für Zander erscheint damit - in
vergleichender Perspektive mit dem Hin-
duismus und Buddhismus - die enge Ver-
flechtung von Religion und Entscheidung
als Charakteristikum christlicher Religion.
Festzuhalten bleibt aber auch, dass es sich
über die Jahrhunderte hinweg hierbei zu-
meist um eine Tradierung innerhalb elitä-
rer Diskurse handelte, die der Praxis fami-
Haler Tradierung in vieler Hinsicht entge-
genstand.

Thomas Maissen wendet sich dahinge-
gen dem neuzeitlichen Konzept der Souve-
ränität zu, das stets danach strebe, die
Funktionalität von Herrschaft konstituti-
onstheoretisch aufzuladen. Er beschreibt
«die frühneuzeitliche Transformation des

Politischen als Herausbildung des staatli-
chen Gewaltmonopols» und legt dabei be-
sonderes Augenmerk auf dessen Deutung
in zeitgenössischen Bildquellen (75). Vor-
rangig erkennt Maissen dabei eine Ikono-
logie des Familiären und der Sexualität in-
nerhalb der neuen politischen Bilderwelt
christlicher Prägung, die zugleich die poli-
tische Grundbeziehung von Souverän und

Repräsentant prädestinierte.
Amulf von Scheliha fragt anschließend

nach dem Wandel legitimatorischer Be-
deutung von Religion für den demokrati-
sehen Staat und rückt dabei die begriffii-
chen Konnotationen von Nation und Men-
schenwürde in den Vordergrund. Dies mag
zunächst verwundem, zählen beide Kon-
zepte doch nicht notwendig zur Riege reli-
giöser Begriffe (sofern es solche überhaupt
geben mag). Doch von Scheliha vermag zu
zeigen, wie sie im Zuge der Debatten etwa
in der Frankfurter Nationalversammlung

SZRKG, 108 (2014)



Peze/m'owe« - Co/wp/es rera/ws 529

bzw. in gegenwärtigen Legitimationsdis-
kursen muslimischer Intellektueller eine
deutlich religiös-theologische Aufladung
erfuhren, die zuweilen markante In- und
Exklusionseffekte zeitigte. So verwerfe die
EU gegenwärtig den Laizismus und bevor-

zuge ein «Modell, das den spezifischen In-
teressen und zivilgesellschaftlichen Aufga-
ben der Religionsgemeinschaften Rech-

nung trägt», ganz bewusst ohne dabei be-
stimmte religiöse Gemeinschaften und
Traditionen zu bevorzugen (240).

Otto Kallscheuer fragt in seinem rund
100 Seiten starken Beitrag, inwieweit sich
die Europäische Union in einer Légitima-
tionskrise befinde. Zunächst beobachtet er,
wie sich während der Griechenlandkrise
eine auffallende Machtverschiebung be-
merkbar machte, und zwar vom Europäi-
sehen Parlament selbst hin zu eher infor-
mellen Gremien. Zugleich identifiziert
Kallscheuer Tendenzen einer Psychologi-
sierung von Souveränitätskonzepten, die
eher theologische Deutungen verdrängt
haben. Letztlich endet seine Analyse in
einer generellen Offenheit, die dem gegen-
wärtigen Europa zwar mangelnde Koordi-
nation und fehlendes Selbstvertrauen at-
testiert, aber dennoch eine erfolgreiche
Identitätsbildung in Aussicht stellt, zumal
gerade jene Krisenzeiten und die damit
verbundenen Reflexionen zur Wesensfin-
dung dienen.

Abschließend untersucht Rja Sakrani
den Wandel islamischer Rechtskulturen in

Europa und versucht dabei, den Begriff der

«Geltungskultur» rechtsphilosophisch zu
unterfuttern. Ist also, so fragt sie gleich zu
Beginn in Anspielung auf den arabischen

Frühling, «an die Stelle der Religion im
idealtypischen Legitimationsmodell isla-
mischen Rechts und islamischer Herr-
schaff ein anderer Legitimationsproduzent
getreten?» Auch diese Frage bleibt, ähn-
lieh wie bei Kallscheuer am Ende offen.
So begegneten sich traditionalistische Eli-
ten und andere Autoritäten, für die der

europäische Raum vor allem ein Kriegsge-
biet sei, sowie liberale Protagonisten eines

Euro-Islam mittlerweile fast auf Augen-
höhe. Was sich daher anbahne, sei ein
«dritter Weg», der zu einer Minoritätenju-
risprudenz führe, sei sie islamisch oder sei

sie islamkonform.
In ihrer Einführung fragen die Heraus-

geber, was sich aus den Analysen der
einzelnen Beiträge für den religiösen
Legitimierungsbedarf unserer heutigen
Gesellschaff folgern ließe. Eine Antwort
deuten sie dabei bereits selbst an. So ori-
entiere sich der Legitimierungsbedarf an
einem spezifischen, historisch wandelba-
ren Subjektverständnis, für das freie Ent-
Scheidungen, genauso wie delegierbare
Souveränität, durch gemeinsame Prägun-

gen etablierte Sozialität und Menschen-
würde als «unveräusserlicher Höchstwert»
kennzeichnend seien. Als Leser mag man
diesem freilich kaum überraschenden Re-
sümee gerne zustimmen, auch wenn die

Frage, wer Legitimität letztlich stiftet, da-
mit offen bleibt. Jene Legitimitätsstifter
finden sich in den Diskursanalysen der
einzelnen Beiträge jedoch wieder. Ihr Pro-
fil muss der Leser allerdings eigenständig
zusammensetzen. Die beeindruckende
Dichte aller Beiträge liefert eine außeror-
dentlich breite Grundlage dafür.

München Nicolai Hannig

Emma Long, 77«? C/twrc/t-State Deèafe;
Re/ig/on; £<7nca//o«, ant/ r/ie EstaWwA-
we«/ C/atwe /'« Po.s7- ITar /fmenea, New
York, Bloomsbury, 2013, 280 p.

For those outside the United States (and
for many within as well) the role of the

Constitution in American public life is

often mysterious, and this book, by a

professor at an English university, serves
to illuminate some aspects of the subject.

The Constitution was hammered out just
after the American Revolution and, with
twenty-seven amendments adopted since
the 1780's, has served ever since as the
basic document defining the American

SZRKG, 108 (2014)



530 Rezens/OMen - Comp/es renefe«

state. The Supreme Court, which was itself
established by the Constitution, has over
the years sat in judgment on the work of
Congress, the President, and the various
state governments, determining if their
actions conform to the Constitution. (Whe-
ther the Founding Fathers intended the
Court to have that authority is open to de-

bate.)
The Court has nine members, who are

appointed by the president and approved
by the Senate, after which they may serve
as long as they wish. Perhaps especially
over the issue of religious establishment,
the nomination process has often been

highly politicized, with presidents endea-

voring to appoint justices who represent
the president's own judicial philosophy.
(Once on the Court, however, justices do
not always vote the way the president may
have expected.) A simple majority rules in

every case, and 5-4 decisions are common.
The First Amendment begins, «Con-

gress shall make no law respecting an
establishment of religion nor prohibiting
the free exercise thereof», a rather sehe-
matic proclamation that has been the focus
of endless and often passionate contro-
versy, especially given the relatively high
level of religious affiliation in the United
States and the wide diversity of its chur-
ches.

Until the 1830's several of the indivi-
dual states had official established chur-
ches, and the First Amendment was under-
stood to prohibit only the Federal govern-
ment from doing so. At the same time
there was a common belief that civic virtue
was rooted in religion, so that the govern-
ment should support and encourage reli-
gion in general. Thus there have always
been paid chaplains in the military, the
education of American Indians was at one
time put in the hands of the various chur-
ches, prayers have often been recited at

official gatherings, and public figures
routinely invoke divine guidance in their
speeches. Historically there were practi-
cally no anti-religious movements in the

United States comparable to those found in

some European countries.
The American public school system was

established in the middle of the nineteenth

century, and from the beginning Catholics
and some others (notably some Lutherans)
considered it dangerously secular and

therefore moved to establish their own
schools. In reality, however, many of the

public schools reflected a generalized kind
of Protestantism, especially manifest in

prayers and Bible reading.
Only in the 1920's did the Supreme

Court begin to hold that the Bill of Rights
applies to the states as well as to the Fed-
eral government, and since then the great
majority of religion cases have involved
state and local governments. Thus the
author of this work essentially begins her

story after World War II.
The great majority of «establishment»

cases considered by the Court involve the

question whether the government - Fed-

eral, state, or local - can offer support to
religious schools and whether there can be

a religious presence in the public schools.
Both issues have generated considerable

controversy, with two judicial philosophies
in conflict - «accommodation», which fa-

vors governmental support of religion, and

«separation», which holds that there
should be a substantial «wall» between
church and state. Roughly speaking, Re-

publicans support accommodation and

Democrats separation.
The author organizes dozens of cases

into three major categories - aid to reli-
gious schools, prayer in the public schools,
and «equal access» (whether students have
the right to form religious organizations
that are officially recognized by the

school). Devoting a book specifically to
issues involving schools is of course de-

fensible, but readers unfamiliar with the

subject may miss the larger context into
which the school cases fit, for example, the
debate over whether churches should be

exempt from taxation and if so why, or

SZRK.G, 108 (2014)



Rezews/'one« - Comptes re«c/w.s 531

how the Court justifies prayers at official
meetings of government bodies.

In what seemed at the time like the ra-
ther trivial £Ver«w case (reimbursing
parents for the expense of transporting
their children to Catholic schools), a ma-
jority of the Court in 1947 enunciated a

strict separationist position that is offi-
cially still dominant but has been modified
over the years in many ways. After allow-
ing reimbursement for travel, the Court
proceeded within a few years to forbid any
direct public support of religious schools
and to permit only a few indirect subsidies.
In some ways the key issue now is
«vouchers» - money paid directly to par-
ents, who may choose where to send their
children to school. (The Court has gener-
ally upheld government grants to Amer-
ica's large number of private universities.)

Beginning a year after EVeraw, the

Court became zealously vigilant against
anything that implied that the public
schools supported religion - students could
not receive voluntary religious instruction
in a public school building, prayers and
Bible readings were prohibited, and in one
case even a required minute of silence at
the beginning of the school day was pro-
hibited, on the grounds that it might be

construed as a prayer. As with aid to pri-
vate schools, the Court has become some-
what more accommodationist in the past
twenty years.

«Equal access» has been a relatively re-
cent issue, and for the most part a majority
of the Court has held that student religious
groups have the same rights as all other
student groups.

The author undertakes to analyze the

complex factors that account for Court
decisions and particularly why the reigning
judicial philosophy seems to change from
age to age. While in one sense she is justi-
fied in beginning her survey in 1947, it
obscures the fact that at that point the
Court made a radical break with the past.

Long claims that, where the religion
clauses are concerned, «the Court has

never followed the route of original in-
tent», but that was precisely what it did in

1947, often repeating the same argument
in later cases. The key to the new sépara-
tionism was the alleged discovery of the

«original intent» of the framers of the

Constitution, and «wall of separation» - a

phrase used by Thomas Jefferson in a

letter - was often cited to explain that in-
tent. Underlying that, it was claimed, were
the lessons the framers had learned from
the European religious wars and from re-
ligious intolerance in colonial America.

In her relatively brief but densely
packed survey of the principal cases, the

author attempts to situate them in histori-
cal context, her principal thesis being that
various factors - social and political as

well as judicial - affected their outcome.
This is far from a new idea, and Long does

not shed any significant new light on it as

she refers to Catholic-Protestant tensions,
the Civil Rights Movement, the Cold War,
and other things that may have influenced
the justices in ways but are largely specu-
lative.

Supreme Court eras are commonly de-

signated by the names of their Chief Jus-

tices. Long sees the Court of Warren E.

Burger (1969-86) as in some ways crucial.
A Republican, Burger was appointed by
President Richard M. Nixon perhaps lar-
gely because conservatives thought the

Court of Earl Warren (1953-69) had ex-
ceeded its authority and had in effect en-
gaged in legislation. But under Burger the

separationist philosophy continued to gain
ground, with Burger himself often sup-
porting it.

Long views the Burger Court as prac-
ticing a statesmanlike moderation that sue-

cessfully navigated treacherous waters,
and she seems to think that popular criti-
cism of the separationist position has

simply been misinformed and even irratio-
nal. Others - on both sides of the divide -
have seen the jurisprudence of the Burger
Court as confused and inconsistent. The
cause of that confusion is precisely the fact

SZRKG, 108 (2014)



532 Rezensionen - Comptes renJus

the strict-separationist understanding of
the First Amendment was a novel one in
1947, and the Burger Court later had to en-

gage in sometimes tortured reasoning in
order to uphold it.

Long's chapter on the Court of William
H. Rehnquist (1986-2005) has a question
for a title: «Accommodation Triumphant?»
Rehnquist was promoted to Chief Justice

by President Ronald Reagan, and as an
associate justice he had written the most
thorough critique to date of separationism,
especially its reading of the Founding Fa-
thers. During Rehnquist's long tenure a di-
vided Court moved away from strict sepa-
rationism, as justices often disagreed
sharply.

Just as the book is weakened by taking
1947 its starting point, so by ending in
1997 - fifteen years before its publication -
it omits further attempts to refine the mea-
ning of the establishment clause, mainly in
an accommodationist way. Overall, how-

ever, it serves as a useful introduction to the

subject.

Saint-Louis James Hitchcock

Gerhard Gronauer, Der Stoat Arae/ im
we.stefeta.sc/ien Protestan/ismus. ftta/ir-
ne/unungen in Dirc/ie unj PuW/zita/fc von
/94S bis 7972 (=Arbeiten zur Kirchlichen
Zeitgeschichte Reihe B, 57), Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 2013, 518 S.

Die vorliegende Studie, die auf einer in
Erlangen-Nümberg angenommenen theo-

logischen Dissertation basiert, behandelt
ein wichtiges Thema, lässt sich in der
kirchlichen und publizistischen Themati-
sierung des Staates Israel doch ein wichti-
ger Aspekt der protestantischen Auseinan-
dersetzung sowohl mit dem christlichen
Antisemitismus vor 1945 als auch mit der
Shoah und ihren Folgen in der Bundes-

republik aufzeigen. Der Verfasser kon-
zentriert sich dabei auf den westdeutschen
Protestantismus, und behandelt den Zeit-

räum von der Staatsgründung 1948 bis zum
Jahr 1972, das mit dem Terroranschlag auf
das israelische Team bei der Olympiade in
München in vielerlei Hinsicht eine Zäsur
darstellt, aber noch vor dem Jom-Kippur
Krieg des Jahres 1973 liegt.

Der Verfasser geht dabei in zwei
Schritten vor. Im ersten Hauptteil wird ein

chronologisch geordneter Überblick über
diejenigen Akteure, Initiativen und histori-
sehen Wendepunkte vorgelegt, welche das

Verhältnis westdeutscher Protestanten zum
Staat Israel im Untersuchungszeitraum be-
stimmt haben (53-247). Neben der vor-
handenen Literatur zu Einzelpersonen und
-fragen wurden hierfür auch einschlägige
Archivmaterialien vor allem aus dem
Evangelischen Zentralarchiv und dem Lan-
deskirchlichen Archiv Berlin-Brandenburg
ausgewertet, darunter etwa der Nachlass

von Kurt Scharf. Dieser war als Propst und

später Bischof in der Landeskirche Berlin-
Brandenburg bereits 1948 mit einer ent-
husiastischen Deutung an die Öffentlich-
keit getreten, welche die israelische Staats-

gründung in einen heilsgeschichtlichen
Deutungszusammenhang hineinstellte durch
die Charakterisierung als jenen Ort, an
dem Christus «sein Volk» bei seiner «Wie-
derkunft» antreffen wolle (108).

Im zweiten Hauptteil nimmt der Verfas-
ser eine qualitative Inhaltsanalyse von
ausgewählten Artikeln und Kommentaren
in der evangelischen Publizistik vor, in
denen Aspekte des Verhältnisses zu Israel
thematisiert wurden (248-363). Dieser
Teil basiert auf einer Reihe von explizit
gemachten Vorannahmen über jene Ge-
Sichtspunkte und Positionen, die in dia-
chroner Perspektive für die Wahrnehmung
Israels relevant sein würden. Ausgewertet
wurden insgesamt sechs monatlich oder
halbmonatlich erscheinende Printmedien,
die wie die Ata/terisc/ien Mmtas/ie/te, die

Junge K/rc/ze oder die EVange/isc/ten
Kommentare in der Mitte zwischen fach-
spezifischer Theologen- oder Zielgruppen-
Zeitschrift und genereller Publikumszeit-
schrift stehen und so einen guten Über-

SZRKG, 108 (2014)



Rezera/owen - Comptes re«£Ä/s 533

blick über verschiedene Strömungen im
westdeutschen Protestantismus vermitteln.

In historischer Sicht unterscheidet Gro-
nauer drei Phasen. In der ersten, bis 1957
reichenden Phase standen Äußerungen von
Vertretern der in Palästina tätigen Juden-
mission im Vordergrund. Diese argumen-
tierten vor dem Hintergrund einer Selbst-
Wahrnehmung als Opfer des Nationalsozia-
lismus, da der NS-Staat die traditionelle
Judenmission unterbunden hatte. Vertreter
dieser Strömiung hatten ersichtliche
Schwierigkeiten, die Genese und Legiti-
mität der israelischen Staatsgründung zu
verstehen, und manche von ihnen ver-
stiegen sich dazu, den Zionismus als Aus-
druck einer «Blut-und-Boden-Verbunden-
heit» mit Palästina zu interpretieren, wo-
mit sie de facto die Israelis als die neuen
NS-Täter perhorreszierten (96). Progressi-
ve Positionen in dieser Phase vertrat neben
dem bereits erwähnten Kurt Scharf unter
anderem Hermann Maas, der bereits 1903

am Zionistenkongress in Basel teilgenom-
men hatte und sich als eine Art christlicher
Zionist verstand. Maas war 1950 der erste
christliche Deutsche, der offiziell auf Ein-
ladung des Staates Israel bereiste und seine
Eindrücke im Sinne einer Reich-Gottes
Lehre als Wiederkehr der Juden aus dem
Exil deutete.

In der zweiten, von 1958 bis 1967 rei-
chenden Phase intensivierte sich das pro-
testantische Interesse am Staat Israel. Eine
wachsende Zahl von Theologen und Kir-
chenmänner bereiste das Land, darunter
mit Helmut Gollwitzer und dem Berliner
Studentenpfarrer Friedrich-Wilhelm Mar-
quardt zwei der profiliertesten Vertreter
einer Israeltheologie. Diese feierte die
jüdische Staatsgründung ebenso empha-
tisch wie moralisierend als Reaktion auf
die Shoah und verschliff dabei in einer
heilsgeschichtlichen Interpretation die Dif-
ferenz zwischen dem Staat und dem bibli-
sehen Volk Israel, das in einem besonde-

ren Verhältnis zu Gott stünde (154). In
diese Phase fallt neben der Gründung der
Aktion Sühnezeichen 1958 die aus dem

Münchener Kirchentag des Jahres 1959

hervorgehende Gründung einer ständigen
«Arbeitsgemeinschaft Juden und Christen
auf dem DEKT» auch die Reise einer
vornehmlich von früheren Angehörigen
der Bekennenden Kirche gestellten Dele-
gation der EKD nach Israel im November
1962, die allerdings nicht auf einer offi-
ziellen Beauftragung durch den Rat der
EKD basierte. Auf dem Berliner Kirchen-
tag des Jahres 1961 waren sich die Israel-
theologen und Organisatoren einer Ar-
beitsgruppe zum Thema Deutschland-Is-
rael dann sicher, dass die «Zeit der Juden-
mission im pietistischen Sinn» endgültig
vorüber sei (171). Zugleich gab es erste

prominente Stimmen, so etwa von Martin
Niemöller, welche in der vorbehaltlosen
Unterstützung des Staates Israel die Äqui-
distanz zwischen Juden und Arabern ver-
missten. Diese Ambivalenz trat nach dem

Sechstagekrieg des Jahres 1967 noch
stärker in den Vordergrund, als etwa der
EKD-Ratsvorsitzende Hermann Dietzfel-
binger in einer offiziellen Erklärung einen
strikten Neutralitätskurs vertrat, zugleich
aber bei einem Palästina-Aufenthalt im
folgenden Jahr die Kritik der israelischen
Regierung notieren musste, welche den im
besetzten Westjordangebiet agierenden
Propst der Evangelisch-Lutherischen Kir-
che in Jordanien als einseitig propalästi-
nenisch hinstellte.

Die Analyse publizistischer Stimmen im
zweiten Teil fügt dieser detaillierten Re-
konstruktion der Einstellung maßgeblicher
Akteure im westdeutschen Protestantismus
wenig substanzielles hinzu. Gewiss, es

wird deutlich, wie und worin sich tenden-
ziell proisraelische und tendenziell proara-
bische Stimmen unterschieden. Aber das

war in den Grundzügen schon nach dem

Durchgang durch die Ereignisgeschichte
deutlich geworden. Dabei werden auch
methodische Grenzen der qualitativen In-
haltsanalyse deutlich, die bei einer unge-
fähren Verhältnisbestimmung der ver-
schiedenen Meinungstendenzen stehen
bleibt und zudem gelegentlich die publi-

SZRKG, 108 (2014)



534 /?eze/w;'o7?e» - Comptes re/zc/z/s

zistischen Texte zum Subjekt ihrer selbst

hypostasiert, wie etwa in der Formulie-

rung, dass «manche Texte genau zu wissen
(meinten), dass Israel ein verhängnisvolles
theokratisches System aufweise». (327)
Hier hätte es nahe gelegen, mit dem In-
strumentarium der Diskursanalyse sehr
viel schärfer und präziser diejenigen Kon-
struktionsregeln herauszupräparieren, mit
denen die Generierung «wahrer» Aussagen
über den Staat Israel in verschiedenen Dis-
kursfraktionen des westdeutschen Protes-
tantismus möglich war.

Als wichtigstes Ergebnis seiner Studie
hält Gronauer fest, dass die protestantische
Position zum Staat Israel von Beginn an
ambivalent war, und dass «Protagonisten
einer proisraelischen und proarabischen
Einstellung ständig um Einfluss kämpften»
(402). Damit tritt er Thesen entgegen, in
denen von der Ablösung einer Ursprung-
lieh strikt proisraelischen Haltung durch
eine zunehmend israelkritische Haltung
gesprochen wird. Als Kern protestanti-
scher Positionen in der Bundesrepublik
erwies und erweist sich dabei nach wie vor
die Anerkennung des Existenzrechtes des

Staates Israel, auch wenn sich dabei eine
schrittweise Verschiebung von theologi-
sehen zu innerweltlichen Urteilskriterien
vollzogen hat. Insgesamt ist dem Verfasser
zuzustimmen, wenn er die Pluralität pro-
testantischer Positionen zum Staat Israel
als das Zeichen einer offenen kirchlichen
Diskussionskultur interpretiert, in der für
extrem einseitige Sichtweisen kein Platz
ist und die offen für Lernprozesse und
Anstöße von außen ist.

Sheffield Benjamin Ziemann

Alfons Brüning / Evert van der Zweerde
(Ed.), Ort/zocfo.v C/zm/za/zz'ty and //uman
Rz'g/zfs (Eastern Christian Studies 11),
Leuven/Paris, Peeters, 2012, 399 S.

Nachdem die Orthodoxe Kirche Russlands
als erste Orthodoxe Kirche überhaupt 2008
ihre offizielle Position zum Thema «Men-
schenrechte» systematisch formuliert hatte,
wurde eine neue Phase in den ent-
sprechenden Diskussionen eröffnet, an
denen sich auch westliche christliche
Kirchen beteiligten. Bis dahin war dieses
Thema aus orthodoxer Sicht nur vereinzelt
und keineswegs auf normative Weise
behandelt worden - im Gegensatz zu den
westlichen christlichen Kirchen. Daher
verwundert es kaum, dass die internatio-
nale Literatur in diesem speziellen Bereich
nach 2008 erheblich zugenommen hat (vgl.
auch das jüngst erschienene Buch von
Kristina Stoeckl, 77ze Äussian Ot/zocfox
C/zwrc/z (3/7(7 //zz/zzozz Rz'g/zts, Abingdon/
New York, Routledge, 2014).

Der hier zu besprechende, von Alfons
Brüning und Evert van der Zweerde her-

ausgegebene Band fügt sich sehr gut in
den oben geschilderten Rahmen ein und
stellt einen wichtigen Beitrag zum ortho-
doxen Verständnis der Menschenrechte
und dessen Besonderheiten dar. Beide
Forscher beschäftigen sich seit langem mit
verschiedenen Aspekten des Orthodoxen
Christentums, insbesondere in dessen sla-
wisch-russischen Ausprägungen, und
beide haben sich bereits einen Namen in
der einschlägigen Forschung gemacht.
Mehrere Beiträge des vorliegenden Bandes
befassen sich dementsprechend mit der
russisch-orthodoxen Tradition in ihrer
ganzen Breite, wie zum Beispiel in der

ehemaligen Sowjetunion und im postso-
wjetischen Russland, doch werden auch
andere orthodoxe Kulturen (z.B. von Grie-
chenland, Rumänien und Bulgarien) in Be-
tracht gezogen. Der Band geht auf eine in-
ternationale Konferenz zum Thema im
Radboud Universität Nijmegen (9.-11. Fe-
bruar 2009) zurück und enthält insgesamt

SZRKG, 108 (2014)



Reze/wiowen - Com/;/« renc/t« 535

18 Kapitel, die in sechs verschiedene the-
matische Einheiten gegliedert sind: die be-

anspruchte, gleichwohl umstrittene Uni-
versalität des (westlichen) Menschen-

rechtskonzeptes; die grundlegende oder
relative Verschiedenartigkeit des orthodo-
xen Ostens und des lateinischen Westens;
die diversen und nicht immer kompatiblen
Menschenrechtskonzepte, die in der ortho-
doxen Welt und anderweitig im Umlauf
sind; die Beziehungen zwischen orthodo-
xer Theorie zu Menschenrechten und ge-
seilschaftlicher Realität; die Menschen-
rechte im Spannungsfeld der Beziehungen
zwischen Kirche, Staat und Gesellschaft in
der orthodoxen Welt; und schließlich die
Menschenrechtsthematik im Kontext
orthodoxer Aktivisten und des soziopoli-
tischen Engagements der Orthodoxen Kir-
clien.

Dass die Beziehungen des Orthodoxen
Christentums zur modernen Menschen-
rechtsidee viele Ambivalenzen aufweisen,
ist bereits bekannt, und dies wollen die
Herausgeber auch nicht verschweigen, wie
schon allein deren Einführung deutlich zu
entnehmen ist (1-15). Jedoch wäre es

falsch, aus der zugegebenermaßen ver-
breiteten orthodoxen Kritik an den moder-
nen Menschenrechten den Schluss zu
ziehen, die Orthodoxie sei diesen Men-
schenrechten gegenüber vorwiegend und

grundsätzlich negativ eingestellt. Es gibt
verschiedene und mitunter entgegenge-
setzte orthodoxe Positionen zu dieser

Frage, auch wenn diese nicht so normativ
und bindend sind wie die oben erwähnte
Stellungnahme der Orthodoxen Kirche
Russlands von 2008. Ohne also die exis-
tierenden Probleme unter den Tisch kehren

zu wollen, unternehmen die Autoren der
verschiedenen Beiträge in diesem Band
Versuche, die Vielfalt und Pluriformität
der orthodoxen Positionen zu den Men-
schenrechten ans Licht zu bringen, kul-
turgeschichtlich zu verorten und passend
zu deuten. Nicht zu vergessen ist aller-
dings, dass trotz der Menschenrechtser-
klärung der Vereinten Nationen von 1948

keine absolute Einigkeit bezüglich eines

gemeinsamen und allgemein gültigen Kon-
zeptes von Menschenrechten weltweit be-

steht, denn diese werden von religiösen,
philosophischen, liberalen, säkularen, poli-
tischen und anderen Akteuren jeweils ab-
weichend konzeptualisiert und gedeutet -
die Beiträge von van der Ven (19-34), van
der Zweerde (35-67) und Pribytkova (69-
82) verdeutlichen dies. Ähnliche Ambiva-
lenzen gelten in diesem Zusammenhang
für die Beziehungen zwischen orthodoxem
Osten und lateinischem Westen. Hier han-
delt es sich um zwei religiöse Kulturkom-
plexe, die nicht o pnon als völlig ent-
fremdet und inkompatibel zu betrachten
sind. Es bedarf zuerst einer Historisierung,
um wahrnehmen zu können, wann, wie
und wo die Probleme zwischen diesen
beiden Welten auftauchten und an-
schließend bestimmend wurden. Selbst in
Perioden der Spannung und des Konflikts
gab es diverse Kommunikationskanäle und
Austauschmöglichkeiten zwischen beiden
Seiten, sodass westeuropäisches bzw.
westliches Gedankengut (u.a. in Bezug auf
die Menschenrechte) im orthodoxen Osten
mehrmals Eingang finden konnte. Gleich-
zeitig sollte nicht übersehen werden, dass

der berühmt-berüchtigte, stark ideologisch
gefärbte orthodoxe Antiokzidentalismus in
vielen Fällen ein Hindernis zu einem pro-
duktiveren Dialog zwischen der ortho-
doxen Theologie und dem modernen

Menschenrechtskonzept darstellt - die

Beiträge von Dmitriev (86-109), Arte-
myeva (111-123) und Brüning (125-152)
heben dies heraus. Ein weiteres, nicht zu
leugnendes Problem im Ost-West-Dialog
zum Thema besteht in der Verschieden-
artigkeit der Konzeptualisierungen von
Menschenrechten und deren Flintergrund
(z.B. in Bezug auf das Verständnis von
menschlicher Würde). Dies wird zunächst
aus den laufenden bilateralen Gesprächen
orthodoxer und westlicher (insbesondere
protestantischer) Kirchen erkennbar. Trotz-
dem sind die unterschiedlichen Positionen
individueller orthodoxer Denker zum

SZRKG, 108 (2014)



536 Äeze/wz'one« - Comptes renews

Thema ziemlich ambivalent und keines-

wegs identisch, vergleicht man zum Bei-
spiel die Ideen von S. N. Bulgakov mit de-

nen von Christos Yannaras - hierzu die

Beiträge von Hurskainen (155-168),
Zwahlen (169-186) und Stoeckl (187-
198). Die orthodoxen Besonderheiten m

pzmcto Menschenrechte lassen sich ferner
nicht nur theologisch, kirchen- oder ideen-

geschichtlich untersuchen, sondern auch

empirisch gemäß der Situation in ver-
schiedenen mehrheitlich orthodoxen Län-
dem oder Milieus, und zwar mit der Ab-
sieht, eventuelle Diskrepanzen zwischen
Theorie und Praxis zu lokalisieren - dazu
sehr nützlich die Beiträge von Marsh und
Payne (201-214), Naletova (215-235) und
Turunen (237-249). Dass das Thema der
Menschenrechte im breiteren Rahmen der

Staat-Kirche-Beziehungen in der heutzu-

tage in Richtung Osten erweiterten Euro-
päischen Union verortet werden kann, ist
schon hinlänglich bekannt. Auf der ande-

ren Seite offenbart dieses Thema die zahl-
reichen orthodoxen Eigentümlichkeiten,
die zu Spannungen oder Konflikten in Be-

zug auf viele damit verbundene Aspekte
(z.B. Privilegierung der Orthodoxie,
Rechte der religiösen Minderheiten) füh-
ren. Die Unterschiede zwischen orthodo-
xen Ideen und modernen Sozialtheorien
bleiben ohnehin unübersehbar. All dies ist
den Beiträgen von Walters (253-270),
Agadjanian (271-292), Preda (293-313)
und Kalkandjieva (315-334) zu entneh-

men. Schließlich lässt sich das Thema der

Beziehungen zwischen Orthodoxie und
Menschenrechten anhand der Rolle diver-
ser orthodoxer Kleriker veranschaulichen,
die in konkreten Zusammenhängen damit
aktiv und praktisch umgehen. Der gleiche
Erkenntniswert findet sich in den Reflexio-
nen orthodoxer Kirchen, Theologen und
Aktivisten über den notwendigen tatkräfti-
gen und regen orthodoxen Beitrag zur Ge-
Seilschaft, der sich aus orthodoxen Quellen
speist - dazu die Beiträge von Baars (337-
350) und Shishova (351-364).

Angesichts der oben geschilderten the-
matischen Breite füllt dieser Band zwei-
feilos eine große Lücke in der entsprechen-
den Forschung, denn er ist nicht nur ange-
messen konzipiert und strukturiert (u.a. mit
kurzen Zusammenfassungen zu Beginn je-
des Kapitels), sondern auch sehr material-
und perspektivenreich. Zudem zeichnet ihn
eine hochgradige Interdisziplinarität aus,
denn die einzelnen Beiträge entstammen
unterschiedlichen Disziplinen und Stand-
punkten, wie zum Beispiel Theologie,
Geschichte, Philosophie und Soziologie. In
einigen Beiträgen wird der Versuch unter-
nommen, eine Verbindung zwischen
orthodoxer Reflexion und empirischer
Realität herzustellen, was in der Tat zum
Erreichen einer wirklichkeitsnahen Wahr-
nehmung der Situation in mehrheitlich
orthodoxen Ländern und Kulturen jenseits
teilweise abstrakter Konzepte, Prinzipien
und Orientierungen erforderlich ist. Dieser
Band kann zudem in vielerlei Hinsicht
wertvolle Anregungen zur weiteren Unter-
suchung und Vertiefung der darin be-
sprochenen Themen geben, insbesondere
in Hinblick auf die Begegnung der ortho-
doxen Welt mit der Moderne insgesamt.
Konkreter ausgedrückt: Die Probleme der
orthodoxen Welt mit den Menschenrechten
lassen sich mzzta/A mi/tom/is auch in der
islamischen Welt beobachten. Denn beide,
Orthodoxie und Islam, haben erhebliche
Schwierigkeiten mit der (westlichen) Mo-
derne, obschon keine grundsätzliche In-
kompatibilität mit ihr. Es geht hier um die
besondere Begegnung nicht-westlicher re-
ligiöser Kulturen mit der Moderne, die
partiell, spannungsvoll und konfliktträch-
tig verlaufen ist, was unter anderem die
Menschenrechte unmittelbar betrifft. Ein
genauer Vergleich der entsprechenden
orthodoxen und islamischen Positionen
zum Thema wäre daher wünschenswert.
Hierfür bietet dieser Band eine exzellente
erste Grundlage.

Kurzum: Nicht nur aufgrund der oben

erwähnten Beispiele, sondern auch wegen
seiner vielen weiteren Vorteile ist dieser

SZRKG, 108 (2014)



Rezensionen - Co/np/es rendws 537

Band empfehlenswert. Das gilt einerseits
für den engeren Kreis der Menschen-
rechtsspezialisten, die sich aus diversen
Perspektiven mit dem Thema beschäftigen
und sich für die transkulturelle und trans-
religiöse Rezeption der Menschenrechts-
thematik interessieren, andererseits für all
jene, die sich mit den Besonderheiten
orthodoxer Kulturen befassen, insbeson-
dere im Vergleich zum westlichen Latei-
nischen Christentum. Die jeweilige Rezep-
tion der Menschenrechtsthematik in diesen
christlichen Kirchen kann auf geradezu
ideale Weise die Unterschiede verdeut-
liehen, die diese Institutionen gegenwärtig
noch trennen und die vielleicht heute eine
viel größere Rolle spielen als die dogma-
tischen Unterschiede und Konflikte der

Vergangenheit.

Erfurt Vasilios N. Makrides

Philipp W. Hildmann/Stefan Rößle
(Hg.), Staat aar/ Kirc/te im 27. JaArAaw-
tferi (=Berichte und Studien der Hanns-
Seidel-Stiftung 96), München 2012, 308 S.

(Download unter www.hss.de/mediathek)

Es ist ein immerwährendes Thema: Das
Verhältnis von Staat und Kirche. Und es

wird es auch bleiben, weil sich immerwäh-
rend etwas ändert: Hatten die deutschen
Kirchen in der unmittelbaren Nachkriegs-
zeit einen «öffentlichen Auftrag» zur
Mitgestaltung der Gesellschaft zugetragen
bekommen, setzte seit den 1960er ein
massiver Säkularisierungsschub ein, den

beide Kirchen bis heute nicht recht zu
bewältigen verstehen. Hinzu kommt seit
zwei Jahrzehnten - als Folge von Migra-
tion und Integration - ein zunehmend
selbstbewusster Islam, der die öffentliche
Wahrnehmung einer «Renaissance der
Religionen» nicht unerheblich (mit)prägt.
Auch die Daten des Statistischen Bundes-
amtes sprechen eine klare Sprache, dass

sich Deutschland religionssoziologisch
tiefgreifend ändert: 72% der Bevölkerung

gehören einer Religionsgemeinschaft an,
nur noch 57% einer der beiden großen
Kirchen. Dreiviertel der Ostdeutschen sind
konfessionslos. Was also ist zu tun - aus
Sicht der Kirchen, der Wissenschaft, aber
auch der christlichen Parteien CDU/CSU,
denen es ja um die Selbstvergewisserung
ihres Werte-Fundaments und um das ihrer
Wähler sowie die Interaktion von gesell-
schaftspolitischen Vorfeldorganisationen
(zu denen auch die Kirchen zählen) und
Politik geht?

Diesen Fragen geht der Sammelband von
Philipp Hildmann und Stefan Rößle nach.

Der Germanist und evangelische Theologe
Hildmann leitet das Vorstandsbüro der
CSU-nahen Hanns-Seidel-Stiftung und ge-
hört zu den kreativsten und aktivsten
Grenzgängern zwischen Wissenschaft, po-
litischer Praxis und Kirche, während Ste-
fan Rößle einer der politischen Hoffhungs-
träger der CSU ist, Landrat des Donau-Ries-
Kreises und stellvertretender Vorsitzender
der Zukunftskommission seiner Partei.
Beide versammeln 23 namhafte Autorinnen
und Autoren, die sich historischen, theologi-
sehen, soziologischen und gesellschafts-
politischen Fragestellungen widmen.

Die historischen Analysen von renom-
mierten Wissenschaftlern wie Hans Maier
(Gott als Grund von Verfassungen), Dieter
J. Weiß (Staats-Kirchenverhältnis in Bay-
ern) und Rudolf Lill (Katholizismus in
Italien) oder auch Heinrich Badura (Kirche
in Polen) präsentieren solide den Stand der

Forschung. Im Blick auf die noch immer
umstrittene Position des Islam in der deut-
sehen Gesellschaft skizziert Jörn Thiel-
mann (Erlangen) die historische Genese
des Islam in Deutschland, die unterschied-
liehen Gruppen und Netzwerke und die

Herausforderungen für die islamischen
Verbände, sich als Ansprechpartner für
Bund und Länder aufzustellen - etwa bei
der Einführung eines islamischen Religi-
onsunterrichts (87-97). Wesentlich kriti-
scher fragt die Bonner Islamwissenschaft-
lerin Christine Schirrmacher in ihrem
Beitrag «50 Jahre Islam in Deutschland. Ist

SZRK.G, 108 (2014)



538 Reze/w/owe« - Comp/as renews

eine <Anerkennung> durch den deutschen
Staat überfällig?» (99-109). Sie legt den
Fokus auf die problematischen Entwick-
lungen wie die Radikalisierung, den «Ideo-
logietransfer» durch islamistische Akteure
von Nahost nach Deutschland, aber auch
die durch existentielle Heimatlosigkeit und
Sinnsuche vieler Muslime. Genau diese
emotionalen Faktoren der mangelnden
Akzeptanz in Deutschland, gepaart mit
mangelnder theologischer Bildung, ließen
manchen jungen Muslim in radikale Kreise
abgleiten, die oftmals Wärme und Ge-
meinschaften anböten - wie es in ähnlicher
Form links- und rechtsradikale Kreise
täten. Jihadisten sind fur Schirrmacher
«zerrissen zwischen ihrer Herkunftskultur,
die nicht mehr die <ihre> ist, und der Auf-
nahmekultur, die nicht zu der ihren gewor-
den ist [...]» (102f). Deshalb sieht Schirr-
macher für die juristische Anerkennung
bzw. die Verleihung des Statuts einer Kör-
perschaft des öffentlichen Rechts an isla-
mische Verbände noch immer eine ganze
Reihe von ungelösten juristischen, organi-
satorischen und gesellschaftspolitischen
Problemen: Von der Gleichberechtigung
der Geschlechter über den Abschied vom
Islamismus, also der auch heutigen poli-
tischen Orientierung am Vorbild Moham-
meds und seines Gesellschaftsbildes des 7.

Jahrhunderts bzw. der Auslegung des

Korans durch Schariagelehrte des 7.-10.
Jahrhundert. Eine «Aussöhnung» der isla-
mischen Theologie mit Säkularismus und
Rechtsstaatlichkeit, mit Geschichte und
Gegenwart «muss aus der etablierten [is-
lamischen, d. Verf.] Theologie selbst kom-
men, aus ihrem Machtverzicht auf den po-
litischen Bereich. Dann wäre ein großer
Schritt zur Verleihung von Körperschafts-
rechten an muslimische Gruppierungen ge-
leistet [...]», resümiert Schirrmacher (109).

Nicht nur der Islam bringt das klassische

Religionsgefüge in Deutschland durchei-
nander, auch ein neuer Atheismus erhebt
öffentlich immer stärker seine Stimme.
Aufschlussreich sind deshalb die Analysen
aus der Feder des Journalisten Alexander

Kissler bzw. des Beauftragten für Weltan-
schauungsfragen der Erzdiözese München-
Freising, Axel Seegers. Kissler widmet
sich in seinem Aufsatz «Nackte Affen» der

«Agenda und Strategie des organisierten
deutschen Neoatheismus am Beispiel der

Giordano-Bruno-Stiftung» (121-133),
Seegers eher begriffsgeschichtlich dem
«neuen Atheismus» (111-122). Er zeigt,
wie die von dem umtriebigen Publizisten
Michael Schmidt-Salomon angeführten
Laizisten (etwa in einem Offenen Brief an
die Bundeskanzlerin aus Anlaß des Papst-
besuches) für eine strenge Trennung von
Staat und Kirche kämpfen. Seegers unter-
scheidet historisch zwischen einem (philo-
sophisch)theoretischen und einem (le-
bens)praktischen Atheismus (113). All die-
se Formen seien aber aufklärerisch einem
kritischen Nachdenken verpflichtet. Dage-

gen sei der neue oder Neo-Atheismus eine
heterogene Bewegung, die die bisherigen
religionsphilosophischen Diskurse igno-
riere, sehr einseitig materialistisch-empi-
risch-szientistisch argumentiere (116) und
«die Religiosität dank der Naturwissen-
schaff» für restlos erledigt halte (126). Die
Evolutionstheorie liefere die Welterklä-

rung ohne Gott. «Ein solcher Szientismus,
ein (harter Naturalismus) (Jürgen Haber-
mas), ist die Basis der neoatheistischen

Argumentationsfolge, die so ihrerseits der
Nähe zum Dogma nicht immer entrât»
(126). Das führt zwangsläufig zum natura-
listischen Fehlschluss, der ethische Sol-
lens-Forderungen aus empirischen Seins-

Kategorien ableitet. So macht es etwa der
Oxforder Evolutionsforscher und Bestsei-
ler-Philosoph, Richard Dawkins, der

meint, der Mensch, ein Zufallsprodukt der
Natur, habe egoistische Gene und schlicht
die Hauptaufgabe, diesen Genen zum
Überleben zu verhelfen. Religiöse Gedan-
ken seien dagegen Parasiten im Gehirn,
produzierten nichts anderes als Ängste und
seien daher zu bekämpfen.

Kissler verweist als weiteren Protago-
nisten dieser Bewegung auf den australi-
sehen Philosophen Peter Singer, der in

SZRKG, 108 (2014)



Rezensionen - Compte.? rendus 539

seiner Ethik Menschsein und Personsein
unterscheide, wobei dieser die personale
Würde an Kriterien wie Autonomie und
Rationalität knüpfe. Da ein ausgewach-
sener Menschenaffe rational und autonom
handelt, wertet er ihn höher als ein Baby
oder einen Behinderten. Singers Thesen,
denen die Giordano-Bruno-Stiftung nahe-
steht, sind oft und heftig kritisiert worden,
besitzen dennoch eine breite Wirkmacht.
Die politischen Konsequenzen zieht in
Deutschland der noch wenig bekannte
«Koordinationsrat säkularer Organisatio-
nen»: Die Menschenwürde soll in eine
Personenwürde übergeleitet werden, was
zur Legitimation der verbrauchenden Em-
bryonenforschung sowie zu einer liberalen
Abtreibungs- und Sterbehilfepraxis fuhrt.
Die Partizipation der Kirchen in öffent-
liehen Einrichtungen (Religionsunterricht,
Rundfunkräte, Ethikräte etc.) gehöre be-
endet, doch auch die als nutzlos dekla-
rierten Geisteswissenschaften sollten aka-
demisch und gesellschaftlich degradiert
werden. Doch die Stiftung, die zur Er-
ziehung im Sinne ihres evolutionären Hu-
manismus sogar atheistische Kinderbücher
herausgibt, wird im atheistischen Lager
kritisch beäugt. So gehen der Philosoph
Norbert Hörster und der Autor Joachim
Kahl auf Distanz, halten Schmidt-Salo-
mons Thesen wahlweise für bilderstür-
merisch, unreif oder defizitär (128). Der
Neo-Atheismus - zu dem auch der Hu-
manistische Verband Deutschlands und
der Deutsche Freidenker-Verband zählen -
bleibt auch wissenschaftlich ein länger-
fristiges zu analysierendes Phänomen, das
in einer säkularen Gesellschaft tendenziell
Raum gewinnen dürfte.

Nicht weniger nachdenklich sind die

originellen und für die «C»-Parteien in
Deutschland nicht unerheblichen Erkennt-
nisse des empirischen Beitrags «Christen-
tum und Politik - Die Geschichte einer
schleichenden Entfremdung» von Thomas
Petersen (Institut für Demoskopie Allens-
bach). Der Meinungsforscher zeigt anhand

von Umfrageergebnissen, wie fundamental

die «Erosion des Glaubens» (163) gerade
in Westdeutschland ist, weil die innere
Distanz zur praktizierten Religiosität noch
stärker wächst als die Zahl der Kirchen-
austritte: Bezeichneten sich 1985 noch
58% der Westdeutschen als religiös, so

waren es 2010 nur noch 52%. Die Zahl der

regelmäßigen Gottesdienstbesucher hat
sich von rund 60% im Jahre 1954 bis 2010

ungefähr halbiert. Interessanterweise un-
terliegen die Meinungsäußerungen der
Deutschen deutlichen Schwankungen:
Während viele Menschen mit klassischen

Topoi des Christentums immer weniger
anfangen können, ermitteln die Forscher
hohe Zustimmungswerte beim Glauben an
Wunder, dem Wirken von Engeln und den

Fügungen des Schicksals, was auch immer
man darunter verstehen mag. Bitter ist für
die Großkirchen die Erkenntnis, dass bei
der Frage welcher von 18 gesellschaftli-
chen Institutionen die Deutschen Antwor-
ten auf die Zukunft zutrauten, die katholi-
sehe (4%) und die evangelische Kirche
(2%) die beiden letzten Plätze einnahmen.
Selbst die öffentliche Verwaltung schnitt
mit 5%, die Philosophen mit 10% noch
etwas besser ab (165). Am meisten Zu-
trauen haben die Deutschen in Technik,
Ingenieurskunst und Naturwissenschaften
(53-51%). Spannend wäre es zu wissen,
wie die Kirchen mit diesem desaströsen

Ergebnis umgehen. Petersen beantwortet
diese Frage nicht, analysiert dagegen die

Verbindung zur CDU/CSU. Er meint, dass

die nachlassende Kirchenbindung der
Deutschen nicht zwangsläufig zur Schwä-

chung der Unionsparteien führen muss.
Zwar war es in der Nachkriegszeit ein-
facher «das christliche Menschenbild» als

Legitmationsgrund der Politik der C-Par-
teien zu benennen. In der praktischen Poli-
tikausgestaltung spielte dieses Fundament
aber oft nur eine nachgeordnete Rolle
(167f). Der Rückverweis auf christliche
Werte führt nach den Allensbach-Um-
fragen interessanterweise auch heute zu
hohen Zustimmungswerten - wenn man
eine solche Frage polarisierend bzw.

SZRK.G, 108 (2014)



540 ßeze/wi'one« - Comptes rend«.?

kontrastierend stellt und etwa fragt, welche
Eigenschaften dem Christentum und wel-
che dem Islam zukommen, welche Reli-
gionstradition zu bevorzugen sei. So

lehnten 90% der Befragten es ab, einen
christlichen Feiertag zugunsten eines isla-
mischen zu streichen. Auch halten immer
noch 22% der Deutschen christliche
Grundsätze in der Politik für «sehr wich-
tig» und 30% für «auch noch wichtig».
(170). Die Umfrageergebnis sind dennoch
nicht eindeutig: Während sich also über
50% für eine christliche Fundierung der
Politik aussprechen, halten es 55% der Be-
fragten für unmöglich, dass sich ein Poli-
tiker bei wichtigen Entscheidungen konse-

quent an «christlichen Wertvorstellungen»
orientieren solle (170). Anscheinend gibt
es einen Bias zwischen einer diffusen Zu-
Stimmung zu christlich-europäischen Wer-
tevorstellungen und dem Wunsch nach ei-
ner rational-säkularen Begründung von po-
litischen Sachentscheidungen.

Noch bemerkenswerter ist das Allens-
bach-Ergebnis, was die Bevölkerung von
einer konservativen und von einer christli-
chen Politik erwartet: Unter christlichen
Politikinhalten werden zumeist Themen

genannt, die man eher linken Parteien zu-
traut wie den Einsatz für sozial Schwache
und die Dritte Welt, während Ziele wie
eine strenge Abtreibungsregelung oder der

Kampf gegen verkaufsoffene Sonntage
einer konservativen Politik zugeordnet
werden. Petersens Fazit sollte die C-Par-
teien nachdenklich stimmen: «Man be-
kommt den Eindruck, dass sich das Image
des Christlichen [...] von der Position der
CDU/CSU entfernt [...]» und zu den politi-
sehen Gegnern wandere.

Auch der junge Regensburger Politik-
Wissenschaftler Marcus Gerngroß wirft in
seinem Beitrag zu «Die CSU und die
Kirche» (175-186) ähnliche Fragen auf
und verweist vor allem auf die unter Hanns
Seidel, Franz Heubl und Franz Josef
Strauss erfolgte «Säkularisierung der
CSU» (179f), womit er vor allem die Lö-
sung von klerikal-katholischen Bindungen

meint. Das hatte nach dem Krieg auch
wahltaktische Gründe, wollte sich die CSU
doch auch protestantischen Wählerschich-
ten öffnen. Heute ist die Kirchlichkeit in
Bayern zwar noch etwas höher als in Ge-
samtdeutschland, doch spielen religiöse
Milieubildungen auch im Freistaat bei

jüngeren Generationen eine immer we-
niger bedeutende Rolle. Zwei große Her-
ausforderungen müsse die CSU deshalb
hinsichtlich ihrer Wählerschaft bewältigen:
a) Die Überalterung und b) die Aufteilung
der Wähler in Christen und Nicht-Christen
respektive Gläubige und Nicht-Gläubige
(184). Da sich eine Volkspartei breit auf-
zustellen habe, um erfolgreich zu sein und
das Label «katholisch» zunehmend Wähler
abschrecke, eine konfessionsgebundene
Politik immer weniger honoriert oder gar
zu Flügelkämpfen in der Partei führen
könne, steht die CSU vor einem Dilemma.
Gerngroß empfiehlt eine punktuelle christ-
lich-wertgebundene Positionierung, um
sich von Mitbewerbern zu unterscheiden,
aber zugleich auch einen Abschied von der
«bloße[n] Betonung christlicher Tradition»
(186). Ein moderner Katholizismus (was
auch immer Gerngroß damit meint) «sollte
als eine von mehreren Strömungen inner-
halb der CSU Platz finden» (186). Mehr
Fragen also als Antworten, bei denen auch
das Plädoyer des Münchner Altmeisters
der Politikwissenschaften, Werner Wei-
denfeld, für «Smartpower als Antwort von
Unsicherheit» (191 ff) in seinem Aufsatz
«Strategische Herausforderungen: Die Kir-
chen und die Unionsparteien» (187-194)
nur wenig weiterhilft. Er fordert die Pflege
des Markenkerns der Unionsparteien aus

«C» (Christentums-)Orientierung, sozialer
Marktwirtschaft und Europa. Softpower
bedeute hier das Werben für «die Attrak-
tion einer politischen Ordnung» (192), den

Kampf um Deutungshoheit und das Her-
ausbilden einer kommunikativen Verläss-
lichkeit (194).

Die Vorsitzende der CSU-Landesgruppe
im Deutschen Bundestag und ehemalige
Bundesministerin, Gerda Hasselfeldt, ver-

SZRKG, 108(2014)



7?ezezzsz'cwe« - Co/zzpZes z-ezzz/zzs 541

sucht in ihrem Aufsatz «Ist Politik aus
christlichem Verständnis noch zeitgmäß?»
(149-159) das Dilemma der CSU zwi-
sehen christlicher Werteorientierung und
bröckelnder Konfessionsbezogenheit mit
dem Argument zu lösen, dass sich aus dem
christlichen Glauben eine Politik der Frei-
heit, Verantwortung, Solidarität und Ge-

rechtigkeit ableiten lasse. So könne christ-
liehe fundierte Politik auch weiterhin zeit-
gemäß sein. Hasselfeldt bleibt hier bei
konventionellen Begründungsmustern der

Unionsparteien. Neue Argumente für die
oben beschriebenen veritablen soziologi-
sehen und mentalen Verschiebungen in der
deutschen Gesellschaft liefert sie nicht.

Der interdisziplinäre, sehr gründlich re-
digierte und gut zu lesende Sammelband
bietet mit einer Fülle von kurzen, span-
nenden Aufsätzen (denen wohl eher Vor-
träge als wissenschaftliche Ausarbeitungen
zugrunde liegen) einen sehr umfassenden
und aktuellen Einblick in die Debatte um
Staat und Kirche, allerdings aus einer eher

konservativen, durchaus auch bayerischen
und politisch klar unionsbezogenen Sicht.
Wer sich über den Stand der Diskussionen
aus diesem politisch-soziologischen Blick-
winkel informieren will, dem sei das Buch
von Flildmann/Rößle sehr zu empfehlen.

Berlin Roland Löffler

Zt/r 7?e//gzo«s- ««</ /ü'rc/zewgesc/z/c/zte t/er Sc/zwezz:

re/zg/öse Z,eZ?e«swe//e«, Or/e, »SYäc/Ze

René Bloch/Jacques Picard (Hg.), IFze

zzbez- IFoWre«. Jzzö7.sc/ze Lebe/zs- zzzzc/ DezzA-

tvetezi z'zz Äczc/Z zz/zz/ TJegz'oz? ßer/z, 7200-
2000 (=Beiträge zur Geschichte und Kul-
tur der Juden in der Schweiz 16), Zürich,
Chronos, 2014, 525 S.

Der Band versammelt 800 Jahre Ge-
schichte der Juden in Bern, vorgestellt von
25 Autorinnen und Autoren unter der Her-
ausgeberschaft von René Bloch und Jac-

ques Picard. Über 500 Seiten, geschrieben
auf hohem Niveau, gleichzeitig spannend
und für eine breite Leserschaft voller hoch-
interessanter Einblicke in eine Stadtge-
schichte, die auch ein vielsagendes Beispiel
für die Schweizerische und darüber hinaus

mitteleuropäische Geschichte darstellt.
So ist das Mittelalter geprägt von der be-

ständigen Gefahr der Rechtsunsicherheit
und Vertreibung, wo Juden als Spielball
der Mächtigen behandelt werden. 1427

ausgewiesen mit dem Vorwurf des Wu-
chers, nach dem Dreißigjährigen Krieg erst
wieder in größerer Zahl ansässig, Ende des

18. Jh. erneut mit Handelsverboten kon-
frontiert, dauert es nach zahlreichen Fort-
und noch mehr Rückschritten beim Aufbau
einer jüdischen Gemeinschaft bis 1866, bis
das uneingeschränkte Niederlassungs- und
Handelsrecht, im Übrigen gegen den Will-
len der Mehrheit der männlichen Berner
Stimmbürger, beschlossen wurde. Auch
beim Schächtverbot stimmten die Berner
mit einer großen Mehrheit von 75 % weit
über dem Schweizerischen Durchschnitt
dafür.

Zuzug für die Gemeinde kam vor allem
aus dem Elsass. Handel, nicht zuletzt
Pferdehandel, war die bestimmende Be-
rufsrichtung, dazu kamen Tuchhändler,
Speisewirte, Antiquitätenhändler und an-
dere. Im Buch werden auch einzelne Bei-
spiele herausgegriffen, so, um nur zwei zu

nennen, das der Familie Loeb oder der
Schokoladenfabrikantin Camille Bloch, für
die jüngere Zeit dann auch des Präsidenten

Georges Brunschvig oder der Rabbinerdy-
nastie Messinger oder Roland Gradwohls.
Statistiken, wie Bevölkerungsentwicklung,

SZRK.G, 108 (2014)



542 /tezews/onew - Comptes rewcftes

Beschreibungen etwa zu den Synagogen-
bauten oder der Burgerbibliothek, aber
auch Angaben zu den jüdischen Professo-
rinnen und Professoren an der Universität
erlauben detaillierte Kenntnis der Ent-
Wicklung des Judentums in Bern.

Eine Reihe von Einzelbeiträgen be-

schäftigt sich mit der Entwicklung ab der
zweiten Hälfte des 19. Jh., so auch mit
dem Zuzug vor allem russischstämmiger
Juden, oft sozialistisch gesinnt, auf der
Flucht vor den zaristischen Verfolgungen.
Schriftsteller, Künstler und Gelehrte wer-
den ebenfalls ausführlich behandelt, so der
Exeget, Religionsgeschichtler und Philo-
soph Yehezkiel Kaufmann, die Literatin
Else Lasker-Schüler, der Philosoph Lud-
wig Stein, der Literaturwissenschaftler Jo-
nas Fränkel. Bern war Wirkungsort wich-
tiger Philosophen, Psychologen, Jiddisten;
Moritz Lazarus, Micha Josef Berdyczew-
ski, Chaim Zhitlowsky, um nur drei zu
nennen, oder Walter Benjamin und Ger-
schom Scholem, die einen Teil der
Studienzeit in Bern verbrachten, nicht zu

vergessen Albert Einstein, der sich von
1902-1909 in Bern aufhielt. Anna Tumar-
kin, die wichtige Philosophin, war im
Übrigen die erste Professorin Europas. In
Bern hielten sich um 1900 etwa 200 jüdi-
sehe Studierende (von insgesamt 900) -
häufig aus Russland stammend - auf, da-

runter ein großer Prozentsatz Frauen.
Die Entwicklung nach dem Ersten

Weltkrieg ging mit strengeren Einbürge-
rungsvorschriften und dem Erstarken
fremdenfeindlicher Tendenzen einher, was
zur Verschlechterung der Situation für Ein-
bürgerungswillige führte. Nun ging der

jüdische Bevölkerungsanteil zurück.

Gleichzeitig stiegen innerhalb der Kultus-
gemeinde die Anstrengungen, gegen den

Antisemitismus vorzugehen, dem sich meh-
rere Ressorts widmeten. Dabei stärkte sich
der jüdische Zusammenhalt, wozu auch die

Gründung des jüdischen Turnvereins bei-

trug.
Der Berner Prozess gegen die Protokolle

der Weisen von Zion, jener furchtbaren

antisemitischen Fälschung, endete 1937

mit einem Freispruch der Angeklagten, da

es noch keine ausreichende Handhabe ge-
gen antisemitische Propaganda gab (erst
1995 mit der Antirassismusstrafnorm) und
der Artikel über Schundliteratur nicht aus-
reichte, um zu einer Verurteilung zu füh-
ren.

Restriktive und antisemitische Flücht-
lingspolitik zwischen 1933 und 1945, die
vielen Bemühungen jüdischer Organisa-
tionen für die Flüchtlinge, die Kampagne
gegen die Grenzsperre sind weitere wich-
tige Meilensteine, die im Buch hervor-
ragend beschrieben werden.

Einen weiteren Schwerpunkt bildet die

Entwicklung nach 1945, vor allem auch
nach der Staatengründung Israels 1948 bis
hin zur Gründung einer Professur für
Judaistik, die heute René Bloch innehat.
Die inneren Entwicklungen der Gemeinde,
die verschiedenen Reformversuche, die
einzelnen Vereine werden ausführlich
behandelt. Ein wichtiger Meilenstein war
auch die Anerkennung der israelitischen
Gemeinde als öffentlich-rechtliche Reli-
gionsgemeinschaft. Damit wurde Juden-
tum nach 800 Jahren als verfassungsmäßig
verankerter Bestandteil der Gesellschaft
wahrgenommen.

Das Buch ist ein unverzichtbarer Be-
standteil einer Aufarbeitung Schweize-
rischer und europäischer jüdischer Ge-
schichte und hält zudem viele Details über
die spezifische Entwicklung in Bern bereit.
Es soll allen Interessierten wärmstens ans
Herz gelegt werden.

Wien Gerhard Langer

SZRK.G, 108 (2014)



J?eze«j/cwe« - Comptes re»<7i« 543

Silvan Freddi, S'A C/rms ;« So/o/Aw;?;.
Fbrn A:ö/7/g/;c/7en CAorÄeire/w/#? znm
Staefes//// (870-/527) (=Zürcher Beiträge
zur Geschichtswissenschaft 2), Köln/Wie-
mar/Wien, Böhlau, 2014, 788 S. Abb.

Die vorliegende umfangreiche Arbeit ist
ein Nachzügler einer ganzen Reihe von
Dissertationen bei Prof. Ludwig Schmugge
(Universität Zürich), die den schweizeri-
sehen Stiften gewidmet sind, angefangen
mit Andreas Meyers Arbeit über das Zür-
eher Gross- und Fraumünsterstift (1986)
und fortgefahren mit den Arbeiten von Eva
Desarzens-Wunderlin über das Stift Rhein-
felden (1989), Christian Hesse über das

Stift Zofingen (1992) und schliesslich
Béatrice Wiggenhauser über das Stift
Embrach (1997). Die vorliegende Disser-
tation wurde 1996 begonnen und erst jetzt
fertiggestellt, nachdem der Verfasser
schon geraume Jahre als wissenschaftli-
eher Mitarbeiter am Staatsarchiv Solothurn
tätig ist, was seiner Arbeit ohne Zweifel zu
gute gekommen ist. Man verzeiht ihm
denn auch ohne weiteres, dass er im Grund
nur die halbe Geschichte des Ursusstifts
erzählt, denn dieses wurde erst 1874 auf-
gehoben. Das Besondere am mittelalterli-
chen St. Ursusstift ist, dass es sich von
einem königlichen Chorherrenstift zu
einem eidgenössischen Stadtstift entwi-
ekelte, ein Begriff, der 1982 von Prof. Guy
P. Marchai (Universität Luzern) geprägt
worden ist. Dabei fällt dem Verfasser der
Umgang mit dem spätmittelalterlichen
Stadtstift deutlich leichter als mit dem
früh- und hochmittelalterlichen Chor-
herrenstift. Ein erster Propst, Nantelmus
von Rougemont, wird 1177 genannt. Im
Jahr 1208 stritten Propst und Kapitel sich
wahrscheinlich um die Aufteilung der
gemeinsamen Güter, und zehn Jahre spä-
ter, mit dem Aussterben der Zähringer,
wurde Solothum reichsunmittelbar, aber

angeblich erst zu Beginn des 15. Jahrhun-
derts Reichsstadt (58), was man nicht ohne
weiteres versteht. Die ersten Statuten des

Stifts stammen aus dem Jahr 1327 und

wurden im Jahr 1424 unter Propst Felix
Hemmerli überarbeitet; Anfang des 16.

Jahrhunderts setzen dann die Stiftsmanuale
ein. Leider geht der Autor nicht im Ge-

samten auf diese Statuten ein, sondern

befragt sie im Folgenden daraufhin, was
sie zur inneren Organisation des Stifts
(Kapitel, Chorherren, Wartner, Kapläne,
das Amt des Propst und die übrigen Stifts-
ämter) hergeben. Das Ursenstift kannte,
wahrscheinlich aus wirtschaftlichen Grün-
den, nie mehr als eine Dignität, diejenige
des Propsts, und brachte es auch nie mehr
auf mehr als zwölf Kanonikate (wobei der
Verfasser irrt, wenn er, S. 66, meint, dass

bemische Vinzenzstift hätte 24 Kanonikate
umfasst; diese Zahl war zwar vorgesehen,
konnte aber nie realisiert werden). Recht
breiter Raum wird auch den Kaplänen
gewidmet, wobei man nicht recht versteht,
warum die Würde des Propsts erst nach
den Kaplänen besprochen wird. Die Stifts-
ämter (Scholastikus, Kustos, Keller, Ka-
merarius, Leutpriester, Frühmesser, Sak-
ristan, Schulmeister, Spitalpfleger), die
auch mit Laien besetzt werden konnten,
unterliefen im Spätmittelalter zweimal eine

Veränderung: an der Wende vom 13. zum
14. Jahrhundert wurden sie gewissermas-
sen laiisiert und an der Wende vom 15.

zum 16. Jahrhundert gewissermassen «Ii-
turgisiert», d.h. man versuchte, mit Unter-
Stützung der Inhaber dieser Ämter insbe-
sondere an Sonn- und Feiertagen eine

prächtigen Gottesdienst zu «produzieren».
Das eigentliche Gewicht der Arbeit liegt

indessen auf der Art und Weise, wie man
zu einer Pfründe des Ursusstifts gelangen
konnte, ob durch ordentliche Kollatur, d.h.
durch Kooptation durch das Kapitel, oder
durch das päpstliche Provisionenwesen.
Dabei war das letztere in Solothum wahr-
scheinlich gar nicht sehr erfolgreich, denn

von 209 zwischen 1177 und 1527 nachge-
wiesenen Chorherren verdanken nur ge-
rade 24 (ein Zehntel) ihre Pfründe einer

päpstlichen Provision, und dies obwohl die

päpstlichen Rechte an den ungeraden
Monaten erst 1512 an Solothum übergin-

SZRKG, 108 (2014)



544 Rezensionen - Comptes renr/ns

gen, also dreissig Jahre später als in ande-

ren eidgenössischen Stadtstaaten. Dies
führt zu einem wichtigen Kapitel über die
Beziehungen zwischen dem Stift und der
Stadt Solothurn, die vor allem in den

Anfängen im 13. Jahrhundert recht kon-
fliktreich waren, konnten sich doch beide,
Stift und Stadt, in gewisser Weise als
reichsunmittelbar verstehen. Die Kast-
vogtei, die seit 1218 in den Händen der
Grafen von Buchegg gelegen hatte, ging
noch vor 1362 an die Stadt über. Damit
war es auf die Länge um das pr/W/eg/nm
/mmnn;'ta/is des Stifts geschehen. Eine
wichtige Rolle als Wendepunkt spielt die
Solothumer Mordnacht von 1382, die der
Autor mehrmals erwähnt, jedoch ohne zu
sagen, was damals eigentlich geschehen
ist. Nichtsdestoweniger konnte sich am
Klosterplatz doch bis zum 16. Jahrhundert
ein eigentlicher Stiftsbezirk entwickeln,
den der Verfasser indessen nicht mit dem-

jenigen von Beromünster vergleichen will.
Es ist möglich, dass die einzelnen Chor-
herren zwar nicht ins solothumische Bür-
gerrecht aufgenommen wurden, wohl aber
das Stift als Gesamtes (um die Mitte des
15. Jahrhunderts). Ein Konfliktpunkt zwi-
sehen Stadt und Stift ergab sich auch im-
mer wieder daraus, dass das Amt des Leut-
priesters demjenigen des Propsts unter-
geordnet war und die Stadt im 15. Jahr-
hundert mehr oder weniger vergeblich
versuchte, Hand darauf zu legen. Auch bei
der Stiftsschule und beim Stiftsspital kam
es zu Doppelspurigkeiten, weil es der Stadt
nicht gelang, die Schule und das Spital un-
ter ihren Einfluss zu bringen.

Was die geografische und soziale Her-
kunft der Stiftsgeistlichkeit betrifft, so
gliedert der Verfasser die Stiftszeit in drei
Epochen: 1218-1360, 1361-1512 und
1512-1527, wobei für die letzte Epoche
höchstens Tendenzen auszumachen sind.
Für die erste Periode stammen von 84

Chorherren 56 (67%) aus dem ehemaligen
Rektorat Burgund, davon 16 aus der Stadt
Solothum selber. Von den 84 Chorherren
wurde der überwiegende Teil vom Kapitel

aufgenommen und verdankten nur sechs

ihre Pfründe einem ausserordentlichen
Kollator (vier päpstliche Exspektativen
und zwei königliche Erste Bitten). Was die
ständische Herkunft betrifft, so war das

Ursusstift ein gemischständisches Stift,
doch dominierte vorerst der Adel, insbe-
sondere der Ministerialenadel der Grafen
von Kyburg und deren Erben, der Grafen
von Neu-Kyburg und Habsburg. Für die
Periode von 1361-1512 sind 94 Chor-
herren bekannt, von denen 69 (73%) aus
dem ehemaligen Rektorat Burgund stamm-
ten. Von diesen 69 kamen 41 (44%) aus
der Stadt Solothum selber, was gegenüber
der vorangehenden Periode mehr als eine

Verdoppelung bedeutet. Drei Viertel der
94 Kapitularen gehörten der städtischen
Oberschicht und dem Bürgertum an, und
nicht einmal mehr ein Zehntel (8 Chor-
herren) stammte aus dem ländlichen
Ritter- oder Hochadel. Recht prominent
war auch die Bemer Führungsschicht ver-
treten (Vertreter der Familien von Buben-
berg, von Erlach und von Diesbach). Es
lässt sich also eine zunehmende «Solothur-
nisierung» des Stiftskapitels feststellen
(250), und auswärtige Bewerber hatten

entsprechend weniger Chancen. Allerdings
gelang es diesen Solothumem nicht, auch
das Propstamt zu übernehmen, denn laut
denn Bestimmungen des Wiener Kon-
kordats von 1448 blieb die Besetzung der
höchsten Dignität an den Stiftskirchen dem
Papst vorbehalten. Abgesehen davon kam
dem päpstlichen Provisionenwesen beim
Streben nach einem Solothumer Kanonikat
praktisch keine Bedeutung mehr zu. In den
meisten Fällen bildete das Solothumer
Kanonikat auch den Höhepunkt und
Schlusspunkt einer geistlichen Karriere.
Dies gilt sowohl für die Periode von 1218-
1360 wie auch für diejenige von 1361-
1512. Das Ursusstift kannte bis 1507 auch
keine Bestimmungen gegen illegitim gebo-
rene Kleriker. Die Stadt selber zog einigen
Nutzen aus der nicht selten universitären
Bildung, welche die Chorherren mit-
brachten. Von den 209 für den Zeitraum

SZRKG, 108(2014)



Reze/w/onew - Co/wptas /-ewr/ws 545

zwischen 1177 und 1527 nachweisbaren
Chorherren hatten 72 (34%) eine Univer-
sität besucht oder einen akademischen Ti-
tel erworben. Seit der Gründung der Uni-
versität Basel im Jahr 1460 nahm diese

Bildungsquote sogar auf 75% zu. Die Stadt
nahm denn auch gern die diplomatischen
Dienste in Anspruch, welche die gebilde-
ten Chorherren leisten konnten.

Die ganze Arbeit beruht auf 421 Bio-
grammen nicht nur der Solothurner Chor-
herren, sondern auch der Kapläne sowie
derjenigen Männer, die sich vergeblich um
ein Solothurner Kanonikat bemüht hatten.
Hier sind riesige Vorarbeiten geleistet
worden. Meine Einwände gegen die An-
Ordnung diesen Riesenmaterials sind
allerdings die gleichen geblieben, wie ich
sie bereits 1988 gegenüber der Dissertation
von Andreas Meyer über das zürcherische
Frau- und Grossmünster geäussert habe (in
Deutsches Archiv für Erforschung des

Mittelalters 44, 677f): ich verstehe nicht,
warum Chorherren, erfolglose Bewerber
und Kapläne in einem Corpus unterge-
bracht sind, und ich verstehe nicht, warum
dieses nach Vornamen angeordnet ist.
Dazu kommt dass man Geistliche mit
einem Vornamen beginnend mit P unter B
suchen muss, mit einem Vornamen be-

ginnend mit K unter C, mit einem Vorna-
men beginnend mit T unter D usw. Dieser
Suche weicht man besser aus, indem man
sich von Anfang an im Personenverzeich-
nis orientiert. Sowohl die Anmerkungen
des Buches als auch der Biogramme sind
durchnummeriert, was beim Buch nicht
weniger als 2205 und bei den Biogrammen
nicht weniger als 5005 Anmerkungen
ergibt, Zahlen, die man mit dem Auge
nicht mehr erfassen kann, so dass man
auch keine Lust hat, die entsprechende
Anmerkung nachzuschlagen. Weiter wer-
den selbst Lexikonartikel wie Monografien
zitiert, was ihnen zu viel Gewicht verleiht
und die Bibliografie auf 38 Seiten (714-
752) anschwellen lässt. Sonst aber liest
man das Buch mit viel Gewinn und wird

die Biogramme inskünftig mit ebenso viel
Gewinn benützen.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Carl Pfaff, Wowje/j sfreöew «acA zl«/o«o-
m/'e. Das FrawenWoi/er Fpge/èerg /7w

,Spà7/»;'«e/a/ter, Zürich, Chronos Verlag,
201L 287 S., Abb.

Das vorliegende Buch des emeritierten
Freiburger Lehrstuhlinhabers für mittel-
alterliche Geschichte (1969-1997) ist eine

monographische Studie zum Nonnen-
konvent Engelberg, der bis zu seiner Ver-
legung nach Samen (1615) zusammen mit
der Engelberger Männerabtei ein Doppel-
kloster bildete und der in der älteren For-
schung im Schatten des Männerklosters
stand. Die in zwei deutlich voneinander
abgehobenen Teilen (A und B) angelegte
Arbeit setzt in Teil A mit der Gründung
und der frühesten Geschichte des Kon-
vents ein und führt diese bis ins
15. Jahrhundert fort, wobei der Verfasser
schon bald den Finger auf einen neuralgi-
sehen Punkt legt, nämlich auf die «frühe
und permanente Verarmung des Klosters»,
die auf seine «schwer verständliche perso-
nelle Überbesetzung» zurückzuführen sei

(20). So ist zu Beginn des 13. Jahrhunderts

von vierzig Mönchen und nicht weniger
als achtzig Schwestern die Rede, während
1361 der Engelberger Abt Rudolf von
Stühlingen sogar von zweihundert Nonnen
spricht, die den Konvent vor der Pest
bewohnt haben sollen. Die den Engeiber-
ger Äbten unterstellten Meisterinnen hät-
ten denn auch Massnahmen ergriffen, um
das Los der unter ihrer Obhut stehenden
Benediktinerinnen zu lindem - so 1305,
als es eine Meisterin «wagte», «was bisher
noch nie geschehen war», sich bei Papst
Clemens V. über die ungenügende Versor-

gung des Konvents zu beklagen (21). Wes-
halb ein solcher Schritt hervorzuheben ist,
erschliesst sich einem, wenn man bedenkt,
dass solche «Aktionen rechtlich nur durch

SZRKG, 108 (2014)



546 Jteze/m'o/te/t - Comptes rewr/tes

den Abt [...] vollziehbar» waren und dass

«die strikte Klausur und die mangelnde
rechtliche Qualifikation ihrer Meisterin die
Frauen hinder[t]en, eigene Initiativen zu
ergreifen» (22). Nichtsdestotrotz häuften
sich in der Folge derartige Vorstösse, in-
dem die Meisterinnen, denen im Grunde

genommen «nur eine beschränkte interne
Befugnis zugesprochen wurde» seit dem

Beginn des 14. Jahrhunderts «neben dem
Abt als quasi rechtlich eigene Grösse in
Erscheinung [traten]» (38-39).

Resultate dieser Initiativen waren ver-
schiedene Massnahmen zugunsten der

Schwestern, beginnend mit der Inkorpora-
tion einer Pfarrkirche, die Clemens V.
1305 allein an die Meisterin und die
Schwestern adressierte, und einer Stiftung
von fünf Mark Silber, die Königin Elisa-
beth 1307 ausdrücklich der Verfügungs-
gewalt des Engelberger Abts entzog. Als
weitere Gönnerin der Schwestern ist Elisa-
beths Tochter Agnes, Witwe König An-
dreas' von Ungarn, belegt, die 1325 En-
gelberg einen Besuch abstattete. Der Ver-
fasser vermutet, dass diese Gunstbeweise
samt «den rigorosen, den Abt demütigen-
den Auflagen» (42) auf Bitten zurückge-
hen, welche die Meisterinnen direkt an den

Papst bzw. an die beiden Königinnen ge-
richtet hatten.

Wieweit dieser Handlungsspielraum,
den sich die Meisterinnen schaffen konn-
ten und der dazu diente, die Lebensgrund-
lagen der Schwestern zu verbessern, mit
dem im Titel eingeführten Begriff «Auto-
nomie» erfasst werden kann, wäre zu
diskutieren. Dies um so mehr, als er sugge-
riert, es habe - wie Stefan Hynek in seiner
Online-Rezension (H-Soz-u-Kult, Novem-
ber 2011) bemerkt hat - «eine gezielte
Bestrebung des Nonnenkonvents gegeben,
sich aus dem Doppelkloster zu lösen, um
ein autonomes Frauenkloster anzulegen».
Jedoch kann eine solche Absicht «nicht
belegt werden, da Schlüsseldokumente, die

derartige Bestrebungen der Nonnen bele-

gen könnten, etwa die Bittschriften an

Papst und Königin, fehlen».

Wir können an dieser Stelle nicht alle im
Buch angesprochenen Facetten der Klos-
tergeschichte erwähnen, doch sei wenigs-
tens auf eine weitere wichtige Kompo-
nente verwiesen: das Beziehungsnetz des

Frauenklosters. So sehr die Nonnen auch
auf ihre Beziehung zu Gott konzentriert
waren - ganz ohne menschliche Aussen-
kontakte ging es nicht. Der Verfasser spürt
diesen Kontakten anhand der klösterlichen
Memoria nach, indem er die Stifter identi-
fiziert, deren die Schwestern im Gebet

gedachten. Die wissenschaftliche Kärrner-
arbeit, die dieser Analyse zugrunde liegt,
geschieht in Teil B des Buches, dem im
mancherlei Hinsicht der Charakter eines

Anhangs zukommt. Dort sind die Stifter
nach einem sozialgeschichtlich-topogra-
phischen Raster erfasst und identifiziert.
Diese Angaben bilden das Fundament für
den darstellenden Teil A, in dem mit un-
terschiedlichem Erfolg der Frage nach-

gegangen wird, weshalb denn die einzel-
nen Stifter ausgerechnet die Vergleichs-
weise abgelegenen Engelberger Nonnen
bedacht haben. Etwas befremdend wirken
die in diesem Teil zu beobachtenden Di-
gressionen - z.B. zur Verfassungsge-
schichte und Territorialpolitik der einzel-
nen Städte, aus denen Stifter stammten -
deren Zusammenhang mit der Engelberger
Thematik nicht immer einsichtig ist.

Kurz: Carl Pfaff legt mit «Nonnen stre-
ben nach Autonomie» einen für die Aufar-
beitung der Engelberger Geschichte wich-
tigen Band vor, der zum Weiterdiskutieren
animiert.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG, 108 (2014)



/?eze/w/owew - Co/npto rendus 547

Heinrich Bullinger, S/v'e/e rfes Ju/îmv
7545, bearb. von Reinhard Bodenmann et
al. (=Heinrich Bullinger Abt. 2: Brief-
Wechsel), Zürich, Theologischer Verlag
Zürich, 2013,746 S.

Mit rund 12'000 überlieferten Briefen ist
die Korrespondenz des Zürcher Refor-
mators Heinrich Bullinger (1504-1575)
eine interdisziplinär bedeutsame Quelle
der Frühen Neuzeit. Der hier vorgestellte
Band enthält 259 Briefe aus dem Jahr
1545. 42 davon werden nur in Form einer
ausführlichen Zusammenfassung dargebo-
ten, weil sie bereits in anderen Publikatio-
nen ediert worden sind. 41 Briefe stammen
aus Bullingers Feder, während die anderen

an ihn gerichtet sind. Die Abfassungsorte
liegen in einem ausgedehnten Raum, der
von Ostfriesland über Frankreich und
Oberitalien bis nach Mähren reicht, wobei
je ein Drittel dieser Briefe im Gebiet der

heutigen Schweiz und in dem des heutigen
Deutschland geschrieben worden sind.

Der wichtigste Briefpartner im Jahr
1545 war Ambrosius Blarer in Konstanz
(17% der überlieferten Korrespondenz).
Seine Schreiben standen im Zeichen des

schwierigen Verhältnisses zwischen Kaiser
und deutschen Protestanten, das sich mit
der Einberufung des Konzils in Trient für
die protestantische Seite merklich ver-
schlechten hatte. Man rechnete allgemein
mit einem kaiserlichen Angriff. Blarer
suchte für seine Heimatstadt vergebens die

politische Nähe zur Eidgenossenschaft,
vermittelte den Kontakt zwischen dem
Schmalkaldischen Bund und den evangeli-
sehen Orten der Eidgenossenschaft und
sicherte Bullinger den Zugang zum süd-
deutschen Raum, sowohl was den Nach-
richtenaustausch, als auch was personelle
Vermittlungen betrifft.

Die angespannte politische Lage bildete
auch den Hintergrund für die angestrebte
Bundeserneuerung der Eidgenossenschaft,
über die sich Bullinger mit dem Basler
Kirchenvorsteher Oswald Myconius aus-
tauschte. Umstritten war die Eidzeremonie,

denn Bullinger lehnte die Anrufung der

Heiligen in der Eidesformel strikt ab und

setzte Basel diesbezüglich unter Druck.
Seine Einflussnahme und sein manipulie-
rendes Vorgehen werden auch sonst im
Briefwechsel mit Myconius deutlich. Weil
sich der Basler Antistes in der Abendmahl-
frage nicht im Sinne Bullingers geäussert
hatte, schwieg der Zürcher Antistes einige
Monate lang und bevorzugte in dieser Zeit
den Briefkontakt mit dem Basler Theolo-

gen Johannes Gast. Ausserdem warnte
Bullinger den älteren Basler Kollegen wie-
derholt vor dem spiritualistischen Refor-
mator Caspar Schwenckfeld, nachdem sich

Myconius zaghaft für einen Dialog ein-
gesetzt hatte. Die Briefe zeigen, dass der

einundvierzigjährige Zürcher Kirchenvor-
Steher in kirchlichen und kirchenpoli-
tischen Fragen eine wachsende Autorität
genoss, weshalb er 1545 beispielsweise bei

Stellenbesetzungen in Herisau und in Chur
konsultiert wurde. Auch fühlte er sich er-
mächtigt, dem zwanzig Jahren älteren
Joachim Vadian in St. Gallen einen mah-
nenden Brief im Zusammenhang mit dem
damals heiss diskutierten Abendmahlstreit
zu schreiben. Die Uneinigkeit im evan-
gelischen Lager verfestigte sich, nachdem
Martin Luther 1544 Ulrich Zwingli und
seine Anhänger öffentlich zu Ketzern er-
klärt hatte. Bullinger wollte diese Stigma-
tisierung nicht hinnehmen und pubii-
zistisch gegen die rechtliche und politische
Isolation der reformierten Kirche an-
kämpfen. Deshalb reagierten die Zürcher
1545 mit einem fFa/wAo/te« ße&ew/jfws
auf Luthers Beleidigungen. Der Brief-
Wechsel belegt, dass die Antwort der Zür-
eher in grosser Zahl in alle Richtungen
verschickt wurde. Das Massenmedium des

Buchdrucks wurde offenbar sehr bewusst
und gezielt eingesetzt.

Die Briefe des Jahres 1545 sind ausser-
dem wichtig für die Täufer- und Dissi-
dentengeschichte. Zum Beispiel ist etwas
über die Aktivitäten der Schwenckfelder
zu erfahren, die von der schweizerischen
Historiographie bisher weitgehend igno-

SZRKG, 108 (2014)



548 Rezens/one« - Comptes remA/s

riert worden sind. Interessant ist vor allem
der Brief des Basler Professors Martin
Borrhaus, in dem er sich als Sympathisant
Schwenckfelds zu erkennen gibt. Ausser-
dem sind Einzelheiten über die Täufer
Wilhelm Reublin und Gerhard Westerburg
sowie eine von ihm entworfene Mühle,
über den ehemaligen Minoriten Paolo
Ricci alias Camillo Renato und seine For-
derung, das neutestamentliche Liebesmahl
wieder einzuführen, und über die Be-
ziehung zwischen Bernardo Occhino und
der Augsburger Kaufmannsfamilie Fugger
zu erfahren. Eine Entdeckung stellt das in
einem Brief erwähnte und von den Be-
arbeitern aufgespürte Glaubensbekenntnis
des Libertinisten Eligius Pruystink (gest.
1544) dar.

Die Editionsarbeit verdient Anerken-

nung. Beachtlich ist nicht nur die Qualität,
sondern auch die schnelle Bearbeitung des

umfangreichen Bandes. Ausfuhrliche Zu-
sammenfassungen lösen die bisherigen
Briefregesten ab. Ebenfalls neu und für die

Forschung äusserst nützlich ist die elektro-
nische Ausgabe. Die Briefdatenbank ver-
fügt über gute Recherche- und Naviga-
tionsmöglichkeiten in den Bänden 1 bis 14

und ist über die Webseite des Instituts für
Reformationsgeschichte kostenlos zugäng-
lieh.

Zürich Christian Scheidegger

Jonas Briner, M/cfeuppe oc/er ß/oteor/?
D/'e ßeybrma//om>G'tege m tfer Zwger £rm-
»enmgsÄTM/ter (=Beiträge zur Zuger Ge-
schichte 17), Zürich, Chronos Verlag,
2013, 175 S.

Eigentlich hatte die nächtliche Schlacht am
Gubel vom 23./24. Oktober 1531 eine eid-
genössische Bedeutung. Erst sie sicherte
den katholischen Sieg vom 11. Oktober im
zweiten Kappeler Krieg. Zudem erinnerte
die von den Ägerern angewandte Kriegs-
list an die Morgarten-Legende. Trotzdem
wurde der Gubel ausserhalb des Kantons

Zug nie zu einem bedeutenden «Lieu de

mémoire». Jonas Briner macht in seinem

vorzüglichen Buch aus der Not eine Tu-
gend. Er konzentriert sich auf den Kanton
Zug und weicht dabei ab von der in der
Forschung vorherrschenden Konzentration
auf nationale Erinnerungen. Dafür unter-
sucht er die kantonal beschränkte Erinne-
rungskultur in ihrer historischen und in-
haltlichen Tiefe sowie in ihrer gesell-
schaftlichen und methodischen Breite. Er
analysiert zusätzlich zum katholisch-kon-
servativen, auch das liberale und das re-
formierte Erinnern. Sein Interesse gilt
neben den Inhalten, auch deren Ver-
breitung, insbesondere den verschiedenen
Gedächtnisträgern. Er zeigt die kurzfristig-
politische wie auch langfristig-identitäre
Funktion des Zuger Erinnerns wie auch
dessen inhaltlichen Veränderungen auf.

Wie Erinnerung politisch instrumentais
siert und kurz darauf für Jahrzehnte ver-
drängt wurde, wird eindrücklich am Bei-
spiel der Jahre vor und der Jahrzehnte nach
dem Sonderbundskrieg dargestellt. Am 23.
Oktober 1843 fand die bislang einzige
überregionale Schlachtfeier statt, an der
die Luzerner Konstantin Siegwart-Müller
und Josef Leu teilnahmen. Der politische
Hauptzweck war es, die zaudernden Zuger
Konservativen hinter die Luzerner Konfe-
renzbeschlüsse vom Vormonat zu zwin-
gen. Hier wäre ein Hinweis auf zwei auf-
fällige Unterschiede zu Luzern angebracht

gewesen. Während im Zugerland der von
konservativen Ultras beherrschte Klerus
die gemässigteren Politiker in den Sonder-
bund trieb, spielten im Luzernischen, wo
der Klerus tief gespalten war, Politiker
diese Rolle. Im Rahmen der auf dem Gu-
bei gestarteten klerikalen Kampagne kam
es 1846 zur Grundsteinlegung für das

Kloster Maria Hilf gleich neben der

Schlachtkapelle auf dem Gubel. Auch
wurde im September 1847 erstmals in der

600jährigen Geschichte der Zuger Lan-
deswallfahrt nach Einsiedeln ein ausseror-
dentlicher «Kreuzgang» gegen einen Teil
der eigenen Bevölkerung durchgeführt.

SZRKG, 108 (2014)



Rezensione« - Comptes rewc/wi 549

Briner erklärt sehr schlüssig, warum
nach 1847 während drei Jahrzehnten keine
Schlachtfeiern mehr stattfanden. Die Idee
einer von der Vorsehung begünstigten
Schicksalsgemeinschaft war durch die

Niederlage im Sonderbundskrieg demen-
tiert worden. Das «Bindungsgedächtnis»,
das das katholisch-konservative Kollektiv
zusammengeschweisst hatte, funktionierte
nicht mehr, weil das «Generationenge-
dächtnis» mit der jahrhundertealten Gubel-
Botschaft nichts mehr anfangen konnte. Es
brauchte eine neue Generation, eine neue
Zeit, die des Kulturkampfes und das Wie-
dererstarken des Ultramontanismus, um
die «Gedächtnislücke» wieder zu schlies-
sen. Eröffnet wurde die neue Phase der
Zuger Erinnerungskultur durch eine intel-
lektuelle Leistung: die Schrift Der Komp/
au/" afem Gw/>e/ des Priesters und Histori-
kers Franz Xaver Uttinger. Indem der
Autor die Ereignisse von 1531 zwar als
katholisches Heldenepos schilderte, aber
die göttliche Vorsehung ausblendete und
auch die protestantischen Opfer würdigte,
schuf er eine Grundlage, die besser zu den
bundesstaatlichen Gegebenheiten passte.

Dramaturgisch geschickt stellt Briner
die allerletzte Radikalisierung der Erinne-
rungskultur in den frühen 30er Jahren als

Anfang deren Ende dar. Der «autoritäre
Geschichtspolitiker» Philipp Etter nützte
den 400. Jahrestag der Schlacht aus, um
die Konservativen für die Nationalrats-
wählen zu mobilisieren. Die Schlachtfeier,
die sich nicht mehr gegen die Reformation,
sondern gegen Sozialismus und Moderne
richtete, war mit 5000 Teilnehmenden
stark besucht. Aber weil die Freisinnigen
dagegen Sturm liefen, die Sozialdemokra-
ten protestierten und die Reformierten mit
einer eigenen Feier auf dem Kappeler
Schlachtfeld auf Distanz gingen, verlor der
Gubel seine identitätsstiftende Funktion
für den Kanton. Noch im ersten Drittel des
19. Jahrhunderts hatte der Zuger Friihlibe-
ralismus den lokalpatriotischen Stolz auf
den Sieg am Gubel geteilt.

Die Hauptstärke von Jonas Briners Ar-
beit ist ein hoher Reflexionsgrad. Sie
vermittelt nicht nur eine komplexe Erinne-
rungskultur mit all ihren Veränderungen,
die sie seit der Schlacht erlebte. Zusätzlich
kontrastiert sie die national-liberale und
die katholisch-konservative Historiogra-
phie sowohl bezüglich Gubel als auch

bezüglich der Reformation und der Glau-
benskriege. Und sie vermittelt einen Über-
blick über den jungen Forschungszweig
Erinnerungsgeschichte und überprüft ins-
besondere deren Begrifflichkeit.

Dieses Oszillieren zwischen stofflicher
Frosch- und theoretischer Vogelperspek-
tive führt nicht nur zu neuen und meist
starken Antworten. Sie fördert beim Le-
senden auch das Stellen eigener, zusätzli-
eher Fragen. Drei seien hier formuliert: Ist
die Tatsache, dass der Gubel nicht zu
einem überregionalen /few c/e raemo/re
wurde, nicht auch Ausdruck eines ausge-
prägteren Kantonalismus beim katholi-
sehen Konservativismus? Könnte für ein
besseres Erfassen des Verhältnisses von
national-liberaler und katholisch-konser-
vativer Historiographie das Erforschen der
Sichtweisen und der Geschichtspolitik von
liberalen und freisinnigen Katholiken
dienlich sein? Hat die von Philipp Etter
dankbar aufgenommene These des Basler
Konservativen Andreas Heusler, der ka-
tholische Sieg bei Kappel und auf dem
Gubel habe die Kontinuität der Eidgenos-
senschaft garantiert, weil sie eine Über-
macht der beiden Rivalen Bern und Zürich
verhinderte, nicht einen paradoxen wahren
Kern? Es war die Glaubensspaltung, wel-
che im 19. Jahrhundert jener Kraft eine

aussergewöhnliche Stärke verlieh, die für
das «aiiow 6«/W/ng die geeignetste war:
dem Liberalismus. Und so wurde de katho-
lische Kriegslist von 1531 drei Jahrhun-
derte später durch die List der Geschichte
wieder aufgehoben.

Das «stille Ende» der Erinnerungskultur,
die Verwandlung eines /ie« tfe mémoire in
einen wow-/tew cte memoire erklärt Briner
mit einem Begriff: «Konsumgesellschaft».

SZRKG, 108 (2014)



550 Äezews/owew - Comptes rewcA/s

Da drängt sieh die kritische Frage auf: War
es nicht eher die Säkularisierung der Ge-
Seilschaft, die zwar von der wirtschaftlichen
Entwicklung gefordert wurde, aber doch
etwas Eigenständiges ist?

Bern Josef Lang

Nicole J. Bettlé, JFem? Sötern se/ne AT/n-

efer Ktet/erAexepprozesse «nc/ /Are

Sec/enteng o/s Afr/sen/nt/ZAator (=Freibur-
ger Studien zur Frühen Neuzeit 15), Bern
[et al.], Peter Lang, 2013, 479 S.

Die auf die Frühe Neuzeit fokussierte Dis-
sertation von Nicole J. Bettlé befasst sich
mit «Kinderhexenprozessen». Im Zentrum
ihrer Arbeit stehen Prozesse aus dem Ge-
biet der heutigen Schweiz. Als «Kinder-
hexenprozesse» definiert die Autorin Fälle,
die Personen im Alter von einem bis vier-
zehn Jahren betrafen (162). Ihr Überblick,
der nach Kantonen gegliedert ist, basiert
auf der bereits bestehenden Forschung zu
Hexenprozessen, aus der Bettlé die «Kin-
derhexen»-Fälle kompilierte. Diese Samm-
lung, die sehr breit gehalten ist - insge-
samt werden 127 Fälle beschrieben -, stellt
denn auch ihr wichtigster Beitrag zur For-
schung dar. Anhand dieser Fälle geht sie

folgenden Fragen nach: «1) Wie war es

möglich, dass die Beseitigung der Nach-
folgegeneration sowohl im Glauben als
auch im Recht seine Berechtigung erhielt?
und 2) Ist auch bei Kindern und Jugend-
liehen eine Zunahme an Melancholie- und
Suizidfällen auszumachen?» (28). Auf die-
se Fragen geht sie im letzten Teil ihrer Ar-
beit ausführlicher ein.

Im ersten Teil beschäftigt sich Bettlé mit
«Vorstellungswelten: Volkstümliche[n]
und christliche[n] Glaubensvorstellungen».
Hier werden verschiedene Imaginationen
und Vorstellungen von Dämonischem und
Teuflischem präsentiert. Unterschiedliche
Rechtsvorstellungen sowie «Hexereidelikt
und kindliche Straftäter» sind Thema des

zweiten Teils. Angesprochen werden Kir-

chenrecht und weltliches Recht, Inquisi-
tion und «Kanonische Literatur» sowie die

europäische und die schweizerische
Rechtslage (97-127). Nach dieser breiten
Einführung steht das Kind als Rechtsob-

jekt, Rechtsperson sowie «im Hexenpro-
zess» im Vordergrund (127-160). Dieses

Kapitel gibt einen interessanten Einblick in
die Rechtsgeschichte, wobei nicht immer
klar wird, von welchem Raum und welcher
Zeit die Rede ist. Im dritten Teil geht die
Autorin ausführlicher auf «Kinderhexen-

prozesse» in der Schweiz ein, im vierten
Kapitel will sie sich mit «Kinderhexenpro-
zessen» «in Europa und der Neuen Welt»
befassen, aber die Quellenauszüge aus der
«Neuen Welt» haben den Weg in die
Publikation nicht gefunden. In ihren Kon-
klusionen stellt die Autorin u.a. fest, dass

die «Hexenprozesse [...] keine Rander-

scheinung der Erwachsenenverfahren,
sondern Teil der Hexenverfolgung» (268)
waren und dass zeitgenössische Personen
oft vom eigenen Umfeld der Hexerei be-

schuldigt wurden (267). Anhand der von
ihr untersuchten Fälle kann sie auch fest-

stellen, dass verdächtige Kinder meist zu-
erst über ihre «Verführung» befragt wur-
den, wobei häufig Familienangehörige als

Verführende genannt worden seien (269).
Wegen der Familie seien auch viele Kinder
in Verruf geraten, «Hexenkinder» zu sein

(271). Des Weiteren schreibt Bettlé, dass

«sich Fremd- und Selbstbezichtigungen
immer wieder gegenseitig ablösten» und
dass die Grenze zwischen «Besessenheit»
und «Hexerei» fliessend gewesen sei

(273f). Als häufigste Strafen nennt die
Autorin die Hinrichtung sowie den Aus-
schluss aus der Gesellschaft (276f).

Im fünften Teil geht Bettlé ausführlicher
ihren in der Einleitung gestellten Fragen
nach. Hier äussert sie die historisch-psy-
chologische These, dass aufgrund von
«Überbevölkerung» ein «Platzmangel»
entstehe, der Angst auslöse und zu «Angst-
Aggressionen» führe (335). Eine solche

Angstabwehr könne den Suizid auslösen

(336). Zauberei- und «Hexerei»-Auffas-

SZRKG, 108 (2014)



Äeze/MW«e« - Cowptas rewcA«: 551

sungen würden Angstzeiten darstellen,
dies seien Zeiten, in denen «ein ganzes
Kollektiv in Erregung» versetzt sei (338).
Auf dem Höhepunkt solcher Krisen wür-
den Kinder «geopfert», dies sei «zwar
gerne tabuisiert, ist aber an und für sich
nichts Neues» (339). Damit scheint sie ihre
beiden Fragen beantworten zu wollen: Mit
der Angst und der Krise. Die Antwort auf
die zweite Frage, jene nach der Zunahme
von Melancholie- und Suizidfällen bei
Kindern und Jugendlichen, findet sich
nach der Autorin in den Protokollen der
Hexenverfahren, aber auch in den zeitge-
nössischen Gelehrtendiskursen: «Denn als

im 17. Jh. die Kinderhexenprozesse auf
ihrem Höhepunkt standen, registrierte man
auch erstmals eine zunehmende Zahl an

Gemütserkrankungen und Selbsttötungen
unter Kindern und Jugendlichen» (412).
Wer das registrierte, bleibt jedoch ebenso
unklar wie die Frage, inwiefern dieses

Phänomen, wenn es denn tatsächlich exis-
tierte, mit den von Bettlé gesammelten
«Kinderhexen»-Fällen zusammenhing.

Insgesamt bietet Nicole J. Bettlé einen
reich illustrierten Oberblick über Hexen-
Bilder verschiedener Epochen und behan-
delt unterschiedliche Themen rund um
«Kinderhexenprozesse». Doch was sind

eigentlich «Hexenkinder»? Die bereits
angesprochene Definition findet sich erst
auf 162: «Die hier im Mittelpunkt stehen-
den Kinder waren alle zwischen 1-14
Jahre alt, als sie als vermeintliche Täter
resp. Bezauberte in ein Hexereiverfahren
verstrickt wurden. Diese altersbezogene
Komprimierung ergab sich aus nachvoll-
ziehbaren Gründen, denn der philolo-
gischen Deutung zufolge definiert der

Begriff <Kind> (germ.) <den Menschen von
seiner Geburt bis zum 14. Lebensjahr>»
(162; Bettlé zitiert hier den «Der Grosse
Brockhaus», Bd. 6, Wiesbaden 1955, 373).
Zwar gibt die Autorin an anderer Stelle
weitere Begründungen zur Altersangabe,
aber nicht zu ihrer Entscheidung, die De-
finition ihres Gegenstands anhand eines

beliebigen modernen Lexikoneintrags vor-

zunehmen. Wie bereits angesprochen, han-
delt es sich bei den von Bettlé ausge-
wählten Quellen nur um Sekundärquellen,
«um die Einträge verschiedenster (insbes.
Schweizer) Autoren des 18.-21. Jhs.»

(163). Die Autorin verlässt sich folglich
ausschliesslich auf die bisherige For-
schung (164). Dies ist deshalb schade, weil
in einigen Archiven (z.B. in St. Gallen)
durchaus noch unausgewertete Quellen
zum Thema zu finden wären. Bettlé kon-
statiert selbst, dass die Angaben oft unvoll-
ständig seien und viele Fragen unbeant-
wortet blieben; dieser Tatsache soll - so
ihre Aussage - «soweit wie möglich durch
eine grosse Anzahl entgegen gewirkt wer-
den» (164). Eine große Anzahl hilft jedoch
auch nicht weiter, wenn im Quellenteil
keine Analyse der zugrundeliegenden Do-
kumente, geschweige denn eine Quellen-
kritik (z.B. mit Bezugnahme auf die Text-
gattungen, die bei Hexenprozessakten von
höchster Relevanz sind) geboten wird:
Hier werden Geschichten von «Hexen-
kindern» erzählt. Inwiefern diese von Zeit-
genosslnnen als «Hexen» wahrgenommen
wurden, oder dass gewisse Aussagen mög-
licherweise auch aufgrund von Folter oder

wegen spezifischer Fragen von Verhören-
den zustande gekommen sein könnten,
wird nicht reflektiert. Eine weitere Schwie-
rigkeit besteht in der Kombination aus

mangelnden Belegen und pauschalen Ver-
allgemeinerungen: Vielfach werden Aus-
sagen gar nicht, oder nur mit Bildern (u.a.
62, 396), Sagen (u.a. 130) oder Bibelzita-
ten (u.a. 44) belegt - und durch die wieder-
holten Verwendungen von Ausdrücken
wie «seit jeher» (29, 37, 55, 66) oder
«schon immer» (48, 84, 87) bleibt in vie-
len Fällen unklar, auf welchen Raum oder
Zeitraum sich die Autorin bezieht. Diese
Punkte führen dazu, dass viele Aussagen
der Autorin, aber auch ihre These und die
darauf gegebenen Antworten für die Le-
senden kaum nachvollziehbar sind.

St. Gallen Simone Zweifel

SZRKG, 108 (2014)



552 Rezensionen - Comp/as rem/«.v

Kürze, zaver/âssige JVac/iric/ii von cter

Sracfer-t/niiàï: Das Zez-emo/j/e«èi/'c/z/em

(7757) von Davit/ Cranz, eingeleitet und
neu hg. von Rudolf Dellsperger Unitas
fratrum 23), Herrnhut, Herrnhuter Verlag,
2014, 108 S.

In seiner feinsinnigen Art fuhrt uns Rudolf
Dellsperger, emeritierter Professor für
Theologiegeschichte und Mitherausgeber
der ÖÄumenisc/ie« KiraRengescRic/zte der
SWrweiz auf einen spannenden kirchen-
historischen Pfad tief in das 18. Jahrhun-
dert hinein und öffnet dabei gleichzeitig
den Blick für theologische und gesell-
schaftliche Aufgaben des 21. Jahrhunderts.

Auf gut einhundert Seiten erhalten wir
zweierlei. Die «kurze, zuverlässige» Selbst-

darstellung einer heute in der Schweiz
exotisch anmutenden, verschwindend klei-
nen, den evangelischen Konfessionen zuzu-
zählenden Kirche, deren Geschichte aber
unmittelbar zu einer der nachhaltigsten
Auswirkungen des Konstanzer Konzils vor
600 Jahren führt, zum Prozess und allen
Folgen um die Ermordung von Jan Hus.
Mit der historischen Einbettung dieser
Schrift rund um ihr Erscheinungsjahr 1757

erhalten wir ausserdem in elf Übersicht-
liehen Abschnitten einen sehr interessanten

Zugang zu Akteuren und Ereignissen, die
uns durch das Kirchengeschehen in das

Europa des 18. Jahrhunderts führen.
Deshalb sind beide Teile dieser Schrift,

die Einleitung von Rudolf Dellsperger und
die Abschrift (Peter Lauber) der Karze«,
zaver/âssige VacüWc/n für alle mit gros-
sem Gewinn zu lesen, die sich mit inner-
konfessionellen Fragen beschäftigen, sich
der Ökumene der Kirchen verpflichtet wis-
sen und an den Themen des interreligiösen
Dialogs arbeiten.

In seiner Einleitung geht Rudolf Dells-
perger der Entstehungsgeschichte der Kar-
zen, zMver/äss/ge« TVac/ir/c/U, dem Zere-
mo«tenöücWe/'« auf den Grund. Die Ver-
fasserschaft von David Cranz bestreitet er
nicht, stellt dessen Beitrag eher als den
eines Redakteurs dar, der zusammenführt,

was viele andere mitverfasst haben. Als
Erscheinungsjahr firmiert das Jahr 1757,
es erinnert an einen 300jährigen Geburts-
tag. So heisst es im Vorwort: «es gereichte
zu einem Vergnügen, dass dieses Werk bis
in dieses 1757te Jahr verzögert worden,
weil die meisten Geschichtsschreiber den

Anfang (der Brüder-Kirche) in das Jahr
1457 setzen, da die echten Nachfolger des

Böhmischen Märtyrers, Johann Huss sich

von den ausgearteten Hussiten, den Calix-
tinern und Taboriten, gänzlich abgesondert
hatten eine eigene Verfassung (Kirche)
worden sind.»

Der Erscheinungsweg dieser Schrift
über eine bereits 300jährige böhmisch-
mährische Kirche, die in der sächsischen
Oberlausitz mit der Gründung des Ortes
Herrnhut neue Wurzeln fassen konnte und
Ableger in der Schweiz bildete, führt nach
Zürich. Der eigentliche Herausgeber ist in
einem Kryptogramm der Schrift versteckt.
Gemeint ist Johann Caspar Ulrich, der im
Jahr 1745 Pfarrer am Zürcher Fraumünster
wurde. In Berlin hatte er David Ernst
Jablonsky kennen gelernt, den Enkel von
Johann Arnos Comenius (1592-1670) des
letzten Bischofs der «alten» Brüder-Unität,
der bei der Einsetzung eines gültigen
Bischofs der «erneuerten» Brüder-Unität
mit Nikolaus Ludwig von Zinzendorf
(1700-1760) eine wichtige Rolle spielen
sollte. Ulrich, der reformierte Pfarrer am
Fraumünster, war ein Freund dieser «er-
neuerten» Brüder-Unität und darüber hin-
aus ein Kenner und Liebhaber des Juden-
turns und der Juden, der eine schweizeri-
sehe Judenchronik erstellte und mit Rab-
binem seiner Zeit regen Austausch pflegte.

Überrascht schon diese Herausgeber-
schaff, so überraschen die verlegerischen
Absichten noch mehr, die hinter der Ent-
stehung des Zere/nonienèiicWeins stecken.
Rudolf Dellsperger macht auf eine leicht
zu überlesende Anmerkung aufmerksam,
die zur Abfassung unserer Schrift führt.
Sie entstand «bey Gelegenheit des be-
rühmten Herrlibergschen Ceremonien-
Werks» zur «Completierung» desselben.

SZRKG, 108(2014)



J?ezens/o«en - Com/;/e.î re«<7/« 553

Dazu sollte man sich die im Heft abge-
druckte Grafik, den Frontispiz des von
David Herrliberger (1697-1777), dem
«bedeutendsten Zürcher Grafik-Verlegers
des 18. Jahrhunderts» geschaffenen Zere-
monienwerkes genau anschauen. Männer
und Frauen aller nur denkbaren Kulturen
und Religionen sind da über einen Markt-
platz hinaus versammelt und stellen bis an
den Horizont mit Büchern, Zeichen und

Handlungen - in friedlichem Eifer, so
scheint es - ihre Sicht auf Gott, Gottes-
dienst und die Welt dar. Zur Komplet-
tierung dieser atemraubenden Vielfalt war
also das Herrnhuter Zeremonienbüchlein
bestimmt, es sollte Teil dieser umfas-
senden Schau auf das religiöse Leben der
Schweiz und der Menschheit werden.

Warum es letztlich nicht dazu kam, dass

die Kwrze, zi/ve/7<rärige AGcZ/n'c/ît in die-
sem Herrlibergerschen Werk erschien,
darüber kann Rudolf Dellsperger nur
spekulieren, aber eine seiner Vermutungen
führen ganz tief hinein in die Grundfragen
der interreligiösen Begegnung und des

Dialogs zwischen Konfessionen und Reli-
gionen heute. Will man nämlich in den

Begegnungen mehr erreichen, als «über
die anderen» Bescheid zu wissen, dann
kommt man nicht darum herum, das sich
selbst angeeignete Wissen, auch das mit
wissenschaftlichem Anspruch erarbeitete
Fachwissen, zu einem wesentlichen Teil
auf die Seite zu legen. Denn es geht dann
darum, den Menschen zuzuhören, die in-
nerhalb ihrer Konfession und Religion,
aber auch innerhalb ihrer Kultur und Tra-
dition selbst bestimmt ihre Weltsicht leben
und diese ebenso selbstbestimmt darge-
stellt haben möchten.

Für die authentische Darstellung der
Herrnhuter Kirche und ihrer «Zeremonien»
nahm man jedenfalls das Sonderweg der

Herausgabe in Basel um 1757 in Kauf. Zur
«Komplettierung» der Sicht auf die Kon-
fessions- und Religionslandschaft lohnt
sich die Beschäftigung mit dieser Schrift
auch heute.

Der Vorbericht lässt erkennen, dass die
Sachlichkeit dem Zorn abgerungen ist. Die
junge Herrnhuter Bewegung mit den Mäh-
rischen Kirchenleuten und ihrer Gallions-
figur Nikolaus von Zinzendorf hatte für
frischen Wind in der Konfessionsland-
schaft des 18. Jahrhunderts gesorgt, der
nicht überall gut ankam. So heisst es dort:
«Dass man den Brüdern so viel Schuld
gegeben, rührt teils aus Unwissenheit her
und nach der bekannten Begierde, sich mit
Zeitungen am liebsten ärgerlichen, ver-
hassten Dingen, etwas von ihnen (hat)
wissen, urteilen und erzählen wollen.»

Dann geht es mit 47 kurzen Paragraphen
auf ihren Ursprung in der Hussitischen
Reformation mit dem Postulat des Macht-,
Gewalt- und Kriegsdienstverzichts zurück,
führt zu reformatorischen Bewegungen
wie denen der Waldenser, sucht die Ver-
bindung zur den orientalischen und ortho-
doxen Kirchen, verbindet sich mit der
Lutherischen, Reformierten und Anglika-
nischen Kirche und bekennt sich zur «ein-
zigen Richtschnur» des Glaubens, zur
Bibel. Die Augsburger Konfession und der
Berner Synodus finden dabei wertschät-
zende Anerkennung.

Die innere Organisation der Kirche, ihr
Amts- und Sakramentsverständnis mag aus

unserer Sicht vielleicht nur für Spezialisten
von besonderem Interesse sein. Der Blick
auf die Abbildungen der Kupfertafeln
lohnt aber allemal. Denn sie zeigen eine
«Brüder»-Kirche, die in einer «Schwes-
ter»-Kirche ihre Entsprechung findet. Fast
auf jeder Tafel ist der Anzahl der abgebil-
deten Männer eine gleiche Anzahl von
Frauen zugeordnet. So steht das Wort
«Brüder» als Synonym für Gleichheit aller
Menschen, unabhängig von ihrer Herkunft,
ihrem Geschlecht oder ihrem Stand.

Zwei Abschnitte verdienen besondere
Aufmerksamkeit. In Paragraph 10 wird
erklärt, was mit dem Begriff der «Unität»
gemeint ist. Er steht natürlich für die Idee
der Gemeinde, die sich mit dem Stifter
ihrer Gemeinschaft, mit dem Heiland,
verbindet. «Brüder des Gesetzes Christi»

SZRKG, 108 (2014)



554 - Comptes remA/s

wollten sie sein, solche, die sich insbe-
sondere an die Gebote der Bergpredigt
halten. Andererseits setzt der Begriff der
«Unität» auch eine Grenze. Wir sind nur
ein Element, ein Teil eines grösseren
Ganzen. Aus der grossen Torte sind wir
höchstens ein Stück. Wir wollen in Union
mit allen (damals: evangelischen) Kon-
fessionen der Kirche Jesu leben. Damit ist
die bis heute nicht voll eingelöste, grosse
Aufgabe der Ökumene beschrieben: «Kei-
ne Konfession hat die Sache Gottes ganz.
Allezeit gilt einer anderen Religion (Kon-
fession) Einsicht, Gnade und das Beste

von ihr zur Hilfe zu nehmen, wenn man
ein Ganzes haben will.» (N.L. von Zinzen-
dorf). Womit wir wieder beim Gedanken
der Komplettierung wären.

Bleibt noch der Abschnitt 11 des Zere-
monienbüchleins mit der Frage, wie man
«göttliche Wahrheit» begreifen kann. Man
kann es offenbar auf unterschiedliche
Weise, als Reformierte und Katholik, als

Lutheranerin und Orthodoxe, als Herrnhu-
terin und Methodist. Weil die Menschen
unterschiedlich sind, weil sie unter unter-
schiedlichen Bedingungen zu leben haben,
weil ihre Bedürfnisse nie gleich sind, hat
sich der Schöpfer zu seiner Schöpfung
auch die Vielfalt der Konfessionen einfal-
len lassen. Die Idee der Tropi, in der die
Konfessionen gleichberechtigt neben ein-
ander gestellt sind, begründet die Herrn-
huter Ökumene. Nie soll es unter Christen
darum gehen, die Schäflein der anderen ins

eigene Lager zu ziehen, immer soll es um
unsere gemeinsame Anstrengung gehen,
mit den zugeteilten Gaben Gottes so um-
zugehen, dass sie zum Wohle aller dienen.

Womit wir bei der überraschenden
Pointe der historischen Einordnung des

Herrnhuter Zeremonienbüchleins und
seine Entstehungsgeschichte um das Herr-
libergersche Werk angelangen. In seinem
Ausblick führt uns Rudolf Dellsperger
zum Europaplatz nach Bern, wo im Rah-
men einer grösseren Überbauung auch das

Haus der Religionen entsteht. Der Grund-
stein ist gelegt. Jetzt geschieht der Innen-

ausbau von Hindutempel, Moschee,
Dergah (Aleviten), dem buddhistischen
Zentrum und der Kirche (in der sich ori-
entalische und europäische, reformierte
und katholische Christen engagieren). Da-
zu kommen die Räume für Dialog, Bil-
dung und Kultur, an denen sich die jü-
dische Gemeinde, die Baha'i und die Sikh
beteiligen. Die Eröffnung im Dezember
2014 wird darum tatsächlich eine Kom-
plettierung der Herrlibergerschen Reli-
gionslandschaft, der Tropi-Idee des Zere-
monienbüchleins und der hilfreichen Dar-
Stellung von Rudolf Dellsperger, die aus
der Vergangenheit über die Fragen von
heute in die Zukunft führen.

Bern Hartmut Haas

Pascal Sidler, .Sc/tuwzröcA'e, JoAo/uner,
Pate/ote«. /tevoA/Ao», KoH?z'nw//ä/ une/
JF/cfe/vsterwc/ /m Ao/?/è.s.S7owe// gemtscAten
7ogge«Awg, /79S-/S0J (=St. Galler Kul-
tur und Geschichte 38), Zürich, Chronos
Verlag, 2013, 375 S.

Im Frühling 1795 erstürmten zornige
Toggenburgerinnen und Toggenburger das

Lichtensteiger Kornhaus. Sie entwendeten
das darin gelagerte Getreide und ver-
kauften es zu einem Preis, der ihnen als

gerecht erschien. Solche Teuerungspro-
teste kennen wir aus England (food riots)
und Frankreich. Sie verweisen auf ein
darbendes Volk, auf Hunger und Not.
Tatsächlich führten die Kriegshandlungen
in Europa und der gewinnbringende Ex-
port von Lebensmitteln zu einer Knapp-
heit, die namentlich die ohnehin nicht auf
Rosen gebetteten Heimarbeiterinnen und
Heimarbeiter im Toggenburg empfindlich
traf. Diese Schicht war es auch, die ver-
mehrt an eine Revolution dachte, wie sie
sechs Jahre vorher in Frankreich ausge-
brochen war. In den Wirtshäusern be-

sprach man die aktuelle Lage, Kolporteure
und Hausierer brachten Neuigkeiten auch
in den entlegensten Hof. Die Lesefähigkeit

SZRKG, 108 (2014)



Reze/w/o/ie« - Compter rent/;« 555

war gestiegen, und wer nicht lesen konnte,
fand bestimmt einen Vorleser. Abgedankte
und desertiere Soldaten berichteten aus
dem Ausland. Gerüchte kursierten. So ge-
nannte «Wühler» schürten Ängste und
hetzten gegen die katholische Herrschaft.

Die Reformierten waren seit Jahrhun-
derten unzufrieden mit dem Landesherrn,
dem Fürstabt von St. Gallen, während die
Katholiken in Beda Angehrn einen weisen
und frommen Oberherrn erblickten. Res-

pektvoll nannten sie ihn den «Gütigen».
Beda hatte sich bei der letzten Hunger-
katastrophe von 1770/71 bewährt und
seine «Landeskinder» versorgt, so gut es

ging. Der in der Verfassung garantierte
Grundsatz der Parität sorgte für einen
gewissen Ausgleich. Einmal mehr aber

war das Toggenburg nun gespalten, in
revolutionär Gesinnte und solche, die an
der alten Ordnung festhalten wollten. Ge-

kämpft wurde mit harten Bandagen, mit
Verleumdungen und gar mit physischer
Gewalt, die sich freilich in Grenzen hielt.
Man sang freiheitliche Lieder und errich-
tete Freiheitsbäume wie jenen von Ulis-
bach, der auf einer Abbildung zu sehen ist.

Der Teuerungsprotest von Lichtensteig
bildet gleichsam die Ouvertüre zu Pascal
Sidlers ausgezeichneter, flüssig geschrie-
bener Doktorarbeit zu einer denkbar wich-
tigen Umbruchszeit: zu den Jahren rund
um die Helvetische Revolution 1795-
1803. Das Buch füllt eine Forschungslücke
und bildet einen wichtigen Baustein zur
schweizerischen Revolutionsgeschichte
von 1798.

Sidler erinnert daran, dass Strukturen
oder Ideen Revolutionen zwar begüns-
tigen. Letztendlich sind es aber Menschen,
die auf die Strasse gehen, sich treffen, sich
Mut machen, Anführer bestimmen - kurz:
die handeln und somit Geschichte machen.

Männer wie der katholische Advokat
Gallus Schlumpf aus Wattwil, der Schul-
meister Edelmann aus Degersheim oder
der Leutnant Andreas Looser aus Alt St.

Johann organisierten die Unzufriedenen,
verfassten Briefe und Flugschriften. Sie

trugen weiter zum Gärungsprozess bei, wie
er in der «Alten Landschaft» rund um
Gossau und im zürcherischen Stäfa bei-
nahe zeitgleich eingesetzt hatte.

Akribisch rekonstruiert der Autor die

Ereignisse. Er hat, kundig betreut von
Professor Rolf Graber von der Universität
Zürich, Berge von Akten in verschiedenen
Archiven ausgewertet, kann sich aber auch
auf eine ungewöhnliche Dichte von Selbst-

Zeugnissen aus jener Zeit stützen. Solche

«Ego-Dokumente» belegen nicht zuletzt
die Affinität der Toggenburger zum ge-
schriebenen Wort. An erster Stelle zu
nennen ist natürlich Ulrich Bräker, dessen

vorbildlich edierte Tagebücher einen Ein-
blick in die Lebenswelt und in die Er-
fahrungen der Unterschicht geben. Bräker
war zwar sicherlich mit seiner Bildung ein
Sonderfall, doch er berichtet über So-

zialmilieus, die typisch waren. Zu nennen

gilt es aber auch ein detailreiches Tage-
buch von 1799, verfasst vom «Brunnöd-
liger» Bauern Josef Bühler, weiter die

Autobiographie des wohlhabenden Mos-

nanger Amtmanns, Grossbauern und
Künstlers Fridolin Anton Grob, die Tage-
bûcher des St. Peterzeller Beamten und
«Stehaufmännchens» Peter Alois Falk, die

Aufzeichnungen des Obertoggenburger
Bauern Nikiaus Feurer und andere mehr.

Fündig wurde der Suchende nicht zuletzt
im Archiv des Toggenburger Museums
Lichtensteig, wo ihn Experten auch berie-
ten und ihm weiterhalfen. Dass einige
«Ego-Dokumente» älteren Forschenden
noch bekannt waren, nun aber verloren sind,
verweist auf die Wichtigkeit einer sach-

gemässen Aufbewahrung in einem Archiv.
Sidler geht in seinem Buch nicht nur auf

die Entstehung der Revolution ein, son-
dem zeigt anschliessend auch auf, wie sich
das Leben und die politischen Verhältnisse
in der Helvetischen Republik gestalteten,
auf den katholischen Widerstand, auf Kon-
tinuitäten bei den Eliten, die wie so oft
auch im Toggenburg genau wussten, wie
sie sich zu verhalten hatten, um oben zu
bleiben.

SZRKG, 108 (2014)



556 Äeze/wz'one/j - Comptes ren/A«

Die Toggenburger Revolution hat ihre
Kinder nicht gefressen wie in Frankreich,
sie hat sogar Enkel hervorgebracht, die
dann in den 1830er Jahren für das erste
verfasste moderne direktdemokratische
Instrument der Weltgeschichte kämpften.
Erfolgreich.

Zürich Fabian Brändle

Rita Binz-Wohlhauser, Zw/äc/te« G/onz
z/W £7eW: S7àVA«c/ze £7/te /« FVe/iz/rg /'m

Üc/P/oW (7& ./aAr/zt/m/enf), Zürich, Chro-
nos Verlag, 2014, 336 S.

Incontestablement, ce livre comble une
lacune. Il manquait à l'historiographie
fribourgeoise de l'Ancien Régime, période
passablement délaissée depuis une tren-
taine d'années, l'étude dont disposent déjà
depuis longtemps la plupart des villes-
républiques suisses, à savoir une solide
prosopographie de ses élites dirigeantes.
Issu d'une thèse de doctorat soutenue en
2012, ce livre se plie aux lois du genre,
non sans une certaine lourdeur par ses

passages obligés, méthodologie et état de

la recherche. En voulant montrer qu'elle
connaît bien toute la littérature scientifi-
que, l'auteure s'expose à la critique. Il
serait facile et peu élégant de pointer les

lacunes, voire le manque d'ouverture aux
problématiques les plus novatrices. En
effet, l'approche retenue reste assez tradi-
tionnelle et donne une vision quelque peu
figée de la société ancienne par son obsti-
nation à considérer le groupe étudié com-
me un monde clos sur lui-même. L'ob-
jectif est de mettre en évidence les méca-
nismes de la distinction sociale, mobilisés

par les lignages afin de se maintenir au

sommet de la pyramide, ou, dit autrement,
d'être et de rester quelqu'un. Le choix de
décrire la structuration et la reproduction
des privilèges de la classe dominante con-
traint à reconstruire minutieusement les
réseaux de parenté et les coïncidences

d'intérêts que favorisent les stratégies fa-
miliales.

Bien structuré en une dizaine de chapi-
très, le propos ne néglige pas les informa-
tions utiles à se familiariser avec le fonc-
tionnement des institutions anciennes ainsi
qu'avec les subtiles différences de statut à

l'intérieur de la caste privilégiée. Les
arcanes de la juridiction d'Ancien Régime
restent passablement compliqués. Décryp-
ter les moyens d'acquérir le droit de bour-
geoisie ou le fonctionnement des fidéi-
commis (ou substitutions) qui empêchent
les partages et assurent la continuité de la
fortune héritée est déjà méritoire. Un peu
moins d'une famille sur cinq recourt à de
tels dispositifs juridiques, contrôlés par le
Conseil.

Les différents chapitres permettent suc-
cessivement de suivre les stratégies matri-
moniales, les niveaux de richesse, les

carrières, les formations et les manières de
tenir son rang. Peu problématisé, ce plan
ne donne pas suffisamment de visibilité
aux mouvements, aux conflits, aux confi-
gurations mouvantes, et aux négociations
permanentes qui érigent les acquis sociaux
en autant de ressources aptes à servir des

stratégies de pouvoir, aussi bien dans les

familles qu'à la tête de l'Etat.
L'auteure suit les destins de 105 famil-

les formant ce qu'elle dénomme «Po-
sifio/tse/iïe», pour éviter les ambiguïtés des

termes habituels de «patriciat», «bour-
geoisie secrète» ou «bourgeois privilé-
giés». Parmi ces lignages, 67 familles sont
représentées au Conseil en incluant celles

agrégées après les troubles du début des
années 1780.

L'analyse des ressources de cette élite
est probablement biaisée par le choix de

considérer surtout la contribution imposée
en 1798 aux «ci-devant oligarques», au de-
meurant le seul document qui permette
d'approcher globalement la classe diri-
geante. Or, d'autres historiens - pas forcé-
ment cités par l'auteure - ont montré à

quel point la contribution révolutionnaire
sous-estime les fortunes et notamment les

SZRKG, 108 (2014)



Reze/wîo/tew - Comptes reoJos 557

actifs financiers (revenus de capitaux) sans
tenir compte non plus des pensions du

service étranger. En effet, la base matéri-
elle sur laquelle repose le pouvoir social
n'est sans doute pas uniquement la posses-
sion de biens-fonds. Pourquoi ne pas
accorder par exemple plus d'importance
aux activités commerciales de l'élite, no-
tamment la spéculation sur les pâturages
de la Gruyère où se fabrique le fromage?
Nous sommes pourtant à l'apogée de

l'économie alpestre. Pourquoi ne pas avoir
étudié la politique d'acquisition foncière

pour mettre en évidence le mécanisme de

grignotage progressif de biens fonciers par
le fonctionnement du couple crédit/ga-
rantie hypothécaire? Le crédit et l'écono-
mie de la litigiosité qui lui est consubstan-
tielle sont une composante essentielle des
mécanismes d'ascension sociale. Et la

présence des familles dans leurs résidences
d'été aux alentours de la ville, bien docu-
mentée pourtant, devrait permettre de

suivre le développement des liens de clien-
télisme, qui se ne se bornent pas à des mé-
canismes de patronage au sein de l'élite
(par exemple l'appui aux carrières mili-
taires).

Plus convaincants s'avèrent les chapitres
sur les stratégies de maintien du capital
social. Les sources multiples et souvent
arides que connaît parfaitement l'auteure
laissent entrevoir la vie au sein des famil-
les et leurs tensions. Les mariages en sont
le prétexte. Le clientélisme érigé en mode
de fonctionnement explique que 72 % des

unions sont conclues sur le marché matri-
monial local au sein même de l'élite diri-
geante. Finalement, ce n'est qu'une mino-
rité qui trouve l'âme sœur en dehors de la

bourgeoisie privilégiée. Loin d'idéaliser un
statut économique fréquemment associé à

celui de rentier aisé, vivant du rendement
de ses terres et des revenus du service
étranger, Rita Binz-Wohlhauser révèle au
contraire des situations économiques
délicates, notamment pour les femmes
seules et les veuves. Elle démontre aussi

que la contrainte de tenir son rang conduit

à l'endettement de nombreux lignages.
Tout en nuance, le chapitre sur les mandats
administratifs souligne la spécificité de

Fribourg par rapport aux autres cités-

républiques. Ici, la présence au Conseil
n'est pas absolument valorisée (comme
c'est le cas à Berne ou Genève) et, de

manière très pragmatique, on hésite entre
le prestige des hautes charges et la renta-
bilité de certains mandats baillivaux.

En revanche, la partie concernant le

pouvoir immatériel est nettement moins
maîtrisée. On notera de beaux paragraphes
sur les recrutements des ordres religieux
féminins au sein de l'élite et sur les rites
funéraires, ainsi que le constat désabusé,
énoncé par les intéressés eux-mêmes, de la
manière condescendante dont la noblesse

européenne les estime. Lors de leurs sé-

jours à l'étranger (à Vienne notamment),
les fils des grands lignages fribourgeois
sont perçus comme des bourgeois mal
dégrossis, la conviction étant que la Suisse

n'est habitée que par des paysans! Cepen-
dant, dans ce domaine, l'étude de Mme
Binz-Wohlhauser manque d'audace. Dom-

mage qu'elle ait ignoré, parmi d'autres, la
thèse publiée en 2011 par Marco Schnyder
sur les élites de Lugano et Mendrisio,
exemplaire à bien des égards et plus à jour
concernant la recherche récente. En effet,
on ne peut pas se limiter à constater le

privilège de porter lanterne à proximité du
Saint-Sacrement lors de la procession de la
Fête Dieu. Il existe d'autres confréries et
confraternités et autant de querelles de

préséance et de pratiques ostentatoires.

L'appartenance aux corporations n'est pas
non plus évoquée et l'on cherchera en vain
des développements sur certains aspects
complexes du clientélisme pourtant ré-
cemment renouvelés par l'historiographie,
par exemple la question des parentés spiri-
tuelles, soit le choix des parrains et mar-
raines de baptême. Le lecteur souhaiterait
pénétrer dans les maisons où vivent les

patriciens influencés par la mode à la

française, amateurs de tableaux et de li-
vres: on voudrait en savoir plus sur les bi-

SZRKG, 108 (2014)



558 Rezews/owe« - Comptes renews

bliothèques comme sur les collections
artistiques, les sources doivent le per-
mettre. Outre la recherche par les notables
des titres nobiliaires (processus très ambi-
valent à Fribourg puisque les nobles sont
ostracisés jusqu'en 1782), il faudrait suivre
la trame des legs et donations à des fonda-
tions, bon observatoire du besoin d'éter-
nité qui doit aussi animer les plus aisés. On
attendrait plus de l'examen des pratiques
pieuses destinées à assurer la visibilité des

familles dans les églises.
Se confiner au 18° siècle au sens étroit,

négliger par conséquent le processus de

formation du patriciat au 17° siècle et
éviter les remises en question de la période
révolutionnaire ensuite, n'est probable-
ment pas la méthode la plus pertinente
pour mettre en évidence les dynamiques de

l'«aristocratisation» des élites au pouvoir,
même si l'auteure a raison de dénier au

concept une totalité explicative qu'il n'a
pas. Mais malgré ce choix discutable, le

propos réussit à échapper à une conception
monolithique du patriciat pour revaloriser
le rôle du local et des particularismes. Le
lecteur s'aperçoit au final que la thèse de

Rita Binz-Wohlhauser a redéfini le rôle
des élites patriciennes et de la noblesse
dans un système républicain. On découvre
le fonctionnement d'un système basé sur
l'élasticité, la plasticité, la ductilité de ses

composantes. Au-delà des multiples
exemples qui révèlent les spécificités des

familles et leur forte hiérarchisation in-
terne, le principal acquis de cette recherche
est de souligner que ce que l'on continuera
à appeler par commodité le patriciat fri-
bourgeois est en réalité un amalgame de

situations familiales et sociales très diffé-
renciées. En suivant plus d'une cinquan-
taine de lignages pour lesquels elle dispo-
sait de sources suffisantes, l'auteure a
réussi à reconstituer des réseaux familiaux.
On regrettera seulement que la multitude
de cas individuels laisse quelque peu dans

l'ombre les rôles sociaux et symboliques
d'élites pourtant conscientes de leur im-
portance et de leur dignité. L'idéologie de

corps qui les motive à «servir» l'Etat n'est
pas qu'une fiction; l'éthique de la respon-
sabilité, si déconcertante pour nos sociétés
matérialistes, mériterait la déconstruction.
À vouloir éviter à tout prix des généralisa-
tions hâtives, l'auteure perd un peu de vue
les grandes lignes de l'interprétation.

Genève François Walter

Staatsarchiv des Kantons Luzern (Hg.),
Der Ktmtem Z.wzer/7 im 20. Jerftr/nmt/eri,
Band 1 und 2, Ziirich, Chronos Verlag,
2013, 426 S., 316 S.

Drei Eigenheiten kennzeichneten den
Kanton Luzern im 20. Jahrhundert im Be-
sonderen: die politischen Grabenkämpfe
zwischen Konservativen und Liberalen,
der hohe Anteil an Katholiken und der
starke agrarische Charakter. Während ab

1888 schweizweit mehr Menschen im in-
dustriellen Sektor als in der Landwirtschaft
beschäftigt waren, blieb im Kanton Luzern
die Landwirtschaft bis 1920 vorherrschend.

Diese Besonderheiten des Kantons Lu-
zern arbeiten die beiden vom Staatsarchiv
Luzern herausgegebenen Bände De/- Rohm-

ton Z.Mze/77 z'm 20. Jci/mDmafer/ umfassend
heraus. Die Beiträge beschreiben und ana-
lysieren die Entwicklungen aus unter-
schiedlichen Perspektiven und betten sie
auch in nationale Kontexte ein, ohne den

regionalen Fokus oder die regionalen
Unterschiedlichkeiten aus den Augen zu
verlieren, gerade auch in Bezug auf die
wirtschaftliche Entwicklung. Ein grosser
Gewinn sind zweifellos die reichhaltigen
Bebilderungen.

Zu den aufschlussreichsten Beiträgen
gehört jener von Raffael Fischer über
Schule und Bildung (Band I, 245-281).
Am Erziehungssystem lässt sich eben nicht
nur die Entwicklung vom armen Agrar-
kanton zur wohlhabenden Dienstleistungs-
gesellschaft veranschaulichen, sondern
auch der wandelnde Einfluss der Kirche
und der damit verbundene Konflikt zwi-

SZRKG, 108 (2014)



7?ezens/cwe/? - Comptes rewc/;« 559

sehen Liberalen und Konservativen. In
Schulfragen wirkten kulturkämpferische
Reflexe noch lange nach (Band I, 248).
Schauplatz der weltanschaulichen Aus-
einandersetzungen war Ende des 19. Jahr-
hunderts das Lehrerseminar in Hitzkirch,
das bis 1972 unter geistlicher Leitung stand.

Die Liberalen prangerten um 1900 insbe-
sondere die vielen kirchlichen Pflichten an -
das Lehrerseminar war bei ihnen als «klös-
terliches System» verschrien (247).

Auch (diskriminierende) Praxen fanden
im damaligen Bildungssystem ihren Aus-
druck. Frauen wurden bis in die 1950er-
Jahre lediglich die Unterstufe und reine
Mädchenklassen anvertraut. Auch hatten
sämtliche Lehrerinnen ledig zu sein - der
Preis für ihre verhältnismässig selbststän-

dige Existenz. Wer doch heiratete, musste
auf Ende des Schuljahres zurücktreten.
Eine Regel, die bis 1957 Bestand hatte.

In die Kantonsschule schafften es in
erster Linie Söhne aus gutsituierten Fa-
milien der Stadt. Begabte Schüler, die auf
dem Land wohnten, hatten allenfalls Zu-
gang zur Priesterlaufbahn. Fragwürdig ist

vor diesem Hintergrund, dass in den bei-
den Bänden zur Kantonsgeschichte die
Vorstellung vom «bildungsfeindlichen Ka-
tholizismus» aufrecht erhalten wird, ob-
wohl die Gründe für den Bildungsmangel
vielschichtiger sind, wie einzelne Beiträge
ja auch antönen: die erforderliche Mithilfe
auf Bauernbetrieben, die geografische La-
ge mit ihren schwierigen Schulwegen auf
der Landschaft oder die sozioökonomische
Herkunft, um nur ein paar Beispiele zu
nennen. Bildung, wie Raffael Fischer kor-
rekt festhält, bewirkt immer auch die Auf-
rechterhaltung von Herrschaftsverhält-
nissen und sozialen Ungleichheiten (254).

Mit solchen Beiträgen wird das zwei-
bändige Werk dem in der Einleitung for-
mutierten Anspruch gerecht, dass die

Kantonsgeschichte Luzem den Kanton
nicht alleine als Staatsgebilde versteht -
eine allerdings mittlerweile selbstverständ-
liehe Ansicht in den Geschichtswissen-
Schäften. Vielschichtige Begriffe wie «Ge-

Seilschaft» und «Alltag» werden in sepa-
raten Kapiteln abgehandelt, was einer zu
starken politikgeschichtlichen Orientie-

rung ebenfalls entgegen wirkt. Trotzdem
stellt sich die Frage, warum die themati-
sehen Schwerpunkte nicht mehr verzahnt
werden, denn es besteht die Tendenz, «Ge-
Seilschaft» und «Alltag» zu sehr auf das

Vereinsleben oder Bräuche wie die Fas-
nacht zu reduzieren. Streckenweise er-
wecken die Bände den Eindruck, Pflicht-
stoff abzuhandeln, auch weil Struktur und
Erzählweise einzelner Beiträge geprägt
sind vom Streben nach Vollständigkeit.
Dabei wäre oft gerade in der vermeintlich
«kleinen» Geschichte mehr über grössere
Zusammenhänge zu erfahren. In diesem
Sinne wären mehr eigene Akzente wün-
sehenswert.

Dass beispielsweise die Stadt Luzern im

Modernisierungsprozess den Takt angab,
ist zwar nicht falsch, doch verkennt diese
altbekannte Sichtweise, wie ländliche
Regionen mit den Veränderungen zurecht
kamen und wie sie ihren ganz eigenen
Beitrag zur Modernisierung leisteten. Die
Moderne hat sich nicht einfach «veran-
kert» (Band II, 115), sie war vielmehr ein

Prozess, der von oben wie von unten
angestossen wurde. Gerade eine Kantons-
geschichte bietet die Chance, mehr auf die

Vorstellungswelten ihrer Einwohnerinnen
und Einwohner einzugehen, anstatt das

Bild von den fortschrittlichen Stadt- und
den rückständigen Landbewohnern zu ze-
mentieren.

Dafür hat es das zweibändige Werk ge-
schafft, den epochalen Wandel, der die

ganze Schweiz erfasste, in einer Über-

blicksdarstellung erstmals für den Kanton
Luzern mit allen seinen Eigenheiten greif-
bar zu machen. Positiv hervorzuheben ist
auch die immer wieder leise geäusserte
Kritik an der herrschenden Wachstums-
euphorie. Gemeinden wie Meggen bei-
spielsweise zonten auf der Basis über-
triebener Wachstumsprognosen grosszügig
Bauland ein (Band I, 132), um gut situierte
Steuerzahler anzuziehen. Auf der Strecke

SZRKG, 108 (2014)



560 Äezews/owe« - Compte? remtev

blieben der Landschaftsschutz sowie die
Artenvielfalt in Flora und Fauna. Der
Kanton Luzern kann immerhin für sich in
Anspruch nehmen, im Gewässerschutz
eine Pionierrolle gespielt zu haben (Band
I, 142) - ein Engagement, das wiederum
nicht losgelöst von der starken agrarischen
Prägung des Kantons Luzern betrachtet
werden kann.

Oberkirch Manuela Specker

Staatsarchiv des Kantons Luzern (Hg.),
Der Kamow Lnzerw ;'m 20. Ja/zr/mnc/ert,
Band 1 und 2, Zürich, Chronos Verlag,
2013,426 S., 316 S.

Die Geschichte des Kantons Luzern ist
beinahe vollendet. Eine Reihe von Histo-
rikem hat in den letzten 80 Jahren eine

enorme Arbeit geleistet, um die Geschichte
der Stadt und der Landschaft seit den

Anfängen darzustellen. Den Anfang
machten die drei Historiker Wilhelm
Schnyder, Karl Meyer und P.X. Weber mit
dem Band «Von der Urzeit bis zum Spät-
mittelalter». Das Werk erschien auf die
600 Jahr-Feier des Beitritts der Stadt Lu-
zern in die Eidgenossenschaft von 1332.

Der zweite Band schliesst zeitlich an den

ersten Band an und behandelt die Refor-
mation und die Gegenreformation. Der
Regierungsrat hatte Rektor Sebastian
Grüter von der Kantonsschule Luzern die
Bearbeitung dieser Epoche übertragen.
Das Werk erhielt seine letzte Formung
während des Zweiten Weltkrieges und
erschien Ende 1945. Gut 30 Jahre später
erhielt Hans Wicki, Professor am Zentral-
schweizerischen Technikum (heute Hoch-
schule für Technik und Architektur) den

Auftrag, sich des heiklen Themas der

Aufklärung (18. Jhdt.) anzunehmen. Zwei
Bände sind während der mehr als zwan-
zigjährigen Beschäftigung mit dem Thema
daraus entstanden.

An die komplizierte und umkämpfte
Epoche des 19. Jahrhunderts wagte sich

Frau Heidi Bossard-Borner. Drei Bände
sind die Frucht der jahrzehntelangen Ar-
beit mit diesem Stoff: Im Banne der Re-
volution (1798-1831), erschienen 1998,
dann die zwei Teilbände «Im Spannungs-
feld von Politik und Religion» (1831-
1875) 2008. Nun ist vor kurzem die Dar-
Stellung über die Geschichte des Kantons
im 20. Jahrhundert erschienen. Es wurde
im Unterschied zu den früheren Bänden
eine andere Vorgehensweise gewählt.
Nicht mehr einem einzelnen Verfasser
wurde diese Aufgabe übertragen; eine

Gruppe von 23 Historikerinnen und Histo-
riker teilte sich in die anspruchsvolle
Arbeit, den Kanton Luzern unter völlig
neuen Gesichtspunkten zu beleuchten. Im
Folgenden seien einige Themenfelder her-
ausgegriffen, welche einen Bezug zur Reli-
gionsgeschichte haben.

Pw/e/ew imcf po//7/.vc/ze.v System: Mar-
kus Furrer beschreibt den Weg der poli-
tischen Parteien, der vom traditionellen, in
den ideologischen Gegensätzen des 19.

Jahrhunderts genährten Zweiparteiensys-
tem zum modernen Mehrparteiensystem
führte. Anfänglich dominierte der kultu-
relie Gegensatz zwischen Kirche und Staat

(Kulturkampf), zwischen Stadt und Land.
Daran schloss sich um die Jahrhundert-
wende der Links-rechts-Gegensatz (In-
dustriegesellschaft und Klassenkampf-
schema). Im Umbruch der 1970er Jahre

erfolgte eine neue soziale Bewegung im
Zeichen einer emanzipatorischen Alterna-
tivgesellschaft (Ökologie, Dritte-Welt, Frie-
dens- und Frauenbewegung), alles das vor
dem Hintergrund der Europa-Frage und der

beschleunigten Globalisierung. In der Stadt

Luzern behaupteten die Liberalen ihre

hundertjährige Vorherrschaft bis 1958. Da-
mais gelang es den «Vereinigten Min-
derheitsparteien» die freisinnige Mehrheit in
der Stadt zu brechen. Im Kanton gerieten
die fuhrenden Konservativen (CVP) unter
Druck und verloren die absolute Mehrheit
in der Kantonsregierung und im Parlament.

Sc/uz/e zm<7 S/Wrmg: Raffael Fischer
untersucht den Problemkreis Schule und

SZRKG, 108 (2014)



Reze/w/'one« - Comptes rewcft« 561

Bildung im Kanton. In den harten poli-
tischen Gegensätzen zwischen Konservativ
und Liberal war das Schulwesen immer
ein Zankapfel. Die Lehrerbildung war vor
allem eine politische Angelegenheit. Das
konservativ dominierte Seminar von Hitz-
kirch, von Klerikern geführt, stiess um
1900 auf starken liberalen Widerstand, der
schliesslich in eine kleine Reform mün-
dete. In der Stadt entstand ein Konkur-
renzseminar unter liberalem Vorzeichen.
Für die Mädchen, die keinen Zutritt zum
Seminar Hitzkirch hatten, wurde das Leh-
rerinnenseminar Baldegg errichtet. Dane-
ben bildeten die Klöster Menzingen und
Ingenbohl ebenfalls Lehrerinnen aus.

Die gymnasiale Ausbildung war fast

ganz der sozialen Elite vorbehalten. Die
Landbevölkerung hatte Progymnasien zur
Verfügung; die oberen Klassen des Gym-
nasiums wurden vorwiegend an den Or-
densgymnasien der Benediktiner und Ka-
puziner absolviert. Als Hochschule im
Räume der Zentralschweiz gab es die
Theologische Fakultät, die mit dem Pries-
terseminar verbunden war. Die gymnasiale
Mädchenausbildung war begrenzt. Es gab
im Kanton nur das städtische Töchtergym-
nasium, seine Absolventinnen absolvierten
an der Kantonsschule zwei Lyzealjahre,
um zur Maturität zu gelangen. Daneben

gab es Angebote im Sozialbereich, wo das

Kantonsspital und die Klinik St. Anna ihre
Krankenschwestern selber ausbildeten.

Nach dem Zweiten Weltkrieg setzte ein

Aufschwung im Bildungswesen ein. 1958

eröffnete das Zentralschweizerische Tech-
nikum in der ehemaligen Schindlerschen
Liftfabrik in der Sentimatt seine Tore unter
gemeinsamer Trägerschaft der Zentral-
schweizer Kantone. In der Volksschule
wurde die Geschlechtertrennung aufgeho-
ben und das 9. Schuljahr eingeführt.

Josef Vital Kopp lancierte 1958 eine

Universitätsdiskussion, die über mehrere
Phasen zum Plan der «Zentralschweize-
rischen Universität Luzern» führte. Im Ab-
Stimmungskampf 1978 scheiterte die Uni-
versitätsvorlage. Erziehungsdirektor Walter

Gut sprach von einem «historischen Fehl-
entscheid», der jedoch am 21. Mai 2000

korrigiert wurde. Mit 78'402 Ja gegen
46'745 Nein wurde die erste weltweit de-
mokratisch an der Urne beschlossene Uni-
versität errichtet. Die Universität bezog
2011 das Postbetriebsgebäude an hervorra-
gender Lage hinter dem Bahnhof Luzem.
Luzern avancierte mit der Universität, der
Hochschule (aus dem ZTL entstanden),
dem Medienausbildungszentrum (MAZ)
und der Höheren Kaderausbildung der Ar-
mee (AAL) zum Bildungszentrum der
Zentralschweiz.

/Iw/bnrc/t w«<7 /Votes/èeH'egMuge«: Der
Generalstreik von 1918 bewegte die Lu-
zerner Gemüter sehr; einerseits erfolgte
der Streik auch in der Agglomeration Lu-
zern und anderseits wurden Luzerner
Truppen in den Kanton Zürich aufgeboten.
Am 10. November 1918 versuchte ein De-
tachement eine grosse Menge Demonst-
rierender auf dem Fraumünsterplatz in Zü-
rieh mit Warnschüssen, in die Luft abgege-
ben, zu vertreiben. Dabei wurde Füs. Sales

Vogel aus Pfaffhau tödlich getroffen. Er
wurde im Hinterland als Held gefeiert, die
Streikenden galten als Mörder. Als Reak-
tion auf den Generalstreik entstanden fast
flächendeckend sog. Bürgerwehren. Die
Arbeiterschaft spaltete sich in eine katho-
lische und eine sozialdemokratische Rieh-
tung.

Die katholische Jungmännerbewegung,
geführt vom späteren Prälaten Dr. Josef
Meier und dem Laienführer Eugen Vogt,
veranstaltete 1933 die grosse Zuger Jung-
mannschaftstagung (ZUJUTA) mit über
20'000 Teilnehmern. Die Gründung der

Jungwacht als katholische Schüleror-
ganisation errang eine weite Verbreitung.
Auch der Schweizerische Studentenverein
(StV) erlebte einen grossen Aufschwung.
Die Mädchenorganisation des Blauring, als
Vorstufe der Jungfrauenkongregation, ver-
breitete sich rasch.

Nach dem Zweiten Weltkrieg tauchte
die Frage des Frauenstimmrechts auf. Der
Schweizerische Katholische Frauenbund

SZRK.G, 108 (2014)



562 /tezertsz'oneM - Corap/as rencfe«

(SKF) entzog sich in staatsbürgerlichen
Fragen zunehmend der bischöflichen Be-

vormundung. Anlass war eine Ansprache
von Pius XII., der die wahlberechtigten
Italienerinnen aufrief, an die Urnen zu
gehen. Unter der Führung von Frau Dr.
Blunschy-Steiner gelang es schliesslich,
den Widerstand der Frauenstimmrechts-

gegner zu brechen. 1970 wurde das

Frauenstimmrecht auf kantonaler Ebene

eingeführt. In der Politik konnte sich die
dominierende CVP lange halten; gegen
Ende des 20. Jahrhunderts gingen die An-
teile der CVP und der Liberalen stark zu-
rück; die neue Kraft der SVP wuchs stark

an, was zur Folge hatte, dass der bisherige
politische Antagonismus an Bedeutung
verlor. Der Einfluss der Kirche ging stark
zurück, singulare kirchliche Akte wie Tau-
fe, Erstkommunion, Firmung, Heirat und

Begräbnis hielten sich. Die konfessionel-
len Gegensätze begannen sich einzuebnen.

X//tagswe//ew: Äusserst aussagekräftig
sind die Interviews mit Frauen, die die
rasante Entwicklung im Haushalt in den
letzten Jahrzehnten erlebt und mitgemacht
haben. Entscheidender Fortschritt war die

Einführung der Elektrizität in den Haus-

haltungen, was nach und nach die Einfüh-
rung von Waschmaschinen, Abwasch-
maschinen etc. ermöglichte. Während des

Ersten Weltkrieges war die Vorsorge der
Behörden in der Lebensmittelzuteilung
ungenügend. Im Zweiten Weltkrieg sorgten
die Behörden besser vor. Dank der Ein-
führung der Lebensmittelkarten brauchte
die Bevölkerung nicht zu hungern. Der Plan
«Wahlen» mit der Anbauschlacht ermög-
lichte ein besseres Überleben.

Gase/%es Le6e« und Xu//ur: Theater
wurde seit dem 19. Jahrhundert sowohl in
der Stadt wie auf dem Lande gespielt.
Wichtig war auch die Fasnacht als Ab-
wechslung im Alltag. Luzern war hier mit
Bruder Fritschi führend. Fasnachtsgesell-
Schäften sorgten für Umzüge und Festlich-
keiten. 1948 entstand in Luzern unter Sepp

Ebinger die erste Guggenmusik, die sich

explosionsartig ausbreiteten und heute

weitgehend das Fasnachtsgeschehen in der
Stadt und in vielen Dörfern kennzeichnen.

Gesangs-, Musik- und Turnvereine prägten
das kulturelle Leben, häufig nach partei-
politischen Kriterien getrennt. Dank dem
Militär hielten die Schützenvereine eine

grosse Rolle, da sie in die Sicherstellung
der Wehrhaftigkeit eingebunden waren.

In den Zwanzigeijahren entdeckten ka-
tholisch-konservative Kreise die Kultur als

Instrument der Mission. Pius XI. veröf-
fentlichte 1922 seine Enzyklika «Ubi
arcano», worin er die «Katholische Ak-
tion» als Gegenkraft zur sozialistischen
Bewegung propagierte und eine inner-
kirchliche Erneuerung anregte. In diesem

Zusammenhang ist auch die Gründung der

Lukasgesellschaft zur Förderung der zeit-
genössischen katholischen Kunst zu sehen.

Der Megger Pfarrer Alois Süess war deren

erster Präsident. Er forderte mit zahlrei-
chen bedeutenden Architekten den moder-
nen Kirchenbau wie St. Karl und St. Jo-

seph in Luzern, St. Theodul in Littau und
ebenso die Zentralbibliothek in Luzern. Im
gleichen Sinne wirkte die 1907 gegründete
und 1919 neu konstituierte Gesellschaft für
christliche Kultur in Luzern mit Vorträgen
und andern Veranstaltungen. Schon früh
erstrahlte der Ruhm des Künstlers Hans

Erni, der das berühmte Landibild 1939
schuf. In der Nachkriegszeit wurde er
scharf angefeindet und später rehabilitiert.

Berühmt wurden die 1938 gegründeten
Internationalen Musikfestwochen, die sich
zu einem der angesehensten Festival ent-
wickelten und nach 1945 zum Aufblühen
des Fremdenverkehrs beitrugen. Berühmte
Dirigenten wie Wilhelm Furtwängler und
Herbert von Karajan begründeten den
internationalen Ruf des Festivals. Einen

Gegenpol zu den IMF (heute Lucerne
Festival) bildete die Alternativkultur re-
bellischer Jugendlicher mit Jugendtreffs
(Wärchhof, Schüür und Sedel). Werner
Fritschi versuchte hier, vermittelnd zwi-
sehen Etablierten und Aufmüpfigen zu
vermitteln. Der Jazz in der Innerschweiz
wurde schon früh populär. Der Jazzklub in

SZRKG, 108 (2014)



/tezezw/ozze« - Comp/« re/zc/z/.? 563

Luzern (gegründet 1949) und die Jazzkon-
zerte in Willisau (Initiant der Grafiker
Nikiaus Knox Troxler) propagierten die
neue Musikrichtung. Emil Steinberger wirk-
te als erfolgreicher Kabarettist und Klein-
theater-Begründer und trug Luzerner Kultur
weit über die Grenzen unseres Landes hin-
aus. Nicht zuletzt dank breiter Akzeptanz
konnte das KKL in Luzem gegen Ende des

letzten Jahrhunderts realisiert werden, ein

Ereignis, das über Luzem hinausstrahlt.
Rez'c/ze Gasc/z/c/z/ÄW/zz/r: Mit der Kultur

zwischen Enge und Aufbrach sowie der
Luzerner Geschichtskultur beschäftigen
sich Martina Akermann und Guy P. Mar-
chal, während Markus Ries seinen Blick
auf die Kirchen und Religionen richtet.
Max Huber beschreibt die Luzerner Medi-
enlandschaft, während Kurt Messmer in
einem historischen Essay den Kanton
Luzem im 20. Jahrhundert nachzeichnet.
Zehn regionale historische Vereine betrei-
ben eine reichhaltige Geschichtskultur mit
Vorträgen und Publikationen. Daneben

sorgen das Staatsarchiv und weitere Ar-
chive und Museen für das historische
Gedächtnis. Jubiläen wie die Sempacher
Schlachtfeier 1886, Jubiläumsfeiern wie
1932 und 1982 (Luzemer Beitritt zur
Eidgenossenschaft), das 800 Jahr-Stadtju-
biläum (1978) sorgten für festliche Ge-
denktage. Aber auch der Museggerumgang
oder die berittenen Fluramgänge zu Christi
Himmelfahrt (Auffahrtsumritte) sind tief
in der Bevölkerung verankert und über-
lebten teilweise die stürmischen Verände-

rangen der 1970er Jahre. Die Landschaft
wurde z.T. seit Jahrhunderten mit Kapellen
sowie mit Weg- und Feldkreuzen gekenn-
zeichnet. Ruswil zählt gegen 140 solcher
Zeichen von Frömmigkeit.

Kz'rcJz/zcJze Ezz/w/cÄ/z/zzg: Ein entschei-
dender organisatorischer Schritt war 1969
die stark kritisierte Errichtung einer eige-
nen «Landeskirche» (im Grande genom-
men ein Zusammenschluss der Kirchge-
meinden). Sie führte die Aufsicht über die
Kirchgemeinden ein und realisierte den

Finanzausgleich unter den Kirchgemein-

den. Im Verlaufe des 20. Jahrhunderts
wurden zahlreiche «fremdsprachige Mis-
sionen» eingerichtet. Diese Seelsorgesta-
tionen und Personalpfarreien reichen in
ihrer Bedeutung weit über das Religiöse
und Kirchliche hinaus. Sie fordern den

Grappenzusammenhalt und die Kontakte
zu den Herkunftsländern.

KW/z'i z/W Z.06: Es ist ein eindrückli-
ches, materialreiches Werk über den Kan-
ton Luzem entstanden, das viele neue und
teilweise ungewohnte Aspekte aufzeigt.
Den 23 Autoren darf ein Kompliment für
ihre grosse Arbeit ausgesprochen werden.
Trotzdem sei es erlaubt, auf einige
Schwachstellen hinzuweisen. Die Darstel-
lungen der Autoren sind nicht immer auf-
einander abgestimmt. Wiederholungen
häufen sich; man spürt deutlich, dass eine
kraftvoll leitende Chefredaktion gefehlt
hat. Eine weitere Schwachstelle ist z.T. die
fehlende Gliederung. Es ist nicht einzu-
sehen, dass die beiden markanten Ein-
schnitte in der Geschichte des 20. Jahr-
hunderts, der Erste und der Zweite Welt-
krieg, nicht als eigene Kapitel behandelt
worden sind. Die Übersicht und die Les-
barkeit wären bestimmt verbessert worden.
Eine immer wiederkehrende Bemerkung
ist die angebliche Nähe der katholischen
Jugendverbände zur Nazibewegung in den

Dreissigerjahren. Wenn man die einschlä-
gige Literatur gelesen hätte (Joseph Jung,
Katholische Jugendbewegung der deut-
sehen Schweiz, Freiburg 1988, 295 und
367f), würden solche Bemerkungen von
selbst verschwinden. Was die Bildauswahl
betrifft, so sind die ganzseitigen Bilder
eindrucksvolle Zeitdokumente. Leider er-
füllen die kleineren Bilder diesen An-
sprach nicht immer. Trotz diesen kriti-
sehen Bemerkungen darf den Verfassern
ein verdientes Lob gespendet werden.

Meggen/Luzern Alois Steiner

SZRK.G, 108 (2014)



564 Äezera/owew - Compte?

André Heinzer, P/n'tette«, //errsc/tq/?,
Go/test/terw/. Z-eiermve/te« t/er Mincie
w«£/ We/Zge/AZ/te/îen am K/oster mtc/ Ko//e-
g/a/,s.s7;/i 5;. Leoctegor in Lz/zero zwwc/zen
729/ zmz7 7550 (=Luzerner Historische
Veröffentlichungen 45. Herausgegeben
vom Staatsarchiv des Kantons Luzern und

vom Stadtarchiv Luzern. Redaktion Franz
Kiener), Schwabe Verlag, Basel, 2014,
400 S. mit 25 Abbildungen.

Die Untersuchung nimmt ihren Anfang mit
dem Jahr 1291, dem Zeitpunkt, als das

Kloster Murbach seine herrschaftlichen
Rechte in und um Luzern an Habsburg-
Österreich verkaufte. Den zeitlichen Ab-
schluss bildet die Mitte des 16. Jahrhun-
derts zur Zeit des Tridentinischen Konzils.

Ursprünglich kannte die Ordensregel
des heiligen Benedikt eine bedingungslose
Armut. Jeder Mönch hatte jedoch An-
sprach auf Alimentation. Im Verlaufe der
Zeit entstand etwa vor dem Ende des 12.

Jahrhunderts an den auf alemannischem
und rätischem Gebiet in der Schweiz ge-
legenen Benediktinerklöstern Privateigen-
tum, was eine eindeutige Verletzung des

benediktinischen Armutsideals war. Eine

Folge davon war die zahlenmässige Be-
schränkung der vollberechtigten Stellen
wie später an den Kanonikerinstituten. Ab
1178 existierte am Kloster Luzern die
Pfründe der Leutpriesterei, die nicht von
Mönchen besetzt werden musste, später ab

1229 auch die Schulmeisterei. Nachdem
König Sigismund auf dem Konzil von
Konstanz 1415 die Reichsacht über Her-

zog Friedrich IV. verhängt hatte, trat die
Stadt Luzern bezüglich der Leutpriesterei
in die Herrschafts- und Rechtsnachfolge
Habsburgs ein. In den Stiftsstatuten wurde
eindeutig formuliert: «Eligitur Plebanus
Ecclesiae nostrae collegiatae a solo Magis-
tratu Lucernensi». Diese Bestimmung war
eine Folge der Umwandlung des Benedik-
tinerklosters St. Leodegar in ein Kollegiat-
Stift des Jahres 1456. Die Propsteiwahl
sollte nach der Umwandlung von 1456
durch ebensoviele Angehörige des Kleinen

Rates wie des kollegiatsstiftischen Kapi-
tels im Kapitelsaale stattfinden. Der neu-
eingesetzte Propst musste gemäss Papst
Sixtus IV. (1471-1484) drei Jahre nach
seiner Wahl durch den apostolischen Stuhl
bestätigt werden.

Im Spätmittelalter gab es auch am Stift
St. Leodegar Bemühungen, die Ämterku-
mulation zu verhindern, allerdings mit be-
schränktem Erfolg. Oft wurde die Ämter-
kumulation angestrebt, um ein Univer-
sitätsstudium absolvieren zu können. Be-
kannt wurde etwa Chorherr Peter Brunnen-
stein, der promovierte Jurist, der dank
einer regen Aktivität in der eidgenössi-
sehen Diplomatie 1471/72 zum Propst von
St. Leodegar ernannt wurde. Er hatte enge
Kontakte zur römischen Kurie, die ihm
eine Anwartschaft auf ein Münsterer Ka-
nonikat und gar die Würde auf die Propstei
des Pelagiusstiftes in Bischofszell in Aus-
sieht stellte. Diese Ansprüche konnte er je-
doch nicht durchsetzen.

Der prominenteste Vertreter eines Kar-
rieristen war wohl Jost von Silenen (1435/
45-1498). Schon früh trat er dem klös-
terlichen Noviziat bei; als angehender Ka-
pitular erlebte er den Übergang vom Klos-
ter zum Kollegiatstift. Dann erfolgte das

Studium an der Universität von Pavia, ei-
ner elitären Studienstätte, hierauf ein Auf-
enthalt in Rom. Dank Beziehungen zu
Kardinal Guillaume d'Estouteville wurde
er Propst in Beromiinster. Im Vorfeld der

Burgunderkriege gewann er als Gegner
Karls des Kühnen das Wohlwollen der
französischen Krone, die ihm für seine
Verdienste den Bischofssitz von Grenoble
verlieh. Nachdem er 1482 Bischof von Sit-
ten wurde, verzichtete er auf Grenoble und
Beromünster. 1496 floh er vor seinen Geg-
nern aus dem Wallis und verlor das Bistum
an Nikolaus Schiner. Er starb 1498.

Als die Reformation ausbrach, war vor
allem Johannes Bodler, von 1504-24 Leut-
priester in Luzern, ein entschiedener Geg-
ner der neuen Lehre. Von 1519-25 war er
zugleich Dekan des Vierwaldstätterkapi-
tels. Ab 1531 erlangte er die Würde eines

SZRKG, 108 (2014)



Rezens/owe» - Cowptas renc/ws 565

Stiftspropsts von St. Leodegar. Sein Nach-
folger als Leutpriester wurde Thomas
Murner, der 1525 aus dem Elsass ver-
trieben wurde und im Franziskanerkloster
Luzern Zuflucht fand, wo er als Prediger
wirkte. 1527-29 amtete er als Leutpriester.
Als solcher wurde er seiner heftigen Spra-
che wegen mit Zürich und Bern in Ausein-
andersetzungen verwickelt, die ihn zwan-
gen, Luzern zu verlassen. Neben diesen
beiden herausragenden Persönlichkeiten
blieben die übrigen Chorherren in den Re-
ligionskämpfen eher blass. Zwei Chor-
herren, Jodok Kilchmeyer und Johannes
Zimmermann sowie der Schulmeister Os-
wald Geissbühler, traten zur neuen Lehre
über und verliessen Luzern. Am Stift war-
tete man bis 1531, als wieder neue kir-
chentreue Chorherren gewählt wurden. Die
altgläubig gesinnten Chorherren konnten
sich letztlich durchsetzen. Stadt und Kolle-
giatstift wollten verhindern, dass reforma-
tionsfreundliche Kleriker in die Kanoni-
kate gelangen konnten.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Konrad J. Kuhn/Béatrice Ziegler (Hg.),
Der vergebene Ä>/eg. 5pwre« w«<7 7>aaV-

rione« zur Sc/twe/z ;m £r.s7e« WeMr/eg,
Baden, hier+jetzt, 2014, 334 S.

Der Herausgeber und die Herausgeberin
des Buches, Konrad J. Kuhn und Béatrice
Ziegler, thematisieren in ihrem Sammel-
werk den Ersten Weltkrieg als einen in der
Schweiz vergessen gegangenen Krieg. Da-
mit nimmt dieses Buch eine geschichtskul-
turelle Perspektive auf, die bis anhin, wie
die Herausgeberin und der Herausgeber zu
Recht betonen, noch nicht verfolgt worden
ist. Nach 1945 wurde der Erste Weltkrieg
im kommunikativen Gedächtnis wie auch
in der offiziellen Geschichtspolitik vom
Zweiten überlagert und verdrängt. Auch in
Geschichtswissenschaft und -didaktik
blieb die «Urkatastrophe» des 20. Jahrhun-
derts weitgehend ausgeblendet.

Vorangestellt im einleitenden Teil wird
ein Phasenmodell zu den Konjunkturen der

Thematisierung und Funktionalisierung
des «Erinnerns» an den Ersten Weltkrieg:
Direkt nach dem Krieg bis zu den begin-
nenden 1930er-Jahren lässt sich von einer
Periode der «relativen Offenheit» spre-
chen. Die aus den 1920er-Jahren stammen-
den Narrative sind denn auch von grosser
Dominanz. Daran fügen sich die Jahre der

Geistigen Landesverteidigung (1933 bis

gegen die 1960er-Jahre). Ausmachen las-

sen sich hier eine Verengung und poli-
tische Indienstnahme von Erinnerung und
Erzählung. Ferner werden die Erzählungen
vom Zweiten Weltkrieg überlagert. Seit
den 1970er-Jahren erhöht sich die Kom-
plexität der Aussagen über den Ersten
Weltkrieg. Die in der vorherigen Phase ge-
schaffenen patriotischen Diskurse bleiben
aber weiterhin anschlussfähig, auch wenn
sie nicht mehr von der Bevölkerung im
selben Ausmass wie vorher geteilt werden.
Für die Gegenwart machen die Herausge-
ber eine vierte Phase aus und sie verweisen
auf die politische Dringlichkeit für die
Schweiz, einen Platz im transnationalen
Diskurs des Ersten Weltkrieges zu finden.
Die Beiträge des Bandes sind im Rahmen
von vier Funktionsweisen von Geschichts-
kultur zugeteilt: einmal mit Fokus auf die
unterschiedlichen Manifestationen, an de-

nen sich Erinnerungselcmente festmachen
lassen; weiter in Bezug auf das Spannungs-
Verhältnis zwischen Erinnerungsprozessen
und kollektivem Gedenken; präsentiert wer-
den femer Beispiele von geschichtskultu-
rellen Verwendungen und abschliessend be-
fassen sich Beiträge mit der Wissenschaft
als Teil der Geschichtskultur.

Giuliano Bruhin («Sende dir hier ein Le-
benszeichen». Schweizer Bildpostkarten
im Ersten Weltkrieg) befasst sich in sei-

nem Beitrag mit dem Medium der Bild-
postkarten im Ersten Weltkrieg als Abbild
ihrer Zeit, Sichtweise der Nation und Spie-
gel der Gesellschaft. Anhand der Karten
lassen sich auch die inneren Spannungen
zwischen den Landesteilen der Schweiz

SZRK.G, 108 (2014)



566 /?ez«7î/one/7 - Co/77/7/e.s /•e/7c/i/^

gut nachvollziehen. Westschweizer Post-
karten, die ein Deutschschweizer Fehlver-
halten anprangerten, wurden denn auch von
der Zensur erfasst und sie gelangten nach
der Beschlagnahmung durch die Post-
behörden ins Historische Archiv der PTT.

Karoline Oehme-Jüngling (Die Kon-
struktion nationaler Erinnerung. Die
Schweiz in Hanns in der Gands Soldaten-
liedersammlung) untersucht ant Beispiel
von Soldatenliedern das Bild der Schweiz.
Eine zentrale Rolle nimmt dabei der Sän-

ger populärer Lieder aus der Zeit der bei-
den Kriege, Hanns in der Gand, ein. Des-
sen Sicht auf die Schweiz ist durch Ambi-
Valenzen geprägt. Einmal veranschaulicht

er, welches transkulturelle Erbe im Liedgut
auszumachen ist, weiter aber ist er selber
an der Konstruktion eines Schweizbildes
beteiligt (Gilberte de Courgenay) und er
appelliert vor dem Hintergrund des Zwei-
ten Weltkrieges an die Bedeutung dieses

Liedguts als nationales Erbe.

Auf der Suche nach Bildquellen zum
Ersten Weltkrieg stösst Anna Lehninger
(Bilder vom Krieg? Der «Pestalozzi-Schü-
ler-Kalender» und der «Zeichenwettbe-
werb nach Natur» als Bildquelle zum Ers-
ten Weltkrieg) auf den Pestalozzi-Schüler-
Kalender und den in den Jahren von 1912
bis 1984 veranstalteten Zeichenwettbewerb.
Im Schülerkalender wurden in Kriegszeiten
im Gegensatz zu den kriegsführenden
Nachbarländern, in denen die «Erziehung
zum Krieg» in der Kinderliteratur oft Leit-
idéologie war, primär die Hilfsbereitschaft
und die vorbildliche Rolle der Schweiz als

Flüchtlingsziel und Helferland betont.
Zu ähnlichen Erkenntnissen gelangt Pir-

min Meier (Eine unheroische Zeit. Der
Erste Weltkrieg in Heften des Schweizer
Jugendschriftenwerks - SJW) in seiner

Untersuchung des SJW-Schriftenwerks.
Wenn man sich auf den Ersten Weltkrieg
bezog, dann stand nebst der Grenzbeset-

zung das humanitäre Engagement der
Schweiz im Vordergrund. Schlachten und

Heldengeschichten fanden hingegen vor-

zugsweise in der älteren Geschichte der

Eidgenossenschaft statt.
Christian Koller (Authentizität und Ge-

Schichtskultur. Soldatische Selbstzeugnisse
der «Grenzbesetzung 1914/18» als polyva-
lente Erinnerungsträger) zeigt, wie im Ge-

gensatz zum europäischen Umfeld mit
einer breiten Memoirenliteratur in der
Schweiz das Interesse an Selbstzeugnissen
eher abnahm. Dazu kam, dass auch die
Geschichtswissenschaft an einer Sicht auf
den Weltkrieg «von unten» nicht interes-
siert war. Entsprechend verpasste man
Oral-History-Studien zum Aktivdienst des

Ersten Weltkrieges. Aufgewertet zu einem

Erinnerungsort wurde die «Grenzbeset-

zung 1914/18» ersten im Soge der Geisti-

gen Landesverteidigung.
Einen weiteren interessanten Quellen-

fundus bearbeitet Dominik Sauerländer

(Das visuelle Gedächtnis. Erinnerungsfotos
von der Grenzbesetzung). Wie Vergleiche
mit kriegsführenden Ländern zeigen, erge-
ben sich durchaus Parallelen aber auch Dif-
ferenzen in den Sujets. Herausfordernd war
die Darstellung einer Armee ohne Kampf-
einsatz und erst recht galt es, die Ernst-
haftigkeit des Dienstes zu betonen. Soldaten
der anderen Seite beim Grenzdienst - Deut-
sehe und Franzosen - werden im Bildpro-
gramm als Kameraden und nicht als Gegner
dargestellt.

Elisabeth Joris (Umdeutung und Aus-
blendung. Entpolitisierung des Engage-
ments von Frauen im Ersten Weltkrieg in
Erinnerungsschriften) zeigt auf, wie sich in
den Erinnerungen das Pathos von Verlaut-
barungen der Behörden und der Frauenbe -

wegung vom Sommer 1914 spiegeln. Die
Figur der Stauffacherin wurde in der deut-
schsprachigen Schweiz zu einer identitären
Klammer für die bürgerliche Frauenbewe-

gung, gegen die sich die neue Frauenbewe-

gung der 1970er Jahre absetzte. Diese

prangerte die Anpassungspolitik und den

kultivierten Diskurs von Partnerschaft an;
statt auf die Korrelation von Rechten und
Pflichten beriefen sich die Feministinnen

SZRKG, 108 (2014)



Äezewä/onen - Comptes re/rcft« 567

auf linke und pazifistische Aktivistinnen
des Ersten Weltkriegs.

Der Erste Weltkrieg fand und findet im
schweizerischen öffentlichen Gedenken
kaum statt. Zu diesem Befund gelangt Da-
vid Tréfâs bei seiner Analyse des Geden-
kens in Schweizer Leitmedien (Verdrängtes
Gedenken. Der Erste Weltkrieg in Schwei-

zer Tageszeitungen). Überlagert wurde das
Erinnern an das Kriegsende durch den

Landesstreik, der einen tiefgreifenden
Bruch in der Geschichte des schweizeri-
sehen Bundesstaats darstellt.

Während Festungsbauten des Zweiten
Weltkriegs (Réduit) in der Erinnerung ei-
nen festen Platz einnehmen, so trifft dies
auf Verteidigungsanlagen aus dem Ersten
Weltkrieg nicht zu, wie Juri Jaqument und
Adrian Wettstein («Hier fällt die Schweiz
einst oder siegt». Militärische Gedenkland-
Schäften des Ersten Weltkriegs in der

Schweiz) in ihrem Beitrag an den Bei-
spielen der Fortifikationen Murten, Hauen-
stein sowie dem Stellungssystem Stilfser-
joch-Umbrail nachweislich zeigen.

Jan Hödel (Digitaler Seismograf kollek-
tiven Gedenkens? Die Schweiz, der Erste

Weltkrieg und das Internet) kommt auch

mit der Analyse des Internets zum Schluss,
dass der Erste Weltkrieg als geschieht-
liches Ereignis in seiner Bedeutsamkeit für
die Gegenwart in der Schweizer Öffent-
lichkeit kaum diskutiert wird.

Andreas Kley (Magistrale Demonstra-
tion der nationalen Einigkeit. Politische
Reden während des Ersten Weltkriegs)
sucht geschichtskulturelle Spuren aus Re-
den des Ersten Weltkriegs und folgert,
dass dieser die politischen Reden hinsieht-
lieh des Missionsgedenkens und der Neu-
tralität dauerhaft geprägt hat.

«Entbehrungen brauchen Sinnstiftung»,
wie Konrad J. Kuhn (Politik in Bronze und
Stein. Denkmäler für die «Gefallenen» des

Ersten Weltkriegs) formuliert und am
Schweizer Beispiel zeigt, dass auch hierzu-
lande Denkmäler für den nationalen Toten-
kult errichtet worden sind. Den Fokus in
seinem Beitrag legt er auf das 1922 einge-

weihte Wehrmännerdenkmal auf der Förch,
in der Nähe der Stadt Zürich. An diesem

Beispiel lässt sich anschaulich zeigen, wie
Schweizer Bürgertum und Militär das Ge-
denken an den Sieg über die streikenden Ar-
beiter erfolgreich mit dem Ersten Weltkrieg
amalgamierten und den Klassenkampf von
oben zur patriotischen Pflicht erhoben.

Peter Neumann befasst sich mit «Füsi-
lier Wipf» und damit mit dem erfolg-
reichsten Schweizer Film (Im patriotischen
Dienst. «Füsilier Wipf» als Film der Geis-
tigen Landesverteidigung), der geschichts-
kulturell rein funktional den Ersten Welt-
krieg thematisierte und diesen auf die Be-
drohungslage Ende der 1930er Jahre zu-
schnitt. Der Erste Weltkrieg wurde so zur
erfolgreich bestandenen Prüfung, in der die
Schweiz ihre Unabhängigkeit und ihre
kulturelle Eigenständigkeit durch ein
armeeverbundenes und bodenständiges
Schweizertum zu bewahren wusste.

An einem anderen Filmklassiker, Gilberte
de Courgenay, analysiert Béatrice Ziegler
(Hierarchisierungen in der Grenzbesetzung.
Zivilgesellschaft und Armee im Film «Gil-
berte de Courgenay») die Orientierungs-
parameter, welche sich in den Hierarchien
Armee und Zivilgesellschaft, Offiziere und
Soldaten, Frauen- und Männergesellschaft
widerspiegelten und sich in der Person

Gilberte de Courgenays, die die dienende

Zivilgesellschaft verkörperte, fokussierten.
Der General des Ersten Weltkriegs, Ul-

rieh Wille, ist im Gegensatz zu General
Guisan aus dem Zweiten Weltkrieg nur
noch schwach in der kollektiven Erinne-

rung verankert. Umso erstaunlicher ist es

daher, dass der Publizist und Historiker,
Nikiaus Meienberg, 1987 mit seiner acht-
teiligen Folge in der «Weltwoche» über
General Wille und dessen Familie eine
erhitzte Debatte anstiess. Rudolf Jaun (G-
eneral Wille unter Shitstorm. Nikiaus
Meienbergs «Wille und Wahn» in der Me-
dien- und Fachöffentlichkeit der 1980er-
Jahre) ergründet in seinem Beitrag, warum
und wie Meienberg mit seinem Wille-

SZRKG, 108 (2014)



568 Rezenszowe« - Co/wpZes renzfzvs

Buch den Zeitgeist der 1980er-Jahre voll
getroffen hat.

Michel Schultheiss und Julia Thyroff
(«Friedensinsel» in der «Einigkeitsprobe».
Eine Untersuchung von aktuellen Ge-
Schichtslehrmitteln zur Schweiz im Ersten

Weltkrieg) zeigen anhand aktueller Lehr-
mittel der deutschsprachigen Schweiz, wie
das Land im Ersten Weltkrieg dargestellt
wird. Auch hier werden insbesondere As-
soziationen einer Bewährungszeit geweckt.
Carol Nater Cartier befasst sich in ihrem
Beitrag (Vom Schulbuch an der Wand
zum emotionalen Erlebnis. Der Erste Welt-
krieg in den historischen Museen der

Schweiz) mit einem weiteren Aspekt der

Vermittlung. Dabei wirft die Museums-
pädagogin die Frage auf, ob Ausstellungen
das geeignete Medium sind, um dem
schwierigen Thema Krieg zu begegnen.

Mit dem Band zeigen die Autorinnen
und Autoren anschaulich und detailreich
auf, wie in der Schweiz an den Ersten
Weltkrieg erinnert worden ist. Im Schwei-
zerischen öffentlichen Bewusstsein schien
und scheint die Urkatastrophe nur einen
marginalen Platz einzunehmen. Die Ab-
Wesenheit des Krieges ist jedoch auch eine
Form von Erinnerung und sie impliziert
die fundamentale Brucherfahrung des

Kleinstaates und seiner Gesellschaft am
Anfang des 20. Jahrhunderts mit Wirkung
bis zur Gegenwart. Dank den vielfältigen
Recherchen und Beiträgen im vorliegen-
den Band wissen wir nun auch mehr da-

rüber, wie im schweizerischen Kollektiv
dieser Prozess verlaufen ist.

Horw Markus Furrer

7razwvez*.sa/e 77zemezz, Fer/zà'/toz.s'ôayfz/wzzzzzMgezz, zwteröfozzp/zMÖVe Z?/zc£e

Claus Arnold/Johannes Wischmeyer
(Hg.), 7Va«sMaZ/onö/e Dz'mms/'one« wAs-
ewc/tq/Z/z'c/zer 77zeo/ogz'e (=Veröffentli-
chungen des Instituts für Europäische Ge-
schichte Mainz, Abteilung für Abendändi-
sehe Religionsgeschichte 101), Göttingen,
Vandenhoeck&Ruprecht, 2013, 471 S.

Von den zwischen 1888 und 1900 - in
einer von Nationalisierungstendenzen ge-
prägten Zeit - abgehaltenen internationa-
len katholischen wissenschaftlichen Kon-
gressen erreichte der einschlägigen Unter-
suchung von Claus Arnold in diesem Sam-
melband zufolge «(d)as höchste Maß an
Internationalität» (44) jener, der 1897 in
Freiburg/Fribourg stattfand. Unter den 758

Wissenschaftlern, die sich an der noch

jungen Universität trafen, finden sich so il-
lustre Namen wie Achille Ratti (der nach-

malige Papst Pius XL) und Marie-Joseph
Lagrange OP (der Gründer der École

Biblique et Archéologique de Jérusalem).

Der Freiburger Kongress mit seinen
durchaus lebhaften und komplexen Dis-
kussionen illustriert konkret die «transna-
tionale Dimension wissenschaftlicher
Theologie», der sich in vorliegendem
Band achtzehn erstklassige Beiträge wid-
men. Ihrerseits dokumentieren diese eine

Tagung, die 2011 im Rahmen des For-
schungsprojekts «Raumbezogene For-
schungen zur Geschichte Europas» am
Mainzer Leibniz-Institut fur Europäische
Geschichte stattgefunden hat. Methodisch
stringent analysiert und in ihrem Erkennt-
nisgehalt zusammengeführt werden diese
in der Einleitung von Johannes Wisch-

meyer, der die Ergebnisse und Einsichten
in einen profunden Forschungsüberblick
einbettet. Aufschlussreich sind dabei auch
die aufgezeigten Forschungsdesiderata, bei-
spielsweise die Wissenschaftsgeschichte
der Aufklärungstheologie oder auch die im
1948 gegründeten Ökumenischen Rat der
Kirchen geführten theologischen Diskus-

SZRKG, 108(2014)



Rezensionen - Comptes renins 569

sionen. «Internationale» Kontakte und
Transferprozesse, so kann man mit Wisch-

meyer zusammenfassen, sind Spezifikum
christlicher Theologie zwar bereits lange
vor der in diesem Band mit gutem Grund
eigens behandelten Zeit nach ca. 1800, Ak-
teure, Medien und Formen der damit ver-
bundenen Rezeptionen und Adaptationen
waren und sind freilich immer zeit- und si-

tuationsbedingt ausgeprägt.
Gerade für die Zeit nach 1800 handelt es

sich folglich bei der «transnationalen Di-
mension wissenschaftlicher Theologie» um
ein ungeheuer komplexes Phänomen. Hilf-
reich und aussagekräftig erscheint vor die-
sem Hintergrund bereits die Aufteilung der
Beiträge in sechs Teile, auch wenn sich im
Einzelnen selbstredend Überschneidungen
ergeben können: ein erster Teil widmet
sich institutionellen Faktoren, ein zweiter
den sozialen Beziehungen, wie sie sich in
Schülerschaft, Netzwerken und indivi-
dueller Mobilität niederschlugen. Den pub-
lizistischen Strategien widmet sich ein
dritter Teil, den Orden und Missionen als

spezifischen religiösen Institutionen ein
vierter. Die Untersuchungen des fünften
Teils gelten ökumenischen Aspekten. Ein
sechster Teil schließlich versammelt Bei-
träge, die «die Dynamik theologischer Dis-
kussionen» herausarbeiten.

Sämtliche Beiträge tragen dem von Jo-
hannes Wischmeyer am Ende seiner Ein-
leitung formulierten Fazit Rechnung, dass

die individuelle Orientierung an biographi-
sehen, inhaltlichen und «intemationalitäts-
fördernden» wie «-bremsenden» Faktoren
und Sachverhalten die angemessen herme-
neutische Herangehensweise ist (vgl. 32).
Diese Ausrichtung am Konkreten schließt
natürlich gerade nicht aus, dass so gut wie
alle Beiträge Fragen aufwerfen, deren
heuristisches Potential über die in ihnen
behandelten Personen, Faktoren und Sach-
verhalte hinaus reicht. Beispielsweise zeigt
Leonhard Hell in seinem Beitrag am Bei-
spiel der Ökumene das vielfaltige Neben-
und Nach-, In- und Miteinander deutsch-
und französischsprachiger Theologie «zwi-

sehen Geistesverwandtschaft und gezielter
Rezeption» - so der sprechende Titel des

Beitrags - auf, was dann besonders erhel-
lend auch für den Prozess einer eigent-
liehen internationalen Netzwerkbildung
(290) (mit wiederum durchaus unter-
schiedlichen nationalen Rückwirkungen)
und die daraus möglicherweise zu ziehen-
den systematisch-theologischen Schlüsse
ist. Letztere schreiben sich, ganz im Sinne
Yves Congars, dem Heils Augenmerk
denn auch besonders gilt, in die Ge-
schichte der Kirche insgesamt als lebendi-

gern Überlieferungsgeschehen des Glau-
bens ein. In ihrer Darstellung des Ortho-
doxen Theologischen Instituts St. Serge in
Paris, das 1925 gegründet wurde, bringen
Barbara Hallensleben und Richard Augus-
tin Sokolovski ein systematisch-theologi-
sches Deutungselement nicht zuletzt durch
die Verschränkung zweier Perspektiven
(vgl. 394) ein, deren «Ambivalenz» zu
grundsätzlichen Überlegungen bzgl. einer
komparatistischen kirchengeschichtlichen
und systematisch-theologischen Herme-
neutik führt (406). Dass hierbei die Wahr-
heitsfrage in den Blick rückt, lässt «die
konkrete Untersuchung der Institution St.

Serge in eine fündamentaltheologische
Überlegung über den spezifischen Status
der Theologie als Wissenschaft und ihren
grundlegenden Beitrag zur Wissenschafts-
geschichte schlechthin» münden (407f)
und fordert Internationalität und Interdis-
ziplinarität aller theologischen Disziplinen
heraus. Der Beitrag von Benjamin Dahlke
«Der Jesus der Geschichte> und der
<Christus des Glaubens>» schließlich er-
schließt gemäß seinem Untertitel «Von der

Internationalisierung eines theologischen
Problems und der Regionalisierung seiner
Lösungsversuche» nicht nur wesentliche
im deutschsprachigen Raum in der Breite
weniger bekannte christologische Ent-
wicklungslinien englischsprachiger (v.a.
anglikanischer) Christologie, sondern ge-
langt als Ergebnis seiner vergleichenden
Studie und nicht zuletzt aufgrund sprach-
philosophischer Erwägungen zu der eben-

SZRKG, 108 (2014)



570 /?ezem7o«e» - Comptes rendus

so fundierten wie folgenreichen, wenn-
gleich bei näherem Hinsehen wenig über-
raschenden Forderung: «Will die Dogma-
tik systematisch werden, muss sie [...] his-
torisch sein» (434).

Wie die drei eben beispielhaft vorge-
stellten Beiträge zeigen, ist eine historisch
und systematisch kompetente «verglei-
chende Theologie» ebenso inhaltlich und
methodisch vielversprechend wie sie auf-
grund der ihr eigenen Komplexität einer
besonderen und immer neu zu erinnernden
Sensibilität für das Zusammenspiel von
Konkretion und Universalität des christli-
chen Glaubens bedarf. Bei alledem zeigen
nicht zuletzt die auf dem eingangs er-
wähnten Freiburger Kongress von 1897
behandelten Themen wie Bibelauslegung,
Verhältnis des Katholizismus zur Moderne
(hier verhandelt am Beispiel des sog.
Amerikanismus) oder Evolutionslehre,
dass die wissenschaftliche Theologie Fra-

gen aufgreift, die im Glaubensleben der

Gläubigen ausdrücklich oder unterschwel-
lig gären. Wenn mit diesem innovativen
und gründlich gearbeiteten Band die Be-
deutung künftiger Studien zu den «transna-
tionalen Dimensionen wissenschaftlicher
Theologie» eindrucksvoll aufgezeigt wird,
so steht zu vermuten, dass die dabei zu ge-
Winnenden Erkenntnisse ebenso wie das

dabei nach und nach zu verfeinernde me-
thodologische Instrumentarium zugleich
auch für die Erforschung von internatio-
nalen Transferprozessen zwischen christli-
chem Leben und christlichem Denken auf
lokaler, nationaler und internationaler Ebe-

ne von größtem Interesse sind. Dies gilt
umso mehr, als sich aufgrund der Eigenart
christlichen Lebens und Denkens zu den
transnationalen Dimensionen in jedem Fall
eine transepochale Dimension gesellt,
m.a.W. neben dem Austausch über geo-
graphische Grenzen hinweg auch die Ge-
schichte des Glaubens eine bleibend anre-
gende Quelle eines jeden theologischen
Denkens darstellt, das sich seiner jeweili-
gen Verortung in der Welt und der daraus
erwachsenden Verantwortung für gegen-

wärtiges und künftiges Glauben bewusst
ist.

Genf/Meyrin Michael Quisinsky

Bernd Jaspert, Ki'rc/iengesc/n'c/j/e a/,v

BTssensc/ta//, Münster, Aschendorff, 2013,
210 S.

47 Kirchenhistorikerinnen aus den deutsch-

sprachigen Ländern wurden für das vor-
liegende Sammelwerk und seine wissen-
schaftstheoretische und -praktische The-
menstellung anfänglich angeschrieben, elf
Kirchenhistoriker und eine Kirchenhisto-
rikerin haben dann zugesagt, für den Band
K/Vc/tengesc/nc/rte ci/.v (Lksensc/io/i einen

Beitrag beizusteuern. Diese Notiz Jasperts
im Vorwort deutet an, wie schwierig es

sein kann, einer bestimmten Fragestellung
mit einem einfachen und klaren Raster
nachzugehen. Das Resultat, das auf dem

Hintergrund eines abnehmenden Interesses

am Fach der Kirchengeschichte (7) darge-
legt wird, möchte, ökumenisch breit aufge-
stellt und epochenübergreifend, eine
Orientierung über das Fach der Kirchen-
geschichte an den deutschsprachigen Uni-
versitäten liefern. Ob der Band das Inter-
esse an der Kirchengeschichte zu heben

vermag, darüber sind die Rezensenten ge-
teilter Meinung.

Hervorzuheben ist der Wille, den Auto-
rinnen ein Schema anzubieten, nach dem
dann vorgegangen werden sollte. Nach
einem ersten eher persönlich-biografischen
Zugang zur Kirchengeschichte als Fach
und Broterwerb, folgen Schilderungen zu
den Aufgaben der Disziplin, wie sie von
den FachVertreterinnen je ausgemacht wer-
den, gefolgt von den Zukunftsperspektive.
Die letzten beiden Gliederungsebenen
verschwimmen vielfach. In ihnen werden
die Forschungsschwerpunkte der Autorin-
nen und Autoren deutlich.

So skizziert Rainer Berndt etwa die Re-
zeption der Bibel als ein Paradigma der
Kirchengeschichte, denn die «Bibel mit

SZRKG, 108 (2014)



Jteens/owe« - Comp/e.v renr/f/s 571

ihren Rezeptionen bildet das Rückgrat der
Kirche» (23). Thomas Böhm, der in Bezug
auf die Konziliengeschichte den wesent-
liehen Faktor der Rezeption (35) betont,
stellt vor allem das kritische Potential der
Kirchengeschichte heraus, und sieht darin
auch seine theologische Bedeutung (41).
Mit Daniel Buda kommt erstmals eine
ostkirchliche Perspektive in den Band, ein

Beitrag, der den Blick zu weiten versucht.
Das geschieht nicht nur geografisch, son-
dem über die mit MacCulloch und seinem

Opus zl //w/oty o/~ C/tr/s/iamTy. 77te /ms/
/Aree //icwscwt/ yeerrs (London 2010)
jüngst wieder aufgegriffenen Frage, wann
denn die Kirchengeschichte eigentlich be-

gönnen habe? Buda plädiert für eine öku-
menische Kirchengeschichte, was auch
kaum mehr umstritten sein sollte, weil, wie
es Klaus Fitschen festhält, Kirchenge-
schichte heute nicht mehr damit befasst
sein kann, «irgendeine konfessionelle Tra-
dition zu legitimieren, Institutionen und
Ämter historisch zu rechtfertigen [und]
theologische Auffassungen zu qualifi-
zieren.» (78)

Mariano Delgado verweist des Weiteren
auf einen spannenden Aspekt, wann denn

von einer Fehlentwicklung in der Kirchen-
geschichte gesprochen werden könne? (61
Damit deutet er an, dass das Normative
niemals ganz weggeschoben werden kann.
Mit diesem Zugang skizziert ebenfalls
Hacik Rafi Gazer die türkische Kirchen-
geschichte nach 1453 und macht darauf
aufmerksam, dass in diesem Bereich
faktisch nur «gefilterte und zensierte Ar-
chivrecherche» möglich ist (93). Martin J.

Jung wendet sich in seinem Beitrag kri-
tisch der Geschichte der Taufpraxis zu und

gegen eine postmoderne Hermeneutik, die
die Position des Interpreten überbewertet,
und stellt klar fest: «Interpretationen kön-
nen nicht beliebig sein.» (103) Volker
Leppin zeigt die Kirchengeschichte als

Grenzdisziplin mit ihrer «Brückenfunktion
zwischen der Theologie und anderen Dis-
ziplinen» (113). Daran schliesst Christoph
Markschies ebenfalls erfahrungsbezogen

an, wenn dieser konstatiert, dass ihn weder
eine Enttheologisierung noch eine binnen-
theologische Verortung des Faches der
Kirchengeschichte im Laufe der Jahre
hätte überzeugen können. (134) René
Roux schlägt da bei der Integration seiner
Lebensstationen im akademischen Kontext
einen etwas anderen Weg ein, der auch
seiner Herkunft aus dem Aostatal und
seiner wissenschaftlich Laufbahn an rneh-

reren Orten geschuldet ist. Bei ihm finden
sich konkrete anregende Zugänge (148),
sowie klare Postulate, wenn es etwa darum

geht, nun endlich im Kontext der Kirchen-
geschichte jeglichen Draht zur Apologie
zu kappen, der sie die letzten Jahrhunderte

geprägt hat (157). Freilich hätte man gerne
gewusst, welche die «längst erledigten
Kämpfe in der Kirche» sind, die in Gefahr
stehen, neu ausgefochten zu werden? (158)
Der Beitrag ist insgesamt sehr anregend
und erfrischend, wenn es heisst: «Die
gegenwärtige Lage der katholischen Kir-
che nach dem Verlust von Machtposi-
tionen in den Ländern Europas und ange-
sichts einer zunehmend multikulturell und

multireligiös werdenden Gesellschaft lässt
die jüngste Vergangenheit der Kirche bei-
nahe fremder erscheinen als die Lebens-
umstände der Christen in den ersten Jahr-
hunderten.» (160) Auch Wolf-Friedrich
Schäufele legt einen interessanten, leben-

digen Artikel vor. Er hinterfragt das oft zur
Schau gestellte «historische Richteramt»
(175) und zeigt humorvolle Ansätze, wenn
er von «divinatorischer Begabung» spricht,
deren es bedürfte, die Zukunftsperspekti-
ven auszumachen 176). Er beschreibt sei-

ne Position als Kirchengeschichtsprofessor
als «privilegiert» (181). Freilich können
auch Privilegien eine Last sein. Dass die

Kirchengeschichte keine Hilfswissenschaft
sein möchte, wie es im Text auch heisst,
ist schon ein allgemeiner Topos geworden,
der auch bei Schäufele durchblitzt. Es

könnte gefragt werden, was denn so
schlecht an der Dimension der Hilfe sein
sollte? Der Autor spricht ja auch selbst von
einem «vierfachen Dienst» (166) der Kir-

SZRKG, 108 (2014)



572 Eezens/onen - Co/wp/es reacfes

chengeschichte. Aber natürlich ist das

Gemeinte nachvollziehbar und zu verste-
hen. Die einzige Frau im Band Gury
Schneider-Ludorff schliesst mit ihrem kur-
zen Beitrag den Band ab. Wenn sie von
der Wichtigkeit einer selbstbewussten pro-
testantischen Identität spricht, die sich
nicht abschottet, wird etwas ausgesagt, das

sich im ganzen Band wie ein roter Faden
findet: Die Kirchengeschichte gleicht ei-
nem Netzwerk an unterschiedlichen Zu-
gängen. Sie kann nicht containerartig be-
füllt und abgerufen werden. Durch die
Verzweigung der spezifischen Zugänge
und Erfahrungen entsteht ein Netzwerk,
dass ein Mehrwert für die Theologie, als
auch für die Geisteswissenschaften be-
deutet. Dieser Aspekt ist das wichtige Fa-
zit des Buches. Gerade wegen des vom
Flerausgeber vorgegebenen Rasters hätten
sich die einzelnen Autoren jedoch stärker
daran orientieren können. Dies ist bei
weitem nicht immer geglückt. Somit ent-
steht ein zu weites Feld, in dem die biblio-
graphischen Ereignisse wie der persönliche
Erfolg, über den Aspekt der eigenen Erfah-

rungen in und mit der Kirchengeschichte
gestellt werden. Dadurch verliert das Buch
an Glaubwürdigkeit und der Leser stellt
sich immer noch wie Frage, wie er mit
seinem persönlichen Zugang der Kirchen-
geschichte umgehen soll. Für Leser, die
sich mit dem Fach der Kirchengeschichte
auseinandergesetzt haben, gibt es sicher-
lieh einen spannenden Überblick über
weitere Zugänge und Anregungen für
Forschungsschwerpunkte. Für Studenten
und «Laien» ist jedoch von diesem Werk
abzuraten, da es ein Grundverständnis für
beide Disziplinen voraussetzt, die erst
beim zweiten Betrachten die Deutlichkeit
und Notwendigkeit der Verknüpfungen
aufzeigen. Dementsprechend wurde das

Buch im Proseminar unterschiedlich be-
wertet. Eine weiterführende Frage könnte
lauten: Wieso studiert man eigentlich
Kirchengeschichte?

Bern Yvonne Walter/David Neuhold

Florian Michel, 7racA«re /a //ft/rg/e. Essai
c/7us?o/re, Paris, CLD éd., 2013, 251 p.

Le «métier» de recenseur est un vrai plaisir
quand il permet de lire puis de rendre

compte d'un livre qui a procuré autant
d'intérêt et qui renforce, pour rejoindre le
souci de franchise que revendique l'auteur
dans son introduction (15), l'amitié que
nous portons à celui qui l'a écrit. Florian
Michel publie en volume une série d'ar-
ticles publiés dans diverses revues et actes
de colloque, qui ont été relus, retravaillés,
réécrits - on regrettera que la parution
d'origine ne soit pas mentionnée. L'ouvra-
ge se veut d'emblée modeste: il n'a aucune
prétention à l'exhaustivité, et se présente
comme son sous-titre le dit comme un
essai, à partir de sources essentiellement
françaises. La nécessité de réunir ces
différentes contributions est évidente tant
la thématique, la problématique, les res-
sources archivistiques, les personnalités
agissantes sont communes: traduire, en
l'occurrence du français au latin pour
l'essentiel, la liturgie de la messe (Credo,
Notre-Père, canon...) pour y associer
d'avance les fidèles, conformément à

l'exigence longtemps portée par le mouve-
ment liturgique. Florian Michel, plus que
de fixer son attention sur les débats entre
novateurs permanents et conservateurs
absolus, s'applique à décortiquer la méca-

nique de la réforme sur une série de cas

particuliers: le co«SMfo/a«//a/em pat// dans
le Credo, le Notre-Père œcuménique, l'in-
eise mys/e/rom /zc/e/ dans le canon, et pour
finir en 1970 l'échec de la traduction œcu-
ménique du Credo. Le premier mérite de

l'ouvrage est de placer sur la scène les

principaux acteurs, laïcs ou clercs, qui ont
fait les «trente glorieuses du catholicisme
français» et francophone pour reprendre
une expression d'Etienne Fouilloux: Gil-
son, Maritain, Lubac, Congar, Journet... A
cet égard, les figures de proue épiscopales
apparaissent relativement ternes, et le

fonctionnement de la commission épisco-
pale liturgique décrit dans le chapitre 6

SZRKG, 108 (2014)



Rezensionen - Comptes renc/t/s 573

donne un sentiment d'une froideur toute
bureaucratique. L'autre mérite est d'inté-
grer l'histoire de la liturgie, et la question
du changement dans la liturgie, au sein
d'une histoire culturelle et sociale beau-

coup plus ample: la réforme liturgique est
ainsi pleinement pensée comme partie
prenante de la formidable modernisation
de la société française. La traduction des

textes sacrés est-elle indispensable à une
plus grande participation des laïcs?
l'unicité de la langue liturgique est-elle un

gage d'universalité? le latin est-il adapté
aux nouvelles conditions de la pastorale?
convient-il dans les terres de mission
africaines et asiatiques? faut-il tutoyer
Dieu? dans quelle mesure les textes litur-
giques catholiques peuvent-ils être rappro-
chés de ceux des protestants et des ortho-
doxes? à quel stade arrêter les réformes?
Or, cette question a déchaîné les passions,
et bien au-delà des cercles intellectuels
parisiens: lettres assassines aux évêques,
pétitions, livres à succès (ceux de Michel
de Saint-Pierre), chansons de variétés
(Brassens, mais plus féroce encore Je vous
so/ne Afori'e de Serge Lama), cinéma (Jean
Yanne qui, en 1972, propose la commu-
nion «sous son aspect liquide»: hostie en
tube, hostie en pastille, hostie espionante).
Elle a aussi ravivé les lignes de fracture
internes au monde catholique, crises suc-
cessives qu'ont constituées ie modernisme,
la condamnation de l'Action Française,
l'occupation et Vichy, la guerre d'Algérie.
Ce qui se dégage de la lecture du livre,
c'est que, contrairement à ce que certains
pourraient imaginer, l'idée même d'une
traduction des textes de la messe ne cons-
titue pas à l'origine une ligne de clivage, et
le point de vue Maritain peut sans doute
résumer l'attitude générale des intellec-
tuels catholiques: «Je comprends les rai-
sons qui militent d'une façon décisive pour
l'emploi de la langue vulgaire, même dans
les pays occidentaux. La question pour
moi ne porte donc absolument pas sur le

principe. Elle porte sur / 'app/ica/i'on et sur
la manière, dont en /à/7, le texte sacré est

traduit» (41). Or, ce que montre Florian
Michel, plus qu'il ne veut bien l'admettre
dans sa conclusion, c'est que cette appli-
cation s'est révélée difficile et décevante.
En témoigne d'abord l'épuisement assez

rapide de la dynamique réformatrice: ce

qui était possible en 1967 ne l'est plus en
1970. D'autre part, la réforme s'est large-
ment opérée sans les laïcs («la réforme
apparaît - euphémisme - comme une œuvre
cléricale» 211), voire contre les laïcs: l'ac-
cumulation des remarques d'un Maritain,
d'un Gilson, sont autant d'alarmes restées

sans réponse. Le P. Congar écrit ainsi en
1970: «Les changements perpétuels en-
lèvent à ceux qui goûtent le plus de joie à

vivre la liturgie, l'espèce d'aisance que
leur donnait la stabilisation des textes.

Suis-je bâti autrement qu'un autre? J'en ai

assez des changements» (173). Le dernier
mérite de Florian Michel est donc de dé-
vier la focale généralement fixée sur ceux
qui ont fait la réforme liturgique un pré-
texte ecclésiologique et en fin de compte
politique (Madiran, Salleron, abbé de

Nantes puis Mgr Lefebvre), vers ceux qui
o<7 intra l'ont voulue, l'ont vécue, et en ont
souffert. Au-delà, l'ouvrage donne à réflé-
chir sur la gouvernance de l'Eglise, et
d'une manière plus générale de tous les

corps sociaux à l'ère démocratique, et à

s'interroger sur la dynamique réformatrice
qui, par nature, provoque des insatisfac-
tions à la mesure des espérances qu'elle a

nourries.

Besançon Vincent Petit

Dominik Burkard/Tanja Thanner (Hg.),
Der Jansenisiniis - eine «fo/Ro/isc/ie Der-

reste»? (=Reformationsgeschichtliche Stu-
dien und Texte 159), Münster, Aschen-
dorff Verlag, 2014, 464 S.

Der vorliegende Band enthält die Vorträge
eines Symposiums, das vom 12. bis 14.

Mai 2011 unter dem Titel «Der Jansenis-

mus - eine (katholische Häresie der frühen

SZRKG, 108(2014)



574 Äezmsionen - Com/rtes reWws

Neuzeit?») in Würzburg stattfand. Es ging
darum, dem vielschichtigen Phänomen
«Jansenismus» Rechnung zu tragen und
letztlich um die theologische Ausgangs-
frage nach der Determination oder Prädes-
tination des Menschen und damit nach der
Freiheit seines Willens. Dadurch rückt die

Bedeutung des Kirchenvaters Augustinus
in den Blick. Wir sind mitten in den Aus-
einandersetzungen der Spätantike.

In 18 Referaten wurde dieses äusserst

komplexe, nicht immer leicht verstand-
liehe Problem angepackt. In der Publika-
tion sind Aufsätze in deutscher, französi-
scher, italienischer und englischer Sprache
enthalten.

Pelagius (350/360-418/431), ein aus Bri-
tannien stammender Laienchrist, wünschte,
dass jeder Christ ein Mönch sei. An dieser
Stelle berührte die pelagianische Bewe-

gung das Denken des Augustinus zutiefst.
Es erschien ihm, dass die neuen, von Pela-

gius aufgestellten Behauptungen, sie könn-
ten eine Kirche «ohne Flecken oder Run-
zeln» zustande bringen, lediglich die Ver-
Sicherung der Donatisten fortsetzten, nur
sie gehörten zu solch einer Kirche. Augus-
tinus war nicht gewillt, die Sippschaften
«vollkommener» Christen zu dulden, die
unter pelagianischem Einfluss in Sizilien
und anderswo aus dem Boden schössen.

Aus diesem Grund war der Sieg des

Augustinus über Pelagius ein Sieg des

durchschnittlichen, gut katholischen Laien
des späteren Kaiserreiches über ein stren-

ges, reformierendes Ideal.
In den Co«/ässiowe.s kommt öfters der

Satz vor, der die augustinische Gnaden-
lehre gleichsam auf den Punkt bringt: «Da

quod iubes et iube quod vis». Es gehört zur
Tragik dieser zur Weltliteratur zählenden
und nach dem Neuen Testament von
Christen im Mittelalter vielleicht meistge-
lesenen Schrift, dass gerade der zitierte
Satz jenen Gnadenstreit auslöste, der

eigentlich bis zur Gegenwart nicht zur Ru-
he kam. Als Pelagius die Cow/êss/oraes las,
nahm er an diesem Satz Anstoss.

Die Bedeutung der Gnade, wie der Rö-
merbrief dies artikulierte, geriet allmählich
in den Hintergrund, wie es sich in der
Kirchengeschichte wiederholen sollte. Die
Theologen Aurelius Augustinus (354—430)
im 5. Jhdt., Martin Luther im 16. Jhdt.,
Cornelius Jansenius (1585-1638) im 17.

Jhdt. und Karl Barth (1886-1968) im 20.
Jhdt. griffen dieses Problem immer wieder
auf. Luther fühlte sich mit Augustinus im
Einklang. Sein Einfluss war hier nicht
segensreich. Die Rede ist hier von Au-
gustins Vorstellung von der absoluten

Vorherbestimmung aller Menschen zum
Heil bei Gott durch Gott selbst. Rom hat
immer nur die positive Notwendigkeit der
Gnade in der Theologie Augustins hono-
riert, aber mit keinem Wort sich zu seiner
Prädestinationslehre geäussert. Luther
schreibt deshalb in seiner Streitschrift De
servo arè;7r;'o 1525 gegen Desiderius Eras-

mus (1466/67-1536) die ungeheuerlichen
Sätze: «Das ist die höchste Stufe des Glau-
bens, zu glauben, jener sei gütig, der so we-
nige selig macht, so viele verdammt, zu
glauben, er sei gerecht, der durch seinen

Willen uns so, dass es nicht anders sein
kann, verdammenswert macht, dass es

scheint [...], er ergötze sich an den Qualen
der Unglücklichen und als sei er mehr des

Hasses und der Liebe wert». (Martin Lut-
hers Werk, (Te/mora-/fttsgoèe 18,633,15).

Katholiken sprechen von einem
«schauererregenden» Gottesbild, und
Lutherforscher vom «breiten Schatten»,
den Luthers Lehre von der göttlichen Vor-
herbestimmung auf seine Lehre von Gottes
Gnade wirft. Erst Karl Barth hat die Men-
sehen von dieser verheerenden augustini-
sehen Tradition lutherischer Prägung erlöst.

Auch der französische Reformator Cal-
vin war stark von Augustinus beeinflusst,
besonders von antipelagianischen und
antisemipelagianischen Schriften. Gesamt-
haft gesehen war Augustinus für Calvin
«der beste und zuverlässigste Zeuge der

guten alten Zeit», auch wenn er dem früh-
christlichen Kirchenvater nicht vollständig
zustimmte.

SZRKG, 108 (2014)



Rezens/owe« - Comptes rem/us 575

Ein Aufsatz von Karlheinz Ruhstorfer
beschäftigt sich mit der «grössten dogma-
tischen Kontroverse» (gemäss Hubert Je-

din) innerhalb der katholischen Theologie
um 1600. Es geht um die Frage des Ver-
hältnisses von Gnade und Freiheit bei der

Rechtfertigung des Menschen und um die
verschiedenen Deutungen der Gnadenlehre
des Thomas von Aquin. Luther verwirft
die Freiheit des Menschen im Blick auf die
Rechtfertigung des Menschen. Das Konzil
von Trient hält an der Willensfreiheit des

Menschen fest. Und der Jesuit Molina
macht deutlich, dass Gott keinem Men-
sehen die Gnade ganz verweigert.

Im 17. Jhdt. reagierte das Papsttum
scharf und rasch auf gewisse Meinungen
des Jansenismus in Frankreich. Antoine
Arnauld, das intellektuelle Haupt der
französischen Jansenisten, propagierte in
seiner Vorrede zu seinem Buch über die
Kommunion die Meinung, beide Apostel
Petrus und Paulus seien «die zwei Häupter
der Kirche, die zusammen nur eins ausma-
chen». Dieser Text wurde im Januar 1645

vom Pariser Nuntius Niccolö Guido del

Bagno nach Rom geschickt. Bereits im
April 1645 verurteilte die Inquisition diese

Aussage. Rom befürchtete nämlich eine

Infragestellung des Primats mit allen
Turbulenzen. Wer statt des Apostelfürsten
von einer Doppelspitze in der Urkirche aus-

ging, der konnte weitreichende Schlussfol-

gerungen ziehen, nämlich die kollektive
Führung der Kirche durch die Kardinäle.
Diverse Reformatoren zu Beginn des 16.

Jahrhunderts stützten sich auf den Apostel
Paulus als eigentlichen Begründer der

rechtmässigen christlichen Lehre.
Im 17. Jahrhundert entwickelte sich ein

Gegensatz zwischen Jansenismus und rö-
mischer Kirche. Die jansenistische Beto-

nung der de facto unwiderstehlichen
Gnade und die daraus abzuleitende Aus-
löschung oder zumindest Reduzierung der
menschlichen Willensfreiheit widersprach
dem kurialen Selbstverständnis, das im
Sinne von Trient auf eine aktive Koope-
ration des liberum arbitrium mit der gratia

hinwies. Die Rezension konnte nur auf
einige Aspekte dieser komplizierten The-
matik hinweisen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Werner Schüßler/Marc Röbel (Hg.),
7//oè - fra/is<#szip/wär. Seine ßecfewinng
in T/teo/ogie nn<7 PinVosop/n'e, Kims/ «nef

Z,/tera/w, Leiiens/nwis un<7 Spiriiwn/iiäi
(Herausforderung Theodizee. Transdis-
ziplinäre Studien 3), Berlin, LIT, 2013,
360 S.

Der Sammelband geht auf eine von den

Herausgebern 2012 organisierte Vortrags-
reihe an der Katholischen Akademie Sta-

pelfeld zurück. Die dort gehaltenen Vor-
träge wurden für die Veröffentlichung
durch weitere Beiträge ergänzt. Dadurch
entstand - so der im Vorwort erhobene

Anspruch - «eine Art Kompendium, das

der Gestalt des biblischen Hiob in den ver-
schiedenen Kontexten nachgeht» (6), und

zwar in den Themenfeldern I. «Theologie
und Philosophie» (11-115), II. «Kunst und
Literatur» (116-209) sowie III. «Lebens-
praxis und Spiritualität» (211-337).

Teil I wird eröffnet durch eine Einfüh-
rung in das alttestamentliche Buch Hiob
von Theresia Mende (11-29). Das viel-
schichtige Ringen um Antworten auf die

Anfechtung, die das unschuldige Leiden
bedeutet, erläutert sie vor dem Hintergrund
des literarischen Wachstums des Buches
und damit der unterschiedlichen Zeitum-
stände der verschiedenen Antwortversu-
che. Leider setzt sie dabei zu selbstver-
ständlich das in ihrer 1990 erschienenen
Dissertation entwickelte literarkritische
Modell voraus, dessen hypothesenfreudige
Grundannahmen sich in der Forschung
allerdings nicht durchsetzen konnten.
Hans-Georg Gradl stellt die «Reflexionen
und Antworten» zum Hiob-Problem im
Neuen Testament vor (31-48). Auch wenn
sich dort keine direkten literarischen Be-
zugnahmen auf die alttestamentliche

SZRKG, 108 (2014)



576 Äeze/w/one« - Comptas rem/ws

Schrift finden, sind deren Fragen und

Anfechtungen in den Themenkomplexen
«Zusammenhang von Leid und Schuld»,
«Gottesbild» und «Herkunft des Bösen»
überall gegenwärtig und mit dem Glauben
an Christus «lebenspraktisch» schon über-
wunden. Hans-Gerd Janßen geht in seiner

systematischen Annäherung (49-63) zu-
nächst auf die «rationalistische Theodizee»
nach Armin Kreiner (Gott im Leid [QD
168], Freiburg i. Br. u.a. 1997) ein, der
Theodizee als zu entkräftendes Wider-
Spruchsproblem zwischen vorausgesetztem
Gottesbild und der Leiderfahrung auffasst.
Überzeugender als durch derartige den

Axiomen der traditionellen Gotteslehre
verpflichtete Ansätze ergibt sich für Jan-
ßen eine Antwort aber durch «die Theo-
dizee des mit-leidenden Gottes» der jü-
disch-christlichen Tradition. Freilich blei-
ben alle abstrakten, verallgemeinernden Lö-
sungsversuche (auch der christliche) vor-
läufig und unzureichend in unserer geistes-
geschichtlichen Situation, in der «eine

theoretisch-objektive Deutung des Weltge-
schehens nicht (mehr) möglich ist.» (59)
Werner Schüßler (65-94) verfolgt aus der
Vielzahl der neuzeitlichen philosophischen
Bezugnahmen auf das Hiob-Buch einen

«Strang, den [Immanuel] Kant angestoßen,
[Karl] Jaspers unter neuem Vorzeichen
wieder aufgegriffen und [Viktor E.] Frankl
schließlich anthropologisch gewendet
fruchtbar gemacht hat.» (67) Dabei werden
sowohl die Tendenz zur Vereinnahmung
des Buches im Horizont der jeweiligen
philosophischen Konzepte als auch die von
ihm ausgehenden Impulse und Anregun-
gen verdeutlicht. Jörg Mertin behandelt die
beiden (aus dem Jahr 1843 stammenden)
wesentlichen Stellungnahmen Sören

Kierkegaards zum Hiob-Buch (95-115).
Trotz der sich teilweise widersprechenden
Interpretationen und unterschiedlicher Per-

spektiven auf die biblische Gestalt ist als

Leitgedanke die Betonung der Individua-
lität Hiobs auszumachen, der gegen die (in
der Dialogdichtung von den Freunden re-
präsentierte) allgemeine religiöse Lehre

auf seinem Recht beharrt und darin am
Ende von Gott anerkannt wird - worin
auch eine Ideologiekritik der Religion ent-
halten ist.

Teil II beginnt mit einer Einführung in
die «Facetten künstlerischer Darstellung
vom Mittelalter bis in die Moderne» von
Angela Maria Opel (119-149). Sie zeich-
net unter Verweis auf zahlreiche Einzel-
werke (mit Bildbeispielen) die Entwick-
lungslinien der (von kanonischen wie
außerkanonischen Traditionen inspirierten)
Hiob-Motivik in der westlichen, aber auch

(vor allem für die Frühzeit) in der östli-
chen Ikonographie nach. Dem Thema
«Hiob und die Musik» geht Michael Hey-
mel in verschiedenen Zusammenhängen
nach (151-171): Zunächst beleuchtet er
die motiv-, mentalitäts- und soziaige-
schichtlichen Faktoren, die Hiob seit dem

Spätmittelalter zum Schutzpatron (auch)
der Musiker werden ließen, referiert dann
den Gebrauch des Hiob-Buches in Liturgie
und (auch säkularer) Musik von der alten
Kirche bis in die Gegenwart und endet mit
einem Plädoyer zur Wiederentdeckung des

vor allem vom 15.-18. Jh. (auch in Ver-
bindung mit der Verehrung Hiobs als

Patron der Kranken) praktizierten Einsat-
zes von Musik in der Seelsorge an Kran-
ken und Sterbenden. Reinhold Zwick
nennt Beispiele für die Hiob-Rezeption im
Kino, und zwar in Form der (Tragik-)Ko-
mödie (173-190). Dieses Genre entspricht
der in der Exegese etwa von J. William
Whedbee (vor allem wegen des dafür
charakteristischen Merkmals der Wieder-
herstellung des Helden nach überstandener

Krise) vertretenen Gattungsbestimmung
des Hiob-Buchs. Die vorgestellten Filme
sollen eine solche Lektüre plausibilisieren
und veranschaulichen, dass «gerade das

Alleremsteste, Abgründigste und Schreck-
lichste nicht selten nur im Modus des

Komischen überhaupt noch sagbar ge-
macht und gehalten werden kann.» (174)
Gerhard Langenhorst bespricht zur Illust-
ration der vielgestaltigen Verwendung des

Hiob-Motivs in der zeitgenössischen Lite-

SZRKG, 108 (2014)



Äezens/'onen - Comp/es renr/zvs 577

ratur Beispiele aus der deutschsprachigen
Lyrik, nämlich Gedichte von Robert Gern-
hardt, Eva Zeller, Johannes R. Becher,
Nelly Sachs und Yvan Göll (191-209).

Im ersten Beitrag von Teil III widmet
sich Elisabeth Grözinger C. G. Jungs 1952
erschienenem Essay «Antwort auf Hiob»
(213-233). Sie versteht Jungs Interpréta-
tion der Hiob-Novelle als «bildhafte Insze-
nierang der Geschichte der Emanzipation
des menschlichen Bewusstseins, also als
kollektiven Individualisationsprozess» an-
gesichts der historischen Erfahrung der
«Trauer und des Verlusts materieller und
ideeller Gewissheiten in der Mitte des 20.
Jahrhunderts» (232). Christine Görgen tritt
in eine «kritische Auseinandersetzung mit
Viktor E. Frankls (Versuch einer Patho-
dizee>» ein (235-260). Nach einer Darstel-
lung der Grandlagen der Logotherapie und
ihrer Option ftir einen aktiven und sinn-
orientierten Umgang mit dem Leid geht sie

vor allem auf Missverständnisse ein, die
sich aus Frankls Ansatz ergeben können.
Görgen relativiert dabei einige (aus der
Sicht therapeutischer und seelsorgerlicher
Praxis) zu optimistische Annahmen und
nennt unterbestimmte Aspekte, ohne die

Grandoption Frankls und deren Möglich-
keiten in Frage stellen zu wollen. Johannes
Brantl präsentiert Hiob in enger Bezug-
nähme auf den biblischen Text als «pro-
duktives Vorbild in der Situation ernster
Erkrankung» (261-275). Er aktualisiert die
Dekonstraktion der Freundesreden am
Buchende als bleibende Mahnung, frem-
dem Leid nicht mit doktrinären Deutungs-
kategorien sondern einer wirklich am
Leidenden orientierten Wegbegleitung zu
begegnen, interpretiert das Ringen Hiobs
als Prozess der Selbsttranszendierang und
Verwandlung und ordnet das alttestament-
lieh vorbereitete Verständnis stellvertre-
tenden Leidens in eine christologische
Perspektive ein. Marc Röbel beschäftigt
sich mit dem philosophischen wie lebens-
geschichtlichen Umgang mit der Hiob-
Situation von Peter Wust (1884-1940),
einem Vertreter des christlichen Existenti-

alismus (277-300). Abschließend führt
Mirjam Schaeidt noch einmal im Stil einer
Geistlichen Schriftlesung durch das ge-
samte biblische Buch und betrachtet seine

zentrale Passagen (301-337).
Dem Hiob-Problem ist niemals befriedi-

gend oder gar abschließend beizukommen

- weder denkerisch noch im existentiellen
Vollzug. Das betonen nicht zuletzt die
Autoren des Bandes immer wieder. Der
eingangs erhobene Ansprach eines Hiob-
«Kompendiums» kann deshalb wohl
grundsätzlich nicht eingelöst werden. Was
die Veröffentlichung aber in jedem Fall
bietet, sind durchwegs interessante, nach-
denkenswerte und fundierte Schlaglichter
auf Fragen und Entwicklungen, die im
biblischen Hiob-Buch ihren Bezugspunkt
haben, wenn auch (das liegt in der Natur
von Aufsatzsammlungen) nicht immer mit
derselben Stringenz in der Darstellung und

(bei manchen der spezialisierteren The-
menstellungen) der wünschenswerten
Klarheit und Konzentration bei der Er-
Schließung der zum Verständnis notwendi-

gen Kontexte.

Freiburg/Schweiz Stephan Lauber

Das A/arx-Dnge/s-Lex/Aon. Begriffe von
/lAsteaÄü'on 6/s Z/rAw/ateon, hg. Konrad
Lotter u.a., Köln, PapyRossa, '2013, 402
S. - Georg Fülberth, ((Das Da/;/7a/» Ä-o/n-

paA't, Köln, PapyRossa, '2013, 123 S. -
Georg Fülberth, G SVrteA K/e/ne Ges-
c/zz'c/zte (/es Kapz'/a/z'snzzzs, Köln, Papy-
Rossa, 2014, 5., überarbeitete und erwei-
terte Auflage, 346 S.

Alltagssprache drückt Alltägliches aus.
Etwa das postmodern-beliebige Verstand-
nis von Afe/znvezt als bloß subjektivem
Nutzen. In der marx'schen Arbeitswert-
lehre ist - und bleibt - Mehrwert eine

Leitkategorie: «Die im Mehrprodukt ver-
gegenständlichte Mehrarbeit des Lohn-
arbeiters, d.h. der Wert, den der Lohnar-
beiter über den (in der notwendigen Arbeit

SZRKG, 108 (2014)



578 Pezeos/'one/? - Comp/e.y rentA«

produzierten) Ersatz des Wertes seiner Ar-
beitskraft hinaus neu produziert; er ist als
solcher Vergegenständlichung unbezahlter
Arbeitszeit. Nach dem Mehrwertgesetz ist
die möglichst große Produktion von Mehr-
wert (bzw. die möglichst große Ausbeu-

tung der Arbeitskraft) das Ziel der kapita-
listischen Produktion. Aus der Rückver-
Wandlung des Mehrwerts in Kapitel ent-
springt die Akkumulation des Kapitals.»

Soweit beispielhaft zum praktischen
Gebrauchswert dieses nun in zweiter Auf-
läge erschienen Marx-Enge/s-Ler/Aon.
Oder präziser mit Karl Marx: AfeArarAe/t
und MeAmvert schaffen Profit. Aus diesem
entsteht Kapital als «sich selbst verwerten-
der Wert, Wert, der Wert gebiert» (Karl
Marx, Pestf/tate c/ar t/rttw/7/a/Aare« Pro-
tA/At/owprozessas, Frankfurt a. M. 1969,
84) - ein wichtiger Marx-Hinweis, der,
leiderschade, auch in der zweiten Auflage
dieses Lexikons mit seinen rund 250 Stich-
Worten im zentralen Stichwort «Kapital»
(170-178) fehlt und in jede folgende Auf-
läge eingehen möge.

Für jeden Handapparat von an marxisti-
scher Theorie und Analyse ebenfalls ge-
eignet ist das in dritter Auflage erschie-
nene «Das Kap/ta/» AompaAt. Das Bänd-
chen erschien in der Reihe Sas/jw/sien
PoA7/A/G&scAtcAte/ÖAo«om/e. Der Autor
ist ein emeritierter, marxistisch orientierter
Lehrstuhlpolitologe der «Marburger Schu-
le». Er stellt nach Kürzesteinleitung («Was
ist Kritik der Politischen Ökonomie?») mit
vielen bequellten Zitaten die drei Bände
des «Kapital» von Marx in Kurzfas-
sung(en) vor. Das ist löblich, kenntnis-
reich, ohne besserwisserischen Unterton,
Marx-Neu-Denken-Pose und sachlich ge-
lungen. Auch im Vergleich mit anderen
aktuellen Marx-Einführungsbüchern. Be-
sonders hervorzuheben: die drei Bände
von «Das Kapital» werden als Einheit
gesehen und vorgestellt: der erste zum
RrocM't/ottyp/'ozeM cfes Kap/ta/s; nur kurz
der zweite zum ZtrAt//atton.yproze.y,s tfer
AapAa/tstwcAe« ProcA/Atton. Und umso
ausfuhrlicher der von Friedrich Engels

(1820-1895) editorisch ergänzte dritte zum
Gejamtprozess c/er Aap;7aA'.s//.scAet? Pro-
cA/At/'o« (1894) mit Blick auf die Weiter-
entwicklung kapitalistischer Organisati-
onsformen (etwa Aktiengesellschafen).

Der kompakt-kommentierten Darstel-
lung angehängt sind drei fünfseitige Ab-
schnitte: «Revolution?» erinnert an den

von Marx' 1844 formulierten handlungs-
bezogenen A-a/egoWscAen /mperat/v, näm-
lieh «a//e FerAo7tw'.s.se wmzitwet/en, in
denen der Mensch ein erniedrigtes, ein
geknechtetes, ein verlassenes, ein verächt-
liches Wesen ist.» (Karl Marx, Er/7/A <7<?r

A/ege/scAen PecAr,spA/7o.sopAte; in: Marx-
Engels-Werke Band 1, Berlin M969, 385)
Literatur- und Sachregister beschließen
diese Einführung in die marxistische Kritik
der politischen Ökonomie mit ihrem An-
sprach, zur selbständigen Marx-Lektüre
anzuregen.

Im G-Strich-Buch wird Marx nicht nur
als Geld-Analytiker sowohl einvernommen
als auch wo immer nötig über ihn hinaus-

gegangen. Herausgekommen ist mehr als

nur eine «kleine» Geschichte des Kapita-
lismus als ökonomisches System, das Geld
in Kapital verwandelt, durch Kapital
Mehrwert und aus Mehrwert mehr Kapital
«macht». Und aus dessen «stummen
Zwang der ökonomischen Verhältnisse»
(Karl Marx, Das Kap/ta/. ErA/A tfer po/At-
scAe/7 ÖAowo/w/e. Erster ßaatA Der Pro-
tA/At/'oasproze/? t/es Kap/ta/s [1867],
VII/24; in: Marx-Engels-Werke, Bd. 23,
Berlin U967, 765) ein - inzwischen wieder
globalisiert wirksames - gesellschaftliches
Herrschaftssystem wurde.

Nach Autorenvorbemerkung zur «Ka-
pitalistik» und einem zweiteiligen Theo-
rieteil erzählt Fülberth in zehn historisch
angelegten Kapiteln vom vorkapitalisti-
sehen Feudalismus bis zum heutigen
staatsmonopolitischen Finanzkapitalismus
so verständlich wie möglich und so wis-
senschaftlich wie nötig seine Geschichte
des Kapitalismus. Im Schlußkapitel zum in
Fragezeichen gesetzten «Ende des Kapita-
lismus» bleibt der Autor prognostisch zu-

SZRK.G, 108 (2014)



Pezetw/'o/te« - Co/wpto rendt/s 579

rückhaltend was die Zeitdimension betrifft.
Literatur- und Personenverzeichnisse run-
den den Band ab. Die breit verzerrte, ver-
stümmelte und ohne Autorennennung und
Quellenhinweis vernutzte Titelgraphik des

Paperback-Umschlags - Gerd Arntz' Ta-
Tn'T (1927) - wirkt/e auf mich ästhetisch
nachhaltig abstoßend.

Bad Münstereifel Richard Albrecht

Siegfried Kracauer, 7bta//7d>e Propa-
ganda, hg. und Nachwort Bernd Stiegler
unter Mitarbeit von Maren Neumann und
Joachim Heck suhrkamp taschenbuch
Wissenschaft 2083), Frankfurt a. M., Suhr-
kamp, 2013, 338 S.

Das/ft-Te/Ls/otana/ des 1933 exilierten und
schließlich in Südkalifornien überlebenden
Stückeschreibers Bertolt Brecht (1898-
1957) enthält ein gutes Dutzend Einträge
über die Frankfurtisten des Instituts für
Sozialforschung aus den Jahren 1941-
1944. Besonders interessierten Brecht im
Zusammenhang mit seiner Intellektuellen-
kritik und seinem TUI-Romanprojekt die
auch heute noch bekannten Ideologiekriti-
ker des ebenfalls exilierten Instituts Max
Horkheimer (1895-1973) und Theodor W.
(«Teddy») Adorno (1903-1969). Brechts
erster die Frankfurtisten betreffender
Eintrag vom August 1941 bezieht sich auf
Horkheimer als Institutsleiter und merkt
kritisch an: das Institut alimentiere durch
Geldzahlungen «etwa ein dutzend intel-
lektuelle, die dafür ihre arbeiten abliefern
müssen ohne die gewähr, daß die zeit-
schrift sie jemals druckt.» (Arbeitsjournal
[1938-1956], hg. Werner Hecht, Frankfurt
a. M., Suhrkamp, 1973, 295). Brechts
letzter (ironischer) Eintrag vom 18.12.
1944 gilt Person und Gesicht Adornos, auf
den «letztlich die Kritische Theorie kon-
zentriert war» (Jürgen Habermas).

Um die Institutspraxis und Adornos
Rolle geht es im Buch über 7b/a/;7d>e

Propaganda des sozialwissenschaftlich

argumentierenden linken Feuilletonisten,
Essayisten, Erzähler, Literatur-, Medien-
und Kulturkritiker, Filmhistoriker und
Geschichtsphilosophen Siegfried Kracauer
(1889-1966). Es wurde 1936-1938 in Kra-
cauers Pariser Exil (er konnte erst 1941

über Lisboa in die USA gelangen) im
Auftrag des Instituts erarbeitet und er-
schien erst 2012 in der aufwändig textlich
rekonstruierten und sachkundig edierten

Kracauer-Werkausgabe im Band 2.2. 57«-

d/e« z« A7a.s.ye«med/<?tt und Propaganda
des Suhrkamp-Verlags.

Über diesen Fakt hinaus verweist die
mir vorliegende zweite Buchausgabe von
7bta/;7dre Propaganda auf besondere

Merkwürdigkeiten. Diese betreffen das

Institut im Allgemeinen und dessen Mitar-
beiter Adorno im Speziellen. Es war vor
allem Adorno, der einmal - und noch
bevor das gesamte Kracauer-Manuskript
vorlag - mittels seiner GtUac/i/en genann-
ten, Kracauer selbst vorenthaltenen, Kritik
vom 5. März 1938 bewirkte, daß Kra-
cauers Studie vom Institut grundsätzlich
und in welcher Form auch immer nicht
veröffentlicht wurde. Und der zum anderen

unter dem Vorwand, vom Kracauer-Text
zu retten, was zu retten ist, unterm Titel
Zur TTeor/'e der autorddre« Propaganda
eine so herunter gekürzte Zeitschriften-
version schrieb, daß Kracauer als Autor
und trotz aller finanzieller Not einer
Veröffentlichung nicht zustimmte: «Ted-
dies Redigierung» - schrieb Institutsmit-
glied Leo Löwenthal (1900-1993) am 9.

September 1938 dem befreundeten Kolle-
gen Kracauer nach Paris - «stellt eine um-
greifende Veränderung des ursprünglichen
Textes dar.» Und Kracauer selbst schrieb
an Adorno: «Ich muß Dir gestehen, daß

mir eine Bearbeitung, die so jedem legi-
timen Usus zuwiderläuft, in meiner ganzen
literarischen Laufbahn nicht zu Gesicht ge-
kommen ist [...] Du hast in Wahrheit mein

Manuskript nicht redigiert, sondern es als

Unterlage für eine eigene Arbeit benutzt.»
Diese adornosche «Veränderung» plaka-

tiert schon der Titel - aus zutreffender

SZRKG, 108 (2014)



580 Pezens/onen - Comptes

kracauer'scher toto//?ärer wurde schiefe
adornitische aw/on/äre Propaganda. Damit
erübrigt sich auch jeder weiterer filigran-
philologischer Textvergleich. Nicht aber
ein Blick ins Adorno-Gutoc/i/en, das

passagenweise den Eindruck des Verdikts
eines stalinisierten KP-ZKs vermittelt:
etwa wenn Adorno seinem früheren
Mentor und Freund vorwirft, den faschis-
tischen Nationalsozialismus nicht marxis-
tisch-ökonomisch zu untersuchen, sondern
diesen «aus outsiderhafter Position» nur
amateurhaft-phänomenologisch zu be-
schreiben (was freilich die Stärke von
Kracauers 1930 in Buchform veröffent-
lichten Sozialreportagen Die Zngaste//fe«.
4/« cfem neueste« Deiitsc/i/anc/ aus-
machte). Als besonders abstoßend emp-
fand ich die gönnerhaften Passagen über
die «positiven Teile der Arbeit», in denen
Kracauer - so Adorno - versucht, sich aus
der «Sphäre der Warenschriftstellerei her-
auszuarbeiten» und über ein «Emigra-
tionsopfer wie Kracauer, das [!] in einer
immerhin anständigen Weise versucht,
seinen geistigen Standard wiederzuge-
winnen.»

Der Materialband zu Kracauers 7bta//fä-

/er Propaganda ist (wie Band 2.2. der
Werkausgabe) gediegen ediert (einen
Druckfehler bei Kracauers 7/te/vorschlag
fand ich: 323). Und doch wirkt dieser
Suhrkamp-Band auf mich ähnlich se-
kundärpublizistisch wie das gegenwärtige
deutschsprachige Regietheater - wird doch
allein der Bandherausgeber Bernd Stiegler,
nicht aber der Autor und Produzent Sieg-
fried Kracauer als Person vorgestellt.

Bad Münstereifel Richard Albrecht

Otto Weiss, «Der erste a//er CTir/slen».
Zur dewl.se/ien Pa.sea/-Pezepl/on von Arie-
dn'c/i Welz.sc/ie èis //ans Urs von Sa/l/ia-
sar, Regensburg, Pustet, 2012, 238 S.

Blaise Pascal (1623-1662) gehört zwei-
fellos zu den Großen der abendländischen

Geistesgeschichte. Naturwissenschaftler,
vor allem Mathematiker, kennen die von
ihm erfundene Rechenmaschine, das Pas-
cal'sche Dreieck, die Pascal'sche
Schnecke, die nach ihm benannte Einheit
des Drucks und die Computer-Program-
miersprache, die heute seinen Namen trägt.
Theologen begegnet er am ehesten unter
der Pascal'schen Wette, einem der

Wahrscheinlichkeitsrechnung verpflichte-
ten Argument für die Existenz Gottes, den
1656/57 verfassen Briefen an einen Mann
in der Provinz (Lennes prov/ncia/es), einer
schneidenden, brillant geschriebenen Kri-
tik an der zu seiner Zeit von den Jesuiten
bestimmten Theologie, den Pensees, Ge-
dankensplitter über die Religion und einige
andere Gegenstände (1669), die er für eine

Apologie des Christentums gesammelt
hatte, und dem Mémorial, einem Zeugnis
einer mystischen Erfahrung, die er 1654
niederschrieb und, um sie beständig bei
sich zu fuhren, in seine Kleidung einnähte,
und die nach seinem frühen Tod - er starb
bereits 39-jährig - gefunden wurde.

Pascal scheint zwei Gesichter zu haben:
neben dem strengen Scientisten, der ent-
scheidende Impulse nicht allein für die

Wahrscheinlichkeitsrechnung, sondern
auch für Integral- und Differenzialrech-
nung gegeben hat, steht der Mystiker, der
die «raisons du coeur», die Gründe des

Herzens verteidigte, von denen der Ver-
stand nichts weiß. Er stand dem Rigorismus
des Jansenismus und dem von dort her

inspirierten Kloster Port-Royal nahe, po-
lemisierte gegen ein «billiges» Christentum
und betonte den Sprung, den der Glaube an
den «verhüllten Gott» verlangt. Aber er
lebte nicht in zwei Welten, die nichts mit
einander zu tun haben, sondern er versuchte
sie zu verbinden: sein Argument von der
Wette beweist dies ebenso wie seine Lettres
provtncia/es, in denen er einen theolo-
gischen Rationalismus brandmarkte, der bei
aller Korrektheit den Menschen emotional
nicht zu bewegen vermochte.

In dieser Vielschichtigkeit stand Pascal
außerhalb der Schulen neuzeitlicher Philo-

SZRKG, 108(2014)



Äeze/w/onew - Compter reutfw.s 581

sophie und Theologie und ließ sich von
keiner der Richtungen beanspruchen, die
sich vor allem seit der Aufklärung bilde-
ten. In gewisser Weise blieb er eine
Rätselgestalt, die sich gegen jede Zuord-

nung zu einem gegebenen System sperrte.
So ist es kein Zufall, dass gerade Denker,
die in vergleichbarer Weise nicht in das

übliche Schema passten, sich oft auf Pas-
cal beriefen und ihren Ansatz in der Aus-
einandersetzung mit ihm exemplifizierten.
Diese Spur verfolgt Otto Weiss in der vor-
liegenden Studie zu Pascal.

Der Autor beschränkt sich dabei auf die
katholische deutsche Pascal-Rezeption
vom Ende des 19. Jahrhunderts bis zu
Hans Urs von Balthasar. Diesen Rahmen
überschreitet die Untersuchung nur an

wenigen Stellen: in einem Rückblick auf
die Vorgeschichte und einem Ausblick auf
neuere Arbeiten, insbesondere von Albert
Raffelt, in einem knappen Abstecher in die
umfangreiche französische und italienische
Pascal-Forschung und einige Hinweise auf
die philosophische Auseinandersetzung,
die sich vor allem mit den Namen
Nietzsche, Schopenhauer, Scheler und
Przywara verbindet. Nietzsche hat sich
intensiv mit Pascal auseinandergesetzt und
ihn als einen der wenigen ihm eben-

bürtigen Gegner gesehen. Von ihm stammt
der Ausspruch, Pascal sei «Der erste aller
Christen», der dem Buch seinen Titel gab.
Innerhalb dieses vorgegebenen Rahmens
kann die Arbeit auf viele bekannte und
weniger bekannte Namen verweisen. Otto
Weiss ist bestens ausgewiesen, solche

Spuren aufzuzeigen. In seiner großen Stu-
die über den «Modernismus in Deutsch-
land» ist er von einem weit gespannten
Modemismusbegriff ausgegangen und hat
viele Denker unter diesen Begriff subsu-

miert, die sich der in der ersten Hälfte des

20. Jahrhunderts offiziell propagierten
Neuscholastik widersetzt hatten. Unter
diesen haben sich viele, wie diese Studie
zeigt, mit Pascal auseinandergesetzt. Als
besonders gewichtige Namen sind festzu-
halten Friedrich Nietzsche, aber auch die

«Modernisten» Alfred Loisy, Henri Bre-
mond, Maurice Blondel, Ernesto Buon-
aiuti. Zu ihnen gesellt sich die Zeitschrift
Das //oc/z/ancf, die häufig auf Pascal zu
sprechen kam. Neben diesen eher histo-
risch relevanten Namen begegnet nach
dem Zweiten Weltkrieg eine intensive
Pascal-Rezeption in einem christlichen
Existenzialismus. Wichtigste Namen sind
hier Peter Wust und Reinhold Schneider,
doch auch die umfangreichen Pascal-Stu-
dien von Romano Guardini, Ewald Was-
muth und Hans Urs von Balthasar lassen

sich dieser Tradition zurechnen. Von er-
heblichem Gewicht in der gegenwärtigen
Diskussion sind die philosophischen Bemü-
hungen um Pascal bei Max Müller und
Bernhard Welte, wo gerade die Verborgen-
heit Gottes und die Erfahrung des Fehlens
Gottes als Wege zu einer heute möglichen
Gotteserkenntnis thematisiert werden. Hier
wie bei den Existenzialisten erscheint Pas-

cal oft neben Kierkegaard, verschiedentlich
auch neben Newman und seiner Grammatik
der Glaubenszustimmung. Neben den ge-
nannten Autoren behandelt das Buch zahl-
reiche Schriftsteller, die sich mit Pascal aus-
einandergesetzt haben, die aber, zu Recht
oder zu Unrecht, heute weniger bekannt
sind.

Bei allen behandelten Autoren gibt Otto
Weiss zunächst eine knapp gefasste Ein-
fuhrung in ihr Denken und die Heraus-

forderung, auf die sie eine Antwort zu ge-
ben suchten. Er stellt dar, wie sie Pascal

rezipierten, kritisierten oder sich an ihm
abarbeiteten. Verschiedentlich macht der
Verfasser auch deutlich, dass sie ihre
eigene Position an Hand von Pascal exem-
plifizierten, sodass in manchen Entwürfen,
und davon ist nach Weiss auch jener von
Guardini nicht ausgenommen, eher der

Interpret als Pascal begegnet. Pascal, so

wird in der Studie deutlich, ist einer der

wichtigen Anreger christlicher Existenz
gerade in einer Zeit, in der religiöse Exis-
tenz als immer weniger plausibel erscheint
und nicht selten von einer konturlosen
Spiritualität überdeckt wird, wo Naturwis-

SZRKG, 108 (2014)



582 ßezews/owe/t - Comptes re«<A/.s

senschaften ein Monopol auf Objektivität
beanspruchen und das interdisziplinäre
Gespräch, das vielfach gefordert wird, sich
nicht selten in parallelen Monologen er-
schöpft, in denen sich beide Seiten so sehr

vor Grenzüberschreitungen hüten, dass sie
Gefahr laufen, für einander irrelevant zu
werden und einander nichts mehr zu sagen
zu haben. Unter diesen die Gegenwart be-
stimmenden Bedingungen hat das offene
und keineswegs fertige Denken Pascals
nicht abgeschlossene Lösungen parat, aber
es bietet Anregungen, wie die unterschied-
liehen Herangehensweisen einander be-
fruchten können.

Die Studie von Otto Weiss zeigt auf,
wie dieses Gespräch exemplarisch in man-
chen Denksystemen Frucht getragen hat.
Sie bietet keine fertigen Antworten, solche
könnten sich nicht auf Pascal berufen.
Aber sie kann Naturwissenschaftler, Philo-
sophen und Theologen anregen, diesen

Dialog heute selbst zu führen.

München Peter Neuner

Erik Sablé, Rewe GaeTion, /e visage r/e

/'eterw'/é, Paris, éd. Points, Voix Spiri-
tuelles, 2013, 134 p.

Les éditions Points viennent de publier un
livre dédié à la figure de René Guénon
écrit par Erik Sablé. Cette collection invite
son auteur à faire découvrir la vie d'un
«gram/ myjthp/e c/on/ /e parcours /'a
inspire». Si pour d'autres mystiques pré-
sentés dans cette collection, tel que Jean de
la Croix, l'histoire a permis à leurs lecteurs
de prendre une certaine distance hermé-
neutique par rapport à leurs nimbe, cela
n'est pas encore le cas de René Guénon

(1886-1951). Si son nom parcourt aussi
bien les maisons d'éditions réputées de

gauche que les groupes politiques de la
nouvelle droite; aussi bien la Grande

Mosquée de Paris que des monastères
cisterciens et chartreux; aussi bien des sites

d'informations musulmanes francophones
comme oumma.com que des magazines
grands publics comme Le A/om/e c/es

re/igions; son nom est toujours, semblable
à cela aux autres têtes de cette ligne dis-
crête mais puissante de la pensée hégémo-
nique européenne qu'est l'histoire de

l'ésotérisme, accompagné d'un mouve-
ment de paradoxal rejet de ce qui consti-
tuerait l'histoire officielle de la pensée
occidentale. Ce livre d'Erik Sablé est
intéressant en cela qu'écrit par un auteur
catholique, il n'échappe pas à ce position-
nement culturel. Il voudrait introduire son
lecteur d'une part à l'œuvre de René Gué-
non et de l'autre aux effets de sa lecture.
Divisé en sept chapitres, l'écriture offre un
survol des thèmes fondamentaux de René
Guénon: a. l'idée d'une tradition primor-
diale qui serait la source des différentes
traditions religieuses existantes, b. l'identi-
té suprême entre le Soi, l'Etre et l'Uni-
versel constituant le but spirituel à at-
teindre pour l'aspirant à la connaissance
sacrée, c. la nécessité d'une initiation et
d'une transmission régulière pour atteindre
cette libération du monde des phénomènes
et enfin d. l'opposition nette entre un mode
de vie qui serait moderne et un mode de
vie qui serait vécu à l'insigne de la Tradi-
tion, véhicule orthodoxe de cette initiation
anhistorique. Bien entendu, l'auteur ne

manque pas de narrer la vie de René Gué-
non et l'exemplarité que celle-ci constitue-
rait pour ses fidèles lecteurs. Quant aux
effets de sa lecture, l'auteur montre de

quelle manière Guénon a ouvert les

champs d'étude du soufisme d'Ibn 'Arabi,
influencé des personnes comme le Lamas
Denis ou encore les travaux d'indianistes
comme Michel Hulin. Il nous faut aussi

rappeler qu'Erik Sablé avait écrit au préa-
lable deux autres livres sur René Guénon.
l'un lisant les Evangiles à travers le prisme
herméneutique de l'écrivain français
(L Vteer/;retahcw e'so/éW<y«e ofe /'evang/fe
se/on /?ene Gzvew»?, e</. Le A/oa/tn De
L '£7o/7e, 2009, ßws/owp) et l'autre sur les
liens discrets qui existeraient entre fis-

SZRKG, 108 (2014)



/Jezens/'oaew - Comptes rene/a.s 583

maïlisme et le catholicisme posant la fi-
gure de Guénon entre ces deux courants
religieux (Re«e Guenon e/ /a A/assén/e e/u

Sa;nf-Graa/, ecf Le Mw/in De L '£7oi/e,
200#. Sus/oupL

Pour autant, Erik Sablé ne dédie aucune
ligne sur les disputes qui travaillent les

galaxies des lecteurs de Guénon ni sur les

réceptions problématiques de son œuvre
dans les différentes cultures religieuses
extra-européennes. Les interprétations con-
currentes du corpus guénonien faites par le
martiniste catholique Jean Tourniac et le
musulman Michel Vâlsan mériteraient, par
exemple, que l'on s'y attarde quelque peu.
Par ailleurs, si nous prenons le traitement
du soufisme sunnite dans cet ouvrage,
pratique spirituelle que Guénon suivit dans

ses dernières années au Caire, alors Erik
Sablé nous propose une lecture très ré-
ductrice de cette histoire. Reprenant à son

compte les textes de convertis musulmans
qui s'inspirent de l'œuvre de Guénon pour
soutenir leurs réinventions du soufisme
sunnite, Sablé retient d'une part que des

maitres comme Ibn 'Arabi et Tierno Bokar
appuierait l'universalisme de René Guénon
et de l'autre que l'orthodoxie sunnite du
dernier Guénon serait confirmée par le

recteur d'Al-Azhar de son époque, Abd al-
Halim Mahmud. Ibn 'Arabi (1165-1240)
est considéré dans l'histoire du soufisme
arabe comme le shaykh al-Akbar, le plus
grand des maitres, qui de par son im-
portant opus a permis d'ordonner les en-
seignements oraux des maitres soufis qui
lui ont précédé. C'est à sa suite que se con-
stituera une véritable épistémologie du
soufisme qui l'apparentera à l'acte de lan-

gage du Coran et l'éloignera ainsi de

l'ontologie et de l'ésotérisme hellénisant.
Le théologien Ali Ghandour a montré que
l'interprétation classique de ses poèmes

apparemment proche de l'universalisme de
Guénon ont reçu historiquement un tout
autre sens (Kommentar zu Drei Versen aus

Turguman al-aschwaq: http://ibnarabi.de/
pdf/Turguman.pd). Quant au présupposé
universalisme de Tierno Bokar, celui-ci est

moins à mettre au compte de son enseigne-
ment qu'aux sources de l'occultisme fran-
çais fin de siècle que Hampaté Bâ consulta

pour traduire l'enseignement de son
shaykh dans la langue de Rousseau. A ce

sujet nous ne pouvons que renvoyer à

l'article de Jean-Paul Triaud, D'un ma/ne
à /'autre: /Ti/sto/re c/'un trans/èr/ (publié
dans Sociétés Politiques Comparées, n.20,
décembre 2009). En ce qui concerne le

recteur d'Al-Azhar, ses quelques écrits qui
introduisent René Guénon dans le monde
arabe doivent être lus selon le projet de la

revue égyptienne, al-Ma'arifa, dans la-

quelle Guénon a publié. Le projet de son
fondateur, Mustafa abd al-Raziq ainsi que
de son successeur Abd al-Halim Mahmud,
coïncide avec la volonté de réorganiser les

myriades de soufîsmes populaires existan-
tes alors dans un cadre proche de la ratio-
nalité occidentale des lumières (la nahda)
et aptes à être contrôlé par le panoptique
d'un Etat moderne. Il peut être dit de

Guénon ce qui a pu être écrit au sujet de

l'ésotérisme post-1789: leurs théories éso-

tériques ne sauraient être comprises sans le

paradigme général qui les anime. Une
grammaire théorique constituée principale-
ment par l'idée de la raison telle qu'elle se

développe à partir du XVIII"'""' et qui
trouve, en France, son chant du cygne dans
le symbolisme décadent d'un martiniste
catholique: Villiers de l'Isle-Adam. René
Guénon a été initié au soufisme par Ivan

Aguéli et reprend à son compte sa termino-
logie. A son tour, Aguéli, pour traduire en

français les termes arabes des textes soufis,
s'inspire publiquement des ouvrages du

dramaturge Villiers de l'Isle-Adam comme
il laisse à l'entendre dans son article
«Pages dédiées au soleil» publié dans la

revue La Gao.se, Février 1911, n. 2. Pour
un portrait de Villiers de l'Isle-Adam sous

l'angle de son adhésion au martinisme
catholique de son époque, l'on consultera
avec intérêt l'introduction de Pierre Mariel
à la pièce de Villiers de l'Isle-Adam, /LréV

aux éditions Le courrier du Livre, 1969,
Paris. Toute cette trajectoire intellectuelle

SZRKG, 108 (2014)



584 Reze/mone/7 - Comptes reoc/i/s

a été rendue économiquement possible par
le projet colonial qui lui est intrinsèque. R.

Guénon ne fut jamais un féru anticolonia-
liste mais, rappelons-le, prôna plutôt une
politique d'association sous mandat fran-
çais. Un exemple pour cette politique colo-
niale est celle appliquée par le Maréchal
Lyautey (1854—1934). Il recodifia le terri-
toire marocain selon un idéal proche du
martiniste catholique Joseph de Maistre.
Les liens entre sa politique coloniale et le
vaste réseau d'intellectuels autour de René
Guénon n'est pas encore, à notre con-
naissance du moins, suffisamment étudié.
L'on comprend à présent pourquoi Erik
Sablé peut écrire à propos des jeunes mu-
sulmans français d'origine coloniale que la
lecture de Guénon leur permettrait soi-di-
sant Warfopter ime perspective p/n.s /ar-
ge, p/n.s vaste <7111 /es ouvre aw sens pro-
/ond de /enr tradition spirifi<e//e».

L'analyse des réceptions d'un charisme
littéraire n'est jamais une chose aisée. Les
nœuds qui constellent l'histoire d'une
réception littéraire sont toujours souples.
Par-delà les apparences, scindant conti-
nuellement le nœud en deux, une béance
subsiste entre Parménide et Abraham,
entre le monde de l'identité de l'Etre et ce-
lui de la responsabilité de et pour la Parole
confiée.

Fribourg Philipp Valentini

Gilles Hanus, Benny Le'yy, /'éc/at de /a
pensée, Paris, éd. Verdier, 2013, 153 pp.

L'écriture d'Emmanuel Lévinas est tra-
vaillée par la pluralité des identités qui le
constitue, d'une part un juif français dé-
fendant un judéo-christianisme européen et
de l'autre le représentant d'une tradition
juive se méfiant fortement de l'universel
assimilationniste et guerrier propre à

l'ontologie d'abord grecque puis roman-
tique. L'art d'écrire de Lévinas aurait pu
passer inaperçu si Benny Lévy n'avait pas
mis en lumière la force des présupposés

talmudiques qui entrent en violente inter-
action avec l'histoire de la philosophie
dans les livres du penseur français d'ori-
gine lituanienne. Aujourd'hui, un livre
vient rendre un hommage prononcé au tra-
vail de Benny Lévy. Trop longtemps
cloisonné soit dans le champ des études

juives soit dans celui de l'histoire de la
gauche prolétarienne dont il fut un temps
sous le nom de Pierre Victor le dirigeant;
Gilles Hanus, son élève et disciple, nous
offre enfin une introduction à la réelle am-
pleur de sa pensée. Ce livre se décompose
en cinq chapitres.

Le premier (Réformer la pensée> nous
présente la naissance des impulsions sar-
triennes qui ont permis à Pierre Victor de

recouvrir son nom originel: Benny Lévy.
La gauche prolétarienne devient ainsi
l'emblème d'une vie philosophique dont le

tout-politique est son moteur principal. La
question qui occupa Benny Lévy et Sartre
durant ses dernières années est bien celle
de comprendre s'il est possible de con-
juguer le <nous> révolutionnaire avec
l'exercice des singularités non réifiées par
une totalité constituante. Cette question ne
fut d'ailleurs, dans les années '70, pas le
seul apanage de Benny Lévy et Sartre,
mais ces demiers trouvèrent leur issue
dans les méditations autour du <nous> pro-
pre à des singularités qui se livrent en-
semble à l'étude et dans la singularité ma-
tricielle propre à la naissance de chacun.

Le deuxième chapitre (Sortir du poli-
tique>, montre par quels chemins Lévy a

dû passer pour aller au-delà des critiques
du totalitarisme à une vision qui voit le
lien étroit entre l'histoire de la philosophie
et les processus d'homogénéisation poli-
tique qu'impliquent les théologies à la fois
refoulées et reformulées par des penseurs
comme Platon, Hobbes, Spinoza et Rous-
seau. Si Benny Lévy pourra mettre au jour
de quelles manières la théorie aspire à

l'expansion politique de sa violence c'est
par ce qu'il vit de quelles manières ces

pensées se fondèrent sur la forclusion du
Maitre, c'est à dire de la hauteur de la pro-

SZRKG, 108 (2014)



Äeze«j('o/7e/7 - Comptes renews 585

phétie mosaïque qui l'institue: «Le poli-
tique absolu s'érige sur la forclusion du
Maitre. On ne connait plus que le maitre
politique. A partir de là tout est possible.»

Le troisième chapitre (Penser l'Uni-
versel autrement) nous introduit au livre le

plus intéressant de Benny Lévy à notre
avis. Le Logos e? /a Lettre vise à trouver
les lieux sémantiques où la traduction en

grecque de la Torah échoue. Pour ce faire,
Lévy va plonger dans les écrits de Philon
d'Alexandrie. Penser donc l'écart entre la
lettre hébraïque et le concept grec, c'est
comme l'écrit si bien Hanus, penser à

rebours d'une «pensée paresseuse, qui a

trop vite fait de postuler l'accord de toutes
les sagesses, qu'elle exhibe ensuite en
sélectionnant soigneusement les sentences

alléguées, se donnant à l'avance l'univer-
sel qu'elle prétend ensuite découvrir dans

un geste de synthèse sublime». Lévy met
en relief quatre écarts sémantiques dans

lesquels la langue grecque s'épuise à

trouver un équivalent de l'hébraïque (aussi
bien selon les enseignements du Talmud
que ceux plus cabalistiques): différence du
masculin et du féminin, différence d'Israël
et des nations, de la Lettre et de l'esprit, du
Créateur et de la créature. Face à un uni-
versel qui prend en otage la transcendance
de l'Un en déployant son simulacre dans le

tout - politique, Lévy éclaire l'existence
d'une science hébraïque qui pense la diffé-
rence dans la trace de l'Un.

Le quatrième chapitre (Retour au nom>,
nous éclaire sur la manière dont Lévy
souhaitait accomplir une vie qui soit «une
pensée de l'existence, hors philosophie».
Dans cette lutte entre pensée grecque et
étude de la Torah, Lévy va mettre au jour
les contradictions hantant le travail de

Franz Rosenzweig, figure moderne de

Philon d' Alexandrie. Deux idées de ce

qu'est la révélation sont en lutte dans sa

pensée. La première héritée de Schelling
voit dans la révélation chrétienne l'accom-
plissement du paganisme et du judaïsme
dans le sens où il met en lumière tout ce

qui était caché avant lui. L'autre com-

préhension voit la révélation comme <ori-
entation> d'un (Je> appelé dans son présent

par le Nom au-delà de toute divinité. Là où

Schelling pose un passé mythologique,
Benny Lévy en appelle à un (passé immé-
moriab.

Le dernier chapitre du livre ((Re)lire>,
introduit le lecteur au contexte de la

rédaction de l'ouvrage Etre J«//! Demier
livre de Benny Lévy, ce-dernier y exprime
les distances qu'il aperçoit entre la posi-
tion existentielle à laquelle il a abouti et
celle de Lévinas. Ces écarts sont à recon-
duire aux moments où Lévinas accentue,
en contradiction avec ses lectures talmu-
diques, la partie philosophique de son
identité. Ainsi, deux écarts en ressortent: le

visage et Auschwitz. Un maitre de Limoud
avait bien dit à Benny Levy qu'il fallait se

tourner plus vers la nuque et par là le corps
que vers le visage, contrairement à Lévinas

pour qui seul le visage est la trace la plus
sincère de l'Autre. Cette différence permet
de voir que le choix de Lévinas pour le
visage est marqué par son héritage euro-
péen alors que la nuque, le corps ouvre un
monde différent. Il en va ainsi aussi des
tentatives de Lévinas de traduire le fait
humain (philosophie) par le fait juif (Li-
moud) et inversement. Or, ce mouvement
tait une différence majeure et irréconci-
liable: c'est que (cette idée provient de

Maïmonide) le non-juif est agréé par Dieu
dans la mesure où il est enjoint par Dieu et

non par une vertu qui lui serait toute inté-
rieure, comme le pense le Lévinas-philo-
sophe contrairement au Lévinas talmu-
dique. Benny Lévy creusera cette différen-
ce en montrant en quoi Auschwitz ne
saurait être comprise comme une passion,
chose que fait par ailleurs le Lévinas-
philosophe. En effet, si le revirement de la
malédiction (en laquelle l'homme recon-
nait son irréductible humanité) en exalta-
tion (par le fait que dans son présent l'indi-
vidu reconnait son élection présente par le

Nom) est l'une des forces de la vie juive à

travers son histoire; Lévinas, lui, n'auto-
rise après Auschwitz plus ce revirement.

SZRKG, 108 (2014)



586 Rezews/owen - Comp/es re/w/ws

Nous souhaitons à présent émettre les
deux réserves qui nous hantent. Première-
ment, ce livre, semble, malgré lui, insérer
Benny Lévy dans le sillon d'un paysage
intellectuel français. Or, il nous semble

que le caractère international des Cahiers
d'Etudes levinassiennes, fondés par Benny
Lévy, ouvre ses interventions à des discus-
sions et des courants d'idées bien plus
amples que la seule culture française. Une
mise en discussion de ses écrits avec les

champs des .s-z/W/er/? s/wrÄ'as pourrait être
ainsi fructueuse. Il est fort probable que
l'Europe athénienne ait nié le fait juif avec
les mêmes instruments que ceux utilisés

pour nier d'autres histoires religieuses
extra-européennes: soufisme sunnite,
bakhti de l'Inde etc. Ensuite, ce livre
semble vouloir, malgré lui, insérer Benny
Lévy dans l'histoire de la philosophie
officielle française. Rappelons que la
recherche d'une non-philosophie qui fon-
derait de dehors la philosophie est le pro-
pre de toute recherche philosophique com-
me le montre si bien Deleuze dans 2« as/-
ce ^we /opMosop/we?. Loin de s'en tenir à

cette philosophie officielle, Benny Lévy
avait pourtant indiqué qu'il fallait aussi

regarder dans ces courants ésotériques qui
nourrissent les lectures de Schelling, pour
mieux comprendre le fonctionnement de

ce dispositif d'assimilation et négation du
fait juif au cœur de cette philosophie
officielle qui nait pourtant seulement à

l'époque des nationalismes européens.

Fribourg Philippe Valentini

Kurt Flasch, Ifanim /c/i A'e/w C/im/ £>/«.

Seric/7/ w/wf /IrgwmewtaWow, München, C.
H. Beck, 2013,280 S.

Was hat es zu bedeuten, wenn ein einfluss-
reicher Philosophiehistoriker für mittelal-
terliche Philosophie gegen Ende seiner

Forschertätigkeit ein Buch mit dem Titel
«Warum ich kein Christ bin» schreibt?
Zeit seines Lebens hat Kurt Flasch sich mit

Philosophie und Theologie von christli-
chen Denkern auseinander gesetzt und
kommt nun zum Schluss: «Ich bin kein
Christ mehr.» (9) Dabei sollte es aber kein
«Fach- und Sachbuch für Spezialisten»
sein, sondern ein «persönliches Buch»,
«Bericht und Rechenschaft über meine

Erfahrung mit der christlichen Lehre».
(253) Doch handelt es sich auch nicht
einfach um ein Tagebuch oder eine Auto-
biographie, denn es geht Flasch um die
christliche Lehre an sich, um Argumente
für oder gegen sie. «Ich sage also, alle
Argumente, die ich für den christlichen
Glauben gehört und geprüft habe, konnten
mich nicht überzeugen; sie sind mir unter
der Hand zerkrümelt.» (254) Dies lässt das

Buch nicht so leicht in ein Genre einord-
nen, was es aber gleichzeitig erfrischend
und einzigartig macht: die persönliche In-
nenseite eines Forschers in einer wissen-
schaftlichen Diskussion. So aufrichtig dies

gemeint ist, gibt es allerdings dabei die
Gefahr, dass die persönliche Innenseite
selbst in die wissenschaftliche Diskussion
eingreift, und zwar nicht in einer neutralen
und abstrakten Weise, wie es für eine von
allen nachvollziehbaren Argumentation
nötig wäre. In der Tat wird man bei der
Lektüre von Flaschs Buch das Gefühl
nicht los, das Anti-Christliche sei nicht das

Resultat seiner Bemühungen, sondern sein

Ausgangspunkt, unter der die christliche
Lehre nur absurd werden kann.

Die Ad-absurdum-Führung der christ-
liehen Lehre läuft dabei in gewohnten
Bahnen. Die wichtigen Elemente, wie
Gott, Schöpfung, Erlösung, Ethik, Seele,
Himmel und Hölle durchlaufen die ver-
schiedenen Etappen der historisch-kriti-
sehen Entmythologisierung. Zunächst ha-
ben sie entweder in der Bibel keine Grund-
läge oder sind in ihrer biblischen Fassung
selbst widersprüchlich. Weiter erhalten sie

in der Antike im Zuge der Institutiona-
lisierung des Christentums eine wesent-
liehe Veränderung durch die griechische
Philosophie. Danach erfahren sie im Laufe
des Mittelalters mit zunehmender Emanzi-

SZRK.G, 108 (2014)



/teze/w/onen - Co/«/i/e.s renc/ws 587

pation der Philosophie von der Theologie
eine weitere Dogmatisierung, in Umfang
wie in Geltung. Schliesslich werden sie ab
der Neuzeit am Mass der immer stärker
werdenden Natur- und Geschichtswissen-
Schäften gemessen entweder irrationalis-
tisch oder können ihre Rationalität nur
noch dogmatisch erhalten.

Interessanter als die einzelnen Argu-
mente dieser Ad-absurdum-Führung ist
aber die persönliche Konsequenz, die
Flasch daraus zieht. An neun Stellen findet
man die explizite Schlussfolgerung: Flasch
ist kein Christ mehr, 1. wegen der Tren-

nung von Glauben und Wissen und der
Unabweisbarkeit der historisch-kritischen
Methode (48); 2. weil er nicht mehr «zur
alten, lange gemeinchristlichen Metaphy-
sik oder zur <natürlichen Theologie> zu-
rückkehren» kann (82); 3. weil er von der
Auferstehung Christi «als Ereignis in der
Aussenwelt» nichts wissen kann (132); 4.

weil er nicht an den Gott der biblischen
Schöpfungserzählungen glauben kann, da

diese «Entwicklungsstadien des mensch-
liehen Denkens» sind, die hinter ihm
liegen (190); 5. weil er sich «zwar fehler-
haft [...] aber nicht erlösungsbedürftig»
findet (198); 6. weil er bei der Lektüre von
gewissen göttlichen Geboten in Levitikus
«das Schmunzeln nicht unterdrücken
kann» (261). Flasch fasst zusammen: Es ist
ein «Christentum der Unvernunft». Es ist
für ihn schlicht unvernünftig, wenn Chris-
ten im Zeitalter der historisch-kritischen
Methode behaupten, die Bibel sei von
Gottes Geist diktiert oder dass es sich
dabei tatsächlich um historisch glaubwür-
dige Berichte handle. Ganz unverstehbar
sind die Lehre der Trinität, der zwei Natu-
ren in Christus, der Erbsünde oder der
Transsubstantiation. (257ff) Deshalb be-
freit sich Flasch selbst von dem Zwiespalt
von Glaube und Vernunft: «Daher ver-
einfache ich mein Leben und mache von
diesen Hypothesen keinen Gebrauch.» Er
muss keine «widrige Beweislage» gesund
beten. Dabei fehlt ihm nichts: «Aber mein
Leben ist nicht sinnlos.» (255f). Es geht

ihm aber nicht darum, die ganze jüdisch-
christliche Tradition über Bord zu werfen.
Im Gegenteil, gerade weil er als Un-
gläubiger sie als ein «Bildersaal produk-
tiver religiöser Erfindungen» sieht, kann er
frei ihre Entwicklungsstadien untersuchen
und sie mit all ihren Unstimmigkeiten an-
nehmen. «Ohne den objektivistischen
Wahrheitsbegriff der Dogmatiker blühen
die Metaphern auf.» Ohne Christ sein zu
müssen, kann Flasch ein «poetisches Wahr-
heitskonzept» voraussetzen, unter dem sich
der ganze poetische Reichtum der christ-
liehen Tradition öffnet. (262)

Hier zeigt sich der eigentliche Grund-
gedanke des ganzen Buches. Das Problem,
das Flasch mit den Christen, v.a. mit den
offiziellen Vertretern, hat, und weswegen
er das Buch schreiben musste, ist «ihr
universalistisches, realistisches und objek-
tivistisches Wahrheitsdenken». Es ist die-
ser Wahrheitsanspruch, der die christliche
Lehre als unvernünftig erweist, letztlich ein
leerer Anspruch, den man leicht als Mittel
zur Sicherung der kirchlichen Autorität
entlarven kann. (108) Mit ihrem Wahr-
heitsanspruch müssen Christen ihren Glau-
ben irgendwie beweisen, was für Flasch
aber niemandem je gelungen ist. Alle Ver-
suche, ihn vor der aufgeklärten Vernunft
zu rechtfertigen, sind Theologien «un-
tauglicher Argumente, fauler Ausreden
und Vertröstungen», die entweder den

Wahrheitsanspruch beschneiden oder ihn
in die Absurdität treiben. (254) Am Ende

gibt es nur eine Alternative: Der Glaube ist
realistisch oder er ist nicht. Die Aufer-
stehung Christi muss historisch feststellbar
und eine beweisbare Tatsache sein, sonst
hat ihre Wirklichkeit keine Evidenz. (130)

Entgegen allen irrationalen und fideis-
tischen Tendenzen fordert Flasch als

Nichtchrist mit aller Deutlichkeit einen
Realismus des christlichen Glaubens. Weil
er aber einen zu engen Begriff des Realis-
mus' im Sinne der Aufklärung hat - der

allerdings nicht so recht zu seinem relati-
ven oder poetischen Wahrheitsbegriff
passen will - muss das Unternehmen

SZRKG, 108 (2014)



588 Reze/w/onen - Comptes re/KÄ/s

scheitern. Flasch wirft das Christentum
zurück auf die Stufe des I. Vatikanischen
Konzils, um es untergehen zu lassen.

Weite Teile der Theologie des 20. Jh.

kommen dabei nicht in den Blick, Ansätze,
die den Begriff des Realismus weiter
fassen, die eine Religionsphilosophie ent-
wickeln, die über die kantische Einzäu-

nung hinaus geht, und die von einer Evi-
denz sprechen, welche der historischen
und analytischen Gewissheit noch vorge-
ordnet ist. Flasch verweigert sich hier jeder
Diskussion. Über die Begegnung mit
einem Bultmannianer Anfang der 50er
Jahre schreibt er: «Es war das letzte Mal,
dass ich einen Theologen um Rat in Glau-
benssachen fragte.» (37) So kommt auch
die dogmatische Konstitution über die

göttliche Offenbarung des II. Vatikani-
sehen Konzils nur vor, um die exegetische
Inkompetenz der Konzilsväter vorzufüh-
ren. (2601) Das Eigentliche, was die theo-
logische Antwort auf Flaschs Problem
wäre, bleibt unerwähnt, dass nämlich die
christliche Offenbarung nicht bloss in his-
torischen Tatsachenberichten oder in dog-
matischen Lehrverkündigungen zu finden
ist, sondern allererst in der Person Jesu

Christi, so dass auch der christliche Glaube
ein personaler, ganzheitlicher Akt ist. Der
Realismus des Glaubens wäre demnach als

personaler viel weiter zu fassen als der
Realismus der Dinge und Tatsachen.
Flasch muss diese Ansicht ja nicht unter-
stützen, aber er sollte sie zumindest refe-
rieren. Er präsentiert sich als geduldigen
Forscher (80), der exakt über das histo-
rische Christentum berichten will. (18)
Nun, er wählt seine Quellen einseitig aus

und ist nicht bereit, seine eigenen Metho-
den zu hinterfragen.

Ein Beispiel dieser Arbeitsweise ist die

Zusammenstellung der verschiedenen

Möglichkeiten einen Christen zu bestim-
men: 1. ein metaphysischer Optimist; 2. je-
mand, mit einer Jenseitshoffnung; 3. der

an die Bibel glaubt; 4. der seine Orthodo-
xie philosophisch und historisch beweist;
5. der mit Herz und Gefühl den Sprung des

Glaubens wagt. (19ff) Schon bei dieser
Aufstellung zu Beginn des Buches wird
dem Leser klar, wieso Flasch kein Christ
sein kann. Doch es wird ebenso klar, dass

er keine guten Gründe dafür angeben wird,
da er das Wesen eines Christen, bzw. das
Selbstverständnis vieler Christen, sehr
wahrscheinlich nicht getroffen hat. Es

fehlen nämlich in seiner Aufstellung min-
destens: 6. jemand, der getauft ist; 7. der
Jesus Christus mit dem Ganzen seiner
Person liebt. Dass Flasch letzteres nicht
erwähnt, ist für einen so profunden Kenner
der mittelalterlichen Theologie erstaunlich
und unverzeihlich.

Aber eben, vielleicht verhält es sich ja
umgekehrt, als es Flasch Glauben machen
will. Vielleicht hat nicht die philoso-
phisch-historische Forschung ihn zum
Anti-Christlichen geführt, sondern das

Anti-Christliche prägt sein Forschen. Viel-
leicht zeigt Flasch in seinem Buch sein
wahres Gesicht, das man in seinen
Fachbüchern über das mittelalterliche Den-
ken nur als eine undeutliche antitheolo-
gische Haltung ahnt, von der man nie
weiss, wie weit sie die historisch-kritische
Forschungen Flaschs bestimmt.

Freiburg/Schweiz Marc Bayard

Peter A. Berger/Klaus Hock/Thomas
Klie (Hg.), Re%f'otf.s/*yZ>r;'£fe. Ke//gio« w
postfrar/ft/oncr/e« Kontoten, Wiesbaden,
Springer, 2013, 300 S.

Der Sammelband Äe//gion.s/iy6r;<7e. Ke/;-
g/on in posiirad/i/ona/en Kontexten bietet
einen Einblick in die Arbeit des DFG-
Forschungsprojektes «Religionshybride -
Kirchbauvereine, Gutshausvereine und
alternative Gemeinschaften in Mecklen-
bürg-Vorpommern», das an der Theologi-
sehen Fakultät und der Wirtschafts- und
Sozialwissenschaftlichen Fakultät der Uni-
versität Rostock angesiedelt ist. Vorliegen-
der Band präsentiert ein theoretisch an-
spruchsvolles Programm, das den Begriff

SZRKG, 108 (2014)



Rezens/onew - Comptes reW«s 589

«Religionshybride» theoretisch fundiert
und als tragkräftiges religionswissen-
schaftliches Modell operationalisiert. Dies
geschieht insbesondere in der ausfuhr-
liehen und erfreulich präzisen Einführung
von Peter Berger, Klaus Hock und Thomas
Klie sowie im Aufsatz von Arnaud Liszka.

Das Material des Forschungsprojektes
erläutern Peter Berger, Klaus Hock und
Thomas Klie kurz in der Einführung und
etwas ausführlicher Marlen Schröder,
leider erst am Ende des Buches. Erforscht
wurden Kirchbau- und Gutshausvereine
sowie alternative Gemeinschaften im länd-
liehen Raum Mecklenburg-Vorpommerns
und ihr Engagement für die Renovierung
und Erhaltung von Kirchen, Klöstern und
Gutshäusern sowie die vielfältige Nutzung
dieser Gebäude (Konzerte, Führungen und
grössere Events wie Mittelalter- oder Klos-
terfeste). Im Zentrum des Bandes stehen

jedoch die sich aus diesem Material erge-
benden theoretischen Fragen: Inwiefern
hat sich um diese «symbolischen Orte»
eine religionshybride Kultur posttraditio-
naler Vergemeinschaftung ausserhalb von
klassischen religiösen oder sonst etablier-
ten Institutionalisierungs- oder Organisa-
tionsformen gebildet?

Im Hintergrund dieser religionssoziolo-
gischen Fragestellung steht die von meh-

reren Autoren diskutierte Debatte um
Säkularisierung, Entzauberung und die
Rolle von Religion in postmodernen oder
spätmodernen Gesellschaften. Entgegen
der These vom Verschwinden oder der Un-
Sichtbarkeit von Religion ist das Projekt
auf der Suche nach sichtbaren «Spuren des

Religiösen» (22). Zu Wort kommen dabei
ebenfalls zwei Vertreter weiterer Theorien
von zeitgenössischen Formen von Reli-
gion: Dorothea Lüddeckens, deren Kon-
zept einer der «fluiden Religion» wie das

der Religionshybride im Bereich jener
Unbestimmbarkeit von Religion und Kul-
tur angesiedelt ist, sowie Hubert Knob-
lauch und die «populäre Religion».

An die drei Schlüsselbegriffen Religi-
onshybride, symbolische Orte und posttra-

ditionale Gemeinschaften angelehnt ist die
folgende Diskussion der Beiträge:

1. Religionshybridität wird unter Rück-
griff auf das idealtypische Religionsmodell
Detlef Pollacks (Vgl. ders., Säkularisie-

rung - ein moderner Mythos?, Tübingen,
Mohr Siebeck, 2003) zwischen Trans-
zendenz und Immanenz, zwischen explizi-
ter Religion und Nicht-Religion ange-
siedelt (Berger/Hock/Klie, 28; Liszka, 75-
80). Die Autoren erweitem das Pollack-
sehe Modell um das «Mittelfeld» der Reli-
gionshybride, wobei sie zwischen reli-
gionsaffinen (mit explizit religiösem Be-
zug) und religionsäquivalenten Bereichen
(die sich durch strukturelle Analogie zu
Religion auszeichnen) unterscheiden (Ber-
ger/Hock/Klie, 28; Liszka, 75-82).

Die Problematik des Begriffs der Reli-
gionshybride wird von mehreren Autoren
aufgegriffen. Hybridität von Religion und
Kultur, Religion und Politik setzt zwei
(oder mehrere) distinkte Bereiche voraus,
die erst im Prozess der Hybridisierung
vermischt werden, während gerade eine
solche eindeutige Unterscheidbarkeit reli-
giöser Bewegungen zu hinterfragen sei

(Schüler, 244f; Lüddeckens, 113; Knob-
lauch, 121 f). Insofern ist der Begriff der

Religionshybride ein Erbe des Synkretis-
mus-Begriffs, welcher als Kontrastfolie
zur klassischen Definition von Weltreli-
gion als voneinander eindeutig unter-
scheidbaren religiösen Traditionen fun-
gierte (Schüler, 244f). Religionshybridität
soll demgegenüber als heuristisches Instru-
ment dienen, um den Fokus auf die
Schnittstellen von Religion und Kultur zu
legen (Berger/Hock/Klie, 25) und «auf die
veränderten Strategien von Aneignung,
Verhandlung und Umsetzung religiöser
Identitäten in der Gegenwart» zu verwie-
sen (Schüler, 245).

Am Beispiel der alternativen Heilver-
fahren Homöopathie und Reiki, die mit
religiös aufgeladenen Sinnangeboten ar-
beiten, zeigt Dorothea Lüddeckens ein
überzeugendes Anwendungsfeld des Reli-
gionshybride-Begriffs auf. Die Hybridität

SZRK.G, 108 (2014)



590 Reze/w/onen - Comptas renc/i«

alternativer Heilverfahren lässt sich so-
wohl an religiöser Semantik («immate-
riell»/«geistartig», «Einweihung» etc.), als
auch am Umgang mit der akademischen
Medizin festmachen, wobei für die Auto-
rin die durch die Hybridität der Praxis
ermöglichte «Selbstennächtigung» (Win-
fried Gebhardt, s.u.) der Akteure - sowohl
der Patienten als auch der Spezialisten -
zentral ist.

Hubert Knoblauch dagegen betont die
Differenzen zwischen Religionshybridität
und dem von ihm geprägten Begriff der
«populären Religion», dessen Transzen-
denzbezug eindeutig sei und die «Sicht-
barkeit der Religion» (122) betone.

Eine weitere begriffliche Alternative zur
Religionshybridität schlägt Winfried Geb-
hardt vor. Er spricht von der «Entkontu-
rierung der religiösen Landschaft» im Sin-
ne einer Auflösung bestehender (kirchli-
eher) Strukturen und Grenzen. Das an
authentischer gemeinschaftlicher Erfah-

rung interessierte, selbstermächtigte reli-
giöse Subjekt wolle sich befreien aus

einengenden Institutionen und verwische
so die Grenzen von Sakralem und Pro-
fanem.

2. Der «symbolische Ort», so Arnaud
Liszka in seinem zweiten, ebenfalls an
Theorie und Literatur reichen Aufsatz,
steht in der Tradition der Durkheim'schen
Unterscheidung zwischen profanen und
sakralen Räumen; die Suche nach heiligen
Orten wird zum «Heimweh nach einer
besseren Welt» (Eliade), das «selbst in
einem tief säkularisierten, «entheiligtem
Bundesland wie Mecklenburg-Vorpom-
mern» (148) zur Schaffung von symbo-
tischen Orten führt. Die im Projekt er-
forschten Räume, Kirchen etwa oder Guts-
häuser, würden neu «bespielt» und so zu
symbolischen Orten.

Ein Beispiel für die Schaffung solcher
Orte ist eine von Julia Gabler und Andreas
Willisch beschriebene «Künstlerkolonie»
in der Prignitz, deren «Vita creativa» zu
einer «neuen Bürgerlichkeit» führt; ein
Beitrag, der leider den Bezug zur im Band

entwickelten Begrifflichkeit vermissen
lässt. Die «transreligiöse» (198) Experi-
mentierfreudigkeit alternativer oder inten-
tionaler Gemeinschaften im religiösen
Feld führe, so Iris Kunze, zu einer Produk-
tivität von neuer «spiritueller Praxis» (195)

- ein Begriff, der leider zu wenig erläutert
wird. Sehr spannend liest sich die soziolo-
gische Analyse dieser «Raumpioniere»,
die sich u. a. in den ländlichen Gebieten

Nordostmecklenburgs und oft in alterna-
tiven Gemeinschaften niederlassen, und ih-
rer ökonomischen, sozialen und idealis-
tischen Motive von Peter Dehne.

3. Die im Projekt untersuchten Gruppen
und Szenen werden als «posttraditionale»
(Ronald Hitzler, Posttraditionale Verge-
meinschaftung. Über neue Formen der
Sozialbindung, in: Berliner Debatte INI-
TIAL, 9 [1998], 1, 81-89), frei gewählte
Formen von Sozialbindung durch Events
oder Riten (begrenzte Dauer, nicht alltäg-
lieh) bezeichnet (29). Um diese ästhetisch-
affektiven Formen des Zusammenlebens
zu charakterisieren, greift u. a. Reiner Kel-
1er auf Michel Maffesoli und dessen «Neo-
Stämme» zurück. Die postmodernen For-
men von Vergesellschaftung seien (im Un-
terschied zu modernen Formen) von eksta-
tischen Erfahrungen der Efferveszenz ge-
prägt, würden nicht durch Zweckorientie-
rung, sondern durch gemeinsame Erlebnis-
se und Gefühle zusammengehalten und
wiesen daher einen starken Ortsbezug auf.

Eine Reihe sehr interessanter Beispiele
beleuchten die Performanz posttraditiona-
1er Gemeinschaften im letzten der drei
Teile des Bandes. Thomas Käckenmeister
weist auf die Ausseralltäglichkeit als wich-
tigstem Merkmal religionshybrider Perfor-
manzen in posttraditionalen Vergemein-
schaftungen hin, etwa von Kloster- oder
Mittelaltermärkten. Kennzeichen der von
Babette Kirchner untersuchten Beispiele,
dem XX. katholische Weltjugendtag in
Köln und dem Fusion Festival (elektroni-
sehe Tanzmusik) in Lärz ist, neben deren

Ausseralltäglichkeit, Efferveszenz: «die
Vielen, die sich situativ <Eins> y«/;/tew»

SZRKG, 108 (2014)



Äeze«s/'o«eH - Co/n/Ues m/ä/w 591

(221). Wichtiges Kennzeichen posttraditi-
onaler Vergemeinschaftung ist für Yvonne
Niekranz deren Betonung der Affektivität:
Die Suche nach - emotional gehaltvoller -
Tradition führe zur «Koexistenz» (237) von
«authentischen» Traditionen und «Posttra-
ditionen» (worunter sie sowohl Adaptionen
von Tradition als auch Innovationen ver-
steht). Ganzheitlichkeit und soziales Enga-
gement benennt wiederum Sebastian
Schüler in einem exzellenten Aufsatz als
Merkmale der evangelikalen 24/7-Prayer-
Bewegung. Schüler konstatiert, und dies
ist ein im Band eher zu kurz gekommener
Aspekt, Hybridisierung nicht nur als (reli-
gions-)wissenschaftliche Kategorie, son-
dem auch «in der Wahrnehmung der reli-
giösen Akteure [...], welche die Ambiva-
lenzen der Moderne und die Konsequen-
zen gesellschaftlicher Ausdifferenzierung
in ihren Alltag integrieren» (245); Reli-
gionshybride bilden somit ein Gegenmodell
zu religiösem Fundamentalismus (263).

Abschliessend reflektiert Hans-Georg
Soeffner in einer historisch und ideenge-
schichtlich weitgespannten Darstellung
über die sich verändernden Konstellatio-
nen und Beeinflussungen von Religion und

Kultur, von Individuum, Gemeinschaft
und Gesellschaft, über die Bedürftigkeit
und Endlichkeit des menschlichen Da-
seins, die sich in komplexen Gesellschaf-
ten sowohl als Überhöhung des Individu-
ums als auch in der Suche nach Rückkehr
in die Gemeinschaft äussere.

Freiburg/Schweiz Maren Sziede

Anton Rotzetter, «Sfrac/ze/w, mäste«,
töte««. JFiznwt vv/r m/7 77ere« a«afe«s um-
ge//e« m/'Aye//, Freiburg i. Br., Herder,
2012, 200 S.

Anton Rotzetter, Dr. theol., ist Referent für
zeitgenössische Spiritualität und einer der
führenden Stimmen der christlichen Tier-
Schutzbewegung. Er ist Mitbegründer des

Instituts für Theologische Zoologie und

Präsident von AKUT Schweiz (Arbeits-
gemeinschaft Kirche und Tiere). AKUT ist
eine kirchenkritische Basisbewegung, die
einerseits die Anliegen des Tierschutzes in

die Kirchen hineintragen und andererseits

spirituelle Grandeinsichten für die Tier-
Schutzbewegung frachtbar machen will.
AKUT organisiert Gottesdienste, Vorträge,
Ausstellungen, Konzerte und plant ein
Label «Tierfreundliche Kirchgemeinde».
AKUT appelliert an die Kirchen, an ihre

Mitglieder und all ihre Einrichtungen und

Institutionen zu einem lebensfreundlichen
und nachhaltigen Lebensstil und zum Enga-
gement für unsere Mitgeschöpfe, die Tiere.

In seinem Buch 57ra'c//e/«, mäste«, /ö-
?e« zeigt Anton Rotzetter Zusammenhänge
zwischen Klimawandel und übermässigem
Fleischkonsum, seine Auswirkungen in
Brasilien und Europa. Alles hängt mit al-
lern zusammen: die spanische Tomate -
dahinter steht eine verfehlte Wirtschafts-
politik, die die Lebensgrandlagen in Af-
rika zerstört. Sie schafft Flüchtlinge, die zu
Tausenden über das Mittelmeer drängen
und oft genug darin umkommen. Arbeiter,
die unter menschenunwürdigen Bedingun-
gen die Tomate oder dieses oder jenes
herstellen. Wer zum Beispiel jeden Tag
Fleisch isst, isst das Brot der Armen. Ein
Zusammenhang, von dem wir seit Jahr-
zenten wissen können. Täglich sterben
100.000 Menschen vor Hunger - nicht
weil es zu wenig Lebensmittel gäbe, son-
dem weil diese für unseren Fleischkonsum
gebraucht werden.

Unser Verhältnis zu den Tieren ist
höchst widersprüchlich: Gehätschelt als

Haustiere, zur blossen Sache degradiert in

Forschung und Massentierhaltung. Anton
Rotzetter führt vor Augen, wie wir mit
Tieren umgehen und welche Folgen damit
verbunden sind. Er gibt ethische Orientie-

rang und zeigt politische Perspektiven auf.

Inspiriert von Franz von Assisi kommt der
Schweizer Ordensmann und Tierschützer
zu einem klaren Votum: Es muss jetzt
aufhören! Wir brauchen einen anderen

Umgang mit Tieren. Inzwischen erkennen

SZRKG, 108 (2014)



592 Reze/ts/onew - Comp/as rencA/s

wir Zusammenhänge, die uns zwingen, in
den Tieren Subjekte zu sehen, mit denen

wir eine gemeinsame Zukunft auf unserem
Planeten haben. Wenn dies nicht sehr
schnell erkannt wird, kann es für uns
Menschen kein gutes Morgen geben.

Wer denkt schon beim Schminken, Put-

zen, Waschen oder bei einem guten Essen

mit Fleisch daran, dass hierfür Tiere qual-
voll leiden und sterben müssen. Die Zah-
len der Tierversuche an Katzen, Kanin-
chen, Hunden u.v.a. sind erschreckend!
Muss das denn wirklich sein? Es ist un-
glaublich, wozu der Mensch alles fähig ist,
nur um seine Lust, sein Vergnügen, ganz
zu Schweigen von seiner Geldgier zu stil-
len. In welcher Welt leben wir eigentlich?

Wir brauchen eine Gesetzgebung, wel-
che das Tier als ein lebendiges Wesen, ja
als Geschöpf Gottes betrachtet und die
Würde des Tieres über alle ökonomischen
Gesetze stellt.

In Brasilien werden Regenwälder zer-
stört, um Getreide anzupflanzen, nicht et-
wa um den Hunger der Brasilianer zu Stil-
len, sondern um Tiere in Europa zu futtern,
welche dann auf unseren Tellern landen,
was nicht nur Hunger und Armut in Brasi-
lien hervorbringt, sondern auch die Zer-
Störung unseres Klimas bewirkt, worunter
wir dann auch in Europa zu leiden haben.

Oder die Überfischung der Meere: Die
Fische leiden nach dem Fang zu Tausenden
in engen Netzen, bis sie an Bord qualvoll
ersticken oder noch halb lebend verarbeitet
werden. Immer mehr Arten sind überfischt
oder gar gefährdet. Dabei ginge es so gut
auch anders: Ein reduzierter Fleischkonsum
oder gar eine vegetarische Ernährung würde

sogar unsere Gesundheit fördern, leidvolle
Tiertransporte reduzieren; umweltfreund-
liehe Haushaltprodukte schonen nicht nur
unsere Gewässer, sondern auch unsere Ge-
sundheit. Die wunderbar riechenden Kos-
metikprodukten von und aus der Natur
hergestellt verlangen keine Tierversuche
und sind für den Menschen erst noch ver-
träglicher und vor allem gesünder.

Tiere und Politik: In Europa haben sich
Parteien für das Tier gebildet, diesen geht
es um den Zusammenhang von Mensch,
Umwelt und Tier. Deshalb nennen sie sich
MUT-Parteien, nach den Initialen der

genannten Dreiergruppe. In ihrem Positi-
onspapier benennt die Schweizer Tierpar-
tei (Gründung 2010) ihre Einstellungen zu
Sozialpolitik, Sicherheit, Verkehr, Finan-
zen, Umwelt und Energie, Aussenpolitik,
Gesundheit, Landwirtschaft und Innenpo-
litik. Hier sind Postulate formuliert, wel-
che zu einer Gesellschaft führen können,
in der das Leben Ausgang, Mitte und Ziel
des politischen Handelns ist.

Gott liebt die Tiere: Anton Rotzetter
möchte einige Texte zur Geltung bringen,
die vor allem der Bibel verpflichtet sind.

Schöpfung ist ein religiöser Begriff, er
setzt voraus, dass sich die Wirklichkeit, in
der wir leben, nicht von selbst versteht. Sie
verdankt sich einer Instanz, die wir «Gott»
zu nennen pflegen. Die Schöpfung ist von
ihm ins Dasein gerufen bzw. geschaffen
worden. Schöpfung ist also eine Wirklich-
keit, die aus dem freien Willen Gottes
hervorgeht. Gottes Wille ist es, dass die

Schöpfung das Zuhause aller Menschen
ist, die sich darin wohl fühlen, achtsam
miteinander umgehen, Sorge zur Umwelt
tragen. Ja, Ehrfurcht vor dem Geheimnis
des Lebens, auch des Tieres, zu haben, das

ist es, was Gott will. Doch die reale Welt,
in der wir leben, ist auf allen Ebenen das

genaue Gegenteil - von uns Menschen
hervorgebracht.

Und eigentlich gab «Gott» uns Men-
sehen doch eine wunderbare Fähigkeit,
nämlich die Fähigkeit zu lieben: Drück
einen Stein an dein Herz, und küss einen
Tropfen Wasser. Sing den Blumen ein
Lied vor, und umarm den einsamen Baum
auf dem Feld. Schau einem Hund in die
Augen, und adoptiere ein verlassenes Tier.
Geh Hand in Hand mit deinem Nachbarn,
und folge deinem eigenen Schatten.

Rechthalten Bernadette Berger

SZRKG, 108 (2014)



Rezens/owe« - Comptes renc/ws 593

Teresa Bischoff, Kmh.s7 i/no' Cantos. Le-
èen ««<L fferL der Kw/sCsam/w/eri«, Aßrze-

m'/j w«d Mi/eriw £W//e Lwder (=Schrif-
tenreihe des Erlanger Instituts für Kunst-
geschichte 2), Petersberg, Michael Imhof
Verlag, 2014, 319 S.

Bereits den Zeitgenossen des 19. Jahrhun-
derts galt Emilie Linder (1797-1867) we-
gen ihrer Originalität und Uneigennützig-
keit als einmalige Persönlichkeit. Sie ent-
stammte einem alten, vermögenden, refor-
mierten Basler Geschlecht und zeichnete
sich früh durch ihre künstlerische Be-
gabung aus. 1824 zog sie nach München,
um sich an der dortigen Kunstakademie
zur Malerin auszubilden. In München lern-
te sie eine von Basel grundverschiedene
Welt kennen: die Welt der katholischen
Restauration, politisch kulminierend in der

Regierungszeit König Ludwigs I. (1825-
1848), künstlerisch geprägt durch die Ma-
lerschule der Nazarener um Peter Corne-
lius. Die geistige Welt der katholischen
Münchner Spätromantik wurde Linders
neuer Umkreis, in ihrer Wohnung am
Karlsplatz traf sich zu Gespräch und anre-
gendem Austausch regelmässig ein Kreis
miteinander befreundeter Personen: Philo-
sophen (Franz von Baader, Ernst von La-
saulx, Gotthilf Heinrich Schubert), Künst-
1er (Peter Cornelius, Joseph Schlotthauer,
Konrad Eberhard, Julius Schnorr von
Carolsfeld, Heinrich Maria von Hess),
Theologen (Johann Adam Möhler, Hein-
rieh Klee, Daniel Haneberg), der Medizi-
ner Johann Nepomuk Ringseis, der Dichter
Clemens Brentano, der Publizist Guido
Görres, der Musiker Kaspar Ett, um nur
diese Namen zu nennen. Durch die Kon-
version zum katholischen Glauben im De-
zember 1843 erhielt die Beziehung zur
Vaterstadt Basel, wo Linder jedes Jahr

einige Sommerwochen verbrachte, einen

neuen Akzent: sie fühlte sich nun auch der
rasch wachsenden katholischen Gemeinde
in Basel zugehörig und unterstützte diese

finanziell. Gegen Ende ihres Lebens be-

gegnete sie in München dem neugewählten

Bischof von Basel Eugen Lachat (1863-
1884). Bereits vor dieser Begegnung hatte
sie in ihrem Testament das Bistum Basel
mit einem namhaften Legat zur Förderung
der Priesterbildung bedacht. Das Linder-
Legat wurde im Kulturkampf zum Streit-
objekt zwischen dem Bischof und den
liberalen Regierungen der Diözesankanto-
ne.

Zu Emilie Linders Bedeutung als Male-
rin, Mäzenin und Kunstsammlerin sind in
jüngster Zeit gleich zwei einander ergän-
zende Publikationen erschienen: zunächst
das Buch mit den Referaten eines Basler
Kolloquiums, das 2011 aus Anlass des

125. Jubiläums der Marienkirche durchge-
führt wurde (Patrick Braun/Axel Christoph
Gampp [Hg.], Emilie Linder, 1797-1867.
Malerin, Mäzenin, Kunstsammlerin, Basel,
Christoph Merian Verlag, 2013 [=Beiträge
zur Basler Geschichte], 303 S.); ein Legat
Linders diente als Anschubfmanzierung
dieser ersten nach der Reformation in Ba-
sei erbauten katholischen Kirche. Zwölf
in- und ausländische Referentinnen und
Referenten von hoher Kompetenz (u.a.
Universität Basel, Staatsarchiv, Histori-
sches Museum und Kunstmuseum Basel)
näherten sich aus unterschiedlicher Optik
der Person Linders. Alle schöpften aus
ihnen von der Fachrichtung (Gender Histo-

ry, allgemeine Geschichte, Kunst- und Li-
teraturgeschichte) bekannten, zum Teil
entlegenen, zum Teil neuentdeckten Quel-
len, um die Herkunft und den Bildungs-
gang, die Persönlichkeit und den kulturel-
len Kontext dieser Frau des 19. Jahrhun-
derts nachzuzeichnen. Dabei wurden aus
erster Hand das Umfeld der Nazarener und
der deutschen Künstlerinnen der Roman-
tik, Linders malerisches Werk, ihre gesell-
schaftliche, für die Wahlheimat in Deut-
schland und für Basel wichtige Rolle als
Wohltäterin und Kunstsammlerin be-
leuchtet. Die Forscher und Forscherinnen
legten Arbeitsergebnisse vor, die diesen
Sammelband zu einem Ausgangspunkt je-
der neuen Beschäftigung mit dem Thema
Linder prädestinieren.

SZRKG, 108(2014)



594 Rezezzszozze/z - Comptes rewcA/s

Ein gutes halbes Jahr nach dem Er-
scheinen des Sammelbandes legt Teresa

Bischoff, die bereits am Basler Kollo-
quium als Referentin die Malerin Linder
vorstellte, ihre an der Universität Erlangen
eingereichte, von Professor Karl Mosen-
eder betreute Dissertation vor. Das hier zu
besprechende Buch präsentiert sich in ge-
diegener Form, mit einem schönen Abbil-
dungsteil, in einer neu geschaffenen
Schriftenreihe des Erlanger Instituts für
Kunstgeschichte. Unabhängig von der
Basler Tagung und unbelastet durch deren

Ergebnisse - der Kolloquiumsband und
seine Beiträge werden im Literaturver-
zeichnis und in den Fussnoten nicht zitiert

- legt Teresa Bischoff das Ergebnis ihrer
jahrelangen Forschungsarbeit vor. Ein
Drittel des Buches befasst sich, gestützt
auf akribische Auswertung der benützten

Quellen und Literatur, mit der Biografie
Emilie Linders: geschildert werden ihre
Kindheit und Jugend in Basel (1797-
1824), die Studienzeit in München (1824-
1829) und in Rom (1829-1831), Linders
gesellschaftlicher Umkreis in München
und ihre Kunsttätigkeit bis zum Lebens-
ende (1832-1867). In München trat Cle-
mens Brentano (t 1842) in ihr Leben, der
die Baslerin liebte und ihr Gedichte wid-
mete. Vorbild und entscheidende Anre-
gung zu ihrer Malerei fand sie im Werk
des ihr seelenverwandten Friedrich Over-
beck (1789-1869), hierin den mit ihr be-

freundeten Malerinnen Marie Ellenrieder
(1791-1863) und Barbara Popp (1802-
1870) ähnlich. Schon vor und erst recht
nach ihrer Konversion verstand Linder ihre
Malerei im Sinn der Nazarener als eine Art
von Gottesdienst. Die folgenden Kapitel
vertiefen das Bild von der Persönlichkeit
und dem Umkreis Linders, indem die drei

Aspekte ihres Wirkens als Kunstsamm-
lerin, Mäzenin und Malerin eingehend be-
schrieben werden. Grundlage dieser Ab-
schnitte bildet vor allem die weitver-
zweigte, reiche Briefkorrespondenz, u.a.
mit Peter Cornelius, Friedrich Overbeck,
Julius Schnorr von Carolsfeld, Sulpiz

Boisserée, Melchior Diepenbrock und
Eduard von Steinle. Auf überzeugende
Weise gelingt es der Verfasserin, Emilie
Linder als eigenständige Malerin aufzu-
werten, die es besonders in der Porträt-
kunst zu subtiler Meisterschaft brachte,
wie ihr berühmtes Brentano-Porträt be-
weist. Den Abschluss des Buches bildet
ein Werkkatalog (247-298). Ausgehend
von den in Briefen und anderen Quellen
enthaltenen Angaben spülte Frau Bischoff
über 32 Werke auf, viele von ihnen nicht
signiert und in 12 Fällen neu Linder zuge-
schrieben: graphische Arbeiten, Tafelge-
mälde, Altargemälde und Porträts. 8 Ar-
beiten Linders gelten als verschollen. Die
vorgestellten Werke werden, soweit mög-
lieh, durch farbige Abbildungen veran-
schaulicht.

Abschliessend ist die kritische und ein-
fühlsame Vorgehensweise hervorzuheben,
mit der die Autorin dem Leser Leben und
Werk der Malerin Emilie Linder nahe-
bringt. Dass die Forschungsergebnisse der
Basler Tagung zur Biografie, zum künstle-
rischen Umfeld und zur Stiftertätigkeit
Linders aus zeitlichen Gründen nicht ein-
gearbeitet wurden, möge man nachsehen.
Es zeigt einmal mehr unsere Abhängigkeit
von den äusseren Umständen. Indem man
aber beide Bücher, den Basler Tagungs-
band und Teresa Bischoffs Dissertation,
zusammen zur Hand nimmt, ist auf jeden
Fall Gewähr geboten, über die Persönlich-
keit und das weite Umfeld Emilie Linders
Auskunft aus erster Hand und von hoher
wissenschaftlicher Qualität zu finden.

Basel Patrick Braun

SZRKG, 108 (2014)



Äeze/w/owew - Com/j/ev /-end/« 595

Christian Handschuh, Die vraAre ^///A/ä-
rung <f//rcA ,/esi/m CAr«/wm. /?e%;ase
We//- //«(/ Gege/jwartsXons/ruX/70/; /« cfer
Ka/Ao/wcAen Späta«/A/än//?g, Stuttgart,
Steiner 2014, 262 S.

Die «Aufklärung» in katholischen Ge-
bieten Europas ist weiterhin ein nicht son-
derlich dicht erforschtes Gelände, ver-
glichen mit den Forschungen zum Verhält-
nis von Protestantismus und Aufklärung
oder der Aufklärungsforschung zur Litera-
tur oder den Naturwissenschaften. H. be-

anspracht nun, eine Forschungslücke zu
schließen, indem er religiöse Bildungskon-
zepte («religiöse Welt- und Gegenwarts-
konstraktionen») zwischen 1800 und den
1840er Jahren untersucht. Konkret geht es

um den südwestdeutschen Raum und um
die dort im Gefolge der Reformen Ignaz
Heinrich von Wessenbergs (1774-1860)
entstandenen Konzepte und Inhalte popu-
larer Bildung. Sein Quellenkorpus bilden
die Bestände von sechs Dekanatsbibliothe-
ken: Ehingen, Ellwangen, Ulm, Saulgau,
Neckarsulm und Biberach (27 - er spricht
allerdings eine Seite später von fünf Bi-
bliotheken), die er über Bibliothekslisten
erschließt.

Als Ziele dieser katholischen Aufklä-
rang identifiziert er theologische Positio-
nen entlang klassischer Loci der Dogma-
tik: Eine Erkenntnislehre, die natürliche
Erkenntnis mit Reflexionen auf die Gren-
zen rationaler Gotteserkenntnis verband;
eine Anthropologie, die die Stärkung des

Individuums anzielte, auch als Ziel Staat-

licher Politik; ein Geschichtsverständnis,
das die Offenbarung als Entwicklungskon-
zept verstehen konnte (64ff), aber auch als
nachantike Verfallsgeschichte (83ff). Die
zeitgenössische Ethisierang der Religion
findet sich ebenso wie die Bevorzugung
einer historisch orientierten Theologie, so-
dann die Wertschätzung der Familie und
der Messe als Zentrum der Gemeinde. Zu
den spannenden Details gehört die (schon
in der voraufklärerischen Tradition ange-
legte) Revisionen der katholischen Escha-

tologie, deren Bedrohungspotenzial ent-
schärft wurde (58f). Kirchenpolitisch do-
minierte eine Konzeption, die wir heute
ein kooperatives Verhältnis von Staat und
Kirche nennen würden.

Die Unterschiede dieser Positionen ge-
genüber älteren Theologien benennt H.
meist implizit, Differenzen zu protestanti-
sehen Positionen werden nur kursorisch be-
rührt (55ff). Insgesamt liest man diese Ar-
beit mit Gewinn, H. entwickelt eine Art
Handbuch des post-wessenbergschen Re-
formprogramms. Auf die Umsetzung die-
ser aufklärerischen Vorstellungen geht H.
nicht ein, aber das hat er auch nicht als

Ziel seiner Arbeit ausgewiesen.
Methodisch beanspracht H. eine «wis-

sensoziologische Diskursanalyse» zu bie-
ten, doch bleibt dieser Ansatz in der Ein-
leitung stecken, denn in der Durchführung
präsentiert H. eine klassische Inhalts-
analyse. Weitergehende diskursanalytische
Fragen, etwa hinsichtlich der Auseinander-

setzung um die Konstraktion der von ihm
präsentierten Positionen oder im Blick auf
die (macht-)politischen Prägungen des

Diskurses kommen so gut wie nicht vor.
Kritisch sehe ich auch die zumindest se-
mantisch überzogenen Deutungsansprüche.
H. spricht beständig von «der katholische

[Spät-]Aufklärang», während er doch de

facto nur eine Regionalstudie zu einem
zwar wichtigen, aber kleinen Strang der
katholischen Aufklärung bietet. Auch eine

Autopsie der über Bibliothekslisten ermit-
telten Bücher, durch die sich Gebrauchs-
praktiken hätten ermitteln lassen, hat H.
nicht vorgenommen, obwohl offenbar Bti-
cherbestände erhalten sind (28). Ein Man-
ko sehe ich schließlich hinsichtlich der in
die Auswertung genommenen Bücher: Gab

es (in welchem Ausmaß?) in den Biblio-
thekskatalogen nicht-aufklärerische oder
anti-aufklärerische Literatur? Wie wurden
dann die Grenzen (in H.s Auswahl?) gezo-
gen? Findet sich Literatur zu dem, was
man heute ultramontane Frömmigkeit
nennt? Diese drängte am Ende der 1840er
Jahre die aufklärerische Literatur und ihre

SZRKG, 108 (2014)



596 /fezews/onew - Comptes reut/us

Frömmigkeitspraktiken zurück, aber sie
entwickelte sich schon in den ersten Jahr-
zehnten des 19. Jahrhunderts. H. indiziert
das Problem in seinem Ausblick, bietet
aber keine Antworten aus dem von ihm er-

schlossenen Material an. Aber H. hat eine

wichtige Grundlage gelegt, diesen Ent-
Wicklungen nachzugehen.

Freiburg/Schweiz Helmut Zander

SZRK.G, 108(2014)


	Rezensionen = Comptes rendus

