
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 108 (2014)

Artikel: Religionswissenschaft im Teststand der Praxis : Beiträge zur
interdisziplinären Forschung und Beratung

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionswissenschaft im Teststand der Praxis.
Beiträge zur interdisziplinären Forschung und Beratung

Richard Friedli

Mit Peter Weidkuhn, Ethnologe aus Basel, dem Altphilologen Walter Burkert
aus Zürich, Carl-A. Keller, Religionsgeschichtler in Lausanne, dem Basler Theo-
logen Fritz Buri und Pfarrer Werner Sommer aus Aarberg haben wir 1977 die
ScAwe/zemcÄe Gase/ZscAq/? /wr /?e//g/o«5w/s5e«sc/7ö// (iSGRj gegründet. Als
Gründungs- und Vorstandsmitglied der SGR habe ich bis zu meiner Emeri-
tierung 2006 unmittelbar erfahren, wie sich das Profil der Religionswissenschaft
an den Schweizer Universitäten entwickelt und diversifiziert hat. Dabei war die

Auseinandersetzung um die institutionelle Verankerung der Religionswissen-
schaft zwischen kirchlicher Theologie und sozialer Kulturwissenschaft in der
Universitätslandschaft das zentrale Thema. Äusserst intensiv wurde dabei dar-
über debattiert, wie das jeweilige Selbstverständnis der Theologie und der Reli-
gionswissenschaft - inhaltlich und methodologisch differenziert - charakterisiert
werden kann. Inzwischen hat der g/oba/ tarn solche lokalen Debatten weit-
gehend relativiert.

In den vergangenen Jahrzehnten wurde auch immer wieder über den erkennt-
nistheoretischen Status der Religionswissenschaft als reine Grundlagenforschung
und als praxisorientierte Wissenschaft diskutiert. Nicht zuletzt unter dem politi-
sehen Druck, die Nützlichkeit von Budgetanträgen öffentlich legitimieren zu
müssen, entwickeln sich aber mehr und mehr zwischen diesen beiden akademi-
sehen Lagern produktive Kooperationsmodelle. Ich erfahre analoge akademische
Transitionen auch auf dem Feld der internationalen Friedens- und Konfliktfor-
schung, worauf ich mich seit Jahren - und in Synergie zur Religionswissenschaft

- bewege.

SZRKG, 108 (2014), 465 483



466 R/e/tarr/ Fn'ec//;

Gese/fec/to/? tW Äe/tg/b/Mwissewsc/tq//'

Im erwähnten akademischen Paradigmenwechsel spiegelt sich ein geopolitischer
Gesellschaftswandel wieder. Die Nachbarschaft mit islamischen Gemeinschaften
in Europa und die wirtschaftlichen, touristischen und kulturellen Netzwerke mit
Indien, China und Japan verlagern den Fokus der Wahrnehmung und schärfen
den Blick für die Differenz. Dieser Kulturwandel wirkt sich auf die Religions-
Theorien und auf die Definition von Religion aus. Denn es wird in diesen aus-
sereuropäischen, nachkolonialen Räumen evident, dass sich die Bereiche von
Gesellschaft, Kultur und Religion verschieden zum Okzident deklinieren lassen,

- wenn sie denn überhaupt voneinander getrennt werden können. Die gängigen
Definitionen von Religion, worin das Heilige und das Profane funktional von-
einander abgehoben werden, erweisen sich dann als christlich-okzidentale st/r-
v/va/s, die global nicht generalisiert werden können.'

Ähnliche Erfahrungen und Beobachtungen gehören aber auch in Westeuropa
zur privaten und öffentlichen Alltagsroutine. Denn «Religion» ist konkret mit
den jeweiligen gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und politischen Lebensräumen
und Rahmenbedingungen unentwirrbar vernetzt, - auch wenn im säkularisierten
okzidentalen Kontext der soziale Faktor «Religion» funktional ausdifferenziert
werden kann. Und es ist theoretisch vertretbar, in der gesellschaftlichen Gesamt-

konfiguration die Beobachtung, Analyse und Deutung von spezifisch «religiösen»
Tatsachen auszusortieren. Zur Debatte steht aber, inwiefern solche sektoriell ange-
legte Beobachtungs- und Vorgehensweisen transkulturell und weltweit anwendbar
oder bloss für okzidentale Geschichtszusammenhänge griffig sind.

Für die Religionswissenschaft geht es also darum, in einer jeweiligen Gesell-
schaft, worin Kultur, Moral, Religion und Tradition als ein «fait social total» in-
einander verschlungen sind, spezifisch «religiöse Tatsachen» kohärent zu erfas-

sen und zu interpretieren - die Pagode, das Ahnenritual, der orthodoxe Priester,
die katholische Ordensffau, die Fatwa, die Taufe, das hinduistische Wiederge-
burtsmodell, die Heilige Schrift, die tibetischen HöllenVorstellungen, die Funkti-
on des Dalai Lama, die westliche Yoga-Praxis. Selbstverständlich gilt dabei die

gleiche Methodologie und Hermeneutik sowohl für die «reine» als auch für die

«angewandte» Religionswissenschaft. Die praxisorientierte religionswissen-
schaftliche Disziplin wendet dabei die Daten der Grundlagenforschung - analog
zur praktischen Psychologie, zur angewandten Politologie oder zur praktischen
Ethik - auf die soziale Wirklichkeit an: sie übernimmt die Forschungsergebnisse
der philologisch, historisch und kulturwissenschaftlich arbeitenden Religionsfor-

' Die hier angesprochenen religions- und gesellschaftswissenschaftlichen Diskussionen und
Kontroversen lassen sich bilanzierend nachverfolgen in William E. Arnal/Russell T. Mc-
Cutcheos, The Sacred Is the Profane. The Political Nature of «Religion», Oxford/New York
2013; Antonius Liedhegener/Andreas Tunger-Zanetti/Stephan Wirz (Hg.), Religion - Wirt-
schaft - Politik. Forschungszugänge zu einem aktuellen transdisziplinären Feld, Zürich/Ba-
den-Baden 2011; Benson Saler, Conceptualizing Religion. Immanent Anthropologists,
Transcendent Natives, und Unbounded Categories, Leiden 2000.



/?e%;onïw;.îsenÂc/iq// /m Tas/stam/ efer /Vax/s 467

schung, erweitert und komplexifiziert sie aber. Die praxisorientierte Religions-
Wissenschaft berücksichtigt dabei die aktuelle Gesellschaftsentwicklung und geht
auf ihre sozio-politischen Herausforderungen ein. Die Ergebnisse aus der Grund-
lagenforschung werden dabei aktualitäts- und zukunftsbezogen neu konfiguriert.
Die wissenschaftliche Arbeit wird somit - zusätzlich zum abstrakten Beschrieb -
aus der Perspektive ihrer sozialen Relevanz konzipiert. Die Religionswissen-
schaftlerlnnen gehören dann zu mobilen interdisziplinären und projektbezogenen
Netzwerken, in denen sie mit Fachleuten sowohl aus den Kultur- als auch aus

den Naturwissenschaften kooperieren. In Projekten aus Bereichen wie z.B. Kli-
ma, Entwicklung, Nachhaltigkeit, Frieden, Migration, Altersvorsorge sind sie mit
Fachleuten aus Soziologie, Wirtschaft und Politik oder aus Geographie, Biolo-
gie, Demographie und Ökologie engagiert/

In den Werkzeugkasten des praktischen Religionswissenschaftlers gehören
deshalb Sozial- und Kommunikationskompetenz ebenso sehr wie Risikobereit-
schaft und gesellschaftliche Verankerung. Dadurch werden die Ergebnisse aus
der historisch und gegenwartsbezogenen systematisch arbeitenden Religionswis-
senschaft in die öffentliche Meinungsbildung und Entscheidungsprozesse inte-
griert. Das heisst aber nicht, dass die praxisbezogene Religionswissenschaft kon-
krete Handlungsanweisungen erteilen würde, sie stellt vielmehr den gesellschaft-
liehen Entscheidungsträgern, die sich in den Bereichen wie z.B. Schule, Wirt-
schaft, Migration, Familie oder Gesundheit bewegen, jene religions- und kultur-
bezogenen Daten und Interpretationen zur Verfugung, die zur Gestaltung von
multikulturellen und interreligiösen Gesellschaften relevant sind. Denn die Ent-
Wicklungen innerhalb der sich globalisierenden Welt wirken sich unweigerlich
auch auf die lokalen Lebensbedingungen aus. In den radikalen und rasanten
sozialen Mutationen geht es ja nicht nur um den internationalen Austausch von
materiellen Waren und elektronischen Informationen, sondern auch um die

Durchmischung von «fremden» Verhaltensweisen, «importierten» Werten,
«nicht-christlichen» Lebensweisen und «aggressiven» Weltbildern. Begriffe wie
Globalisierung, Interkulturalität, Synkretismus oder Transkulturation und Säku-

larisierung charakterisieren solche Mutationen/

" Die Themenfelder und die Methodologie-Ansätze von praxisbezogener Religionswissen-
schaft sind übersichtlich dargestellt in: Michael Klöcker/Udo Tworuschka (Hg), Praktische
Religionswissenschaft. Ein Handbuch für Studium und Beruf, Köln/WeimarAVien 2008.
Udo Tworuschka gilt im deutschsprachigen Raum als Pionier der angewandten Religions-
Wissenschaft.

* Im Rahmen des Graduiertenkollegs über «Cultural Encounters» wurde 2011 an der Univer-
sität Rostock im Symposium die Thematik «Agents of Transculturation - Border-Crosser,
Mediators, Go-Betweens» bearbeitet. In meinem Beitrag habe ich die beschreibende kultur-
anthropologische Kategorie «Transkulturation» erweitert und reflektiere über die Bedin-
gungen von aktiver Transkulturation-Praxis: Richard Friedli, Conflict Transformation with
Religious Dimensions. Three Case Studies of Transcultural Mediation, in: Jobs Sebastian/
Gesa Mackenthun (Ed.), Agents of Transculturation: Border-Crossers, Mediators, Go-Bet-
weens, Rostock 2013, 219-242. Klaus Hock beschreibt «Transkulturation», in: Michael
Stausberg, Religionswissenschaft, Berlin/Boston 2012,435-448.



468 Ä/'c/ia/x/ Fr/W//'

Fe//g/o«ö« /w Ge.se//sc/za/Awa/7aW

Im globalisierten Umfeld erhalten die Religionen also nicht nur eine verstärkte
Präsenz in den Medien, sondern auch ein unumgängliches politisches Gewicht.
In jeder Tageszeitung finden sich Berichte über islamische Salafisten in Afrika,
militarisierte buddhistische Mönche auf Sri Lanka, katholische Opus Dei-
Rechtsradikale in Lateinamerika oder nationalistische Hindutva-Anhänger im
Norden Indiens. Auf der akademischen Tagesordnung der Religionswissenschaft
sind solche tagespolitische Problemlagen und öffentlichen Herausforderungen
omnipräsent. War die Religionsgeschichte an den Universitäten bis in die Mitte
des 20. Jahrhunderts noch vor allem ein Terrain für hochspezialisierte Sprach-
Wissenschaftler oder ein Vorbereitungskurs für Missionare an Theologischen
Fakultäten, so hat sich die Religionswissenschaft im politischen Kontext des 21.
Jahrhunderts zu einer bedeutsamen Disziplin innerhalb der Kultur- und Politik-
Wissenschaften entwickelt.

Die nicht-okzidentalen Entscheidungsträger haben - während der oft blutigen
Entkolonialisierung-Epoche - von ihrer politischen Selbständigkeit, religiösen
Eigenständigkeit und mentalen Unabhängigkeit Besitz ergriffen. Die «heidni-
sehen» Menschen sind jetzt nicht mehr Bekehrungsobjekte für Missionare und

Entwicklungshelfer des christlichen IH/y o/ L//e, sondern autonome und eigen-
verantwortliche Gestaltungskräfte. Selbstverständlich sind solche kollektive Ent-

wicklungsprozesse und soziale Transitionen nicht konfliktfrei. Struktureller So-

c/'a/-C7/a«ge verläuft nicht linear und zielgerichtet, sondern in vieldimensionalen,
diffusen, widersprüchlichen und oft gewaltsamen Suchbewegungen. Noch kom-

plexer sind gesellschaftliche Transformationen, wenn darin religiös begründete
Traditionen - wie z.B. im hindu-buddhistischen Konflikte auf Sri Lanka - invol-
viert sind.

Gerade in theopolitischen Konflikten können kulturanthropologisch und reli-
gionssoziologisch trainierte Go-5eAvee«.S', Fac/7/totor.v oder Afec//o/or5 als Dol-
metscher, Interpreten oder Berater an der Lösungssuche teilnehmen. So wird im
«Religion-Politics-Conflict» (RPC)-Desk des Eidgenössischen Departements für
auswärtige Angelegenheiten (EDA Bern) und an der Fachstelle «Culture and

Religion in Mediation» (CARIM) im Zentrum für Sicherheitsstudien an der

Eidgenössischen Technischen Hochschule Zürich, in denen ich mitarbeite, der
Faktor «Religion» in die politische Analyse und in die Kooperation vor Ort ein-
bezogen."* Prinzipiell geht es dabei nicht darum, zwischen den richtigen und den

falschen «religionistischen» Vorgehensweisen zu unterscheiden, sondern viel-
mehr darum, gemeinsam deren religiös motivierten Handlungs-Grammatiken zu

* Eine signifikante Zwischenbilanz über Forschung und Praxis, wie sie in den beiden Teams
CARIM (ETH Zürich) und RPC (EDA Bern) organisiert wird, findet sich in der Sonder-
nummer von Po/ftorè/s, Zeitschrift zur Aussenpolitik, Nr 52 (2/2011), Bern 2011: Religion
in Conflict Transformation, ed. by Simon J.A. Mason/Damiano A. Sguitamatti. Vgl. auch:
Owen Frazer, CARIM: Die Mediation von Konflikten mit religiösen Dimensionen, in: Bul-
letin zur Schweizerischen Sicherheitspolitik, 2013, 146-152.



Äe/zg/oraw/MewcAa/? /m Tes/s/aMt/ r/er /Vax/s 469

analysieren. Dabei folgen wir dem interreligiösen cw//wra/-//wgwisrtc ö/rproac/z,
den der lutherische Theologe George A. Lindbeck 1984 in 77te AQri/re o/Doctr/-
ne. Äe//g/on £7Möf FAeo/ogy zm a Posf/zTzera/ 4ge^ entwickelt hat. Gemäss dieser

Methodologie erbringen Verhandlungen, die von dogmatisch fixierten Lehrsät-
zen und ihren orthodoxen Systemen ausgehen, keinen konkreten Beitrag zur
Konfliktlösung. Sie verhärten vielmehr die gesellschaftlichen Fronten. Denn fur
dogmatisch argumentierende Konfliktpartner wäre ja die einzig akzeptable «Lö-
sung» die Bekehrung zum eigenen Standpunkt. Es ginge dann nicht um «Dialo-
ge», sondern um doppelte Monologe - um «Duologe». Deshalb wird vielmehr
nach den kulturell-linguistischen Bedingungen und funktionalen Grammatiken
gesucht, die sich in den jeweiligen ideologischen Positionen artikulieren. Da-
durch wird die Opposition versachlicht und kann der «Dialog in der Praxis» ge-
fördert werden. Nicht der theoretische Dialog zwischen Doktrinen wird gesucht,
sondern die gemeinsame Praxis, nicht die kohärente Orthodoxie, sondern die
konstruktive Diapraxis.

Die praxisorientierte Religionswissenschaft arbeitet immer öfters nach den

Regeln dieser Grammatik. Die Qualitätsmassstäbe für die Methodologie der Dia-
praxis sind bspw. Kommunikationsfluss, Entspannung von konfliktiven Situatio-
nen, zwischenmenschliche Qualität, menschenrechtliche Standards, Konflikt-
Verminderung oder Bereitschaft für Reconciliation. Solche Baustellen, auf denen

Religionswissenschaft und Friedensforschung interdisziplinär kooperieren, be-
zeichnet Klaus Hock als «engagierte Religionswissenschaft».'' Ihre Geographie
ist vielgestaltig. Hier einige Forschungs- und Arbeitsfelder:

Mgrario/z - ein Z?e/.s/;/e/ vom VrwÄfwre//er Gcvvo/t

Globalisierungs-Prozesse lösen oft individuelle und kollektive Spannungen aus,
die plakativ mit «C/as/z o/ C7v///zo//om.v» charakterisiert worden sind. Die analy-
tische Genauigkeit und die politischen Risiken der Rede vom «Kampf der Kultu-
ren», die vom amerikanischen Politologen Samuel P. Huntington geprägt wurde,
werden kontrovers diskutiert. Tatsache aber ist, dass die globalen Veränderungen
zu vielgestaltigen - politischen, wirtschaftlichen und klimatischen - Spannungen
geführt haben. Die interkontinentalen Migrationsbewegungen sind davon ein
Ausdruck. Diese führen oft zu kollektiven Verunsicherungen, sozialen Verwer-
fungen und handfesten Konflikten.^ Solche sozio-kulturelle Spannungen und
Ängste, die z.B. in der Schweiz zwischen Flüchtlingen und Ortsbewohnern ent-

*
George A Lindbeck, The Nature of Doctrine. Religion and Theology in a Postliberal Age,
Louisville, Kontucky 2009. Jean-Nicolas Bitter, Leiter des PRC-Desk, entwickelt Lind-
beck's «linguistic-culturalist approach» weiter in Jean-Nicolas Bitter, Les Dieux embus-
qués. Une approche pragmatique de la dimension religieuse des conflits, Genève/Paris 2003.

®

Klaus Hock, Einführung in die Religionswissenschaft, Darmstadt 2002, 170, vgl. auch 186-
192.

' Zu diesen geopolitischen Transitionen und Risiken: Ulrich Beck, Macht und Gegenmacht im
globalen Zeitalter. Neue weltpolitische Ökonomie, Frankfurt a. M. 2002 und Ulrich Beck,
Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, Frankfurt a. M. 2007.



470 Â/c/ïan/ Fn'et///

stehen, sind im Nationalen Forschungsprogramm Fe/Zg/oragewe/wsc/jq/ie«, Staat
»«<7 Gese/fec/ta/f (NFP 58: 2007-2011) nuancenreich beschrieben worden. Die
Annahme der Anti-Minarett-Initiative durch die Schweizerbürger (2009) oder die
Forderung nach einem Burka-Verbot durch die Mehrheit der Tessiner Stimm-
biirger (2013) dokumentieren diesen angespannten öffentlichen Kontext unmiss-
verständlich.

Die damit provozierten Konfrontationen zwischen «Wir» und «Sie» können
sich rt7/g/om\s'oz/o/og/.ST'/7 dramatisch auswirken. Symptome davon sind soziale
Verhaltensweisen, die als «fundamentalistische» Ghettobildung, «fanatische»

Dämonisierung oder «dogmatische» Verhärtung bezeichnet werden können. Der
norwegische Friedensforscher Johan Galtung charakterisiert solche sozio-poli-
tische Reaktionen und kollektive Pathologien als Symptome des DMA-Syn-
droms.* Darunter versteht er die individuelle und öffentliche mentale Konfigura-
tion von dogmatischen Verhärtungen (D), dualistischen Moral-Forderungen (M)
und apokalyptischen Drohbildern (A). Solch emotionale Gesamteinstellungen
seien in der Überzeugung verwurzelt, im Unterschied zu den fremden «Anderen»
einem «auserwählten Volk» anzugehören. Und dieser Einstellungskomplex pro-
voziere im öffentlichen Raum Verhaltensweisen, die von Misstrauen, Ausgren-
zungen und Konflikten geprägt sind. Das führe zur «Gewalt in den Strukturen».

Die Validität und Praktikabilität von Johan Galtungs Entschlüsselungs-Mo-
dell wird von Fachleuten sowohl in der Friedensforschung als auch in der Reli-
gionswissenschaft kontrovers diskutiert. Denn die komplexen geopolitischen
Machtkonstellationen und ihre ökonomisch-finanziellen Interessen würden damit
moralisiert und auf sozialpsychologische Nebenfaktoren reduziert, die nicht ope-
rationalisierbar seien, so das Gegenargument.'

£«tw/cWH«g5zwsa/wme/îarèeit - ße/,sy;/e/ «Fa/w7/ewpo //ri'F»

Die Forderung nach internationaler Kooperation, um die UNO-Milleniums-
Entwicklungsziele zu erreichen, hat zu einem - und da ist jetzt die Bezeichnung
korrekt - «Zusammenstoss der Zivilisationen» gefuhrt. Die regional und kultu-

* Zur differenzierten Analyse des Gewalt-Phänomens - als «persönliche Gewalt», als «struk-
turelle Gewalt» und «kulturelle Gewalt» - hat Johan Galtung in den Peace S/waVes den Be-
griff «Tiefenkultur» eingeführt: Johan Galtung, Frieden mit friedlichen Mitteln. Friede und
Konflikt, Entwicklung und Kultur, Opladen 1998, 151-153; Johan Galtung, Globalizing
God. Religion, Spirituality and Peace, Kolofon Press 2008, 47-50, 89-107. Urn die Opera-
tionalisierbarkeit dieses Analyse-Werkzeugs zu steigern, habe ich vorgeschlagen, «Tiefen-
kultur» als gesellschaftliches Interface von fundierenden Narrativen, sozialen Plausibilitäten
und kollektivem Gedächtnis zu komplexifizieren: Richard Friedli, Versöhnung ohne Kapi-
tulation. Ein Werkstattbericht über Transitional Justice und Versöhnungsrituale, in: Maria-
no Delgado (Hg.), Friedensfahigkeit und Friedensvisionen in Religionen und Kulturen,
Stuttgart 2012, 345-359.

' Sein Ansatz wird bereits 1974 vom französische Polemologen Gaston Bouthoul als pact/is-
/we mcawfato/Ve charakterisiert, der allen ein schlechtes Gewissen mache, aber keine prakti-
kablen Lösungsansätze zur Verfügung stelle: Gaston Bouthoul, La Paix (Que sais-je?
1600), Paris 1974, 101; vgl. 95-105.



/?e//g/oMsvW.Me«.s'c/îô// im 7es/s/anrf Je/' ftons 471

rell verschiedenen Verständnisse, Nonnen, Strategien und Ziele von dem, was
als menschliche Entwicklung angemahnt wird, fuhren oft zu ethischen und reli-
giösen Missverständnissen zwischen den Entwicklungshelfern aus dem säkulari-
sierten Okzident und den «Partnern» in Asien, Lateinamerika und Afrika. Denn
für letztere sind die religiösen, oft schamanisch geprägten Weltbilder für die

tägliche Daseins-Meisterung konstitutiv. Deshalb wird das «nördliche» Angebot
der Entwicklungszusammenarbeit von den «südlichen» Adressaten oft als per-
sönlich aggressiv und als gesellschaftlich zerstörerisch wahrgenommen - wenn
nicht als neo-kolonialistische Arroganz abgelehnt.'" So geschehen an den Erd-

gipfeln der Vereinten Nationen zu den Menschenrechten (1993 in Wien), zur Be-
Völkerungsentwicklung (1994 in Kairo) und zu den Frauenrechten (1995 in Pe-

king). Damals wurden alle Familienplanungsprojekte, die von den UNO-Fachstel-
len für Bevölkerung, Gesundheit, Ernährung oder Alphabetisierung entwickelt
worden sind, von vatikanischen und islamischen Diplomaten als «atheistische

Angriffe» auf ihre traditionalen, religiös fundierten Verständnisse von Familien-
modell, Frauenrolle und Kindersegen dezidiert zurückgewiesen. Es handle sich um
einen Angriff auf die Schöpfungsordnung und um den Versuch, die gottgewollte
Autorität des Mannes zu untergraben. Während der Debatte wurde die Geburten-
planung sogar als Mord eingestuft. In der UNO-Arena hat sich somit - unter der

Führung von römisch-katholischen Vatikan-Diplomaten und Vertretern islamischer

Regieningen - ein dramatischer «Clash of Civilizations» ereignet.
Um solche Kultur-Konflikte im Raum der internationalen Familienpolitik

möglichst aufzufangen, organisieren UNO-Entwicklungsagenturen und transna-
tionale NGOs interkulturelle Workshops und interreligiöse Weiterbildungspro-
gramme zu Themen wie «Familie und Frieden», «Gender und Frauenrechte»,
«Frauen und nachhaltige Entwicklung». Darin werden traditionale und moderne
Familien-Modelle analysiert und evaluiert, die sich im Kontext der rapiden Ver-
städterung, unter den modernen Arbeitsbedingungen und in den omnipräsenten
Säkularisieruiigs-Prozesse anpassen müssen. Solche gesellschaftliche Modifika-
tionen sind tiefgreifend und deshalb oft den Formen von persönlicher und struk-
tureller Gewalt ausgesetzt. Davon sind die «Ehrenmorde» ein dramatischer Aus-
druck. Die traditionellen religiösen Standards können also auf die gesellschaftli-
chen Entwicklungen - je nach dem Verhalten der religiösen Institutionen und
den Interessen der politischen Führung - sowohl sozial-revolutionär als auch
fundamentalistisch-konservativ reagieren. Oft sind die Ergebnisse aber politische
Kompromisse, worin zwar der Konsens über Werte wie Gleichheit und Freiheit
proklamiert wird, der politische Dissens über die praktischen Lösungen und

Strategien aber weiter besteht. Die belgische Politologin Chantal Mouffe be-
zeichnet solche Übergangslösungen als «konfliktualen Konsens»."

Vgl. etwa Axelle Kabou, Et si l'Afrique refusait le développement, Paris 1991, oder Dam-
bisa Moyo, Dead Aid. Why Aid is Not Working and How There is Another Way for Africa,
London 2009.

" Chantai Mouffe, Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a. M.
2007, 69 (dialogische versus agonistische Demokratie) und 158 (Grenzen des Pluralismus),
vgl. 69-72.



472 /?/c/?ara' Frier///

Solche pragmatische Vorgehensweisen könnten darin bestehen, die ideologi-
sehen und religiösen Differenzen provisorisch in Klammer zu setzen, aber tech-
nisch miteinander darüber zu verhandeln, wie die menschlichen Grundbedürfnis-
se nach Überleben, Gesundheit, Entwicklung und Sicherheit transkulturell garan-
tiert und implementiert werden können. Aber auch solche diapraktische Prob-
lemlösungsmodelle sind - wie es die erwähnten Familien-Kontroversen an den

UN-Erdgipfeln gezeigt haben - diffizil. In solchen Gremien sind Mediations-
Fachleute engagiert, die verantwortungsethisch mit politischen und religiösen
Entscheidungsträgern nach praktischen Lösungen suchen. Dabei kommt ihre
Rolle als Kultur-Übersetzern und Religions-Dolmetscher zum Tragen.

Friecfe«.sprax/.s' a/s GewaZ/verm/WeraMg

Für Fachleute in Peace S/wdies galten die Religionen bisher vorwiegend als Ob-

jekte ihrer Untersuchungen.'^ So werden in der Frieden- und Religionsforschung
heute weltweit vor allem islamistische Bedrohungsszenarien und djihadistische
«Terrorakte» untersucht und beschrieben. Selten wird jedoch gefragt, wie solche
fundamentalistische Mentalitäten und fanatische Verhaltensweisen zu kooperati-
ven Formen der Konfliktlösung transformiert werden könnten. Oder wie politik-
wissenschaftlich trainierte Fachleute und Mediatoren - oft in Kooperation mit
Fa/7/t ßased Organ/zadons (FPO) und mit religiösen NGO's - in ihrer Vermitt-
lertätigkeit den Faktor Religion aktiv berücksichtigen könnten? Angeregt von
solchen Fragestellungen erarbeiten gegenwärtig Expertinnen und Experten am be-
reits erwähnten «Religion-Politics-Conflict»-Desk im Eidgenössischen Aussende-

partement in Bern und im «Culture and Religion in Mediation»-Programm an der
ETH Zürich gemeinsam einen Leitfaden über Fe//g/o« in practice: exp/oring /de

wnafers/andings o/re/igion /da/ wncfejpin confie/ transformation in/erven/ions.
Dass Fachpersonen aus der Religionswissenschaft und der Friedensforschung

interdisziplinär zusammenarbeiten, ist keine Ausnahme mehr. So nimmt bspw. -
um im europäischen Kontext zu bleiben - eine solche ffiedenspolitische und
kulturwissenschaftliche Wende im Zentrum für Friedensforschung und Friedens-

Pädagogik (ZFF) an der Alpen-Adria-Universität (AAU) Klagenfürt-Graz-Wien
Form an. Mit dem Konzept «Cwi/wre o/Peace» wird diese Konvergenz konkret
bezeichnet. Mit «Cw/tare o/Peace» sind nicht moralische Appelle für eine «Cm/-

" In Peter Schlotter/Simone Wisotzki (Hg.), Friedens- und Konfliktforschung (AFK: Arbeits-
gemeinschaft fur Friedens- und Konfliktforschung: Friedensschriften 35), Baden-Baden
2011 scheint im ausführlichen Stichwortregister (451-464) der Begriff «Religion» oder
«Religionen» nicht auf. Bemerkenswert ist dabei, dass dieser «Stand der Friedens- und
Konfliktforschung» (9, vgl. 9^t5) «unter dem Vorzeichen des 40. Jahrestages der Gründung
der AFK» (7) erstellt worden ist. Dass der Faktor «Religionen» neulich konstitutiv und ak-
tiv zur Friedensforschung gehört, ist daraus ersichtlich, dass am AFK Jahreskolloquium
2014 (3-5. April 2014 in Schwerte) ein religionssoziologischer Panel angeboten wird, den
der neu eingerichtete Arbeitskreis «Kultur und Religion» zum Thema «Religion zwischen
Inklusion und Exklusion: kultursensible Mediation» gestaltet hat.



/?e%ion^ww5en5c/ia// /'m 7estefaw/ afer Praxis 473

ft/reyôr Peace» gemeint, sondern vielmehr das Projekt einer interdisziplinär ar-
beitenden akademischen Forschungs- und Unterrichtseinheit. Im universitären

Fächerkatalog situiert sich dieser Studienbereich zwischen «Internationale ße-
Ziehungen» und «Sozial-Psychologie»."

Zu einer so verstandenen «Friedenskultur» gehören auch tiefenkulturelle Di-
mensionen. Den Begriff «Tiefenkultur» hat der bereits erwähnte norwegische
Friedensforscher Johan Galtung zu Beginn der universitären Friedensforschung
in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts als analytische Kategorie in die Konflikt-
und Friedensforschung eingeführt. Dabei versteht er Deep Ca/iwre nicht essentia-

listisch - etwa als eine Art von Container, der mit unbewussten Erinnerungen,
Stereotypen oder moralischen Zwängen angefüllt wäre. Vielmehr wird - wie
schon gesagt'" - die tiefenkulturelle Komponente einer Tradition als ein /zisforz-

se/tes /«ter/âce verstanden, auf dem (1) die fundierenden Mythen und Narrative
einer Gesellschaft, (2) ihre sozialen Plausibilitäten und (3) das kollektive Ge-
dächtnis interagieren. Normalerweise fuhren diese drei Bereiche zu ausbalancier-

ten Lebensräumen. Diese latente gesellschaftliche Kombinatorik nimmt aber oft
die Gestalt von «kultureller Gewalt» an, wodurch konkrete «Strukturen von Ge-
walt» (wie z.B. das Machtgefalle zwischen Mann und Frau in den biblischen

Schöpfungsberichten, das hinduistische Kastensystem oder die Tutsi-Hutu-
Lehensstruktur in Rwanda) legitimiert werden. Die «persönliche Gewalt» ist da-

von eine Manifestation. Dabei definiert Johan Galtung den Begriff «Gewalt» als

Interventionen, wodurch Menschen daran gehindert werden, sich so zu entfalten,
wie es in ihrem jeweiligen historischen Kontext möglich wäre." Solche öffent-
lieh tradierte und individuell verinnerlichte Zwangsmechanismen und Normen-
diktate werden durch kulturelle und religiöse Überlieferungen legitimiert. Auf
der Agenda der Friedensforschung werden deshalb die Beobachtung und Analy-
se von solchen religions- und kulturvermittelten Daten zu bedeutsamen Werk-

zeugen, damit gesellschaftliche Konflikt-Phänomene nicht nur oberflächlich
wahrgenommen, sondern auch von Grund auf analysiert werden können. Die
praxisorientierte religionswissenschaftliche Kooperation kann deshalb nicht auf
eine manipulative Socz'a/ £ngineeri«g-Technik reduziert werden, sondern ist

vielmehr eine Form von Bürger-Verantwortung. Wie solche Optionen in der

Vgl. Vikorija Ratkovic/Werner Wintersteiner (Ed.), Culture of Peace. A Concept and A
Campaign Revisited (Yearbook Peace Culture 2010), Klagenfurt/Celovec 2010.
Oben, Anm. 8. Die Kategorie «Tiefenkultur» hat Dieter Senghaas öfters kritisch begutach-
tet. Seine aktuelle Position findet sich im Beitrag «Lehrstücke fur Friedensgestaltung» in:
Petra Bleisch/Andrea Rota (Hg.), Frieden als Beruf. Beiträge der Religions- und Friedens-
forschung. Festschrift für Richard Friedli zu seinem 75. Geburtstag (Culturel 3), Zürich
2012, 69-80, bes. 78-80.

" So in einer seiner grundlegenden Schrift: Johan Galtung, Strukturelle Gewalt. Beiträge zur
Friedens- und Konfliktforschung (rororo aktuell 1877), Reinbek bei Hamburg 1975, 9: «Ge-
wait liegt dann vor, wenn Menschen so beeinflusst werden, dass ihre aktuelle somatische
und geistige Verwirklichung geringer ist als ihre potentielle Verwirklichkung». Vgl. 9-31:
Kommentare (aktuell-potentiell), typologischen Differenzierungen (persönlich-strukturell;
manifest-latent) und historischen Anwendungen (Rahmenbedingungen).



474 R/cTiarc/ Frier///'

«Friedensstadt Linz» kreativ umgesetzt werden, ist kürzlich ausfuhrlich in der
Festschrift für Kollegen Reiner Steinweg behandelt worden - von öffentlichen
Lesekreisen über internationale Strassenmusik bis zu interkulturellen Quartier-
Debatten."'

Mit den drei erwähnten Problemfeldern Migration, Entwicklungszusammen-
arbeit und Friedenspraxis habe ich konkrete Forschungs- und Lehr-Bereiche
bezeichnet, wo die Religionswissenschaft einen gesellschaftspolitischen Beitrag
erbringt. Die so verstandene «angewandte» Religionswissenschaft bleibt aber
akademisch solide Religionsforschung. Praxisbezogene Religionswissenschaft
ist nicht etwas Fachfremdes, das dem je individuellen moralischen Gewissen,
dem journalistischen Flair oder der Initiative von einzelnen Religionswissen-
schaftlerinnen und Religionswissenschaftlern überlassen ist. Vielmehr erfordert
die Komplexität der oben angesprochenen Problem- und Forschungsfelder von
den Akteuren neben dem akademischen Fachwissen noch weitere komplementä-
re Kompetenzen.

Koorrf/na/en r/er angewandte« Äe//g;oni'vv/.S'.S'en.sY7ia/t

Die «praktische» Religionswissenschaft umfasst sehr komplexe Vorgehens- und
Arbeitsweisen. Als Konvergenzwissenschaft arbeitet sie nämlich ähnlich inter-
disziplinar wie z.B. Biologie, Medizin oder Werkstoffwissenschaft, ftir welche
die «reine» Grundlagenforschung in Chemie und Physik konstitutiv als Basis-
wissen vorausgesetzt ist. Für den Forschungs- und Studien-Bereich der «ange-
wandten Religionswissenschaft» erachte ich folgende vier Kompetenzfelder als

unverzichtbar: (1) lokale Religionsgeschichte, (2) lösungsorientierte Sozialwis-
senschaft, (3) interdisziplinäre Vorgehensweise und (4) Polit-Beratung.

/?e//g/o«,çge.sr/»W«//c/ie Kompetenzen: Für die angewandte Religionswissen-
schaft erachte ich - in Ergänzung zu den allgemeinen religionswissenschaftli-
chen Kenntnissen - religionsgeschichtliche Kompetenzen als inhaltliches So-

ckelwissen: einerseits die detaillierte Kenntnis von mindestens einer religionsge-
schichtlichen Tradition in ihrer geographischen Ausprägung und andererseits die
offiziellen und lokalen Sprachen (z.B. im kaukasischen Aserbeidschan-Kontext:
einerseits die arabische Korankennlnis und andererseits den Aseri-Dialekt). Mit
Hilfe dieser Geschichts- und Sprachkompetenzen können Religionswissenschaft-
lerlnnen ihren Beitrag zur Beobachtung, Analyse und Mediation auf den jeweili-
gen lokalen und regionalen Problemfeldern erbringen. Denn die konkreten ge-
sellschaftlichen Prozesse und Konflikte sind das Ergebnis von ebenso vielen
individuellen und kollektiven Verunsicherungen und Traumata, die ich oben als

tiefenkulturelle Konfiguration bezeichnet habe. Dadurch kann das jeweilige

" Vgl. Marcel Baumann u.a., Friedensforschung und Friedenspraxis - Ermutigung zur Arbeit
an der Utopie. Reiner Steinweg zum 70. Geburtstag, Frankfurt a. M. 2009.



/?e//g/oMsw/.?.seMje/7o// /m 7e.V.s/a/7</t/er Prora 475

Konfliktpotential als eine konstruierte Wirklichkeit interpretiert werden, worin
sich die fundierenden religiösen Traditionen mit ihren historischen Einschätzun-

gen und postkolonialen Verhaltensweisen artikulieren. In der gleichen komple-
xen Tiefenkultur lassen sich aber neben den tradierten Vorurteilen auch offenge-
bliebene Verhandlungsräume und authentische Versöhnungskompetenzen freile-

gen. In kontextuell eingebetteten, kultur- und religionssensiblen Prozessen lassen

sich dann eventuell soziale Initiativen entwickeln, worin aggressiv abgeschottete

Religions- und Kulturtraditionen das Risiko eingehen, sich auf verhandlungs-
offene Umgangsformen einzulassen. In der Ritual-Forschung werden dazu die
Ausdrucksformen und die Phasen untersucht, wonach z.B. mit Hilfe von sorgfal-
tig gestalteten Modellen der Übergangsgerechtigkeit (transitional justice) eine

Kultur der «Versöhnung ohne Kapitulation» ermöglicht wird. Der Religionssozi-
ologe Victor Turner hat solche Aushandlungsräume als die Zwischen-Zeit der
«Liminalität» bezeichnet - zwischen dem chaotischen Konflikt und dem entfein-
deten Neubeginn. "

Fmpzräc/te Soz/a/tv/.s'.s'ett.vc/7a/ie«: Das Stichwort «Versöhnung ohne Kapitulati-
on» spricht sozial-politische Bereiche an, worin die religionssoziologische Inter-
pretationen einen «praktischen» Mehrwert erbringen können. Ein solcher Mehr-
wert ist aber nicht sicheres Ergebnis. Seitdem ich nämlich im Rwanda-Genozid
1994 vor zwanzig Jahren sowohl unter den Opfern und als auch unter den Tätern
befreundete Menschen weiss, die ich seit 1966 als ihr ehemaliger Professor für
Entwicklungsethik an der Nationaluniversität Rwandas in Butare/Rwanda ge-
kannt habe, bin ich sehr vorsichtig mit theoretischen Methodendiskussionen und
moralischen Beurteilungen geworden. Umso mehr gilt flir mich, dass interdiszip-
linär und interkulturell arbeitende Forschungs- und Arbeits-Teams die Fähigkeit
besitzen sollten, empathisch und kultursensibel auch mit äusserst komplexen
Situationen umzugehen. Im Zusammenhang mit dem Rwanda Genozid werden
international mehr als ein Dutzend Entschlüsselungs-Ansätze diskutiert - von der

belgischen Kolonialpolitik und katholischen Missionierung über die Demogra-
phie und den Fall der Berliner Mauer bis zur Gehorsamskultur.

A?/eroAz//J//77äre Me/Äoüfo/og/e: Die sachgerechte Beurteilung, umsichtige Eva-
luation und lösungsorientierte Beratung auf solch komplexen religionspolitischen
Feldern setzten interdisziplinäre Kooperationen voraus. Dabei sind Fachleute aus
den Bereichen Soziologie, Kultur-Anthropologie, Demographie, Politologie und

" Vgl. Friedli, Versöhnung ohne Kapitulation (wie Anm. 8), 345-359. Auf dem internationa-
len Feld der Vergangenheits-Arbeit (Deal with Past) hat Mô Bleeker, eine ehemalige Stu-
dentin, eine grosse Kompetenz erworben und reflektiert sie methodologisch weiter: Mô
Bleeker, Vers une anthropologie de la reconciliation, in: Bleisch/Rota, Frieden (wie Anm.
14), 81-97. Vgl. auch Brian Cox, Faith Based Reconciliation, Santa Barbara 2011. Brian
Cox leitet das /n/et-na/ton«/ Center Fe»- Fe//g/o» «777/ D;p/o777ocv (ICRD, Washington DC).
1CRD hat von 2000-2007 in Kashmir ein grenzüberschreitendes Versöhnungsprojekt ani-
miert (<http://ircd.org/rpl3>).



476 F/c/rarc/ Fr;«///

interkultureller Kommunikation unumgängliche Partner. Ihre kombinierten Bei-

träge, deren Lösungsvorschläge sie reziprok gewichten, können nachhaltige Er-
gebnisse generieren. Unter solchen Vorzeichen forschen und arbeiten bspw. die
Mitarbeiterinnen des interuniversitäre Zen/rwms /;7r Fe//g/o«, IFzr/sc&q// zz«z/ Po-
/z'/z'A: an der Universität Luzem, das sich in Lehre und Forschung solch komple-
xen gesellschaftlichen Herausforderungen stellt.

Foz-.se/zzzz7g wrzc/ Pez-a/zzzzg z'm 7earn: Die integrierte Herangehensweisen an viel-
dimensionale gesellschaftliche Gegebenheiten, wie ich sie oben angesprochen
habe, bringt es mit sich, dass der religionswissenschaftliche Beitrag nur in der

cross-yêr/;7;za/zo« mit anderen Fachleuten geleistet werden kann. «Teamarbeit»
ist nämlich nicht der individuellen Initiative anheimgestellt. Noch weniger ist
Teamarbeit eine moralischen Einladung. «Arbeiten im Team» ist vielmehr die
strukturelle Voraussetzung und das konstitutive Prozedere, um öffentliche Pro-

jekte und Herausforderungen nachhaltigen Lösungen zufuhren zu können. Die
Religionswissenschaftler kooperiert dabei nicht nur mit Sozialwissenschaftler-
Innen, sondern auch mit den politischen Entscheidungsträgern und zivilgesell-
schaftlichen Akteuren. Sie ist somit Partnerin im «Raum des Verhandeins», worin
für die menschlichen Grundbedürfhisse nach optimalen Antworten gesucht wird.'"

Die intellektuelle Askese, um während solchen Forschungs- und Anwen-
dungsphasen die eigene interessengeleiteten Bindungen zu kontrollieren, ist für
alle Beteiligten eine persönliche Herausforderung. Denn zusätzlich zu ihren

Sach-Kompetenzen sind Charakterzüge wie luzide Selbstwahrnehmung, waches

Selbstmanagement, Analyse der subjektiven kulturellen Bedingtheiten und «Re-

lativierung» der eigenen religiösen Optionen die unabdingbare Voraussetzung,
um das Gelingen von Projekten zu garantieren."

Das MAS-Programm «Cozz/7zc/-Pz'a/2.s/öz7na/zozz az?c/ Peace» hat an der ITorW
Peace Zcac/e/wy (WPA - akkreditiert durch die Universität Basel) solche sachbe-

zogene und persönliche Parameter kombiniert. Die darin involvierten Studieren-
den mit beruflichen Erfahrungen vor Ort, deren Herkunft von Afghanistan über

Nigeria bis nach Kolumbien reicht, werden deshalb grundsätzlich in drei Berei-
chen trainiert: (1) Friedens-Theorien und Analyse von Konfliktfeldern, (2) Per-

sönlichkeitsbildung und (3) die Gemeinschaft der Studierenden als Peace-Labo-
ratorium. Dieses Laboratorium ist insofern «vor Ort» gegeben, als die Studieren-
den in einem Studentenhaus wohnen. Dadurch durchmischen und überlagern
sich im gemeinsamen Alltag banale interkulturelle und religiösen Herausforde-

" Unter diesen Voraussetzungen arbeitet an den Universität Basel, Luzern und Zürich unter
der Leitung von Daria Pezzoli-Olgiati das Team des Zentrums für Religion, Wirtschaft und
Politik (ZRWP). Vgl. oben Anm. 1.

" Exemplarisch stufe ich in diesem Zusammenhang das Engagement des texanischen Pastors
Bob Roberts aus der evangelikalen Kirchentradition ein, der sich bei seinem ffiedenspäda-
gogischen Engagement mit den Hamas im Gaza-Streifen nichts anderes wünscht, als dass er
selber als «bekehrt» wahrgenommen wird. Vgl. sein Interview «Connecting Evangelical
Christians ans Conservative Muslims», in: Politorbis (wie Anm. 4), 77-83.



Pe//g/o«.su7.s.îe/Kc/ia/? /'m Teste/am/ r/er P/m/s 477

rungen: Koch- und Essgewohnheiten, Abfall-Entsorgung, Gewalt-Traumata, Be-
troffenheit durch die aktuellen Ereignissen in ihrer Heimat, Kulturschock von
religiösen und säkularen Mentalitäten, konkrete Gender-Fragen, ererbte Kolo-
nialvergangenheit oder zeitgenössische Musikstile. Das sind ebenso viele Kon-
fliktherde. Durch das Persönlichkeits-Training, welches von zwei Fachpersonen
angeboten wird, sollen die Studierenden befähigt werden, mit solchen Differen-
zen konstruktiv umzugehen.""

Sp/n7wo///äf, Äe/ig/ow rvwtf Re%/o«swmew.sc/tq//

Dieses «Peoce-La/tora/orzww», das als konstitutives Element in das MAS-Pro-

gramm eingebaut war, wird sowohl in der akademischen Religionswissenschaft
als auch in der traditionellen Friedensforschung kontrovers diskutiert. Neulich
hat aber der amerikanische Friedensforscher John Paul Lederach in seiner weg-
weisenden Publikation über «Moral Imagination» die «Entscheidung, wie wir in
der Welt stehen» als Spiritualität beschrieben. Dabei versteht er «Spiritualität»
nicht als eine spezifisch religiöse oder theologische Option, sondern vielmehr als

ein Charakterzug von Fachleuten, die enttäuschungsfest in der Friedensforschung
tätig sind.

Ein solcher Arbeitsstil ist nicht völlig neu. Bereits an der dritten Vollver-
Sammlung der JForW Co«/ere«ce o/Äe/fg/ows o« Peoce von 1979 in Princeton/
USA waren wir in einer interreligiösen Arbeitsgruppe damit beschäftigt, «Spiri-
tualität» religionsübergreifend als Motivation zum Friedensengagement zu defi-
nieren. An diesem internationalen Workshop haben auch Delegierte aus den kon-
fuzianischen, islamischen und buddhistischen Traditionen Chinas teilnehmen
können, welche die chinesische Kulturrevolution und ihre antireligiösen Verfol-
gungen miterlebt hatten. Während einer Woche haben fünfzehn Religions-Dele-
gierte an einer konsensfahigen transreligiösen Definition von «Spiritualität» ge-
arbeitet. Das Ergebnis, das der Vollversammlung von mehr als 800 Religionsver-
treterlnnen vorgelegt wurde, war: «Spiritualität verstehen wir als das Bewusst-
sein von Verantwortung, welches in einer absoluten Betroffenheit verwurzelt
ist». «Spiritualität» wird also nicht privat-mystisch definiert, sondern als eine ver-
antwortete soziale Praxis, die sich ohne Wenn und Aber engagiert.^' Der Grund
einer solch bedingungslosen Betroffenheit - w/h'/wate concern - wurde aber nicht
definiert, denn die inhaltliche konkrete Bezeichnung für eine solch absolut ver-
bindliche und verbindende Referenz ist je nach Tradition verschieden - Gotamo
der Buddha, Jesus der Christus, der lebenspendende Allah, das fundierende Tao,
die unantastbare Menschenwürde oder die global verbindlichen Menschenrechte.

An der WPA habe ich 2009-2013 das Modul Pe%/on.s - Con/7ic/ Porenria/ am/ Conc/Pari-
on Competencies unterrichtet. Von Herbst 2012 bis Sommer 2013 habe ich deren akademi-
sehe Leitung verantwortet. Die WPA ist im Juli 2013 wegen finanziellen Engpässe von der
Schweizerische Friedensstiftung Swz.v.vpeacc übernommen worden.
Vgl. das Kurzprotokoll in Richard Friedli, Spiritualität und Friedensarbeit, in: Maria Alber-
ta Lücker (Hg.), Den Frieden tun. Die 3. Weltversammlung der Religionen für den Frieden,
Freiburg/Basel/Wien 1980, 65-86.



478 P/cAart/ /'V/W/;

Die existenzielle Qualität und die ethisch-religiösen Begründungen für das öf-
fentliche Engagement wurde an der WCRP 1979 Weltversammlung nicht disku-
tiert. Zwei Kommentare können aber die transreligiöse Definition von «Spiritua-
lität» noch verdichten: Die chinesische Delegation hat während den Debatten um
die «spirituelle Dimension» grossen Wert darauf gelegt, dass - aus Achtung vor
dem Engagement der Arbeiterklasse - zur «absoluten Betroffenheit» nicht nur
die Horizonte der traditionellen Religionsgemeinschaften benannt werden sollen,
sondern auch das maoistische Weltbild von einer erhofften Gesellschaft, worin
es keine Ausbeutung des Proletariats mehr geben wird. Ein weiterer Kontrapunkt
wurde von der japanischen Delegation gesetzt: Sie hat in einem Minderheitsan-

trag festgehalten, dass «Spiritualität» ein Wert in sich sei, der nicht instrumenta-
lisiert werden dürfe - auch nicht für Friedensarbeit.

Es bleibt die Vorgabe, dass Mediatorinnen und Mediatoren im Prozess der
Konflikt-Transformation spirituellen Fähigkeiten aktivieren: Vertrauenswürdig-
keit, kreativer Intelligenz, gesundem Menschenverstand, Belastungsfähigkeit,
Resilienz und Sinn für Humor. Die amerikanischen Mediatoren Daniel Bowling
und David Hoffman fassen den Mediationsprozess - im /weJ/aZ/ve space - so zu-
sammen: 7?n«g/«g Peace into ?Ae Poo/w - afen TV/ec/e« /n/7 in <7en Pa///w i/rin-
gen.^ Die Arbeit am Frieden beginnt also vor der Friedensarbeit. Damit zeichnet
sich eine friedenspädagogische Wende ab. Entscheidend sind in der konkreten
Mediation nicht die Kenntnisse über technische Verhandlungsabläufe, Konflikt-
Theorien oder Analysen über Formen des Gesellschaftswandels. Diese sind zwar
als Fach-Kompetenzen vorausgesetzt, auf dem Terrain ist aber der Lebensstil
massgeblich - die Spiritualität des Mediators. Auch hier gilt - um es pointiert zu
formulieren: die sanften Einstellungen und Vorgehensweisen (^o/r sA/7/s) werden

zu den entscheidenden «harten» Fachkompetenzen (/zart/ sA/7/s).

Pe/zgzoMswzsse/7sc/?a/Z/z'c//e ^gewa'a zw Peg/n« t/es 27. JaA/7/wwt/erZs

Die Anwendungs- und Berufsfelder für Fachleute in angewandter Religionswis-
senschaft sind konturenreich und oft unerwartet. Davon habe ich bereits mehrere
erwähnt. Andere dürften überraschend sein. Etwa das Projekt, möglichst alle
Schweizer Polizisten für ihre Arbeit auf dem multikulturellen und interreligiösen
Feld in «sozialen Kompetenzen» weiterzubilden (2014ff). Oder: die unter US-

Militärseelsorgern - die «Unified Command Chaplains» - öffentlich intensiv ge-
führte Diskussion, wie weit sie befähigt werden müssen, Truppen-Kommandeure
über den Religions-Faktor bei militärischen Interventionen beraten zu können.

Die Commez/Zs A_y zAe Japanese Comm/zzee o/ ff'CTÜP zum Bericht der Arbeitsgruppe «Spiri-
tualität» findet sich in Homer A. Jack (Ed.), Religion in the Struggle for World Community.
Unabridged Proceedings of Third World Conferene on Religion and Peace (WCRP III),
Princeton, New Jersey, 29 August/7 September 1979, New York 1980,265-266." Daniel Bowling/David Hoffman, Bringing Peace into the Room: The Personal Qualities for
the Mediator and Their Impact on the Mediation, in: Negotiation Journal, January 2000, 5-28.



Z?e//g/o«svm.se«sc/zq// /m 7es/.?/a»tZ c/er Pram 479

Ja, sie fragen sich noch radikaler, ob sie in besetzten Gebieten interreligiöse ße-

gegnungen - wie 2007 in Bagdad der /rag/ Z;?Zer-P<?//g/oz/.s' Congress im Einver-
ständnis mit General Petraeus - anregen und fordern könnten."''

Ohne hier im Rahmen dieses Beitrags solche internationale Themenbereiche,
die erst andiskutiert werden, weiter zu vertiefen, erwähne ich noch einige lokale
Gesellschafts-Bereiche, auf denen die angewandte Religionswissenschaft The-
menfelder für Forschung und Beratung erhalten dürfte.

Sc/zzzZe: Der mentale und soziale Gesellschaftsumbau, wodurch nationale und re-
gionale Werte- und Religionsformen auf globalisierte Solidarität-Erwartungen
ausgeweitet werden, geschieht bekanntlich nicht problemlos. Deshalb werden

neue Inhalte, Lernziele und Funktionen der Schule europaweit kontrovers disku-
tiert. Es geht dabei um die geeignete Schulform, den neuen Lernbereich über

Kulturen, Lebensgestaltung, Ethik und Religionen so zu vermitteln, dass darin

zwar die lokalen gesellschaftlichen Traditionen berücksichtig werden, dabei aber -
wie es neulich der Europäische Gerichtshof für Menschenrechte formuliert hat -
«die Darstellung der Religionen objektiv, kritisch und pluralistisch» gestaltet wird.

Dazu hat in der Schweiz mit dem oben erwähnten Nationalen Forschungspro-

gramm NFP 58 zu /?e//g/on5gewe/«5c/ra//en, Stoß/ m«</ GeseZZsc/zq/Z (2012) fun-
dierte Materialien und Entscheidungskriterien bereitgestellt. Deren Ergebnisse
über «die Schweiz zwischen Säkularisierung und religiöser Vielfalt» wurden im
Ze/zr/zZß« 2/ pädagogisch zu stufengerechten Lern- und Unterrichts-Einheiten

umgesetzt und 2013 ins Konsultationsverfahren geschickt. Darin ist vorgesehen,
für alle Schüler verbindliche Kurse zu Zs/Zz/A, ZfwZ/wmz zzntZ PeZ/g/ozzen anzubie-
ten. Der ähnlich konzipierte PZß« t/'Zs7zzt/e.s Po/zzßzztZ (PET?) wird in der West-
Schweiz seit 2010 in den Primarschul-Zyklen unterrichtet. In diesen neuen Pro-

grammen erhalten die «transversalen Kompetenzen» eine grosse Bedeutung. Da-
durch soll die neue Generation befähigt werden, sowohl ihre Selbstwahmeh-

mung zu bestärken als auch die interkulturelle Kommunikationsfähigkeit zu er-
höhen, das interreligiöse Zusammenleben konfliktfrei zu gestalten, tolerante Um-
gangsformen zu erlernen und aktive Demokratie einzuüben.

GeseZZsc/zß/Z: Öffentliche Akteure, die in kulturell und religiös durchmischten In-
stitutionen arbeiten, benötigen neue Kompetenzen und Werkzeuge. Ihre Grund-
ausbildung wird deshalb durch Weiterbildung in sozialen Kompetenzen ergänzt.
Darin nehmen die religionswissenschaftlichen und kulturanthropologischen An-
geböte einen bedeutsamen Platz ein. Ich denke an die Ausbildung von Pflege-
fachleuten im Spital, an Polizei- oder Gerichtsbeamte, an Verantwortliche im

" Eine Sondernummer der The Review of Faith & International Affairs, April 2010, ist dieser
Thematik der Armee-Seelsorger gewidmet - z.B.: John W. Brinsfield, The U.S. Military
Chaplaincy, Then and Now (17-24); John D. Carlson, Cashing in on Religion's Currency?:
Ethical Challenges for a Post-Secular Military (51-62); Miroslav Volf, Agents of Peace in
Theaters for War: Rethinking The Role of Military Chaplains (33—41).



480 R/c/ian/ Fr/eaW

Bereich der Migration oder an Sozialarbeiterinnen. Mit Experten im Schweizeri-
sehen Katastrophenhilfe Corps haben wir bspw. - als Nacharbeit zum Tsunami
2004 - an der Fachhochschule für Gesundheit «La Source» in Lausanne Totenli-
turgien zu entwerfen versucht. Dabei sind zwei Sequenzen von Zeremonien vor-
geschlagen worden: ein erstes transreligiöses Rituale unmittelbar nach Naturka-
tastrophen, um Epidemien zu verhindern, und - zeitlich verschoben - ein vertief-
tes interreligiöses Rituale für die Verstorbenen, worin sich die einzelnen be-
troffenen Familien und Religionsgemeinschaften gemeinsam, aber religionsspe-
zifisch ausdrücken konnten.

So werden also Themen wie «Kulturen und Ethik» oder «Religionen und Nor-
men» zu Pfeilern von entsprechenden Lern-Kurrikula. In diesem Kontext ist es

bezeichnend, dass die Schweizerische Gesellschaft für Religionswissenschaft für
ihre Jahrestagung 2013 die Thematik «Wiederbelebung des Todes: Religionen
und Krankheit, Alter, Sterben» gewählt hat. Oder in der £co/e Fomawc/e <FAs/?/-

rante de Po//ce (E7L4F) in Neuenburg und im Diplom-Kurrikulum für Polizeiof-
fiziere werden ab 2013 Module über «Kulturen und Normen» angeboten, worin
öffentliche oder private Konflikte (wie z.B. die Durchsetzung von Schulvor-
Schriften, dramatische Reaktionen auf verletzte Familienehre oder die Lebensfor-
men der Roma) praxisbezogen analysiert werden. Die Bereiche dessen, was ge-
sellschaftlich nicht-verhandelbar ist, und die Räume dessen, wo kulturspezifische
Verhaltensformen akzeptiert sind, werden politisch kontrovers, aber umsichtig
ausgehandelt. Religionswissenschaft wird dabei zur Polit-Beratung eingeladen
und übernimmt öffentliche Verantwortung.

Kz'rcÄe«: Weltweit bewegen sich protestantische, katholische, orthodoxe oder

evangelikale Kirchen in oft dramatischen Gesellschaftsprozessen zwischen Tra-
dition und Modernität, Religiosität und Säkularität. Einige Stichworte können
solche innerchristliche Transitionen andeuten: neue wertkonservative Glaubens-

gemeinschaften und säkulare Freidenker-Gruppen, charismatische Aufbrüche,
afrikanische, asiatische und lateinamerikanische Migrations-Gemeinden in Euro-

pa. Sie bewegen sich in Übergängen und Mischformen zwischen Säkularisierung
und Traditionalismus, zwischen kirchlicher Institution und religiösem Patch-

work, zwischen öffentlicher Frömmigkeit und Atheismus. Die weltweiten Kont-
roversen in den christlichen Konfessionen im Zusammenhang mit der sakramen-
tale Segnung von gleichgeschlechtlichen Ehen oder um die Ordination von Frau-

en zu Priesterinnen und Bischöfinnen illustrieren, wie dramatisch solche Transi-
tionen sein können. Mit ähnlichen Pro- und Contra-Argumenten wird in buddhis-
tischen Gemeinschaften um die Ordination von Nonnen und in islamischen Ge-
meinschaften um die Imam-Funktion von Frauen als Vorbeterinnen debattiert. Es

handelt sich also nicht ausschliesslich um innerkatholische bzw. innerprotestanti-
sehe theologische Kontroversen, sondern vielmehr um religionssoziologische
Symptome von globalen gesellschaftlichen Transitionen.



7?e//g/onsw«se«,sc/!a/Z ww 7asZs;a«o' c/<?r Prax/.v 481

Merf/e«: Fachpersonen aus den religionswissenschaftlichen Bereichen könnten in
solchen Kontexten interkulturelle Interpretations-Angebote und transkulturelle
Vergleichspunkte erarbeiten. Dadurch bieten sie Diskussions-Beiträge zur öffent-
liehen Meinungsbildung an. Selbstverständlich werden ihre Interventionen und

Entschlüsselungs-Modelle in der politischen Arena kontrovers diskutiert. Exper-
tenwissen steht oft gegen Expertenwissen. Das gehört aber zur «Arbeit am Be-

griff». Auf dem globalisierten Feld sind solche Debatten unumgänglich, damit
die vieldimensionalen Problemlagen sowohl für die breite Öffentlichkeit wie
auch für die politischen Entscheidungsträger nachvollziehbar werden. Das be-
deutet - wie ich es bereits oben vorgeschlagen habe -, dass in universitären Be-

rufungs- und Habilitationsverfahren neben den Forschungsergebnissen und Pub-
likationslisten der Kandidatinnen und Kandidaten auch ihre Kommunikations-
und Medienkompetenz gewichtet werden muss.

Po/z'Zifc Weitere Problembereiche, zu deren Lösung die praxisorientierte Religions-
Wissenschaft beratend beitragen kann, sind die lokalen und globalen Herausforde-

rungen, die zum Arbeitsfeld von Politikern, Diplomaten und Militärs gehören. In
diesem Zusammenhang hat die ehemalige Aussenministerin der USA, Madeleine
K. Albright, in ihrem selbstkritischen Rückblick über «Gott, wnef <f;e JFe/z-

po/z'Zz'Ä» ausführlich und dezidiert dargelegt, warum zur Lösung der komplexen
Probleme, die sich heute stellen, neben Juristen, Wirtschaftsfachleuten und Militär-
berater auch Religionswissenschaftlerlnnen als Experten beigezogen werden müs-
sen.'" In diesen interdisziplinär angelegten Berater-Teams ist es ihre Aufgabe, in
aktuellen politischen Ereignissen die religionsgeschichtlichen und kulturanthropo-
logischen Vorgaben und Kontexte freizulegen. Bedeutsam ist auch ihr Beitrag, ver-
antwortungsethische Kriterien an die Entscheidungsfindung vorzulegen.

«Dr/ZZer Raw/n» a/s 7/or/zonZ

Zusammenfassend halte ich fest, dass die angewandte Religionswissenschaft - wie
jede andere Wissenschaft - empirisch, kritisch und lösungsorientiert arbeitet. Und

gerade deshalb ist sie auch wertorientiert. Die Fachleute, die im religionswissen-
schaftlichen Laboratorium interdisziplinär zusammenarbeiten und gemeinsam - sei

es in der Grundlagenforschung oder sei es in Lehre und Beratung - nach verant-
wortbaren Lösungsansätzen suchen, verstehen sich deshalb nicht als rigide Sozial-

technologen, sondern arbeiten nach der «Versuch-und-Irrtum»-Methodologie. Und
sie sind sich bewusst, wie komplex die politisch-wirtschaftlich-religiöse Realität
ist, worin sie sich bewegen. Denn sie wissen, dass der «Dritte Raum» - ein Z/z/rr/

p/ace, wie ihn der indische Anthropologe Homi K. Bhabba bezeichnet"' - erst
noch zu gestalten ist - sowohl dialogisch wie auch diapraktisch.

" Madeleine K. Albright, Der Mächtige und der Allmächtige. Gott, Amerika und die Weltpo-
litik, München 2006, z.B. im Kapitel «Glaube und Diplomatie»: 85-100.
Homi K Bhabba, The Location of Culture, Routledge, New York 1994.



482 Fz'c/zaz'cZ Frz'eeZZz

Fe/zgz'ozwvvz.ssezzsc/zq/Z im 7ej/jta/K/ z/ez- Fraxz's. ßez'/räge zzzr

/w/erc/wz/p/wären Foztsc/ztzzzg z//7c/ ßeratzzng
Während der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts haben sich auch für die Religionswis-
senschaft die Themenfelder und Methodologien stark entwickelt - und zwar sowohl für
die historische und die empirische Grundlagenforschung als auch für ihre Praxisorien-
tiertheit. Der Autor - Mitgründer 1977 der Sc/zwezzer/sc/ze« Gese//sc/?q/? /tir Fe/zg/ons-
vmsensc/zq/Z - nimmt an diesen Prozessen auch nach seiner Emeritierung 2006 teil. Er
legt davon im Artikel unter vier Gesichtspunkten Rechenschaft ab: (1) die Religionen im
globalisierten Gesellschaftswandel (Migration, Entwicklungszusammenarbeit, Peace Re-
search), (2) die interdisziplinäre Vorgehensweise (integrierte Kombination von Religions-
geschichte, empirische Sozialwissenschaft und Beratung), (3) eine tragfähige Spiritualität
(säkular oder religiös) und (4) eine mögliche Agenda zu Beginn des 21. Jahrhunderts: für
die Schule (transversaler Bereich: Kulturen, Religionen, Ethik) oder für die Gesellschaft
(Weiterbildung in multikulturellen Kompetenzen für Pflegepersonal, Polizisten, Entwick-
lungsfachleute, Diplomaten).
Religionswissenschaft - Globalisierter Gesellschaftswandel - Interdisziplinarität - Spiri-
tualität- multikulturelle Kompetenzen.

La scz'ezzce t/es re/zgz'ons à / 'é/wez/ve t/e /a pratz'gzze. Coa/r/ZzzzZzozzs pozzr Za rec/zerc/ze
et Ztz cozzszz/ZtzZzo/7 z'zzZez'tZzsczpZzzztzz'z'es

Au cours de la deuxième moitié du 20ème siècle, les champs thématiques et les méthodo-
logies se sont développées de manière considérable également pour la science des religi-
ons - aussi bien pour la recherche fondamentale historique et empirique, que pour son
orientation pratique. L'auteur - co-fondateur de la Soeze/e szzz'sse pozzr /a science t/es re/z-
gz'ons en 1977 - participe à ces processus aussi après son éméritat en 2006. Il en rend
compte dans cet article sous quatre perspectives: (1) les religions en prise à la mutation
globale de la société (migration, collaboration en matière de développement, Peace Rese-
arch), (2) la procédure interdisciplinaire (combinaison intégrée de l'histoire des religions,
science sociale empirique et conseil), (3) une spiritualité solide (séculaire ou religieuse) et
(4) un possible agenda au début du 21ème siècle: pour la formation (domaine transversal:
cultures, religions, éthique) ou pour la société (formation continue dans des compétences
multiculturelles pour le personnel soignant, les policiers, les spécialistes en matière de

développement, les diplomates).
Science des religions - mutation globale de la société - interdisciplinarité - spiritualité -
compétences multiculturelles.

Le scz'ezzze z'e/zgz'ose a//a pz'ova c/eZZa pz'aZ/ca. CozzZrz'/zzzZz pez' Za rz'cerca z'zz/ez'c/z'sczp/z'zzaz-e

e Za cozzszz/ezzza

Durante la seconda metà del 20simo secolo anche per le scienze religiose i campi tematici
e le metodologie si sono fortemente sviluppati - e questo sia per le ricerche storiche ed
empiriche che per il loro orientamento pratico. L'autore - cofondatore nel 1977
dellMssoczaz/ozze svz'zzera per Ze .scz'ezzze reZzgzo.se - prese parte a questo processo anche
dopo la sua nomina a professore emerito nel 2006. NeU'articolo l'autore rende conto di
questo sviluppo attraverso 4 punti di vista: (1) le religioni nelle trasformazioni sociali
globali (migrazione, aiuto alio sviluppo, peace research); (2) il metodo interdisciplinare
(combinazione integrata di storia religiosa, ricerca sociale empirica e consulenza); (3) una
spiritualità solida (secolare o religiosa) e (4) una possibile agenda d'inizio 21simo secolo:

per la scuola (ambito trasversale: cultura, religione, etica) o per la società (perfezionamen-
to nelle competenze multiculturali per il personale paramedico, la polizia, gli specialisti
dell'aiuto alio sviluppo e per i diplomatici).
Scienze religiose - trasformazioni sociali globali - interdisciplinarité - spiritualità - com-
petenze multiculturali.



Äe/Zgioflsw/sje/wcAa// Zw 7es/sta77T/ T/er Praxis 483

Z?e/ZgZo«s science 77777/ //îe c/io//engei o/pracZZce. Co77/7-i/>77/io7?s to i77to/Y/iscip/i77777y
7-ese77rc/z 77777/ coz777se//i77g

In religious science, the thematic areas of interest and the methodologies moved forward
strongly during the second half of the twentieth century, both for its historical and empiri-
cal basic research and in its orientation to practice. As a co-founder of the Sc/îweizensc/îe
Ge.s'e//,sc/7T7/Z //Zr /?e/igio77swisse77sc/777// (1977), I have been heavily involved in these

processes and continue to be so, despite my official retirement in 2006. In this paper I
offer an account of these developments from four perspectives: (1) religions in the context
of global societal change (migration, cooperation for development, peace research), (2)
the interdisciplinary approach (integrating religious history with empirical sociology and
counselling), (3) a sustainable form of spirituality for the future (secular or religious) and
(4) a possible agenda for the beginning of the 21st century: for public education (a trans-
versai domain including cultures, religions and ethics) and for society in general (continu-
ing education for multicultural competences for the caring professions, the police, devel-
opment specialists, diplomats).

Religious science - global social change - interdisciplinarity - spirituality - multicultural
competences.

RZc/7777'7/ FrZeT/ZZ, Prof, em., Dr., Faculty of Arts and Humanities, Universität Fribourg,
Lehrstuhl Religionswissenschaft.




	Religionswissenschaft im Teststand der Praxis : Beiträge zur interdisziplinären Forschung und Beratung

