Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 108 (2014)

Artikel: Religionswissenschaft im Teststand der Praxis : Beitrage zur
interdisziplinaren Forschung und Beratung

Autor: Friedli, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-545029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-545029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religionswissenschaft im Teststand der Praxis.
Beitrdge zur interdisziplindren Forschung und Beratung

Richard Friedli

Mit Peter Weidkuhn, Ethnologe aus Basel, dem Altphilologen Walter Burkert
aus Ziirich, Carl-A. Keller, Religionsgeschichtler in Lausanne, dem Basler Theo-
logen Fritz Buri und Pfarrer Werner Sommer aus Aarberg haben wir 1977 die
Schweizerische Gesellschaft fiir Religionswissenschaft (SGR) gegriindet. Als
Griindungs- und Vorstandsmitglied der SGR habe ich bis zu meiner Emeri-
tierung 2006 unmittelbar erfahren, wie sich das Profil der Religionswissenschaft
an den Schweizer Universitdten entwickelt und diversifiziert hat. Dabei war die
Auseinandersetzung um die institutionelle Verankerung der Religionswissen-
schaft zwischen kirchlicher Theologie und sozialer Kulturwissenschaft in der
Universititslandschaft das zentrale Thema. Ausserst intensiv wurde dabei dar-
tiber debattiert, wie das jeweilige Selbstverstidndnis der Theologie und der Reli-
gionswissenschaft — inhaltlich und methodologisch differenziert — charakterisiert
werden kann. Inzwischen hat der global turn solche lokalen Debatten weit-
gehend relativiert.

In den vergangenen Jahrzehnten wurde auch immer wieder iiber den erkennt-
nistheoretischen Status der Religionswissenschaft als reine Grundlagenforschung
und als praxisorientierte Wissenschaft diskutiert. Nicht zuletzt unter dem politi-
schen Druck, die Niitzlichkeit von Budgetantrigen offentlich legitimieren zu
miissen, entwickeln sich aber mehr und mehr zwischen diesen beiden akademi-
schen Lagern produktive Kooperationsmodelle. Ich erfahre analoge akademische
Transitionen auch auf dem Feld der internationalen Friedens- und Konfliktfor-
schung, worauf ich mich seit Jahren — und in Synergie zur Religionswissenschaft
— bewege.

SZRKG, 108 (2014), 465483



466 Richard Friedli

Gesellschaft und Religionswissenschaft

Im erwéhnten akademischen Paradigmenwechsel spiegelt sich ein geopolitischer
Gesellschaftswandel wieder. Die Nachbarschaft mit islamischen Gemeinschaften
in Europa und die wirtschaftlichen, touristischen und kulturellen Netzwerke mit
Indien, China und Japan verlagern den Fokus der Wahrnehmung und schirfen
den Blick fiir die Differenz. Dieser Kulturwandel wirkt sich auf die Religions-
Theorien und auf die Definition von Religion aus. Denn es wird in diesen aus-
sereuropéischen, nachkolonialen Rdumen evident, dass sich die Bereiche von
Gesellschaft, Kultur und Religion verschieden zum Okzident deklinieren lassen,
— wenn sie denn tiberhaupt voneinander getrennt werden kénnen. Die gingigen
Definitionen von Religion, worin das Heilige und das Profane funktional von-
einander abgehoben werden, erweisen sich dann als christlich-okzidentale sur-
vivals, die global nicht generalisiert werden kénnen.'

Ahnliche Erfahrungen und Beobachtungen gehdren aber auch in Westeuropa
zur privaten und o6ffentlichen Alltagsroutine. Denn «Religion» ist konkret mit
den jeweiligen gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und politischen Lebensrdumen
und Rahmenbedingungen unentwirrbar vernetzt, — auch wenn im sékularisierten
okzidentalen Kontext der soziale Faktor «Religion» funktional ausdifferenziert
werden kann. Und es ist theoretisch vertretbar, in der gesellschaftlichen Gesamt-
konfiguration die Beobachtung, Analyse und Deutung von spezifisch «religidsen»
Tatsachen auszusortieren. Zur Debatte steht aber, inwiefern solche sektoriell ange-
legte Beobachtungs- und Vorgehensweisen transkulturell und weltweit anwendbar
oder bloss fiir okzidentale Geschichtszusammenhénge griffig sind.

Fiir die Religionswissenschaft geht es also darum, in einer jeweiligen Gesell-
schaft, worin Kultur, Moral, Religion und Tradition als ein «fait social total» in-
einander verschlungen sind, spezifisch «religiése Tatsachen» kohdrent zu erfas-
sen und zu interpretieren — die Pagode, das Ahnenritual, der orthodoxe Priester,
die katholische Ordensfrau, die Fatwa, die Taufe, das hinduistische Wiederge-
burtsmodell, die Heilige Schrift, die tibetischen Hollenvorstellungen, die Funkti-
on des Dalai Lama, die westliche Yoga-Praxis. Selbstverstindlich gilt dabei die
gleiche Methodologie und Hermeneutik sowohl fiir die «reine» als auch fiir die
«angewandte» Religionswissenschaft. Die praxisorientierte religionswissen-
schaftliche Disziplin wendet dabei die Daten der Grundlagenforschung — analog
zur praktischen Psychologie, zur angewandten Politologie oder zur praktischen
Ethik — auf die soziale Wirklichkeit an: sie iibernimmt die Forschungsergebnisse
der philologisch, historisch und kulturwissenschaftlich arbeitenden Religionsfor-

' Die hier angesprochenen religions- und gesellschaftswissenschaftlichen Diskussionen und

Kontroversen lassen sich bilanzierend nachverfolgen in William E. Arnal/Russell T. Mc-
Cutcheos, The Sacred Is the Profane. The Political Nature of «Religion», Oxford/New York
2013; Antonius Liedhegener/Andreas Tunger-Zanetti/Stephan Wirz (Hg.), Religion — Wirt-
schaft — Politik. Forschungszugiinge zu einem aktuellen transdisziplindren Feld, Ziirich/Ba-
den-Baden 2011; Benson Saler, Conceptualizing Religion. Immanent Anthropologists,
Transcendent Natives, und Unbounded Categories, Leiden 2000.



Religionswissenschaft im Teststand der Praxis 467

schung, erweitert und komplexifiziert sie aber. Die praxisorientierte Religions-
wissenschaft beriicksichtigt dabei die aktuelle Gesellschaftsentwicklung und geht
auf ihre sozio-politischen Herausforderungen ein. Die Ergebnisse aus der Grund-
lagenforschung werden dabei aktualitéts- und zukunftsbezogen neu konfiguriert.
Die wissenschaftliche Arbeit wird somit — zusétzlich zum abstrakten Beschrieb —
aus der Perspektive ihrer sozialen Relevanz konzipiert. Die Religionswissen-
schaftlerInnen gehoren dann zu mobilen interdisziplindren und projektbezogenen
Netzwerken, in denen sie mit Fachleuten sowohl aus den Kultur- als auch aus
den Naturwissenschaften kooperieren. In Projekten aus Bereichen wie z.B. Kli-
ma, Entwicklung, Nachhaltigkeit, Frieden, Migration, Altersvorsorge sind sie mit
Fachleuten aus Soziologie, Wirtschaft und Politik oder aus Geographie, Biolo-
gie, Demographie und Okologie engagiert.”

In den Werkzeugkasten des praktischen Religionswissenschaftlers gehoren
deshalb Sozial- und Kommunikationskompetenz ebenso sehr wie Risikobereit-
schaft und gesellschaftliche Verankerung. Dadurch werden die Ergebnisse aus
der historisch und gegenwartsbezogenen systematisch arbeitenden Religionswis-
senschaft in die offentliche Meinungsbildung und Entscheidungsprozesse inte-
griert. Das heisst aber nicht, dass die praxisbezogene Religionswissenschaft kon-
krete Handlungsanweisungen erteilen wiirde, sie stellt vielmehr den gesellschaft-
lichen Entscheidungstrigern, die sich in den Bereichen wie z.B. Schule, Wirt-
schaft, Migration, Familie oder Gesundheit bewegen, jene religions- und kultur-
bezogenen Daten und Interpretationen zur Verfligung, die zur Gestaltung von
multikulturellen und interreligiésen Gesellschaften relevant sind. Denn die Ent-
wicklungen innerhalb der sich globalisierenden Welt wirken sich unweigerlich
auch auf die lokalen Lebensbedingungen aus. In den radikalen und rasanten
sozialen Mutationen geht es ja nicht nur um den internationalen Austausch von
materiellen Waren und elektronischen Informationen, sondern auch um die
Durchmischung von «fremden» Verhaltensweisen, «importierteny Werten,
«nicht-christlichen» Lebensweisen und «aggressiven» Weltbildern. Begriffe wie
Globalisierung, Interkulturalitdt, Synkretismus oder Transkulturation und Séku-
larisierung charakterisieren solche Mutationen.?

?  Die Themenfelder und die Methodologie-Ansétze von praxisbezogener Religionswissen-

schaft sind iibersichtlich dargestellt in: Michael Klécker/Udo Tworuschka (Hg), Praktische
Religionswissenschaft. Ein Handbuch fiir Studium und Beruf, Kéln/Weimar/Wien 2008.
Udo Tworuschka gilt im deutschsprachigen Raum als Pionier der angewandten Religions-
wissenschaft.

> Im Rahmen des Graduiertenkollegs tiber «Cultural Encounters» wurde 2011 an der Univer-
sitdt Rostock im Symposium die Thematik «Agents of Transculturation — Border-Crosser,
Mediators, Go-Betweens» bearbeitet. In meinem Beitrag habe ich die beschreibende kultur-
anthropologische Kategorie «Transkulturation» erweitert und reflektiere iiber die Bedin-
gungen von aktiver Transkulturation-Praxis: Richard Friedli, Conflict Transformation with
Religious Dimensions. Three Case Studies of Transcultural Mediation, in: Jobs Sebastian/
Gesa Mackenthun (Ed.), Agents of Transculturation: Border-Crossers, Mediators, Go-Bet-
weens, Rostock 2013, 219-242. Klaus Hock beschreibt «Transkulturation», in: Michael
Stausberg, Religionswissenschaft, Berlin/Boston 2012, 435-448.



468 Richard Friedli

Religionen im Gesellschaftswandel

Im globalisierten Umfeld erhalten die Religionen also nicht nur eine verstirkte
Priasenz in den Medien, sondern auch ein unumgéngliches politisches Gewicht.
In jeder Tageszeitung finden sich Berichte liber islamische Salafisten in Afrika,
militarisierte buddhistische Monche auf Sri Lanka, katholische Opus Dei-
Rechtsradikale in Lateinamerika oder nationalistische Hindutva-Anhinger im
Norden Indiens. Auf der akademischen Tagesordnung der Religionswissenschaft
sind solche tagespolitische Problemlagen und o6ffentlichen Herausforderungen
omniprédsent. War die Religionsgeschichte an den Universitéten bis in die Mitte
des 20. Jahrhunderts noch vor allem ein Terrain fiir hochspezialisierte Sprach-
wissenschaftler oder ein Vorbereitungskurs fiir Missionare an Theologischen
Fakultiten, so hat sich die Religionswissenschaft im politischen Kontext des 21.
Jahrhunderts zu einer bedeutsamen Disziplin innerhalb der Kultur- und Politik-
wissenschaften entwickelt.

Die nicht-okzidentalen Entscheidungstriger haben — wihrend der oft blutigen
Entkolonialisierung-Epoche — von ihrer politischen Selbstidndigkeit, religidsen
Eigenstandigkeit und mentalen Unabhéngigkeit Besitz ergriffen. Die «heidni-
schen» Menschen sind jetzt nicht mehr Bekehrungsobjekte fiir Missionare und
Entwicklungshelfer des christlichen Way of Life, sondern autonome und eigen-
verantwortliche Gestaltungskrifte. Selbstverstindlich sind solche kollektive Ent-
wicklungsprozesse und soziale Transitionen nicht konfliktfrei. Struktureller So-
cial-Change verlauft nicht linear und zielgerichtet, sondern in vieldimensionalen,
diffusen, widerspriichlichen und oft gewaltsamen Suchbewegungen. Noch kom-
plexer sind gesellschaftliche Transformationen, wenn darin religioés begriindete
Traditionen — wie z.B. im hindu-buddhistischen Konflikte auf Sri Lanka — invol-
viert sind.

Gerade in theopolitischen Konflikten konnen kulturanthropologisch und reli-
gionssoziologisch trainierte Go-Betweens, Facilitators oder Mediators als Dol-
metscher, Interpreten oder Berater an der Losungssuche teilnehmen. So wird im
«Religion-Politics-Conflict» (RPC)-Desk des Eidgendssischen Departements fiir
auswiartige Angelegenheiten (EDA Bern) und an der Fachstelle «Culture and
Religion in Mediation» (CARIM) im Zentrum fiir Sicherheitsstudien an der
Eidgenodssischen Technischen Hochschule Ziirich, in denen ich mitarbeite, der
Faktor «Religion» in die politische Analyse und in die Kooperation vor Ort ein-
bezogen.* Prinzipiell geht es dabei nicht darum, zwischen den richtigen und den
falschen «religionistischen» Vorgehensweisen zu unterscheiden, sondern viel-
mehr darum, gemeinsam deren religios motivierten Handlungs-Grammatiken zu

Eine signifikante Zwischenbilanz tiber Forschung und Praxis, wie sie in den beiden Teams
CARIM (ETH Ziirich) und RPC (EDA Bern) organisiert wird, findet sich in der Sonder-
nummer von Politorbis, Zeitschrift zur Aussenpolitik, Nr 52 (2/2011), Bern 2011: Religion
in Conflict Transformation, ed. by Simon J.A. Mason/Damiano A. Sguitamatti. Vgl. auch:
Owen Frazer, CARIM: Die Mediation von Konflikten mit religisen Dimensionen, in: Bul-
letin zur Schweizerischen Sicherheitspolitik, 2013, 146-152.



Religionswissenschaft im Teststand der Praxis 469

analysieren. Dabei folgen wir dem interreligiésen cultural-linguistic approach,
den der lutherische Theologe George A. Lindbeck 1984 in The Nature of Doctri-
ne. Religion and Theology in a Postliberal Age® entwickelt hat. Gemiss dieser
Methodologie erbringen Verhandlungen, die von dogmatisch fixierten Lehrsit-
zen und ihren orthodoxen Systemen ausgehen, keinen konkreten Beitrag zur
Konfliktlosung. Sie verhdrten vielmehr die gesellschaftlichen Fronten. Denn fiir
dogmatisch argumentierende Konfliktpartner wire ja die einzig akzeptable «Lo-
sung» die Bekehrung zum eigenen Standpunkt. Es ginge dann nicht um «Dialo-
ge», sondern um doppelte Monologe — um «Duologe». Deshalb wird vielmehr
nach den kulturell-linguistischen Bedingungen und funktionalen Grammatiken
gesucht, die sich in den jeweiligen ideologischen Positionen artikulieren. Da-
durch wird die Opposition versachlicht und kann der «Dialog in der Praxis» ge-
fordert werden. Nicht der theoretische Dialog zwischen Doktrinen wird gesucht,
sondern die gemeinsame Praxis, nicht die kohédrente Orthodoxie, sondern die
konstruktive Diapraxis.

Die praxisorientierte Religionswissenschaft arbeitet immer Ofters nach den
Regeln dieser Grammatik. Die Qualitdtsmassstébe fiir die Methodologie der Dia-
praxis sind bspw. Kommunikationsfluss, Entspannung von konfliktiven Situatio-
nen, zwischenmenschliche Qualitit, menschenrechtliche Standards, Konflikt-
verminderung oder Bereitschaft fiir Reconciliation. Solche Baustellen, auf denen
Religionswissenschaft und Friedensforschung interdisziplindr kooperieren, be-
zeichnet Klaus Hock als «engagierte Religionswissenschaft».® Ihre Geographie
ist vielgestaltig. Hier einige Forschungs- und Arbeitsfelder:

Migration — ein Beispiel von struktureller Gewalt

Globalisierungs-Prozesse 16sen oft individuelle und kollektive Spannungen aus,
die plakativ mit «Clash of Civilizations» charakterisiert worden sind. Die analy-
tische Genauigkeit und die politischen Risiken der Rede vom «Kampf der Kultu-
ren», die vom amerikanischen Politologen Samuel P. Huntington gepriagt wurde,
werden kontrovers diskutiert. Tatsache aber ist, dass die globalen Veridnderungen
zu vielgestaltigen — politischen, wirtschaftlichen und klimatischen — Spannungen
gefiihrt haben. Die interkontinentalen Migrationsbewegungen sind davon ein
Ausdruck. Diese fiihren oft zu kollektiven Verunsicherungen, sozialen Verwer-
fungen und handfesten Konflikten.” Solche sozio-kulturelle Spannungen und
Angste, die z.B. in der Schweiz zwischen Fliichtlingen und Ortsbewohnern ent-

> George A Lindbeck, The Nature of Doctrine. Religion and Theology in a Postliberal Age,
Louisville, Kontucky 2009. Jean-Nicolas Bitter, Leiter des PRC-Desk, entwickelt Lind-
beck’s «linguistic-culturalist approach» weiter in Jean-Nicolas Bitter, Les Dieux embus-
qués. Une approche pragmatique de la dimension religieuse des conflits, Genéve/Paris 2003.

6 Klaus Hock, Einfiihrung in die Religionswissenschaft, Darmstadt 2002, 170, vgl. auch 186—
192.

7 Zu diesen geopolitischen Transitionen und Risiken: Ulrich Beck, Macht und Gegenmacht im
globalen Zeitalter. Neue weltpolitische Okonomie, Frankfurt a. M. 2002 und Ulrich Beck,
Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, Frankfurt a. M. 2007.



470 Richard Friedli

stehen, sind im Nationalen Forschungsprogramm Religionsgemeinschaften, Staat
und Gesellschaft (NFP 58: 2007-2011) nuancenreich beschrieben worden. Die
Annahme der Anti-Minarett-Initiative durch die Schweizerbiirger (2009) oder die
Forderung nach einem Burka-Verbot durch die Mehrheit der Tessiner Stimm-
biirger (2013) dokumentieren diesen angespannten 6ffentlichen Kontext unmiss-
verstindlich.

Die damit provozierten Konfrontationen zwischen «Wir» und «Sie» konnen
sich religionssoziologisch dramatisch auswirken. Symptome davon sind soziale
Verhaltensweisen, die als «fundamentalistische» Ghettobildung, «fanatische»
Démonisierung oder «dogmatische» Verhdrtung bezeichnet werden konnen. Der
norwegische Friedensforscher Johan Galtung charakterisiert solche sozio-poli-
tische Reaktionen und kollektive Pathologien als Symptome des DMA-Syn-
droms.® Darunter versteht er die individuelle und 6ffentliche mentale Konfigura-
tion von dogmatischen Verhdrtungen (D), dualistischen Moral-Forderungen (M)
und apokalyptischen Drohbildern (A). Solch emotionale Gesamteinstellungen
seien in der Uberzeugung verwurzelt, im Unterschied zu den fremden «Anderen»
einem «auserwihlten Volk» anzugehoren. Und dieser Einstellungskomplex pro-
voziere im Offentlichen Raum Verhaltensweisen, die von Misstrauen, Ausgren-
zungen und Konflikten geprégt sind. Das fiihre zur «Gewalt in den Struktureny.

Die Validitat und Praktikabilitdt von Johan Galtungs Entschliisselungs-Mo-
dell wird von Fachleuten sowohl in der Friedensforschung als auch in der Reli-
gionswissenschaft kontrovers diskutiert. Denn die komplexen geopolitischen
Machtkonstellationen und ihre 6konomisch-finanziellen Interessen wiirden damit
moralisiert und auf sozialpsychologische Nebenfaktoren reduziert, die nicht ope-
rationalisierbar seien, so das Gegenargument.”’

Entwicklungszusammenarbeit — Beispiel « Familienpolitiky»

Die Forderung nach internationaler Kooperation, um die UNO-Milleniums-
Entwicklungsziele zu erreichen, hat zu einem — und da ist jetzt die Bezeichnung
korrekt — «Zusammenstoss der Zivilisationen» gefiihrt. Die regional und kultu-

¥ Zur differenzierten Analyse des Gewalt-Phinomens — als «persénliche Gewalty, als «struk-

turelle Gewalt» und «kulturelle Gewalt» — hat Johan Galtung in den Peace Studies den Be-
griff «Tiefenkultur» eingefiihrt: Johan Galtung, Frieden mit friedlichen Mitteln. Friede und
Konflikt, Entwicklung und Kultur, Opladen 1998, 151-153; Johan Galtung, Globalizing
God. Religion, Spirituality and Peace, Kolofon Press 2008, 47-50, 89-107. Um die Opera-
tionalisierbarkeit dieses Analyse-Werkzeugs zu steigern, habe ich vorgeschlagen, «Tiefen-
kultur» als gesellschaftliches Interface von fundierenden Narrativen, sozialen Plausibilititen
und kollektivem Gedachtnis zu komplexifizieren: Richard Friedli, Verséhnung ohne Kapi-
tulation. Ein Werkstattbericht {iber Transitional Justice und Versshnungsrituale, in: Maria-
no Delgado (Hg.), Friedensfihigkeit und Friedensvisionen in Religionen und Kulturen,
Stuttgart 2012, 345-3509.

Sein Ansatz wird bereits 1974 vom franzdsische Polemologen Gaston Bouthoul als pacifis-
me incantatoire charakterisiert, der allen ein schlechtes Gewissen mache, aber keine prakti-
kablen Losungsansitze zur Verfiigung stelle: Gaston Bouthoul, La Paix (Que sais-je?
1600), Paris 1974, 101; vgl. 95-105.



Religionswissenschaft im Teststand der Praxis 471

rell verschiedenen Verstindnisse, Normen, Strategien und Ziele von dem, was
als menschliche Entwicklung angemahnt wird, fiihren oft zu ethischen und reli-
giosen Missverstdndnissen zwischen den Entwicklungshelfern aus dem sékulari-
sierten Okzident und den «Partnern» in Asien, Lateinamerika und Afrika. Denn
fiir letztere sind die religiosen, oft schamanisch geprigten Weltbilder fiir die
tagliche Daseins-Meisterung konstitutiv. Deshalb wird das «nérdliche» Angebot
der Entwicklungszusammenarbeit von den «siidlichen» Adressaten oft als per-
sonlich aggressiv und als gesellschaftlich zerstorerisch wahrgenommen — wenn
nicht als neo-kolonialistische Arroganz abgelehnt.' So geschehen an den Erd-
gipfeln der Vereinten Nationen zu den Menschenrechten (1993 in Wien), zur Be-
volkerungsentwicklung (1994 in Kairo) und zu den Frauenrechten (1995 in Pe-
king). Damals wurden alle Familienplanungsprojekte, die von den UNO-Fachstel-
len fiir Bevolkerung, Gesundheit, Erndhrung oder Alphabetisierung entwickelt
worden sind, von vatikanischen und islamischen Diplomaten als «atheistische
Angriffe» auf ihre traditionalen, religiés fundierten Verstdndnisse von Familien-
modell, Frauenrolle und Kindersegen dezidiert zuriickgewiesen. Es handle sich um
einen Angriff auf die Schopfungsordnung und um den Versuch, die gottgewollte
Autoritdt des Mannes zu untergraben. Wihrend der Debatte wurde die Geburten-
planung sogar als Mord eingestuft. In der UNO-Arena hat sich somit — unter der
Fiihrung von rémisch-katholischen Vatikan-Diplomaten und Vertretern islamischer
Regierungen — ein dramatischer «Clash of Civilizations» ereignet.

Um solche Kultur-Konflikte im Raum der internationalen Familienpolitik
moglichst aufzufangen, organisieren UNO-Entwicklungsagenturen und transna-
tionale NGOs interkulturelle Workshops und interreligiose Weiterbildungspro-
gramme zu Themen wie «Familie und Frieden», «Gender und Frauenrechte»,
«Frauen und nachhaltige Entwicklung». Darin werden traditionale und moderne
Familien-Modelle analysiert und evaluiert, die sich im Kontext der rapiden Ver-
stidterung, unter den modernen Arbeitsbedingungen und in den omniprésenten
Sédkularisierungs-Prozesse anpassen miissen. Solche gesellschaftliche Modifika-
tionen sind tiefgreifend und deshalb oft den Formen von personlicher und struk-
tureller Gewalt ausgesetzt. Davon sind die «Ehrenmorde» ein dramatischer Aus-
druck. Die traditionellen religiésen Standards konnen also auf die gesellschaftli-
chen Entwicklungen — je nach dem Verhalten der religiosen Institutionen und
den Interessen der politischen Fithrung — sowohl sozial-revolutionir als auch
fundamentalistisch-konservativ reagieren. Oft sind die Ergebnisse aber politische
Kompromisse, worin zwar der Konsens iiber Werte wie Gleichheit und Freiheit
proklamiert wird, der politische Dissens iiber die praktischen Losungen und
Strategien aber weiter besteht. Die belgische Politologin Chantal Mouffe be-
zeichnet solche Ubergangslosungen als «konfliktualen Konsens». "'

"% ygl. etwa Axelle Kabou, Et si I’Afrique refusait le développement, Paris 1991, oder Dam-
bisa Moyo, Dead Aid. Why Aid is Not Working and How There is Another Way for Africa,
London 2009.

""" Chantal Mouffe, Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a. M.
2007, 69 (dialogische versus agonistische Demokratie) und 158 (Grenzen des Pluralismus),
vgl. 69-72.



472 Richard Friedli

Solche pragmatische Vorgehensweisen konnten darin bestehen, die ideologi-
schen und religiésen Differenzen provisorisch in Klammer zu setzen, aber tech-
nisch miteinander dariiber zu verhandeln, wie die menschlichen Grundbediirfnis-
se nach Uberleben, Gesundheit, Entwicklung und Sicherheit transkulturell garan-
tiert und implementiert werden kénnen. Aber auch solche diapraktische Prob-
lemlésungsmodelle sind — wie es die erwahnten Familien-Kontroversen an den
UN-Erdgipfeln gezeigt haben — diffizil. In solchen Gremien sind Mediations-
Fachleute engagiert, die verantwortungsethisch mit politischen und religiésen
Entscheidungstrigern nach praktischen Losungen suchen. Dabei kommt ihre
Rolle als Kultur-Ubersetzern und Religions-Dolmetscher zum Tragen.

Friedenspraxis als Gewaltverminderung

Fiir Fachleute in Peace Studies galten die Religionen bisher vorwiegend als Ob-
jekte ihrer Untersuchungen.'” So werden in der Frieden- und Religionsforschung
heute weltweit vor allem islamistische Bedrohungsszenarien und djihadistische
«Terrorakte» untersucht und beschrieben. Selten wird jedoch gefragt, wie solche
fundamentalistische Mentalitidten und fanatische Verhaltensweisen zu kooperati-
ven Formen der Konfliktlosung transformiert werden konnten. Oder wie politik-
wissenschaftlich trainierte Fachleute und Mediatoren — oft in Kooperation mit
Faith Based Organizations (FBO) und mit religiosen NGO’s — in ihrer Vermitt-
lertatigkeit den Faktor Religion aktiv berticksichtigen konnten? Angeregt von
solchen Fragestellungen erarbeiten gegenwiirtig Expertinnen und Experten am be-
reits erwidhnten «Religion-Politics-Conflict»-Desk im Eidgenossischen Aussende-
partement in Bern und im «Culture and Religion in Mediation»-Programm an der
ETH Ziirich gemeinsam einen Leitfaden iiber Religion in practice: exploring the
understandings of religion that underpin conflict transformation interventions.
Dass Fachpersonen aus der Religionswissenschaft und der Friedensforschung
interdisziplindr zusammenarbeiten, ist keine Ausnahme mehr. So nimmt bspw. —
um im europdischen Kontext zu bleiben — eine solche friedenspolitische und
kulturwissenschaftliche Wende im Zentrum fiir Friedensforschung und Friedens-
pidagogik (ZFF) an der Alpen-Adria-Universitdt (AAU) Klagenfurt-Graz-Wien
Form an. Mit dem Konzept «Culture of Peace» wird diese Konvergenz konkret
bezeichnet. Mit «Culture of Peace» sind nicht moralische Appelle fiir eine «Cul-

"2 In Peter Schlotter/Simone Wisotzki (Hg.), Friedens- und Konfliktforschung (AFK: Arbeits-
gemeinschaft fiir Friedens- und Konfliktforschung: Friedensschriften 35), Baden-Baden
2011 scheint im ausfiihrlichen Stichwortregister (451-464) der Begriff «Religion» oder
«Religionen» nicht auf. Bemerkenswert ist dabei, dass dieser «Stand der Friedens- und
Konfliktforschung» (9, vgl. 945) «unter dem Vorzeichen des 40. Jahrestages der Griindung
der AFK» (7) erstellt worden ist. Dass der Faktor «Religionen» neulich konstitutiv und ak-
tiv zur Friedensforschung gehort, ist daraus ersichtlich, dass am AFK Jahreskolloquium
2014 (3-5. April 2014 in Schwerte) ein religionssoziologischer Panel angeboten wird, den
der neu eingerichtete Arbeitskreis «Kultur und Religion» zum Thema «Religion zwischen
Inklusion und Exklusion: kultursensible Mediation» gestaltet hat.



Religionswissenschaft im Teststand der Praxis 473

ture for Peace» gemeint, sondern vielmehr das Projekt einer interdisziplindr ar-
beitenden akademischen Forschungs- und Unterrichtseinheit. Im universitiren
Facherkatalog situiert sich dieser Studienbereich zwischen «Internationale Be-
ziehungen» und «Sozial-Psychologie»."

Zu einer so verstandenen «Friedenskultun» gehéren auch tiefenkulturelle Di-
mensionen. Den Begriff «Tiefenkultur» hat der bereits erwdhnte norwegische
Friedensforscher Johan Galtung zu Beginn der universitdren Friedensforschung
in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts als analytische Kategorie in die Konflikt-
und Friedensforschung eingefiihrt. Dabei versteht er Deep Culture nicht essentia-
listisch — etwa als eine Art von Container, der mit unbewussten Erinnerungen,
Stereotypen oder moralischen Zwingen angefiillt wire. Vielmehr wird — wie
schon gesagt'* — die tiefenkulturelle Komponente einer Tradition als ein histori-
sches Interface verstanden, auf dem (1) die fundierenden Mythen und Narrative
einer Gesellschaft, (2) ihre sozialen Plausibilititen und (3) das kollektive Ge-
déchtnis interagieren. Normalerweise fithren diese drei Bereiche zu ausbalancier-
ten Lebensrdumen. Diese latente gesellschaftliche Kombinatorik nimmt aber oft
die Gestalt von «kultureller Gewalt» an, wodurch konkrete «Strukturen von Ge-
walty (wie z.B. das Machtgefille zwischen Mann und Frau in den biblischen
Schopfungsberichten, das hinduistische Kastensystem oder die Tutsi-Hutu-
Lehensstruktur in Rwanda) legitimiert werden. Die «persdnliche Gewalt» ist da-
von eine Manifestation. Dabei definiert Johan Galtung den Begriff «Gewalt» als
Interventionen, wodurch Menschen daran gehindert werden, sich so zu entfalten,
wie es in ihrem jeweiligen historischen Kontext méglich wire."> Solche 6ffent-
lich tradierte und individuell verinnerlichte Zwangsmechanismen und Normen-
diktate werden durch kulturelle und religiése Uberlieferungen legitimiert. Auf
der Agenda der Friedensforschung werden deshalb die Beobachtung und Analy-
se von solchen religions- und kulturvermittelten Daten zu bedeutsamen Werk-
zeugen, damit gesellschaftliche Konfliki-Phdnomene nicht nur oberfldchlich
wahrgenommen, sondern auch von Grund auf analysiert werden konnen. Die
praxisorientierte religionswissenschaftliche Kooperation kann deshalb nicht auf
eine manipulative Social Engineering-Technik reduziert werden, sondern ist
vielmehr eine Form von Biirger-Verantwortung. Wie solche Optionen in der

= Vgl. Vikorija Ratkovic/Wemer Wintersteiner (Ed.), Culture of Peace. A Concept and A
Campaign Revisited (Yearbook Peace Culture 2010), Klagenfurt/Celovec 2010.

'Y Oben, Anm. 8. Die Kategorie «Tiefenkultur» hat Dieter Senghaas 6fters kritisch begutach-
tet. Seine aktuelle Position findet sich im Beitrag «Lehrstiicke fiir Friedensgestaltung» in:
Petra Bleisch/Andrea Rota (Hg.), Frieden als Beruf. Beitrige der Religions- und Friedens-
forschung. Festschrift fiir Richard Friedli zu seinem 75. Geburtstag (Culturel 3), Ziirich
2012, 69-80, bes. 78-80.

So in einer seiner grundlegenden Schrift: Johan Galtung, Strukturelle Gewalt. Beitrage zur
Friedens- und Konfliktforschung (rororo aktuell 1877), Reinbek bei Hamburg 1975, 9: «Ge-
walt liegt dann vor, wenn Menschen so beeinflusst werden, dass ihre aktuelle somatische
und geistige Verwirklichung geringer ist als ihre potentielle Verwirklichkungy». Vgl. 9-31:
Kommentare (aktuell-potentiell), typologischen Differenzierungen (persénlich-strukturell;
manifest-latent) und historischen Anwendungen (Rahmenbedingungen).



474 Richard Friedli

«Friedensstadt Linz» kreativ umgesetzt werden, ist kiirzlich ausfiihrlich in der
Festschrift fiir Kollegen Reiner Steinweg behandelt worden — von 6ffentlichen
Lesekreisen iiber internationale Strassenmusik bis zu interkulturellen Quartier-
Debatten.'®

Mit den drei erwdhnten Problemfeldern Migration, Entwicklungszusammen-
arbeit und Friedenspraxis habe ich konkrete Forschungs- und Lehr-Bereiche
bezeichnet, wo die Religionswissenschaft einen gesellschaftspolitischen Beitrag
erbringt. Die so verstandene «angewandte» Religionswissenschaft bleibt aber
akademisch solide Religionsforschung. Praxisbezogene Religionswissenschaft
ist nicht etwas Fachfremdes, das dem je individuellen moralischen Gewissen,
dem journalistischen Flair oder der Initiative von einzelnen Religionswissen-
schaftlerinnen und Religionswissenschaftlern iiberlassen ist. Vielmehr erfordert
die Komplexitit der oben angesprochenen Problem- und Forschungsfelder von
den Akteuren neben dem akademischen Fachwissen noch weitere komplementé-
re Kompetenzen.

Methodologische Koordinaten der angewandten Religionswissenschaft

Die «praktische» Religionswissenschaft umfasst sehr komplexe Vorgehens- und
Arbeitsweisen. Als Konvergenzwissenschaft arbeitet sie ndmlich dhnlich inter-
disziplindr wie z.B. Biologie, Medizin oder Werkstoffwissenschaft, fiir welche
die «reine» Grundlagenforschung in Chemie und Physik konstitutiv als Basis-
wissen vorausgesetzt ist. Fiir den Forschungs- und Studien-Bereich der «ange-
wandten Religionswissenschaft» erachte ich folgende vier Kompetenzfelder als
unverzichtbar: (1) lokale Religionsgeschichte, (2) 16sungsorientierte Sozialwis-
senschaft, (3) interdisziplindre Vorgehensweise und (4) Polit-Beratung.

Religionsgeschichtliche Kompetenzen: Fiir die angewandte Religionswissen-
schaft erachte ich — in Ergénzung zu den allgemeinen religionswissenschaftli-
chen Kenntnissen — religionsgeschichtliche Kompetenzen als inhaltliches So-
ckelwissen: einerseits die detaillierte Kenntnis von mindestens einer religionsge-
schichtlichen Tradition in ihrer geographischen Auspridgung und andererseits die
offiziellen und lokalen Sprachen (z.B. im kaukasischen Aserbeidschan-Kontext:
einerseits die arabische Korankenntnis und andererseits den Aseri-Dialekt). Mit
Hilfe dieser Geschichts- und Sprachkompetenzen konnen Religionswissenschaft-
lerInnen ihren Beitrag zur Beobachtung, Analyse und Mediation auf den jeweili-
gen lokalen und regionalen Problemfeldern erbringen. Denn die konkreten ge-
sellschaftlichen Prozesse und Konflikte sind das Ergebnis von ebenso vielen
individuellen und kollektiven Verunsicherungen und Traumata, die ich oben als
tiefenkulturelle Konfiguration bezeichnet habe. Dadurch kann das jeweilige

'® Vgl. Marcel Baumann u.a., Friedensforschung und Friedenspraxis — Ermutigung zur Arbeit

an der Utopie. Reiner Steinweg zum 70. Geburtstag, Frankfurt a. M. 2009.



Religionswissenschafi im Teststand der Praxis 475

Konfliktpotential als eine konstruierte Wirklichkeit interpretiert werden, worin
sich die fundierenden religiésen Traditionen mit ihren historischen Einschitzun-
gen und postkolonialen Verhaltensweisen artikulieren. In der gleichen komple-
xen Tiefenkultur lassen sich aber neben den tradierten Vorurteilen auch offenge-
bliebene Verhandlungsraume und authentische Verséhnungskompetenzen freile-
gen. In kontextuell eingebetteten, kultur- und religionssensiblen Prozessen lassen
sich dann eventuell soziale Initiativen entwickeln, worin aggressiv abgeschottete
Religions- und Kulturtraditionen das Risiko eingehen, sich auf verhandlungs-
offene Umgangsformen einzulassen. In der Ritual-Forschung werden dazu die
Ausdrucksformen und die Phasen untersucht, wonach z.B. mit Hilfe von sorgfil-
tig gestalteten Modellen der Ubergangsgerechtigkeit (transitional justice) eine
Kultur der «Verséhnung ohne Kapitulation» ermdglicht wird. Der Religionssozi-
ologe Victor Turner hat solche Aushandlungsrdume als die Zwischen-Zeit der
«Liminalitdt» bezeichnet — zwischen dem chaotischen Konflikt und dem entfein-
deten Neubeginn.'’

Empirische Sozialwissenschaften: Das Stichwort «Versshnung ohne Kapitulati-
ony» spricht sozial-politische Bereiche an, worin die religionssoziologische Inter-
pretationen einen «praktischen» Mehrwert erbringen konnen. Ein solcher Mehr-
wert ist aber nicht sicheres Ergebnis. Seitdem ich nidmlich im Rwanda-Genozid
1994 vor zwanzig Jahren sowohl unter den Opfern und als auch unter den Tétern
befreundete Menschen weiss, die ich seit 1966 als ihr ehemaliger Professor fiir
Entwicklungsethik an der Nationaluniversitit Rwandas in Butare/Rwanda ge-
kannt habe, bin ich sehr vorsichtig mit theoretischen Methodendiskussionen und
moralischen Beurteilungen geworden. Umso mehr gilt fiir mich, dass interdiszip-
lindr und interkulturell arbeitende Forschungs- und Arbeits-Teams die Fahigkeit
besitzen sollten, empathisch und kultursensibel auch mit dusserst komplexen
Situationen umzugehen. Im Zusammenhang mit dem Rwanda Genozid werden
international mehr als ein Dutzend Entschliisselungs-Ansétze diskutiert — von der
belgischen Kolonialpolitik und katholischen Missionierung iiber die Demogra-
phie und den Fall der Berliner Mauer bis zur Gehorsamskultur.

Interdisziplindre Methodologie: Die sachgerechte Beurteilung, umsichtige Eva-
luation und l6sungsorientierte Beratung auf solch komplexen religionspolitischen
Feldern setzten interdisziplindre Kooperationen voraus. Dabei sind Fachleute aus
den Bereichen Soziologie, Kultur-Anthropologie, Demographie, Politologie und

""" Vagl. Friedli, Versohnung ohne Kapitulation (wie Anm. 8), 345-359. Auf dem internationa-
len Feld der Vergangenheits-Arbeit (Deal with Past) hat M6 Bleeker, eine ehemalige Stu-
dentin, eine grosse Kompetenz erworben und reflektiert sie methodologisch weiter: Mo
Bleeker, Vers une anthropologie de la reconciliation, in: Bleisch/Rota, Frieden (wie Anm.
14), 81-97. Vgl. auch Brian Cox, Faith Based Reconciliation, Santa Barbara 2011. Brian
Cox leitet das International Center For Religion and Diplomacy (ICRD, Washington DC).
ICRD hat von 2000-2007 in Kashmir ein grenziiberschreitendes Vers6hnungsprojekt ani-
miert (<http://ircd.org/rp13»).



476 Richard Friedli

interkultureller Kommunikation unumgéngliche Partner. lhre kombinierten Bei-
trage, deren Losungsvorschlidge sie reziprok gewichten, kénnen nachhaltige Er-
gebnisse generieren. Unter solchen Vorzeichen forschen und arbeiten bspw. die
MitarbeiterInnen des interuniversitire Zentrums fiir Religion, Wirtschaft und Po-
litik an der Universitdt Luzern, das sich in Lehre und Forschung solch komple-
xen gesellschaftlichen Herausforderungen stellt.

Forschung und Beratung im Team: Die integrierte Herangehensweisen an viel-
dimensionale gesellschaftliche Gegebenheiten, wie ich sie oben angesprochen
habe, bringt es mit sich, dass der religionswissenschaftliche Beitrag nur in der
cross-fertilization mit anderen Fachleuten geleistet werden kann. «Teamarbeit»
ist ndmlich nicht der individuellen Initiative anheimgestellt. Noch weniger ist
Teamarbeit eine moralischen Einladung. «Arbeiten im Team» ist vielmehr die
strukturelle Voraussetzung und das konstitutive Prozedere, um 6ffentliche Pro-
jekte und Herausforderungen nachhaltigen Losungen zufiihren zu konnen. Die
Religionswissenschaftler kooperiert dabei nicht nur mit Sozialwissenschaftler-
Innen, sondern auch mit den politischen Entscheidungstrigern und zivilgesell-
schaftlichen Akteuren. Sie ist somit Partnerin im «Raum des Verhandelns», worin
fiir die menschlichen Grundbediirfnisse nach optimalen Antworten gesucht wird.'®

Die intellektuelle Askese, um wihrend solchen Forschungs- und Anwen-
dungsphasen die eigene interessengeleiteten Bindungen zu kontrollieren, ist fiir
alle Beteiligten eine personliche Herausforderung. Denn zusédtzlich zu ihren
Sach-Kompetenzen sind Charakterziige wie luzide Selbstwahrnehmung, waches
Selbstmanagement, Analyse der subjektiven kulturellen Bedingtheiten und «Re-
lativierung» der eigenen religisen Optionen die unabdingbare Voraussetzung,
um das Gelingen von Projekten zu garantieren.'®

Das MAS-Programm «Conflict-Transformation and Peace» hat an der World
Peace Academy (WPA — akkreditiert durch die Universitit Basel) solche sachbe-
zogene und personliche Parameter kombiniert. Die darin involvierten Studieren-
den mit beruflichen Erfahrungen vor Ort, deren Herkunft von Afghanistan iiber
Nigeria bis nach Kolumbien reicht, werden deshalb grundsitzlich in drei Berei-
chen trainiert: (1) Friedens-Theorien und Analyse von Konfliktfeldern, (2) Per-
sonlichkeitsbildung und (3) die Gemeinschaft der Studierenden als Peace-Labo-
ratorium. Dieses Laboratorium ist insofern «vor Ort» gegeben, als die Studieren-
den in einem Studentenhaus wohnen. Dadurch durchmischen und iiberlagern
sich im gemeinsamen Alltag banale interkulturelle und religiosen Herausforde-

'®  Unter diesen Voraussetzungen arbeitet an den Universitit Basel, Luzern und Ziirich unter
der Leitung von Daria Pezzoli-Olgiati das Team des Zentrums fiir Religion, Wirtschaft und
Politik (ZRWP). Vgl. oben Anm. 1.

Exemplarisch stufe ich in diesem Zusammenhang das Engagement des texanischen Pastors
Bob Roberts aus der evangelikalen Kirchentradition ein, der sich bei seinem friedenspéda-
gogischen Engagement mit den Hamas im Gaza-Streifen nichts anderes wiinscht, als dass er
selber als «bekehrt» wahrgenommen wird. Vgl. sein Interview «Connecting Evangelical
Christians ans Conservative Muslims», in: Politorbis (wie Anm. 4), 77-83.



Religionswissenschaft im Teststand der Praxis 477

rungen: Koch- und Essgewohnheiten, Abfall-Entsorgung, Gewalt-Traumata, Be-
troffenheit durch die aktuellen Ereignissen in ihrer Heimat, Kulturschock von
religidsen und sidkularen Mentalititen, konkrete Gender-Fragen, ererbte Kolo-
nialvergangenheit oder zeitgendssische Musikstile. Das sind ebenso viele Kon-
fliktherde. Durch das Personlichkeits-Training, welches von zwei Fachpersonen
angeboten wird, sollen die Studierenden beféhigt werden, mit solchen Differen-
zen konstruktiv umzugehen.*

Spiritualitdit, Religion und Religionswissenschaft

Dieses «Peace-Laboratoriumy», das als konstitutives Element in das MAS-Pro-
gramm eingebaut war, wird sowohl in der akademischen Religionswissenschaft
als auch in der traditionellen Friedensforschung kontrovers diskutiert. Neulich
hat aber der amerikanische Friedensforscher John Paul Lederach in seiner weg-
weisenden Publikation iiber «Moral Imagination» die «Entscheidung, wie wir in
der Welt stehen» als Spiritualitdt beschrieben. Dabei versteht er «Spiritualitédt»
nicht als eine spezifisch religiose oder theologische Option, sondern vielmehr als
ein Charakterzug von Fachleuten, die enttduschungsfest in der Friedensforschung
tédtig sind.

Ein solcher Arbeitsstil ist nicht vollig neu. Bereits an der dritten Vollver-
sammlung der World Conference of Religions on Peace von 1979 in Princeton/
USA waren wir in einer interreligiosen Arbeitsgruppe damit beschaftigt, «Spiri-
tualitidty religionsiibergreifend als Motivation zum Friedensengagement zu defi-
nieren. An diesem internationalen Workshop haben auch Delegierte aus den kon-
fuzianischen, islamischen und buddhistischen Traditionen Chinas teilnehmen
konnen, welche die chinesische Kulturrevolution und ihre antireligiosen Verfol-
gungen miterlebt hatten. Wahrend einer Woche haben fiinfzehn Religions-Dele-
gierte an einer konsensfihigen transreligiosen Definition von «Spiritualitdty ge-
arbeitet. Das Ergebnis, das der Vollversammlung von mehr als 800 Religionsver-
treterInnen vorgelegt wurde, war: «Spiritualitdt verstehen wir als das Bewusst-
sein von Verantwortung, welches in einer absoluten Betroffenheit verwurzelt
ist». «Spiritualitdt» wird also nicht privat-mystisch definiert, sondern als eine ver-
antwortete soziale Praxis, die sich ohne Wenn und Aber engagiert.”’ Der Grund
einer solch bedingungslosen Betroffenheit — ultimate concern — wurde aber nicht
definiert, denn die inhaltliche konkrete Bezeichnung fiir eine solch absolut ver-
bindliche und verbindende Referenz ist je nach Tradition verschieden — Gotamo
der Buddha, Jesus der Christus, der lebenspendende Allah, das fundierende Tao,
die unantastbare Menschenwiirde oder die global verbindlichen Menschenrechte.

" An der WPA habe ich 2009-2013 das Modul Religions — Conflict Potential and Conciliati-
on Competencies unterrichtet. Von Herbst 2012 bis Sommer 2013 habe ich deren akademi-
sche Leitung verantwortet. Die WPA ist im Juli 2013 wegen finanziellen Engpéasse von der
Schweizerische Friedensstiftung Swisspeace iibernommen worden.

' vgl. das Kurzprotokoll in Richard Friedli, Spiritualitit und Friedensarbeit, in: Maria Alber-
ta Liicker (Hg.), Den Frieden tun. Die 3. Weltversammlung der Religionen fiir den Frieden,
Freiburg/Basel/Wien 1980, 65-86.



478 Richard Friedli

Die existenzielle Qualitdt und die ethisch-religiosen Begriindungen fiir das 6f-
fentliche Engagement wurde an der WCRP 1979 Weltversammlung nicht disku-
tiert. Zwei Kommentare konnen aber die transreligiose Definition von «Spiritua-
litdit» noch verdichten: Die chinesische Delegation hat wihrend den Debatten um
die «spirituelle Dimension» grossen Wert darauf gelegt, dass — aus Achtung vor
dem Engagement der Arbeiterklasse — zur «absoluten Betroffenheit» nicht nur
die Horizonte der traditionellen Religionsgemeinschaften benannt werden sollen,
sondern auch das maoistische Weltbild von einer erhofften Gesellschaft, worin
es keine Ausbeutung des Proletariats mehr geben wird. Ein weiterer Kontrapunkt
wurde von der japanischen Delegation gesetzt: Sie hat in einem Minderheitsan-
trag festgehalten, dass «Spiritualitdty ein Wert in sich sei, der nicht instrumenta-
lisiert werden diirfe — auch nicht fiir Friedensarbeit.””

Es bleibt die Vorgabe, dass Mediatorinnen und Mediatoren im Prozess der
Konflikt-Transformation spirituellen Féhigkeiten aktivieren: Vertrauenswiirdig-
keit, kreativer Intelligenz, gesundem Menschenverstand, Belastungsfihigkeit,
Resilienz und Sinn fiir Humor. Die amerikanischen Mediatoren Daniel Bowling
und David Hoffman fassen den Mediationsprozess — im mediative space — so zu-
sammen: Bringing Peace into the Room — den Frieden mit in den Raum brin-
gen.” Die Arbeit am Frieden beginnt also vor der Friedensarbeit. Damit zeichnet
sich eine friedenspddagogische Wende ab. Entscheidend sind in der konkreten
Mediation nicht die Kenntnisse iiber technische Verhandlungsablidufe, Konflikt-
Theorien oder Analysen liber Formen des Gesellschaftswandels. Diese sind zwar
als Fach-Kompetenzen vorausgesetzt, auf dem Terrain ist aber der Lebensstil
massgeblich — die Spiritualitéit des Mediators. Auch hier gilt — um es pointiert zu
formulieren: die sanften Einstellungen und Vorgehensweisen (soft skills) werden
zu den entscheidenden «harten» Fachkompetenzen (hard skills).

Religionswissenschaftliche Agenda zu Beginn des 21. Jahrhunderts

Die Anwendungs- und Berufsfelder fiir Fachleute in angewandter Religionswis-
senschaft sind konturenreich und oft unerwartet. Davon habe ich bereits mehrere
erwdhnt. Andere diirften tberraschend sein. Etwa das Projekt, moglichst alle
Schweizer Polizisten fiir ihre Arbeit auf dem multikulturellen und interreligiosen
Feld in «sozialen Kompetenzen» weiterzubilden (2014ff). Oder: die unter US-
Militérseelsorgern — die «Unified Command Chaplains» — 6ffentlich intensiv ge-
fiihrte Diskussion, wie weit sie befihigt werden miissen, Truppen-Kommandeure
iiber den Religions-Faktor bei militdrischen Interventionen beraten zu konnen.

2 Die Comments by the Japanese Committee of WCRP zum Bericht der Arbeitsgruppe «Spiri-

tualitit» findet sich in Homer A. Jack (Ed.), Religion in the Struggle for World Community.
Unabridged Proceedings of Third World Conferene on Religion and Peace (WCRP III),
Princeton, New Jersey, 29 August/7 September 1979, New York 1980, 265-266.

Daniel Bowling/David Hoffman, Bringing Peace into the Room: The Personal Qualities for
the Mediator and Their Impact on the Mediation, in: Negotiation Journal, January 2000, 5-28.

23



Religionswissenschaft im Teststand der Praxis 479

Ja, sie fragen sich noch radikaler, ob sie in besetzten Gebieten interreligidse Be-
gegnungen — wie 2007 in Bagdad der /ragi Inter-Religious Congress im Einver-
stindnis mit General Petraeus — anregen und fordern konnten.**

Ohne hier im Rahmen dieses Beitrags solche internationale Themenbereiche,
die erst andiskutiert werden, weiter zu vertiefen, erwihne ich noch einige lokale
Gesellschafts-Bereiche, auf denen die angewandte Religionswissenschaft The-
menfelder fiir Forschung und Beratung erhalten diirfte.

Schule: Der mentale und soziale Gesellschaftsumbau, wodurch nationale und re-
gionale Werte- und Religionsformen auf globalisierte Solidaritit-Erwartungen
ausgeweitet werden, geschieht bekanntlich nicht problemlos. Deshalb werden
neue Inhalte, Lernziele und Funktionen der Schule europaweit kontrovers disku-
tiert. Es geht dabei um die geeignete Schulform, den neuen Lernbereich iiber
Kulturen, Lebensgestaltung, Ethik und Religionen so zu vermitteln, dass darin
zwar die lokalen gesellschaftlichen Traditionen beriicksichtig werden, dabei aber —
wie es neulich der Europiische Gerichtshof fiir Menschenrechte formuliert hat —
«die Darstellung der Religionen objektiv, kritisch und pluralistisch» gestaltet wird.

Dazu hat in der Schweiz mit dem oben erwiihnten Nationalen Forschungspro-
gramm NFP 58 zu Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft (2012) fun-
dierte Materialien und Entscheidungskriterien bereitgestellt. Deren Ergebnisse
liber «die Schweiz zwischen Sékularisierung und religioser Vielfalt» wurden im
Lehrplan 21 péddagogisch zu stufengerechten Lern- und Unterrichts-Einheiten
umgesetzt und 2013 ins Konsultationsverfahren geschickt. Darin ist vorgesehen,
fiir alle Schiiler verbindliche Kurse zu Ethik, Kulturen und Religionen anzubie-
ten. Der dhnlich konzipierte Plan d’Etudes Romand (PER) wird in der West-
schweiz seit 2010 in den Primarschul-Zyklen unterrichtet. In diesen neuen Pro-
grammen erhalten die «transversalen Kompetenzen» eine grosse Bedeutung. Da-
durch soll die neue Generation befihigt werden, sowohl ihre Selbstwahrneh-
mung zu bestédrken als auch die interkulturelle Kommunikationsfihigkeit zu er-
hohen, das interreligiose Zusammenleben konfliktfrei zu gestalten, tolerante Um-
gangsformen zu erlernen und aktive Demokratie einzuiiben.

Gesellschaft: Offentliche Akteure, die in kulturell und religiés durchmischten In-
stitutionen arbeiten, bendtigen neue Kompetenzen und Werkzeuge. Ihre Grund-
ausbildung wird deshalb durch Weiterbildung in sozialen Kompetenzen ergénzt.
Darin nehmen die religionswissenschaftlichen und kulturanthropologischen An-
gebote einen bedeutsamen Platz ein. Ich denke an die Ausbildung von Pflege-
fachleuten im Spital, an Polizei- oder Gerichtsbeamte, an Verantwortliche im

¥ Eine Sondernummer der The Review of Faith & International Affairs, April 2010, ist dieser
Thematik der Armee-Seelsorger gewidmet — z.B.: John W. Brinsfield, The U.S. Military
Chaplaincy, Then and Now (17-24); John D. Carlson, Cashing in on Religion’s Currency?:
Ethical Challenges for a Post-Secular Military (51-62); Miroslav Volf, Agents of Peace in
Theaters for War: Rethinking The Role of Military Chaplains (33-41).



480 Richard Friedli

Bereich der Migration oder an SozialarbeiterInnen. Mit Experten im Schweizeri-
schen Katastrophenhilfe Corps haben wir bspw. — als Nacharbeit zum Tsunami
2004 — an der Fachhochschule fiir Gesundheit «La Source» in Lausanne Totenli-
turgien zu entwerfen versucht. Dabei sind zwei Sequenzen von Zeremonien vor-
geschlagen worden: ein erstes transreligioses Rituale unmittelbar nach Naturka-
tastrophen, um Epidemien zu verhindern, und — zeitlich verschoben — ein vertief-
tes interreligioses Rituale fiir die Verstorbenen, worin sich die einzelnen be-
troffenen Familien und Religionsgemeinschaften gemeinsam, aber religionsspe-
zifisch ausdriicken konnten.

So werden also Themen wie «Kulturen und Ethik» oder «Religionen und Nor-
men» zu Pfeilemm von entsprechenden Lern-Kurrikula. In diesem Kontext ist es
bezeichnend, dass die Schweizerische Gesellschaft fiir Religionswissenschaft fiir
ihre Jahrestagung 2013 die Thematik «Wiederbelebung des Todes: Religionen
und Krankheit, Alter, Sterben» gewihlt hat. Oder in der Ecole Romande d’Aspi-
rants de Police (ERAP) in Neuenburg und im Diplom-Kurrikulum fiir Polizeiof-
fiziere werden ab 2013 Module iiber «Kulturen und Normen» angeboten, worin
offentliche oder private Konflikte (wie z.B. die Durchsetzung von Schulvor-
schriften, dramatische Reaktionen auf verletzte Familienehre oder die Lebensfor-
men der Roma) praxisbezogen analysiert werden. Die Bereiche dessen, was ge-
sellschaftlich nicht-verhandelbar ist, und die Raume dessen, wo kulturspezifische
Verhaltensformen akzeptiert sind, werden politisch kontrovers, aber umsichtig
ausgehandelt. Religionswissenschaft wird dabei zur Polit-Beratung eingeladen
und tibernimmt 6ffentliche Verantwortung.

Kirchen: Weltweit bewegen sich protestantische, katholische, orthodoxe oder
evangelikale Kirchen in oft dramatischen Gesellschaftsprozessen zwischen Tra-
dition und Modernitdt, Religiositdt und Sakularitit. Einige Stichworte konnen
solche innerchristliche Transitionen andeuten: neue wertkonservative Glaubens-
gemeinschaften und sékulare Freidenker-Gruppen, charismatische Aufbriiche,
afrikanische, asiatische und lateinamerikanische Migrations-Gemeinden in Euro-
pa. Sie bewegen sich in Ubergiingen und Mischformen zwischen Sakularisierung
und Traditionalismus, zwischen kirchlicher Institution und religiosem Patch-
work, zwischen offentlicher Frommigkeit und Atheismus. Die weltweiten Kont-
roversen in den christlichen Konfessionen im Zusammenhang mit der sakramen-
tale Segnung von gleichgeschlechtlichen Ehen oder um die Ordination von Frau-
en zu Priesterinnen und Bischdfinnen illustrieren, wie dramatisch solche Transi-
tionen sein konnen. Mit dhnlichen Pro- und Contra-Argumenten wird in buddhis-
tischen Gemeinschaften um die Ordination von Nonnen und in islamischen Ge-
meinschaften um die Imam-Funktion von Frauen als Vorbeterinnen debattiert. Es
handelt sich also nicht ausschliesslich um innerkatholische bzw. innerprotestanti-
sche theologische Kontroversen, sondern vielmehr um religionssoziologische
Symptome von globalen gesellschaftlichen Transitionen.



Religionswissenschaft im Teststand der Praxis 481

Medien: Fachpersonen aus den religionswissenschaftlichen Bereichen kdnnten in
solchen Kontexten interkulturelle Interpretations-Angebote und transkulturelle
Vergleichspunkte erarbeiten. Dadurch bieten sie Diskussions-Beitrdge zur 6ffent-
lichen Meinungsbildung an. Selbstverstindlich werden ihre Interventionen und
Entschliisselungs-Modelle in der politischen Arena kontrovers diskutiert. Exper-
tenwissen steht oft gegen Expertenwissen. Das gehort aber zur «Arbeit am Be-
griffy. Auf dem globalisierten Feld sind solche Debatten unumgénglich, damit
die vieldimensionalen Problemlagen sowohl fiir die breite Offentlichkeit wie
auch fiir die politischen Entscheidungstrdger nachvollziehbar werden. Das be-
deutet — wie ich es bereits oben vorgeschlagen habe —, dass in universitiren Be-
rufungs- und Habilitationsverfahren neben den Forschungsergebnissen und Pub-
likationslisten der Kandidatinnen und Kandidaten auch ihre Kommunikations-
und Medienkompetenz gewichtet werden muss.

Politik: Weitere Problembereiche, zu deren Losung die praxisorientierte Religions-
wissenschaft beratend beitragen kann, sind die lokalen und globalen Herausforde-
rungen, die zum Arbeitsfeld von Politikern, Diplomaten und Militirs gehoéren. In
diesem Zusammenhang hat die ehemalige Aussenministerin der USA, Madeleine
K. Albright, in ihrem selbstkritischen Riickblick iiber «Gott, Amerika und die Welt-
politiky ausfihrlich und dezidiert dargelegt, warum zur Losung der komplexen
Probleme, die sich heute stellen, neben Juristen, Wirtschaftsfachleuten und Militér-
berater auch Religionswissenschaftlerlnnen als Experten beigezogen werden miis-
sen.”” In diesen interdisziplinir angelegten Berater-Teams ist es ihre Aufgabe, in
aktuellen politischen Ereignissen die religionsgeschichtlichen und kulturanthropo-
logischen Vorgaben und Kontexte freizulegen. Bedeutsam ist auch ihr Beitrag, ver-
antwortungsethische Kriterien an die Entscheidungsfindung vorzulegen.

«Dritter Raumy» als Horizont

Zusammenfassend halte ich fest, dass die angewandte Religionswissenschaft — wie
jede andere Wissenschaft — empirisch, kritisch und 16sungsorientiert arbeitet. Und
gerade deshalb ist sie auch wertorientiert. Die Fachleute, die im religionswissen-
schaftlichen Laboratorium interdisziplindr zusammenarbeiten und gemeinsam — sei
es in der Grundlagenforschung oder sei es in Lehre und Beratung — nach verant-
wortbaren Losungsansétzen suchen, verstehen sich deshalb nicht als rigide Sozial-
technologen, sondern arbeiten nach der «Versuch-und-Irrtum»-Methodologie. Und
sie sind sich bewusst, wie komplex die politisch-wirtschaftlich-religiose Realitét
ist, worin sie sich bewegen. Denn sie wissen, dass der «Dritte Raum» — ein third
place, wie ihn der indische Anthropologe Homi K. Bhabba bezeichnet®® — erst
noch zu gestalten ist — sowohl dialogisch wie auch diapraktisch.

> Madeleine K. Albright, Der Michtige und der Allmichtige. Gott, Amerika und die Weltpo-
litik, Miinchen 2006, z.B. im Kapitel «Glaube und Diplomatie»: 85-100.
® Homi K Bhabba, The Location of Culture, Routledge, New York 1994.



482 Richard Friedli

Religionswissenschaft im Teststand der Praxis. Beitrdge zur
interdisziplindren Forschung und Beratung

Wihrend der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts haben sich auch fiir die Religionswis-
senschaft die Themenfelder und Methodologien stark entwickelt — und zwar sowohl fiir
die historische und die empirische Grundlagenforschung als auch fiir ihre Praxisorien-
tiertheit. Der Autor — Mitgriinder 1977 der Schweizerischen Gesellschaft fiir Religions-
wissenschaft — nimmt an diesen Prozessen auch nach seiner Emeritierung 2006 teil. Er
legt davon im Artikel unter vier Gesichtspunkten Rechenschaft ab: (1) die Religionen im
globalisierten Gesellschaftswandel (Migration, Entwicklungszusammenarbeit, Peace Re-
search), (2) die interdisziplindre Vorgehensweise (integrierte Kombination von Religions-
geschichte, empirische Sozialwissenschaft und Beratung), (3) eine tragfihige Spiritualitét
(sékular oder religios) und (4) eine mogliche Agenda zu Beginn des 21. Jahrhunderts: fiir
die Schule (transversaler Bereich: Kulturen, Religionen, Ethik) oder fiir die Gesellschaft
(Weiterbildung in multikulturellen Kompetenzen fiir Pflegepersonal, Polizisten, Entwick-
lungsfachleute, Diplomaten).

Religionswissenschaft — Globalisierter Gesellschaftswandel — Interdisziplinaritdt — Spiri-
tualitdt — multikulturelle Kompetenzen.

La science des religions a l'épreuve de la pratique. Contributions pour la recherche
et la consultation interdisciplinaires

Au cours de la deuxiéme moitié du 20éme siécle, les champs thématiques et les méthodo-
logies se sont développées de maniére considérable également pour la science des religi-
ons — aussi bien pour la recherche fondamentale historique et empirique, que pour son
orientation pratique. L’auteur — co-fondateur de la Société suisse pour la science des reli-
gions en 1977 — participe a ces processus aussi aprés son émeéritat en 2006. Il en rend
compte dans cet article sous quatre perspectives: (1) les religions en prise a la mutation
globale de la société (migration, collaboration en mati¢re de développement, Peace Rese-
arch), (2) la procédure interdisciplinaire (combinaison intégrée de I’histoire des religions,
science sociale empirique et conseil), (3) une spiritualité solide (séculaire ou religieuse) et
(4) un possible agenda au début du 21¢me siécle: pour la formation (domaine transversal:
cultures, religions, éthique) ou pour la société (formation continue dans des compétences
multiculturelles pour le personnel soignant, les policiers, les spécialistes en matiére de
développement, les diplomates).

Science des religions — mutation globale de la société — interdisciplinarité — spiritualité —
compétences multiculturelles.

Le scienze religiose alla prova della pratica. Contributi per la ricerca interdisciplinare
e la consulenza

Durante la seconda meta del 20simo secolo anche per le scienze religiose i campi tematici
e le metodologie si sono fortemente sviluppati — e questo sia per le ricerche storiche ed
empiriche che per il loro orientamento pratico. L’autore — cofondatore nel 1977
dell’Associazione svizzera per le scienze religiose — prese parte a questo processo anche
dopo la sua nomina a professore emerito nel 2006. Nell’articolo I’autore rende conto di
questo sviluppo attraverso 4 punti di vista: (1) le religioni nelle trasformazioni sociali
globali (migrazione, aiuto allo sviluppo, peace research); (2) il metodo interdisciplinare
(combinazione integrata di storia religiosa, ricerca sociale empirica e consulenza); (3) una
spiritualita solida (secolare o religiosa) e (4) una possibile agenda d’inizio 21simo secolo:
per la scuola (ambito trasversale: cultura, religione, etica) o per la societa (perfezionamen-
to nelle competenze multiculturali per il personale paramedico, la polizia, gli specialisti
dell’aiuto allo sviluppo e per i diplomatici).

Scienze religiose — trasformazioni sociali globali — interdisciplinarita — spiritualita — com-
petenze multiculturali.



Religionswissenschaft im Teststand der Praxis 483

Religious science and the challenges of practice. Contributions to interdisciplinary
research and counselling

In religious science, the thematic areas of interest and the methodologies moved forward
strongly during the second half of the twentieth century, both for its historical and empiri-
cal basic research and in its orientation to practice. As a co-founder of the Schweizerische
Gesellschaft fiir Religionswissenschaft (1977), 1 have been heavily involved in these
processes and continue to be so, despite my official retirement in 2006. In this paper I
offer an account of these developments from four perspectives: (1) religions in the context
of global societal change (migration, cooperation for development, peace research), (2)
the interdisciplinary approach (integrating religious history with empirical sociology and
counselling), (3) a sustainable form of spirituality for the future (secular or religious) and
(4) a possible agenda for the beginning of the 21st century: for public education (a trans-
versal domain including cultures, religions and ethics) and for society in general (continu-
ing education for multicultural competences for the caring professions, the police, devel-
opment specialists, diplomats).

Religious science — global social change — interdisciplinarity — spirituality — multicultural
competences.

Richard Friedli, Prof. em., Dr., Faculty of Arts and Humanities, Universitit Fribourg,
Lehrstuhl Religionswissenschaft.






	Religionswissenschaft im Teststand der Praxis : Beiträge zur interdisziplinären Forschung und Beratung

