
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 108 (2014)

Artikel: Medrese : die Geschichte der Wissensvermittlung in der islmaisch
geprägten Welt und darüberhinaus

Autor: Khalfaoui, Mouez

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Medrese: Die Geschichte der Wissensvermittlung
in der islamisch geprägten Welt und darüberhinaus

Mouez Khalfaoui

Medresen gehören zu den wenigen Institutionen, die die Entstehung der ersten
islamischen Gesellschaften begleiteten und seitdem stets eine wichtige Rolle im
Bildungswesen der muslimischen Staaten gespielt haben. Der Begriff der <Me-
drese> steht für Bildungsinstitutionen, insbesondere die islamischen Rechtsschu-
len und Hochschulen. Zudem stellten Medresen in der islamisch geprägten Welt
Möglichkeiten dar zu Bildung zu gelangen und leisteten, durch ihre ähnlichen
Curricula und Architekturformen, einen wichtigen Beitrag zur Integration unter-
schiedlichster Völker und Ethnien der muslimischen Gemeinde, der «'Umma».'
Obwohl seit der Entstehung der ersten Medrese einige Jahrhunderte vergangen
sind, hat diese Institution nicht an Wichtigkeit verloren. Gerade weil man heute
<die Medrese> aus einem sicherheitspolitischen Aspekt betrachtet,^ geriet ihre
Bildungsdimension in den Hintergrund. In den letzten Jahrzehnten, besonders
seit den Anschlägen vom 11. September 2001, rückten Medresen wieder in den

Vordergrund und lenkten große Aufmerksamkeit auf ihre Struktur und ihre Cur-
ricula.^ Dabei wird ihnen vorgeworfen, eine Rolle in der Radikalisierung uns
«Fundamentalisierung» der islamisch geprägten Gesellschaften zu spielen" und
somit als Brutstätten des Terrorismus zu fungierend

'
Vgl. George Makdisi, Madrasa and University in the Middle Ages, in: Studia Islamica, 2

(1970), 255-264.
* Jamal Malik, Madrasas in South Asia: Teaching Terror?, London 2008, Iff.
' Vgl. Farish A. Nour u.a. (Ed.), The Madrasa in Asia: Political Activism and Transnational

Linkages, Amsterdam 2008, 1 If. Nour hebt hervor, dass Madrasa in Südostasien als etwas
modernes empfunden werden, da sie gegen die alten Wissenskulturen wirkten, vgl. Nour,
ebd., 14f.

* Jonathan P. Berkey, Madrasas Medieval and Modem: Politics, Education, and the Problem
of Muslim Identity, in: Muhammad Qasim Zaman a.o. (Ed.), Schooling Islam: The Culture
and Politics of Modem Muslim Education, Princeton 2007, 40-60.

' Jan Peter Härtung/Helmut Reifeld (Ed.), Islamic Education, Diversity, and National Identity
Dini Madaris in India Post 9/11, New Delhi 2006, 11.

SZRKG, 108 (2014), 449-464



450 Mtwez A7îa//âr»i/

Ziel des vorliegenden Beitrags ist es, die Rolle der Medrese als Bildungsinstitu-
tion in der Wissensgeschichte der muslimischen Welt aus zwei verschiedenen Per-

spektiven zu beleuchten. Zum einen werden drei Typen von Medresen - Hoch-
schulinstitution, Rechtsschule und Koranschule - beschrieben. Zum anderen wird
die Rolle der Medrese in der Wissensgeschichte der muslimischen Kultur erläutert.
Beide Aspekte werden historisch untersucht. Im ersten Kapitel wird der Begriff
«Medrese» sowie die Entstehung und Entwicklung der Medrese näher betrachtet.

In Kapitel zwei werden die oben genannten Typen von Medresen (Koranschulen,
Rechtschulen und Schulen der höheren Bildung) vorgestellt. In Kapitel drei wird
die Situation der Medrese in der modernen Zeit, insbesondere im 20. Jahrhundert
thematisiert. Dabei liegt der Fokus auf der Geschichte der Medrese in Deutschland
und auf der Frage, welche Rolle sie bei den im Westen lebenden Muslimen spielt.

£>?rs7e/?!/«g z/wc/ Ewrw/cWwng cfer Afer/rese

Etymologisch bezeichnet der Begriff «Medrese» (Arabisch: Madrasa) den Ort,
an dem gelehrt wird/' Dieser Begriff weist auf allgemeine Bildungsinstitutionen
in der muslimischen Welt hin, die eine wichtige Rolle bei der Entstehung und

Entwicklung der muslimischen Zivilisation spielten. Der Begriff Medrese um-
fasst drei Wissensinstitutionen, die ineinander verzahnt sind:

1) Koranschulen (ar. Kuttäb/tr. Maktab).
2) Schulen (oder Hochschulen) des islamischen Rechts/Rechtschulen (ar. Ma-

däris Fiqhiyya/madähib Fiqhiyya).
3) Hochschulen (School of high Education), besonders in Südasien/
Zudem wird der Begriff «Madrasa» im modernen Arabisch für Grund- und

weiterfuhrende Schulen verwendet, aber auch für die theologischen Fakultäten

von Universitäten sowie für die in Moscheen integrierten konfessionellen Schu-
len (Koranschulen). In vielen Forschungsarbeiten wird die Institution der Meder-
se im Islam als Pendant zu den griechischen, römischen, jüdischen und christlichen

Bildungsinstitutionen gesehen. Dabei darf man nicht vergessen, dass die Medrese
als Bildungsinstitution einen buddhistischen Ursprung hat/ Wissenschaftler wie
Georg Makdisi stellen sogar Parallelen zwischen muslimischen Medresen und

europäischen Universitäten ab dem 12. Jahrhundert dar. Dabei verfolgt er das Ziel,
nicht nur die Ähnlichkeiten, sondern auch die Unterschiede zwischen den Bil-
dungsinstitutionen zweier unterschiedlicher Kulturkreise hervorzuheben/

* André Godard, L'origine de la madrasa, de la mosquée et du caravansérail àquatre Twâns,
in: Ars Islamica, 15/16 (1951), 1-9; Georges Makdisi, Art. «Madrasa», in: Encyclopedia of
Islam, Leiden 1986, Vol. 5, 1123-1154.
Makdisi, Art. «Madrasa» (wie Anm. 6).

*
Vgl. Makdisi, Art. «Madrasa» (wie Anm. 6).' George Makdisi vergleicht die Institution der Madrasa mit der Institution der Universität im
Westen und stellt dabei fest, dass beide Institutionen sich fast diametral gegenüber stehen.

Vgl. George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West,
Edinburgh 1981, 9ff.



D/e GescAic/ne cfer Wisje/isverm(tt/wng /« c/er A/am/scA geprägte« IKe/r 451

Gebäudetechnisch entstanden Medresen zunächst als Teil von Moscheen,
wurden aber im Laufe der Zeit von ihnen getrennt und durchliefen dann eine

ganz eigene Entwicklung.'" Inhaltlich waren Medresen von Beginn an mit dem

Konzept der moralischen Erziehung (ar. Tarbiyya) verbunden. Die in den Medre-

sen unterrichteten Inhalte waren Teil des Moralunterrichts (ar. 'Adab) für Mus-
lime." Die moralische Konnotation des Wortes «'Adab» prägt heute noch den

modernen Begriff der «Literatur» im Arabischen.'" Die Entwicklung der Me-
drese von einem kleinen Raum in einer Moschee zu einer eigenständigen Institu-
tion kann durch die beiden genannten Aspekte untersucht werden. So lässt sich
die Geschichte der Medrese in drei historische Hauptphasen gliedern:

In der Phase der Entstehung der muslimischen Medrese (2,/8.
Jahrhundert) stand noch das Erlernen des 'Adab als Moralkodex im Mittel-
punkt." In dieser Phase war die Medrese noch Teil eines Gebetsraums (Masjid)
oder einer großen Freitagsmoschee. Der Lehrplan bestand in dieser Phase über-

wiegend aus dem Auswendiglernen des Korans und der Tradition des Prophe-
ten.''' In dieser Phase wurde die Exegese, d.h. die Auslegung und Erklärung der

Bedeutungen des Korans, in den Unterricht eingeführt.'^ Darüber hinaus be-

schäftigte man sich intensiv mit der arabischen Sprache, um den Koran zu
verstehen bzw. zu erklären. Aus dieser intensiven Auseinandersetzung mit der
arabischen Sprache entwickelten sich fortlaufend neue Formen der Sprach-
Wissenschaften, u.a. die Grammatik, Phonetik, Rhetorik und Syntax. Sie wurden
als notwendige Werkzeuge für die Interpretation religiöser Texte betrachtet. Man
muss hierbei unterstreichen, dass der Lehrplan der Medrese sich nicht nur auf
religiöses Wissen beschränkte, sondern auch auf die arabische Literatur. So

befasste man sich mit der arabischen bzw. vorislamischen Dichtung, um die

Regeln der Sprache zu beherrschen und ungewöhnliche Ausdrücke erklären zu
können."' In dieser Phase (bis ca. Mitte des 2./8. Jh.) war die Medrese immer-
noch Teil eines Moschee-Gebäudes. In dieser Zeitepoche, d.h. ab dem 2./8. Jahr-

hundert, sind die ersten muslimischen Rechtschulen (madäris fiqhiyya) ent-
standen.

Mec/re.s'e /« t/er t/mwrmr//w«g.spAase: Während der zweiten Entwicklungsphase
wurde die Medrese als Lern- und Wohngebäude (Masgid Khan) ausgebaut. Hier-
bei musste sich die Medrese zwei Wandlungen unterziehen. Die Medrese war

'° Richard W. Bulliet, Madrasah, in: Mircea Eliade (Ed.), The Encyclopedia of Religion, Lon-
don 1987.

" Makdisi, Art. «Madrasa» (wie Anm. 6)." Ebd.
" Ebd.

Wilna A.J. Meijer, Tradition and Future of Islamic Education, Münster 2009, 63ff
" Bulliet, Madrasah (wie Anm. 10)." Dies geschah, obwohl sich der Prophet Muhammad sich von den Dichtern und der Dichtung

distanziert hatte.



452 A/owez k7?a//ao»i

zwar immer noch Teil der Moschee, aber nunmehr eigenständig und musste
somit die Organisation und Durchfuhrung des Unterrichts selbst übernehmen.

Der Lehrplan der Medrese umfasste Fiqh-Wissenschaften (Jurisprudenz), Tafsir
(Exegese), Nahw (Syntax) und Balagha (Rhetorik)." Neben diesen rein-reli-
giösen Wissenschaften standen auch andere Wissenschaften auf dem Lehrplan
wie Medizin, Astrologie und Astronomie. Diese wurden nun vereinzelt in den

Lehrplan aufgenommen und sollten sowohl religiösen als auch profanen Zwecken
dienen.'^ Diese Ära (um das 9. Jh. AD) kann als Transitionsära bezeichnet werden,
denn es dauerte nicht lange bis die Medrese sich als eigenständige Institution eta-
blieren konnte.

D/e Uwaè/îàng/gfez'Ap/îose: In der dritten Phase (ab dem 10. Jh.) ihrer Ent-

wicklung wurde die Medrese eine eigenständige Bildungsinstitution, die jedoch
in die Hand der politischen Machthaber fiel. Die Entstehung der Medrese jV/zö-

ffzfxya, die von Nizam al-Mulk Wizir und den Seldschukischen Sultanen Alp-
Arsalan und Malek Shah I. (1063-1092) in Bagdad gegründet wurde, ver-
deutlicht diese Wandlung bzw. die Wichtigkeit der Medrese in politischen Kon-
flikten. Denn die sogenannte JVfzöw/yyo wurde im Kontext der Auseinanderset-

zung zwischen Schiiten und Sunniten gegründet. Der Hauptzweck der (Medrese)
Mzämfyya bestand darin, den sunnitischen Islam gegen den Ismailiten si'a zu
stärken." Dafür wurden berühmte sunnitische Gelehrte wie u.a. Abu Hamid al-
Gazäl (gest. 1111) eingestellt. Das Curriculum wurde dabei so konzipiert, dass

bestimmte geplante Ziele erreicht werden konnten. Es ist wichtig darauf hinzu-
weisen, dass die Gründung der Mzöw/yj'a den Weg für die Entstehung zahl-
reicher weiterer Medresen gleicher oder ähnlicher Form in der ganzen musli-
mischen Welt geebnet hat, obschon vor ihr bereits andere Schulen entstanden

waren. Es muss hierbei hervorgehoben werden, dass die Vermehrung der Medre-
sen ab dem 10. Jahrhundert zur Konkurrenz zwischen ihnen führte. Dies lag
einerseits an den konkurrierenden Herrschern, die die Medrese als Mittel zur
Durchsetzung der eigenen Ideologie nutzten. Anderseits war die entstehende

Konkurrenz ein Ausdruck der Auseinandersetzung zwischen den Rechts- und

Theologieschulen.
Ungeachtet dieser Auseinandersetzungen, konnten sich Medresen eine gewisse

Unabhängigkeit bis in die Neuzeit bewahren. Der erste Versuch, die Medresen

unter staatliche Kontrolle zu bringen, wurde im 19. Jahrhundert im Rahmen der
Osmanischen Tanzimät-Reform unternommen. Dabei wurde die Reform des

" Bulliet, Madrasah (wie Anm. 10)." Makdisi, Art. «Madrasa» (wie Anm. 6); Meijer, Tradition (wie Anm. 14)." Vgl. Bulliet, Madrasah (wie Anm. 10); Medrese fungiert als Gegeninstitution fur Dar al-
'Ilm bei den Fatimiden, vgl. J. Pedersen, Masdjid, in: Enzyklopedia des Islam, Leipzig 1936.



D/e Gesc/z/cA/e c/er Jf7jse»sve/7M/7//««g /'« c/er /î/aw/ic/î gepräg/e« We// 453

Inhalts und der Form des Unterrichtens angestrebt, unter anderem durch die
Aufnahme von Fremdsprachen, Mathematik und Geographie ins Curriculum.""

In der Zeit, als sich die islamischen Länder (bzw. muslimische Staaten) unter
der Flerrschaft europäischer Kolonialmächte befanden, verstärkten sich die Be-

mühungen die Medrese zu reformieren. Der Grund dafür war, dass religiöse
Schulen stets eine aktive Rolle im Widerstand gegen die europäischen Kolonial-
mächte übernahmen und damit den herrschenden Mächten drohten.^' Nach der

Unabhängigkeit der islamischen Länder im 20. Jahrhundert, erlebten Medresen
eine neue Ära voller Herausforderungen. Dies kann unter der Berücksichtigung
zweier Aspekte interpretiert werden. Zum einen bestand in den meisten musli-
mischen Staaten des 20. Jahrhunderts ein großes Verlangen nach modernem
bzw. westlichem Wissen. In Reformprozessen wurden Koranschulen, als klas-
sische Medresen, demnach vernachlässigt und manchmal sogar als Symbol der

Rückständigkeit betrachtet. Diese Bemerkung/Entwicklung ist jedoch nicht all-
gemeingültig: in anderen Regionen der muslimischen Welt erlebten Medresen im
20. Jahrhundert eine Blütezeit. So avancierte die Medrese in Südostasien, etwa in
Indonesien, zum Symbol für modernes Wissen und wurde als Gegenteil und Ver-
besserung heimischer veralteter Lerntraditionen gesehen. In Südasien war die

Medrese Bestandteil der muslimischen Identität und wurde lange Zeit westlichen

Bildungseinrichtungen bevorzugt.

Msc/rese« /'« t/er Afot/erwe: Wie schon erwähnt, stand die Mehrheit der islami-
sehen Länder während des 19. und 20. Jahrhundert unter der Hegemonie der

europäischen Kolonialmächte. Um ihre Macht durchzusetzen errichteten west-
liehe Länder, wie beispielsweise Frankreich, u.a. ein neues Bildungssystem, das

auf neuen bzw. säkularen Wissenschaften beruhte. In dieser Epoche erhielten die
Koranschulen zum ersten Mal in ihrer Geschichte ernsthafte Konkurrenz, da die

Europäer ihre eigene Bildungssysteme in den Kolonien einführten, mit denen die
Koranschulen nicht mithalten konnten. Zudem erhielten die Medresen finanziell
einen harten Schlag durch die von den Kolonialmächten durchgeführte Auflö-
sung bzw. Einschränkung der Waqf-Institutionen. Folglich war die Schwächung
der Koranschulen überall spürbar. Ungeachtet ihrer finanziellen und infrastruktu-
rellen Schwächen - verglichen mit den von den Europäern eingeführten säkula-

ren Schulen - waren die Koranschulen weiterhin bei der einheimischen Bevölke-

rungen beliebt. Dabei wandelten sie sich allmählich zu einer Art Zusatzausbil-

dung, die die westliche «moderne» Ausbildung ergänzte. Trotz bzw. wegen der

genannten Schwächung, spielten Medresen und Koranschulen bei den Unabhän-

gigkeitsbestrebungen muslimischer Staaten eine bedeutende Rolle. Auf Grund
ihrer eigenständigen Organisation und ihrer weiten Streuung, sowohl auf dem
Land als auch in den Urbanen Gebieten, spielten Koranschulen eine wichtige

Demir Hüseyin, Die osmanischen Medresen: Das Bildungswesen und seine historischen

^
Wurzeln im osmanischen Reich von 1331-1600, Frankfurt a. M. 2005, 18ff.
Härtung/Reifeld, Islamic Education (wie Anm. 6), 3Iff.



454 Mowez K/w/faow;

Rolle in der Organisation des Widerstands gegen die Besatzungsmächte. Diese

gesellschaftspolitische Rolle erklärt auch die Anstrengung der Kolonialmächte,
die Koranschulen zu reformieren und unter ihre Kontrolle zu bringen. Im Kampf
um die Unabhängigkeit waren es vor allem die Koranschulen unabhängiger
Volksgruppen im Gebirge, die eigene Kommunikations- und Finanzierungsmög-
lichkeiten besaßen, welche den Widerstand ermöglichten. Bei den Ausein-
andersetzungen im Rahmen der Freiheitskämpfe spielte die Architektur der
Koranschulen eine wesentliche Rolle in der Tarnung und der Täuschung von
Kolonialtruppen.^

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wurden neue Medresen bzw. Ko-
ranschulen sowohl in der muslimischen Welt als auch im Westen gegründet und
wieder eingeführt. Sie dienten u.a. der Förderung einer zusätzlichen Ausbildung,
neben westlichem Wissen. Dieser Trend dauert immer noch an. Gegen Ende des

20. Jahrhunderts kehrte die Medrese wieder in den Mittelpunkt des Bildungs-
diskurses in den muslimischen Staaten zurück. Diese Tendenz wird oft mit Skep-
sis betrachtet. Denn die Medrese erweckt zwar Interesse in Bezug auf die Me-
thode der Wissensvermittlung, jedoch auch Sorge aus sicherheitspolitischer Per-

spektive. Von besonderer Bedeutung ist hierbei die Entstehung muslimischer
Medresen im Westen ab Ende des 20. Jahrhunderts. Gegenwärtig existiert eine

große Anzahl an Medresen in Europa bzw. in Deutschland, die aus unterschied-
liehen Perspektiven rezipiert werden. Während viele Muslime Koranschulen als

Teil ihrer Identität wahrnehmen, werden sie seitens vieler westlicher Beobachter
als Bedrohung für die friedliche säkulare Kultur in Europa erachtet und somit
kritisch beobachtet.

Die Historie der Medrese verdeutlicht, dass unabhängige Medresen traditio-
nell große Freiheiten besitzen, dass der Staat dem Gründer einer Medrese die ab-
solute Kontrolle über Lehrkraft und Lehrplan überlassen kann, dass die Eltern
die Lehrer bezahlen und mit ihnen vereinbaren, was ihr Kind lernen soll, und
dass die unabhängigen Medresen dank ihrer Selbstorganisation und ihrer selbstän-

digen Finanzierung eine wichtige Rolle im Widerstand gegen die Kolonialmächte
in den muslimischen Ländern spielten. Bemerkenswert ist, dass die Medersen in
dogmatischen und ideologischen Fragen scharf miteinander konkurrieren.

Mec/re.?e-7y/5e«

Im vorigen Kapitel wurde die Entstehung und Entwicklung der Medrese bis in
die Gegenwart dargestellt. In diesem Abschnitt werden die Typen von Medresen
beschrieben und näher erläutert. Obschon die Bauform einer Medrese ein wich-
tiges Merkmal ist, vermittelt sie keine inhaltliche Auskunft über die Institution
selbst. Aus diesem Grund werden architektonische Aspekte in diesem Artikel se-
kundär behandelt.

^ Vgl. Makdisi, Madrasa and University (wie Anm. 1).



Dz'e Gesc/zz'c/zZe ctez- ffz.s.ïezzsvez7Mz7//zzHg z'zz cfer w/azzzwc/z ge/zrag/e« h-V/r 455

D/e Kora«.sc/zzz/e: Der arabische Terminus Kuttäb (pl. KatätTb) wird auch im
Persischen (Maktab) und im Türkischen (Mektep) verwendet und bedeutet Kin-
derschule (mektep-i-sibyän). Zudem kann «Kinderschule» mit «Koranschule»
gleichgesetzt werden. Überall in der islamischen Welt hatten Koranschulen nahe-

zu übereinstimmende Curricula, obwohl sie von den unterschiedlichsten Men-
sehen besucht wurden. Ihre Aufgabe bestand bis weit ins 19. Jahrhundert hinein
ausschließlich darin, den Schülern den Koran und die Sünna zu vermitteln." Die
Besonderheit der Kuttäb besteht darin, dass sie keine bestimmte Form haben
müssen. Sie können in Form einer Höhle, eines Zelts, eines modernen Gebäudes,
oder eines Treffens in der Wüste auftreten. Sie können sich auch von einem Ort
zum anderen bewegen und sogar den Wanderbewegungen der Nomadenstämme

folgen. Diese Flexibilität ennöglicht es ihnen, sich geographischen und politi-
sehen Veränderungen anzupassen und unter allen Umständen den Kontakt mit
der Bevölkerung aufrecht zu erhalten.

Das zweite Merkmal der Koranschulen ist ihr didaktischer und pädagogischer
Ansatz. Ein Blick in den Tagesablauf dieser Institutionen ermöglicht es, die Be-
ziehung zwischen ihren Hauptakteuren zu bestimmen. Aufgrund des Mangels an

Daten über frühere Epochen, wird diese Untersuchung auf gegenwärtige bzw.
moderne Epochen beschränkt. Die Beziehung zwischen dem Lehrer bzw. der
Lehrerin und seinen/ihren Schülern wird meistens durch Belohnung und Bestra-

fung geregelt. Der Tagesablauf in einer Koranschule funktionierte wie folgt: Der
Scheich bzw. Lehrer'' diktiert und die Schüler schrieben das Diktierte auf ihre
Tafel (Law/z). Danach liest ein Schüler vor, was er geschrieben hat. Dabei wird
er vom Scheich (Koranlehrer) korrigiert. Obwohl viele Schüler über keine Ara-
bischkenntnisse verfügen, wurde der Koran immer auf Arabisch rezitiert und ge-
lehrt. Der Koranunterricht erfolgt in vier Teilen. Das Auswendiglernen des Ko-
rans fangt mit der Fa/z7za (die erste Sure des Korans) an, dann werden die kurzen
Suren am Ende des Korans nacheinander auswendig gelernt. Dieses Auswen-
diglernen wird dann vom Ende des Korans bis zur zweiten und längsten Sura (a/-
Samara: Die Kuh) weitergeführt. Erst danach kann der Koran in korrekter Form
(von aZ-Fatz/za und a/-5cz^ora bis zum Ende) rezitiert werden.'"
ffeoVe.yse a/.s Rec/ztec/zw/e: Der Begriff «Rechtschule» wird für Schulen mit un-
terschiedlichen Auffassungen in der Auslegung und der Interpretation der
Rechtsnormen und deren Ableitung aus den Rechtsquellen (Koran und Sünna)
verwendet. Neben den vier heute noch bekannten sunnitischen Rechtschulen der

Malikiten, Hanafiten, Shafiiten und Hanbaliten gibt es schiitische Rechtschulen.
Dazu kommen eine Reihe von Rechtschulen, die entweder ausgestorben sind
oder nur durch eine geringe Anhängerzahl in einer bestimmten Region der musli-
mischen Welt vertreten werden. Dazu zählen die Ibaditen, Zaiditen und Kha-

" J. M. Landau, Art. Kuttäb, in: Encyclopedia of Islam, Leiden 1986, vol. 5, 567-570.
** Frauen wurden manchmal, aber nicht häufig, als Lehrerinnen in Koranschulen eingesetzt." Vgl. Taha Hussain, Kindheit in Ägypten (arb. Al-'Ayyäm), übersetzt von Littmann, Enno,

Max Hueber-Verlag, München, ohne Datum.



456 Mzzzez A7za//ao«z

rijiten. Die Rechtschulen sind meistens nach einem Gelehrten benannt, der als

«Schulgründer» gilt, obwohl diese Bezeichnung des «Gründers» sehr umstritten
ist?® Denn in der Ära der Entstehung der Rechtschulen d.h. das 2.-3. Jahrhundert

(8.-9. Jh. AD) lebten mehrere Gelehrte, die aus heutiger Sicht als Gründer eige-
ner Rechtschulen verstanden werden können. So waren Imam al-Awzä'i (gest.
774 AD), Imam at-Tabri (gest. 923 AD), Ibn Hanbai (gest. 855 AD), Abu Hanifa
(gest. 767 AD), Safi'i (gest. 820 AD) etc. bekannt für ihre eigenen Gesichts-

punkte (Madhab). Selbst innerhalb der sogenannten Rechtschulen gab es unter-
schiedliche Auffassungen, etwa zwischen den Hanafiten Gelehrten Abu Hanifa,
Abu Yusuf und Muhammad ash Shaybäni. Die Unterschiede zwischen diesen
Gelehrten stellen die Konzeption der Rechtschulen in Frage. In seinem Beitrag
«al-Shafii the Master Architect of Islamic Jurisprudence» bringt Wael Hallaq
dieses Thema auf den Punkt. Er stellt zurecht fest, dass die Assoziation der
schaifitischen Rechtschule mit As-Safi'i nachträglich erfolgte. As-Safi'i selbst
sah sich nicht als Gründer einer Rechtschule?' Dieses Beispiel verdeutlicht die

Annahme, dass die Rechtschulen, zumindest aus westlicher akademischer Per-

spektive ein Konstrukt sind. Zu Lebzeiten der berühmten Rechtsgelehrten war
das Konzept der «Rechtschule» noch nicht sehr verbreitet. Dies gilt insbesondere

für die klassische Epoche des islamischen Rechts (8.-11. Jh.). Danach spielt die

Zugehörigkeit zu einer bestimmten Schule (Madhab) eine wichtige Rolle in der

Auseinandersetzung zwischen den Rechtschulen in den verschiedenen Regionen
der muslimischen Welt.

Merfr&sew a/s «sc/zoo/s o//zzg/zer etAzca/z'on» - ßm/z/e/ Swr/aszezz: Erst in der Mo-
derne und infolge des Einflusses westlicher Bildung wurde in der muslimischen
Welt über die Teilung des Bildungswesens in Grund- und weiterführende Schu-
len und Universitäten gesprochen. Das Wort Medrese wird daher im modernen
Arabisch für Grundschulen benutzt, während in Südasien der Begriff «Madrasa»
für muslimische religiöse Schulen und Hochschulinstitutionen verwendet wird.
In diesem Abschnitt wird letzterer Aspekt näher betrachtet.

Südasien ist für seine große Zahl von Medresen bekannt. Angeblich gibt es

mehr als 30.000 Medresen in Indien und über 10.000 Medresen in Pakistan?"

Hierbei handelt es sich um Privatschulen, die häufig ausschließlich religiös aus-

gerichtet sind. Diese Schulen sind meist finanziell unabhängig und genießen
einen sehr guten Ruf unter der muslimischen Bevölkerung. Sie werden den Staat-

Wael Hallaq bemerket zu Recht, dass die Rechtschulen erst nach dem Tod der angeblichen
Gründer bekannt wurden. Zu Lebzeiten der angeblichen Gründer gab es eine Reihe von Ge-
lehrten, die auf ihre jeweils eigene Art und Weise einen Beitrag leisteten und sich vom jewei-
ligen «Gründen) differenzierten. Vgl. Wael B. Hallaq, Was al-Shafii the Master Architect of
Islamic Jurisprudence?, in: International Journal of Middle East Studies, 25 (1993), 587-605." Hallaq, al-Shafii (wie Anm. 26).

^ Hartung/Reifeld, Islamic Education (wie Anm. 6).



D/e Gesc/z/c/z/e t/e/' FFfrse/isverm/tt/M/ig' />? c/er w/aw«c/) gefragten We// 457

lichen Schulen oft vorgezogen und werden allein im heutigen Pakistan von
angeblich mehr als drei Millionen Jungen und Mädchen besucht/'

In der Vormoderne bestand die Hauptaufgabe der Medresen in Südasien da-

rin, die Lernenden auf den öffentlichen Dienst vorzubereiten. Medresen bildeten
Richter, Verwaltungsexperten und Gelehrte aus. Die ersten Medresen Südasiens
wurden während des 5////a«ate vom De//// (1206-1526) gegründet. In der Folge-
zeit wurden viele weitere Medresen etabliert. Berühmte Medresen in Delhi wa-
ren zum Beispiel die Medrese Mw/zz/yo, benannt nach M/zzz Dmv/a, und die Me-
drese /(aA/Vz/Vya, die von S/zcz/z zf/zc/ Äa/z/'/M D/A/aw/, dem Vater von S/za/z Wo-
//w//a/z (gest.1763) und Großvater von 57za/z z(Ac/zz/az/z (1703-1762), gegründet
wurde. Eine weitere berühmte Medrese in Südasien ist die in Lucknow errichtete
Medrese AWwa/ o/- 'A/Aotzcz. Im letzten Viertel des 19. und zu Beginn des 20.

Jahrhunderts wurden weitere Medresen in Südasien gegründet wie z.B. die
Ztore/wz und die .4A/z-//ar///A Medrese/' Zudem existieren in Südasien unter-
schiedliche Formen von Medresen, die verschiedene Entwicklungsprozesse
durchliefen.

Trotz vieler Gemeinsamkeiten sind die Medresen in Südasien oft mit einander
verfeindet. DeoAa/zc/z Medresen sind Gegner der Medresen der ^A//-//ar/z7A und
der Scrre/wz; auch die AWwz Medresen sind gegen die z5öre/wz; die /Jare/wz sind
wiederum Gegner der zf/z//-//ar/z7/z, usw/~ Diese Haltung der Medresen spiegelt
sich auch in deren Curriculum wieder und hat ihre Entwicklung maßgeblich be-
einflusst. Als Beispiel dafür kann die Opposition zwischen den Äore/w/ und
DeoAazzr/z Medresen aufgeführt werden. Die beiden Schulen unterscheiden sich
voneinander im Hinblick auf die Interpretation des Lebens des Propheten Mu-
hammad. Die //are/wz sehen Muhammad nicht als normalen Menschen. Für sie
ist er einzigartig, besitzt eine außergewöhnliche Macht und sollte deswegen in
einer übermenschlichen Dimension verehrt werden. Für die DeoArz/zt/z dagegen
ist der Prophet Muhammad nur ein bescheidener Mensch, der eine große Bot-
schaft überbracht hat. Diese Ansicht beruht auf der Idee, dass man nur Gott
verehren sollte. Muhammad als einen außerordentlichen Menschen zu betrachten
führe lediglich zu Blasphemie und Abfall vom Glauben (Apostasie)/^

30 Diese wird überwiegend von der Familie Nadwi geführt.
Nadwat al-Ulama in Lucknow ist eine der berühmtesten Medresen Südasiens und der mus-
limischen Welt und wurde 1886 gegründet (Härtung/Reifeld, Islamic Education [wie Anm.
6], 136ff). Seitdem tragen sie wesentlich zum Islamunterricht in Südasien und weltweit bei.
Zu ihren prominentesten Lehrern zählen Abu-l-Hassan Ali Nadwi und Shibli Nomani. Nach
dem 11. September 2001 ist diese Medrese wegen ihren engen Beziehungen zu den Golf-
Staaten bzw. dem Wahhabismus sowie zu dem in Afghanistan herrschenden Regime der Ta-
liban in die Kritik geraten. Vgl. Barbara Daly Metealf, Islamic Revival in British India:

^
Deoband, 1860-1900, Princeton 1982.

" Arshad Alam, Making Muslims: Identity and difference in Indian madrasas, in: Jamal Malik
(Ed.), Madrasas in South Asia. Teaching terror?, London 2008,45-60.
Alam, Making Muslims (wie Anm. 32), für weitere Informationen vgl. Metealf, Islamic Re-
vival (wie Anm. 31), 264ff.



458 /Vfoz/ez Ä7ia//äow;

Dtz.ç Cw/tzcw/mw der Swdosiew-Medresew: Im ersten Kapitel haben wir festge-
stellt, dass es zwei Typen von Medresen gibt. Medresen, die ihre Finanzierung
und ihr Curriculum unabhängig vom Staat organisieren sowie staatliche Medre-

sen, die vom Staat (teil-)finanziert und kontrolliert werden. Das Curriculum einer
Medrese ist davon abhängig. Gute Beispiele für beide Typen bieten gegenwärtig
die indischen Medresen. In ß/ßar, ßenga/ und /l.s\sam in Nordindien werden die
Medresen staatlich gesteuert, und das Curriculum wird vom indischen Staat kon-
zipiert, umgesetzt und kontrolliert. In anderen indischen Medresen werden die
Curricula eigenständig erstellt und die Medresen unterliegen keiner staatlichen
Kontrolle. Als Beispiele wurden bereits die Dan// D/oo/n Deo/tawd im indischen
Bundestaat Uttar Pradesh und die TVadwa/ a/-D/amo in Lucknow genannt/* Die
Geschichte der Medrese hat ebenfalls gezeigt, dass es sich um einen Schultypus
handelt, der im religiösen Spektrum entstanden ist und nach und nach auch an-
dere, nicht-religiöse Fächer ins Curriculum integriert hat. In allen Medresen wer-
den heute neben Koran und Hadith auch Sprachen (Arabisch und Fremdspra-
chen), Grammatik, Literatur, Geographie und Mathematik unterrichtet. In man-
chen Schulen werden die Fächer explizit in religiöse und nicht-religiöse The-
menbereiche unterteilt, in anderen nicht.

S'ßz/aßo« t/er Medrese in t/er Moderne

Doransc/zw/en in Dez//.s'c///t;Mt/: Die meisten Informationen über die aktuelle Si-
tuation der muslimischen religiösen Bildung in Deutschland werden durch Mas-
senmedien und Online-Webseiten vermittelt. Dabei stößt man auf Widerspruch-
liehe Auskünfte, die entweder Koranschulen als Bedrohung für den Rechtsstaat
und die Demokratie sehen oder die mangelnde pädagogische Eignung der Lehr-
kräfte betonen. Im Gegensatz zu diesen Informationen stehen muslimische Quel-
len, die ein ganz anders Bild vermitteln. Es gibt zudem nur wenige Wissenschaft-
liehe Untersuchungen der Medrese und Koranschulen in Deutschland. Aus der
vorhandenen Forschung gelangt man zu widersprüchlichen Schlüssen.

Gegenwärtig besuchen ca. 70.000 von 750.000 muslimischen Jugendlichen
eine Koranschule in Deutschland.^ Die Anzahl der Besucher an sich zeigt, wel-
che Herausforderung diese Institutionen darstellen, sowohl für den deutschen
Staat als auch für muslimische Gemeinschaften. Es ist zu bemerken, dass die Ko-
ranschulen in Deutschland meist zu muslimisch-religiösen Gemeinden oder zu
muslimischen Kulturvereinen gehören/'' Es gibt aber auch Schulen, die ausländi-
sehen Regierungen unterstellt sind, wie z.B. die König-Fahd-Akademie in Bonn.
In Bezug auf die Koranschulen wurden in Deutschland besonders zwei Be-

^ Alam, Making Muslims (wie Anm. 32), 45-60." Es gibt keine richtige Zahl, sondern Vermutungen und unterschiedliche Angaben." Vgl. Melanie Kamp, Islamische Ausbildungseinrichtungen in Deutschland und Europa, in:
Dietrich Reetz (Hg.), Islam in Europa: Religiöses Leben heute: Ein Porträt ausgewählter
islamischer Gruppen und Institutionen, Münster 2010, 171-190.



D/e GescA/c/z/e e/er JF7'.s.rert.sve/7w/7//w«g />; cfer w/a/wz'scA ge/zrag/ezz We//

flirchtungen geäußert. Zum einen sind bzw. waren nicht alle Koranschulen ange-
meldet, und es war deshalb unmöglich, die Arbeitsbedingungen im Unterricht zu
kontrollieren. Zum anderen kann man die Qualifikation der Lehrer und die Inhal-
te des Unterrichts nicht kontrollieren bzw. beeinflussen.

Die ersten Koranschulen in Deutschland wurden in den 1970er Jahren durch

private Initiativen muslimischer Eltern gegründet. Der religiöse Unterricht in
dieser Phase zielte darauf ab, muslimischen Kindern religiöses Wissen zu ver-
mittein. Dieses Wissen sollte die muslimische Identität der Kinder stärken/' Das

Curriculum der Medresen bestand ausschließlich aus religiösen und moralischen
Inhalten. Ferner war die Beherrschung der arabischen Sprache, in Wort und

Schrift, eine der wichtigsten Voraussetzungen für eine weitere Laufbahn im reli-
giösen Bereich. Die Diskussionen über religiöse Wissensvermittlung spaltete die

Gemeinden in konservative Strömungen, die die Aneignung von Wissen durch

Nachahmung (Taqlld) vertreten, und modernistische Strömungen, die nach neuen
Akzenten und neuen Methoden für die Vermittlung religiösen Wissens streben/®'

In den 1980er Jahren fanden die ersten Versuche statt, die Koranschulen
durch einen Islamunterricht an öffentlichen Schulen zu ersetzen. Die Auseinan-

dersetzung zwischen «modernistischen» und «traditionalistischen» muslimischen

Strömungen und Gemeinden in Bezug auf die Methoden und Inhalte des isla-
mischen Religionsunterrichts spiegelten sich in den von diesen Gemeinden ent-
worfenen Lehrplänen/'

Ab dem Jahr 2000, bzw. nach dem 11. September 2001, standen muslimische
Kultstätten (Moscheen) und Koranschulen vor neuen Herausforderungen. Dem
bis dahin durch «importierte» Arbeitskräfte gesicherten und von den Gemeinden

organisierten Islamunterricht wurde vorgeworfen, Terror und Gewalt zu fordern,
intransparent zu sein und schlecht qualifizierte Lehrkräfte zu beschäftigen. Als

Beispiel für diese Debatte wird im nächsten Abschnitt die Schule der König-
Fahd-Akademie in Bonn genauer untersucht.

Bezüglich der Funktion der Medrese vertreten Wissenschaftler wie Werner
Schiffauer und Assia Maria Harwazinski unterschiedliche Auffassungen. Harwa-
zinski hält die Medrese für eine ernsthafte Bedrohung demokratischer Werte/"
Diese Meinung wird von anderen wissenschaftlichen Arbeiten unterstützt. So

kommt Nohl nach seiner Beobachtung einer Koranschule in Berlin zu dem

Schluss, dass das Bildungsangebot der Koranschulen in Widerspruch zum Wis-

" Vgl. Wolfgang Ritsch, Die Rolle des Islams für die Koranschulerziehung in der Bundesre-
publik Deutschland, Pahl-Rugenstein Verlag, Köln 1987, lOlff; Bekim Agai, Zwischen
Netzwerk und Diskurs. Das Bildungsnetzwerk um Fethullah Gülen: Die flexible Umsetzung
modernen islamischen Gedankenguts, Shenefeld 2004, 280ff.
Gerdien Jonker, Eine Wellenlänge zu Gott, der Verband der Islamischen Kulturzentren in
Europa, Bielefeld 2002.

" Ebd.
Assia Maria Harwazinski, Islami(sti)sche Erziehungskonzeptionen: Drei Fallbeispiele aus

Baden-Württemberg, Marburg 2005, 64f.



460 A/owez Â7ïa//ào«/

sensstand und den Erwartungen der muslimischen Jugend steht.'" Wenn die Me-
drese überhaupt eine positive Rolle spielen würde, so Nohl, bestünde diese in der

Vermittlung von Information über die Kultur der Eltern. Dies könnte die Kom-
munikation zwischen beiden Gruppen (Eltern und Kinder) erleichtern.'" Werner
Schiffauer kommt in seiner Untersuchung der muslimischen religiösen Institu-
tionen zu der Schlussfolgerung, dass religiöse Institutionen (u.a. Moschee und

Medresen) im Gegensatz zu weitverbreiteten negativen Vorurteilen/Wahrneh-

mungen eine sehr positive und unverzichtbare integrative Rolle im Leben der
muslimischen Jugend in Deutschland spielen würden." So bieten Moscheen und

religiöse Gemeinde, laut Schiffauer, einen Schutz gegen Alkoholismus und Dro-

gen, helfen Frauen und unterstützen Jugendliche bei der Integration in die
deutsche Gesellschaft." Diese Meinung wird teilweise von Hamza Churabi und
Riem El-Solami geteilt. Nach ihrer Feldforschung in zahlreichen Moscheen in
Berlin kommen beide Forscher zum Ergebnis, dass religiöse Institutionen in
ihrem täglichen Ablauf einen wichtigen Platz für Frauen einräumen, sie stärken
und ihnen Schutz und Bildung bieten würden."

Die widersprüchlichen Erfahrungen bzw. Berichte über die aktuelle Lage der

Medresen sowie ihre Rolle in Deutschland spiegeln die gegenwärtige Situation
dieser Institution wider. Es kann zusammenfassend festgestellt werden, dass es

gegenwärtig zwei Kategorien von Medresen gibt: Zum einen gibt es Medresen,
die ständig versuchen, sich neuen gesellschaftlichen Entwicklungen anzupassen
und sich in jeder Hinsicht zu «modernisieren». Zum zweiten gibt es Medresen
und Koranschulen, die weiterhin klassischen Stoff und Lernmethoden benutzen.
Diese letzte Kategorie steht gegenwärtig unter Druck. Das Beispiel der König-
Fahd-Akademie in Bonn verdeutlicht diese Annahme.

D/e Aomg Fa/?üM/ftfa'ew/e zw ßowzz: Die meisten Forschungen bezüglich der isla-
misch-religiösen Bildungsinstitutionen in Deutschland beziehen sich explizit auf
die Institutionen, die von muslimischen Einwanderern gegründet wurden (z.B.
Milli Görüs, Verband der Islamischen Kulturzentren e.V. etc.) und lassen dabei

all jene Koranschulen außer Acht, die von anderen Instanzen gegründet wurden.
Dazu gehört die König-Fahd-Akademie, die 1996 vom saudischen Staat in Bonn
gegründet wurde. Diese Schule bietet Schülern, die vorübergehend in Deut-
schland leben, Islamunterricht an. Bis zum Jahr 2000 genoss die König-Fahd-

*" Vgl. Arnd-Michael Nohl, Islam als religiöse Praxis der zweiten Migrationsgeneration: Eine
«Medrese» von Anhägern Said Nursis, in: Monika Wohlrab-Sahr u.a. (Hg.), Konfliktfeld Is-
lam in Europa, Baden-Baden 2007, 305-325." Ebd.
Vgl. Werner Schiffauer, Parallelgesellschaften: Wie viel Wertkonsens braucht unsere Ge-
Seilschaft, Bielefeld 2008, 49ff.
Ebd.

" Hamza Churabi/Riem El-Solami, Moscheenräume, Räume für Frauen?, in: Gerdien Jonker
u.a. (Hg.), Moscheen und islamisches Leben in Berlin. Die Ausländerbeauftragte des Senats

von Berlin 1999, 35^t0.



D/'e Gesc/ric/rie cfer fF«sewsverm/'«/M«g ;'« </er w/amwc/t geprägte« We/? 461

Akademie einen guten Ruf bei muslimischen Gemeinden in Deutschland. Den
Inhalten und Lehrmethoden dieser Schule wurde keine Aufmerksamkeit ge-
schenkt. Nach den Anschlägen vom 11. September 2001 auf New York und

Washington D.C. machte ein Medienbericht die deutsche Öffentlichkeit auf die

König-Fahd-Akademie aufmerksam. Die zur «Untersuchung» dieser Schule ins

Leben gerufene Hochschulkommission kam nach einer langen Auseinanderset-

zung bezüglich der vermittelten Inhalte und Lehrmethoden zu dem Ergebnis,
dass die Lehr- und Arbeitsmaterialien der König-Fahd-Akademie gegen das

deutsche Recht und die Menschenrechte verstießen und empfahl daher die sofor-

tige Schließung der Schule."® Folglich mussten die deutschen Behörden handeln.
Zunächst wurde der Versuch unternommen, die Anzahl der muslimischen
Schüler, die an der König-Fahd-Akademie unterrichtet wurden, zu verringern.
Zudem wurde die Schule aufgefordert, Veränderungen und Verbesserungen des

Curriculums durchzufuhren. Trotz dieser Maßnahmen besteht weiterhin die Be-

fürchtung, dass die König-Fahd-Akademie zur Radikalisierung muslimischer Ju-

gendlicher in der Diaspora beiträgt."" Das Beispiel der König-Fahd-Akademie
verdeutlicht einerseits die Vorwürfe, die gegen muslimische Bildungsinstitutio-
nen erhoben werden und andererseits den Zustand, in dem sich diese Institutio-
nen gegenwärtig befinden. Es muss hierbei hervorgehoben werden, dass die Ent-
stehung bzw. der Erfolg «konservativer Curricula» in direktem Zusammenhang
mit der Situation der Muslime in unterschiedlichen Ländern steht. Wie oben er-

wähnt, versuchen religiöse Schulen in der muslimischen Welt ihr «image» zu
verbessern, indem sie, neben religiösem Wissen, modernes bzw. säkulares Wis-
sen in ihren jeweiligen Lehrplänen anbieten. Im Gegensatz dazu ist der Erfolg
und die Beliebtheit einer religiösen Schule im Westen häufig davon abhängig, ob

und inwieweit traditionell-religiöses Wissen angeboten wird. Diese Feststellung
wird im nächsten Abschnitt verdeutlicht.

STjar/aA-iVogra/w; e/«e A/er/rese /« Tbrow/o: «Shariah Program» ist eine religio-
se Schule in Kanada. Sie ist unter den vielen in Kanada lebenden Muslimen sehr

beliebt, weil hier «traditionelles Wissen» vermittelt wird. In einer Zeit, in der

Medresen in der muslimischen Welt versuchen, «modernes» Wissen wie Fremd-

sprachen, Computerlehre und Mathematik in ihre Curricula zu integrieren um so-
mit höhere Beliebtheit zu erlangen, schlagen Medresen im Westen einen anderen

Weg ein. Hier wird die Qualität des Unterrichts überwiegend vom Anteil klassi-
sehen Lehrmaterials abhängig gemacht."® «sari'a Program» bietet Schülern eine

religiöse Ausbildung nach traditionellem Muster. Auf der Webseite dieser Schu-
le findet man die notwendigen Informationen über Form und Inhalte des Unter-
richts. Von besonderer Bedeutung sind die Hinweise auf die «klassische Methode»

<www.verbaende.com/news.php/Kriminalbeamte-fordern-Schliessung-der-Koenig-Fahd-A-
kademie-Schulbuch-Toeten-steht-nicht-unter-Tabu?m=25525> (abgerufen am 24.1.2013).
<www.muslimliga.de/archiv/pinn2.html> (abgerufen am 24.1.2013).
<www.shariahprogram.ca/arabic-grammar-faqs.shtml#outline> (abgerufen am 24.1.2013).



462 A/omcz A7;a//ào»/

des Auswendiglernens und die Berücksichtigung des Prinzips der Geschlechter-

trennung. Dabei wird hervorgehoben, dass der Einsatz von männlichen Lehrern
für den Unterricht von Frauen sehr eingeschränkt ist. Sollten Männer hierfür be-

nötigt werden, so wird der Unterricht anhand eines so genannten «one way»
Spiegels durchgeführt."'

Die Art und Weise, in der sich das «sari'a program» präsentiert, verdeutlicht
den Unterschied zwischen Medresen in der muslimischen Welt und im Westen.
Während in der muslimischen Welt zunehmend säkulares Wissen verlangt wird,
wird im Westen ein rein-religiöses Curriculum bevorzugt. Im Gegensatz zur
muslimischen Welt ist der Besuch einer Koranschule im Westen nicht mit dem

Ziel verbunden, sich auf einen Beruf vorzubereiten.

Fazit

Ziel dieses Beitrags war, ein umfassenderes Bild über die Institution der Medrese
in der muslimischen Welt und im Westen zu vermitteln. Vor dem Hinlergrund
anhaltender Debatten über die Rolle der Medrese wurde die historische Ent-

wicklung dieser Institution, die Analyse der wichtigsten Typen von Medresen und
schließlich ihre aktuelle Situation im Westen bzw. in Deutschland interpretiert.

Die Analyse der Geschichte der Medrese führt zu der Feststellung, dass Me-
dresen ein Bestandteil des muslimischen Bildungswesens waren bzw. sind. Sie

verkörpern eine bedeutende Institution der Wissensvermittlung und entwickelten
sich im Laufe der Zeit von einer kleinen Institutionen, die an Moscheen ange-
gliedert war, zu einer unabhängigen Einrichtung, die die Vermittlung des Wis-
sens in der muslimischen Welt über weite Zeiträume bestimmt hat - und in man-
cherlei Hinsicht noch heute eine wichtige Rolle im Leben der Muslime spielt.
Während die Rechtsschulen ihr eigenes semantisches Umfeld bestimmen und da-
durch ihre Unabhängigkeit gesichert haben, entstand eine Wechselwirkung zwi-
sehen Koranschulen und Medresen der «Higher Education».

Zudem kann man feststellen, dass sich die heutigen Vorwürfe gegen Medre-
sen überwiegend auf ihr Curriculum beziehen. Diese Vorwürfe sind nicht nur im
Westen laut geworden, sondern auch, und vor allem, in der muslimischen Welt.
Kritiker betrachten Medresen pauschal als «Jihad factories»^", deren Ziel darin
besteht, dogmatisches Denken, Intoleranz und Terror zu verbreitend' Tatsächlich
fordern die meisten staatlichen Behörden und NGO's in islamisch geprägten
Ländern bereits seit Jahren die Reform unabhängiger Medresen. Seit dem 11.

September 2001 hat sich der Reformdruck auf Medresen, insbesondere in Süd-

asien, erhöht. Unter anderem werden Medresen aufgefordert, mehr säkulare Wis-
senschaften in ihr Curriculum zu integrieren, um einen Ausgleich zwischen re-

Dadurch wird der Lehrer von Schülerinnen gesehen aber der Lehrer kann sie wiederum
nicht sehen.

Malik, Madrasas (wie Anm. 2)." Ebd.



Z)<e Gesc/hc/rte t/er JFK.ye»sve/7»/«/w»g /» t/er /s/araisc/i geprag/e» ITe/r 463

ligiösen und säkularen Themen zu erzielen. Medresen wehren sich gegen die
oben beschriebenen Vorwürfe und heben hervor, dass das Ziel einer Ausbildung
in einer Medrese nun einmal nicht darin bestehe, Physiker und Wissenschaftler
auszubilden, sondern 'Ulamä, die religiöse Texte erklären und interpretieren
können. Tatsächlich aber scheinen sich im Augenblick nur die Koranschulen in

Europa und Nordamerika auf ein explizit religiöses (konfessionelles) Angebot zu
beschränken. Da die (säkulare) Bildung hier bereits in den Händen des Staates

liegt, füllen sie damit eine Lücke im «Bildungsmarkt»: sie erfüllen den zuneh-
menden Wunsch der muslimischen Bevölkerung nach religiöser Bildung. Wirft
man einen Blick auf manche Medresen in Südasien, so sieht man, dass ein Groß-
teil ihrer Lehrpläne aus Physik, Mathematik usw. besteht. Dies ist bereits seit
dem 19. Jahrhundert derFallf"

Afec/rese: D/e Gesc/w'cA/e c/er Jk7.Me».ïvenw/rt/«»g /» cfer /s/amiic/i geprägte» tfe/t
w»ä âarûèer /»'»aws

Die Medrese zählt zu den bekanntesten islamischen Bildungsinstitutionen. Obwohl sie
ihren Ursprung in früheren asiatischen Kulturen hat, hat sie sich in kürzester Zeit zu einer
typisch islamischen Bildungseinrichtung entwickelt. So spielten Medresen im Laufe der
muslimischen Geschichte eine wichtige Rolle in der Integration verschiedener Menschen
und Kulturen in ein einheitliches Gedankensystem. Des Weiteren haben Medresen eine
wichtige politische Rolle in der Auseinandersetzung zwischen muslimischen Gruppen
oder zwischen Muslimen und Kolonialmächten gespielt. Seit dem 19. Jahrhundert ent-
wickelten sich Medresen in unterschiedliche Richtungen. Während sie ihre Blütezeit in
Süd- und Ostasien erlebten, waren sie im Maghreb fast in Vergessenheit geraten. Seit dem
Ende des 20. Jahrhunderts erleben Medresen eine Wiederbelebung. Sowohl in muslimi-
sehen Staaten als auch im Westen dienen sie der Lehre religiösen Wissens. Besonders in
den letzten zwei Jahrzehnten sind Medresen in die Kritik geraten und wurden der Radika-
lisierung zahlreicher muslimischer Jugendlicher bezichtigt. Dieser Beitrag geht der Frage
nach, wie Medresen als Bildungsinstitute entstanden und sich entwickelt haben. Wie
funktioniert eine Medrese und wie kann man ihre Rolle in Europe bzw. in Deutschland
bewerten?

Koranschule - Islamische Bildung - Wissenskonzeption - Nizamiyya - Religiöses versus
säkulares Wissen - Auswendiglernen - Rezitieren.

M&fersa: Z, 'toto/re c/e /o (ra/ismissran <:/// savo/r /e /»o»cfe b/ami^ue et «»-t/e/ä

La médersa fait partie des institutions éducatives islamiques les plus connues. Bien
qu'elle tire ses racines d'anciennes cultures asiatiques, elle est devenue en peu de temps
un établissement éducatif typiquement islamique. Au cours de l'histoire musulmane, les
médersas ont joué un rôle majeur dans l'intégration de différentes personnes et cultures
dans un système de pensées unifié. De plus, les médersas ont été particulièrement impor-
tantes d'un point de vue politique dans les conflits entre groupes musulmans ou entre mu-
sulmans et forces coloniales. Depuis le 19ème siècle, les médersas se sont développées
dans plusieurs directions différentes. Tandis qu'elles connaissaient un essor en Asie, elles
ont quasiment été oubliées dans le Maghreb. Depuis la fin du 20ème siècle, les médersas
vivent un renouveau. Aussi bien dans les Etats musulmans qu'en Occident, elles sont au
service de l'enseignement religieux. En particulier au cours des deux dernières décennies,
les médersas ont été critiquées et accusées de la radicalisation de nombreux jeunes musul-

Diese Erkenntnisse beruhen u.a. auf die Erfahrung des Autors und seine lange Forschungs-
aufenthalte in einigen Medresen in Südasien zwischen 2003-2005.



464 Mwez KLa//ôowi

mans. Cet article s'intéresse à la manière dont les médersas se sont constituées et dévelop-
pées en tant qu'institutions éducatives. Comment fonctionne une médersa et comment
peut-on évaluer son rôle en Europe et plus particulièrement en Allemagne?
École du Coran - éducation islamique - conception du savoir - Nizamiyya - savoir
religieux versus séculaire - apprendre par cœur - réciter.

Afec/rese: La .s/or/a efe//a /ra.vm«.s/o«e cfe/ sapere «e/ /'/ mo/j<Lo /s/am/'co e o//re
La medresa è uno tra i più conosciuti istituti d'istruzione islamica. Seppure le sue origini
si situino in antiche culture asiatiche, è diventata in poco tempo un tipico istituto d'istru-
zione islamica. Nel corso délia storia musulmana le medrese ebbero un ruolo importante
nell'integrazione di persone e culture differenti in un sistema di pensiero unitario. Le me-
drese ebbero inoltre un importante ruolo politico nel facilitare il confronto tra gruppi mu-
sulmani oppure tra musulmani e potenze coloniali. Dal 19simo secolo le medrese si svi-
lupparono in diverse direzioni. Mentre s'affermarono nell'Asia del Sud e dell'Ovest, nel
Maghreb furono quasi dimenticate e conobbero una rinascita dalla fine del 20simo secolo.
Negli stati musulmani come in occidente le medrese servono all'insegnamento del sapere
religioso. In particolare negli ultimi due decenni le medrese sono criticate e accusate délia
dériva radicale di molti giovani musulmani. Questo contributo si chiede come le medrese
si sono formate e sviluppate in quanto istituti di formazione. Come funziona una medresa
e corne si puô valutare il suo ruolo in Europa e in particolare in Germania?

Scuole coraniche - istruzione islamica - concezione del sapere - Nizamiyya - sapere reli-
gioso versus sapere secolare.

A/az/rasa: 77ie L/'.s/ory q/"/Le (ransm/ss/on o/Lnow/ec/ge m /Le Ly/amzc wor/t/awiL èeyoac/

The madrasa is one of the best-known educational institutions of the Islamic world. Al-
though it has its origins in early Asiatic cultures, it rapidly became a central educational
institution for Islam. Over the course of history, the madrasa has played a crucial role in
the integration of many different peoples and cultures into Islam's unified system of ideas.
In addition, madrasas have been of political importance, in confrontations between Mus-
lim groups as well as those between Muslims and colonial powers. From the nineteenth
century on, madrasas developed in varying ways. In South and East Asia they flourished,
while in the Maghreb they were almost forgotten. But since the end of the twentieth cen-
tury they have undergone a revival, teaching religious knowledge not only in Muslim sta-
tes, but also in Western countries. The last twenty years have seen criticism of madrasas,
which have been accused of radicalising many young Muslims. This paper investigates
the origin and development of madrasas as educational institutions and asks: How do ma-
drasas function and how can we assess their impact in Europe, especially in Germany?
Koranic school - Islamic Education - conceptions of knowledge - Nizamiyya - religious
and secular knowledge - rote learning - recitation.

Afowez A"La//aoz«, Prof., Dr., Zentrum für Islamische Theologie, Universität Tübingen.


	Medrese : die Geschichte der Wissensvermittlung in der islmaisch geprägten Welt und darüberhinaus

