Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 108 (2014)

Artikel: Medrese : die Geschichte der Wissensvermittlung in der islmaisch
gepragten Welt und dartberhinaus

Autor: Khalfaoui, Mouez

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-545028

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-545028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Medrese: Die Geschichte der Wissensvermittlung
in der i1slamisch gepriagten Welt und dariiberhinaus

Mouez Khalfaoui

Medresen gehdren zu den wenigen Institutionen, die die Entstehung der ersten
islamischen Gesellschaften begleiteten und seitdem stets eine wichtige Rolle im
Bildungswesen der muslimischen Staaten gespielt haben. Der Begriff der <Me-
drese»> steht fiir Bildungsinstitutionen, insbesondere die islamischen Rechtsschu-
len und Hochschulen. Zudem stellten Medresen in der islamisch gepragten Welt
Moglichkeiten dar zu Bildung zu gelangen und leisteten, durch ihre dhnlichen
Curricula und Architekturformen, einen wichtigen Beitrag zur Integration unter-
schiedlichster Volker und Ethnien der muslimischen Gemeinde, der « Ummay.'
Obwohl seit der Entstehung der ersten Medrese einige Jahrhunderte vergangen
sind, hat diese Institution nicht an Wichtigkeit verloren. Gerade weil man heute
«die Medrese»> aus einem sicherheitspolitischen Aspekt betrachtet,” geriet ihre
Bildungsdimension in den Hintergrund. In den letzten Jahrzehnten, besonders
seit den Anschlidgen vom 1. September 2001, riickten Medresen wieder in den
Vordergrund und lenkten groe Aufmerksamkeit auf ihre Struktur und ihre Cur-
ricula.’ Dabei wird ihnen vorgeworfen, eine Rolle in der Radikalisierung uns
«Fundamentalisierung» der islamisch geprigten Gesellschaften zu spielen® und
somit als Brutstitten des Terrorismus zu fungieren.’

! Vgl. George Makdisi, Madrasa and University in the Middle Ages, in: Studia Islamica, 2
(1970), 255-264.

2 Jamal Malik, Madrasas in South Asia: Teaching Terror?, London 2008, 1ff.

Vgl Farish A. Nour u.a. (Ed.), The Madrasa in Asia: Political Activism and Transnational
Linkages, Amsterdam 2008, 11f. Nour hebt hervor, dass Madrasa in Siidostasien als etwas
modernes empfunden werden, da sie gegen die alten Wissenskulturen wirkten. vgl. Nour,
ebd., 14f.

¢ Jonathan P. Berkey, Madrasas Medieval and Modern: Politics, Education, and the Problem
of Muslim Identity, in: Muhammad Qasim Zaman a.o. (Ed.), Schooling Islam: The Culture
and Politics of Modern Muslim Education, Princeton 2007, 40-60.

> Jan Peter Hartung/Helmut Reifeld (Ed.), Islamic Education, Diversity, and National Identity
Dini Madaris in India Post 9/11, New Delhi 2006, 11.

SZRKG, 108 (2014), 449-464



450 Mouez Khalfaoui

Ziel des vorliegenden Beitrags ist es, die Rolle der Medrese als Bildungsinstitu-
tion in der Wissensgeschichte der muslimischen Welt aus zwei verschiedenen Per-
spektiven zu beleuchten. Zum einen werden drei Typen von Medresen — Hoch-
schulinstitution, Rechtsschule und Koranschule — beschrieben. Zum anderen wird
die Rolle der Medrese in der Wissensgeschichte der muslimischen Kultur erldutert.
Beide Aspekte werden historisch untersucht. Im ersten Kapitel wird der Begniff
«Medrese» sowie die Entstehung und Entwicklung der Medrese néher betrachtet.
In Kapitel zwei werden die oben genannten Typen von Medresen (Koranschulen,
Rechtschulen und Schulen der hoheren Bildung) vorgestellt. In Kapitel drei wird
die Situation der Medrese in der modemnen Zeit, insbesondere im 20. Jahrhundert
thematisiert. Dabei liegt der Fokus auf der Geschichte der Medrese in Deutschland
und auf der Frage, welche Rolle sie bei den im Westen lebenden Muslimen spielt.

Entstehung und Entwicklung der Medrese

Etymologisch bezeichnet der Begriff «Medrese» (Arabisch: Madrasa) den Ort,
an dem gelehrt wird.® Dieser Begriff weist auf allgemeine Bildungsinstitutionen
in der muslimischen Welt hin, die eine wichtige Rolle bei der Entstehung und
Entwicklung der muslimischen Zivilisation spielten. Der Begriff Medrese um-
fasst drei Wissensinstitutionen, die ineinander verzahnt sind:

1) Koranschulen (ar. Kuttab/tr. Maktab).

2) Schulen (oder Hochschulen) des islamischen Rechts/Rechtschulen (ar. Ma-
daris Fighiyya/madahib Fighiyya).

3) Hochschulen (School of high Education), besonders in Siidasien.’

Zudem wird der Begriff «Madrasa» im modernen Arabisch flir Grund- und
weiterfihrende Schulen verwendet, aber auch fiir die theologischen Fakultaten
von Universititen sowie fiir die in Moscheen integrierten konfessionellen Schu-
len (Koranschulen). In vielen Forschungsarbeiten wird die Institution der Meder-
se im Islam als Pendant zu den griechischen, romischen, jiidischen und christlichen
Bildungsinstitutionen gesehen. Dabei darf man nicht vergessen, dass die Medrese
als Bildungsinstitution einen buddhistischen Ursprung hat® Wissenschaftler wie
Georg Makdisi stellen sogar Parallelen zwischen muslimischen Medresen und
europdischen Universitdten ab dem 12. Jahrhundert dar. Dabei verfolgt er das Ziel,
nicht nur die Ahnlichkeiten, sondern auch die Unterschiede zwischen den Bil-
dungsinstitutionen zweier unterschiedlicher Kulturkreise hervorzuheben.’

André Godard, L’origine de la madrasa, de la mosquée et du caravansérail aquatre Twans,
in: Ars Islamica, 15/16 (1951), 1-9; Georges Makdisi, Art. «Madrasan, in: Encyclopedia of
Islam, Leiden 1986, Vol. 5, 1123-1154.

Makdisi, Art. «Madrasa» (wie Anm. 6).

Vgl. Makdisi, Art. «kMadrasa» (wie Anm. 6).

George Makdisi vergleicht die Institution der Madrasa mit der Institution der Universitét im
Westen und stellt dabei fest, dass beide Institutionen sich fast diametral gegeniiber stehen.
Vgl. George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West,
Edinburgh 1981, 9ff.



Die Geschichte der Wissensvermittlung in der islamisch geprdgten Welt 451

Gebiudetechnisch entstanden Medresen zunidchst als Teil von Moscheen,
wurden aber im Laufe der Zeit von ihnen getrennt und durchliefen dann eine
ganz eigene Entwicklung.'’ Inhaltlich waren Medresen von Beginn an mit dem
Konzept der moralischen Erziehung (ar. Tarbiyya) verbunden. Die in den Medre-
sen unterrichteten Inhalte waren Teil des Moralunterrichts (ar. Adab) fiir Mus-
lime."" Die moralische Konnotation des Wortes «’Adab» prigt heute noch den
modernen Begriff der «Literatur» im Arabischen.'” Die Entwicklung der Me-
drese von einem kleinen Raum in einer Moschee zu einer eigensténdigen Institu-
tion kann durch die beiden genannten Aspekte untersucht werden. So ldsst sich
die Geschichte der Medrese in drei historische Hauptphasen gliedern:

Entstehungsphase: In der Phase der Entstehung der muslimischen Medrese (2./8.
Jahrhundert) stand noch das Erlernen des 'Adab als Moralkodex im Mittel-
punkt.” In dieser Phase war die Medrese noch Teil eines Gebetsraums (Masjid)
oder einer groBen Freitagsmoschee. Der Lehrplan bestand in dieser Phase iiber-
wiegend aus dem Auswendiglernen des Korans und der Tradition des Prophe-
ten." In dieser Phase wurde die Exegese, d.h. die Auslegung und Erkldrung der
Bedeutungen des Korans, in den Unterricht eingefiihrt.'” Dariiber hinaus be-
schéftigte man sich intensiv mit der arabischen Sprache, um den Koran zu
verstehen bzw. zu erkldren. Aus dieser intensiven Auseinandersetzung mit der
arabischen Sprache entwickelten sich fortlaufend neue Formen der Sprach-
wissenschaften, u.a. die Grammatik, Phonetik, Rhetorik und Syntax. Sie wurden
als notwendige Werkzeuge fiir die Interpretation religidser Texte betrachtet. Man
muss hierbei unterstreichen, dass der Lehrplan der Medrese sich nicht nur auf
religioses Wissen beschrinkte, sondern auch auf die arabische Literatur. So
befasste man sich mit der arabischen bzw. vorislamischen Dichtung, um die
Regeln der Sprache zu beherrschen und ungewohnliche Ausdriicke erkldren zu
konnen.'® In dieser Phase (bis ca. Mitte des 2./8. Jh.) war die Medrese immer-
noch Teil eines Moschee-Gebédudes. In dieser Zeitepoche, d.h. ab dem 2./8. Jahr-
hundert, sind die ersten muslimischen Rechtschulen (madaris fighiyya) ent-
standen.

Medrese in der Umwandlungsphase: Wihrend der zweiten Entwicklungsphase
wurde die Medrese als Lern- und Wohngebdude (Masgid Khan) ausgebaut. Hier-
bei musste sich die Medrese zwei Wandlungen unterziehen. Die Medrese war

' Richard W. Bulliet, Madrasah, in: Mircea Eliade (Ed.), The Encyclopedia of Religion, Lon-
don 1987.

" Makdisi, Art. «Madrasa» (wie Anm. 6).

12

- Ebd.
Ebd.

' Wilna A.J. Meijer, Tradition and Future of Islamic Education, Miinster 2009, 63ff

'>" Bulliet, Madrasah (wie Anm. 10).

Dies geschah, obwohl sich der Prophet Muhammad sich von den Dichtern und der Dichtung

distanziert hatte.



452 Mouez Khalfaoui

zwar immer noch Teil der Moschee, aber nunmehr eigenstindig und musste
somit die Organisation und Durchfiihrung des Unterrichts selbst iibernehmen.
Der Lehrplan der Medrese umfasste Figh-Wissenschaften (Jurisprudenz), Tafsir
(Exegese), Nahw (Syntax) und Balagha (Rhetorik).'” Neben diesen rein-reli-
giosen Wissenschaften standen auch andere Wissenschaften auf dem Lehrplan
wie Medizin, Astrologie und Astronomie. Diese wurden nun vereinzelt in den
Lehrplan aufgenommen und sollten sowohl religiosen als auch profanen Zwecken
dienen.'® Diese Ara (um das 9. Jh. AD) kann als Transitionsira bezeichnet werden,
denn es dauerte nicht lange bis die Medrese sich als eigenstéindige Institution eta-
blieren konnte.

Die Unabhdngigkeitsphase: In der dritten Phase (ab dem 10. Jh.) ihrer Ent-
wicklung wurde die Medrese eine eigenstindige Bildungsinstitution, die jedoch
in die Hand der politischen Machthaber fiel. Die Entstehung der Medrese Niza-
miyya, die von Nizam al-Mulk Wizir und den Seldschukischen Sultanen Alp-
Arsalan und Malek Shah 1. (1063-1092) in Bagdad gegriindet wurde, ver-
deutlicht diese Wandlung bzw. die Wichtigkeit der Medrese in politischen Kon-
flikten. Denn die sogenannte Nizamiyya wurde im Kontext der Auseinanderset-
zung zwischen Schiiten und Sunniten gegriindet. Der Hauptzweck der (Medrese)
Nizamiyya bestand darin, den sunnitischen Islam gegen den Ismailiten §i‘a zu
stirken."” Dafiir wurden berithmte sunnitische Gelehrte wie u.a. Abu Hamid al-
Gazal (gest. 1111) eingestellt. Das Curriculum wurde dabei so konzipiert, dass
bestimmte geplante Ziele erreicht werden konnten. Es ist wichtig darauf hinzu-
weisen, dass die Griindung der Nizamiyya den Weg fiir die Entstehung zahl-
reicher weiterer Medresen gleicher oder @hnlicher Form in der ganzen musli-
mischen Welt geebnet hat, obschon vor ihr bereits andere Schulen entstanden
waren. Es muss hierbei hervorgehoben werden, dass die Vermehrung der Medre-
sen ab dem 10. Jahrhundert zur Konkurrenz zwischen ihnen fiihrte. Dies lag
einerseits an den konkurrierenden Herrschern, die die Medrese als Mittel zur
Durchsetzung der eigenen Ideologie nutzten. Anderseits war die entstehende
Konkurrenz ein Ausdruck der Auseinandersetzung zwischen den Rechts- und
Theologieschulen.

Ungeachtet dieser Auseinandersetzungen, konnten sich Medresen eine gewisse
Unabhingigkeit bis in die Neuzeit bewahren. Der erste Versuch, die Medresen
unter staatliche Kontrolle zu bringen, wurde im 19. Jahrhundert im Rahmen der
Osmanischen Tanzimat-Reform unternommen. Dabei wurde die Reform des

17
18
19

Bulliet, Madrasah (wie Anm. 10).

Makdisi, Art. «Madrasa» (wie Anm. 6); Meijer, Tradition (wie Anm. 14).

Vgl. Bulliet, Madrasah (wie Anm. 10); Medrese fungiert als Gegeninstitution fiir Dar al-
’IIm bei den Fatimiden, vgl. J. Pedersen, Masdjid, in: Enzyklopedia des Islam, Leipzig 1936.



Die Geschichte der Wissensvermittlung in der islamisch geprdgten Welt 453

Inhalts und der Form des Unterrichtens angestrebt, unter anderem durch die
Aufnahme von Fremdsprachen, Mathematik und Geographie ins Curriculum.”

In der Zeit, als sich die islamischen Lander (bzw. muslimische Staaten) unter
der Herrschaft europdischer Kolonialméchte befanden, verstdrkten sich die Be-
mithungen die Medrese zu reformieren. Der Grund dafiir war, dass religidse
Schulen stets eine aktive Rolle im Widerstand gegen die europdischen Kolonial-
michte iibernahmen und damit den herrschenden Michten drohten.”' Nach der
Unabhéngigkeit der islamischen Lander im 20. Jahrhundert, erlebten Medresen
eine neue Ara voller Herausforderungen. Dies kann unter der Beriicksichtigung
zweier Aspekte interpretiert werden. Zum einen bestand in den meisten musli-
mischen Staaten des 20. Jahrhunderts ein grofes Verlangen nach modernem
bzw. westlichem Wissen. In Reformprozessen wurden Koranschulen, als klas-
sische Medresen, demnach vernachldssigt und manchmal sogar als Symbol der
Riickstindigkeit betrachtet. Diese Bemerkung/Entwicklung ist jedoch nicht all-
gemeingiiltig: in anderen Regionen der muslimischen Welt erlebten Medresen im
20. Jahrhundert eine Bliitezeit. So avancierte die Medrese in Siidostasien, etwa in
Indonesien, zum Symbol fiir modernes Wissen und wurde als Gegenteil und Ver-
besserung heimischer veralteter Lerntraditionen gesehen. In Siidasien war die
Medrese Bestandteil der muslimischen Identitit und wurde lange Zeit westlichen
Bildungseinrichtungen bevorzugt.

Medresen in der Moderne: Wie schon erwihnt, stand die Mehrheit der islami-
schen Lander wihrend des 19. und 20. Jahrhundert unter der Hegemonie der
europdischen Kolonialméchte. Um ihre Macht durchzusetzen errichteten west-
liche Lander, wie beispielsweise Frankreich, u.a. ein neues Bildungssystem, das
auf neuen bzw. sikularen Wissenschaften beruhte. In dieser Epoche erhielten die
Koranschulen zum ersten Mal in ihrer Geschichte ernsthafte Konkurrenz, da die
Europder ihre eigene Bildungssysteme in den Kolonien einfiihrten, mit denen die
Koranschulen nicht mithalten konnten. Zudem erhielten die Medresen finanziell
einen harten Schlag durch die von den Kolonialmichten durchgefiihrte Auflo-
sung bzw. Einschrankung der Wagqf-Institutionen. Folglich war die Schwichung
der Koranschulen iiberall spiirbar. Ungeachtet ihrer finanziellen und infrastruktu-
rellen Schwichen — verglichen mit den von den Européern eingefiihrten sdkula-
ren Schulen — waren die Koranschulen weiterhin bei der einheimischen Bevolke-
rungen beliebt. Dabei wandelten sie sich allmédhlich zu einer Art Zusatzausbil-
dung, die die westliche «moderne» Ausbildung ergénzte. Trotz bzw. wegen der
genannten Schwichung, spielten Medresen und Koranschulen bei den Unabhén-
gigkeitsbestrebungen muslimischer Staaten eine bedeutende Rolle. Auf Grund
ihrer eigenstdndigen Organisation und ihrer weiten Streuung, sowohl auf dem
Land als auch in den urbanen Gebieten, spielten Koranschulen eine wichtige

" Demir Hiiseyin, Die osmanischen Medresen: Das Bildungswesen und seine historischen
Wurzeln im osmanischen Reich von 1331-1600, Frankfurt a. M. 2005, 18ff.
' Hartung/Reifeld, Islamic Education (wie Anm. 6), 31ff.



454 Mouez Khalfaoui

Rolle in der Organisation des Widerstands gegen die Besatzungsmichte. Diese
gesellschaftspolitische Rolle erkldrt auch die Anstrengung der Kolonialméchte,
die Koranschulen zu reformieren und unter ihre Kontrolle zu bringen. Im Kampf
um die Unabhéngigkeit waren es vor allem die Koranschulen unabhéingiger
Volksgruppen im Gebirge, die eigene Kommunikations- und Finanzierungsmog-
lichkeiten besaBen, welche den Widerstand ermoglichten. Bei den Ausein-
andersetzungen im Rahmen der Freiheitskdmpfe spielte die Architektur der
Koranschulen eine wesentliche Rolle in der Tarnung und der Téuschung von
Kolonialtruppen.?

In der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts wurden neue Medresen bzw. Ko-
ranschulen sowohl in der muslimischen Welt als auch im Westen gegriindet und
wieder eingefiihrt. Sie dienten u.a. der Forderung einer zusitzlichen Ausbildung,
neben westlichem Wissen. Dieser Trend dauert immer noch an. Gegen Ende des
20. Jahrhunderts kehrte die Medrese wieder in den Mittelpunkt des Bildungs-
diskurses in den muslimischen Staaten zuriick. Diese Tendenz wird oft mit Skep-
sis betrachtet. Denn die Medrese erweckt zwar Interesse in Bezug auf die Me-
thode der Wissensvermittlung, jedoch auch Sorge aus sicherheitspolitischer Per-
spektive. Von besonderer Bedeutung ist hierbei die Entstehung muslimischer
Medresen im Westen ab Ende des 20. Jahrhunderts. Gegenwirtig existiert eine
grofle Anzahl an Medresen in Europa bzw. in Deutschland, die aus unterschied-
lichen Perspektiven rezipiert werden. Wihrend viele Muslime Koranschulen als
Teil ihrer Identitdt wahrnehmen, werden sie seitens vieler westlicher Beobachter
als Bedrohung fiir die friedliche sdkulare Kultur in Europa erachtet und somit
kritisch beobachtet.

Die Historie der Medrese verdeutllcht, dass unabhéngige Medresen traditio-
nell groBBe Freiheiten besitzen, dass der Staat dem Griinder einer Medrese die ab-
solute Kontrolle iiber Lehrkraft und Lehrplan iiberlassen kann, dass die Eltern
die Lehrer bezahlen und mit ihnen vereinbaren, was ihr Kind lernen soll, und
dass die unabhéngigen Medresen dank ihrer Selbstorganisation und ihrer selbstdn-
digen Finanzierung eine wichtige Rolle im Widerstand gegen die Kolonialméchte
in den muslimischen Léndern spielten. Bemerkenswert ist, dass die Medersen in
dogmatischen und ideologischen Fragen scharf miteinander konkurrieren.

Medrese-Typen

Im vorigen Kapitel wurde die Entstehung und Entwicklung der Medrese bis in
die Gegenwart dargestellt. In diesem Abschnitt werden die Typen von Medresen
beschrieben und niher erldutert. Obschon die Bauform einer Medrese ein wich-
tiges Merkmal ist, vermittelt sie keine inhaltliche Auskunft iiber die Institution

selbst. Aus diesem Grund werden architektonische Aspekte in diesem Artikel se-
kundir behandelt.

2 Vgl. Makdisi, Madrasa and University (wie Anm. 1).



Die Geschichte der Wissensvermittlung in der islamisch geprdgten Welt 455

Die Koranschule: Der arabische Terminus Kuttab (pl. Katatib) wird auch im
Persischen (Maktab) und im Tiirkischen (Mektep) verwendet und bedeutet Kin-
derschule (mektep-i-sibyan). Zudem kann «Kinderschule» mit «Koranschule»
gleichgesetzt werden. Uberall in der islamischen Welt hatten Koranschulen nahe-
zu (bereinstimmende Curricula, obwohl sie von den unterschiedlichsten Men-
schen besucht wurden. Ihre Aufgabe bestand bis weit ins 19. Jahrhundert hinein
ausschlieBlich darin, den Schiilern den Koran und die Sunna zu vermitteln.”* Die
Besonderheit der Kuttab besteht darin, dass sie keine bestimmte Form haben
miissen. Sie konnen in Form einer Hohle, eines Zelts, eines modernen Gebiudes,
oder eines Treffens in der Wiiste auftreten. Sie konnen sich auch von einem Ort
zum anderen bewegen und sogar den Wanderbewegungen der Nomadenstimme
folgen. Diese Flexibilitdt ermoglicht es ihnen, sich geographischen und politi-
schen Verdnderungen anzupassen und unter allen Umstinden den Kontakt mit
der Bevolkerung aufrecht zu erhalten.

Das zweite Merkmal der Koranschulen ist ihr didaktischer und pddagogischer
Ansatz. Ein Blick in den Tagesablauf dieser Institutionen erméglicht es, die Be-
ziehung zwischen ihren Hauptakteuren zu bestimmen. Aufgrund des Mangels an
Daten iiber frithere Epochen, wird diese Untersuchung auf gegenwirtige bzw.
moderne Epochen beschrinkt. Die Beziehung zwischen dem Lehrer bzw. der
Lehrerin und seinen/ihren Schiilern wird meistens durch Belohnung und Bestra-
fung geregelt. Der Tagesablauf in einer Koranschule funktionierte wie folgt: Der
Scheich bzw. Lehrer’* diktiert und die Schiiler schrieben das Diktierte auf ihre
Tafel (Lawh). Danach liest ein Schiiler vor, was er geschrieben hat. Dabei wird
er vom Scheich (Koranlehrer) korrigiert. Obwohl viele Schiiler iiber keine Ara-
bischkenntnisse verfligen, wurde der Koran immer auf Arabisch rezitiert und ge-
lehrt. Der Koranunterricht erfolgt in vier Teilen. Das Auswendiglernen des Ko-
rans fingt mit der Fatiha (die erste Sure des Korans) an, dann werden die kurzen
Suren am Ende des Korans nacheinander auswendig gelernt. Dieses Auswen-
diglernen wird dann vom Ende des Korans bis zur zweiten und langsten Sura (al-
Bagara: Die Kuh) weitergefiihrt. Erst danach kann der Koran in korrekter Form
(von al-Fatiha und al-Bagara bis zum Ende) rezitiert werden.”

Medresse als Rechtschule: Der Begriff «Rechtschule» wird fiir Schulen mit un-
terschiedlichen Auffassungen in der Auslegung und der Interpretation der
Rechtsnormen und deren Ableitung aus den Rechtsquellen (Koran und Sunna)
verwendet. Neben den vier heute noch bekannten sunnitischen Rechtschulen der
Malikiten, Hanafiten, Shafiiten und Hanbaliten gibt es schiitische Rechtschulen.
Dazu kommen eine Reihe von Rechtschulen, die entweder ausgestorben sind
oder nur durch eine geringe Anhéngerzahl in einer bestimmten Region der musli-
mischen Welt vertreten werden. Dazu zdhlen die Ibaditen, Zaiditen und Kha-

2 J. M. Landau, Art. Kuttab, in: Encyclopedia of Islam, Leiden 1986, vol. 5, 567-570.

* Frauen wurden manchmal, aber nicht hiufig, als Lehrerinnen in Koranschulen eingesetzt.

% vgl. Taha Hussain, Kindheit in Agypten (arb. Al-’Ayyam), iibersetzt von Littmann, Enno,
Max Hueber-Verlag, Miinchen, ohne Datum.



456 Mouez Khalfaoui

rijiten. Die Rechtschulen sind meistens nach einem Gelehrten benannt, der als
«Schulgriinder» gilt, obwohl diese Bezeichnung des «Griinders» sehr umstritten
ist.”® Denn in der Ara der Entstehung der Rechtschulen d.h. das 2.—3. Jahrhundert
(8.-9. Jh. AD) lebten mehrere Gelehrte, die aus heutiger Sicht als Griinder eige-
ner Rechtschulen verstanden werden konnen. So waren Imam al-Awza‘i (gest.
774 AD), Imam at-Tabri (gest. 923 AD), Ibn Hanbal (gest. 855 AD), Abu Hanifa
(gest. 767 AD), Safi‘i (gest. 820 AD) etc. bekannt fiir ihre eigenen Gesichts-
punkte (Madhab). Selbst innerhalb der sogenannten Rechtschulen gab es unter-
schiedliche Auffassungen, etwa zwischen den Hanafiten Gelehrten Abu Hanifa,
Abu Yusuf und Muhammad ash Shaybani. Die Unterschiede zwischen diesen
Gelehrten stellen die Konzeption der Rechtschulen in Frage. In seinem Beitrag
«al-Shafii the Master Architect of Islamic Jurisprudence» bringt Wael Hallaq
dieses Thema auf den Punkt. Er stellt zurecht fest, dass die Assoziation der
schaifitischen Rechtschule mit A3-Safi‘i nachtriiglich erfolgte. A$-Safi‘i selbst
sah sich nicht als Griinder einer Rechtschule.”” Dieses Beispiel verdeutlicht die
Annahme, dass die Rechtschulen, zumindest aus westlicher akademischer Per-
spektive ein Konstrukt sind. Zu Lebzeiten der berithmten Rechtsgelehrten war
das Konzept der «Rechtschule» noch nicht sehr verbreitet. Dies gilt insbesondere
fiir die klassische Epoche des islamischen Rechts (8.—11. Jh.). Danach spielt die
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Schule (Madhab) eine wichtige Rolle in der
Auseinandersetzung zwischen den Rechtschulen in den verschiedenen Regionen
der muslimischen Welt.

Medresen als «schools of higher education» — Beispiel Siidasien: Erst in der Mo-
derne und infolge des Einflusses westlicher Bildung wurde in der muslimischen
Welt iiber die Teilung des Bildungswesens in Grund- und weiterfithrende Schu-
len und Universititen gesprochen. Das Wort Medrese wird daher im modernen
Arabisch fiir Grundschulen benutzt, wiahrend in Stidasien der Begriff «Madrasa»
fir muslimische religiose Schulen und Hochschulinstitutionen verwendet wird.
In diesem Abschnitt wird letzterer Aspekt néher betrachtet.

Stidasien ist fiir seine groBe Zahl von Medresen bekannt. Angeblich gibt es
mehr als 30.000 Medresen in Indien und iiber 10.000 Medresen in Pakistan.’®
Hierbei handelt es sich um Privatschulen, die haufig ausschlieBlich religios aus-
gerichtet sind. Diese Schulen sind meist finanziell unabhéngig und genieBen
einen sehr guten Ruf unter der muslimischen Bevolkerung. Sie werden den staat-

6 Wael Hallaq bemerket zu Recht, dass die Rechtschulen erst nach dem Tod der angeblichen

Griinder bekannt wurden. Zu Lebzeiten der angeblichen Griinder gab es eine Reihe von Ge-
lehrten, die auf ihre jeweils eigene Art und Weise einen Beitrag leisteten und sich vom jewei-
ligen «Griinder» differenzierten. Vgl. Wael B. Hallag, Was al-Shafii the Master Architect of
Islamic Jurisprudence?, in: International Journal of Middle East Studies, 25 (1993), 587—605.
Hallaq, al-Shafii (wie Anm. 26).

Hartung/Reifeld, Islamic Education (wie Anm. 6).

27
28



Die Geschichte der Wissensvermittlung in der islamisch geprdgten Wellt 457

lichen Schulen oft vorgezogen und werden allein im heutigen Pakistan von
angeblich mehr als drei Millionen Jungen und Midchen besucht.”

In der Vormoderne bestand die Hauptaufgabe der Medresen in Siidasien da-
rin, die Lemnenden auf den dffentlichen Dienst vorzubereiten. Medresen bildeten
Richter, Verwaltungsexperten und Gelehrte aus. Die ersten Medresen Siidasiens
wurden wahrend des Sultanats von Delhi (1206-1526) gegriindet. In der Folge-
zeit wurden viele weitere Medresen etabliert. Berithmte Medresen in Delhi wa-
ren zum Beispiel die Medrese Muizziya, benannt nach Muzzi Dawla, und die Me-
drese Rahimiyya, die von Shah Abd Rahim Dihlawi, dem Vater von Shah Wa-
liullah (gest.1763) und GroBvater von Shah Abdulaziz (1703-1762), gegriindet
wurde. Eine weitere beriihmte Medrese in Siidasien ist die in Lucknow errichtete
Medrese Nadwat al- ‘Ulama™. Im letzten Viertel des 19. und zu Beginn des 20.
Jahrhunderts wurden weitere Medresen in Siidasien gegriindet wie z.B. die
Barelwi und die Ahli-Hadith Medrese.”! Zudem existieren in Siidasien unter-
schiedliche Formen von Medresen, die verschiedene Entwicklungsprozesse
durchliefen.

Trotz vieler Gemeinsamkeiten sind die Medresen in Siidasien oft mit einander
verfeindet. Deobandi Medresen sind Gegner der Medresen der AAli-Hadith und
der Barelwi; auch die Nadwi Medresen sind gegen die Barelwi; die Barelwi sind
wiederum Gegner der Ahli-Hadith, usw.”> Diese Haltung der Medresen spiegelt
sich auch in deren Curriculum wieder und hat ihre Entwicklung mafgeblich be-
einflusst. Als Beispiel dafir kann die Opposition zwischen den Barelwi und
Deobandi Medresen aufgefiihrt werden. Die beiden Schulen unterscheiden sich
voneinander im Hinblick auf die Interpretation des Lebens des Propheten Mu-
hammad. Die Barelwi sehen Muhammad nicht als normalen Menschen. Fiir sie
ist er einzigartig, besitzt eine auBergewdhnliche Macht und sollte deswegen in
einer iibermenschlichen Dimension verehrt werden. Fiir die Deobandi dagegen
ist der Prophet Muhammad nur ein bescheidener Mensch, der eine grofe Bot-
schaft tiberbracht hat. Diese Ansicht beruht auf der Idee, dass man nur Gott
verehren sollte. Muhammad als einen auBerordentlichen Menschen zu betrachten
fiihre lediglich zu Blasphemie und Abfall vom Glauben (Apostasie).”

* Ebd.

" Diese wird iiberwiegend von der Familie Nadwi gefiihrt.

' Nadwat al-Ulama in Lucknow ist eine der beriihmtesten Medresen Siidasiens und der mus-
limischen Welt und wurde 1886 gegriindet (Hartung/Reifeld, Islamic Education [wie Anm.
6], 136ff). Seitdem tragen sie wesentlich zum Islamunterricht in Siidasien und weltweit bei.
Zu ihren prominentesten Lehrern zdhlen Abu-l-Hassan Ali Nadwi und Shibli Nomani. Nach
dem 11. September 2001 ist diese Medrese wegen ihren engen Beziehungen zu den Golf-
staaten bzw. dem Wahhabismus sowie zu dem in Afghanistan herrschenden Regime der Ta-
liban in die Kritik geraten. Vgl. Barbara Daly Metcalf, Islamic Revival in British India:
Deoband, 1860-1900, Princeton 1982.

2 Arshad Alam, Making Muslims: Identity and difference in Indian madrasas, in: Jamal Malik
(Ed.), Madrasas in South Asia. Teaching terror?, London 2008, 45-60.

* Alam, Making Muslims (wie Anm. 32), fiir weitere Informationen vgl. Metcalf, Islamic Re-
vival (wie Anm. 31), 264ff.



458 Mouez Khalfaoui

Das Curriculum der Siidasien-Medresen: Im ersten Kapitel haben wir festge-
stellt, dass es zwei Typen von Medresen gibt. Medresen, die ihre Finanzierung
und ihr Curriculum unabhingig vom Staat organisieren sowie staatliche Medre-
sen, die vom Staat (teil-)finanziert und kontrolliert werden. Das Curriculum einer
Medrese ist davon abhingig. Gute Beispiele fiir beide Typen bieten gegenwirtig
die indischen Medresen. In Bihar, Bengal und Assam in Nordindien werden die
Medresen staatlich gesteuert, und das Curriculum wird vom indischen Staat kon-
zipiert, umgesetzt und kontrolliert. In anderen indischen Medresen werden die
Curricula eigenstindig erstellt und die Medresen unterliegen keiner staatlichen
Kontrolle. Als Beispiele wurden bereits die Darul Uloom Deoband im indischen
Bundestaat Uttar Pradesh und die Nadwat al-Ulama in Lucknow genannt.** Die
Geschichte der Medrese hat ebenfalls gezeigt, dass es sich um einen Schultypus
handelt, der im religiosen Spektrum entstanden ist und nach und nach auch an-
dere, nicht-religiose Ficher ins Curriculum integriert hat. In allen Medresen wer-
den heute neben Koran und Hadith auch Sprachen (Arabisch und Fremdspra-
chen), Grammatik, Literatur, Geographie und Mathematik unterrichtet. In man-
chen Schulen werden die Facher explizit in religiose und nicht-religiose The-
menbereiche unterteilt, in anderen nicht.

Situation der Medrese in der Moderne

Koranschulen in Deutschland: Die meisten Informationen tiber die aktuelle Si-
tuation der muslimischen religiosen Bildung in Deutschland werden durch Mas-
senmedien und Online-Webseiten vermittelt. Dabei stofft man auf widerspriich-
liche Auskiinfte, die entweder Koranschulen als Bedrohung fiir den Rechtsstaat
und die Demokratie sehen oder die mangelnde pddagogische Eignung der Lehr-
krifte betonen. Im Gegensatz zu diesen Informationen stehen muslimische Quel-
len, die ein ganz anders Bild vermitteln. Es gibt zudem nur wenige wissenschaft-
liche Untersuchungen der Medrese und Koranschulen in Deutschland. Aus der
vorhandenen Forschung gelangt man zu widerspriichlichen Schliissen.
Gegenwirtig besuchen ca. 70.000 von 750.000 muslimischen Jugendlichen
eine Koranschule in Deutschland.” Die Anzahl der Besucher an sich zeigt, wel-
che Herausforderung diese Institutionen darstellen, sowohl fur den deutschen
Staat als auch fiir muslimische Gemeinschaften. Es ist zu bemerken, dass die Ko-
ranschulen in Deutschland meist zu muslimisch-religidsen Gemeinden oder zu
muslimischen Kulturvereinen gehdren.” Es gibt aber auch Schulen, die auslindi-
schen Regierungen unterstellt sind, wie z.B. die Konig-Fahd-Akademie in Bonn.
In Bezug auf die Koranschulen wurden in Deutschland besonders zwei Be-

34
35
36

Alam, Making Muslims (wie Anm. 32), 45-60.

Es gibt keine richtige Zahl, sondern Vermutungen und unterschiedliche Angaben.

Vgl. Melanie Kamp, Islamische Ausbildungseinrichtungen in Deutschland und Europa, in:
Dietrich Reetz (Hg.), Islam in Europa: Religiéses Leben heute: Ein Portrdt ausgewihlter
islamischer Gruppen und Institutionen, Miinster 2010, 171-190.



Die Geschichte der Wissensvermittlung in der islamisch geprdagten Welt 459

fiirchtungen geduBert. Zum einen sind bzw. waren nicht alle Koranschulen ange-
meldet, und es war deshalb unmaglich, die Arbeitsbedingungen im Unterricht zu
kontrollieren. Zum anderen kann man die Qualifikation der Lehrer und die Inhal-
te des Unterrichts nicht kontrollieren bzw. beeinflussen.

Die ersten Koranschulen in Deutschland wurden in den 1970er Jahren durch
private Initiativen muslimischer Eltern gegriindet. Der religiose Unterricht in
dieser Phase zielte darauf ab, muslimischen Kindern religioses Wissen zu ver-
mitteln. Dieses Wissen sollte die muslimische Identitit der Kinder stérken.”’ Das
Curriculum der Medresen bestand ausschlieBlich aus religiésen und moralischen
Inhalten. Ferner war die Beherrschung der arabischen Sprache, in Wort und
Schrift, eine der wichtigsten Voraussetzungen fiir eine weitere Laufbahn im reli-
gidsen Bereich. Die Diskussionen iiber religiose Wissensvermittlung spaltete die
Gemeinden in konservative Stromungen, die die Aneignung von Wissen durch
Nachahmung (Tagqlid) vertreten, und modemistische Strémungen, die nach neuen
Akzenten und neuen Methoden fiir die Vermittlung religiosen Wissens streben.’®

In den 1980er Jahren fanden die ersten Versuche statt, die Koranschulen
durch einen Islamunterricht an 6ffentlichen Schulen zu ersetzen. Die Auseinan-
dersetzung zwischen «modernistischen» und «traditionalistischen» muslimischen
Strémungen und Gemeinden in Bezug auf die Methoden und Inhalte des isla-
mischen Religionsunterrichts spiegelten sich in den von diesen Gemeinden ent-
worfenen Lehrplinen.®

Ab dem Jahr 2000, bzw. nach dem 11. September 2001, standen muslimische
Kultstétten (Moscheen) und Koranschulen vor neuen Herausforderungen. Dem
bis dahin durch «importierte» Arbeitskréifte gesicherten und von den Gemeinden
organisierten Islamunterricht wurde vorgeworfen, Terror und Gewalt zu fordern,
intransparent zu sein und schlecht qualifizierte Lehrkrifte zu beschiftigen. Als
Beispiel fiir diese Debatte wird im néchsten Abschnitt die Schule der Konig-
Fahd-Akademie in Bonn genauer untersucht.

Beziiglich der Funktion der Medrese vertreten Wissenschaftler wie Werner
Schiffauer und Assia Maria Harwazinski unterschiedliche Auffassungen. Harwa-
zinski hilt die Medrese fiir eine ernsthafte Bedrohung demokratischer Werte.*
Diese Meinung wird von anderen wissenschaftlichen Arbeiten unterstiitzt. So
kommt Nohl nach seiner Beobachtung einer Koranschule in Berlin zu dem
Schluss, dass das Bildungsangebot der Koranschulen in Widerspruch zum Wis-

37 vgl. Wolfgang Ritsch, Die Rolle des Islams fiir die Koranschulerziehung in der Bundesre-
publik Deutschland, Pahl-Rugenstein Verlag, Kéln 1987, 101f; Bekim Agai, Zwischen
Netzwerk und Diskurs. Das Bildungsnetzwerk um Fethullah Giilen: Die flexible Umsetzung
modernen islamischen Gedankenguts, Shenefeld 2004, 280ff.

*  Gerdien Jonker, Eine Wellenlinge zu Gott, der Verband der Islamischen Kulturzentren in
Europa, Bielefeld 2002.

> Ebd.

“ Assia Maria Harwazinski, Islami(sti)sche Erziehungskonzeptionen: Drei Fallbeispicle aus
Baden-Wiirttemberg, Marburg 2005, 64f.



460 Mouez Khalfaoui

sensstand und den Erwartungen der muslimischen Jugend steht.*’ Wenn die Me-
drese iiberhaupt eine positive Rolle spielen wiirde, so Nohl, bestiinde diese in der
Vermittlung von Information iiber die Kultur der Eltern. Dies konnte die Kom-
munikation zwischen beiden Gruppen (Eltern und Kinder) erleichtern.*” Werner
Schiffauer kommt in seiner Untersuchung der muslimischen religiésen Institu-
tionen zu der Schlussfolgerung, dass religiose Institutionen (u.a. Moschee und
Medresen) im Gegensatz zu weitverbreiteten negativen Vorurteilen/Wahrneh-
mungen eine sehr positive und unverzichtbare integrative Rolle im Leben der
muslimischen Jugend in Deutschland spielen wiirden.* So bieten Moscheen und
religiose Gemeinde, laut Schiffauer, einen Schutz gegen Alkoholismus und Dro-
gen, helfen Frauen und unterstiitzen Jugendliche bei der Integration in die
deutsche Gesellschaft.* Diese Meinung wird teilweise von Hamza Churabi und
Riem El-Solami geteilt. Nach ihrer Feldforschung in zahlreichen Moscheen in
Berlin kommen beide Forscher zum Ergebnis, dass religiose Institutionen in
ihrem tédglichen Ablauf einen wichtigen Platz fiir Frauen einrdumen, sie stidrken
und ihnen Schutz und Bildung bieten wiirden.*

Die widerspriichlichen Erfahrungen bzw. Berichte iiber die aktuelle Lage der
Medresen sowie ihre Rolle in Deutschland spiegeln die gegenwirtige Situation
dieser Institution wider. Es kann zusammenfassend festgestellt werden, dass es
gegenwirtig zwei Kategorien von Medresen gibt: Zum einen gibt es Medresen,
die standig versuchen, sich neuen gesellschaftlichen Entwicklungen anzupassen
und sich in jeder Hinsicht zu «modernisieren». Zum zweiten gibt es Medresen
und Koranschulen, die weiterhin klassischen Stoff und Lernmethoden benutzen.
Diese letzte Kategorie steht gegenwirtig unter Druck. Das Beispiel der Konig-
Fahd-Akademie in Bonn verdeutlicht diese Annahme.

Die Kénig Fahd-Akademie in Bonn: Die meisten Forschungen beziiglich der isla-
misch-religiosen Bildungsinstitutionen in Deutschland beziehen sich explizit auf
die Institutionen, die von muslimischen Einwanderern gegriindet wurden (z.B.
Milli Goriis, Verband der Islamischen Kulturzentren e.V. etc.) und lassen dabei
all jene Koranschulen auler Acht, die von anderen Instanzen gegriindet wurden.
Dazu gehort die Konig-Fahd-Akademie, die 1996 vom saudischen Staat in Bonn
gegriindet wurde. Diese Schule bietet Schiilern, die voriibergehend in Deut-
schland leben, Islamunterricht an. Bis zum Jahr 2000 genoss die Koénig-Fahd-

‘! vgl. Amd-Michael Nohl, Islam als religidse Praxis der zweiten Migrationsgeneration: Eine

«Medrese» von Anhigern Said Nursis, in: Monika Wohlrab-Sahr u.a. (Hg.), Konfliktfeld Is-
lam in Europa, Baden-Baden 2007, 305-325.

2 Ebd.

“ vgl. Werner Schiffauer, Parallelgesellschaften: Wie viel Wertkonsens braucht unsere Ge-
sellschaft, Bielefeld 2008, 49ff.

* Ebd.

* Hamza Churabi/Riem El-Solami, Moscheenriume, Raume fiir Frauen?, in: Gerdien Jonker

u.a. (Hg.), Moscheen und islamisches Leben in Berlin. Die Auslidnderbeauftragte des Senats
von Berlin 1999, 35-40.



Die Geschichte der Wissensvermittlung in der islamisch geprdigten Welt 461

Akademie einen guten Ruf bei muslimischen Gemeinden in Deutschland. Den
Inhalten und Lehrmethoden dieser Schule wurde keine Aufmerksamkeit ge-
schenkt. Nach den Anschligen vom 11. September 2001 auf New York und
Washington D.C. machte ein Medienbericht die deutsche Offentlichkeit auf die
Konig-Fahd-Akademie aufmerksam. Die zur «Untersuchung» dieser Schule ins
Leben gerufene Hochschulkommission kam nach einer langen Auseinanderset-
zung beziiglich der vermittelten Inhalte und Lehrmethoden zu dem Ergebnis,
dass die Lehr- und Arbeitsmaterialien der Konig-Fahd-Akademie gegen das
deutsche Recht und die Menschenrechte verstieBen und empfahl daher die sofor-
tige SchlieBung der Schule.*® Folglich mussten die deutschen Behorden handeln.
Zunichst wurde der Versuch unternommen, die Anzahl der muslimischen
Schiiler, die an der Konig-Fahd-Akademie unterrichtet wurden, zu verringern.
Zudem wurde die Schule aufgefordert, Verdnderungen und Verbesserungen des
Curriculums durchzufiihren. Trotz dieser Malnahmen besteht weiterhin die Be-
fiirchtung, dass die Konig-Fahd-Akademie zur Radikalisierung muslimischer Ju-
gendlicher in der Diaspora beitrigt."’ Das Beispiel der Konig-Fahd-Akademie
verdeutlicht einerseits die Vorwiirfe, die gegen muslimische Bildungsinstitutio-
nen erhoben werden und andererseits den Zustand, in dem sich diese Institutio-
nen gegenwirtig befinden. Es muss hierbei hervorgehoben werden, dass die Ent-
stehung bzw. der Erfolg «konservativer Curricula» in direktem Zusammenhang
mit der Situation der Muslime in unterschiedlichen Léndern steht. Wie oben er-
wihnt, versuchen religiose Schulen in der muslimischen Welt ihr «image» zu
verbessern, indem sie, neben religiosem Wissen, modernes bzw. sidkulares Wis-
sen in ihren jeweiligen Lehrpldnen anbieten. Im Gegensatz dazu ist der Erfolg
und die Beliebtheit einer religiésen Schule im Westen hédufig davon abhéngig, ob
und inwieweit traditionell-religioses Wissen angeboten wird. Diese Feststellung
wird im nédchsten Abschnitt verdeutlicht.

Shariah-Program: eine Medrese in Toronto: «Shariah Program» ist eine religio-
se Schule in Kanada. Sie ist unter den vielen in Kanada lebenden Muslimen sehr
beliebt, weil hier «traditionelles Wissen» vermittelt wird. In einer Zeit, in der
Medresen in der muslimischen Welt versuchen, «modernes» Wissen wie Fremd-
sprachen, Computerlehre und Mathematik in ihre Curricula zu integrieren um so-
mit hohere Beliebtheit zu erlangen, schlagen Medresen im Westen einen anderen
Weg ein. Hier wird die Qualitdt des Unterrichts iiberwiegend vom Anteil klassi-
schen Lehrmaterials abhiingig gemacht.”® «ari‘a Program» bietet Schiilern eine
religiése Ausbildung nach traditionellem Muster. Auf der Webseite dieser Schu-
le findet man die notwendigen Informationen iiber Form und Inhalte des Unter-
richts. Von besonderer Bedeutung sind die Hinweise auf die «klassische Methode»

% «www.verbaende.com/news.php/Kriminalbeamte-fordern-Schliessung-der-Koenig-Fahd-A-

kademie-Schulbuch-Toeten-steht-nicht-unter-Tabu?m=25525» (abgerufen am 24.1.2013).
«www.muslimliga.de/archiv/pinn2.html (abgerufen am 24.1.2013).
«www.shariahprogram.ca/arabic-grammar-fags.shtml#outline» (abgerufen am 24.1.2013).

47
48



462 Mouez Khalfaoui

des Auswendiglernens und die Beriicksichtigung des Prinzips der Geschlechter-
trennung. Dabei wird hervorgehoben, dass der Einsatz von ménnlichen Lehrern
fir den Unterricht von Frauen sehr eingeschrinkt ist. Sollten Ménner hierfiir be-
notigt werden, so wird der Unterricht anhand eines so genannten «one way»
Spiegels durchgefiihrt.*’

Die Art und Weise, in der sich das «$ari‘a program» prasentiert, verdeutlicht
den Unterschied zwischen Medresen in der muslimischen Welt und im Westen.
Wihrend in der muslimischen Welt zunehmend sédkulares Wissen verlangt wird,
wird im Westen ein rein-religioses Curriculum bevorzugt. Im Gegensatz zur
muslimischen Welt ist der Besuch einer Koranschule im Westen nicht mit dem
Ziel verbunden, sich auf einen Beruf vorzubereiten.

Fazit

Ziel dieses Beitrags war, ein umfassenderes Bild iiber die Institution der Medrese
in der muslimischen Welt und im Westen zu vermitteln. Vor dem Hintergrund
anhaltender Debatten iiber die Rolle der Medrese wurde die historische Ent-
wicklung dieser Institution, die Analyse der wichtigsten Typen von Medresen und
schlieBlich ihre aktuelle Situation im Westen bzw. in Deutschland interpretiert.

Die Analyse der Geschichte der Medrese fiihrt zu der Feststellung, dass Me-
dresen ein Bestandteil des muslimischen Bildungswesens waren bzw. sind. Sie
verkorpern eine bedeutende Institution der Wissensvermittlung und entwickelten
sich im Laufe der Zeit von einer kleinen Institutionen, die an Moscheen ange-
gliedert war, zu einer unabhéngigen Einrichtung, die die Vermittlung des Wis-
sens in der muslimischen Welt tiber weite Zeitraume bestimmt hat — und in man-
cherlei Hinsicht noch heute eine wichtige Rolle im Leben der Muslime spielt.
Wihrend die Rechtsschulen ihr eigenes semantisches Umfeld bestimmen und da-
durch ihre Unabhéngigkeit gesichert haben, entstand eine Wechselwirkung zwi-
schen Koranschulen und Medresen der «Higher Education».

Zudem kann man feststellen, dass sich die heutigen Vorwiirfe gegen Medre-
sen iiberwiegend auf ihr Curriculum beziehen. Diese Vorwiirfe sind nicht nur im
Westen laut geworden, sondern auch, und vor allem, in der muslimischen Welt.
Kritiker betrachten Medresen pauschal als «Jihad factories»’’, deren Ziel darin
besteht, dogmatisches Denken, Intoleranz und Terror zu verbreiten.”' Tatséichlich
fordern die meisten staatlichen Behdrden und NGO’s in islamisch geprdgten
Landern bereits seit Jahren die Reform unabhéngiger Medresen. Seit dem 11.
September 2001 hat sich der Reformdruck auf Medresen, insbesondere in Siid-
asien, erhoht. Unter anderem werden Medresen aufgefordert, mehr sikulare Wis-
senschaften in ihr Curriculum zu integrieren, um einen Ausgleich zwischen re-

“* Dadurch wird der Lehrer von Schiilerinnen geschen aber der Lehrer kann sie wiederum

nicht sehen.
" Malik, Madrasas (wie Anm. 2).
> Ebd.



Die Geschichte der Wissensvermittlung in der islamisch geprdgten Welt 463

ligiosen und sdkularen Themen zu erzielen. Medresen wehren sich gegen die
oben beschriebenen Vorwiirfe und heben hervor, dass das Ziel einer Ausbildung
in einer Medrese nun einmal nicht darin bestehe, Physiker und Wissenschaftler
auszubilden, sondern ‘Ulama, die religiose Texte erkldren und interpretieren
konnen. Tatséchlich aber scheinen sich im Augenblick nur die Koranschulen in
Europa und Nordamerika auf ein explizit religioses (konfessionelles) Angebot zu
beschrinken. Da die (sikulare) Bildung hier bereits in den Hidnden des Staates
liegt, fiillen sie damit eine Liicke im «Bildungsmarkt»: sie erfiillen den zuneh-
menden Wunsch der muslimischen Bevélkerung nach religiéser Bildung. Wirft
man einen Blick auf manche Medresen in Siidasien, so sieht man, dass ein Grof3-
teil ihrer Lehrpldne aus Physik, Mathematik usw. besteht. Dies ist bereits seit
dem 19. Jahrhundert der Fall.*®

Medrese: Die Geschichte der Wissensvermittlung in der islamisch geprdigten Welt
und dariiber hinaus

Die Medrese zdhlt zu den bekanntesten islamischen Bildungsinstitutionen. Obwohl sie
ihren Ursprung in fritheren asiatischen Kulturen hat, hat sie sich in kiirzester Zeit zu einer
typisch islamischen Bildungseinrichtung entwickelt. So spielten Medresen im Laufe der
muslimischen Geschichte eine wichtige Rolle in der Integration verschiedener Menschen
und Kulturen in ein einheitliches Gedankensystem. Des Weiteren haben Medresen eine
wichtige politische Rolle in der Auseinandersetzung zwischen muslimischen Gruppen
oder zwischen Muslimen und Kolonialméchten gespielt. Seit dem 19. Jahrhundert ent-
wickelten sich Medresen in unterschiedliche Richtungen. Wihrend sie ihre Bliitezeit in
Stid- und Ostasien erlebten, waren sie im Maghreb fast in Vergessenheit geraten. Seit dem
Ende des 20. Jahrhunderts erleben Medresen eine Wiederbelebung. Sowohl in muslimi-
schen Staaten als auch im Westen dienen sie der Lehre religiosen Wissens. Besonders in
den letzten zwei Jahrzehnten sind Medresen in die Kritik geraten und wurden der Radika-
lisierung zahlreicher muslimischer Jugendlicher bezichtigt. Dieser Beitrag geht der Frage
nach, wie Medresen als Bildungsinstitute entstanden und sich entwickelt haben. Wie
funktioniert eine Medrese und wie kann man ihre Rolle in Europe bzw. in Deutschland
bewerten?

Koranschule — Islamische Bildung — Wissenskonzeption — Nizamiyya — Religioses versus
sdkulares Wissen — Auswendiglernen — Rezitieren.

Médersa: L' histoire de la transmission du savoir dans le monde islamique et au-dela

La médersa fait partie des institutions éducatives islamiques les plus connues. Bien
qu’elle tire ses racines d’anciennes cultures asiatiques, elle est devenue en peu de temps
un établissement éducatif typiquement islamique. Au cours de I’histoire musulmane, les
médersas ont joué¢ un réle majeur dans l’intégration de différentes personnes et cultures
dans un systéme de pensées unifié. De plus, les médersas ont été particuliérement impor-
tantes d’un point de vue politique dans les conflits entre groupes musulmans ou entre mu-
sulmans et forces coloniales. Depuis le 19¢me siécle, les médersas se sont développées
dans plusieurs directions différentes. Tandis qu’elles connaissaient un essor en Asie, elles
ont quasiment été oubliées dans le Maghreb. Depuis la fin du 20¢me siecle, les médersas
vivent un renouveau. Aussi bien dans les Etats musulmans qu’en Occident, elles sont au
service de I’enseignement religieux. En particulier au cours des deux derniéres décennies,
les médersas ont été critiquées et accusées de la radicalisation de nombreux jeunes musul-

Diese Erkenntnisse beruhen u.a. auf die Erfahrung des Autors und seine lange Forschungs-
aufenthalte in einigen Medresen in Siidasien zwischen 2003-2005.



464 Mouez Khalfaoui

mans. Cet article s’intéresse a la maniére dont les médersas se sont constituées et dévelop-
pées en tant qu’institutions éducatives. Comment fonctionne une médersa et comment
peut-on évaluer son role en Europe et plus particuliérement en Allemagne?

Ecole du Coran — éducation islamique — conception du savoir — Nizamiyya — savoir
religieux versus séculaire — apprendre par ceeur — réciter.

Medrese: La storia della trasmissione del sapere nel il mondo islamico e oltre

La medresa & uno tra i pill conosciuti istituti d’istruzione islamica. Seppure le sue origini
si situino in antiche culture asiatiche, ¢ diventata in poco tempo un tipico istituto d’istru-
zione islamica. Nel corso della storia musulmana le medrese ebbero un ruolo importante
nell’integrazione di persone e culture differenti in un sistema di pensiero unitario. Le me-
drese ebbero inoltre un importante ruolo politico nel facilitare il confronto tra gruppi mu-
sulmani oppure tra musulmani e potenze coloniali. Dal 19simo secolo le medrese si svi-
lupparono in diverse direzioni. Mentre s’affermarono nell’Asia del Sud e dell’Ovest, nel
Maghreb furono quasi dimenticate e conobbero una rinascita dalla fine del 20simo secolo.
Negli stati musulmani come in occidente le medrese servono all’insegnamento del sapere
religioso. In particolare negli ultimi due decenni le medrese sono criticate e accusate della
deriva radicale di molti giovani musulmani. Questo contributo si chiede come le medrese
si sono formate e sviluppate in quanto istituti di formazione. Come funziona una medresa
e come si puo valutare il suo ruolo in Europa e in particolare in Germania?

Scuole coraniche — istruzione islamica — concezione del sapere — Nizamiyya — sapere reli-
gioso versus sapere secolare.

Madrasa: The history of the transmission of knowledge in the Islamic world and beyond

The madrasa is one of the best-known educational institutions of the Islamic world. Al-
though it has its origins in early Asiatic cultures, it rapidly became a central educational
institution for Islam. Over the course of history, the madrasa has played a crucial role in
the integration of many different peoples and cultures into Islam’s unified system of ideas.
In addition, madrasas have been of political importance, in confrontations between Mus-
lim groups as well as those between Muslims and colonial powers. From the nineteenth
century on, madrasas developed in varying ways. In South and East Asia they flourished,
while in the Maghreb they were almost forgotten. But since the end of the twentieth cen-
tury they have undergone a revival, teaching religious knowledge not only in Muslim sta-
tes, but also in Western countries. The last twenty years have seen criticism of madrasas,
which have been accused of radicalising many young Muslims. This paper investigates
the origin and development of madrasas as educational institutions and asks: How do ma-
drasas function and how can we assess their impact in Europe, especially in Germany?

Koranic school — Islamic Education — conceptions of knowledge — Nizamiyya — religious
and secular knowledge — rote learning — recitation.

Mouez Khalfaoui, Prof., Dr., Zentrum fiir Islamische Theologie, Universitit Tiibingen.



	Medrese : die Geschichte der Wissensvermittlung in der islmaisch geprägten Welt und darüberhinaus

