
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 108 (2014)

Artikel: Zur Ausrichtung des Zürcher Grossmünsters : Himmelsrichtungen als
Bedeutungsträger

Autor: Hugentobler, Christof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Ausrichtung des Zürcher Grossmünsters.
Himmelsrichtungen als Bedeutungsträger

Christof Hugentobler

Das Grossmünster von Zürich steht quer zur Stadtanlage und schiefwinklig zur
Limmat. Es ist nicht geostet wie die meisten mittelalterlichen Kirchen und auch

der Geländeverlauf der Moränenzunge, auf der die Grossmünsteranlage steht, ist

nur annähernd ausgenützt worden. Die Frage, weshalb das Grossmünster so

steht, beschäftigt die Gemüter schon lange: «Merkwürdig und bis heute weder
nach der Legende noch nach der Topografie oder der Stadtstruktur letztlich
erklärbar ist die schiefe Lage der Kirche zur Limmat und den Himmels-
richtungen.»' Topografie und Baugrund sowie Überlegungen zur Prozessions-
achse im Felix-und-Regula-Kult haben bisher die Lösungsansätze geprägt.^

In der nach wie vor einzigen Monografie von Daniel Gutscher Das Gross-
wzïnster w Zwr/c/z', wird die Ausrichtung mit der bestmöglichen Lage auf der

Endmoräne des eiszeitlichen Zürich-Gletschers begründet. Auch die Achskor-
rektur von der Vorgänger-Basilika zum heutigen Münster verringerte nach-

weislich die notwendigen Fundamentarbeiten bei der Vergrösserung der Kirche.
Diese Arbeit ist bis heute massgebend für die Ausrichtung des Grossmünsters.
Im neuen Band der Kz/nstafenk/wà'/er t/er Sc/zwe/z gehen die Autoren nicht über

die topografische Erklärung hinaus. Erwähnt wird einzig die - als unwahrschein-
lieh bewertete - Vermutung von Meier 1996, die Westfassade sei zum Kastell
auf dem Lindenhof ausgerichtet.'*

' Hannes Sturzenegger, 12 Gänge in die Zürcher Kulturgeschichte, Stäfa 1983,40.
" Florian Sorg, Zur Lage des Grossmünsters. Ein Geheimnis und drei Thesen, in: Neue

Zürcher Zeitung, 31. 12. 2011.
' Daniel Gutscher, Das Grossmünster in Zürich. Eine baugeschichtliche Monographie, Bern

1983.
Regine Abegg/Christine Barraud Wiener/Karl Grunder, Die Kunstdenkmäler der Schweiz.
Die Stadt Zürich 3.1 : Altstadt rechts der Limmat, Sakralbauten, Bern 1999.

SZRKG, 108 (2014), 407^122



408 C/îm/o///uge/ftoèfer

/tèô/'Wu/jg /: Luftaufnahme des Grossmünsters von Hans Krebs. Grafik C. H.

Die vorliegende Arbeit schlägt eine astronomische Lösung der Frage nach der

Ausrichtung vor. Sie zeigt, dass die scheinbar schiefe Lage des Zürcher Gross-
münsters mit dem Azimut der Sonne an den Sonnwenden übereinstimmt. Schon
die Vorgängerbauten folgten dem Sonnenlauf und die vier Himmelsrichtungen
waren im Grundriss eingeschrieben. Weil auch der Moränenhügel, auf dem das

Grossmünster steht, von der Ost-West-Richtung abweicht, lässt das eine Bau-
weise vermuten, der es gelang die <Erdrichtung> von Topografie und Baugrund
mit den <Himmelsrichtungen> in Übereinstimmung zu bringen. Im christlichen
Kult dienten die Himmelsrichtungen als Bedeutungsträger und Sonnwenden sind
nicht nur ein heidnisches Überbleibsel, sondern der Ausdruck einer neu verstan-
denen Sonnensymbolik. Sonnenjahr und Kirchenjahr entsprechen einander. Bib-
lische Grundlage ist das Wort Johannes des Täufers, der von Christus sagt: «Er
muss wachsen, ich aber abnehmen.» (Johannes 3,30)^

SonwweMöfe - e/ne vergessene ////wwe/sr/cA/w«g

An den Tagundnachtgleichen geht die Sonne genau im Osten auf und im Westen
unter. Schon nach einem Tag weicht sie um mehr als einen scheinbaren Sonnen-
durchmesser ('/2 Grad) von der Ost-West-Richtung ab. An den Sonnwenden
kommt die Sonne aber zum Stillstand und bewegt sich nachher wieder zurück.
Zwei Wochen erscheint und schwindet sie in einem Ausschnitt des Horizontes,

* Die Heilige Schrift, Stuttgart 1966. Alle Bibelstellen werden nach dieser Ausgabe zitiert.



Zur Zz/sr/c/ttwwg rfes Zwrc/zer 409

der nicht grösser ist als eine Sonnenscheibe. Das ebenso faszinierend wie gut
beobachtbare Ereignis diente einst zur Festlegung des Kalenders und bildet die

Grundlage für die hohe symbolische Bedeutung der Sonnwenden.

w
Sonnenuntergang

21.12.

/IhWWwng 2: Sonnenlauf an den Sonnwenden, Auf- und Untergangsorte der Sonne

(W. Robert Corti, Die Sonne, München/Stuttgart 1960). Grafik C. H.

Sonnenaufgang

21.12.

Christliche Kirchen weisen zum Sonnenaufgang, im Laufe des Jahres ver-
schiebt sich aber der Aufgangsort: Im Winterhalbjahr sind die Aufgänge südlich
der Ostrichtung, im Sommerhalbjahr nördlich davon. Die maximale Abweichung
ist an den Sonnwendtagen erreicht. In dieses Segment lassen sich fast alle älteren
Kirchen einordnen. Einige wenige stehen in der extremen Sonnwendrichtung
und begrenzen den Bereich der Ostung. In der Schweiz markiert das Münster zu
Basel die Sommersonnwende'' und das Grossmünster in Zürich die Wintersonn-
wende. Als das Grossmünster noch in unverbauter Umgebung stand, fielen die
Strahlen der aufgehenden Sonne in der Weihnachtszeit durch die Chorfenster
und verliefen parallel zum Kirchenschiff. Das Hirtenamt, der Weihnachtsgottes-
dienst zwischen Mittemachtsmesse und Hochamt, war sinnigerweise auf Son-

nenaufgang angesetzt. «Das Volk, das im Finstern wandelt, erschaut ein gewal-
tiges Licht.» (Isaias 9.1) Ein erneuter Bezug zum weihnächtlichen Licht entstand

mit dem Chorfenster von Augusto Giacometti (1932), das die Anbetung der Kö-
nige darstellt.

An der Sommersonnwende geht die Sonne gegenüber dem Aufgangsort an
der Wintersonnwende unter. Der First des Grossmünsters liegt auf der Sonn-
wendlinie. Der Dachreiter über dem Chor dient als Visier.

' Rolf d'Aujourd'hui, Kantonsarchäologe, Basel, Auch das Münster zu Basel steht quer, in
Tages-Anzeiger, 3. 1. 1995.



410 C/zràto/7/t/ger»oè/er

/tèWWî/ng 3: Sonnenuntergang an der Sommersonnwende 1996.
Ansicht vom Dach des Hauses Rämistrassc 22. Aufnahme C. H.

M?rgettwe/Ye - /) tr/ga«g.vort e/«es Gast/ras

Die Sterne gehen immer am gleichen Ort auf und unter. Sonne, Mond und Pia-
neten ändern aber ihre Höhe in Bezug zum Himmelsäquator und haben deshalb
verschiedene Morgenweiten. Zur Berechnung des Auf- und Untergangsortes
eines Gestirns benutzt man in der Astronomie die Formel für die Morgenweite:^

cosA sinS : costp

A Morgenweite, Azimut, Winkel zur Nordrichtung
5 Deklination, Höhe des Gestirns über bzw. unter dem Himmelsäquator
tp Geografische Breite des Beobachtungsortes

Für den Aufgangsort der Sonne an der Sonnwende in Zürich gilt:
Höhe der Sonne 8 23.5°, Geografische Breite tp 47.4°

cosA sin 23.5° : cos 47.4° 0.589 => A 53.9°

Abweichung von Osten 90° - 53.9° 36.1°

Abweichung des Grossmünsters* 35.8°

Der Sonnwendort am mathematischen Horizont stimmt gut mit der Ausrich-

tung des Grossmünsters überein. Die Differenz der Sonnenposition zwischen den
Jahren 1004 und 2000 beträgt an den Sonnwenden lediglich 0.14°.' Sie liegt in-
nerhalb der oben verwendeten gerundeten Werte.

| Joseph Plassmann, Himmelskunde, Freiburg i. B. 1898, 46.
* Münz und Angelone, Vermessungsamt der Stadt Zürich, 1994.
' Gion Gieri Coray-Lauer, Der Lichteinfall in karolingische Kirchen Graubündens, in: Hans

Rudolf Sennhauser (Hg.), Müstair, Kloster St. Johann, 4, Zürich 2007, 274.



Zur Ztr.s/7c/!/w«g ûfeî Zt/rc/ter Grassm/ms/ers 411

Die Morgenweite ist auch von der geografischen Breite tp abhängig. In Basel

(cp=47.5) weicht die Sonne wie in Zürich maximal 36° von der Ost-West-Richtung
ab, das Münster zeigt aber Sommersonnwende. Emen (VS) liegt rund ein Grad
südlicher. Schon der Vorgängerbau war mit 35° nördlicher Abweichung nach

Sommersonnwende ausgerichtet. Beim Stephansdom in Wien (<p=48.2) beträgt
die Morgenweite an der Wintersonnwende 36.8°. Sant' Ambrogio in Mailand
(cp=45.5) ist um 35° nach Norden gedreht: Sommersonnwende. In Palermo

(cp=37.6) zeigt die Cattedrale mit 31° die Sommersonnwende.In Stonehenge,
das auf 51° nördlicher Breite liegt, beträgt der Sonnwendwinkel 40°, also rund 4°
mehr als in Zürich. Auch das megalithische Fürstengrab auf dem Uetliberg bei
Zürich richtete man, ohne die lokale Morgenweite zu berücksichtigen, mit dem
Azimut 49.4° nach der Sommersonnwende, wie sie in Stonehenge fixiert
wurde." Erstaunlicherweise findet man diesen Winkel auch bei der Ausrichtung
der Vorgängerbauten des Grossmünsters.

7o/?ogra//e wncf ÂatvgrwMr/- //z/w/we/.vr/c/H'wwge«

Im einleitenden Kapitel der Grossmünster-Monografie schreibt Gutscher: «Das
Grossmünster erhebt sich gut 15 m über dem rechten Limmatufer auf einem zun-
genförmigen Endmoränewall. Der Hauptrücken zieht in nordwestlicher Richtung
weiter. Dieser Moränezug wurde vom Zürichgletscher aufgeschoben. Sein Zu-
sammenbruch um 16 000 v. Chr. in einer Flutkatastrophe führte zur Bildung der
markanten Hügellandschaft mit den darauf stehenden Kirchen: Grossmünsterhü-

gel, Wasserkircheninsel, St. Peter-Hügel und Lindenhof. Das heutige Münster
steht auf dem Westende des Moräne-Ausläufers. Aufgrund dieses Geländever-
laufs blickt der Chor nicht in üblicher Weise nach Osten, sondern nach Süd-
osten.»'" Aus den archäologischen Befunden konnte Gutscher eine sinnvolle
Übereinstimmung der Baugeschichte mit Gelände und Baugrund zeigen (siehe
auch Abbildung 10) Weil schon der Grossmünsterhügel in Sonnwendrichtung
liegt, muss gezeigt werden, inwiefern die exakte astronomische Ausrichtung über
das Ungefähre der gegebene Lage hinausgeht.

Fbrgà'ngerèûfMfe« - AorciWc/tftwg

Zu den Vorgängerbauten gehörte eine karolingische Basilika und eine Doppel-
kapellen-Anlage, die aus der Marienkapelle im Untergeschoss und der Michael-
kapelle im Obergeschoss bestand. «Der etwas nach Nordosten abgedrehte Trakt
stand auffallig schief zum Achsensystem der ganzen Grossmünster-Überbauung,

Christof Hugentobler, Ausrichtung kultischer Bauten nach den Gestirnen, in: CH-
Forschung Nr. 3, Zürich 1996, 15.

" William Brunner-Bosshard, Hinweise auf urgeschichtliche astronomische Kenntnisse, in:
helvetia archaeologica, Basel 16/1985, 57.

'
Gutscher, Grossmünster (wie Anm. 3), 10.



412 C/imfo///«ge/tfoWe/-

weder zur Kirche noch zu den anderen Kreuzgangflügeln im rechten Winkel. Die

Abweichung zur Längsachse der Kirche beträgt 78°. Bezüglich der absoluten

Himmelsrichtungen war die Marienkapelle der am besten geostete Bauteil der

gesamten Münsterhügelüberbauung.»'^ Es ist zwar schwierig, aus den wenigen
Fundamentresten die Ausrichtung der Vorgängerbasilika genau zu bestimmen.
Sie kann aber mit den Linien des Kreuzgangs ergänzt werden (siehe Abschnitt
Romanischer Kreuzgang). So ist auch eine Abweichung von 80° zu vertreten.
Die Längsachse der Vorgängerbasilika weicht dann 40° südlich von Osten ab,

gleichviel wie die Doppelkapelle nördlich abweicht. Die Längsachsen beider
Kirchen sind symmetrisch im Kreuz der Himmelsrichtungen angeordnet. Daraus

ergibt sich - vom Kirchplatz aus gesehen - ein stumpfer Winkel, dessen Winkel-
halbierende folglich genau Norden zeigen muss. Der «auffällig schiefe Winkel»,
der sich nicht aus der Topografie ergibt, kann gut mit der Symmetrie zur Nord-
richtung erklärt werden. Er liesse sich zudem mit der megalithischen Sonnwend-

richtung von 40° erklären, wie sie in der Anlage der Fürstengrabkammer auf dem

Uetliberg nachgewiesen und vielleicht auch von den karolingischen Bauleuten
verwendet wurde: Basilika nach Wintersonnwende, Maria- und Michaelkapelle
nach Sommersonnwende. Beide Namen fügen sich schön in die Symbolik der
Zeitenwende: Der Erzengel Michael steht an der <Paradiespforte> am Anfang und
beim (Jüngsten Tag> am Ende der Zeit. Mit Maria wendet sich die Heilsge-
schichte.

DreÄwng «m v/er Grad - Son«wendr/c/7/w«g

Beim Neubau des Münsters (1100-1230) wurde die Kirche nicht nur vergrössert,
sondern auch um vier Grad gedreht, ohne die Vorgängerbasilika vorher abzu-
brechen. Zuerst wurden der Chor mit Altarhaus und Krypta gebaut. «Gewiss um

Norden

o
w
HT

/tiWWwwg 4: Achsenkreuz von Vorgängerbasilika und
Doppelkapelle im Kreuz der Himmelsrichtungen.

" Gutscher, Grossmünster (wie Anm. 3), 43.



Zur jft/w/cAftr/îg c/as ZArcAer Graysmw/wfers 413

dem natürlichen Hügelverlauf besser zu folgen, hat man die neuen Bauteile mehr
nach Osten abgedreht. Diese Abdrehung aus der Achse der Vorgängerbasilika
brachte ein fürs Auge zwar nicht sichtbares, für die Bauleute aber nicht unbe-
deutendes Anpassen an die Höhenkurven.»''' Nach der Schlussweihe des Chors

(1117) begann man mit den Fundierungsarbeiten des neuen Münsters um die alte
Basilika herum. Hauptproblem war das Terrain im Westen, das man schon für
die Vorgängerbasilika aufgeschüttet hatte; und doch verlängerte man den Bau

um 4 m. Im Bereich der Westmauer musste bis in eine Tiefe von 7.5 m fundiert
werden. Weil gegen Osten die Moräne rasch anstieg, genügte am Südostende

eine Tiefe von 1.3 m. Die Drehung der Südmauer ergab zwar geringeren Aushub
für das Fundament im Osten, aber umso mehr für die Krypta, die so tiefer in die
Moräne hineinkam. Zusätzlich musste man auch mehr Terrain abtragen, um den

Lichteinfall zu ermöglichen.
«Diese topographischen äusseren Umstände hat man nochmals ausgenützt. In-

dem man die östliche Krypta parallel 40 cm aus der Achse der westlichen hang-
abwärts, also limmatwärts verschob, erreichte man einen geringeren Aufwand an
Erdarbeiten.»'^ Die östliche Krypta wurde dabei nicht nur aus der Achse ver-
schoben, sondern mit ihr die Mittelachse neu festgelegt, nach der man später die
Kirche baute. Damit wurde die anfanglich zu Gunsten der Südmauer vorge-
sehene stärkere Drehung aufgegeben. (Es wäre auch eine etwas kleinere Ost-

krypta mit proportional verkleinerten Jochen auf der erst gewählten Achse mög-
lieh gewesen.) Heute noch augenfällig ist die aufgegebene Achse der westlichen

Krypta und die verschobene Säulenreihe der Joche in der Ostkrypta. Durch die

Derhung um 4° beim Neubau weist die Längsachse jetzt genau um 36° von Os-

ten ab.

/fAWWung J: Krypta: Grundriss mit der heutigen Längsachse des Grossmünsters.
Gutscher, Grossmünster (wie Anm. 3), Tafel I. Grafik C. H. Das mittlere Fenster ist

nach Wintersonnwende ausgerichtet. Aufnahme C. H.

Gutscher, Grossmünster (wie Anm. 3), 58f.
" Gutscher, Grossmünster (wie Anm. 3), 59.



414 C/irà/o/ /-/«gert/oè/er

Romawsc/ter /frewzgang - O.V- Wesf-Ä/cAft/wg

Der romanische Kreuzgang wurde an die schon bestehende Doppelkapelle ange-
baut. «Sein Südflügel folgt mit dem östlichen zusammen dem Achsensystem des

neuen romanischen Münsters, während der westliche parallel zur alten Achse der

Marienkapelle verläuft. Der Nordflügel schliesslich vermittelt zwischen den bei-
den Bezugssystemen.»'® Der Südflügel folgt nicht dem Achsensystem des neuen
romanischen Münsters, sondern dem der Vorgängerbasilika und der östliche

Flügel steht rechtwinklig dazu. Das bestätigt eindrücklich die alte Ausrichtung,
die 40° von Osten abwich. Der Nordflügel vermittelt nicht nur, sondern es ent-
steht dadurch ein Kreuzgang, dessen eine Diagonale in Ost-West-Richtung liegt.

Die gesamte Anlage ist dem grösstmöglichen Sonnenlauf zugeordnet. Die
Nordfassaden der Kirche und die Doppelkapelle begrenzen den sakralen Bezirk,
der von der Morgen- bzw. der Abendsonne beschienen werden kann. Im Grund-
riss von Grossmünster und Stiftsbauten sind die vier Himmelsrichtungen und die

Sonnwenden eingeschrieben:
- Vorgängerbasilika A: Megalithische Wintersonnwende, 40° südl. v. Osten

- Doppelkapelle B: Megalithische Sommersonnwende, 40° nördl. v. Osten

- Winkelhalbierende A - B: Nord-Süd-Richtung
- Diagonale durch Kreuzgang C: Ost-West-Richtung
- Romanisches Münster, Drehung um 4°: Wintersonnwende, 36° südl. v. Osten

/tMnWwng 6: Die Himmelsrichtungen im Grundriss der Grossmünstcranlagc.
A Vorgängerbasilika B Doppelkapcllc C Kreuzgang, gerastert: Bauteile älter als das

romanische Münster, Gutschcr, Grossmünstcr (wie Anm. 3), 44. Grafik C. H.

" Gutscher, Grossmünster (wie Anm. 3), 45.



Zwr Z«w/c/i/w7g cfey ZörcÄer Groj.çwwns?ers 415

Der SöMÄerr - sap/ews arc/tt/ecft«

«Als Erbauer der Krypten- und Choranlage darf Rudolf I angesehen werden, der

gleichzeitig Bischof von Basel war.»" Im Buch M7te/û/fer//c/te Zrctoe/rOrr a/.y

ßec/ewftrng^trager weist Günter Bandmann nach, dass die Bauherren den mittel-
alterlichen Kirchen bestimmte Bedeutungen gaben, die sinnfällig zu gestalten
erste Aufgabe der Bauleute war. «Diese Bedeutungen griffen im Mittelalter in
das Werden eines Kunstwerkes in einem Maße ein, wie es uns nicht mehr gegen-
wärtig ist.»'^ Planen und Bauen im Mittelalter wurde einer «geistlichen Ausdeu-

tung unterzogen»" und umfasste mehr als Ingenieurswissen und Bauhandwerk.
«ZrcA/Yecto hatte doppelte Bedeutung: einmal als Bezeichnung für einen Kir-
chengründer, zum anderen für den Maurer, der fachgerecht die Fundamente setzt
und die Bauausführung übernimmt.»^" Die Architektur war dreigeteilt: dispositio
(Planung), constructio (Bauausführung), venustas (feine Gestaltung). «Die dispo-
sitio ist die Bestimmung der Fläche oder des Bodens [des Bauplatzes] und der
Fundamente.»^' Sie steht vorrangig unter dem Einfluß des Bauherrn, wie Paulus

über sich selbst sagt: «Wie ein weiser Baumeister habe ich das Fundament ge-
legt.» (1. Korinther 3,10) Es ist durchaus denkbar, dass Rudolf I. - Bauherr und

Bischof von Basel - um die astronomische und theologische Bedeutung der Aus-
richtung des Münsters zu Basel wusste, die schon nach der Stadt-Anlage aus rö-
mischer Zeit nach Sommersonnwende ausgerichtet war. Entsprechend legte er
das Grossmünster auf Wintersonnwende.

Als Grundlage für das mittelalterliche Bauen wird Gott der weise Schöpfer
und gerechte Ordner aller natürlichen Dinge angesehen: «Deus ergo naturarum
omnium sapientissimus conditor et iustissimus ordinator.»^ «Bei Augustinus
(354-430) ist das <Ordnen> eine transzendente Ausrichtung. Daher nennt er die
Baumeister <ordinalores aedificiorun». Alles, was von der ursprünglichen Natur
der Dinge zusammengefügt ist, scheint durch die Vernunft der Zahlen geformt zu
sein. Das nämlich war von Anfang an das Vorbild im Geist des Schöpfers.»^

" Gutscher, Grossmünster (wie Anm. 3), 9.
' Günter Bandmann, Mittelalterliche Architektur als Bedeutungsträger, Berlin 1951, zitiert

nach 5. Auflage 1978, 10.
" Günther Binding, Planen und Bauen im frühen und hohen Mittelalter nach den Schrift-

quellen bis 1250, Darmstadt 2002, 24.
~°

Binding, Planen und Bauen (wie Anm. 19), 249.
Isidor von Sevilla, Etymologiae XIX, 9—11 ; Lindsay (1911)." Augustinus, De civitate Dei XIX, 13; CCSL 48, 680.

" Günther Binding, Der früh- und hochmittelalterliche Bauherr als sapie/w arcMeetws, Darm-
Stadt 1998, 17.



416 CTzmto/f/)(ge»/oWer

/lèi/Wi/ng 7: Gott als Wcltcnbaumcistcr (Bible Moraliscc 1200) und
Sternenuhr des Pacifïcus von Verona (Pergament 194 pp. St. Gallen, um 1000)

Eine astronomische Ausrichtung kultischer Bauten setzt ein entsprechendes
Wissen und einen bedeutenden Stellenwert der Himmelskunde voraus. Wie die
frühen Hochkulturen verfügten auch die Klosterschulen über ein genügendes
astronomisches Wissen, um Bauten nach den Gestirnen auszurichten. Das Seh-

rohr, durch das der Mönch ins Universum schaut (Abbildung 7), war noch kein
optisches Gerät zur Vergrösserung. Damit wurden die Winkel der Konstella-
tionen vermessen, die man auf ein Astrolabium, eine Art drehbare Sternkarte,
übertrug. Einer der hochgerühmten Lehrer war Hermann der Lahme (Hermannus
Contractus 1013-1054), der im Kloster Reichenau wirkte und erfahren in den

göttlichen und weltlichen Wissenschaften war. Mit seiner Schrift De wfr/z'tafe

asfro/aM beschreibt er den Wert des Instruments [Astrolabium] so: «Mit seiner
Hilfe finde man die Stunde des Auf- und Niedergangs der Gestirne, dann auch

die Bewegung der Gestirne durch alle Himmelsräume und die Lage der Him-
melszeichen, die Grade der Sonne, ihre tägliche und monatliche Höhe und die
Anzahl der Erdstadien, die sie durchlaufen, desgleichen die Zeichen und die hö-
heren Fixsterne, außerdem die sicheren Stunden der Tage und Nächte. Diese
Kenntnisse seien aber ungemein nötig für den Gottesdienst.»^

Dz/n/we/sr/c/mwge« - ße<7e«ftmg.s'Zrager

Wenn in der Grossmünsteranlage alle vier Himmelsrichtungen eingeschrieben
sind, muss nach der theologischen Bedeutung gefragt werden. Schon das Wort
Himmelsrichtung deutet darauf hin, dass der Mensch, um sich auf der Erde zu

" Michael Hartig, Die Klosterschule und ihre Männer, in: Die Kultur der Abtei Reichenau.
Bd. 2, München 1925, 644.



Znr /f wsneA/Mng c/e.j Zirrc/rer Gras.?miVm/e« 417

orientieren, auf das Überirdische angewiesen ist: «Im kosmischen Achsenkreuz
ist der Mensch, der <Adam>, in alle Himmelsrichtungen über die Erde verteilt,
der erlöste Mensch aber aus allen vier Winden her gesammelt und in der einen
Kirche zur Einheit zusammengefaßt. Die symbolische Deutung der vier
Himmelsrichtungen auf den Namen Adam (schon in vorchristlicher Zeit erdacht)
zeigt dies an:

Anatole Aufgang, Osten

öysis Untergang, Westen
^4rktos (Großer) Bär, Norden
Mesembria Mittag, Süden

Das kosmische Achsenkreuz zielt so auf eine Deutung, die den Menschen

(Adam) meint. Diese anthropologische Deutung findet ihre Erfüllung schließlich
in dem <Neuen Adam>, welcher Christus ist, der Gekreuzigte.»" Der legendäre
Gründer des Grossmünsters, Kaiser Karl der Grosse, benutzte das gleiche
Achsenkreuz mit den vier Himmelsrichtungen für sein <Karlsmonogramm>.

S: Karlsmonogramm: Eigenhändig ist nur der v-förmige Vollziehungsstrich
innerhalb des rautenförmigen O, das zugleich als A (fur KAROLVS) zu lesen ist.

O.çtot o/s for/twc/ie R/c/rinng - ex ortorie /mx

Der Aufgangsort der Gestirne gilt in allen Kulturen als die privilegierte Hirn-
melsrichtung. Orientieren, meist auf bestehende Werte bezogen, heisst sich nach

Osten richten, also dem Aufgehenden, dem Künftigen entgegen. Im Christentum
entfaltet Osten eine reiche Bedeutung, die schon in der Schöpfungsgeschichte
grundgelegt war: «Darauf pflanzte Gott, der Herr, einen Garten in Eden, gegen
Osten, und versetzte dorthin den Menschen, den er gebildet hatte.» (Genesis 2,8)
Im Ostergeschehen symbolisiert die aufgehende Sonne den auferstandenen
Christus: «Und sie kamen zum Grabe am ersten Tag der Woche sehr früh, da die
Sonne aufging.» (Markus 16,2) Osten wird zur kultischen Richtung, verbunden

Franz Ronig, Trier. Liebfrauen-Basilika, Passau 1999, 7f.



418 C/îrà/o/ //t/gew/oWer

mit der Hoffnung auf den wiederkehrenden Christus und auf die eigene
Auferstehung am jüngsten Tag. Die frühen Christen blickten deshalb bei ihrer
Taufe in der Osterzeit nach Ostend

Die Tempel der Griechen, die ihr Heiligtum im Einklang mit der Bewegung
der Gestirne von Osten nach Westen betraten, waren gewestet. Nach diesem
Vorbild bauten auch die römischen Herrscher ihre Königssäle. Daraus entstan-
den die ersten Basiliken in Rom. Der Lateran und Alt-St. Peter waren noch ge-
westet: «Die gegen die aufgehende Sonne hin betenden Christen standen vor
dem Eingang zur Basilika mit dem Rücken gegen diesen Eingang gekehrt.»"'
Man betete gegen Osten hin aber nicht die Sonne an, wie es nach Ezechiel 8,16

vor der Synagoge geschah. In diesem Zusammenhang ist der Wechsel auf die

Ostausrichtung im christlichen Kirchenbau zu denken. Vom ersten nizäischen
Konzil (325) wurde die Darlegung des Athanasius bestätigt: «ecclesiarum situs

plerumque talis erat, ut fideles facie altare versa orantes orientem solem, symbo-
lum Christi qui est sol iustitia et lux mundi interentur.»'* (Die Lage der Kirchen
ist zumeist so, dass die Gläubigen, beim Beten das Gesicht zum Altar gewendet,
die aufgehende Sonne, das Symbol Christi, die Sonne der Gerechtigkeit und
Licht dieser Welt, vor Augen haben.)

SowwwewJe - K/rc/teM/o/tr

Die Ostung im christlichen Kirchenbau ist reichhaltig belegt. So sind beispiels-
weise fast alle frühen Kirchen im östlichen Alpengebiet ost-orientiert.^ Bei den

Grenzen der Ostung, den Sonnwendrichtungen, beschränkt man sich meist auf
vorchristliche Bauten. Wer mit Sonnwende argumentiert, wird entweder in die
Esoterik-Ecke gedrängt oder wird mit nationalsozialistischem Gedankengut kon-
frontiert. Eine christliche Bedeutung der Sonnwenden kann aber aus biblischen
Texten hergeleitet werden und die Sonnwenden bilden auch die Eckdaten des

Kirchenjahres. Die Auferstehung Christi in der Pessachwoche bindet zwar Os-

tern in den jüdischen <Lunisolarkalender> ein, bei dem der Mond die Monate
festlegt - der Ostertermin und die darauf bezogenen Feste sind deshalb auch
durch den Mond bestimmt - das Kirchenjahr folgt aber dem Sonnenkalender.
Das Fest der Geburt Jesu am 25. Dezember, das erstmals für das Jahr 336 be-

zeugt ist, wurde auf die Wintersonnwende gelegt. Im Toleranzedikt von Mailand
(313) gewährte Kaiser Konstantin uneingeschränkte Religionsfreiheit, «damit
jede Gottheit und jede himmlische Macht, die es je gibt, uns gnädig sein möge.»
Trotz seinem Bekenntnis zum Christentum blieb Konstantin <dominus et deus>

und liess sich am 25. Dezember feiern, am Tag der Wiedergeburt des <sol in-

" Wolfgang Pfeifer, Etymologisches Wörterbuch des Deutschen, München 2003, 959." Franz Joseph Dölger, Sol salutis. Gebet und Gesang im christlichen Altertum mit besonde-
rer Rücksicht auf die Ostung, Münster 1925, 19.

" <www.pp.bme.hu/ar/article/view/2418/1523>, Sol aequinoctialis, 198." Hans Rudolf Sennhauser (Hg.), Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet, München 2003, 22.



Zw yJtt.s/7'c/ift/wg tJes Zweier GroMmüns/era 419

victus>, wenn die unbesiegbare Sonne wieder zu steigen begann.'"' Das Geburts-

tagsfest Jesu, des Begründers der neuen römischen Staatsreligion, wurde mit
dem Kaisertag verschmolzen. Im Weihnachtsfest ist der antike Sonnenkult auf-
gehoben und von der christlichen Mythologie neu gedeutet worden: Mit dem
vollendeten Sonnenjahr ist die vollendete Zeit, mit der Sonnwende die Zei-
tenwende und ein Neubeginn der christlichen Zeit gemeint. Die Wintersonnwende

wird zum Gleichnis des ankommenden wahren Lichtes der Welt und die jährliche
Wiedergeburt des <sol invictus> zum weihnächtlichen Geheimnis der Mensch-

werdung.
Die Sommersonnwende ist mit Johannes dem Täufer verbunden. Zwischen

Jesus und Johannes besteht eine ganz besondere Beziehung: Jesus selbst nennt
ihn «den Grössten unter den vom Weibe Geborenen.» (Matthäus 11,11) Umge-
kehrt weist Johannes auf Jesus hin mit den Worten: «Er muss wachsen, ich aber
abnehmen.» (Johannes 3,30) Genaues Symbol dafür ist das Sonnenjahr: Vom Jo-

hannistag an, der seit dem 5. Jh. am 24. Juni <solstitium vetus> gefeiert wird,
nimmt die Taglänge ab, von Weihnachten an wieder zu.

Ganz dem Wortsinn <Renaissance> entsprechend fasste Grünewald «Illum op-
portet crescere me autem minui». Johannes zeigt auf Christus am Kreuz und
nicht wie im Evangelium bei der Taufe auf Jesus. Er deutet den Kreuzestod als

beginnendes Leben. Sonnwenden sind Symbole für Zeitenwenden.

/tWu'WMHg 9: Matthias Grünewald - Retable
d'Isenheim 1510-1515, Musée d'Unterlinden, Colmar.

Die neun Monate zwischen Empfängnis und Geburt von Jesus und von Jo-
hannes dem Täufer zerlegen das Kirchenjahr in vier Abschnitte <caesuren>. Die
Feste fallen auf die Zeit der Sonnwenden und der Tagundnachtgleichen. Infolge
der Präzession (lat. praecedere - voranschreiten) der Erdachse verschieben sich
die astronomischen Daten. Der Kalender des Julius Caesar verzeichnete den 25.

Dölger, Sol salutis (wie Anm. 27), 374ff.



420 C/iràto///ngentoWer

Dezember als den Tag der Wintersonnwende." Die Verschiebung vom beweg-
liehen astronomischen zum festgelegten kultischen Datum kann auch zahlensym-
bolisch gedeutet werden: 24 gilt als Vollendung und 25 als Neuanfang.

Maria Verkündigung 25. 3.

Frühlingsanfang 21.3.
Geburt Johannes 24. 6.

Sommersonnwende 21.6.
Empfängnis von Johannes 24. 9.

Herbstanfang 23.9.
Geburt Jesu 25.12.

Wintersonnwende 21. 12.

Proze.s-.v/ow.sac/t.se - Tage wncMwsn'c/m/wg

Dass Kirchen nicht nur dem Gelände entsprechend gebaut wurden, sondern ihre

Ausrichtung kultische Bedeutung trug, zeigt Gutscher an der Prozessionsachse,
die durch die beiden Seitenportale festgelegt ist und rechtwinklig zum Gross-
münster steht: «Die am heutigen Grossmünster als Querachse vom Nord- zum
Südportal nachweisbare liturgische Achse, der Beginn des Pilgerweges von
Grablege diesseits zur Reliquienkirche jenseits der Limmat, darf aufgrund der
romanischen Bauetappen wohl schon für das Vorgängermünster Gültigkeit bean-

spruchen.»'" Die Geometrie des Kirchenensembles lässt sich weiterfuhren: Das

Fraumünster ist fast genau geostet und weicht nur wenige Grade nach Süden ab.

Es wurde so gebaut, dass die Längsachse genau auf die Wasserkirche zeigt.
Nicht nur die Vorgängerbauten wiesen in diese Richtung, sondern auch eine der

Pfahlreihen, die von einem frühen Holzbau stammen." Die Mittellinie des Frau-

münsters (b) schneidet sich mit der Prozessionsachse (a) in der Wasserkirche.
Der Schnittpunkt ist wohl der Stein, auf dem Felix und Regula der Legende nach

um 300 n. Chr. enthauptet worden sind. Die Wasserkirche ist gegen den Strom
der Limmat gerichtet und deshalb eine der wenigen nicht geosteten, aber den-

noch bedeutungsvoll ausgerichteten Kirchen: Die Längsachse (c) ist zugleich
Winkelhalbierende in der Prozessionsachse.

Mit der topografischen Lage und der kultischen Ausrichtung der drei Kirchen
gut vereinbar ist eine Übereinstimmung der Bauten auf dem Grossmünsterhügel
mit den Himmelsrichtungen.

" Werner Dahlheim, Die Welt zur Zeit Jesu, München 2013, 60.
" Gutscher, Grossmünster (wie Anm. 3), 242.
" Petra Ohnsorg, Wie alt ist das Zürcher Fraumünster? in: Peter Niederhäuser/Dölf Wild

(Hg.), Das Fraumünster in Zürich, Zürich 2012, 82.



Z«rZws/7c/r/io?g cfes Zürcher GrassmüwsZers 421

/tèWWung /0: 1 Grossmünster, 2 Wasserkirche, 3 Fraumünstcr, 4 St. Peter
Gutschcr, Grossmünster (wie Anm. 3), 11. Grafik C. H.

Zur Zr/sr/'c/rZz/wg rfes Zürc/ter Gz-oss/nö/zsZers. //zmme/yn'c/zZz/zzge« a/s Serfeutungs/räger

Die günstige Lage des leicht von der Ost-West-Richtung abweichenden Moränenhügels,
auf dem das Zürcher Grossmünster steht, ist für einen Kirchenbau genutzt worden, der in
Richtung der aufgehenden Sonne an der Wintersonnwende ausgerichtet ist. Schon in den
Vorgängerbauten waren die Himmelsrichtungen eingeschrieben. Die Topografte ermög-
lichte eine Anlage des <Stiftsgevierts> mit den Himmelsrichtungen als Bedeutungsträger
des christlichen Glaubens. Der Sonnenkult wurde vom Christentum neu gedeutet: Die auf-
gehende Sonne ist Symbol des auferstandenen Christus und Osten wird zur kultischen
Himmelsrichtung. Die Sonnwenden veranschaulichen die Auffassung der Zeitenwende
und markieren die Fixpunkte des Kirchenjahres. Biblische Grundlage dafür ist Johannes
der Täufer, der auf Christus zeigt mit den Worten: «Er muss wachsen, ich aber abneh-
men.» (Johannes 3,30)

Grossmünster Zürich - Ausrichtung nach Sonnwende - Himmelsrichtungen als Be-
deutungsträger - Osten als kultische Richtung - Kirchenjahr und Sonnenjahr - Zeiten-
wende - Felix-und-Regula-Kult

Z, 'orzenZaZ/o« GrasszwwwsZer c/e Zzzrzc/z er /'zzwporta/zce t/es poz'wZs carzflnaux:

Le lieu favorable de la colline de moraines, détournée légèrement de l'orientation est-
ouest, sur laquelle se trouve le Grossmünster de Zurich, a été utilisé pour la construction
d'une église orientée vers le soleil levant au solstice d'hiver. Les points cardinaux étaient
déjà inscrits dans les constructions précédentes. La topographie a permis l'aménagement
d'un <carré religieux) avec les points cardinaux significatifs de la croyance chrétienne. Le
culte du soleil a reçu une nouvelle signification avec le christianisme: le soleil levant est
symbole du Christ ressuscité et l'est devient un point cardinal cultuel. Les solstices
illustrent la conception du tournant d'époques et marquent les points de repère de l'année
ecclésiastique. Le fondement biblique est donné par Jean le Baptiste montrant le Christ
avec ces paroles: «Il faut qu'il croisse, et que je diminue.» (Jean 3,30).

Grossmünster de Zurich - orientation et solstice - importance des points cardinaux - l'est
en tant qu'orientation cultuelle - année ecclésiastique et année solaire - tournant d'une
époque - culte de Felix et Regula

5W/ 'on'ewZazwewZo cfe/ Gross/wïwsZe/" z/z Zzzrzgo. /pzzzzZz czzrz/z«zj/z'

corne porta/on z/z szgzzz/îcaZo

La situazione geografica favorevole, leggermente estema rispetto all'asse Ovest-Est delle
morene, su cui si trova il Grossmünster di Zurigo, fu utilizzata per la costruzione délia
chiesa in direzione del sol levante. Già le costruzioni precedenti erano iscritte nei punti
cardinali. La topografia dava la possibilité d'installare la collegiata con i punti cardinali



422 C/îrà/o/ //»gentoWer

come portatori di significati legati alia fede cristiana. 11 cristianesimo diede una nuova
interpretazione del culto del sole. 11 sole levante è simbolo della risurrezione di Cristo e
l'oriente diventa un punto cardinale liturgico. 1 solstizi illustrano la concezione del cam-
biamcnto del tempo e marcano i punti fissi dell'anno liturgico. La base biblica proviene
da Giovanni Battista, il quale indica Gesù: «Egli deve crescere, io invece diminuire»
(Giovanni 3,30).
Grossmünster Zürich - orientamento secondo il solstizio - punti cardinali come portatori
di significato - Oriente come direzione liturgica - anno liturgico e anno solare - cambia-
mento del tempo - culto di Felix e Regula.

77te on'e/7/crf/on o/Z/te Zwn'cJi Pom« o/Z/te compo.st
as carriers o//neam'wg
The Zurich Grossmünster stands on a moraine, a hill deviating only slightly from an east-
west axis, whose favorable situation was exploited to construct a church oriented towards
sunrise at the winter solstice. Earlier churches on the same site had also expressed this
orientation: the topography allowed the <Stiftsgeviert> to be aligned with the heavens and
thus to embody and represent the Christian belief. The cult of the sun was given a new
significance: sunrise is symbolic of Christ resurrected and the East became the cult orien-
tation. The solstices mark fixed moments in the church calendar and represent the appre-
hension of a temporal change. The basis in the Bible is John the Baptist, who points to
Christ saying: «He must increase, but I must decrease» (John 3,30).
Grossmünster Zurich - orientation to the solstice - symbolic value of points of the com-
pass - The East as a cult orientation - the church year and the solar year - change of era -
Felix and Regula Cult.

CArti/of Z/ugerrZoWer, Mitarbeiter am Life Science Learning Center der UZH und ETH Ziirich,
nunmehr pensioniert beschäftigt er sich weiterhin mit Fragen der Astronomie.


	Zur Ausrichtung des Zürcher Grossmünsters : Himmelsrichtungen als Bedeutungsträger

