Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 108 (2014)

Artikel: Zur Ausrichtung des Zircher Grossmunsters : Himmelsrichtungen als
Bedeutungstrager

Autor: Hugentobler, Christof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-545025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-545025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters.
Himmelsrichtungen als Bedeutungstriger

Christof Hugentobler

Das Grossmiinster von Ziirich steht quer zur Stadtanlage und schiefwinklig zur
Limmat. Es ist nicht geostet wie die meisten mittelalterlichen Kirchen und auch
der Gelandeverlauf der Morinenzunge, auf der die Grossmiinsteranlage steht, ist
nur anndhernd ausgeniitzt worden. Die Frage, weshalb das Grossmiinster so
steht, beschiftigt die Gemiiter schon lange: «Merkwiirdig und bis heute weder
nach der Legende noch nach der Topografie oder der Stadtstruktur letztlich
erkldarbar ist die schiefe Lage der Kirche zur Limmat und den Himmels-
richtungen.»' Topografie und Baugrund sowie Uberlegungen zur Prozessions-
achse im Felix-und-Regula-Kult haben bisher die Losungsansitze geprigt.”

In der nach wie vor einzigen Monografie von Daniel Gutscher Das Gross-
miinster in Ziirich’, wird die Ausrichtung mit der bestmdglichen Lage auf der
Endmorine des eiszeitlichen Ziirich-Gletschers begriindet. Auch die Achskor-
rektur von der Vorgidnger-Basilika zum heutigen Miinster verringerte nach-
weislich die notwendigen Fundamentarbeiten bei der Vergrésserung der Kirche.
Diese Arbeit ist bis heute massgebend fiir die Ausrichtung des Grossmiinsters.
Im neuen Band der Kunstdenkmdler der Schweiz gehen die Autoren nicht iiber
die topografische Erklirung hinaus. Erwihnt wird einzig die — als unwahrschein-
lich bewertete — Vermutung von Meier 1996, die Westfassade sei zum Kastell
auf dem Lindenhof ausgerichtet.*

Hannes Sturzenegger, 12 Ginge in die Ziircher Kulturgeschichte, Stifa 1983, 40.

> Florian Sorg, Zur Lage des Grossmiinsters. Ein Geheimnis und drei Thesen, in: Neue
Zurcher Zeitung, 31. 12, 2011.

*  Daniel Gutscher, Das Grossmiinster in Ziirich. Eine baugeschichtliche Monographie, Bern
1983.

*  Regine Abegg/Christine Barraud Wiener/Karl Grunder, Die Kunstdenkmiler der Schweiz.

Die Stadt Ziirich 3.1: Altstadt rechts der Limmat, Sakralbauten, Bern 1999.

SZRKG, 108 (2014), 407422



408 Christof Hugentobler

Abbildung I: Luftaufnahme des Grossmiinsters von Hans Krebs. Grafik C. H.

Die vorliegende Arbeit schldgt eine astronomische Losung der Frage nach der
Ausrichtung vor. Sie zeigt, dass die scheinbar schiefe Lage des Ziircher Gross-
miinsters mit dem Azimut der Sonne an den Sonnwenden {ibereinstimmt. Schon
die Vorgédngerbauten folgten dem Sonnenlauf und die vier Himmelsrichtungen
waren im Grundriss eingeschrieben. Weil auch der Morénenhiigel, auf dem das
Grossmiinster steht, von der Ost-West-Richtung abweicht, ldsst das eine Bau-
weise vermuten, der es gelang die «Erdrichtung) von Topografie und Baugrund
mit den (Himmelsrichtungen> in Ubereinstimmung zu bringen. Im christlichen
Kult dienten die Himmelsrichtungen als Bedeutungstrédger und Sonnwenden sind
nicht nur ein heidnisches Uberbleibsel, sondern der Ausdruck einer neu verstan-
denen Sonnensymbolik. Sonnenjahr und Kirchenjahr entsprechen einander. Bib-
lische Grundlage ist das Wort Johannes des Taufers, der von Christus sagt: «Er
muss wachsen, ich aber abnehmen.» (Johannes 3,30)5

Sonnwende — eine vergessene Himmelsrichtung

An den Tagundnachtgleichen geht die Sonne genau im Osten auf und im Westen
unter. Schon nach einem Tag weicht sie um mehr als einen scheinbaren Sonnen-
durchmesser (2 Grad) von der Ost-West-Richtung ab. An den Sonnwenden
kommt die Sonne aber zum Stillstand und bewegt sich nachher wieder zuriick.
Zweil Wochen erscheint und schwindet sie in einem Ausschnitt des Horizontes,

’  Die Heilige Schrift, Stuttgart 1966. Alle Bibelstellen werden nach dieser Ausgabe zitiert.



Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters 409

der nicht grosser ist als eine Sonnenscheibe. Das ebenso faszinierend wie gut
beobachtbare Ereignis diente einst zur Festlegung des Kalenders und bildet die
Grundlage fiir die hohe symbolische Bedeutung der Sonnwenden.

i, 21.6
i . -
4 7 7N Sonnenaufgang

Sonnenuntergang

Abbildung 2: Sor_lﬁcnlauf an den Sonnwenden, Auf- und Untergangsorte der Sonne
(W. Robert Corti, Die Sonne, Miinchen/Stuttgart 1960). Grafik C. H.

Christliche Kirchen weisen zum Sonnenaufgang, im Laufe des Jahres ver-
schiebt sich aber der Aufgangsort: Im Winterhalbjahr sind die Aufginge siidlich
der Ostrichtung, im Sommerhalbjahr nérdlich davon. Die maximale Abweichung
ist an den Sonnwendtagen erreicht. In dieses Segment lassen sich fast alle élteren
Kirchen einordnen. Einige wenige stehen in der extremen Sonnwendrichtung
und begrenzen den Bereich der Ostung. In der Schweiz markiert das Miinster zu
Basel die Sommersonnwende® und das Grossmiinster in Ziirich die Wintersonn-
wende. Als das Grossmiinster noch in unverbauter Umgebung stand, fielen die
Strahlen der aufgehenden Sonne in der Weihnachtszeit durch die Chorfenster
und verliefen parallel zum Kirchenschiff. Das Hirtenamt, der Weihnachtsgottes-
dienst zwischen Mitternachtsmesse und Hochamt, war sinnigerweise auf Son-
nenaufgang angesetzt. «Das Volk, das im Finstern wandelt, erschaut ein gewal-
tiges Licht.» (Isaias 9.1) Ein erneuter Bezug zum weihnéchtlichen Licht entstand
mit dem Chorfenster von Augusto Giacometti (1932), das die Anbetung der Ko-
nige darstellt.

An der Sommersonnwende geht die Sonne gegeniiber dem Aufgangsort an
der Wintersonnwende unter. Der First des Grossmiinsters liegt auf der Sonn-
wendlinie. Der Dachreiter iiber dem Chor dient als Visier.

5 Rolf d’Aujourd’hui, Kantonsarchiiologe, Basel, Auch das Miinster zu Basel steht quer, in
Tages-Anzeiger, 3. 1. 1995.



410 Christof Hugentobler

Abbildung 3: Sonnenuntergang an der Sommersonnwende 1996.
Ansicht vom Dach des Hauses Rdmistrasse 22. Aufnahme C. H.

Morgenweite — Aufgangsort eines Gestirns

Die Sterne gehen immer am gleichen Ort auf und unter. Sonne, Mond und Pla-
neten dndern aber ihre Hohe in Bezug zum Himmelsdquator und haben deshalb
verschiedene Morgenweiten. Zur Berechnung des Auf- und Untergangsortes
eines Gestirns benutzt man in der Astronomie die Formel fiir die Morgenweite:’

COSA = sind : cos

A = Morgenweite, Azimut, Winkel zur Nordrichtung
& = Deklination, Héhe des Gestirns iiber bzw. unter dem Himmelsédquator
¢ = Geografische Breite des Beobachtungsortes

Fiir den Aufgangsort der Sonne an der Sonnwende in Ziirich gilt:
Hohe der Sonne 8 = 23.5°, Geografische Breite ¢ = 47.4°
cosA =sin 23.5°: cos 47.4° =0.589 = A =53.9°
Abweichung von Osten 90° — 53.9° = 36.1°
Abweichung des Grossmiinsters® 35.8°

Der Sonnwendort am mathematischen Horizont stimmt gut mit der Ausrich-
tung des Grossmiinsters iiberein. Die Differenz der Sonnenposition zwischen den
Jahren 1004 und 2000 betrigt an den Sonnwenden lediglich 0.14°° Sie liegt in-
nerhalb der oben verwendeten gerundeten Werte.

Joseph Plassmann, Himmelskunde, Freiburg i. B. 1898, 46.

Munz und Angelone, Vermessungsamt der Stadt Ziirich, 1994.

Gion Gieri Coray-Lauer, Der Lichteinfall in karolingische Kirchen Graubiindens, in: Hans
Rudolf Sennhauser (Hg.), Miistair, Kloster St. Johann, 4, Ziirich 2007, 274.



Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters 411

Die Morgenweite ist auch von der geografischen Breite ¢ abhingig. In Basel
(¢p=47.5) weicht die Sonne wie in Ziirich maximal 36° von der Ost-West-Richtung
ab, das Miinster zeigt aber Sommersonnwende. Emen (VS) liegt rund ein Grad
siidlicher. Schon der Vorgéngerbau war mit 35° nérdlicher Abweichung nach
Sommersonnwende ausgerichtet. Beim Stephansdom in Wien (¢p=48.2) betrigt
die Morgenweite an der Wintersonnwende 36.8°. Sant’ Ambrogio in Mailand
(p=45.5) ist um 35° nach Norden gedreht: Sommersonnwende. In Palermo
(9=37.6) zeigt die Cattedrale mit 31° die Sommersonnwende.'® In Stonehenge,
das auf 51° nordlicher Breite liegt, betrdgt der Sonnwendwinkel 40°, also rund 4°
mehr als in Ziirich. Auch das megalithische Fiirstengrab auf dem Uetliberg bei
Ziirich richtete man, ohne die lokale Morgenweite zu beriicksichtigen, mit dem
Azimut 49.4° nach der Sommersonnwende, wie sie in Stonehenge fixiert
wurde.'" Erstaunlicherweise findet man diesen Winkel auch bei der Ausrichtung
der Vorgéngerbauten des Grossmiinsters.

Topografie und Baugrund — Himmelsrichtungen

Im einleitenden Kapitel der Grossmiinster-Monografie schreibt Gutscher: «Das
Grossmiinster erhebt sich gut 15 m iiber dem rechten Limmatufer auf einem zun-
genférmigen Endmorinewall. Der Hauptriicken zieht in nordwestlicher Richtung
weiter. Dieser Mordnezug wurde vom Ziirichgletscher aufgeschoben. Sein Zu-
sammenbruch um 16 000 v. Chr. in einer Flutkatastrophe fiihrte zur Bildung der
markanten Hiigellandschaft mit den darauf stehenden Kirchen: Grossmiinsterhii-
gel, Wasserkircheninsel, St. Peter-Hiigel und Lindenhof. Das heutige Miinster
steht auf dem Westende des Morédne-Ausldufers. Aufgrund dieses Geldndever-
laufs blickt der Chor nicht in tiblicher Weise nach Osten, sondern nach Siid-
osten.»'> Aus den archiologischen Befunden konnte Gutscher eine sinnvolle
Ubereinstimmung der Baugeschichte mit Geldnde und Baugrund zeigen (siehe
auch Abbildung 10) . Weil schon der Grossmiinsterhiigel in Sonnwendrichtung
liegt, muss gezeigt werden, inwiefern die exakte astronomische Ausrichtung iiber
das Ungefdhre der gegebene Lage hinausgeht.

Vorgdngerbauten — Symmetrie und Nordrichtung

Zu den Vorgingerbauten gehorte eine karolingische Basilika und eine Doppel-
kapellen-Anlage, die aus der Marienkapelle im Untergeschoss und der Michael-
kapelle im Obergeschoss bestand. «Der etwas nach Nordosten abgedrehte Trakt
stand auffillig schief zum Achsensystem der ganzen Grossmiinster-Uberbauung,

' Christof Hugentobler, Ausrichtung kultischer Bauten nach den Gestirnen, in: CH-
Forschung Nr. 3, Ziirich 1996, 15.

'"" William Brunner-Bosshard, Hinweise auf urgeschichtliche astronomische Kenntnisse, in:

helvetia archaeologica, Basel 16/1985, 57.

Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), 10.



412 Christof Hugentobler

weder zur Kirche noch zu den anderen Kreuzgangfliigeln im rechten Winkel. Die
Abweichung zur Lingsachse der Kirche betragt 78°. Beziiglich der absoluten
Himmelsrichtungen war die Marienkapelle der am besten geostete Bauteil der
gesamten Miinsterhiigeliiberbauung.»'® Es ist zwar schwierig, aus den wenigen
Fundamentresten die Ausrichtung der Vorgingerbasilika genau zu bestimmen.
Sie kann aber mit den Linien des Kreuzgangs erginzt werden (siche Abschnitt
Romanischer Kreuzgang). So ist auch eine Abweichung von 80° zu vertreten.
Die Langsachse der Vorgidngerbasilika weicht dann 40° siidlich von Osten ab,
gleichviel wie die Doppelkapelle nordlich abweicht. Die Lingsachsen beider
Kirchen sind symmetrisch im Kreuz der Himmelsrichtungen angeordnet. Daraus
ergibt sich — vom Kirchplatz aus gesehen — ein stumpfer Winkel, dessen Winkel-
halbierende folglich genau Norden zeigen muss. Der «auffillig schiefe Winkel»,
der sich nicht aus der Topografie ergibt, kann gut mit der Symmetrie zur Nord-
richtung erklédrt werden. Er liesse sich zudem mit der megalithischen Sonnwend-
richtung von 40° erkldren, wie sie in der Anlage der Fiirstengrabkammer auf dem
Uetliberg nachgewiesen und vielleicht auch von den karolingischen Bauleuten
verwendet wurde: Basilika nach Wintersonnwende, Maria- und Michaelkapelle
nach Sommersonnwende. Beide Namen fligen sich schon in die Symbolik der
Zeitenwende: Der Erzengel Michael steht an der <Paradiespforte» am Anfang und

beim Jiingsten Tag» am Ende der Zeit. Mit Maria wendet sich die Heilsge-
schichte.

Norden
b

Abbildung 4: Achsenkreuz von Vorgingerbasilika und
Doppelkapelle im Kreuz der Himmelsrichtungen.

Drehung um vier Grad — Sonnwendrichtung

Beim Neubau des Miinsters (1100-1230) wurde die Kirche nicht nur vergrossert,
sondern auch um vier Grad gedreht, ohne die Vorgingerbasilika vorher abzu-
brechen. Zuerst wurden der Chor mit Altarhaus und Krypta gebaut. «Gewiss um

" Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), 43.



Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters 413

dem natiirlichen Hiigelverlauf besser zu folgen, hat man die neuen Bauteile mehr
nach Osten abgedreht. Diese Abdrehung aus der Achse der Vorgédngerbasilika
brachte ein fiirs Auge zwar nicht sichtbares, fiir die Bauleute aber nicht unbe-
deutendes Anpassen an die Hohenkurven.»' Nach der Schlussweihe des Chors
(1117) begann man mit den Fundierungsarbeiten des neuen Miinsters um die alte
Basilika herum. Hauptproblem war das Terrain im Westen, das man schon fiir
die Vorgingerbasilika aufgeschiittet hatte; und doch verldngerte man den Bau
um 4 m. Im Bereich der Westmauer musste bis in eine Tiefe von 7.5 m fundiert
werden. Weil gegen Osten die Morine rasch anstieg, geniigte am Siidostende
eine Tiefe von 1.3 m. Die Drehung der Siidmauer ergab zwar geringeren Aushub
fiir das Fundament im Osten, aber umso mehr fiir die Krypta, die so tiefer in die
Morine hineinkam. Zusétzlich musste man auch mehr Terrain abtragen, um den
Lichteinfall zu ermdglichen.

«Diese topographischen dusseren Umstdnde hat man nochmals ausgentitzt. In-
dem man die 8stliche Krypta parallel 40 cm aus der Achse der westlichen hang-
abwirts, also limmatwirts verschob, erreichte man einen geringeren Aufwand an
Erdarbeiten.»"® Die ostliche Krypta wurde dabei nicht nur aus der Achse ver-
schoben, sondern mit ihr die Mittelachse neu festgelegt, nach der man spiter die
Kirche baute. Damit wurde die anfinglich zu Gunsten der Siidmauer vorge-
sehene stirkere Drehung aufgegeben. (Es wire auch eine etwas kleinere Ost-
krypta mit proportional verkleinerten Jochen auf der erst gewédhlten Achse mog-
lich gewesen.) Heute noch augenfillig ist die aufgegebene Achse der westlichen
Krypta und die verschobene Séulenreihe der Joche in der Ostkrypta. Durch die
Derhung um 4° beim Neubau weist die Langsachse jetzt genau um 36° von Os-
ten ab.

Abbildung 5: Krypta: Grundriss mit der heutigen Lingsachse des Grossmiinsters.
Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), Tafel I. Grafik C. H. Das mittlere Fenster ist
nach Wintersonnwende ausgerichtet. Aufnahme C. H.

'*" Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), 58f.

3 Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), 59.



414 Christof Hugentobler

Romanischer Kreuzgang — Ost-West-Richtung

Der romanische Kreuzgang wurde an die schon bestehende Doppelkapelle ange-
baut. «Sein Siidfliigel folgt mit dem 6stlichen zusammen dem Achsensystem des
neuen romanischen Miinsters, wihrend der westliche parallel zur alten Achse der
Marienkapelle verlduft. Der Nordfliigel schliesslich vermittelt zwischen den bei-
den Bezugssystemen.»'® Der Siidfliigel folgt nicht dem Achsensystem des neuen
romanischen Miinsters, sondern dem der Vorgingerbasilika und der Ostliche
Fliigel steht rechtwinklig dazu. Das bestitigt eindriicklich die alte Ausrichtung,
die 40° von Osten abwich. Der Nordfliigel vermittelt nicht nur, sondern es ent-
steht dadurch ein Kreuzgang, dessen eine Diagonale in Ost-West-Richtung liegt.

Die gesamte Anlage ist dem grosstmoglichen Sonnenlauf zugeordnet. Die
Nordfassaden der Kirche und die Doppelkapelle begrenzen den sakralen Bezirk,
der von der Morgen- bzw. der Abendsonne beschienen werden kann. Im Grund-
riss von Grossmiinster und Stiftsbauten sind die vier Himmelsrichtungen und die
Sonnwenden eingeschrieben:

- Vorgingerbasilika A: Megalithische Wintersonnwende, 40° siidl. v. Osten

- Doppelkapelle B: Megalithische Sommersonnwende, 40° nordl. v. Osten

- Winkelhalbierende A — B: Nord-Siid-Richtung

- Diagonale durch Kreuzgang C: Ost-West-Richtung

- Romanisches Miinster, Drehung um 4°: Wintersonnwende, 36° siidl. v. Osten

SONNENUNTERGANG
Westen

ONYOANVNINNOS

Abbildung 6: Dic Himmelsrichtungen im Grundriss der Grossmiinsteranlage.
A Vorgingerbasilika B Doppelkapelle C Kreuzgang, gerastert: Bauteile dlter als das
romanische Miinster, Gutscher, Grossmiinster (wic Anm. 3), 44. Grafik C. H.

'®  Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), 45.



Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters 415

Der Bauherr — sapiens architectus

«Als Erbauer der Krypten- und Choranlage darf Rudolf I angesehen werden, der
gleichzeitig Bischof von Basel war.»'” Im Buch Mittelalterliche Architektur als
Bedeutungstrdger weist Giinter Bandmann nach, dass die Bauherren den mittel-
alterlichen Kirchen bestimmte Bedeutungen gaben, die sinnfillig zu gestalten
erste Aufgabe der Bauleute war. «Diese Bedeutungen griffen im Mittelalter in
das Werden eines Kunstwerkes in einem Mafe ein, wie es uns nicht mehr gegen-
wirtig ist.»'® Planen und Bauen im Mittelalter wurde einer «geistlichen Ausdeu-
tung unterzogen»'® und umfasste mehr als Ingenieurswissen und Bauhandwerk.
«Architectus hatte doppelte Bedeutung: einmal als Bezeichnung fiir einen Kir-
chengriinder, zum anderen fiir den Maurer, der fachgerecht die Fundamente setzt
und die Bavausfiihrung iibernimmt.»*” Die Architektur war dreigeteilt: dispositio
(Planung), constructio (Bauausfiihrung), venustas (feine Gestaltung). «Die dispo-
sitio ist die Bestimmung der Fliche oder des Bodens [des Bauplatzes] und der
Fundamente.»*' Sie steht vorrangig unter dem EinfluB des Bauherrn, wie Paulus
tiber sich selbst sagt: «Wie ein weiser Baumeister habe ich das Fundament ge-
legt.» (1. Korinther 3,10) Es ist durchaus denkbar, dass Rudolf I. — Bauherr und
Bischof von Basel — um die astronomische und theologische Bedeutung der Aus-
richtung des Miinsters zu Basel wusste, die schon nach der Stadt-Anlage aus r6-
mischer Zeit nach Sommersonnwende ausgerichtet war. Entsprechend legte er
das Grossmiinster auf Wintersonnwende.

Als Grundlage fiir das mittelalterliche Bauen wird Gott der weise Schopfer
und gerechte Ordner aller natiirlichen Dinge angesehen: «Deus ergo naturarum
omnium sapientissimus conditor et iustissimus ordinator.»** «Bei Augustinus
(354-430) ist das «Ordnen> eine transzendente Ausrichtung. Daher nennt er die
Baumeister <ordinatores aedificiorum». Alles, was von der urspriinglichen Natur
der Dinge zusammengefiigt ist, scheint durch die Vernunft der Zahlen geformt zu
sein. Das niamlich war von Anfang an das Vorbild im Geist des Schopfers.»®

Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), 9.
'* Giinter Bandmann, Mittelalterliche Architektur als Bedeutungstriiger, Berlin 1951, zitiert
nach 5. Auflage 1978, 10.
' Giinther Binding, Planen und Bauen im frithen und hohen Mittelalter nach den Schrift-
quellen bis 1250, Darmstadt 2002, 24.
Binding, Planen und Bauen (wie Anm. 19), 249.
;l Isidor von Sevilla, Etymologiae XIX, 9-11; Lindsay (1911).
© Augustinus, De civitate Dei XIX, 13; CCSL 48, 680.
¥ Giinther Binding, Der frith- und hochmittelalterliche Bauherr als sapiens architectus, Darm-
stadt 1998, 17.

20



416 Christof Hugentobler

: t P S S O
Db e A it kbl | -1 f

o e ] sk
Ko vl s 000 BT Ao 1

Abbildung 7: Gott als Weltenbaumeister (Bible Moralisce 1200) und
Sternenuhr des Pacificus von Verona (Pergament 194 pp. St. Gallen, um 1000)

Eine astronomische Ausrichtung kultischer Bauten setzt ein entsprechendes
Wissen und einen bedeutenden Stellenwert der Himmelskunde voraus. Wie die
friilhen Hochkulturen verfiigten auch die Klosterschulen iiber ein geniigendes
astronomisches Wissen, um Bauten nach den Gestirnen auszurichten. Das Seh-
rohr, durch das der Ménch ins Universum schaut (Abbildung 7), war noch kein
optisches Gerdt zur Vergrosserung. Damit wurden die Winkel der Konstella-
tionen vermessen, die man auf ein Astrolabium, eine Art drehbare Sternkarte,
tibertrug. Einer der hochgeriihmten Lehrer war Hermann der Lahme (Hermannus
Contractus 1013-1054), der im Kloster Reichenau wirkte und erfahren in den
gottlichen und weltlichen Wissenschaften war. Mit seiner Schrift De utilitate
astrolabii beschreibt er den Wert des Instruments [Astrolabium] so: «Mit seiner
Hilfe finde man die Stunde des Auf- und Niedergangs der Gestirne, dann auch
die Bewegung der Gestime durch alle Himmelsrdume und die Lage der Him-
melszeichen, die Grade der Sonne, ihre tigliche und monatliche Héhe und die
Anzahl der Erdstadien, die sie durchlaufen, desgleichen die Zeichen und die ho-
heren Fixsterne, auBerdem die sicheren Stunden der Tage und Néchte. Diese
Kenntnisse seien aber ungemein nétig fiir den Gottesdienst.»**

Himmelsrichtungen — Bedeutungstrédger

Wenn in der Grossmiinsteranlage alle vier Himmelsrichtungen eingeschrieben
sind, muss nach der theologischen Bedeutung gefragt werden. Schon das Wort
Himmelsrichtung deutet darauf hin, dass der Mensch, um sich auf der Erde zu

* Michael Hartig, Die Klosterschule und ihre Ménner, in: Die Kultur der Abtei Reichenau.

Bd. 2, Miinchen 1925, 644.



Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters 417

orientieren, auf das Uberirdische angewiesen ist: «Im kosmischen Achsenkreuz
ist der Mensch, der (Adamp, in alle Himmelsrichtungen iiber die Erde verteilt,
der erloste Mensch aber aus allen vier Winden her gesammelt und in der einen
Kirche zur Einheit zusammengefalit. Die symbolische Deutung der vier
Himmelsrichtungen auf den Namen Adam (schon in vorchristlicher Zeit erdacht)
zeigt dies an:

Anatole = Aufgang, Osten
Dysis = Untergang, Westen
Arktos = (Grofler) Bér, Norden
Mesembria = Mittag, Siiden

Das kosmische Achsenkreuz zielt so auf eine Deutung, die den Menschen
(Adam) meint. Diese anthropologische Deutung findet ihre Erfiillung schlielich
in dem (Neuen Adam», welcher Christus ist, der Gekreuzigte.»* Der legendire
Griinder des Grossmiinsters, Kaiser Karl der Grosse, benutzte das gleiche
Achsenkreuz mit den vier Himmelsrichtungen fiir sein (Karlsmonogrammy.

Abbildung 8: Karlsmonogramm: Eigenhéndig ist nur der v-fdrmige Vollzichungsstrich
innerhalb des rautenférmigen O, das zugleich als A (fiir KAROLVS) zu lesen ist.

Osten als kultische Richtung — ex oriente lux

Der Aufgangsort der Gestirne gilt in allen Kulturen als die privilegierte Him-
melsrichtung. Orientieren, meist auf bestehende Werte bezogen, heisst sich nach
Osten richten, also dem Aufgehenden, dem Kiinftigen entgegen. Im Christentum
entfaltet Osten eine reiche Bedeutung, die schon in der Schopfungsgeschichte
grundgelegt war: «Darauf pflanzte Gott, der Herr, einen Garten in Eden, gegen
Osten, und versetzte dorthin den Menschen, den er gebildet hatte.» (Genesis 2,8)
Im Ostergeschehen symbolisiert die aufgehende Sonne den auferstandenen
Christus: «Und sie kamen zum Grabe am ersten Tag der Woche sehr friih, da die
Sonne aufging.» (Markus 16,2) Osten wird zur kultischen Richtung, verbunden

¥ Franz Ronig, Trier. Liebfrauen-Basilika, Passau 1999, 7f.



418 Christof Hugentobler

mit der Hoffnung auf den wiederkehrenden Christus und auf die eigene
Auferstehung am jiingsten Tag. Die frithen Christen blickten deshalb bei ihrer
Taufe in der Osterzeit nach Osten.*®

Die Tempel der Griechen, die ihr Heiligtum im Einklang mit der Bewegung
der Gestime von Osten nach Westen betraten, waren gewestet. Nach diesem
Vorbild bauten auch die romischen Herrscher ihre Konigsséle. Daraus entstan-
den die ersten Basiliken in Rom. Der Lateran und Alt-St. Peter waren noch ge-
westet: «Die gegen die aufgehende Sonne hin betenden Christen standen vor
dem Eingang zur Basilika mit dem Riicken gegen diesen Eingang gekehrt.»”’
Man betete gegen Osten hin aber nicht die Sonne an, wie es nach Ezechiel 8,16
vor der Synagoge geschah. In diesem Zusammenhang ist der Wechsel auf die
Ostausrichtung im christlichen Kirchenbau zu denken. Vom ersten nizéischen
Konzil (325) wurde die Darlegung des Athanasius bestitigt: «ecclesiarum situs
plerumque talis erat, ut fideles facie altare versa orantes orientem solem, symbo-
lum Christi qui est sol iustitia et lux mundi interentur.»*® (Die Lage der Kirchen
ist zumeist so, dass die Glaubigen, beim Beten das Gesicht zum Altar gewendet,
die aufgehende Sonne, das Symbol Christi, die Sonne der Gerechtigkeit und
Licht dieser Welt, vor Augen haben.)

Sonnwende — Kirchenjahr

Die Ostung im christlichen Kirchenbau ist reichhaltig belegt. So sind beispiels-
weise fast alle frithen Kirchen im &stlichen Alpengebiet ost-orientiert.” Bei den
Grenzen der Ostung, den Sonnwendrichtungen, beschrinkt man sich meist auf
vorchristliche Bauten. Wer mit Sonnwende argumentiert, wird entweder in die
Esoterik-Ecke gedridngt oder wird mit nationalsozialistischem Gedankengut kon-
frontiert. Eine christliche Bedeutung der Sonnwenden kann aber aus biblischen
Texten hergeleitet werden und die Sonnwenden bilden auch die Eckdaten des
Kirchenjahres. Die Auferstehung Christi in der Pessachwoche bindet zwar Os-
tern in den jiidischen <Lunisolarkalender> ein, bei dem der Mond die Monate
festlegt — der Ostertermin und die darauf bezogenen Feste sind deshalb auch
durch den Mond bestimmt — das Kirchenjahr folgt aber dem Sonnenkalender.
Das Fest der Geburt Jesu am 25. Dezember, das erstmals fiir das Jahr 336 be-
zeugt ist, wurde auf die Wintersonnwende gelegt. Im Toleranzedikt von Mailand
(313) gewidhrte Kaiser Konstantin uneingeschrinkte Religionsfreiheit, «damit
jede Gottheit und jede himmlische Macht, die es je gibt, uns gnidig sein moge.»
Trotz seinem Bekenntnis zum Christentum blieb Konstantin «dominus et deus»
und liess sich am 25. Dezember feiern, am Tag der Wiedergeburt des <sol in-

26

2 Wolfgang Pfeifer, Etymologisches Worterbuch des Deutschen, Miinchen 2003, 959.

Franz Joseph Délger, Sol salutis. Gebet und Gesang im christlichen Altertum mit besonde-
rer Riicksicht auf die Ostung, Miinster 1925, 19.
«www.pp.bme.hu/ar/article/view/2418/1523», Sol aequinoctialis, 198.

Hans Rudolf Sennhauser (Hg.), Frithe Kirchen im §stlichen Alpengebiet, Miinchen 2003, 22.

28
29



Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters 419

victusy, wenn die unbesiegbare Sonne wieder zu steigen begann.” Das Geburts-
tagsfest Jesu, des Begriinders der neuen romischen Staatsreligion, wurde mit
dem Kaisertag verschmolzen. Im Weihnachtsfest ist der antike Sonnenkult auf-
gehoben und von der christlichen Mythologie neu gedeutet worden: Mit dem
vollendeten Sonnenjahr ist die vollendete Zeit, mit der Sonnwende die Zei-
tenwende und ein Neubeginn der christlichen Zeit gemeint. Die Wintersonnwende
wird zum Gleichnis des ankommenden wahren Lichtes der Welt und die jahrliche
Wiedergeburt des ¢sol invictusy zum weihnédchtlichen Geheimnis der Mensch-
werdung. ‘

Die Sommersonnwende ist mit Johannes dem Tdufer verbunden. Zwischen
Jesus und Johannes besteht eine ganz besondere Beziehung: Jesus selbst nennt
ihn «den Grossten unter den vom Weibe Geborenen.» (Matthdus 11,11) Umge-
kehrt weist Johannes auf Jesus hin mit den Worten: «Er muss wachsen, ich aber
abnehmen.» (Johannes 3,30) Genaues Symbol dafiir ist das Sonnenjahr: Vom Jo-
hannistag an, der seit dem 5. Jh. am 24. Juni <solstitium vetus) gefeiert wird,
nimmt die Tagldnge ab, von Weihnachten an wieder zu.

Ganz dem Wortsinn (Renaissance» entsprechend fasste Griinewald «Illum op-
portet crescere me autem minui». Johannes zeigt auf Christus am Kreuz und
nicht wie im Evangelium bei der Taufe auf Jesus. Er deutet den Kreuzestod als
beginnendes Leben. Sonnwenden sind Symbole fiir Zeitenwenden.

Abbildung 9: Matthias Griinewald — Retable
d’Isenheim 1510-1515, Musée d’Unterlinden, Colmar.

Die neun Monate zwischen Empfingnis und Geburt von Jesus und von Jo-
hannes dem Téufer zerlegen das Kirchenjahr in vier Abschnitte «caesuren>. Die
Feste fallen auf die Zeit der Sonnwenden und der Tagundnachtgleichen. Infolge
der Prizession (lat. praecedere — voranschreiten) der Erdachse verschieben sich
die astronomischen Daten. Der Kalender des Julius Caesar verzeichnete den 25.

* Délger, Sol salutis (wie Anm. 27), 374fF.



420 Christof Hugentobler

Dezember als den Tag der Wintersonnwende.”' Die Verschiebung vom beweg-
lichen astronomischen zum festgelegten kultischen Datum kann auch zahlensym-
bolisch gedeutet werden: 24 gilt als Vollendung und 25 als Neuanfang.

Marid Verkiindigung 25.3.
Frithlingsanfang 21.3.
Geburt Johannes 24. 6.
Sommersonnwende 21.6.
Empfingnis von Johannes 24.9.
Herbstanfang 23.9.
Geburt Jesu 2512,
Wintersonnwende 21.12.

Prozessionsachse — Lage und Ausrichtung

Dass Kirchen nicht nur dem Gelidnde entsprechend gebaut wurden, sondern ihre
Ausrichtung kultische Bedeutung trug, zeigt Gutscher an der Prozessionsachse,
die durch die beiden Seitenportale festgelegt ist und rechtwinklig zum Gross-
miinster steht: «Die am heutigen Grossmiinster als Querachse vom Nord- zum
Stidportal nachweisbare liturgische Achse, der Beginn des Pilgerweges von
Grablege diesseits zur Reliquienkirche jenseits der Limmat, darf aufgrund der
romanischen Bauetappen wohl schon fiir das Vorgéngermiinster Guiltigkeit bean-
spruchen.»’? Die Geometrie des Kirchenensembles lasst sich weiterfiihren: Das
Fraumiinster ist fast genau geostet und weicht nur wenige Grade nach Siiden ab.
Es wurde so gebaut, dass die Langsachse genau auf die Wasserkirche zeigt.
Nicht nur die Vorgidngerbauten wiesen in diese Richtung, sondern auch eine der
Pfahlreihen, die von einem frilhen Holzbau stammen.*® Die Mittellinie des Frau-
miinsters (b) schneidet sich mit der Prozessionsachse (a) in der Wasserkirche.
Der Schnittpunkt ist wohl der Stein, auf dem Felix und Regula der Legende nach
um 300 n. Chr. enthauptet worden sind. Die Wasserkirche ist gegen den Strom
der Limmat gerichtet und deshalb eine der wenigen nicht geosteten, aber den-
noch bedeutungsvoll ausgerichteten Kirchen: Die Langsachse (c¢) ist zugleich
Winkelhalbierende in der Prozessionsachse.

Mit der topografischen Lage und der kultischen Ausrichtung der drei Kirchen
gut vereinbar ist eine Ubereinstimmung der Bauten auf dem Grossmiinsterhiigel
mit den Himmelsrichtungen.

3! Werner Dahlheim, Die Welt zur Zeit Jesu, Miinchen 2013, 60.
Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), 242.

Petra Ohnsorg, Wie alt ist das Ziircher Fraumiinster? in: Peter Niederhduser/Dolf Wild
(Hg.), Das Fraumiinster in Ziirich, Ziirich 2012, 82.



Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters 421

vk

h‘-f‘":‘" S

Abbildung 10: 1 Grossmiinster, 2 Wasserkirche, 3 Fraumiinster, 4 St. Peter
Gutscher, Grossmiinster (wie Anm. 3), 11. Grafik C. H.

Zur Ausrichtung des Ziircher Grossmiinsters. Himmelsrichtungen als Bedeutungstrdger

Die giinstige Lage des leicht von der Ost-West-Richtung abweichenden Morinenhiigels,
auf dem das Ziircher Grossmiinster steht, ist flir einen Kirchenbau genutzt worden, der in
Richtung der aufgehenden Sonne an der Wintersonnwende ausgerichtet ist. Schon in den
Vorgingerbauten waren die Himmelsrichtungen eingeschrieben. Die Topografie ermog-
lichte eine Anlage des <Stiftsgevierts> mit den Himmelsrichtungen als Bedeutungstréger
des christlichen Glaubens. Der Sonnenkult wurde vom Christentum neu gedeutet: Die auf-
gehende Sonne ist Symbol des auferstandenen Christus und Osten wird zur kultischen
Himmelsrichtung. Die Sonnwenden veranschaulichen die Auffassung der Zeitenwende
und markieren die Fixpunkte des Kirchenjahres. Biblische Grundlage dafiir ist Johannes
der T#ufer, der auf Christus zeigt mit den Worten: «Er muss wachsen, ich aber abneh-
men.» (Johannes 3,30)

Grossmiinster Ziirich — Ausrichtung nach Sonnwende — Himmelsrichtungen als Be-
deutungstriger — Osten als kultische Richtung — Kirchenjahr und Sonnenjahr — Zeiten-
wende — Felix-und-Regula-Kult

L orientation du Grossmiinster de Zurich et I'importance des points cardinaux

Le lieu favorable de la colline de moraines, détournée légérement de 1’orientation est-
ouest, sur laquelle se trouve le Grossmiinster de Zurich, a été utilisé pour la construction
d’une église orientée vers le soleil levant au solstice d’hiver. Les points cardinaux étaient
déja inscrits dans les constructions précédentes. La topographie a permis ’aménagement
d’un <carré religieux» avec les points cardinaux significatifs de la croyance chrétienne. Le
culte du soleil a regu une nouvelle signification avec le christianisme: le soleil levant est
symbole du Christ ressuscité et I’est devient un point cardinal cultuel. Les solstices
illustrent la conception du tournant d’époques et marquent les points de repére de I’année
ecclésiastique. Le fondement biblique est donné par Jean le Baptiste montrant le Christ
avec ces paroles: «Il faut qu’il croisse, et que je diminue.» (Jean 3,30).

Grossmiinster de Zurich — orientation et solstice — importance des points cardinaux — I’est
en tant qu’orientation cultuelle — année ecclésiastique et année solaire — tournant d’une
époque — culte de Felix et Regula

Sullorientamento del Grossmiinster di Zurigo. I punti cardinali
come portatori di significato

La situazione geografica favorevole, leggermente esterna rispetto all’asse Ovest-Est delle
morene, su cui si trova il Grossmiinster di Zurigo, fu utilizzata per la costruzione della
chiesa in direzione del sol levante. Gia le costruzioni precedenti erano iscritte nei punti
cardinali. La topografia dava la possibilita d’installare la collegiata con i punti cardinali



422 Christof Hugentobler

come portatori di significati legati alla fede cristiana. Il cristianesimo diede una nuova
interpretazione del culto del sole. Il sole levante € simbolo della risurrezione di Cristo e
’oriente diventa un punto cardinale liturgico. I solstizi illustrano la concezione del cam-
biamento del tempo e marcano i punti fissi dell’anno liturgico. La base biblica proviene

da Giovanni Battista, il quale indica Gesu: «Egli deve crescere, io invece diminuire»
(Giovanni 3,30).

Grossmiinster Ziirich — orientamento secondo il solstizio — punti cardinali come portatori
di significato — Oriente come direzione liturgica — anno liturgico e anno solare — cambia-
mento del tempo — culto di Felix e Regula.

The orientation of the Zurich Grossmiinster. Points of the compass
as carriers of meaning

The Zurich Grossmiinster stands on a moraine, a hill deviating only slightly from an east-
west axis, whose favorable situation was exploited to construct a church oriented towards
sunrise at the winter solstice. Earlier churches on the same site had also expressed this
orientation: the topography allowed the <Stiftsgeviert> to be aligned with the heavens and
thus to embody and represent the Christian belief. The cult of the sun was given a new
significance: sunrise is symbolic of Christ resurrected and the East became the cult orien-
tation. The solstices mark fixed moments in the church calendar and represent the appre-
hension of a temporal change. The basis in the Bible is John the Baptist, who points to
Christ saying: «He must increase, but I must decrease» (John 3,30).

Grossmiinster Zurich — orientation to the solstice — symbolic value of points of the com-
pass — The East as a cult orientation — the church year and the solar year — change of era —
Felix and Regula Cult.

Christof Hugentobler, Mitarbeiter am Life Science Leaming Center der UZH und ETH Ziirich,
nunmehr pensioniert beschéftigt cr sich weiterhin mit Fragen der Astronomie.



	Zur Ausrichtung des Zürcher Grossmünsters : Himmelsrichtungen als Bedeutungsträger

