Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 108 (2014)

Artikel: “Imperium sine fine dedi" (Verg., Aeneis 1,279) : die Referenz auf die
'Pax Augusta' als oikumenisches Theologumenon und als universale
Ordnungsidee des 'novus ordo' des ‘princeps' : vom Weltgedicht der
Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deutungsparadig...

Autor: Sproll, Heinz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-545023

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-545023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279).

Die Referenz auf die <Pax Augustay als oikumenisches
Theologumenon und als universale Ordnungsidee des
<novus ordo» des «princeps>: Vom Weltgedicht der
Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deutungsparadigma
der Kirchenvéter

Heinz Sproll

Der Begriff der Referenz hat wihrend der letzten drei Dezennien in den Kultur-
wissenschaften eine steile Karriere durchlaufen.' Nicht zu unrecht: Versteht man
unter diesem Terminus ein solches gedankliches Konstrukt, das ein geschichtli-
ches Phinomen zum Zweck kultureller Fremd- und Selbstbeschreibung so ge-
staltet, dass performative und dauerhafte kulturelle Paradigmen in Pfadabhéngig-
keit generiert werden, so erdffnen sich gerade fiir die Geschichtswissenschaft
vielversprechende methodische Perspektiven mit vielféltigen Anschlussmoglich-
keiten an die benachbarten Geisteswissenschaften.

Im Unterschied zu élteren geistesgeschichtlichen Fragestellungen zur Begriffs-
geschichte’ wird in dem kulturwissenschaftlichen Frageansatz der Referenzialitit
nach der konstitutiven Qualitdt und hermeneutischen Reichweite solcher Termini
gefragt, die geschichtliche Phinomene synchron oder diachron formativ kon-
struieren.

Zusitzlich verspricht der Begriff der Mimesis® diese kulturwissenschaftliche
Methode um eine weitere Dimension zu bereichern: Dem Aspekt der konstrukti-
vistischen Referenzialitit fiigt er den der geistesgeschichtlichen Wirkungen von
Begriffen hinzu, so dass eine Hermeneutik der Referenzialitit die objektiven kul-
turgeschichtlichen Bedingungen der Konstrukte und deren Riickwirkungen auf
kulturelle Kontexte in den Blick nimmt, — gegeniiber der &lteren Begriffsge-
schichte ein zusitzlicher Erkenntnisgewinn.

In der folgenden Studie soll die Synekdoche der <Pax Augusta> als kulturelles
Referenzsymbol im universalistischen Narrativ der Augusteer und im Kontext
ihrer Geschichtstheologie unter der Fragestellung untersucht werden, ob und wie

" Vgl. u.a. Philippe Legendre, Der Take-Off des Westens ist ein Geriicht, in: Pierre Legendre
(Hg.), Tumult, Berlin 2002, 112.

> Otto Brunner/Wemer Conze/Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, 8
Bde., Stuttgart 1972-1997.

*  Vgl. u.a. Erwin Auerbach, Mimesis, Berlin 1946, 494498,

SZRKG, 108 (2014), 357-380



358 Heinz Sproll

diese normative Ordnungsidee iiber diverse mimetische «translationes» zum for-
mativen friihchristlichen kanonisierten Theologumenon im Kontext der «praepara-
tio evangelica> wurde und hier einen stabilen Ort im Erinnerungsraum einnahm.

Naher hin wird zu priifen sein, wie die vorchristliche und heilsgeschichtliche
Referenzsynekdoche der (Pax Augustar sich gegen kontrire Konstrukte in Dis-
kursen durchsetzte und damit das frithchristliche Verstindnis des Kaisers Au-
gustus priagte bzw. wie sich im Kontext des christlichen Theologumenon der
<providentia Dei> des Lucasevangeliums und der Apologeten die Referenz zur
«Pax Augustay so bestimmt wurde, dass sie in den frithchristlichen Diskursen um
das <Imperium Romanum> zur Deutungshegemonie gelangte und trotz gnostisch
motivierter Widerspriiche den Erinnerungsraum an die <Pax Augusta> bis weit
iiber das Mittelalter hinaus nachhaltig priagte, — unbeschadet, ob sich diese Kon-
strukte unter den geschichtsfremden Begriff der <politischen Theologie»* subsu-
mieren lésst.

Die aitiologische Konstruktion des kulturellen Geddchtnisses der Augusteer

Folgt man dem Konzept der Referenzialitit, wie dargelegt, sollen weder die poli-
tischen Voraussetzungen und Ereignisse, noch die langfristigen weltgeschicht-
lichen Wirkungen der <Pax Augusta)’ und der <Augusteischen Schwelle>® erortert
werden, sondern ihre semantische Konstruktion in der romischen Geschichts-
theologie und in referentiellen Reprisentationen der Augusteer,’ in literarischen
Zeugnissen und Diskursen sowie in Feierlichkeiten und Bauwerken auf dem
«Campus Martius> und dem «Forum Augustum> in Rom. Anschlieend soll ge-
zeigt werden, wie dieses Referenzsymbol einen heils- und universalgeschichtli-
chen Rang gewann, das bis in das Lucasevangelium und die Geschichtstheologie
der kirchlichen Apologeten in mimetischer Anverwandlung Geltung behielt.

Die ¢Pax Augustay in der augusteischen Geschichtstheologie

Die 4. Ekloge Vergils (ca. 40 v. Chr.) kann als «Grundtext fiir die poetische Ge-
schichtsdeutung der augusteischen Zeit» (E. A. Schmidt)® so gelesen werden,
dass im Zusammenhang der Biirgerkriege nach Caesars Tod 44 v. Chr. nur eine

4 Erik Peterson, Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums, in: Hochland, 30

(1932/1933), 289-299.

Vgl. u.a. Jochen Bleicken, Augustus, Berlin 1998; Klaus Bringmann, Augustus, Darmstadt
2007; Werner Dahlheim, Augustus, Miinchen 2010; Wemer Eck, Augustus und seine Zeit,
Miinchen 1998; Jérg Fiindling, Das Goldene Zeitalter. Wie Augustus Rom neu erfand,
Darmstadt 2013; Karl Galinsky, Augustus. Sein Leben als Kaiser, Darmstadt 2013; Ralf
von den Hoff/Wilfried Stroh/Martin Zimmermann, Divus Augustus, Miinchen 2014; Diet-
mar Kienast, Augustus, Darmstadt 1992.

Vgl. Michael W. Doyle, Empires, Ithaca/London 1986, 83-98; Herfried Miinkler, Imperien.
Die Logik der Weltherrschaft, Berlin 2005, 105-126; Kurt A. Raaflaub/Mark Toher (Hg.),
Between Republic and Empire, Berkely/Los Angeles 1990.

Vgl. u.a. Karl Galinsky, Augustan Culture, Princeton 1996; Raaflaub/Toher (Hg.), Between
Republic and Empire (wie Anm. 6).

Ernst August Schmidt, Augusteische Literatur, Heidelberg 2002, 98.

5



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 359

gottliche Intervention die bevorstehende Apokalypse abwenden und dann einen
universalen Frieden bringen kann:

«Ultima Cumaei venit iam carminis aetas;
magnus ab integro saeclorum nascitur ordo.
iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna.
jam nova progenies caelo demittitur alto.»’

Eduard Norden (1868-1941) wird man zustimmen diirfen, auch wenn man
seine Herleitung der messianischen Hoffnungen des Alten und Neuen Testa-
ments aus dem dgyptischen Kulturbereich nicht teilt, dass in dieser Textstelle der
Bezug auf die Geburt Jesu Christi fiir die Christen, zumindest seit Constantin d.
GroBen,'? selbstevident ist:

«Die Endzeit ist also gekommen, die Geburt eines gottlichen Kindes steht bevor. Es
ist berufen, nach Tilgung der alten Siindenschuld die Menschheit zu erneuern, fiir
die ein Zeitalter des Friedens anbricht. Darob herrscht in der ganzen Welt, im Him-
mel wie auf Erden, Freude. Man stelle sich vor, einem Unbefangenen werde die
Frage vorgelegt, welcher Text in diesen Sétzen auf seinen Wesensgehalt gebracht
wird. Er wiirde antworten: der des Evangeliums.»'®

Ohne in eine exakte intertextuelle Analyse der Autoren Vergil und Horaz,'
am Rande auch Ovid,” Properz und Tibull eintreten zu kénnen, wird man das
seit dem 2. vorchristlichen Jahrhundert und das im Gefolge der Punischen Kriege
auftretende, aus den sozialen Verwerfungen resultierende romische Krisenbe-
wusstsein nicht nur auf die zeitgendssischen Biirgerkriege nach 44 beziehen
diirfen. Diese Katastrophenangst verstand sich aitiologisch, indem die Dichter
nunmehr an Stelle der cumiischen Sibylle und der Parzen,'* im Auftrag der Got-
ter als <vates», in ihrer semisakralen Rolle als weise Lehrer, Mysterien- und Siih-
nepriester,”” die Ursachen der erst eben erfahrenen rémischen Biirgerkriege in
einem Schuldzusammenhang interpretierten, der in dem Bruderkonflikt zwischen
Romulus und Remus griindete, ja sogar bis in den Krieg um Troja zurlickreichte.
Die begangene Blutschuld bedurfte nunmehr einer Siihne, die in erneuten Biir-
gerkriegen bestand bzw. die die <nova progenies), d.h. Oktavian, nach dem Wil-
len der Gétter zu leisten berufen war.

Der Umschwung von der Katastrophenstimmung zur Hoffnung auf Rettung
lasst sich exakt auf Ende Juli 44 v. Chr. datieren,'® als das Volk anldsslich der
<ludi Victoriae Caesaris» in dem «<sidus Iulium» die Seele Julius Césars und damit

Vergil, ecl. 4, 4-8; vgl. Horaz, ep. 16.

Konstantin, Oratio ad sanctorum coetum (Fontes Christiani 4), hg. von Klaus Martin Gi-
rardet, Freiburg i. Br. 2013.

"' Eduard Norden, Die Geburt des Kindes. Geschichte einer religidsen Idee, Leipzig *1931, 3.
Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), passim.

Vgl. u.a. Alessandro Barchiesi, Il poeta e il principe. Ovidio e il discorso augusteo, Rom/
Bari 1994.

B Vergil, ecl. 4, 47.

'S vgl. Schmid, Augusteische Literatur (wie Anm, 8), 61-89.

Vgl. Bringmann, Augustus (wie Anm. 5), 77.



360 Heinz Sproll

seine Apotheose zu sehen glaubte.'” Indem der junge Oktavian geschickt die am
1.1.42 vom Senat beschlossene Divinisierung seines Adoptivvaters flir sich als
«Divi filius) nutzte, fokussierte er die starke Friedens- und Heilssehnsucht auf
seine Person und sein politisches Handeln, — also langst, bevor er den Sieg tliber
Marcus Antonius bei Actium 31 v. Chr. und die Alleinherrschaft 27 errungen hatte.
Horaz reflektierte diese Krisenerfahrung in einer aitiologischen Geschichtstheo-
logie.

Auf die an Catulls Peleus Epyllion'® angelehnte 4. Ekloge des Vergil, die die
sibyllinische Prophezeiung einer <aurea aetas» in einem neuen <Aion» nach der
«priscae vestigia fraudis»'” und nach der Zeitenwende® auf die unmittelbare
Gegenwart bezog, antwortete Horaz mit seiner 7. Epode (ca. 30 v. Chr.). In Ver-
bindung mit der politisch konstruierten Rolle des Romulus in Ciceros de officiis”'
und in der Deutung des zeitgenOssischen romischen Biirgerkriegs zwischen
Octavian und Sextus Pompeius 39-38 als wiederholtem Brudermord an Remus
und damit als neuer Schuldverstrickung und Siihne er6ffnet Horaz eine neue
Perspektive: In typologisch-teleologischer Absicht interpretiert er die «fata> der
romischen Geschichte so, dass an Stelle der Selbstzerstérung im Biirgerkrieg die
Niederwerfung duferer Feinde, so Karthagos in der Vergangenheit und des Part-
herreichs in der Gegenwart,?* zu erfolgen hat.

Vergils erstes Georgicabuch (ca. 29 v. Chr.) nimmt in seinem Finale mit dem
Gebet zu den «Di patrii, indigetes et Romule Vestaque maten™ in Ankniipfung
an die erste Ekloge (40 v. Chr.) <hic illum vidi iuvenem»** explizit Bezug auf das
Troja-Narrativ, indem es die Geschichtsdeutung des Horaz diskursiv aufnimmt:
«satis jam pridem sanguine nostro Laomendonteae luimus periuria Troiae.»*
Der Rechtsbruch Laomedons gegeniiber den Géttern und die ihm folgenden wei-
teren Verkettungen von Schuld und Siihne im trojanischen Krieg préfiguriert
demnach nicht nur die unmittelbare Vergangenheit Vergils, sondern ist aitiolo-
gisch schuldhafte Ursache fiir die romischen Biirgerkriege, in dem die in mythi-
schem Ursprung begriindete Schuld Trojas gesiihnt wird. Indem die verhéngnis-
volle Verkettung von Schuld und Sithne abbricht, wird die Hoffnung auf Rettung
fiir die Zukunft in einem neuen <Aion> ermoglicht. An dieser Stelle wird der
Raum fiir die <renovatioy, die sittlich-religiose Erneuerung, und ihre soteriologi-
sche Funktion er6ffnet.

7" Plin., n.h. 2,93f; Suet., Div. Jul. 88; Cass. Dio, 45,7,1.

8 Catull, c. 64.

¥ Vergil, ecl. 4,31.

? Horaz, c, 1, 2, 29-52

2! Cicero, de officiis 3, 10, 40-41.

2 Horaz, epod. 7,5,19; epod. 16.

2 Vergil, georg. I, 498.

* Vergil, ecl. 1, 42; vgl. georg. 1, 500-501.

® Vergil, georg. 1, 501-502; shnlich Horaz, c. 3, 3, 21-22.



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 361

Versteht man Vergils Georgica als «Grundtexty*® fiir die Odenbiicher I-III des
Horaz (erschienen 23 v. Chr.), so wird man eine Entwicklung der Mythologe-
mena von der 2. Ode des I. Buches zu den Romeroden 1-6 des III. Buches fest-
stellen konnen: Betont Horaz im Gegensatz zu Vergil in der 2. Ode noch die
Urschuld Roms und den schuldhaften Charakter der romischen Zwietracht in den
Biirgerkriegen, so extrapoliert er, wohl vor dem Hintergrund der entstehenden
Aeneis (29-19 v. Chr.), in seinen Rémeroden (28-27 v. Chr.) diese Urschuld auf
Troja. Uber die Georgica hinausgehend entwickelt Horaz hier das Mythologem
des vergottlichten Marssohnes Romulus-Quirinus, der die trojanischen Meineide
durch seine die GréBe Roms begriindende und garantierende «virtus) siihnt und
die von den Géttern bestimmte Sendung Roms erfuillt.”’

Gleichwohl darf man bereits in Carmen 1,2 von Horaz eine elaborierte romi-
sche Gescl*aichtstheologie28 erkennen, die 3 Elemente in ihrem Narrativ enthélt:
1. Jupiter bestimmt als strafender und Siihne fordernder Gott die Geschichte
Roms, 2. Die aitiologische Konstruktion von Trojas Schuld- und Strafzusam-
menhang im trojanischen Krieg als Urgrund fiir das Verbrechen an Julius Caesar,
das im Rache- und Biirgerkrieg zu sithnen ist, der in seinem Unmal die Existenz
Roms bedroht.”® Das im Prodigium artikulierte «fatum» bezeichnet den Biirgerkrieg
als Schuld und Siihne zugleich, 3. Die enge Beziehung von Gottern und Menschen
erst ermoglicht die Sihne der im Biirgerkrieg emeut aufbrechenden Urschuld:
Apollo als Sieger von Actium, Venus als Siegerin von Pharsalus, Mars als Sieger
von Philippi und der junge Oktavian als <Caesaris ulton. In der den Biirgerkrieg
tiberwindenden Siihne fungiert Apollo als Augur, Venus als Lachelnde, Mars als
der Rom gegen &duBere Feinde Beschiitzende und der sédmtliche Energien des
Friedens auf sich vereinigende und damit die Zeitenwende zu einem neuen
«Aion> generierende <soter> Oktavian, der den «filius Maiae»*® verkorpert.

Der in Carmen 1,2 von Horaz «als Gegenstiick zur 4eneis in der Form des
Gebetes von Georgica I» (E.A. Schmidt)’' gedachte aitiologische Zusammen-
hang von Schuld und Siihne im Zusammenhang mit der rémischen Geschichte,
die teleologische Deutung der Rettungstat des Octavian aus dieser Verkettung
unter der geschichtlichen Intervention Jupiters weisen iiber den Polytheismus
von Vergils Georgica 1 mit dem Gebet an ihrem Finale hinaus auf einen Mono-
theismus, der als zureichende Voraussetzung dieser Geschichtstheologie prasu-
miert werden kann.*>

%6 Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 83.

= Horaz, c. 1, 2,46 und c. 3, 3, 21-22; vgl. hierzu Hans Joachim Krdmer, Die Sage von Ro-
mulus und Remus in der lateinischen Literatur, in: Helmut Flashar (Hg.), Synusia. Fs. Wolf-
gang Schadewaldt, Pfullingen 1965, 355-402.

Horaz, c. 1, 2. Vgl. zum folgenden Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 103—
104; ders., Zeit und Form. Dichtungen des Horaz, Heidelberg 2002, 209-211.

* Vgl. Horaz, c. 1,2, 13-16.

° Horaz, c. 1,2, 43.

31 Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 104-105.

% vgl. Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 105.

28



362 Heinz Sproll

Ohne auf die philologisch und geistesgeschichtlich relevante Frage nach der
Urheberschaft dieser Geschichtstheologie im Einzelnen eingehen zu koénnen,
scheint angesichts des intensiven Diskurses zwischen Horaz mit seinen Oden [-
III und Vergil die neuere Forschung «auch in Theologie und Regie der Aeneis
schon Horazens Mitwirkung anzuerkennen.» (E.A. Schmidt)*® Dafiir spricht be-
sonders die Rede Jupiters im 1. Buch der Aeneis: Dabei wird Carmen 1,2 in An-

lehnung an die 7. Epode des Horaz als Schuld- und Si{ihnemythologem neu for-
muliert:

«aspera tum positis mitescent saecula bellis
cana Fides et Vesta, Remo cum fratre Quirinus
iura dabunt.»**

Indem die divinisierten Griinder Roms, Romulus und Remus, sich im neuen
Aon des Friedens und des Rechts in geschichtstypologischer Perspektive versoh-
nen, signalisiert Vergil das Ende des Biirgerkriegs.

Horaz entwickelt nicht nur die Geschichtstheologie der 4eneis, sondern auch
seine eigene weiter: Er ldsst das in den Romeroden (1II. Buch) artikulierte My-
thologem von Troja als Gegenmacht gegen Rom mit seiner ihm Weltmacht er-
moglichenden «virtus» in dem zur Sékularfeier 17 v. Chr. von Augustus in Auf-
trag gegebenen Carmen Saeculare weit hinter sich.

Der Herr dieser Sikularfeier, der <Apollo Palatinus», wird in dem ca. 13 v.
Chr. entstandenen IV. Odenbuch in Anlehnung an die Aeneis zum Herrn der Ge-
schichte, in dessen Namen Augustus bereits 31-30 v. Chr. den Krieg gegen Mar-
cus Antonius gefiihrt und gewonnen hatte.

«ni tuis (sc. Apollinis) flexus Venerisque gratae
vocibus divom pater adnuisset

rebus Aeneae J)otiore ductos

alite muros.»’

In der romischen Friedens- und Weltherrschaft sind nunmehr nach diesem
Theologem alle inneren Antagonismen aufgehoben und duBeren Kriege iiber-
wunden. Die in unmittelbarer Vergangenheit gemachte Katastrophenerfahrung
wird in dem aus der Zeitenwende hervorgehenden neuen <Aion tua, Caesar,
aetas»*® der (Pax Augusta> als eschatologisches <telos> der rémischen Geschichte
gedeutet, auf das hin Jupiter in Verbund mit Apollo die Romer hingelenkt hat. In
dieser Geschichtstheologie ist Augustus kein Gott,”” sondern ein von den Géttern
gesandter Mensch, der deren eschatologisch bestimmten Willen erfiillt und der

33
34
35
36
37

Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 105.

Vergil, Aen. 1,291-293.

Horaz, c. 4,6, 21-24.

Horaz, c. 4,15, 4.

Zur Divinisierung bzw. Konsekration des Augustus vgl. Manfred Claus, Kaiser und Gott,
Miinchen/Leipzig 2001, 54-75.



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 363

nach seinem Tode die Apotheose erfihrt,”® — ein Theologem, das sich aus dem
Mythologem des auf Erden wandelnden Gottes® entwickelte.

Der aus dem hellenistischen Kontext mimetisch romanisierte <soter» findet in
Romulus und Aeneas seine aitiologischen Protagonisten, die teleologisch und
typologisch auf den «soter> Augustus* hin von den sich als <vates» verstehenden
Dichtern Vergil,"' Horaz,* Tibull® und Properz** gedeutet werden. Die «fata
des Ovid* bestimmen Richtung und Ziel der teleologischen Geschichtstheologie,
die somit im «soter» Augustus die Erfiillung der romischen Geschichte sehen kann.

Die cudi saeculares) und die Heilsbotschaft der «(Ara Pacis Augustae)

Vor dem Hintergrund des von den Augusteern erwarteten*® und gefeierten®’ Er-
folgs gegeniiber den Parthern 20 v. Chr., der Erneuerung des Senats und der <e-
ges Iuliae> zur sittlichen Festigung der Ehe*® machten die <ludi saeculares)*® ei-
ner breit partizipierenden Offentlichkeit deutlich, dass mit Augustus als <soter
die <Pax Augusta> als aurea aetas) angebrochen war.

Unter den Schliisselnormen der wieder hergestellten <virtusy, des «mos maio-
rum» und des «decus» erarbeiteten unter der Leitung von Augustus mit Agrippa
die «XV viri sacris faciundis» das Konzept, das von C. Ateius Capito gemil3 den
Normen des Sakralrechts in das aus dem dreitdgigen Fest mit anschlieBenden
Spielen bestehende Ritual umgesetzt wurde.

Nachdem Herolde schon Monate zuvor das Fest angekiindigt hatten und das
<sidus Iuliumy> wieder erwartet wurde, erfolgten die privaten Reinigungen, die
unter Aufsicht des Augustus als (magister> der <XV virb vorgenommen wurden.
Unter deutlichem Bezug auf die mythisch konnotierte agrarische Vergangenheit

4 Horaz, c. 1, 12; ¢. 3,3; ¢. 3,4; Vergil, Aen. 1, 289-290.

# Vergil, ecl. 1; ecl. 4; Horaz c. 1,2; Vergil, georg. I, Proémium und Finale; georg. III, Pro-
6mium.

* Gerhard Binder, Lied der Parzen zur Geburt Oktavians. Vergils vierte Ekloge, in: Gymna-
sium, 90 (1983), 102-122.

‘' Vergil, Aen. 3, 358-361 und 712-713; 6, 78.

2 Horaz, c. 3, 3; carmen saeculare; c. 4, 2. 6. 15.

' Tib. 2, 5.

# Prop. 4, 6, 37-44.

“ Ovid, Met. 15, 431ff.

“ Horaz, c. 1, 2,21-24; 1,2, 51-52; 1, 12, 53-54; , 21, 13-15.

*" Horaz, carmen saeculare 54; Res gestae Divi Augusti, 29, 2.

“® Vgl. Meret Strothmann, Augustus — Vater der res publica, Stuttgart 2000, 60; vgl. Angelika
Mette-Dittmann, Die Ehegesetze des Augustus, Stuttgart 1991.

% CIL VI Nr. 32332 = ILS 5050: Acta sacrorum saecularium celebratorum anno u.c. 737; Res
gestae Divi Augusti 22, 4; Dio, 54, 18, 2; Sueton, Augustus 31, 4; Miinze des M. Sanqui-
nius, Rom 17 v. Chr., in: Paul Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, Miinchen 32009,
173 Anm. 132; im Weiteren folge ich Zanker, ebd., 171-177, Georg Wissowa, Die Saecu-
larfeier des Augustus, in: ders. (Hg.), Gesammelte Abhandlungen zur rémischen Religions-
und Stadtgeschichte, Miinchen 1904, 192-210, Birbel Schnegg-Kdohler, Die augusteischen
Sikularspiele, Miinchen/Leipzig 2002; vgl. Dahlheim, Augustus (wie Anm. 5), 248-250.



364 Heinz Sproll

Roms® nahmen Priester am Vorabend des Festes Erstlingsfriichte entgegen und
verteilten sie wieder wihrend der Feiern, die an verschiedenen Kultstétten pracht-
voll inszeniert wurden. Zundchst wurden in nichtlichen Ritualen den Moiren,
Eileithyien und der Terra Mater geopfert.

Augustus beschwor als Opferpriester das Heil fir das <Imperium Romanum,
fiir die «maiestas» des «populus Romanus) und fiir sich und sein Haus. Die bei
Tage inszenierten Opfer galten Jupiter am ersten Tage, Juno Regina am zweiten
Tage, beide auf dem Kapitol, Apollon, Diana und Latona am dritten Tage auf
dem Palatin. Augustus und Agrippa traten wieder in ihrer Funktion als Opfer-
priester auf. 110 ausgewihlte Matronen riefen im Chor Juno um ihren Segen fiir
das Gemeinwesen und ihre Familien an. Vor dem Tempel des <Apollo Palatinus>
sangen je 27 weilgekleidete Jungen und Miadchen das von Horaz als <sacerdos
musarumy gedichtete «carmen saeculare»:

«Roma si vestrum est opus Iliaeque
litus Etruscum tenuere turmae,

iussa pars mutare lares et urbem
sospite cursu,

[l

Quaeque vos bobus veneratur albis,
clarus Anchisae Venerisque sanguis,
impetret, bellante Prior, iacentem
lenis in hostem.»’

Das Troja-Narrativ positiv konnotierend erscheint Aeneas als aitiologischer
Vorgéinger des Augustus, der den verhéngnisvollen Schuld- und Siihnezusam-
menhang in der <Pax Augusta) auflost:

«iam mari terraque manus potentis
Medus Albanasque timet securis,
iam Sycthae responsa petunt, superbi
nuper et Indi,

iam Fides et Pax et Honos Pudorque
priscus et neglecta redire Virtus
audet adparetque beata pleno

Copia cornu.»™

Indem die im <carmen saeculare> besungenen Themen in den Ritualen des
Festes und den Bildern von Apollo und Diana im Apollo-Tempel, in dem wahr-
scheinlich die unter Aufsicht des Augustus vom <collegium> der <XV vird> neu
redigierten sibyllinischen Biicher aufbewahrt wurden, ihr Pendant fanden, bot
sich den im Zuge der Opfernden sich befindlichen Teilnehmern der <ludi saecu-

** Vgl. Vergil, georg., passim. Zur botanischen Symbolsprache der Ara Pacis Augustae vgl.

die ikonographische Studie Giulia Caneva, Il codice botanico di Augusto. Roma — Ara Pa-
cis, Rom 2010.

Horaz, carmen saeculare, 37-52.

Horaz, carmen saeculare, 53-60.

51
52



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 365

lares) ein Gesamtkunstwerk an, in dessen Zentrum die verséhnende Friedenspo-
litik des Augustus als neuer Romulus stand.

Zudem spiegeln sich in diesen Versen des Horaz wie auch im besungenen
Festritual die religionspolitischen Bemiihungen des Augustus, die durch die hel-
lenistischen Einfliisse geschwundenen «mores maiorum»> im neuen Kontext des
Prinzipats zu restaurieren, indem er verfallene Tempel reparierte, das Priester-
wesen wieder zur Geltung brachte und die religiése Literatur forderte,”* wie sei-
ne gesamte Gesetzgebung des <iura dare»” den altrepublikanischen Normenko-
dex wiederherstellen wollte, um die GréBe Roms wieder auf ein ethisches Fun-
dament zu stellen.

Sinnfilliger Ausdruck dieser Politik war neben der Errichtung des <Apollo-
Palatinus-Tempels> als neuem Zentrum der Macht’® und dem Bau des (Forum
Augustum, 40 Jahre nach dem Gel6bnis in der Schlacht von Philippi 42 v. Chr.
eingeweiht,”” mit seinem der Vision Vergils folgenden heilsgeschichtlichen <vir-
tus> und «pietas» darstellenden Bildprogramm, das in der Cella des <Mars-Ultor-
Tempels> mit den darin aufbewahrten, von den Parthern 20 v. Chr. wieder ero-
berten «signa>”® in der Quadriga des alle <summi viri> transzendierenden und ver-
sohnenden «pater patriae»> als Garanten des inneren und duBeren Friedens® sei-
nen Hoéhepunkt fand, die Errichtung der 9 v. Chr. eingeweihten Ara Pacis
Augustae im urbanistischen Kontext mit dem <Mausoleum Augusti> und dem
«solarium Augusti>®' auf dem Campus Martius. Ein riesiger, dem Sonnengott ge-
weihte Obelisk aus Agypten, — Symbol Sieges von Actium 31 v. Chr. und der
Universalmonarchie des <princeps) — der als Zeiger diente, warf den Schatten so,
dass durch die Mitte der Ara Pacis die Linie des Aquinoktiums verlief. Der Ge-
burtstag des Augustus (2. September) lag an den beiden Herbstidquinoktien, an
denen das Sternzeichen der Waage einsetzte. Die Linie der Wintersonnwende,
die am Tage der Empfangnis des Augustus im Sternzeichen des <capricornus> be-
gann, war ebenfalls von 2 Punkten aus mit der Ara Pacis verbunden. Durch das

5 Vgl. Bleicken, Augustus (wie Anm, 5), 520,

54 Vgl. Kurt Latte, Rémische Religionsgeschichte, Miinchen 1960, 294-296.

% Vgl. u.a. Strothmann, Augustus (wie Anm. 37), 57.

% Vgl. Strothmann, Augustus (wie Anm. 48), 62—-64; Jean Gagé, Apollon Romain, Paris 1955,
523; Paul Zanker, Der Apollo-Tempel auf dem Palatin, in: Citta e Architettura nella Roma
Imperiale, in: Annal/Rom Suppl. X (1983), 21-40; Eckard Lefévre, Das Bildprogramm des
Apollo-Tempels auf dem Palatin, Konstanz 1989.

* Vgl. u.a. Paul Zanker, Forum Augustum, Tiibingen 1968; Valentin Kockel, Beobachtungen

zum Tempel des Mars Ultor und zum Forum des Augustus, in: RM, 90 (1983), 421-455;

ders., Forum Augustum, in: LTUR, II (1995), 289ff; Joachim Ganzert, Der Mars-Ultor-

Tempel auf dem Augustusforum in Rom, Mainz 1996.

Horaz, Carmen saeculare, 54; Res gestae Divi Augusti, 29, 2-3; vgl. Zanker, Augustus (wie

Anm 49), 188-196.

Res gestae Divi Augusti, 35, 1.

% vgl. Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 213-215.

1 Vgl. Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 148-149.

58

59



366 Heinz Sproll

«Horoskop des neuen Herrschers» (E. Buchner)®” und durch den Lauf der Sonne,
der mit dem Empféangnis- und Geburtstag des <soter» verbunden war, erhielt die
durch die kosmisch bestimmte Geburt des «soter> generierte <aurea aetas» des
Friedens die auch in den literarischen Synekdochen enthaltene heilsgeschicht-
liche Bedeutung, in der Geburt, Sieg und Tod des <princeps> aufgehoben waren
und in der auf die Apotheose des «Divi filius»** verwiesen wurde.

Das Bildprogramm der Ara Pacis® steht ebenfalls in engem Bezug zur Ge-
schichtstheologie Vergils und zu den <ludi saeculares): Die Friedensgottin (Pax>,
der Erdgéttin <Tellusy bzw. der <Venus» als Gottin der Fruchtbarkeit angeglichen,
die triumphierende, vergottlichte <(Roma> und der Fruchtbarkeitssymbole enthal-
tende «paradiesische» (Zanker)®® Rankenfries verweisen auf das neue <Aion> der
caurea saecula>*®® der Fiille und des Friedens. «Die politische Mahnung des Prin-
ceps (in seiner Familienpolitik; Anm. des Vf.) wurde in ein dsthetisch ansprechen-
des Bild umgesetzt, mit dessen Gehalt sich jeder identifizieren konnte.» (Zanker)*’

In unmittelbarem Bezug auf Augustus als <soter, wie er auf dem Augustus-
Forum ikonographisch festgehalten ist, nimmt das Relief des «pius Aeneas» das
Motiv der Griinderfigur Roms auf, der seinen aus Troja geretteten Penaten op-
fert. Auch die Szene des nordwestlichen Reliefs erinnert aitiologisch an das Lu-
percal, in dem im Beisein des Gottes Mars Romulus als weiteres Griindungs-
symbol Roms von der <lupa> gesdugt wird. Zudem erscheint die Figur des «prin-
ceps> im Zuge der der Pax Augusta> opfernden hohen Beamten und der 4 be-
deutendsten Priesterkollegien: der <pontifices, <augures», <XV viri sacris faciun-
dis>, <VII viri epulorum> und den 4 «flamines>. Augustus inmitten des Opferzugs,
etwas groBer dargestellt als seine Begleiter, nimmt gleichwohl keine exponierte
Position in diesem Fries ein: «Im Dienst der erneuerten <pietas> 16st sich das Pro-
blem der Rangordnung und Macht von selbst. Der historische Augenblick wird
zum Leitbild fiir eine ewige Ordnungy». (Zanker)®

Der heils- und universalgeschichtliche Rang des Weltgedichts® der Augusteer

Die semantische und ikonographische augusteische Ideenwelt deutet aber nicht
nur den Ort romischer Geschichte aitiologisch von der Gegenwart des Prinzipats
bzw. umgekehrt die mythisch konstruierten Anfinge auf ihre teleologische Er-
fullung im neuen <Aion> der <aurea aetas> des augusteischen Zeitalters hin, son-
dern gewinnt ihre universale, die romische Kultur dieses Zeitalters transzendie-

62 Vgl. Edmund Buchner, Solarium Augusti und Ara Pacis, in: RM, 83 (1976), 347; ders., Die

Sonnenuhr des Augustus, Mainz 1982; Galinsky, Augustan Culture (wie Anm. 7), 146.
Claus, Kaiser und Gott (wie Anm. 37), 54-75.

Vgl. Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 179-188.

Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 184,

Vergil, Aen. 6, 792-793.

Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 180.

Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 128.

Zum Begriff des Weltgedichts vgl. Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 117.

63
64
65
66
67
68
69



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 367

rende Dimension gerade dadurch, dass ihr emblematischer Gehalt wie auch ihre
explizite Thematik kosmologisch grundiert sind. Das im augusteischen Weltver-
stindnis enthaltene Potential an Wahrheit macht es zum Paradigma der okziden-
talen Kultur <kat exocheny: Was fiir die augusteische Literatur gilt, darf fur die
Kultur des gesamten <saeculum Augustum» vindiziert werden: Indem die augus-
teische Kultur «entscheidend Neuartiges gegeniiber Griechenland» (Ernst Zinn)”
schuf, ermoglichte sie «dichterisches Bewusstsein als hochstes Epochenbewusst-
sein, Selbstoffenbarung des Individuums als Vergegenwirtigung der ganzen
Fiille und Breite des Menschlichen ... Und nicht minder was neben dem Gestal-
ten das Wirken betrifft: dichterische Einheit und Universalitdt als Ausdrucksform
imperialer Geistesmacht; Heiligung des dichterischen Worts ... dichterisches Be-
wusstsein als Sendungsbewusstsein, Dichtertum als <Priestertum», die Dichtung
als Tragerin und Vollzieherin einer Mission.» (Zinn)"'

Im Universalismus des <saeculum Augustum>, der sich durch die gelungene
«Synthese und Summe der bisherigen (d.h. auch der griechischen und romi-
schen; Anmerkung des Verfassers) Kulturentwicklung» (Viktor Pschl)’, durch
die Einheit von «<res publica> und Kultur und durch sein Verstindnis von Form
als Abbild der Ordnung der Welt und seinen verpflichtenden Willen zum Prinzi-
piellen, der sich u.a. in der strengen Axialsymmetrie augusteischer Architektur
ebenso wie in den auf die jeweilige Mitte hingeordneten Bauformen der Dich-
tung Vergils objektiviert” und zur Erziehung in einer humanen Biirgerkultur hin
auszeichnet, erreichen die ideellen, 6ffentlichkeitswirksamen Gehalte der <huma-
nitas» in Dichtung und bildender Kunst durch ihre Zentrierung auf Rom als der
seinshaften Mitte des <orbis terrarum> ihre allgemeine anthropologische, trans-
kulturelle und transepochale Dimension weit iiber die blofe legitimationsstif-
tende Funktion fiir den Principat hinaus: Indem «die groflen augusteischen
Dichter ... das Romische, die eigene Zeit, die eigene Person ais Synekdochen des
Menschlichen, der «conditio humana»» (E. A. Schmidt)” darstellen, ist die jewei-
lige schopferische Subjektivitit der kiinstlerischen Gehalte in der universalen
Objektivitit des augusteischen Rom und der (Pax Augusta> aufgehoben.”

Dieses Potential der augusteischen Universalitidt entfaltete sich trotz der poli-
tischen Umbriiche in der Spétantike performativ gerade da am intensivsten, wo
sie mit ihrer Heilsbotschaft zwischen der griechischen und der christlichen Kul-
tur vermittelte.

™ Emst Zinn, Die Dichter des alten Rom und die Anfinge des Weltgedichts, in: Antike und
Abendland, 5 (1956), 7-26; Zitat 25.

' Zinn, Die Dichter des alten Rom (wie Anm. 70), 25-26.

™ Viktor Poschl, Grundziige der augusteischen Klassik, in: ders. (Hg.), Kunst und Wirklich-
keitserfahrung in der Dichtung. Kleine Schriften I, Heidelberg 1979, 26.

73 Vergil, ecl. 1, 42; vgl. Péschl, Grundziige (wie Anm. 72), 26-27.

™ Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 121.

5 ygl. Zinn, Die Dichter des alten Rom (wie Anm. 70), 26 «... der Mittelpunkt (Rom) ist ge-
geben, dort hat jedes Ich seine Riickendeckung und umfasst von dort das Ganze oder Aus-
schnitte (<templay) des Ganzen».



368 Heinz Sproll

Das Theologumenon der «(Pax Augusta» in der <translatio): Die Mimesis der
¢fata) zur «providentia Dei) im friihchristlichen Paradigma der «praeparatio
evangelica) des Neuen Testaments und der Kirchenvdter

Im Kontext ihrer Entstehungsgeschichte erscheinen die Aussagen des Lucas-
Evangeliums wie auch der Kirchenviter als Referenzen auf das theologische
Paradigma der «Pax Augusta); eine ahistorische, blof systematischen Kriterien
folgende Hermeneutik diirfte demnach obsolet sein, wie auch Benedikt XVI.”
jlingst darlegte, ohne den Wahrheitsgehalt des christlichen Glaubens an die
Heilsuniversalitdt Jesu Christi im geringsten in Frage zu stellen. Andererseits
transzendiert Benedikt XVI. die historisch-kritische durch die von ihm favori-
sierte, aus den USA stammende «kanonische Exegcsc&»,77 die die Einheit der
Schrift betont und die durch die Wiederentdeckung der den Kirchenvitern’ und
dem Ersten Nicium 325 geldufigen, bereits von Vergil angewandten’ typolo-
gischen Methode, es erméglicht, die Geschichte wesentlich wiederum als Heils-
geschichte in eschatologischer Perspektive auf der dogmatischen Basis der «regu-
la fidei> zu begreifen.*

Der sich entwickelnde jeweilige materielle Gehalt dieser diversen neutesta-
mentlichen und patristischen Referenzen werden im Folgenden unter den Termi-
nus der «translatios®' subsumiert, der die komplexen referentiellen Diskurse und
mimetischen Anverwandlungen der Synekdoche zum Theologumenon der Pax
Augusta als einen dynamischen Prozess so interpretiert, dass nicht nur Rezepti-
onsvorginge in den Blick genommen werden, sondern dass das Theologumenon
der «Pax Augusta) mit ihrer universalen providentiellen Botschaft als aktive,
dynamische Potenz verstanden wird,*” die weit iiber das saeculum Augustum>
hinaus das christlich geprigte Geschichts- und Heilverstdndnis mallgeblich be-
stimmte. Auf Metaebene wird damit die typologische Methode und das Theorem
der Pfadabhingigkeit durch den Schliisselbegriff der «translatio» auf die ihrerseits
typologisch verfahrenden Botschaften des Lucas-Evangeliums und der Kirchen-
viter in einer heilgeschichtlichen Perspektive angewandt.

7% Joseph Ratzinger/Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Prolog. Die Kindheitsgeschichten,

Freiburg/Basel/Wien 2012, 9.

Joseph Ratzinger/Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Erster Teil. Von der Taufe im Jordan
bis zur Verkldrung, Freiburg i. Br. 2007, 17-19; zur Methodologie der Exegese vgl. auch
Marius Reiser, Bibelkritik und Auslegung der Heiligen Schrift, Tiibingen 2007, 48-49.
Raiser, Bibelkritik (wie Anm. 77), 108-118.

Gerhard Binder, Aeneas und Augustus. Interpretationen zum 8. Buch der Aeneis, Meisen-
heim am Glan 1971, 1-6.

Raiser, Bibelkritik (wie Anm. 77), 376-377.

Zum Terminus vgl. Werner Goetz, Translatio Imperii, Tiibingen 1958, 17-36.

Vgl. Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 117-125.

77

78
79

80
81
82



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 369

Das Lucasevangelium

Geht man davon aus, dass fiir das lukanische Doppelwerk in seiner literarischen
Form, in der Individualitidt des Autors und in seiner Orientierung an der Kom-
munikation mit einer breiten Offentlichkeit,®® trotz seiner flieBenden Grenze
zwischen Literatur und Verkiindigung, eine gewisse Néhe zur antiken Historio-
graphie uniibersehbar ist,* impliziert dies auch, dass Lucas, eingebunden in die
politischen Orientierungen und kulturellen Ordnungsvorstellungen seiner helle-
nistisch-romischen Umgebung, den Verlauf der Heilsgeschichte in Korrelation
zur Geschichte des «{Imperium Romanum> konzipiert, wie die vielfdltigen Syn-
chronismen seines Evangelium® belegen: «Ohne es zu wissen, trigt der Kaiser
zur Erfiillung der VerheiBung bei: Die Geschichte des romischen Weltreiches
und die Heilsgeschichte, die Gott mit Israel gestiftet hat, durchdringen einander»
(Benedikt XVI.)*

Auch wenn man in Zweifel zieht, dass Lucas dem «<princeps> Augustus eine
heilsgeschichtliche Funktion zuschreibt,®” wird man gleichwohl nicht iibersehen
konnen, dass die Parusie Jesu in ihrer Historizitdt und in ihrem welt- und reichs-
geschichtlichen Kontext zundchst zumindest chronologisch auf den <princeps»
und die <Pax Augusta» im Sinne einer Koinzidenz zwischen dem «Census Au-
gusti> und der Geburt Christi hingeordnet ist:*® Benedikt XVI. geht aber noch
weiter: «Lukas hat bewusst mit dem Hinweis auf Kaiser Augustus und auf die
ganze Okumene einen zugleich historischen und theologischen Rahmen fiir die
zu erzihlenden Ereignisse hergestellt.» (Benedikt XV1.)¥ Abgesehen von Datie-
rungsfragen’ bezeugt Lucas eine deutliche, den Christen parinetisch empfoh-
lene Loyalitit dem Imperium Romanum» gegeniiber,”' indem sein Weihnachts-
narrativ die gesetzestreue Registrierung von Maria und Josef in die Steuerlisten
zum Zwecke des romischen Provinzialzensus, der von dem Legaten Quirinius
durchgefiihrt wurde,” performativ betont, wenngleich die Registrierung in
Steuerlisten und die damit verbundene Entrichtung von Steuern an den paganen

% Lk, Prolog, 1,1-4.

84 Vgl. u.a. Dieter Timpe, R6mische Geschichte und Heilsgeschichte, Berlin/New York 2001,
40-57; Klaus Berger, Kommentar zum Neuen Testament}. Giitersloh 2011, 211; Martin
Hengel, Zur urchristlichen Geschichtsschreibung, Stuttgart “1984; Jens Schréter, Lukas als
Historiograph, in: Eva-Maria Becker (Hg.), Die antike Historiographie und die Anfiinge der
christlichen Geschichtsschreibung, Berlin/New York 2005, 237-262.

% Lk2,1;3,1.

% Benedikt XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 74.

%7 So Stefan Schreiber, Weihnachtspolitik, Gottingen 2009, 68fF. mit der fragwiirdigen Hypo-

. thfse, sozial marginalisierte Gruppen hétten das Evangelium rezipiert (68).

Lk 2,1-3.

¥ Benedikt XVL., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 73.

% Vgl. u.a. Benedikt XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 72-73; Hans Ulrich Instinsky, Das
Jahr der Geburt Christi, Miinchen 1957, 191f.

:; Vgl. Mt 22,15-22; Rém 13,6-7.

Lk 2,2-5.



370 Heinz Sproll

Staat einer rigiden Auslegung jiidischer Normen entgegenstand, wie die von Jo-
sephus Flavus beschriebene zelotische Rebellion des Judas des Galilder belegt.”

Dariiber hinaus ldsst sich die lukanische Geburtsgeschichte Jesu als «symboli-
sche Erzihlung» (Markus Reiser)™ interpretieren: In der Ubertragung des dem
(princeps> gewidmeten Attributs <soter> auf das neugeborene Jesuskind durch die
Engel liegt demnach eine typologische Aussage im Sinne einer Synekdoche im
Prozess der «translatio» vor:

«Heute ist euch in der Stadt Davids
der Retter geboren;
er ist der Messias, der Herr.»™

Auch der sich anschlielende Engelgesang steht in einem Verweiszusammen-
hang mit der <Pax Augustay:

«Verherrlicht ist Gott in der Héhe
und auf Erden ist Friede
bei den Menschen seiner Gnade.»’®

Im Kontext des Theologumenon und der Referenzsynekdoche der Pax Au-
gusta, die im kollektiven und kulturellen Gedédchtnis des <Imperium Romanum,
bei hellenisierten und romanisierten Juden wie Philon von Alexandria®’ und
Josephus Flavus®® und im Adressatenkreis des Lucas prisent war,” gewinnt die
Botschaft der Engel eine christologisch-heilsgeschichtliche Bedeutung: Jesus
Christus als incarnierter Logos bringt nunmehr im neuen <Aiom, «als aber die
Zeit erfilllt war»,'® den universellen Frieden des Reiches Gottes. Von daher ist
auch unter Beachtung der typologischen Methode eine christologische Interpreta-

tion der 4. Ecloge des Vergil durchaus dogmatisch legitim, wie sie Benedikt
XVL vertritt.'”"

% Flavius Josephus, Bell. Jud. II, 8,1; Antiquitates XVIII, 1,1 und 1,6; XX, 5,2; Apg 5,37; vgl.

Klaus Wengst, Pax Romana, Miinchen 1986, 112ff.

Markus Reiser, Wie wahr ist die Weihnachtsgeschichte?, in: Erbe und Auftrag, 79 (2003),
451-463; Zitat 456.

® Lk 2,11.

% Lk 2,14; vgl. Benedikt X VL., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 83—85.

o7 Philoleg. 308ff; vgl. Giinter Stemberger, Die romische Herrschaft im Urteil der Juden,
Darmstadt 1983, 43-48.

Flavius Josephus, Bell, Jud. V, 9,3; vgl. Stemberger, Die romische Herrschaft (wie Anm.
97), 33-37.

Kalendererlass der Provinz Asia aus der Stadt Priene 9 v. Chr., OGIS 458; vgl. Augustus-
preis aus HalikarnaB, in: Charles T. Newton/Edward L. Hicks/Gustav Hirschland/Frederick
H. Marshall (Hg.), The Collection of Ancient Greek Inspection in the British Museum IV
(by G. Hirschfeld), London 1893, Nr. 894; vgl. hierzu Ernst Dassmann, Kirchengeschichte,
Bd. I, Stuttgart/Berlin/Ko6ln 1991, 72-73; Alois Stdger, Das Evangelium nach Lucas, 1.
Teil. Geistliche Schriftlesung Bd. 3/1, Diisseldorf 1963, 74.

"% Gal 4,4.

ol Vgl. Benedict XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 62—63 und 70-71; vgl. Stephen Benko,
Vergil’s Fourth Eclogue in Christian Interpretation, in: ANRW II, 31.1 (1980), 646-705;
Alfons Kurfess, Vergils vierte Ecloge bei Hieronymus und Augustinus, in: Sacris erudiri, 6
(1954), 5-13.

94

98

9



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 371

Eine die das Theologumenon der «Pax Christi>» mit dem der der <Pax Augusta>
in Beziehung setzende Hermeneutik erhellt mithin auch die dogmatische Dimen-
sion der Engelsbotschaft. Umgekehrt gilt: Eine kontextualisierende Interpretation
des Lucasevangeliums nimmt daher nicht nur nichts von dem Verstindnis der
Heilsuniversalitit des Herrn, sondern vertieft sie noch mit ihrer historischen,
allerdings nicht relativierenden Methode, wie Benedikt XVI. treffend feststellt:
«Ohne zu wissen, trigt der Kaiser (sc. Augustus) zur Erflillung der VerheiBung
(sc. Micha 5,1-3) bei: Die Geschichte des romischen Weltreiches und die Heils-
geschichte, die Gott mit Israel gestiftet hat, durchdringen einander.»'*

Ohne zu iibersehen, dass Lucas eine irreduzible Differenz zwischen dem
sterblichen Augustus und dem Schépfer artikuliert, bleibt festzuhalten, dass der
Evangelist der (Pax Augusta) eine providentielle Funktion im Sinne der <praepa-
ratio evangelica> zuschreibt, — ein performatives Narrativ, das als stabiles Deu-
tungsmuster von den zu behandelnden Kirchenvitern'”® geradezu in Pfadabhin-
gigkeit rezipiert wurde und das auch durch die spéter entstandene Apokalypse des
Johannes nichts von seiner Interpretationshoheit verlor, abgesehen davon, dass das
in ihr beschworene Tier sich nicht notwendigerweise auf Domitian bzw. das <Im-
perium Romanum> beziehen muss.'*

Die Kirchenvdter von Melito von Sardes (ca. 120—ca. 190) bis Eusebius von
Caesarea (ca. 264-339)

Im Folgenden sollen die patristischen Positionen rekonstruiert werden, die die
<traditio apostolica> bzw. «paradosis> philosophisch-theologisch reflektierend die
<auctoritas patrum» begriindeten, indem sie mit normativem Geltungsanspruch
ihre Theologumena als <regula fidei> verkiindeten.

Die um die Mitte des 2. Jahrhunderts aufkommende literarische Gattung der
apologetischen Schriften'” sind nur im Kontext einer Offnung der friihen Kirche
auf die pagane Kultur hin und damit verbunden der Gewinnung der paganen
Oberschichten fiir den christlichen Glauben verstindlich. Mit der zunehmenden
Akzeptanz des Christentums durch die stoisch geprdgten hellenistisch-romisch
Funktionseliten versuchte die nachapostolische Kirche die Verniinftigkeit des

12 Benedikt XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 9 und 74; vgl. Heinz Schiirmann, Das Lukas-
evangelium, Erster Teil. Herders theologischer Kommentar zum Neuen Testament, Bd.
I11.1, Freiburg/Basel/Wien, 1969, 99.

K Vgl. u.a. Richard Klein, Das Bild des Augustus in der frithchristlichen Literatur, in: Raban
von Haehling (Hg.), Rom und das himmlische Jerusalem, Darmstadt 2000, 205-236, bes.
209-211: Uber Lucas lasst sich gerade nicht nachweisen, dass Augustus von der in der Jo-
hannesapokalypse (Joh Ap 18), artikulierten Kritik am vergéttlichten Kaiser nicht ausge-
nommen wird.

'%4 ygl. Ulrike Riemer, Das Tier auf dem Kaiserthron? Stuttgart/Leipzig 1998, 168—172.

103 Vgl. u.a. Michael Fiedrowicz, Christen und Heiden, Darmstadt 2004; ders., Apologie im
frithen Christentum, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich >2006; ders., Theologie der Kirchen-
viiter, Freiburg/Basel/Wien 2007; Peter Guyot/Richard Klein (Hg.), Das frithe Christentum
bis zum Ende der Verfolgungen, Darmstadt 1997.



372 Heinz Sproll

Glaubens als «vera philosophia) gegeniiber der platonischen und stoischen Philo-
sophie und politisch ihre Loyalitdt gegeniiber dem <Imperium Romanum» unter
Beweis zu stellen, vor allem deswegen, weil das Reskript Kaiser Trajans (53—
117) mit seinem <conquirendi non sunt>'® ihnen eine gewisse Rechtssicherheit
gewihrte.

Im Fokus ihrer Diskurse, die Justinus Martyr (gest. 165) als erster anfiihrt, stand
die positiv konnotierte Synekdoche der <Pax Augustar.'”” Adressaten dieser Apo-
logien waren die um die ¢salus imperii> bemiihten humanitdren Antonine, die bei
den Paganen wie auch bei den Christen gleichermaBen hohes Ansehen genossen.'*

Melito von Sardes (ca. 120—ca. 190) konstruiert in seiner Verteidigungsschrift
172'® eine Koinzidenz, nach der mit der Machtentfaltung des <Imperium Roma-
num> in der <Pax Augusta> die Geschichte des Glaubens in ein neues Zeitalter
eintritt: Der Synchronismus von «salus imperii> als einer stoischen Synekdo-
che'® und der das Wohlergehen des Reichs begiinstigenden Entfaltung des
christlichen Glaubens als <vera philosophia> gewinnt in der (Pax Augusta, in der
der Logos Mensch wurde, einen heilsgeschichtlichen Rang.'"!

Wie bereits Paulus die Herrschaft des {mperium Romanum> im Heilsplan
Gottes verankert sah,''? das damit eine katechontische Funktion gegen die An-
kunft des Antichristen erfiillt,'”* so kann auch Melito im Gefolge des ersten Cle-
mensbriefes''* die Christen auffordern, fiir diese Ordnung und seinen (conserva-
tor generis humani> zu beten. So wird, wie im Weltgedicht der Augusteer, das
Heil des Reiches mit dem der Individuen in der umfassenden Heilsokonomie Got-
tes verkniipft.'”®

Auch fiir Tertullian (ca. 150-220) gilt der Synchronismus von «Pax Augustay
und der Inkarnation des Logos. Er konstruiert in apologetischer Absicht ebenso
wie Melito von Sardes eine Reihe der dem Christentum wohl gesonnen <optimi
principes> und eine solche, die die Christen verfolgten. Die an den Kaiser gerich-
tete Botschaft Tertullians ist eindeutig: Das MaB einer an der <salus imperii»

orientierten guten Herrschaft fiir Heiden und Christen bemisst sich am Umgang
mit den Christen.

'% Pplinjus ep. 10,97.

107 Justin, apol. 1, 12,1.

- Vgl. Paul Keresztes, War Mark Aurel ein Christenverfolger?, in: Richard Klein (Hg.), Marc
Aurel, Darmstadt 1979, 279-303; Anthony Birley, Mark Aurel, Miinchen 1977, 277-282
u. 433-437.

b Eusebius, h.e. 4, 26, 7-8; vgl. Wilhelm Schneemelcher, Heilsgeschichte und Imperium. Me-
lito von Sardes und der Staat, in: Kleronomia, 5 (1973), 171f.

"% ygl. G. Verbeke, Les stoiciens et le progrés de Ihistoire, in: RPhL, 73 (1964), 7ff.

""" Wolfram Kinzig, Novitas Christiana, Berlin 1994, 463-464; Alexander Demandt, Der Fall
Roms, Miinchen 1984, 63.

"2 Rém 13, 1-7.

32 Thess 2,6-7.

41 Clemens 61; vgl. 1 Tim 2, 1-4 Athenagoras, leg. 37; vgl. hierzu Hans Ulrich Instinsky,
Die alte Kirche und das Heil des Staates, Miinchen 1963; Guyot/Klein, Das frithe Christen-
tum (wie Anm. 105), 210ff. und 423ft.

s Vgl. Kap. «Der heils- und universalgeschichtliche Rang des Weltgedichts der Augusteer».



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 373

In scharfer Opposition gegen Marcion (ca. 85-160) und seine Kirche, die die
menschliche Natur Jesu bestritt und ihm hochstens einen Scheinleib zuschrieb,
berechnet er das Geburtsjahr des Herm, indem er es mit dem Census des <Lega-
tus Augusti pro praetore> Sentius Saturninus''® in Verbindung bringt. Dabei in-
tendiert er nicht bloB, die Loyalitdt der Christen dem rémischen Staat gegeniiber,
fiir dessen Kaiser er betet,''” unter Beweis zu stellen, wenn er dem Regierungs-
handeln des <princeps> in Form des Census eine providentielle Funktion zu-
schreibt.''® In der fiktionalen Kontroverse mit den Statthaltern, die Tertullian ju-
ridisch geschickt fiihrt, argumentiert er nicht nur, dass die Augustus 2 v. Chr.
verliechene und von ithm am meisten geschitzte Titulatur pater patriae> in ekla-
tantem Widerspruch zum «dominus»-Titel stiinde, den Domitian (51-96) fiir sich
reklamierte, sondern positioniert Augustus damit fiir die Sache der Christen ge-
gen die moralisch illegitimen Forderungen von Statthaltern auf Kaiseropfer, in-
dem die Christen in ihrem moralischen Habitus den Erwartungen des vorbildli-
chen «pater patriae>''” am ehesten entsprochen hitten.'*

Indem Tertullian in seiner Argumentationsstrategie an die Rechtlichkeit des
Augustus und an das pagane Paradigma vom <soter» Augustus erinnert, um die
christenfeindlichen Prozesse der Statthalter als anmaBend und illegitim zu kon-
terkarieren'?', beschwort er das nunmehr christlich aufgeladene Theologumenon
der <Pax Augusta>, um das <nomen Christianum> zu rehabilitieren: Die Christen,
loyal zum <Imperium Romanum> stehend bildeten mit dem Staat eine gemein-
same Front gegen die Gnostiker, die den staatlichen Institutionen aufgrund ihrer
dualistischen Ideologeme von Geist und Materie bzw. Geist und Macht feindlich
gegeniiberstanden.'?

Gegen die Gnostiker Basilides und Valentinus fiihrt Clemens Alexandrinus
(ca. 160—ca. 215) das hohere Alter der <paradosis» als Wahrheitsbeweis an. Cle-
mens bringt gegen die Gnosis, die er erst zur Regierungszeit Hadrians entstehen
sieht, ebenso wie Tertullian das Synchronismus-Argument in Stellung: Nicht nur
der gldnzende Sieg des Augustus bei Actium wird mit dem schindlichen Selbst-
mord des Antonius kontrastiert'> — ein Topos, der durch die «damnatio memo-
riae> des Antonius auch der nichtchristlichen Historiographie geliufig war'>* —,
sondern Clemens sieht in der Koinzidenz der Geburt Jesu mit der <Pax Augusta),
der er die heilsgeschichtliche Funktion der <propaideia beimisst, die «Universa-
lisierung des gottlichen Heilswillensy. (Kinzig)'*

"% Tertullian, adv. Marc. 4, 10; vgl. Instinsky, Das Jahr der Geburt Christi (wie Anm. 90), 43—45.

"7 Tertullian, apol. 30, 1-4; 7; 31; 32,1; 33.

" Terullian, adv. Marc. 5, 140ff. (CCL 1, 1452); Tertullian, adv. Iud. 8, 10-11.

"% Tertullian, apol. 34,1; Quellen: Sueton, Augustus 58,1; Res gestae Divi Augusti 35.

120 Tertullian, anim. 46,7. Quelle: Sueton, Augustus 94,9.

! vgl. u.a. Alexander Beck, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen 21967; vgl.
Fiedrowicz, Apologie (wie Anm. IOS)i 197-200.

;;2 Kurt Rudolph, Die Gnosis, Géttingen “1980, 7.

3 Clemens, str. 1, 139, 1.
- Vgl. Hermann Bengtson, Marcus Antonius, Miinchen 1977, 303-304.
125 Kinzig, Novitas Christiana (wie Anm. 111), 293.



374 Heinz Sproll

Erméglichungsgrund fiir diese Argumentationsstrategie der ersten Apologeten
war ein gegen Heiden wie gegen Héretiker gleichermaBBen wirksamer, die heils-
geschichtliche Funktion des Augustus immer stdrker betonender Erinnerungs-
raum der <traditio apostolica>, der nicht nur zur Festigung der Orthodoxie im In-
nern der Kirche, sondern zur Behauptung des Glaubens nach aullen performativ
wirksam wurde.

lhren Hohepunkt findet die Augustustheologie zundchst bei Origines (ca.
185-253/54), der die vorgegebenen heilgeschichtlich-teleologischen Paradigmen
seit Lucas in Pfadabhingigkeit mit Hilfe mittelplatonischer Theologumena wei-
ter vertieft. In Auseinandersetzung mit dem Platoniker Celsus (spétes 2. Jahrhun-
dert) konstruiert Origenes einen providentiellen Zusammenhang zwischen der
bis ans Ende der Zeiten aufgeschobenen Parusie, dem bis dahin fortbestehenden
{mperium Romanum> und dem seit der Inkarnation des Logos zur Zeit des Au-
gustus bestehenden Christentum.

In seiner 11. Homilie zu Lucas'® interpretiert Origines die Aufschreibung
Marias und Josephs durch den <census Augustiy als <sacramentumy, durch das
der gesamte «Orbis terrarum> geheiligt worden sei.'”” Als <mysterium» wird nun
diese von Augustus veranlasste <apographé> aus dem innerweltlichen in den
heilsgeschichtlichen Raum iibertragen: Christus wird mithin die durch diese
<professio» mit seinem Namen Verbundenen und die an ihn Glaubenden in das
Buch des Lebens'?® aufnehmen. Damit erhilt der <census Augusti> als referen-
tielle Synekdoche einen doppelten providentiellen Sinn: Indem sich der neugebo-
rene Christus der «descriptio Augusti> unterwarf, ermoglicht ihre heilsgeschicht-
liche Deutung die Sakralisierung der gesamten Weltgeschichte und die Analogie
zwischen dem innergeschichtlichen und dem von Christus als Sohn Gottes vor-
genommenen himmlischen Zensus.

In seiner Apologie gegen Celsus von ca. 248 iiberbietet Origines diese heils-
geschichtlichen Theologumena: Den Wortlaut des Psalm 72, Vers 7: «Die Ge-
rechtigkeit bliihe auf in seinen Tagen und groBer Friede»'” deutet Origines als
Erfiillung der Zeit, in der die Inkarnation des préiexistenten Logos und zugleich
die Pax Augusta) als <aurea aetas) und neues, nunmehr christlich bestimmtes
«Alon» angekiindigt wird. Das Alte Testament verhieB demnach in dieser typolo-
gischen Interpretation die Uberwindung der vorher bestehenden Antagonismen
zwischen den hellenistischen Konigreichen durch die Monarchie des Augustus,

6

12 1ne 2,1

12 Origines, hom. in Luc. 11,6 (GCS Orig. 9, ed. M. Rauer 71); vgl. Vinzenz Buchheit, Hippo-
lyt, Origines und Ambrosius tiber den Census Augusti, in: Vivarium. Fs. Thedor Klauser,
Miinster 1984, 50ff.

"2 joh Ap. 20,15.

' Origines, Cels. 2, 30 (GCS Orig. 3, ed. P. Koetschau 158); vgl. Erik Peterson, Der Mono-
theismus als politisches Problem, Leipzig 1935, 66-69; hierzu die Hypothesen Petersons
widerlegend Jan Badewien, in: Alfred Schindler (Hg.), Monotheismus als politisches Pro-
blem? Erik Peterson und die Kritik der politischen Theologie, Giitersloh 1978, 41-42; &hn-
lich Kinzig, Novitas Christiana (wie Anm. 111), 4761t



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 375

die wie bereits bei Clemens Alexandrinus ihre providentielle Funktion in der
«<praeparatio evangelica> hatte. Denn ohne diese heilsgeschichtliche Funktion des
«Imperium Romanum> hétte sich, so Origines, das Evangelium nicht ausbreiten
konnen. Im Sinne des mittleren Platonismus steht folglich die (Pax Christi> mit-
hin zur <Pax Augusta> in einem analogen Verhiltnis wie das Urbild zum Abbild,
oder substanztheolgisch ausgedriickt: Die heilsgeschichtlich wirksame <Pax Au-
gustay als Synekdoche setzt die «Pax Christi> als Theologumenon voraus.

Gegeniiber Celsus, der dem monotheistischen Christentum vorwarf, eine Ge-
fahr fiir den polytheistischen Pluralismus und den Frieden des Reiches zu sein,'*’
bringt Origines ca. 248 sein Theologumenon von der im gottlichen Heilsplan
vorgesehenen (Pax Augusta) in Stellung, um dem Heilswirken des Logos in der
im geeinten (Orbis Romanus> verwirklichten <Pax Augusta> dienlich zu sein:

«Es ist klar, dass die Geburt Jesu unter der Regierung des Augustus erfolgte, der
die groe Mehrzahl der auf Erden lebenden Menschen durch ein einziges Kaiser-
reich sozusagen ins gleiche gebracht hatte. Das Vorhandensein vieler Reiche wire
fiir die Verbreitung der Lehre Jesu iiber die ganze Erde hinderlich gewesen, nicht
nur wegen der bereits genannten Ursachen, sondern auch deshalb, weil dann alle
Volker gezwungen gewesen wiren, Krieg zu fithren und ihr Vaterland zu verteidi-
gen; was ja vor den Tagen des Augustus und noch frither der Fall war, als Pelopon-
nesier und Athener und ebenso andere Vélker Krieg fithren mussten.» '

Setzt Melito dem Kaiser gegeniiber die universale Macht des <Imperium Ro-
manum> noch in ein Entsprechungsverhiltnis zur christlichen «vera philosophiay,
so ermoglicht bei Origines die <Pax Augusta), den universalen Missionsauftrag
Christi"*? in der universalen <Pax Christi» geschichtlich zu verwirklichen.

Indem Origines in typologischer Deutung das Prophetenlogion des Psalmis-
ten®® auf den <adventus Christi> unter der geschichtlichen Bedingung der «Pax
Augusta) in der Zeitenwende bezieht, spricht er dem vorchristlichen Judentum in
seinen Propheten und Psalmisten eine heilsgeschichtliche Rolle zu,"** das er nun-
mehr in dem im <Imperium Romanum> sich ungehindert entfaltenden Christen-
tum aufgehen sieht.

Bei einer intertextuellen Analyse dieser Deutung wird man den Zusammen-
hang mit dhnlichen paganen geschichtstheologischen Synekdochien aber auch
mit den zwei christlichen Einschiiben im jiidischen 12. Sibyllinenbuch,'** nicht
ibersehen konnen. Zeitgleich wie Origines entfaltet Cassius Dio (ca. 150-235)
wie zuvor schon Aelius Aristides (117-189)"*¢ und spiter Herodian (ca. 230)"’

%% Origines, Cels. 5, 8,2.

P! Origines, Cels. 2, 30.

"2 Math 28,19.

' ps 72,7.

1 vgl. Klein, Bild des Augustus (wie Anm.103), 223: Der Autor negiert filschlich, dass Origi-
nes dem vorchristlichen Judentum eine auf Christus bezogene providentielle Rolle zuweist.

"% Orac. Sib 12, 28-34 (ed. Joh. Geffcken, Die Oracula Sbyllina, Leipzig 1902, 190) u. 12,
230-235 (ed. Geffcken ebd., 199).

136 Aristides, Romrede (ed. Richard Klein, Darmstadt 1983), passim; vgl. Jochen Bleicken, Der
Preis des Aelius Aristides auf das romische Weltreich, in: NAWG 7, (1966), 226-277.



376 Heinz Sproll

seine Theologumena, ausgehend von Vergils Deutung der Jupiter-VerheiBung
eines «imperium sine fine»,"** auf dessen Friedensordnung die gesamte bisherige
Menschheitsgeschichte zulief und in ihr ihre Erfiillung findet. Im Anschluss an
die die innere Ordnung des Prinzipats legitimierende Maecenas-Rede des Cassius
Dio,"” in der Maecenas Augustus vor der Divinisierung zu Lebzeiten warnt,'“
verweist Augustus auf seine dem «Orbis Terrarum» Friede und Gliick gewdhrende
Politik auf der Grundlage von Recht und Ordnung.'*' Die Wamung des Maecenas,
Augustus solle sich nicht vorzeitig divinisieren lassen, erweist sich fiir die Ge-
schichtstheologie des Tertullian und Origines mimetisch als anschlussfihig,

Vor allem aber macht Origines, wie bereits Tertullian, in seinen Diskursen
geltend, dass die Christen nicht nur in ihrer Loyalitdt zu Kaiser und Reich nicht
zu ubertreffen seien, sondern dass die Ausdehnung des {mperium Romanum)
iber den gesamten «Orbis Terrarum» erst dann verwirklicht sei, wenn das Reich
die alten Gottermythen iiberwindend sich zu Christus bekehre und somit die <Pax
Augusta/Romanas durch die (Pax Christi» transzendiert sei.

Dieses Deutungsparadigma des Augustus wird allerdings nicht von allen
christlichen Autoren geteilt. Der Kirchenvater Irendus von Lyon (dort Leiter der
christlichen Gemeinde ca. 177/78—ca. 200) entwickelt im Kampf gegen die Ha-
retiker eine «Okonomie Gottes», in der die Bedeutung der Herrschaft des (Impe-
rium Romanum> als begrenzt gegeniiber der universalen Kirche erscheint, deren
Haupt Christus von Irendus mit dem augusteischen Titel <pater patriae» bezeich-
net wird. Die <Pax Augusta> ist auch ihm, wie bereits Melito, der Ermogli-
chungsgrund fiir die freie Entfaltung der Missionstitigkeit'* und der Ausbrei-
tung des christlichen Glaubens weit tiber die Grenzen des romischen Machtbe-
reichs hinaus.'” Im Anschluss an das 4. Buch Daniel wird sich der Heilsplan
Gottes erst im <Eschatony, im Untergang der geschichtlich-zeitlichen Welt voll-
enden, als deren letztes Weltreich das <Imperium Romanum» gilt.

Gleichwohl ist auch fiir Irendus Rom, nunmehr mimetisch verwandelt durch
Petrus und Paulus, als Haupt der universalen Kirche in der Auseinandersetzung
mit den Hiretikern Hiiterin der «paradosis> und Garantin der <regula fidei».'*

Unter dem Eindruck des vor allem in Agypten ausgeiibten Zwangs zum Kai-
seropfer unter Septimius Severus (146-211) verldsst aber erst der Ditheist und
Schismatiker Hippolyt von Rom (ca. 170-235), Schiiler des Irenéus, das in der
vorgezeichneten Pfadabhédngigkeit tradierte Deutungsparadigma Roms und der
Pax Augusta: In Bezugnahme auf die Apokalypse des Johannes'*® schreibt

7 Herodian 1, 4ff; 2, 11,4; 4, 14,7.

8 Vergil, Aen. 1, 278-279; vgl. 6,795fF; 8,626fF.
139 Cassius Dio 52, 14-40.

140 Cassius Dio 52,35, 4-5.

! Cassius Dio 53, 3-10.

192 Irenaeus, haer. 4, 30,3.

193 Irenaeus, haer. 1, 10,1-2.

1% Irenaeus, haer. 1, 10,1.

145 Joh Ap, passim.



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 38T
Hippolyt um 200 dem <Imperium Romanum> die Rolle des Antichrist'*® zu, der
«nach den Gesetzen des Augustus, durch den das Imperium Romanum begriindet
worden sei, auch selbst herrschen und Gesetze erlassen (werde).»'*’

Methodisch gleich verfdhrt Hippolyt in seinem Danielkommentar von 204:
Wird bei den bisher zitierten Kirchenvitern die Inkarnation des Logos mit der
providentiellen Funktion des <Imperium Romanum» in eine ontische Beziehung
gesetzt, so dreht der Apokalyptiker diese normative Polung um: Der «census Au-
gusti> wird jetzt zur von Satan gelenkten Imitation Gottes,'*® da er die Rekrutie-
rung von Soldaten und mithin zur Verbreitung von Tod und Gewalt zum Ziel
gehabt habe. In dialektischer Umkehr der paulinischen Denkfigur des <kate-
chon»'* und in Widerspruch zu Melito'® wird das pagane Rom zur Chiffre Sa-
tans. Zugleich wird allein der Kirche der Anspruch auf die Universalitit eines
Friedensreiches zugeschrieben, indem Hippolyt dem <orbis Romanus) diesen An-
spruch abstreitet.''

Adolf Harnacks (1851-1930) Diktum von dem «wohl kréftigsten, aber auch
dreistesten Ausdruck christlichen Selbstbewusstseins (bei Hippolyt), der sich den-
ken lasst»'*? wird dann stark relativiert, wenn man eine auch in den paganen Dis-
kursen geldufige Gewaltkritik, die der Apokalyptiker rezipiert, beriicksichtigt.'>

Der nach wie vor positiv gedeutete Augustuscode, von dessen Geltung Hip-
polyts Zeitgenossen Tertullian, Clemens Alexandrinus und Origines und fiir
dessen weite Verbreitung die erwdhnten Einschiibe in das jiidische 12. Sibylli-
nenbuch beredtes Zeugnis ablegen, >* gewinnt gerade in seiner Negation durch
den Apokalyptiker eine verstirkte Bedeutung und Reichweite, vor dessen An-
ziehungskraft auf die Christen er sich Sorgen machen musste.'*®

Mag dieses apokalyptische Theologumenon auch von Aurelius Augustinus
(354-430) mit seiner begrifflichen Konstruktion eines Antagonismus von «Civi-
tas caelestis» und «Civitas terrena>'*® verschérfend rezipiert worden sein,”’ fiir
die Frage nach der Wirkung und nach der diskursiven Deutungshegemonie ist
aber die Geschichtstheologie des Eusebius von Caesarea (ca. 264-339) umso
mehr von geschichtlicher Bedeutung, als sie in engem Zusammenhang mit der

' Hippolyt, antichr. 25, 28.

"7 Hippolyt, antichr. 49.

::z Hippolyt, Dan 4, 9,2-3, in: Guyot/Klein, Das friihe Christentum (wie Anm. 105), 236-239.
2 Thess 2,6-7.

" Hippolyt, Dan 1, 15,2; vgl Frank Unruh, Das Bild des Imperium Romanum im Spiegel der
Literatur an der Wende vom 2. bis 3. Jahrhundert, Diss. Bonn, S. 74; Buchheit, Hippolyt,
Origines und Ambrosius (wie Anm. 127), 51.

! Hippolyt, antichr. 49; Dan 4, 50, 3ff.

132 Adolf Harnack, Die Mission und Ausbreitung des frithen Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, 1. Bd., Leipzig 1924 (ND Leipzig 1965), 278.

12 Vgl. u.a. Tacitus, Agr. 32: Calgacusrede; Harald Fuchs, Der geistige Widerstand gegen
Rom in der antiken Welt, Berlin 1938, 15-16 u. 75-76.

'3 vgl. Klein, Bild des Augustus (wie Anm. 103), 224-225.

'35 S0 auch Klein, Bild des Augustus (wie Anm. 103), 230-231,

Augustinus, De civitate Dei, passim.
17 ygl. Unruh, Das Bild des Imperium Romanum (wie Anm. 150), 140.



378 Heinz Sproll

Christianisierung des «Orbis terrarum> durch Constantin den Grolen (ca. 280—
337) steht.””® Da Eusebs aitiologische Diskursmethode vor allem von Erik Peter-
son (1890-1960) iibersehen wurde,"” wird der Kirchenvater bis heute als «Proto-
typ Politischer Theologie» (Carl Schmitt)'®® missverstanden. In Wahrheit be-
griindet der Kirchenvater die Strukturgleichheit zwischen der <Pax Romana) und
dem christlichen Friedensreich Constantins des GroBen im Sinne des mittleren Pla-
tonismus als Urbild — Abbildverhiltnis, dessen Teleologie auf die Inkarnation des
Logos in der Heilszeit des <saeculum Augustum» und das durch dieses ermdg-
lichende christliche <Aiony ausgerichtet ist. Mithin konstruiert Euseb, komple-
mentér zu seiner aitiologischen Methode in seiner vor allem Vergil'® entlehnten
typologischen Exegese, einen heilsgeschichtlichen Zusammenhang zwischen dem
im Alten Testament'®” verheiBienen priexistenten Christus, der Inkarnation des Lo-
gos und dem durch die Monarchie des Augustus bewirkten Ende des nationaljiidi-
schen Konigtums sowie der Antagonismen zwischen den hellenistischen Dia-
dochenreichen. In Augustus sieht Euseb das Instrument des gottlichen Heilswillens
verkorpert: «Nun aber ist das Werk des tiber allen stehenden Gottes gewesen, dass
er durch die noch gréBere Furcht vor der obersten Macht (des Princeps) die Feinde
seines Logos unterworfen hat.»'® Der pagane Polytheismus mit seinen Damonen
und die hellenistische Polyarchie stehen, so Eusebius, demnach zum christlichen
Monotheismus und zum Prinzipat des Augustus bzw. der Universalmonarchie in
einem analogen Entsprechungsverhiltnis. Bilden der christliche Monotheismus
und die <Pax Christi> als Theologumenon das Urbild, so figurieren bei Eusebius
wie bereits bei den Alexandrinern Clemens und Origines der Prinzipat des Au-
gustus und die Synekdoche der <Pax Augustay als dessen Abbild.

Indem Peterson mit seiner ahistorisch-funktionalistischen Deutung diesem
ontologisch und heilsgeschichtlich begriindeten Entsprechungsverhiltnis des Eu-
sebius zwischen christlichem Monotheismus und rémischer Universalmonarchie
ein Ideologem im Dienste der constantinischen Herrschaftslegitimation unter-
stellt, verfehlt er den geschichtlichen Sinn der eusebianischen Theologie.

Somit impliziert die Geschichtstheologie Eusebs nicht nur das Theologu-
menon des Synchronismus des Lucas-Evangeliums'®* und das der «praeparatio
evangelica> des Clemens Alexandrinus'® und des Origines,'®® sondern sie fokus-

b Vgl. u.a. Klaus M. Girardet, Der Kaiser und sein Gott, Berlin 2010, 158-163.
Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 4), passim; vgl. auch Klein, Bild des Augustus (wie
Anm 103), 234-235, der ebenfalls die aitiologische Methode Eusebs ignoriert.
Carl Schmitt, Politische Theologie II, Berlin 1970, 68-93.

= ® Vergil, Aen. 8; vgl. Binder, Aeneas und Augustus (wie Anm. 79), 3-5.
GeneSIS 49,10; Micha 5 u. Psalm 72,2.
* Eusebius, d e. 3,7, hg. von Ivar Helkel Eusebius Werke, 6. Bd., Leipzig 1913, 35; vgl. h.e.
1,5,2; vgl. hee. 1, 5,2; v. C. 2, 19; 4, 29; Konstantin, oratio ad sanctorum coetum (wie Anm.
IO); hierzu Timothy D. Barnes, Constantine and Eusebius, Cambridge/Mass./London 1981,
245ff; Rudolf Leeb, Konstantin und Christus, Berlin/New York 1982, 55ff; Friedhelm
kaelmann Euseb von Kaisareia, Berlin 1991, 126ff.
Luc 2, 1-14.
% Vagl. Kinzig, Novitas Christiana (wie Anm. 111), 293.



«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279) 379

siert sich performativ auf die Idee des Friedens: Hatte die Polyarchie der «Poleis»
und der tyrannischen Diadochenreiche die aus ihrem gegenseitigen Antagonis-
mus resultierenden Kriege zum strukturellen Merkmal in der Zeit vor dem Prin-
zipat, so iiberwand der <novus status» der <Pax Augustay in der Fiille der Zeiten
durch ihre universale Herrschaft iiber die hellenistische Welt nicht nur deren
permanenten Kriegszustand, sondern liel ihre partikularen Geschichten in der
einen Universalgeschichte des von Augustus gegriindeten <Imperium Romanum»
aufgehen, das damit seine providentielle Funktion fiir die Ermoglichung des
neuen, von Christus bestimmten <Aiony und die Ausbreitung und Geltmachung
des Evangelium erfiillen konnte.'”’

Fazit

Die Untersuchung konnte eine erstaunliche Kontinuitit der von den Augusteern
generierten Synekdoche der (Pax Augusta liber das Theologumenon des Lukas-
evangelium bis zu den geschichtstheologischen Konstrukten der Kirchenviter
nachweisen, deren Pfadabhingigkeit in mimetischen Referenzen und Transla-
tionen auf dem augusteischen Pax-Verstindnis beruht. Die Abweichung Hippo-
lyts von Rom von dieser Pfadabhingigkeit konnte nicht nur nicht diese domi-
nierende <Pax Augusta)-Synekdoche suspendieren, sondern diese wurde nun-
mehr zum Theologumenon der <Pax Augusta) als analogem Abbild der (Pax
Christi> entfaltet, das spétestens unter Constantin dem GroBen mit Eusebius zur
Deutungshegemonie mit geradezu kanonischem Rang und daher mit hegemonia-
lem Anspruch gelangte. Seine oikumenische Reichweite verdankte dieses Theo-
logumenon, das die providentielle Funktion der auf Recht gegriindeten Friedens-
ordnung des Augustus im Rahmen des Heilsplanes Gottes verstand, durch seine
methodische Néhe zur vorchristlichen typologischen Exegese und seine Affinitét
zur griechisch-romischen Geschichtstheologie des mittleren Platonismus.

Das Signifikat der heilsgeschichtlich gedeuteten (Pax Augusta> an der Zei-
tenwende, mithin in der Fiille der Zeit und als Ausgangspunkt fiir das christliche
(Aion, konnte als formative Ordnungsidee trotz aller Diskontinuititen und auch
trotz der augustinischen Geschichts- und Staatstheologie in mimetischen Trans-
lationen bis weit ins Mittelalter wirken,'®® indem es fiir die Kaiser des «Sacrum
Imperium Romanum> nicht nur eine legitimatorische Funktion hatte, sondern da-
riiber hinaus als Signifikant im européischen Erinnerungsraum auch in den Frie-
densdiskursen der sikularisierten Neuzeit'® und der zeitgeschichtlichen Gegen-
wart sein performatives Potential zur Geltung bringt.'™

' Orig Cels, 2, 30.

o Eusebius, d.e. 3, 7.

'8 ygl. u.a. Marion Giebel, Augustus, Reinbek 1984, 133-134.

169 Vgl. Dahlheim, Augustus (wie Anm. 5), 396-405.

' vgl. Doyle, Empires (wie Anm. 6), 92-98; Miinkler, Imperien (wie Anm. 6), 105-126.



380 Heinz Sproll

«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279). Die Referenz auf die «Pax Augusta) als
oikumenisches Theologumenon und als universale Ordnungsidee des novus ordo) des

«princeps): Vom Weltgedicht der Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deutungsparadigma
der Kirchenviter

Die Pax Augusta gilt auch heute noch als exzeptionelle, die Geschichte der okzidentalen
Kultur und den Erinnerungsraum der gesamten Welt prigende Leistung romischer Staats-
kunst. In dieser Studie soll geklart werden, von welchen geschichtstheologischen Voraus-

setzungen diese politische Formation ausging und welche Nachhaltigkeit sie bei den
Kirchenvitern erzielte.

Augustus — Pax Augusta — Imperium Romanum — Lucas-Evangelium — Kirchenviter —
Geschichtstheologie — Aitiologie.

«Imperium sine fine dedi» (Virgile, Enéide 1,279). La référence a la «<Pax Augusta) en
tant que theologumenon ecuménique et idée universelle de I'ordre du (novus ordo> du
«princeps: De l’épopée universelle augustéenne au paradigme d’interprétation de I’his-
toire du salut des péres de I'Eglise

La Pax Augusta est encore aujourd’hui considérée comme performance exceptionnelle de
I’art de gouverner romain qui a marqué I’histoire de la culture occidentale et 1’espace du
souvenir collectif du monde entier. Cette étude a pour but d’identifier les conditions théo-
logiques historiques a la base de cette formation politique et I’héritage qu’elle a laissé au-
pres des peres de I’Eglise.

Auguste — Pax Augusta — empire romain — Evangile de Luc — péres de I’Eglise — théologie
historique — étiologie.

«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279). 1l riferimento alla «<Pax Augustas come
Teologumenon ecumenico e come idea di ordine cosmico del (novus ordo> del «princeps):

Dall’epopea universale augustea alla lettura paradigmatica della salvezza nei padri della
Chiesa

Nella storia della cultura occidentale e nella memoria collettiva del mondo interno, la Pax
Augusta viene vista ancora oggi come un eccezionale risultato dell’arte politica romana.
Questo contributo indaga i presupposti storico-teologici da cui nacque questa costruzione
politica e la persistenza che ebbe tra i padri della Chiesa.

Augusto — Pax Augusta — Imperio Romano — Vangelio di Luca — padri della Chiesa — sto-
ria della teologia — aitiologia.

«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279). Reference to the Pax Augusta as an
ecumenical theologumenon and a universal concept within the <novus ordo> of the
«princepss. From the timeless Augustan epic poem to the Church father’s paradigm of
interpretation of salvation history

The Pax Augusta is still considered an exceptional achievement of Roman statecraft and it
continues to occupy an important place in the history of Western culture and the historical
memory of the whole world. The aim of this research study is to lay bare the theological

premises which gave rise to this political arrangement and to assess the extent of its
imprint on the Church Fathers.

Augustus — Pax Augusta — Imperium Romanum — St. Luke’s Gospel — Church Fathers —
theology of history — aitiology.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Philologisch-Historische Fakultit der Universitdt Augsburg.



	"Imperium sine fine dedi" (Verg., Aeneis 1,279) : die Referenz auf die 'Pax Augusta' als oikumenisches Theologumenon und als universale Ordnungsidee des 'novus ordo' des 'princeps' : vom Weltgedicht der Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deutungsparadigma der Kirchenväter

