
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 108 (2014)

Artikel: "Imperium sine fine dedi" (Verg., Aeneis 1,279) : die Referenz auf die
'Pax Augusta' als oikumenisches Theologumenon und als universale
Ordnungsidee des 'novus ordo' des 'princeps' : vom Weltgedicht der
Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deutungsparadig...

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Imperium sine fine dedi» (Verg., Aeneis 1,279).
Die Referenz auf die <Pax Augusta) als oikumenisches
Theologumenon und als universale Ordnungsidee des
<novus ordo> des <princeps>: Vom Weltgedicht der
Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deutungsparadigma
der Kirchenväter

Heinz Sproll

Der Begriff der Referenz hat während der letzten drei Dezennien in den Kultur-
Wissenschaften eine steile Karriere durchlaufen.' Nicht zu unrecht: Versteht man
unter diesem Terminus ein solches gedankliches Konstrukt, das ein geschichtli-
ches Phänomen zum Zweck kultureller Fremd- und Selbstbeschreibung so ge-
staltet, dass performative und dauerhafte kulturelle Paradigmen in Pfadabhängig-
keit generiert werden, so eröffnen sich gerade für die Geschichtswissenschaft

vielversprechende methodische Perspektiven mit vielfältigen Anschlussmöglich-
keiten an die benachbarten Geisteswissenschaften.

Im Unterschied zu älteren geistesgeschichtlichen Fragestellungen zur Begriffs-
geschichte" wird in dem kulturwissenschaftlichen Frageansatz der Referenzialität
nach der konstitutiven Qualität und hermeneutischen Reichweite solcher Termini
gefragt, die geschichtliche Phänomene synchron oder diachron formativ kon-
struieren.

Zusätzlich verspricht der Begriff der Mimesis^ diese kulturwissenschaftliche
Methode um eine weitere Dimension zu bereichern: Dem Aspekt der konstrukti-
vistischen Referenzialität fugt er den der geistesgeschichtlichen Wirkungen von
Begriffen hinzu, so dass eine Hermeneutik der Referenzialität die objektiven kul-
turgeschichtlichen Bedingungen der Konstrukte und deren Rückwirkungen auf
kulturelle Kontexte in den Blick nimmt, - gegenüber der älteren Begriffsge-
schichte ein zusätzlicher Erkenntnisgewinn.

In der folgenden Studie soll die Synekdoche der <Pax Augusta> als kulturelles
Referenzsymbol im universalistischen Narrativ der Augusteer und im Kontext
ihrer Geschichtstheologie unter der Fragestellung untersucht werden, ob und wie

'
Vgl. u.a. Philippe Legendre, Der Take-Off des Westens ist ein Gerücht, in: Pierre Legendre
(Hg.), Tumult, Berlin 2002, 112.

* Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, 8

Bde., Stuttgart 1972-1997.
' Vgl. u.a. Erwin Auerbach, Mimesis, Berlin 1946, 494-498.

SZRKG, 108 (2014), 357-380



358 //ezzzz Spro//

diese normative Ordnungsidee über diverse mimetische <translationes> zum for-
mativen frühchristlichen kanonisierten Theologumenon im Kontext der <praepara-
tio evangelica> wurde und hier einen stabilen Ort im Erinnerungsraum einnahm.

Näher hin wird zu prüfen sein, wie die vorchristliche und heilsgeschichtliche
Referenzsynekdoche der <Pax Augusta> sich gegen konträre Konstrukte in Dis-
kursen durchsetzte und damit das frühchristliche Verständnis des Kaisers Au-
gustus prägte bzw. wie sich im Kontext des christlichen Theologumenon der

(Providentia Dei> des Lucasevangeliums und der Apologeten die Referenz zur
<Pax Augusta> so bestimmt wurde, dass sie in den frühchristlichen Diskursen um
das (Imperium Romanum> zur Deutungshegemonie gelangte und trotz gnostisch
motivierter Widersprüche den Erinnerungsraum an die (Pax Augusta) bis weit
über das Mittelalter hinaus nachhaltig prägte, - unbeschadet, ob sich diese Kon-
strukte unter den geschichtsffemden Begriff der (politischen Theologie)'' subsu-
mieren lässt.

Dze az7/o/ogz'.sc/ze KoMsZnzkZz'ozz des fa</?wre//en Gec/äc/zZwsses c/er/fMgzzsZeer

Folgt man dem Konzept der Referenzialität, wie dargelegt, sollen weder die poli-
tischen Voraussetzungen und Ereignisse, noch die langfristigen weltgeschicht-
liehen Wirkungen der (Pax Augusta)® und der (Augusteischen Schwelle)® erörtert
werden, sondern ihre semantische Konstruktion in der römischen Geschichts-

theologie und in referentiellen Repräsentationen der Augusteer,' in literarischen
Zeugnissen und Diskursen sowie in Feierlichkeiten und Bauwerken auf dem

(Campus Martius> und dem (Forum Augustum> in Rom. Anschließend soll ge-
zeigt werden, wie dieses Referenzsymbol einen heils- und universalgeschichtli-
chen Rang gewann, das bis in das Lucasevangelium und die Geschichtstheologie
der kirchlichen Apologeten in mimetischer Anverwandlung Geltung behielt.

Dz'e (Par d zzgzz.s/az z« (/er azzgw.sZez.se/ze« Ge.se/zzc/7Z.sZ/zeo/ogze

Die 4. Ekloge Vergils (ca. 40 v. Chr.) kann als ((Grundtext für die poetische Ge-

schichtsdeutung der augusteischen Zeit» (E. A. Schmidt)® so gelesen werden,
dass im Zusammenhang der Bürgerkriege nach Caesars Tod 44 v. Chr. nur eine

" Erik Peterson, Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums, in: Hochland. 30

(1932/1933), 289-299.' Vgl. u.a. Jochen Bleicken, Augustus, Berlin 1998; Klaus Bringmann, Augustus, Darmstadt
2007; Werner Dahlheim, Augustus, München 2010; Werner Eck, Augustus und seine Zeit,
München 1998; Jörg Fündling, Das Goldene Zeitalter. Wie Augustus Rom neu erfand,
Darmstadt 2013; Karl Galinsky, Augustus. Sein Leben als Kaiser, Darmstadt 2013; Ralf
von den Hoff/Wilfried Stroh/Martin Zimmermann, Divus Augustus, München 2014; Diet-
mar Kienast, Augustus, Darmstadt 1992.

®

Vgl. Michael W. Doyle, Empires, Ithaca/London 1986, 83-98; Herfried Münkler, Imperien.
Die Logik der Weltherrschaft, Berlin 2005, 105-126; Kurt A. Raaflaub/Mark Toher (Hg.),
Between Republic and Empire, Berkely/Los Angeles 1990.

' Vgl. u.a. Karl Galinsky, Augustan Culture, Princeton 1996; Raaflaub/Toher (Hg.), Between
Republic and Empire (wie Anm. 6).

®

Ernst August Schmidt, Augusteische Literatur, Heidelberg 2002, 98.



tf/mper/um s/ne//ne der//'» ('Feng., /iene/.s /,279J 359

göttliche Intervention die bevorstehende Apokalypse abwenden und dann einen
universalen Frieden bringen kann:

«Ultima Cumaei venit iam carminis aetas;

magnus ab integro saeclorum nascitur ordo.
iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna.
iam nova progenies caelo demittitur alto.»'

Eduard Norden (1868-1941) wird man zustimmen dürfen, auch wenn man
seine Herleitung der messianischen Hoffnungen des Alten und Neuen Testa-

ments aus dem ägyptischen Kulturbereich nicht teilt, dass in dieser Textstelle der

Bezug auf die Geburt Jesu Christi für die Christen, zumindest seit Constantin d.

Großen,'" selbstevident ist:

«Die Endzeit ist also gekommen, die Geburt eines göttlichen Kindes steht bevor. Es
ist berufen, nach Tilgung der alten Sündenschuld die Menschheit zu erneuern, für
die ein Zeitalter des Friedens anbricht. Darob herrscht in der ganzen Welt, im Him-
mel wie auf Erden, Freude. Man stelle sich vor, einem Unbefangenen werde die
Frage vorgelegt, welcher Text in diesen Sätzen auf seinen Wesensgehalt gebracht
wird. Er würde antworten: der des Evangeliums.»"

Ohne in eine exakte intertextuelle Analyse der Autoren Vergil und Horaz,'^

am Rande auch Ovid,'^ Properz und Tibull eintreten zu können, wird man das

seit dem 2. vorchristlichen Jahrhundert und das im Gefolge der Punischen Kriege
auftretende, aus den sozialen Verwerfungen resultierende römische Krisenbe-
wusstsein nicht nur auf die zeitgenössischen Bürgerkriege nach 44 beziehen
dürfen. Diese Katastrophenangst verstand sich aitiologisch, indem die Dichter
nunmehr an Stelle der cumäischen Sibylle und der Parzen,"* im Auftrag der Göt-
ter als <vates>, in ihrer semisakralen Rolle als weise Lehrer, Mysterien- und Süh-

nepriester," die Ursachen der erst eben erfahrenen römischen Bürgerkriege in
einem Schuldzusammenhang interpretierten, der in dem Bruderkonflikt zwischen
Romulus und Remus gründete, ja sogar bis in den Krieg um Troja zurückreichte.
Die begangene Blutschuld bedurfte nunmehr einer Sühne, die in erneuten Bür-
gerkriegen bestand bzw. die die <nova progenies), d.h. Oktavian, nach dem Wil-
len der Götter zu leisten berufen war.

Der Umschwung von der Katastrophenstimmung zur Hoffnung auf Rettung
lässt sich exakt auf Ende Juli 44 v. Chr. datieren,'" als das Volk anlässlich der
<ludi Victoriae Caesaris> in dem <sidus Iulium> die Seele Julius Cäsars und damit

' Vergil, ecl. 4, 4-8; vgl. Horaz, ep. 16.

Konstantin, Oratio ad sanctorum coetum (Fontes Christiani 4), hg. von Klaus Martin Gi-
rardet, Freiburg i. Br. 2013.

" Eduard Norden, Die Geburt des Kindes. Geschichte einer religiösen Idee, Leipzig "1931, 3.
" Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), passim." Vgl. u.a. Alessandro Barchiesi, Il poeta e il principe. Ovidio e il discorso augusteo, Rom/

Bari 1994.

Vergil, ecl. 4, 47.
" Vgl. Schmid, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 61-89.
" Vgl. Bringmann, Augustus (wie Anm. 5), 77.



360 //e/nz Sjwo//

seine Apotheose zu sehen glaubte." Indem der junge Oktavian geschickt die am
1.1.42 vom Senat beschlossene Divinisierung seines Adoptivvaters fur sich als

<Divi filius> nutzte, fokussierte er die starke Friedens- und Heilssehnsucht auf
seine Person und sein politisches Handeln, - also längst, bevor er den Sieg über
Marcus Antonius bei Actium 31 v. Chr. und die Alleinherrschaft 27 errungen hatte.

Horaz reflektierte diese Krisenerfahrung in einer aitiologischen Geschichtstheo-

logie.
Auf die an Catulls Peleus Epyllion'* angelehnte 4. Ekloge des Vergil, die die

sibyllinische Prophezeiung einer <aurea aetas> in einem neuen <Aion> nach der

<priscae vestigia fraudis>" und nach der Zeitenwende^" auf die umnittelbare

Gegenwart bezog, antwortete Horaz mit seiner 7. Epode (ca. 30 v. Chr.). In Ver-
bindung mit der politisch konstruierten Rolle des Romulus in Ciceros <7e q^îci/s* '

und in der Deutung des zeitgenössischen römischen Bürgerkriegs zwischen
Octavian und Sextus Pompeius 39-38 als wiederholtem Brudermord an Remus
und damit als neuer Schuldverstrickung und Sühne eröffnet Horaz eine neue

Perspektive: In typologisch-teleologischer Absicht interpretiert er die <fata> der
römischen Geschichte so, dass an Stelle der Selbstzerstörung im Bürgerkrieg die

Niederwerfung äußerer Feinde, so Karthagos in der Vergangenheit und des Part-
herreichs in der Gegenwart,^ zu erfolgen hat.

Vergils erstes Georgicabuch (ca. 29 v. Chr.) nimmt in seinem Finale mit dem
Gebet zu den <Di patrii, indigetes et Romule Vestaque materr^ in Anknüpfung
an die erste Ekloge (40 v. Chr.) <hic illum vidi iuvenem>** explizit Bezug auf das

Troja-Narrativ, indem es die Geschichtsdeutung des Horaz diskursiv aufnimmt:
«satis iam pridem sanguine nostro Laomendonteae luimus periuria Troiae.»"
Der Rechtsbruch Laomedons gegenüber den Göttern und die ihm folgenden wei-
teren Verkettungen von Schuld und Sühne im trojanischen Krieg präfiguriert
demnach nicht nur die unmittelbare Vergangenheit Vergils, sondern ist aitiolo-
gisch schuldhafte Ursache fur die römischen Bürgerkriege, in dem die in mythi-
schem Ursprung begründete Schuld Trojas gesühnt wird. Indem die Verhängnis-
volle Verkettung von Schuld und Sühne abbricht, wird die Hoffnung auf Rettung
für die Zukunft in einem neuen <Aion> ermöglicht. An dieser Stelle wird der

Raum für die <renovatio>, die sittlich-religiöse Erneuerung, und ihre soteriologi-
sehe Funktion eröffnet.

" Plin., n.h. 2,93f; Suet., Div. Jul. 88; Cass. Dio, 45,7,1.
" Catull, c. 64.
" Vergil, ecl. 4,31.

Horaz, c, 1,2,29-52
Cicero, de offieiis 3,10, 40-41." Horaz, epod. 7,5,19; epod. 16.

" Vergil, georg. 1,498.
** Vergil, ecl. 1, 42; vgl. georg. 1, 500-501." Vergil, georg. 1, 501-502; ähnlich Horaz, c. 3, 3, 21-22.



«/mpen'z/m s7«e//ne cfec//'» (Ferg., 4ene/.s 7,279) 361

Versieht man Vergils Georg/ea als <Grundtext>"'' für die Odenbücher I—III des

Horaz (erschienen 23 v. Chr.), so wird man eine Entwicklung der Mythologe-
mena von der 2. Ode des 1. Buches zu den Römeroden 1-6 des III. Buches fest-
stellen können: Betont Horaz im Gegensatz zu Vergil in der 2. Ode noch die
Urschuld Roms und den schuldhaften Charakter der römischen Zwietracht in den

Bürgerkriegen, so extrapoliert er, wohl vor dem Hintergrund der entstehenden

zlene/s (29-19 v. Chr.), in seinen Römeroden (28-27 v. Chr.) diese Urschuld auf
Troja. Über die Georg/cer hinausgehend entwickelt Horaz hier das Mythologem
des vergöttlichten Marssohnes Romulus-Quirinus, der die trojanischen Meineide
durch seine die Größe Roms begründende und garantierende <virtus> sühnt und
die von den Göttern bestimmte Sendung Roms erfüllt."

Gleichwohl darf man bereits in Carmen 1,2 von Horaz eine elaborierte römi-
sehe Geschichtstheologie"'* erkennen, die 3 Elemente in ihrem Narrativ enthält:
1. Jupiter bestimmt als strafender und Sühne fordernder Gott die Geschichte

Roms, 2. Die aitiologische Konstruktion von Trojas Schuld- und Strafzusam-

menhang im trojanischen Krieg als Urgrund für das Verbrechen an Julius Caesar,
das im Rache- und Bürgerkrieg zu sühnen ist, der in seinem Unmaß die Existenz
Roms bedroht." Das im Prodigium artikulierte <fatum> bezeichnet den Bürgerkrieg
als Schuld und Sühne zugleich, 3. Die enge Beziehung von Göttern und Menschen
erst ermöglicht die Sühne der im Bürgerkrieg erneut aufbrechenden Urschuld:

Apollo als Sieger von Actium, Venus als Siegerin von Pharsalus, Mars als Sieger

von Philippi und der junge Oktavian als <Caesaris ultor>. In der den Bürgerkrieg
überwindenden Sühne fungiert Apollo als Augur, Venus als Lächelnde, Mars als

der Rom gegen äußere Feinde Beschützende und der sämtliche Energien des

Friedens auf sich vereinigende und damit die Zeitenwende zu einem neuen
<Aion> generierende <soter> Oktavian, der den <filius Maiae/" verkörpert.

Der in Carmen 1,2 von Horaz «als Gegenstück zur in der Form des

Gebetes von Georg/ccr I» (E.A. Schmidt)" gedachte aitiologische Zusammen-

hang von Schuld und Sühne im Zusammenhang mit der römischen Geschichte,
die teleologische Deutung der Rettungstat des Octavian aus dieser Verkettung
unter der geschichtlichen Intervention Jupiters weisen über den Polytheismus
von Vergils Georg/co I mit dem Gebet an ihrem Finale hinaus auf einen Mono-
theismus, der als zureichende Voraussetzung dieser Geschichtstheologie präsu-
miert werden kann/"

Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 83.
" Horaz, c. 1, 2,46 und c. 3, 3, 21-22; vgl. hierzu Hans Joachim Krämer, Die Sage von Ro-

mulus und Remus in der lateinischen Literatur, in: Helmut Flashar (Hg.), Synusia. Fs. Wolf-

^
gang Schadewaldt, Pfullingen 1965, 355-402." Horaz, c. 1,2. Vgl. zum folgenden Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 103-
104; ders., Zeit und Form. Dichtungen des Horaz, Heidelberg 2002, 209-211." Vgl. Horaz, c. 1,2, 13-16.
Horaz, c. 1,2, 43.

" Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 104-105.
" Vgl. Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 105.



362 //e/rtz .S/;ro//

Ohne auf die philologisch und geistesgeschichtlich relevante Frage nach der
Urheberschaft dieser Geschichtstheologie im Einzelnen eingehen zu können,
scheint angesichts des intensiven Diskurses zwischen Horaz mit seinen Oden I-
III und Vergil die neuere Forschung «auch in Theologie und Regie der
schon Horazens Mitwirkung anzuerkennen.» (E.A. Schmidt)" Dafür spricht be-
sonders die Rede Jupiters im 1. Buch der,4enez.s: Dabei wird Carmen 1,2 in An-
lehnung an die 7. Epode des Horaz als Schuld- und Sühnemythologem neu for-
muliert:

«aspera tum positis mitescent saecula bellis
cana Fides et Vesta, Remo cum fratre Quirinus
iura dabunt.»"

Indem die divinisierten Gründer Roms, Romulus und Remus, sich im neuen
Äon des Friedens und des Rechts in geschichtstypologischer Perspektive versöh-

nen, signalisiert Vergil das Ende des Bürgerkriegs.
Horaz entwickelt nicht nur die Geschichtstheologie der sondern auch

seine eigene weiter: Er lässt das in den Römeroden (III. Buch) artikulierte My-
thologem von Troja als Gegenmacht gegen Rom mit seiner ihm Weltmacht er-
möglichenden <virtus> in dem zur Säkularfeier 17 v. Chr. von Augustus in Auf-
trag gegebenen Carwe« Saear/are weit hinter sich.

Der Herr dieser Säkularfeier, der <Apollo Palatinus>, wird in dem ca. 13 v.
Chr. entstandenen IV. Odenbuch in Anlehnung an die zlene/s zum Herrn der Ge-

schichte, in dessen Namen Augustus bereits 31-30 v. Chr. den Krieg gegen Mar-
eus Antonius geführt und gewonnen hatte.

«ni tuis (sc. Apollinis) flexus Venerisque gratae
voeibus divom pater adnuisset
rebus Aeneae potiore duetos
alite muros.»

In der römischen Friedens- und Weltherrschaft sind nunmehr nach diesem

Theologem alle inneren Antagonismen aufgehoben und äußeren Kriege über-
wunden. Die in unmittelbarer Vergangenheit gemachte Katastrophenerfahrung
wird in dem aus der Zeitenwende hervorgehenden neuen <Aion tua, Caesar,
aetas>" der <Pax Augusta> als eschatologisches <telos> der römischen Geschichte

gedeutet, auf das hin Jupiter in Verbund mit Apollo die Römer hingelenkt hat. In
dieser Geschichtstheologie ist Augustus kein Gott," sondern ein von den Göttern
gesandter Mensch, der deren eschatologisch bestimmten Willen erfüllt und der

" Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 105.
'* Vergil, Aen. 1,291-293." Horaz, c. 4,6, 21-24.
* Horaz, c. 4,15,4." Zur Divinisierung bzw. Konsekration des Augustus vgl. Manfred Claus, Kaiser und Gott,

München/Leipzig 2001, 54-75.



or/mpertum sweybte e/et/w (Terg., ,4e«e/.s 7,279) 363

nach seinem Tode die Apotheose erfährt/" - ein Theologem, das sich aus dem

Mythologem des auf Erden wandelnden Gottes"' entwickelte.
Der aus dem hellenistischen Kontext mimetisch romanisierte <soter> findet in

Romulus und Aeneas seine aitiologischen Protagonisten, die teleologisch und

typologisch auf den <soter> Augustus"" hin von den sich als <vates> verstehenden

Dichtem Vergil,"' Horaz,"' Tibull"' und Properz"" gedeutet werden. Die <fata>

des Ovid"" bestimmen Richtung und Ziel der teleologischen Geschichtstheologie,
die somit im <soter> Augustus die Erfüllung der römischen Geschichte sehen kann.

D/e saecw/aresö t&'e //e/&èo7sc/zq/7 Mra Pacfs ^wgws7ae>

Vor dem Hintergrund des von den Augusteem erwarteten"^ und gefeierten"' Er-
folgs gegenüber den Parthern 20 v. Chr., der Erneuerung des Senats und der <le-

ges Iuliae> zur sittlichen Festigung der Ehe"" machten die dudi saeculares)"' ei-

ner breit partizipierenden Öffentlichkeit deutlich, dass mit Augustus als <soter>

die <Pax Augusta> als <aurea aetas> angebrochen war.
Unter den Schlüsselnormen der wieder hergestellten <virtus>, des <mos maio-

rum> und des <decus> erarbeiteten unter der Leitung von Augustus mit Agrippa
die <XV viri sacris faciundis> das Konzept, das von C. Ateius Capito gemäß den

Normen des Sakralrechts in das aus dem dreitägigen Fest mit anschließenden

Spielen bestehende Ritual umgesetzt wurde.
Nachdem Herolde schon Monate zuvor das Fest angekündigt hatten und das

<sidus Iulium> wieder erwartet wurde, erfolgten die privaten Reinigungen, die

unter Aufsicht des Augustus als <magister> der <XV viri> vorgenommen wurden.
Unter deutlichem Bezug auf die mythisch konnotierte agrarische Vergangenheit

** Horaz, c. 1, 12; c. 3,3; c. 3,4; Vergil, Aen. 1, 289-290." Vergil, eel. 1; ecl. 4; Horaz c. 1,2; Vergil, georg. I, Proömium und Finale; georg. III, Pro-
ömium.
Gerhard Binder, Lied der Parzen zur Geburt Oktavians. Vergils vierte Ekloge, in: Gymna-
sium, 90 (1983), 102-122.
Vergil, Aen. 3, 358-361 und 712-713; 6, 78.
Horaz, c. 3, 3; carmen saeculare; c. 4, 2. 6. 15.

Tib. 2, 5.
"" Prop. 4, 6, 37-44.

Ovid, Met. 15, 43Iff.
Horaz, c. I, 2, 21-24; I, 2, 51-52; I, 12, 53-54; 1, 21, 13-15.
Horaz, carmen saeculare 54; Res gestae Divi Augusti, 29, 2.

Vgl. Meret Strothmann, Augustus - Vater der res publica, Stuttgart 2000, 60; vgl. Angelika
Mette-Dittmann, Die Ehegesetze des Augustus, Stuttgart 1991.
CIL VI Nr. 32332 ILS 5050: Acta sacrorum saecularium celebratorum anno u.c. 737; Res

gestae Divi Augusti 22, 4; Dio, 54, 18, 2; Sueton, Augustus 31, 4; Münze des M. Sanqui-
nius, Rom 17 v. Chr., in: Paul Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, München '2009,
173 Anm. 132; im Weiteren folge ich Zanker, ebd., 171-177, Georg Wissowa, Die Saecu-
larfeier des Augustus, in: ders. (Hg.), Gesammelte Abhandlungen zur römischen Religions-
und Stadtgeschichte, München 1904, 192-210, Bärbel Schnegg-Köhler, Die augusteischen
Säkularspiele, München/Leipzig 2002; vgl. Dahlheim, Augustus (wie Anm. 5), 248-250.



364 7/emz Spro//

Roms'" nahmen Priester am Vorabend des Festes Erstlingsfrüchte entgegen und
verteilten sie wieder während der Feiern, die an verschiedenen Kultstätten pracht-
voll inszeniert wurden. Zunächst wurden in nächtlichen Ritualen den Moiren,
Eileithyien und der Terra Mater geopfert.

Augustus beschwor als Opferpriester das Heil für das <Imperium Romanum>,
für die <maiestas> des <populus Romanus> und für sich und sein Haus. Die bei

Tage inszenierten Opfer galten Jupiter am ersten Tage, Juno Regina am zweiten

Tage, beide auf dem Kapitol, Apollon, Diana und Latona am dritten Tage auf
dem Palatin. Augustus und Agrippa traten wieder in ihrer Funktion als Opfer-
priester auf. 110 ausgewählte Matronen riefen im Chor Juno um ihren Segen für
das Gemeinwesen und ihre Familien an. Vor dem Tempel des <Apollo Palatinus>

sangen je 27 weißgekleidete Jungen und Mädchen das von Horaz als <sacerdos

musarum> gedichtete <carmen saeculare>:

«Roma si vestrum est opus Iliaeque
litus Etruscum tenuere turmae,
iussa pars mutare lares et urbem
sospite cursu,
[...]
Quaeque vos bobus veneratur albis,
clarus Anchisae Venerisque sanguis,
impetret, bellante prior, iaeentem
lenis in hostem.»'

Das Troja-Narrativ positiv konnotierend erscheint Aeneas als aitiologischer
Vorgänger des Augustus, der den verhängnisvollen Schuld- und Sühnezusam-

menhang in der <Pax Augusta> auflöst:

«iam mari terraque manus potentis
Medus Albanasque timet securis,
iam Sycthae responsa petunt, superbi

nuper et Indi,
iam Fides et Pax et Honos Pudorque
priscus et neglecta redire Virtus
audet adparetque beata pleno
Copia cornu.»"

Indem die im <carmen saeculare> besungenen Themen in den Ritualen des

Festes und den Bildern von Apollo und Diana im Apollo-Tempel, in dem wahr-
scheinlich die unter Aufsicht des Augustus vom <collegium> der <XV viri> neu

redigierten sibyllinischen Bücher aufbewahrt wurden, ihr Pendant fanden, bot
sich den im Zuge der Opfernden sich befindlichen Teilnehmern der <ludi saecu-

Vgl. Vergil, georg., passim. Zur botanischen Symbolsprache der Ara Pacis Augustae vgl.
die ikonographische Studie Giulia Caneva, II codice botanico di Augusto. Roma - Ara Pa-
eis, Rom 2010.

" Horaz, carmen saeculare, 37-52." Horaz, carmen saeculare, 53-60.



«/mpetwm sme /i«e (Terg., /! ene/s 7,279) 365

lares> ein Gesamtkunstwerk an, in dessen Zentrum die versöhnende Friedenspo-
litik des Augustus als neuer Romulus stand.

Zudem spiegeln sich in diesen Versen des Horaz wie auch im besungenen
Festritual die religionspolitischen Bemühungen des Augustus, die durch die hei-
lenistischen Einflüsse geschwundenen <mores maiorum>" im neuen Kontext des

Prinzipats zu restaurieren, indem er verfallene Tempel reparierte, das Priester-

wesen wieder zur Geltung brachte und die religiöse Literatur förderte,^ wie sei-
ne gesamte Gesetzgebung des <iura dare>" den altrepublikanischen Normenko-
dex wiederherstellen wollte, um die Größe Roms wieder auf ein ethisches Fun-
dament zu stellen.

Sinnfälliger Ausdruck dieser Politik war neben der Errichtung des <Apollo-
Palatinus-Tempels> als neuem Zentrum der Macht^® und dem Bau des <Forum

Augusturm, 40 Jahre nach dem Gelöbnis in der Schlacht von Philippi 42 v. Chr.
eingeweiht," mit seinem der Vision Vergils folgenden heilsgeschichtlichen <vir-
tus> und <pietas> darstellenden Bildprogramm, das in der Cella des <Mars-Ultor-
Tempels> mit den darin aufbewahrten, von den Parthern 20 v. Chr. wieder ero-
berten <signa> in der Quadriga des alle <summi viri> transzendierenden und ver-
söhnenden <pater patriae)" als Garanten des inneren und äußeren Friedens®" sei-

nen Höhepunkt fand, die Errichtung der 9 v. Chr. eingeweihten Ara Pacis

Augustae im urbanistischen Kontext mit dem (Mausoleum Augusti) und dem
(solarium Augusti)®' auf dem Campus Martius. Ein riesiger, dem Sonnengott ge-
weihte Obelisk aus Ägypten, - Symbol Sieges von Actium 31 v. Chr. und der
Universalmonarchie des (princeps) - der als Zeiger diente, warf den Schatten so,
dass durch die Mitte der Ara Pacis die Linie des Äquinoktiums verlief. Der Ge-

burtstag des Augustus (2. September) lag an den beiden Herbstäquinoktien, an
denen das Sternzeichen der Waage einsetzte. Die Linie der Wintersonnwende,
die am Tage der Empfängnis des Augustus im Sternzeichen des (capricornus) be-

gann, war ebenfalls von 2 Punkten aus mit der Ara Pacis verbunden. Durch das

" Vgl. Bleicken, Augustus (wie Anm. 5), 520.
** Vgl. Kurt Latte, Römische Religionsgeschichte, München 1960, 294-296." Vgl. u.a. Strothmann, Augustus (wie Anm. 37), 57.

®

Vgl. Strothmann, Augustus (wie Anm. 48), 62-64; Jean Gagé, Apollon Romain, Paris 1955,
523; Paul Zanker, Der Apollo-Tempel auf dem Palatin, in: Città e Architettura nella Roma
Imperiale, in: Annal/Rom Suppl. X (1983), 21-40; Eckard Lefèvre, Das Bildprogramm des

Apollo-Tempels auf dem Palatin, Konstanz 1989." Vgl. u.a. Paul Zanker, Forum Augustum, Tübingen 1968; Valentin Kockel, Beobachtungen
zum Tempel des Mars Ultor und zum Forum des Augustus, in: RM, 90 (1983), 421^455;
ders., Forum Augustum, in: LTUR, II (1995), 289ff; Joachim Ganzert, Der Mars-Ultor-
Tempel auf dem Augustusforum in Rom, Mainz 1996.

^ Horaz, Carmen saeculare, 54; Res gestae Divi Augusti, 29, 2-3; vgl. Zanker, Augustus (wie
Anm 49), 188-196." Res gestae Divi Augusti, 35, 1.

Vgl. Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 213-215.
®'

Vgl. Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 148-149.



366 T/emz Spro//

«Horoskop des neuen Herrschers» (E. Buchner)" und durch den Lauf der Sonne,
der mit dem Empfängnis- und Geburtstag des <soter> verbunden war, erhielt die

durch die kosmisch bestimmte Geburt des <soter> generierte <aurea aetas> des

Friedens die auch in den literarischen Synekdochen enthaltene heilsgeschicht-
liehe Bedeutung, in der Geburt, Sieg und Tod des <princeps> aufgehoben waren
und in der auf die Apotheose des <Divi filius>" verwiesen wurde.

Das Bildprogramm der Ara Paris" steht ebenfalls in engem Bezug zur Ge-

schichtstheologie Vergils und zu den <ludi saeculares>: Die Friedensgöttin ePax>,

der Erdgöttin <Tellus> bzw. der <Venus> als Göttin der Fruchtbarkeit angeglichen,
die triumphierende, vergöttlichte <Roma> und der Fruchtbarkeitssymbole enthal-
tende «paradiesische» (Zanker)®' Rankenfries verweisen auf das neue <Aion> der

<aurea saecula/'® der Fülle und des Friedens. «Die politische Mahnung des Prin-

ceps (in seiner Familienpolitik; Anm. des Vf.) wurde in ein ästhetisch ansprechen-
des Bild umgesetzt, mit dessen Gehalt sich jeder identifizieren konnte.» (Zanker)"

In unmittelbarem Bezug auf Augustus als <soter>, wie er auf dem Augustus-
Forum ikonographisch festgehalten ist, nimmt das Relief des <pius Aeneas> das

Motiv der Gründerfigur Roms auf, der seinen aus Troja geretteten Penaten op-
fert. Auch die Szene des nordwestlichen Reliefs erinnert aitiologisch an das Lu-
percal, in dem im Beisein des Gottes Mars Romulus als weiteres Gründungs-
symbol Roms von der <lupa> gesäugt wird. Zudem erscheint die Figur des <prin-

ceps> im Zuge der der <Pax Augusta> opfernden hohen Beamten und der 4 be-

deutendsten Priesterkollegien: der <pontifices>, <augures>, <XV viri sacris faciun-
dis>, <VII viri epulorum> und den 4 <flamines>. Augustus inmitten des Opferzugs,
etwas größer dargestellt als seine Begleiter, nimmt gleichwohl keine exponierte
Position in diesem Fries ein: «Im Dienst der erneuerten <pietas> löst sich das Pro-
blem der Rangordnung und Macht von selbst. Der historische Augenblick wird
zum Leitbild für eine ewige Ordnung». (Zanker)"

Der /?e//.v- M«r/ i/mVersa/gesc/i/cMic/ie Rang t/es lfe//get//e/i/s'" t/er Xwgwsteer

Die semantische und ikonographische augusteische Ideenwelt deutet aber nicht
nur den Ort römischer Geschichte aitiologisch von der Gegenwart des Prinzipats
bzw. umgekehrt die mythisch konstruierten Anfänge auf ihre teleologische Er-

fiillung im neuen <Aion> der <aurea aetas> des augusteischen Zeitalters hin, son-
dem gewinnt ihre universale, die römische Kultur dieses Zeitalters transzendie-

" Vgl. Edmund Buchner, Solarium Augusti und Ara Pacis, in: RM, 83 (1976), 347; ders., Die
Sonnenuhr des Augustus, Mainz 1982; Galinsky, Augustan Culture (wie Anm. 7), 146.

" Claus, Kaiser und Gott (wie Anm. 37), 54-75." Vgl. Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 179-188.
" Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 184.

Vergil, Aen. 6, 792-793." Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 180.
** Zanker, Augustus (wie Anm. 49), 128." Zum Begriff des Weltgedichts vgl. Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 117.



lï/mpermw .s/nc /me rfe/7» (Ferg., yfene/s 7,279,) 367

rende Dimension gerade dadurch, dass ihr emblematischer Gehalt wie auch ihre

explizite Thematik kosmologisch grundiert sind. Das im augusteischen Weltver-
ständnis enthaltene Potential an Wahrheit macht es zum Paradigma der okziden-
talen Kultur <kat exochen>: Was für die augusteische Literatur gilt, darf für die

Kultur des gesamten <saeculum Augustum> vindiziert werden: Indem die augus-
teische Kultur «entscheidend Neuartiges gegenüber Griechenland» (Ernst Zinn)'"
schuf, ermöglichte sie «dichterisches Bewusstsein als höchstes Epochenbewusst-
sein, Selbstoffenbarung des Individuums als Vergegenwärtigung der ganzen
Fülle und Breite des Menschlichen Und nicht minder was neben dem Gestal-

ten das Wirken betrifft: dichterische Einheit und Universalität als Ausdrucksform

imperialer Geistesmacht; Heiligung des dichterischen Worts dichterisches Be-
wusstsein als Sendungsbewusstsein, Dichtertum als <Priestertum>, die Dichtung
als Trägerin und Vollzieherin einer Mission.» (Zinn)"

Im Universalismus des <saeculum Augustum>, der sich durch die gelungene
«Synthese und Summe der bisherigen (d.h. auch der griechischen und römi-
sehen; Anmerkung des Verfassers) Kulturentwicklung» (Viktor Pöschl)", durch
die Einheit von <res publica> und Kultur und durch sein Verständnis von Form
als Abbild der Ordnung der Welt und seinen verpflichtenden Willen zum Prinzi-
piellen, der sich u.a. in der strengen Axialsymmetrie augusteischer Architektur
ebenso wie in den auf die jeweilige Mitte hingeordneten Bauformen der Dich-
tung Vergils objektiviert" und zur Erziehung in einer humanen Bürgerkultur hin
auszeichnet, erreichen die ideellen, öffentlichkeitswirksamen Gehalte der <huma-

nitas> in Dichtung und bildender Kunst durch ihre Zentrierung auf Rom als der
seinshaften Mitte des <orbis terrarum> ihre allgemeine anthropologische, trans-
kulturelle und transepochale Dimension weit über die bloße legitimationsstif-
tende Funktion für den Principat hinaus: Indem «die großen augusteischen
Dichter das Römische, die eigene Zeit, die eigene Person als Synekdochen des

Menschlichen, der <conditio humana>» (E. A. Schmidt)" darstellen, ist die jewei-
lige schöpferische Subjektivität der künstlerischen Gehalte in der universalen

Objektivität des augusteischen Rom und der <Pax Augusta> aufgehoben."
Dieses Potential der augusteischen Universalität entfaltete sich trotz der poli-

tischen Umbrüche in der Spätantike performativ gerade da am intensivsten, wo
sie mit ihrer Heilsbotschaft zwischen der griechischen und der christlichen Kul-
tur vermittelte.

Ernst Zinn, Die Dichter des alten Rom und die Anfänge des Weltgedichts, in: Antike und
Abendland, 5 (1956), 7-26; Zitat 25.

" Zinn, Die Dichter des alten Rom (wie Anm. 70), 25-26." Viktor Pöschl, Grundzüge der augusteischen Klassik, in: ders. (Hg.), Kunst und Wirklich-
keitserfahrung in der Dichtung. Kleine Schriften I, Heidelberg 1979, 26.

" Vergil, eck 1, 42; vgl. Pöschl, Grundzüge (wie Anm. 72), 26-27." Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 121.
" Vgl. Zinn, Die Dichter des alten Rom (wie Anm. 70), 26: «... der Mittelpunkt (Rom) ist ge-

geben, dort hat jedes Ich seine Rückendeckung und umfasst von dort das Ganze oder Aus-
schnitte (<templa>) des Ganzen».



368 ffa>7Z Spro//

Das TTzeo/ogwwewoM der cPaxzLrgz/Va,» /« der </rom7o?/o>: D/'e M/we.s'/.v der
{/dto> zwr cprov/dewda Deb ;'m /rw/îe/îr/.vdzc/zew Pc/rad/g/wö der rpraeparc/rio
evo«ge//'ca> des iVezzew TesZawewZs wwd der X/rcheMvàïer

Im Kontext ihrer Entstehungsgeschichte erscheinen die Aussagen des Lucas-

Evangeliums wie auch der Kirchenväter als Referenzen auf das theologische
Paradigma der <Pax Augusta>; eine ahistorische, bloß systematischen Kriterien
folgende Hermeneutik dürfte demnach obsolet sein, wie auch Benedikt XVI.
jüngst darlegte, ohne den Wahrheitsgehalt des christlichen Glaubens an die

Heilsuniversalität Jesu Christi im geringsten in Frage zu stellen. Andererseits
transzendiert Benedikt XVI. die historisch-kritische durch die von ihm favori-
sierte, aus den USA stammende «kanonische Exegese»," die die Einheit der

Schrift betont und die durch die Wiederentdeckung der den Kirchenvätern und

dem Ersten Nicäum 325 geläufigen, bereits von Vergil angewandten typolo-
gischen Methode, es ermöglicht, die Geschichte wesentlich wiederum als Heils-
geschichte in eschatologischer Perspektive auf der dogmatischen Basis der <regu-
la fidei) zu begreifen.""

Der sich entwickelnde jeweilige materielle Gehalt dieser diversen neutesta-
mentlichen und patristischen Referenzen werden im Folgenden unter den Termi-
nus der <translatio>"' subsumiert, der die komplexen referentiellen Diskurse und
mimetischen Anverwandlungen der Synekdoche zum Theologumenon der <Pax

Augusta> als einen dynamischen Prozess so interpretiert, dass nicht nur Rezepti-

onsvorgänge in den Blick genommen werden, sondern dass das Theologumenon
der <Pax Augusta> mit ihrer universalen providentiellen Botschaft als aktive,
dynamische Potenz verstanden wird,"* die weit über das <saeculum Augustum>
hinaus das christlich geprägte Geschichts- und Heilverständnis maßgeblich be-

stimmte. Auf Metaebene wird damit die typologische Methode und das Theorem
der Pfadabhängigkeit durch den Schlüsselbegriff der <translatio> auf die ihrerseits

typologisch verfahrenden Botschaften des Lucas-Evangeliums und der Kirchen-
väter in einer heilgeschichtlichen Perspektive angewandt.

Joseph Ratzinger/Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Prolog. Die Kindheitsgeschichten,
Freiburg/BaselAVien 2012, 9.

" Joseph Ratzinger/Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Erster Teil. Von der Taufe im Jordan
bis zur Verklärung, Freiburg i. Br. 2007, 17-19; zur Methodologie der Exegese vgl. auch
Marius Reiser, Bibelkritik und Auslegung der Heiligen Schrift, Tübingen 2007, 48-49.
Raiser, Bibelkritik (wie Anm. 77), 108-118.
Gerhard Binder, Aeneas und Augustus. Interpretationen zum 8. Buch der Aeneis, Meisen-
heim am Glan 1971, 1-6.
Raiser, Bibelkritik (wie Anm. 77), 376-377.
Zum Terminus vgl. Werner Goetz, Translatio Imperii, Tübingen 1958, 17-36.
Vgl. Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 8), 117-125.



«/m/re/rom s/«e/ine derf/'» (Ferg., /4enew 7,279) 369

ZJav Z,2/ccMevcwge/;ww

Geht man davon aus, dass fur das lukanische Doppelwerk in seiner literarischen
Form, in der Individualität des Autors und in seiner Orientierung an der Kom-
munikation mit einer breiten Öffentlichkeit,^ trotz seiner fließenden Grenze
zwischen Literatur und Verkündigung, eine gewisse Nähe zur antiken Historio-
graphie unübersehbar ist,^ impliziert dies auch, dass Lucas, eingebunden in die

politischen Orientierungen und kulturellen Ordnungsvorstellungen seiner helle-
nistisch-römischen Umgebung, den Verlauf der Heilsgeschichte in Korrelation
zur Geschichte des dmperium Romanum> konzipiert, wie die vielfältigen Syn-
chronismen seines Evangelium*" belegen: «Ohne es zu wissen, trägt der Kaiser

zur Erfüllung der Verheißung bei: Die Geschichte des römischen Weltreiches
und die Heilsgeschichte, die Gott mit Israel gestiftet hat, durchdringen einander»

(Benedikt XVI.)®®

Auch wenn man in Zweifel zieht, dass Lucas dem <princeps> Augustus eine

heilsgeschichtliche Funktion zuschreibt,^' wird man gleichwohl nicht übersehen

können, dass die Parusie Jesu in ihrer Historizität und in ihrem weit- und reichs-

geschichtlichen Kontext zunächst zumindest chronologisch auf den <princeps>
und die <Pax Augusta) im Sinne einer Koinzidenz zwischen dem <Census Au-
gusti> und der Geburt Christi hingeordnet ist:*" Benedikt XVI. geht aber noch
weiter: «Lukas hat bewusst mit dem Hinweis auf Kaiser Augustus und auf die

ganze Ökumene einen zugleich historischen und theologischen Rahmen für die

zu erzählenden Ereignisse hergestellt.» (Benedikt XVI.)*' Abgesehen von Datie-
rungsfragerf" bezeugt Lucas eine deutliche, den Christen paränetisch empfoh-
lene Loyalität dem <Imperium Romanum> gegenüber," indem sein Weihnachts-
narrativ die gesetzestreue Registrierung von Maria und Josef in die Steuerlisten

zum Zwecke des römischen Provinzialzensus, der von dem Legaten Quirinius
durchgeführt wurde," performativ betont, wenngleich die Registrierung in
Steuerlisten und die damit verbundene Entrichtung von Steuern an den paganen

" Lk, Prolog, 1,1-4.
** Vgl. u.a. Dieter Timpe, Römische Geschichte und Heilsgeschichte, Berlin/New York 2001,

40-57; Klaus Berger, Kommentar zum Neuen Testament, Gütersloh 2011, 211; Martin
Hengel, Zur urchristlichen Geschichtsschreibung, Stuttgart 1984; Jens Schröter, Lukas als
Historiograph, in: Eva-Maria Becker (Hg.), Die antike Historiographie und die Anfänge der
christlichen Geschichtsschreibung, Berlin/New York 2005, 237-262.
Lk 2,1; 3,1.
Benedikt XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 74.

*" So Stefan Schreiber, Weihnachtspolitik, Göttingen 2009, 68ff. mit der fragwürdigen Hypo-
these, sozial marginalisierte Gruppen hätten das Evangelium rezipiert (68)." Lk 2,1-3.
Benedikt XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 73.

** Vgl. u.a. Benedikt XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 72-73; Hans Ulrich Instinsky, Das
Jahr der Geburt Christi, München 1957, 19ff.

" Vgl. Mt 22,15-22; Rom 13,6-7." Lk 2,2-5.



370 /fera Spro//

Staat einer rigiden Auslegung jüdischer Normen entgegenstand, wie die von Jo-

sephus Flavus beschriebene zelotische Rebellion des Judas des Galiläer belegt."
Darüber hinaus lässt sich die lukanische Geburtsgeschichte Jesu als «symboli-

sehe Erzählung» (Markus Reiser)''* interpretieren: In der Übertragung des dem

<princeps> gewidmeten Attributs <soter> auf das neugeborene Jesuskind durch die

Engel liegt demnach eine typologische Aussage im Sinne einer Synekdoche im
Prozess der <translatio> vor:

«Heute ist euch in der Stadt Davids
der Retter geboren;
er ist der Messias, der Herr.»"

Auch der sich anschließende Engelgesang steht in einem Verweiszusammen-

hang mit der <Pax Augusta) :

«Verherrlicht ist Gott in der Höhe
und auf Erden ist Friede
bei den Menschen seiner Gnade.»"

Im Kontext des Theologumenon und der Referenzsynekdoche der <Pax Au-
gusta>, die im kollektiven und kulturellen Gedächtnis des (Imperium Romanum>,
bei hellenisierten und romanisierten Juden wie Philon von Alexandria" und

Josephus Flavus" und im Adressatenkreis des Lucas präsent war," gewinnt die
Botschaft der Engel eine christologisch-heilsgeschichtliche Bedeutung: Jesus

Christus als incarnierter Logos bringt nunmehr im neuen <Aion>, «als aber die

Zeit erfüllt war»,"" den universellen Frieden des Reiches Gottes. Von daher ist
auch unter Beachtung der typologischen Methode eine christologische Interpréta-
tion der 4. Ecloge des Vergil durchaus dogmatisch legitim, wie sie Benedikt
XVI. vertritt.""

" Flavius Josephus, Bell. Jud. II, 8,1; Antiquitates XVIII, 1,1 und 1,6; XX, 5,2; Apg 5,37; vgl.
Klaus Wengst, Pax Romana, München 1986, 112ff." Markus Reiser, Wie wahr ist die Weihnachtsgeschichte?, in: Erbe und Auftrag, 79 (2003),
451-463; Zitat 456." Lk 2,11." Lk 2,14; vgl. Benedikt XVI., Jesus, Prolog (wie Anm. 76), 83-85." Philoleg. 308ff; vgl. Günter Stemberger, Die römische Herrschaft im Urteil der Juden,
Darmstadt 1983, 43-48." Flavius Josephus, Bell. Jud. V, 9,3; vgl. Stemberger, Die römische Herrschaft (wie Anm.
97), 33-37." Kalendererlass der Provinz Asia aus der Stadt Priene 9 v. Chr., OGIS 458; vgl. Augustus-
preis aus Halikarnaß, in: Charles T. Newton/Edward L. Hicks/Gustav Hirschland/Frederick
H. Marshall (Hg.), The Collection of Ancient Greek Inspection in the British Museum IV
(by G. Hirschfeld), London 1893, Nr. 894; vgl. hierzu Ernst Dassmann, Kirchengeschichte,
Bd. I, Stuttgart/Berlin/Köln 1991, 72-73; Alois Stöger, Das Evangelium nach Lucas, 1.

Teil. Geistliche Schriftlesung Bd. 3/1, Düsseldorf 1963, 74.
'°° Gal 4,4.
"" Vgl. Benedict XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 62-63 und 70-71; vgl. Stephen Benko,

Vergil's Fourth Eclogue in Christian Interpretation, in: ANRW II, 31.1 (1980), 646-705;
Alfons Kurfess, Vergils vierte Ecloge bei Hieronymus und Augustinus, in: Sacris erudiri, 6

(1954), 5-13.



«/mpeWwm .s;'«e//«e «afec//» (Kerg., yfeneis /,279J 371

Eine die das Theologumenon der <Pax Christi> mit dem der der <Pax Augusta>
in Beziehung setzende Hermeneutik erhellt mithin auch die dogmatische Dirnen-
sion der Engelsbotschaft. Umgekehrt gilt: Eine kontextualisierende Interpretation
des Lucasevangeliums nimmt daher nicht nur nichts von dem Verständnis der
Heilsuniversalität des Herrn, sondern vertieft sie noch mit ihrer historischen,
allerdings nicht relativierenden Methode, wie Benedikt XVI. treffend feststellt:
«Ohne zu wissen, trägt der Kaiser (sc. Augustus) zur Erfüllung der Verheißung
(sc. Micha 5,1-3) bei: Die Geschichte des römischen Weltreiches und die Heils-
geschichte, die Gott mit Israel gestiftet hat, durchdringen einander.»'"^

Ohne zu übersehen, dass Lucas eine irreduzible Differenz zwischen dem
sterblichen Augustus und dem Schöpfer artikuliert, bleibt festzuhalten, dass der

Evangelist der <Pax Augusta) eine providentielle Funktion im Sinne der <praepa-
ratio evangelica> zuschreibt, - ein performatives Narrativ, das als stabiles Deu-

tungsmuster von den zu behandelnden Kirchenvätern'"^ geradezu in Pfadabhän-

gigkeit rezipiert wurde und das auch durch die später entstandene Apokalypse des

Johannes nichts von seiner Interpretationshoheit verlor, abgesehen davon, dass das

in ihr beschworene Tier sich nicht notwendigerweise auf Domitian bzw. das <Im-

perium Romanum> beziehen muss.'""

D/e K/rc/tenvä/er vow Afe//to von Sort/es (ca. 720-ca. 790) te Ttteete« vom

Caesarea (ca. 264-329)

Im Folgenden sollen die patristischen Positionen rekonstruiert werden, die die
<traditio apostolica) bzw. <paradosis> philosophisch-theologisch reflektierend die
<auctoritas patrum> begründeten, indem sie mit normativem Geltungsanspruch
ihre Theologumena als <regula fidei) verkündeten.

Die um die Mitte des 2. Jahrhunderts aufkommende literarische Gattung der

apologetischen Schriften'"^ sind nur im Kontext einer Öffnung der frühen Kirche
auf die pagane Kultur hin und damit verbunden der Gewinnung der paganen
Oberschichten für den christlichen Glauben verständlich. Mit der zunehmenden

Akzeptanz des Christentums durch die stoisch geprägten hellenistisch-römisch
Funktionseliten versuchte die nachapostolische Kirche die Vernünftigkeit des

'°~ Benedikt XVI., Jesus. Prolog (wie Anm. 76), 9 und 74; vgl. Heinz Schürmann, Das Lukas-
evangelium. Erster Teil. Herders theologischer Kommentar zum Neuen Testament, Bd.
III. 1, Freiburg/Basel/Wien, 1969, 99.

"" Vgl. u.a. Richard Klein, Das Bild des Augustus in der frühchristlichen Literatur, in: Raban
von Haehling (Hg.), Rom und das himmlische Jerusalem, Darmstadt 2000, 205-236, bes.
209-211: Über Lucas lässt sich gerade nicht nachweisen, dass Augustus von der in der Jo-
hannesapokalypse (Joh Ap 18), artikulierten Kritik am vergöttlichten Kaiser nicht ausge-
nommen wird.
Vgl. Ulrike Riemer, Das Tier auf dem Kaiserthron? Stuttgart/Leipzig 1998, 168-172.
Vgl. u.a. Michael Fiedrowicz, Christen und Heiden, Darmstadt 2004; ders., Apologie im
frühen Christentum, Paderborn/München/Wien/Zürich ^2006; ders., Theologie der Kirchen-
väter, Freiburg/Basel/Wien 2007; Peter Guyot/Richard Klein (Hg.), Das frühe Christentum
bis zum Ende der Verfolgungen, Darmstadt 1997.



372 f/emz Spro//

Glaubens als <vera philosophia> gegenüber der platonischen und stoischen Philo-
sophie und politisch ihre Loyalität gegenüber dem (Imperium Romanum> unter
Beweis zu stellen, vor allem deswegen, weil das Reskript Kaiser Trajans (53-
117) mit seinem <conquirendi non sunt)"*" ihnen eine gewisse Rechtssicherheit

gewährte.
Im Fokus ihrer Diskurse, die Justinus Martyr (gest. 165) als erster anführt, stand

die positiv konnotierte Synekdoche der <Pax Augusta)."" Adressaten dieser Apo-
logien waren die um die <salus imperii) bemühten humanitären Antonine, die bei
den Paganen wie auch bei den Christen gleichermaßen hohes Ansehen genossen.'"®*

Melito von Sardes (ca. 120-ca. 190) konstruiert in seiner Verteidigungsschrift
172'"" eine Koinzidenz, nach der mit der Machtentfaltung des (Imperium Roma-
num> in der (Pax Augusta) die Geschichte des Glaubens in ein neues Zeitalter
eintritt: Der Synchronismus von (salus imperii) als einer stoischen Synekdo-
che"" und der das Wohlergehen des Reichs begünstigenden Entfaltung des

christlichen Glaubens als (vera philosophia> gewinnt in der (Pax Augusta), in der
der Logos Mensch wurde, einen heilsgeschichtlichen Rang.'"

Wie bereits Paulus die Herrschaft des (Imperium Romanurm im Heilsplan
Gottes verankert sah,'das damit eine katechontische Funktion gegen die An-
kunft des Antichristen erfüllt,'" so kann auch Melito im Gefolge des ersten Cle-
mensbriefes' " die Christen auffordern, für diese Ordnung und seinen (conserva-
tor generis humani) zu beten. So wird, wie im Weltgedicht der Augusteer, das

Heil des Reiches mit dem der Individuen in der umfassenden Heilsökonomie Got-
tes verknüpft.'"

Auch für Tertullian (ca. 150-220) gilt der Synchronismus von (Pax Augusta)
und der Inkarnation des Logos. Er konstruiert in apologetischer Absicht ebenso

wie Melito von Sardes eine Reihe der dem Christentum wohl gesonnen (optimi
principes) und eine solche, die die Christen verfolgten. Die an den Kaiser gerich-
tete Botschaft Tertullians ist eindeutig: Das Maß einer an der (salus imperii)
orientierten guten Herrschaft für Heiden und Christen bemisst sich am Umgang
mit den Christen.

Plinius ep. 10,97.
"" Justin, apol. 1, 12,1.

Vgl. Paul Reresztes, War Mark Aurel ein Christenverfolger?, in: Richard Klein (Hg.), Marc
Aurel, Darmstadt 1979, 279-303; Anthony Birley, Mark Aurel, München "1977, 277-282
u. 433-437.

"" Eusebius, h.e. 4, 26, 7-8; vgl. Wilhelm Schneemelcher, Heilsgeschichte und Imperium. Me-
lito von Sardes und der Staat, in: Kleronomia, 5 (1973), 17ff.
Vgl. G. Verbeke, Les stoiciens et le progrès de l'histoire, in: RPhL, 73 (1964), 7ff.
Wolfram Kinzig, Novitas Christiana, Berlin 1994, 463-464; Alexander Demandt, Der Fall
Roms, München 1984, 63.
Rom 13, 1-7.
2 Thess 2,6-7.
1 Clemens 61; vgl. 1 Tim 2, 1-4 Athenagoras, leg. 37; vgl. hierzu Hans Ulrich Instinsky,
Die alte Kirche und das Heil des Staates, München 1963; Guyot/Klein, Das frühe Christen-
tum (wie Anm. 105), 21 Off. und423ff.
Vgl. Kap. «Der heils- und universalgeschichtliche Rang des Weltgedichts der Augusteer».



«//»pen'Hm s/ne //we c/ec/7» (Fe/'g., Wewers 7,279/ 373

In scharfer Opposition gegen Marcion (ca. 85-160) und seine Kirche, die die
menschliche Natur Jesu bestritt und ihm höchstens einen Scheinleib zuschrieb,
berechnet er das Geburtsjahr des Herrn, indem er es mit dem Census des <Lega-
tus Augusti pro praetore> Sentius Saturninus"" in Verbindung bringt. Dabei in-
tendiert er nicht bloß, die Loyalität der Christen dem römischen Staat gegenüber,
für dessen Kaiser er betet,"' unter Beweis zu stellen, wenn er dem Regierungs-
handeln des <princeps> in Form des Census eine providentielle Funktion zu-
schreibt."* In der fiktionalen Kontroverse mit den Statthaltern, die Tertullian ju-
ridisch geschickt fuhrt, argumentiert er nicht nur, dass die Augustus 2 v. Chr.
verliehene und von ihm am meisten geschätzte Titulatur <pater patriae) in ekla-
tantem Widerspruch zum <dominus>-Titel stünde, den Domitian (51-96) für sich

reklamierte, sondern positioniert Augustus damit für die Sache der Christen ge-
gen die moralisch illegitimen Forderungen von Statthaltern auf Kaiseropfer, in-
dem die Christen in ihrem moralischen Habitus den Erwartungen des vorbildli-
chen <pater patriae)"® am ehesten entsprochen hätten.""

Indem Tertullian in seiner Argumentationsstrategie an die Rechtlichkeit des

Augustus und an das pagane Paradigma vom <soter> Augustus erinnert, um die
christenfeindlichen Prozesse der Statthalter als anmaßend und illegitim zu kon-
terkarieren"', beschwört er das nunmehr christlich aufgeladene Theologumenon
der <Pax Augusta), um das <nomen Christianum> zu rehabilitieren: Die Christen,
loyal zum dmperium Romanum> stehend bildeten mit dem Staat eine gemein-
same Front gegen die Gnostiker, die den staatlichen Institutionen aufgrund ihrer
dualistischen Ideologeme von Geist und Materie bzw. Geist und Macht feindlich
gegenüberstanden.

'"
Gegen die Gnostiker Basilides und Valentinus führt Clemens Alexandrinus

(ca. 160-ca. 215) das höhere Alter der <paradosis> als Wahrheitsbeweis an. Cle-
mens bringt gegen die Gnosis, die er erst zur Regierungszeit Hadrians entstehen

sieht, ebenso wie Tertullian das Synchronismus-Argument in Stellung: Nicht nur
der glänzende Sieg des Augustus bei Actium wird mit dem schändlichen Selbst-
mord des Antonius kontrastiert'" - ein Topos, der durch die <damnatio memo-
riae> des Antonius auch der nichtchristlichen Historiographie geläufig war"'' -,
sondern Clemens sieht in der Koinzidenz der Geburt Jesu mit der <Pax Augusta),
der er die heilsgeschichtliche Funktion der <propaideia> beimisst, die «Universa-
lisierung des göttlichen Heilswillens». (Kinzig)'"

Tertullian, adv. Marc. 4, 10; vgl. Instinsky, Das Jahr der Geburt Christi (wie Anm. 90), 43-45.
Tertullian, apol. 30, 1-4; 7; 31; 32,1; 33.

"* Terullian, adv. Marc. 5, 140ff. (CCL 1, 1452); Tertullian, adv. lud. 8, 10-11.
"® Tertullian, apol. 34,1; Quellen: Sueton, Augustus 58,1; Res gestae Divi Augusti 35.

Tertullian, anim. 46,7. Quelle: Sueton, Augustus 94,9.
Vgl. u.a. Alexander Beck, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen G967; vgl.
Fiedrowicz, Apologie (wie Anm. 105), 197-200.
Kurt Rudolph, Die Gnosis, Göttingen 1980, 7.

Clemens, str. 1, 139, 1.

Vgl. Hermann Bengtson, Marcus Antonius, München 1977, 303-304.
Kinzig, Novitas Christiana (wie Anm. 111), 293.



374 T/e/rtz .S/wo//

Ermöglichungsgrund für diese Argumentationsstrategie der ersten Apologeten
war ein gegen Heiden wie gegen Häretiker gleichermaßen wirksamer, die heils-
geschichtliche Funktion des Augustus immer stärker betonender Erinnerungs-
räum der (traditio apostolica>, der nicht nur zur Festigung der Orthodoxie im In-
nern der Kirche, sondern zur Behauptung des Glaubens nach außen performativ
wirksam wurde.

Ihren Höhepunkt findet die Augustustheologie zunächst bei Origines (ca.

185-253/54), der die vorgegebenen heilgeschichtlich-teleologischen Paradigmen
seit Lucas in Pfadabhängigkeit mit Hilfe mittelplatonischer Theologumena wei-
ter vertieft. In Auseinandersetzung mit dem Platoniker Celsus (spätes 2. Jahrhun-

dert) konstruiert Origenes einen providentiellen Zusammenhang zwischen der
bis ans Ende der Zeiten aufgeschobenen Parusie, dem bis dahin fortbestehenden

(Imperium Romanurm und dem seit der Inkarnation des Logos zur Zeit des Au-
gustus bestehenden Christentum.

In seiner 11. Homilie zu Lucas interpretiert Origines die Aufschreibung
Marias und Josephs durch den (census Augusti> als (sacramentum>, durch das

der gesamte (Orbis terrarum> geheiligt worden sei.'"' Als (mysterium> wird nun
diese von Augustus veranlasste (apographé> aus dem innerweltlichen in den

heilsgeschichtlichen Raum übertragen: Christus wird mithin die durch diese

(professio> mit seinem Namen Verbundenen und die an ihn Glaubenden in das

Buch des Lebens"" aufnehmen. Damit erhält der (census Augusti> als referen-
tielle Synekdoche einen doppelten providentiellen Sinn: Indem sich der neugebo-
rene Christus der (descriptio Augusti) unterwarf, ermöglicht ihre heilsgeschicht-
liehe Deutung die Sakralisierung der gesamten Weltgeschichte und die Analogie
zwischen dem innergeschichtlichen und dem von Christus als Sohn Gottes vor-
genommenen himmlischen Zensus.

In seiner Apologie gegen Celsus von ca. 248 überbietet Origines diese heils-
geschichtlichen Theologumena: Den Wortlaut des Psalm 72, Vers 7: «Die Ge-

rechtigkeit blühe auf in seinen Tagen und großer Friede»"® deutet Origines als

Erfüllung der Zeit, in der die Inkarnation des präexistenten Logos und zugleich
die (Pax Augusta> als (aurea aetas> und neues, nunmehr christlich bestimmtes
(Aion> angekündigt wird. Das Alte Testament verhieß demnach in dieser typolo-
gischen Interpretation die Überwindung der vorher bestehenden Antagonismen
zwischen den hellenistischen Königreichen durch die Monarchie des Augustus,

Luc 2,1.
Origines, hom. in Luc. 11,6 (GCS Orig. 9, ed. M. Rauer 71); vgl. Vinzenz Buchheit, Hippo-
lyt, Origines und Ambrosius über den Census Augusti, in: Vivarium. Fs. Thedor Klauser,
Münster 1984, 50ff.
JohAp. 20,15.
Origines, Cels. 2, 30 (GCS Orig. 3, ed. P. Koetschau 158); vgl. Erik Peterson, Der Mono-
theismus als politisches Problem, Leipzig 1935, 66-69; hierzu die Hypothesen Petersons
widerlegend Jan Badewien, in: Alfred Schindler (Hg.), Monotheismus als politisches Pro-
blem? Erik Peterson und die Kritik der politischen Theologie, Gütersloh 1978, 41—42; ähn-
lieh Kinzig, Novitas Christiana (wie Anrn. 111), 476ff.



«y«iper/w/M j;«e //«e (Jerf/',» (Terg., 4ene/.v 7,279) 375

die wie bereits bei Clemens Alexandrinus ihre providentielle Funktion in der

<praeparatio evangelica> hatte. Denn ohne diese heilsgeschichtliche Funktion des

(Imperium Romanum> hätte sich, so Origines, das Evangelium nicht ausbreiten
können. Im Sinne des mittleren Piatonismus steht folglich die <Pax Christi> mit-
hin zur <Pax Augusta> in einem analogen Verhältnis wie das Urbild zum Abbild,
oder substanztheolgisch ausgedrückt: Die heilsgeschichtlich wirksame <Pax Au-
gusta> als Synekdoche setzt die <Pax Christo als Theologumenon voraus.

Gegenüber Celsus, der dem monotheistischen Christentum vorwarf, eine Ge-

fahr für den polytheistischen Pluralismus und den Frieden des Reiches zu sein,""
bringt Origines ca. 248 sein Theologumenon von der im göttlichen Heilsplan
vorgesehenen <Pax Augusta> in Stellung, um dem Heilswirken des Logos in der
im geeinten (Orbis Romanus> verwirklichten (Pax Augusta) dienlich zu sein:

«Es ist klar, dass die Geburt Jesu unter der Regierung des Augustus erfolgte, der
die große Mehrzahl der auf Erden lebenden Menschen durch ein einziges Kaiser-
reich sozusagen ins gleiche gebracht hatte. Das Vorhandensein vieler Reiche wäre
für die Verbreitung der Lehre Jesu über die ganze Erde hinderlich gewesen, nicht
nur wegen der bereits genannten Ursachen, sondern auch deshalb, weil dann alle
Völker gezwungen gewesen wären, Krieg zu führen und ihr Vaterland zu verteidi-
gen; was ja vor den Tagen des Augustus und noch früher der Fall war, als Pelopon-
nesier und Athener und ebenso andere Völker Krieg führen mussten.»"'

Setzt Melito dem Kaiser gegenüber die universale Macht des (Imperium Ro-
manum> noch in ein Entsprechungsverhältnis zur christlichen (vera philosophia),
so ermöglicht bei Origines die (Pax Augusta), den universalen Missionsauftrag
Christi'" in der universalen (Pax Christi) geschichtlich zu verwirklichen.

Indem Origines in typologischer Deutung das Prophetenlogion des Psalmis-
ten'" auf den (adventus Christi) unter der geschichtlichen Bedingung der (Pax

Augusta) in der Zeitenwende bezieht, spricht er dem vorchristlichen Judentum in
seinen Propheten und Psalmisten eine heilsgeschichtliche Rolle zu,"* das er nun-
mehr in dem im (Imperium Romanum> sich ungehindert entfaltenden Christen-
tum aufgehen sieht.

Bei einer intertextuellen Analyse dieser Deutung wird man den Zusammen-

hang mit ähnlichen paganen geschichtstheologischen Synekdochien aber auch

mit den zwei christlichen Einschüben im jüdischen 12. Sibyllinenbuch,"" nicht
übersehen können. Zeitgleich wie Origines entfaltet Cassius Dio (ca. 150-235)
wie zuvor schon Aelius Aristides (117-189)"" und später Herodian (ca. 230)"'

Origines, Cels. 5, 8,2.
Origines, Cels. 2, 30.
Math 28,19.
Ps 72,7.

"* Vgl. Klein, Bild des Augustus (wie Anm.103), 223: Der Autor negiert fälschlich, dass Origi-
nes dem vorchristlichen Judentum eine auf Christus bezogene providentielle Rolle zuweist.
Orac. Sib 12, 28-34 (ed. Joh. Geffcken, Die Oracula Sbyllina, Leipzig 1902, 190) u. 12,

230-235 (ed. Geffcken ebd., 199).
Aristides, Romrede (ed. Richard Klein, Darmstadt 1983), passim; vgl. Jochen Bleicken, Der
Preis des Aelius Aristides auf das römische Weltreich, in: NAWG 7, (1966), 226-277.



376 Tfemz Spro//

seine Theologumena, ausgehend von Vergils Deutung der Jupiter-Verheißung
eines <imperium sine fine>,'^ auf dessen Friedensordnung die gesamte bisherige
Menschheitsgeschichte zulief und in ihr ihre Erfüllung findet. Im Anschluss an
die die innere Ordnung des Prinzipats legitimierende Maecenas-Rede des Cassius

Dio,"® in der Maecenas Augustus vor der Divinisierung zu Lebzeiten warnt,''"'
verweist Augustus auf seine dem (Orbis Terrarium Friede und Glück gewährende
Politik auf der Grundlage von Recht und Ordnung.''*' Die Warnung des Maecenas,

Augustus solle sich nicht vorzeitig divinisieren lassen, erweist sich für die Ge-

schichtstheologie des Tertullian und Origines mimetisch als anschlussfahig.
Vor allem aber macht Origines, wie bereits Tertullian, in seinen Diskursen

geltend, dass die Christen nicht nur in ihrer Loyalität zu Kaiser und Reich nicht
zu übertreffen seien, sondern dass die Ausdehnung des (Imperium Romanum>
über den gesamten (Orbis Terrarum> erst dann verwirklicht sei, wenn das Reich
die alten Göttennythen überwindend sich zu Christus bekehre und somit die (Pax

Augusta/Romana> durch die (Pax Christi) transzendiert sei.

Dieses Deutungsparadigma des Augustus wird allerdings nicht von allen
christlichen Autoren geteilt. Der Kirchenvater Irenäus von Lyon (dort Leiter der
christlichen Gemeinde ca. 177/78-ca. 200) entwickelt im Kampf gegen die Hä-
retiker eine (Ökonomie Gottes), in der die Bedeutung der Herrschaft des (Impe-
rium Romanum) als begrenzt gegenüber der universalen Kirche erscheint, deren

Haupt Christus von Irenäus mit dem augusteischen Titel (pater patriae) bezeich-
net wird. Die (Pax Augusta) ist auch ihm, wie bereits Melito, der Ermögli-
chungsgrund für die freie Entfaltung der Missionstätigkeit''" und der Ausbrei-

tung des christlichen Glaubens weit über die Grenzen des römischen Machtbe-
reichs hinaus.''" Im Anschluss an das 4. Buch Daniel wird sich der Heilsplan
Gottes erst im (Eschatom, im Untergang der geschichtlich-zeitlichen Welt voll-
enden, als deren letztes Weltreich das (Imperium Romanum) gilt.

Gleichwohl ist auch für Irenäus Rom, nunmehr mimetisch verwandelt durch
Petrus und Paulus, als Haupt der universalen Kirche in der Auseinandersetzung
mit den Häretikern Hüterin der (paradosis) und Garantin der (régula fidei).'"

Unter dem Eindruck des vor allem in Ägypten ausgeübten Zwangs zum Kai-
seropfer unter Septimius Severus (146-211) verlässt aber erst der Ditheist und
Schismatiker Hippolyt von Rom (ca. 170-235), Schüler des Irenäus, das in der

vorgezeichneten Pfadabhängigkeit tradierte Deutungsparadigma Roms und der
<Pax Augusta>: In Bezugnahme auf die Apokalypse des Johannes'" schreibt

Herodian 1, 4ff; 2, 11,4; 4, 14,7.
Vergil, Aen. 1, 278-279; vgl. 6,795ff; 8,626ff.
Cassius Dio 52, 14—40.

'*° Cassius Dio 52,35, 4-5.
"" Cassius Dio 53, 3-10.

Irenaeus, haer. 4, 30,3.
Irenaeus, haer. 1, 10,1-2.
Irenaeus, haer. 1, 10,1.
Joh Ap, passim.



«Ympeni/m s/ne/we c/erf» (Verg., ^eneù 7,279/ 377

Hippolyt um 200 dem (Imperium Romanum> die Rolle des Antichrist'"® zu, der
«nach den Gesetzen des Augustus, durch den das Imperium Romanum begründet
worden sei, auch selbst herrschen und Gesetze erlassen (werde).»""

Methodisch gleich verfahrt Hippolyt in seinem Danielkommentar von 204:
Wird bei den bisher zitierten Kirchenvätern die Inkarnation des Logos mit der
providentiellen Funktion des (Imperium Romanum> in eine ontische Beziehung
gesetzt, so dreht der Apokalyptiker diese normative Polung um: Der (census Au-
gusti> wird jetzt zur von Satan gelenkten Imitation Gottes,'"® da er die Rekrutie-

rung von Soldaten und mithin zur Verbreitung von Tod und Gewalt zum Ziel
gehabt habe. In dialektischer Umkehr der paulinischen Denkfigur des (kate-
chon>'"® und in Widerspruch zu Melito'®" wird das pagane Rom zur Chiffre Sa-

tans. Zugleich wird allein der Kirche der Anspruch auf die Universalität eines
Friedensreiches zugeschrieben, indem Hippolyt dem (Orbis Romanus> diesen An-
spruch abstreitet.'®'

Adolf Harnacks (1851-1930) Diktum von dem «wohl kräftigsten, aber auch
dreistesten Ausdruck christlichen Selbstbewusstseins (bei Hippolyt), der sich den-
ken lässt»'®' wird dann stark relativiert, wenn man eine auch in den paganen Dis-
kursen geläufige Gewaltkritik, die der Apokalyptiker rezipiert, berücksichtigt.'®®

Der nach wie vor positiv gedeutete Augustuscode, von dessen Geltung Hip-
polyts Zeitgenossen Tertullian, Clemens Alexandrinus und Origines und für
dessen weite Verbreitung die erwähnten Einschübe in das jüdische 12. Sibylli-
nenbuch beredtes Zeugnis ablegen,'®" gewinnt gerade in seiner Negation durch
den Apokalyptiker eine verstärkte Bedeutung und Reichweite, vor dessen An-
ziehungskraft auf die Christen er sich Sorgen machen musste.'®®

Mag dieses apokalyptische Theologumenon auch von Aurelius Augustinus
(354-430) mit seiner begrifflichen Konstruktion eines Antagonismus von (Civi-
tas caelestis> und (Civitas terrena>'®® verschärfend rezipiert worden sein,'®' für
die Frage nach der Wirkung und nach der diskursiven Deutungshegemonie ist
aber die Geschichtstheologie des Eusebius von Caesarea (ca. 264—339) umso
mehr von geschichtlicher Bedeutung, als sie in engem Zusammenhang mit der

Hippolyt, antichr. 25, 28.
Hippolyt, antichr. 49.
Hippolyt, Dan 4, 9,2-3, in: Guyot/Klein, Das frühe Christentum (wie Anm. 105), 236-239.
2 Thess 2,6-7.
Hippolyt, Dan 1, 15,2; vgl Frank Unruh, Das Bild des Imperium Romanum im Spiegel der
Literatur an der Wende vom 2. bis 3. Jahrhundert, Diss. Bonn, S. 74; Buchheit, Hippolyt,
Origines und Ambrosius (wie Anm. 127), 51.
Hippolyt, antichr. 49; Dan 4, 50, 3ff.
Adolf Harnack, Die Mission und Ausbreitung des frühen Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, 1. Bd., Leipzig 1924 (ND Leipzig 1965), 278.
Vgl. u.a. Tacitus, Agr. 32: Calgacusrede; Harald Fuchs, Der geistige Widerstand gegen
Rom in der antiken Welt, Berlin 1938, 15-16 u. 75-76.

"®"
Vgl. Klein, Bild des Augustus (wie Anm. 103), 224-225.

'®® So auch Klein, Bild des Augustus (wie Anm. 103), 230-231.
Augustinus, De civitate Dei, passim.'" Vgl. Unruh, Das Bild des Imperium Romanum (wie Anm. 150), 140.



378 /7e/»z Spro//

Christianisierung des <Orbis terrarum> durch Constantin den Großen (ca. 280-
337) steht.Da Eusebs aitiologische Diskursmethode vor allem von Erik Peter-

son (1890-1960) übersehen wurde, wird der Kirchenvater bis heute als «Proto-

typ Politischer Theologie» (Carl Schmitt)'®' missverstanden. In Wahrheit be-

gründet der Kirchenvater die Strukturgleichheit zwischen der <Pax Romana> und
dem christlichen Friedensreich Constantins des Großen im Sinne des mittleren Pia-
tonismus als Urbild - Abbildverhältnis, dessen Teleologie auf die Inkarnation des

Logos in der Heilszeit des <saeculum Augustum> und das durch dieses ermög-
lichende christliche <Aion> ausgerichtet ist. Mithin konstruiert Euseb, komple-
mentär zu seiner aitiologischen Methode in seiner vor allem Vergil"' entlehnten

typologischen Exegese, einen heilsgeschichtlichen Zusammenhang zwischen dem
im Alten Testament'® verheißenen präexistenten Christus, der Inkarnation des Lo-
gos und dem durch die Monarchie des Augustus bewirkten Ende des nationaljüdi-
sehen Königtums sowie der Antagonismen zwischen den hellenistischen Dia-
dochenreichen. In Augustus sieht Euseb das Instrument des göttlichen Heilswillens
verkörpert: «Nun aber ist das Werk des über allen stehenden Gottes gewesen, dass

er durch die noch größere Furcht vor der obersten Macht (des Princeps) die Feinde
seines Logos unterworfen hat.»"" Der pagane Polytheismus mit seinen Dämonen
und die hellenistische Polyarchie stehen, so Eusebius, demnach zum christlichen
Monotheismus und zum Prinzipat des Augustus bzw. der Universalmonarchie in
einem analogen Entsprechungsverhältnis. Bilden der christliche Monotheismus
und die <Pax Christi) als Theologumenon das Urbild, so figurieren bei Eusebius
wie bereits bei den Alexandrinern Clemens und Origines der Prinzipat des Au-
gustus und die Synekdoche der <Pax Augusta) als dessen Abbild.

Indem Peterson mit seiner ahistorisch-funktionalistischen Deutung diesem

ontologisch und heilsgeschichtlich begründeten Entsprechungsverhältnis des Eu-
sebius zwischen christlichem Monotheismus und römischer Universalmonarchie
ein ldeologem im Dienste der constantinischen Herrschaftslegitimation unter-
stellt, verfehlt er den geschichtlichen Sinn der eusebianischen Theologie.

Somit impliziert die Geschichtstheologie Eusebs nicht nur das Theologu-
menon des Synchronismus des Lucas-Evangeliums"'* und das der <praeparatio

evangelica) des Clemens Alexandrinus'® und des Origines,"" sondern sie fokus-

Vgl. u.a. Klaus M. Girardet, Der Kaiser und sein Gott, Berlin 2010, 158-163.
Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 4), passim; vgl. auch Klein, Bild des Augustus (wie
Anm. 103), 234-235, der ebenfalls die aitiologische Methode Eusebs ignoriert.
Carl Schmitt, Politische Theologie II, Berlin 1970, 68-93.

' '
Vergil, Aen. 8; vgl. Binder, Aeneas und Augustus (wie Anm. 79), 3-5.
Genesis 49,10; Micha 5 u. Psalm 72,2.
Eusebius, d. e. 3, 7, hg. von Ivar Heikel, Eusebius Werke, 6. Bd., Leipzig 1913, 35; vgl. h.e.
1, 5,2; vgl. h.e. 1, 5,2; v. C. 2, 19; 4, 29; Konstantin, oratio ad sanctorum coetum (wie Anm.
10); hierzu Timothy D. Barnes, Constantine and Eusebius, Cambridge/Mass./London 1981,
245ff; Rudolf Leeb, Konstantin und Christus, Berlin/New York 1982, 55ff; Friedhelm
Winkelmann, Euseb von Kaisareia, Berlin 1991, 126ff.
Luc 2, 1-14.
Vgl. Kinzig, Novitas Christiana (wie Anm. 111), 293.



((/zzzpervz/zzi s/ney/ne rfetf/zz (Tez-g., /fezze/s /, 2 79y 379

siert sich performativ auf die Idee des Friedens: Hatte die Polyarchie der <Poleis>

und der tyrannischen Diadochenreiche die aus ihrem gegenseitigen Antagonis-
mus resultierenden Kriege zum strukturellen Merkmal in der Zeit vor dem Prin-
zipat, so überwand der <novus statusz der <Pax Augustaz in der Fülle der Zeilen
durch ihre universale Herrschaft über die hellenistische Welt nicht nur deren

permanenten Kriegszustand, sondern ließ ihre partikularen Geschichten in der

ewe« Universalgeschichte des von Augustus gegründeten (Imperium Romanurm
aufgehen, das damit seine providentielle Funktion für die Ermöglichung des

neuen, von Christus bestimmten <Aion> und die Ausbreitung und Geltmachung
des Evangelium erfüllen konnte.

Faz/7

Die Untersuchung konnte eine erstaunliche Kontinuität der von den Augusteern
generierten Synekdoche der <Pax Augustaz über das Theologumenon des Lukas-
evangelium bis zu den geschichtstheologischen Konstrukten der Kirchenväter
nachweisen, deren Pfadabhängigkeit in mimetischen Referenzen und Transla-
tionen auf dem augusteischen Pax-Verständnis beruht. Die Abweichung Hippo-
lyts von Rom von dieser Pfadabhängigkeit konnte nicht nur nicht diese domi-
nierende <Pax Augustaz-Synekdoche suspendieren, sondern diese wurde nun-
mehr zum Theologumenon der <Pax Augustaz als analogem Abbild der <Pax

Christiz entfaltet, das spätestens unter Constantin dem Großen mit Eusebius zur
Deutungshegemonie mit geradezu kanonischem Rang und daher mit hegemonia-
lern Anspruch gelangte. Seine oikumenische Reichweite verdankte dieses Theo-

logumenon, das die providentielle Funktion der auf Recht gegründeten Friedens-
Ordnung des Augustus im Rahmen des Heilsplanes Gottes verstand, durch seine
methodische Nähe zur vorchristlichen typologischen Exegese und seine Affinität
zur griechisch-römischen Geschichtstheologie des mittleren Piatonismus.

Das Signifikat der heilsgeschichtlich gedeuteten <Pax Augustaz an der Zei-
tenwende, mithin in der Fülle der Zeit und als Ausgangspunkt für das christliche
<Aionz, konnte als formative Ordnungsidee trotz aller Diskontinuitäten und auch

trotz der augustinischen Geschichts- und Staatstheologie in mimetischen Trans-
lationen bis weit ins Mittelalter wirken,'^ indem es für die Kaiser des (Sacrum

Imperium Romanumz nicht nur eine legitimatorische Funktion hatte, sondern da-

rüber hinaus als Signifikant im europäischen Erinnerungsraum auch in den Frie-
densdiskursen der säkularisierten Neuzeit'^ und der zeitgeschichtlichen Gegen-
wart sein performatives Potential zur Geltung bringt.'

"* Orig Cels, 2, 30.
Eusebius, d.e. 3, 7.

Vgl. u.a. Marion Giebel, Augustus, Reinbek 1984, 133-134.
Vgl. Dahlheim, Augustus (wie Anm. 5), 396-405.' Vgl. Doyle, Empires (wie Anm. 6), 92-98; Münkler, Imperien (wie Anm. 6), 105-126.



380 //(?7/?z SpT-o//

«/wpenww 5777e /me </ec/7> (KeT-g., rie77e/5 7,279/ D/e /?e/ere«z a«/aïe <Pax rit/g7/5/a> a/5
o/Â77me/7êvc/îe.s' 777eo/og!//we«o« 7/777/ a/5 aa/versa/e 07'</777777g5/</ee afe.v <770x775 otx/oz </e.s

<p777?cep5>: Ko7« IKe//geaïe/7/ c/er ri 7/g7/5/ee/- zi/m /!e//5gesc/;/c/7///c/)e77 De7//7/77g5pa7-ac/7g777a
afer AïVc/eavato'
Die Pax Augusta gilt auch heute noch als exzeptionelle, die Geschichte der okzidentalen
Kultur und den Erinnerungsraum der gesamten Welt prägende Leistung römischer Staats-
kunst. In dieser Studie soll geklärt werden, von welchen geschichtstheologischen Voraus-
Setzungen diese politische Formation ausging und welche Nachhaltigkeit sie bei den
Kirchenvätern erzielte.

Augustus - Pax Augusta - Imperium Romanum - Lucas-Evangelium - Kirchenväter -
Geschichtstheologie - Aitiologie.

«//»perd/m 5777e/777e öfez/r» /T7rg/7e, isT/e'/cfe 7,279/ La re/e'reace à /a <Pajcri77g7/5/a> ew
tan/ </7/e tLeo/ogumeno« œcMmé«/çue et /r/ée M«;ver5e//e e/e / 'orr/re c/a <770x7/5 o/'t/o; c/a

rpn'/7cep5>: De / 'épopée «n/verse/Ze aî/gî/5teenne 07/ pa7-ac//g7ne </'777/e7-p7"e'/a/7077 <7e /'/7Z5-

to/re c/77 .va/777 afôr pères </e /'Lg/we
La Pax Augusta est encore aujourd'hui considérée comme performance exceptionnelle de
l'art de gouverner romain qui a marqué l'histoire de la culture occidentale et l'espace du
souvenir collectif du monde entier. Cette étude a pour but d'identifier les conditions théo-
logiques historiques à la base de cette formation politique et l'héritage qu'elle a laissé au-
près des pères de l'Eglise.
Auguste - Pax Augusta - empire romain - Evangile de Luc - pères de l'Eglise - théologie
historique - étiologie.

<r/mpe/-77777ï 5777c/777e fifec//» /Ferg., rie77e/5 1,279/ // 77/ë77777e77/o a//a <Pax /17/g7/5/a> 00777e

7eo/og77777eT7077 ec77777e777co e co777e /<7ea o/Z orc/me 005777/00 </e/ <7701775 oro/o> </e/ rprmceps);
Da// 'epopea 7777/ver5a/e aagw.v/ea a//a /e//77ra parac/7g777a//ca </e//a sa/vezza 77e/ paaW </e//a
C/7/e5a

Nella storia délia cultura occidentale e nella memoria collettiva del mondo interno, la Pax
Augusta viene vista ancora oggi corne un eccezionale risultato dell'arte politica romana.
Questo contributo indaga i presupposti storico-teologici da cui nacque questa costruzione
politica e la persistenza che ebbe tra i padri délia Chiesa.

Augusto - Pax Augusta - Imperio Romano - Vangelio di Luca - padri délia Chiesa - sto-
ria délia teologia - aitiologia.

«/777pe7777777 5777e/?77e c/ec//» /Kerg., rie77e/5 7,279/ //e/è/"e77ce 7o /Ae Pa.vri77g775/a 05 077

eC77777e777Ca/ //7eo/og7777?e77077 a77</ a 77777Ve7"5a/ 0077cep/ W7Ï/7777 //7e 7770V775 07</o> o/"7/7C

rprmceps/. Ft'otti //7e /7777e/e55 ri77g775/a77 ep/c poe777 /o //7e G/7777'o/ï /à/Ler '5 pa7-a<//g777 o/"
777/e7p7e/a/7077 0/5a/va/7077 /775/OTy

The Pax Augusta is still considered an exceptional achievement of Roman statecraft and it
continues to occupy an important place in the history of Western culture and the historical
memory of the whole world. The aim of this research study is to lay bare the theological
premises which gave rise to this political arrangement and to assess the extent of its
imprint on the Church Fathers.

Augustus - Pax Augusta - Imperium Romanum - St. Luke's Gospel - Church Fathers -
theology of history - aitiology.

T/e/Pz SpT-o//, Prof. Dr., Philologisch-Historische Fakultät der Universität Augsburg.


	"Imperium sine fine dedi" (Verg., Aeneis 1,279) : die Referenz auf die 'Pax Augusta' als oikumenisches Theologumenon und als universale Ordnungsidee des 'novus ordo' des 'princeps' : vom Weltgedicht der Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deutungsparadigma der Kirchenväter

