
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 108 (2014)

Artikel: Una voce critica contro la guerra : l'archimandrita Spiridon cappellano
militare

Autor: Merlo, Simona

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-545008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-545008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Una voce critica contro la guerra: l'archimandrita
Spiridon cappellano militare

Simona Merlo

L'archimandrita Spiridon (Kisljakov) fu una figura originale nel panorama della
Chiesa russa a cavallo tra XIX e XX secolo. La sua ricca e articolata vicenda

biografica ne rivela un profilo tutt'altro che ordinario: monaco del Monte Athos,

pellegrino sulle strade della Terra Santa, viaggiatore in Asia Centrale, missiona-

rio in Siberia, predicatore tra i senzatetto di Odessa, cappellano militare e, infine,
fondatore a Kiev della fraternità del Dolcissimo Gesù dedita all'aiuto ai poveri
della città, rese nota la sua esperienza personale attraverso gli scritti autobiogra-
fici, in particolare le memorie /z v/t/e««ogo / perez/7ogo. Faspow/wtfwt/'a /jro/jo-
vedw/faj-wiss/ottera v 5/è/r/ [Cose viste e vissute. Memorie di un predicatore
missionario in Siberia]' e /srpoverf' siyasceww/Äaperec/cer/rov /a [Confessione di

un prete davanti alia Chiesa].^ Uomo degli opposti, Spiridon è una personalità
non facile da decifrare, che incarna nella stessa sua esistenza il carattere antino-
mico della spiritualité russa: moderno e al tempo stesso conservatore; missiona-
rio in Siberia ma critico verso i metodi di evangelizzazione utilizzati dalla Chie-

sa; cappellano militare decorato per i servizi prestati ma oppositore della guerra
«anticristiana»; avversario dell'unione tra Stato e Chiesa ma sostenitore di una

visione teocratica della vita sociale.^

' Le memorie di Spiridon fiirono pubblicate a puntate, a partire dal febbraio del 1917, sulla
rivista religiosa di Kiev «Christianskaja mysl'». Alcuni estratti apparvero negli anni 1977-
1979 sulla rivista di Francoforte «Nadezda» e solo nel 1993 furono ripubblicate integral-
mente da un editore russo di Riga. La traduzione della sua prima opera per mano di Pierre
Pascal e la conseguente pubblicazione in francese dal titolo Mes missions en Sibérie. Sou-
venirs d'un moine orthodoxe russe, Paris 1950, fecero conoscere la figura deU'archiman-
drita anche al pubblico occidentale. In italiano le memorie sono state pubblicate sulla base
del testo di «Christianskaja mysl'» con il titolo Le mie missioni in Siberia. Cose viste e vis-
sute, presentazione di Enzo Bianchi, tr. di M. Galmozzi Cremaschi, Torino 1982.

' Spiridon (Kisljakov), Ispoved' svjaâéennika pered cerkov'ju, Kiev 1919. A differenza del

primo, questo secondo scritto di Spiridon non ha conosciuto una grande diffusione.
' Per una biografia di Spiridon si veda Simona Merlo, Una vita per gli Ultimi. Le missioni

deU'archimandrita Spiridon, Magnano (Bi) 2008.

SZRKG, 108 (2014), 223-238



224 Ämowa Mer/o

AI centro di tale itinerario esistenziale per nulla lineare vi fu l'esperienza che
fa da cesura al suo percorso umano e spirituale: il periodo trascorso come Cappel-
lano militare dell'esercito russo durante la prima guerra mondiale. Quanto vide e

visse al fronte lo scosse nel profondo, mutô completamente i suoi valori e provo-
co in lui una riflessione sul carattere anticristiano di ogni guerra. La convinzione
dell'incompatibilità tra guerra e cristianesimo, la certezza che la guerra fosse il
male assoluto e non fosse giustificabile sul piano religioso, la condanna dell'ab-
braccio tra il potere ecclesiastico e quello politico, l'aperta critica aile pratiche
devozionali délia Chiesa ortodossa russa connesse alla guerra, furono posizioni
che lo contrapposero aile gerarchie e contribuirono a creare attorno a lui la fama
di tolstoiano.

L'esperienza personale deU'archimandrita Spiridon è una microstoria, che

perô ha un rilievo sul piano délia storia ecclesiastica più generale: a partire da

essa è infatti possibile ricostruire, grazie alle memorie e aile fonti archivistiche, il
dibattito sorto in seno alla Chiesa russa sull'atteggiamento da tenere nei con-
fronti del primo conflitto mondiale, in cui furono coinvolti tanto i vertici délia
Chiesa, quanto figure minori come i missionari eparchiali. Esaminando i docu-
menti e gli scritti dell'epoca emerge come all'interno délia Chiesa russa vi fosse

uno spettro di voci diverse rispetto alla guerra, tra cui quella di Spiridon fu cer-
tamente dissonante ma non secondaria.

Sp/rz'âfcw «« fo/sto/ano?

Lo scoppio délia prima guerra mondiale colse Spiridon a Odessa, dove si era
trasferito dopo l'esperienza missionaria in Siberia. Nella grande città portuale
incontrava i poveri nei ricoveri notturni, rifugio per chi viveva ai margini délia
società, e svolgeva attività pastorale con i mendicanti. Nelle memorie avrebbe
descritto con accenni drammatici la propria reazione dinnanzi alla notizia délia
mobilitazione delle truppe russe contre la Germania, all'inizio dell'agosto del
1914 («In quei giorni terribili io mi concentrai tutto sulla guerra. <Guerra>, sus-
surravo dentro di me; <Si, guerra! >, pronunciavo ad alta voce»"). Alcune setti-

mane dopo l'inizio del conflitto, avrebbe pronunciato l'omelia che diede avvio
alio scontro con le gerarchie ecclesiastiche riguardo all'atteggiamento da tenere
nei confronti délia guerra. Terminava con la frase: «Finché i cristiani condur-
ranno guerre, in nessun caso avranno il diritto di chiamarsi cristiani.»^ Tali pa-
role vennero comunicate all'arcivescovo di Cherson e Odessa, Nazarij (Kirillov),
che lo convocô perché rendesse ragione delle proprie affermazioni. Spiridon
riferisce le parole che l'arcivescovo avrebbe detto in quell'occasione:

«La guerra attuale è una guerra santa; Cristo stesso disse che ci saranno guerre e

anche disse: <Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la vita per i propri
amici> (Gv 15,13). Oltre a questo, la Chiesa onora molti santi guerrieri quali emi-

" Spiridon, Ispoved' svjascennika pered cerkov'ju (cf. nota 2), 46-47.
* Ivi, 57.



t/na voce cr/7/ca con/ro /o gwerra: / 'arc/7n»a»c/n'ta Spirit/on 225

nenti servi di Cristo. Non benediceva forse san Sergij di Radonez i suoi monaci
prima délia battaglia contre i tartari? Ogni insegnamento contre la guerra è un in-
segnamento tolstoiano.»^

Con il richiamo a Sergij di Radonez Nazarij sottolineava la tradizionale vici-
nanza délia Chiesa accanto all'esercito russo, testimoniata anche dal fatto -
anch'esso ricordato dal vescovo - che nel calendario ortodosso sono venerati
santi guerrieri (si pensi ad Aleksandr Nevskij e Dmitrij Donskoj, per citare solo
due esempi). Spiridon si poneva quindi fuori délia tradizione: l'accostamento

operato dall'arcivescovo tra le parole pronunciate da Spiridon e gli insegnamenti
di Lev Tolstoj sottintendeva un giudizio di scarsa ortodossia. Lo scrittore era
stato infatti seomunicato dalla Chiesa ortodossa russa nel 1901 per le sue posi-
zioni eterodosse, quali la convinzione ehe dovessero essere accettate soltanto

quelle parti del Vangelo comprensibili a tutti, la negazione délia divinité di Cri-
sto, il rifiuto délia Chiesa e di ogni forma di rito religioso. Il contrasta tra Spiri-
don e la gerarchia ecclesiastica va pertanto letto nel quadro délia viva polemica
antitolstoiana che infiammava la Chiesa ortodossa russa in quegli anni/

L'accusa di essere un discepolo di Tolstoj sarebbe stata ripetuta a Spiridon nel

corso di tutta la sua esistenza. Personalmente egli mai si défini «tolstoiano» e

anzi negô di essere simpatetico con le posizioni del grande scrittore. Tuttavia,

pur non sentendosi e non dichiarandosi tolstoiano, Spiridon condivideva con
Tolstoj l'etica cristiana suggerita dal discorso délia montagna - che occupa un
posto centrale nel suo pensiero - e, soprattutto, il ripudio délia guerra. Stando
aile sue memorie, taie riflessione maturô in lui proprio in seguito al contrasto con
l'arcivescovo Nazarij. Secondo Spiridon, il discorso délia montagna era come la
bussola per comprendere quale dovesse essere l'orientamento evangelico a pro-
posito delle guerre. Esso aveva superato lo spirito di belligeranza racchiuso
nell'Antico Testamento, dove il Dio degli eserciti benedice la guerra. Il discorso
délia montagna, letto e riletto in quel periodo, rivelava, invece, «sempre più
chiaramente la verità di Cristo» e rendeva «sempre più evidente che la guerra è il
colmo di ogni orrore, che essa è il più orribile processo di detonazione e di nuova
accumulazione di ogni male nella nostra vita sociale anticristiana».®

È proprio il discorso délia montagna, quindi, a collegare idealmente Tolstoj a

Spiridon. Quest'ultimo contrapponeva «i rappresentanti délia Chiesa di Cristo»,
schierati «dalla parte délia carneficina deU'umanità, deU'orribile, sanguinosa

guerra del popolo», al «rinnegato dalla Chiesa Lev Nikolaevic Tolstoj, con nelle
mani il discorso délia montagna di Cristo, corne un Mosè russo con le tavole
délia legge del Nuovo Testamento».' Il fatto stesso che additasse quale esempio

'' Ibidem.
' Sulla polemica antitolstoiana all'interno délia Chiesa ortodossa russa si veda Pâl Kolsté,

The Demonized Double: The Image of Lev Tolstoi in Russian Orthodox Polemics, in: Sla-
vie Review, 65/2 (2006), 304-324; Georgij Orechanov, Russkaja Pravoslavnaja Cerkov' i
L. N. Tolstoj. Konflikt glazami sovremennikov, Moskva 2010.

*
Spiridon, Ispoved' svjaäcennika pered cerkov'ju (cf. nota 2), 59.

' Ibidem.



226 S/mona Wer/o

di uomo di pace lo scrittore scomunicato era scandaloso per il mondo ecclesia-
stico del tempo e non poteva essere giudicato positivamente dai vertici della
Chiesa. Eppure tale riferimento non era casuale. Tra le letture giovanili di Spiri-
don le opere dello scrittore occupavano un posto di primo piano. A questo propo-
sito è significativo il dialogo con un allievo ufficiale riportato nelle sue memorie:

<«Caro Padre! Ditemi quai è la vostra opinione sulla guerra> - mi chiese l'allievo
ufficiale. <La guerra è il più grande male del mondo> - risposi io. <E il giuramento?>

- chiese l'allievo ufficiale. (Anche il giuramento è un male> - risposi io. <Cosi voi
siete un tolstoiano?>. <No, io sono un cristiano [...]>. <Ma non predicava cosl anche

Tolstoj?>. <In tal caso egli predicava la verità di Cristo.)»'"

Oltre al contrasto con l'arcivescovo Nazarij, a Spiridon si contrapposero i
missionari eparchiali. Costoro costituivano una particolare categoria di preti, in-
caricati della «missione interna» della Chiesa ortodossa russa, ovvero di svolgere
la loro attività pastorale tra i gruppi della popolazione sottoposti all'influsso delle
sette, dei Vecchi Credenti e del cattolicesimo, specialmente nelle grandi città. A
capo dei missionari eparchiali di Odessa era il prete Michail Kal'nev, una
personalità di primo piano non soltanto nei circoli ecclesiastici della città, ma pu-
re negli ambienti teologici russi in generale. Esperto del movimento settario, cos-
tui aveva pubblicato varie opere che ne avevano propagato la fama ben oltre i
confini dell'eparchia di Odessa. In uno dei suoi scritti, nel 1914, aveva proposto
una giustificazione della guerra da un punto di vista cristiano. La guerra è certa-
mente un male - scriveva in un capitolo intitolato SW/a /ice/ïà t/e/Zo gz/erra e

sw//'qppos7zz'o«e a/ ma/e -, tuttavia, essa «esiste ed esisterà finché vivrà sulla
terra l'umanità peccatrice, poiché la guerra [...] è un mezzo di punizione dei mal-
vagi nelle mani della Provvidenza di Dio e uno strumento di difesa del bene e

della verità da costoro»." Secondo Kal'nev, nell'Antico Testamento Dio insegna
agli uomini a considerare la guerra il maie più grande, ma, al tempo stesso, per
bocca dei profeti, comanda agli israeliti di dichiarare guerra «a questo o a quel
popolo, promettendo loro il Proprio aiuto onnipotente nella guerra».'" Anche
Cristo, pur predicando l'amore verso i nemici, «non ripudiava la guerra e il
servizio militare, ma trovava assolutamente naturale che i guerrieri combattes-

sero con un'arma nelle mani a favore del re di questo mondo per la sua difesa dai
nemici (Gv 18, 36)»." La risposta data da Gesù a Pilato: «Il mio regno non è di
questo mondo; se il mio regno fosse di questo mondo, i miei servitori avrebbero
combattuto perché non fossi consegnato ai Giudei», significava che «i servitori
del re, cioè i soldati, devono difendere i re di questo mondo dai loro nemici, na-
turalmente con la forza delle armi»."

Ivi, 80.
" Michail A. Kal'nev, Obliéenic Izeuéenija russkich sektantov-racionalistov (duchoborov,

molokan, stundobaptistov, «evangel'skich christian», adventistov i dr.), izdanie vtoroe, is-
pravlennoe i dopolnennoe, Odessa 1914, 532.

" Ibidem." Ivi, 533.
" Ivi, 539.



{/«a voce cri/ica con/ro /a gwemj; / 'arc/i;'m««cft7ta Sp/V/efo« 227

A partire da queste premesse, Kal'nev, confutava le dichiarazioni contro la
violenza e la guerra di coloro che egli definiva «settari» e «tolstoiani». Ad esem-
pio, sosteneva che la parola «non uccidere» non parlasse «delFomicidio in guer-
ra, ma dell'omicidio arbitrario comune, con uno scopo cattivo». Ciô sarebbe con-
fermato dalle parole Stesse di Gesù, quando dice che chi uccide «sarà sottoposto
a giudizio». I soldati che partecipavano alla guerra, invece, non erano da

sottoporre a giudizio, ma da premiare per il coraggio.'® Alio stesso modo,
quando Gesù diceva di «porgere l'altra guancia», non parlava del «non opporsi
con la guerra all'avversario che invade la nostra patria»'® e quando diceva «ama-
te i vostri nemici» intendeva che «possiamo amare e perdonare soltanto il nostra,
personale nemico, ma non il nemico délia société, tanto più il nemico délia
nostra patria [...]. In caso di bisogno, ogni cristiano deve insorgere in difesa dei

propri compatrioti con le armi in mano, pronto a dare tutto per loro: la sua fatica,
il suo patrimonio, e anche la sua vita, ricordando le parole di Cristo Salvatore:
<Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la vita per i propri amici»>." Le
conclusioni a cui giungeva erano opposte a quanto affermato da Spiridon: se il
cristiano non difendeva la patria, anche facendo la guerra, non compiva «il do-
vere di cittadino e di fïglio délia propria patria» e non aveva il diritto di chiamar-
si cristiano.'"

MoMitaz/one e ûfevoz/owe

Kal'nev esprimeva posizioni largamente diffuse nel mondo ecclesiastico russo di

quel tempo. La maggioranza délia gerarchia e del clero vedeva le sorti délia
Chiesa inscindibilmente legate a quelle deH'impero russo in crisi - non solo a

causa délia guerra - ed era propensa a schierarsi in sua difesa, anche attraverso la
«chiamata aile armi» di tutti gli ortodossi. Anima délia Santa Russia, la Chiesa

non poteva non essere solidale con la patria minacciata. Tale atteggiamento era il
riflesso délia peculiare concezione dello Stato ortodosso su cui era improntato
Timpero zarista, che si richiamava all'eredità bizantina délia «sinfonia» tra Stato
e Chiesa. Secondo taie modello di relazioni, le sfere d'azione dei poteri politico
ed ecclesiastico erano distinte, ma provenienti da un'unica fonte divina, una
comune origine che implicava per i due poteri la nécessité di agire di concerto,
quali funzioni di un unico organismo. L'idea stessa di separazione tra i poteri
civile e religioso era pertanto inconcepibile. Corne rilevava lo storico ecclesia-
stico Anton Kartasëv quasi sessant'anni fa, secondo la concezione bizantina
«Chiesa e Stato non dovevano essere avversi l'uno all'altra. Ciô che è di Cesare

e ciô che è di Dio non dovevano essere in conflitto, ma in pieno accordo e armo-
nia, nell'aiuto reciproco ma senza sopprimere la liberté e l'autonomia di ciascuno

Ivi, 534.
" Ivi, 535.
" Ivi, 536.
" Ivi, 541.



228 S/OTona yVfer/o

nel proprio campo»." Tale sistema di rapporti aveva conosciuto neH'impero
russo una propria declinazione, come ha evidenziato in un lavoro fondamentale,
Car' /patr/arc/z [Lo zar e il patriarca], lo studioso Boris Uspenskij;^ un sistema

che, sebbene attraverso fasi diverse, aveva da sempre ispirato le relazioni tra Sta-

to e Chiesa nella Russia zarista, conferendo centralità all'istituzione ecclesiasti-
ca. Tale era lo sfondo su cui si proiettavano le posizioni della parte maggioritaria
della Chiesa ortodossa russa durante il primo conflitto mondiale.

Occorre inoltre considerare come la Chiesa ortodossa, quale uno degli ele-
menti portanti della società russa, non potesse esimersi dal coinvolgimento nelle
vicende belliche. II clima di guerra permeava la vita di tutti gli strati della so-
cietà. Il conflitto strinse Tintera nazione attorno all'imperatore. L'esito della

guerra fu identificato con la sopravvivenza stessa della Russia, tanto che, alio
scoppio del conflitto, cessarono le proteste che avevano arroventato il clima
sociale e politico negli anni precedenti, si interruppero gli scioperi, la nazione
sembro ritrovare la coesione interna nella lotta contro il nemico. È stato osser-
vato come, nei primi mesi di guerra, in Russia vi fosse un dibattito sui problemi
spirituali della guerra, i cui elementi costitutivi erano la «santa unità tra lo zar e il
popolo», il temporaneo oblio delle antiche battaglie politiche e ideologiche din-
nanzi al comune nemico, Taffermazione dell'eredità ortodossa opposta alla ci-
viltà e alla cultura tedesche laicizzate." Come avrebbe in seguito scritto Alek-
sandr Kerenskij nelle sue memorie, la vita della nazione intera era spostata nella
dimensione della lotta per Tesistenza della Russia. Era Tora della mobilitazione
generale." E accanto alla mobilitazione generale si assistette a una sorta di
«devozione generale», i cui elementi portanti erano costituiti dalle preghiere per
la vittoria, dalle apparizioni di Cristo, della Vergine e dei santi negli accampa-
menti militari e nei campi di battaglia, dalla venerazione di icône militari tau-

maturghe: tutte manifestazioni di pietà popolare deplorate dall'archimandrita
Spiridon, che vi ravvisava Televazione della guerra a culto religioso.

Lo sforzo bellico sostenuto dalla Russia nel primo conflitto mondiale fu in-
gente." A sei mesi dallo scoppio della guerra Tesercito russo contava quasi ein-

que milioni di soldati; nel corso del conflitto sarebbero divenuti quindici milioni:
il più grande esercito mai conosciuto prima di allora." Tuttavia, al di là

dell'immagine di forza rappresentata da un cosi alto numéro di soldati, la realtà

" Anton KartaSëv, Vossozdanie Svjatoj Rusi, Moskva 1991 (I ed. Paris 1956), 71.
Boris Uspenskij, Car' i patriarch. Charizma vlasti v Rossii (Vizantijskaja model' i eë russ-
koe pereosmyslenie), Moskva 1998.
Aleksandr N. Dmitriev, André Filler, La mobilisation intellectuelle. La communauté acadé-
mique internationale et la Première Guerre mondiale, in: Cahiers du Monde russe, 43/4
(2002), 629." Aleksandr Kerenskij, The Kerensky Memoirs: Russia and History's turning point, London
1965, tr. it. di M. E. Zuppelli Morin, Memorie: la Russia alia svolta della storia, Milano 1967.

Sull'ampia bibliografia russa circa la prima guerra mondiale si rimanda a Rossija v Pervoj
miravoj vojne: UkazateT literatury 1992-2011 gg., a cura di A. I. Sliva, Moskva 2013.

** Dati riportati in Andrea Graziosi, L'Urss di Lenin e Stalin. Storia dell'Unione Sovietica.
1914-1945, Bologna 2007, 69.



I/na voce cr/hca confro /a gnemr / 'arc/t/mant/rjVa 5pin7/o« 229

della vita nelle trincee e nelle retrovie russe era ben altra. A mano a mano che la

guerra avanzava, diveniva sempre più evidente la disorganizzazione in cui ver-
sava l'esercito russo. Le truppe soffrivano per la penuria di munizioni, di generi
alimentari e di medicine. Quella che la Russia - come del resto le altre potenze in
conflitto - aveva creduto una guerra-lampo, si era trasformata in una guerra di

logoramento, cogliendo di soipresa lo stesso governo, in primo luogo il ministero
della guerra, che non aveva previsto un conflitto di lunga durata. La produzione
di materiale bellico e di attrezzature militari non riusciva a stare al passo con le
richieste. Inoltre, la rete dei trasporti non era sufficiente a garantire gli approvvi-
gionamenti. II freddo dell'inverno colse l'esercito impreparato, mal equipag-
giato, sprovvisto di indumenti caldi e calzature adeguate. Molti soldati perde-
vano la vita o erano fatti prigionieri; altri rimanevano invalidi, impazzivano, si
ammalavano. Le epidemie si susseguivano, mentre tra le truppe si diffondeva lo
scoraggiamento.

Spiridon conobbe da vicino questa realtà. La decisione di partire per la guerra
maturö negli ultimi mesi del 1914, quando si rese conto che l'ambiente ecclesia-
stico di Odessa gli era divenuto intollerabile. Su consiglio di un monaco amico,
padre Erofej, divenne cappellano militare. Tale scelta rappresenta uno dei nodi
irrisolti della biografia: perché se egli era cosi contrario alla guerra decise co-

munque di arruolarsi? E una delle contraddizioni che costellano la vita
dell'archimandrita, uomo delle antinomie. Avrebbe scritto a proposito dei dubbi
sulla partecipazione alia guerra:

«Tentennai a lungo: dovevo o non dovevo andare in guerra? Se andrô in guerra, ne
prenderö parte; se invece non ei andrô, non sarà più possibile vivere ad Odessa,
poiché l'arcivescovo e i missionari non mi lasceranno rimanere [...]. Ero compléta-
mente confuso e non sapevo come dovessi agire. Infine, seguii il consiglio di padre
Erofej.

Parti per il fronte sud-occidentale nel novembre del 1914?® Dapprima presto
servizio in alcuni ospedali militari della regione di Cholm; quindi, dal luglio del
1915, presso la settantasettesima brigata." Per lo zelo dimostrato nell'attività
pastorale tra i soldati, nel settembre del 1915 fu decorato con l'ordine di
sant'Anna. Per lo stesso motivo, nel giugno dell'anno successivo, il Santo Sino-
do lo elevô al grado di archimandrita?® su proposta di un autorevole ecclesia-
stico, Evlogij (Georgievskij), che era vescovo di Cholm al tempo in cui Spiridon
aveva prestato il servizio di cappellano militare in quella regione."® Per Spiridon
la guerra fu un'esperienza sconvolgente, che provocö in lui un profondo cam-
biamento. L'incontro con gli orrori del conflitto - la morte di migliaia di giovani,

" Spiridon, Ispoved' svjascennika pered cerkov'ju (cf. nota 2), 61.
Ibidem.

" Stato di servizio del cappellano militare Spiridon, in: Central'nyj Derzavnyj Istoriônyj Ar-
chiv Ukrajiny, d'ora in poi CDIA, fondo 127, inventario 798, fascicolo 701, foglio 2.

^ Ivi, foglio 2 tergo." Spiridon, Ispoved' svjascennika pered cerkov'ju (cf. nota 2), 97.



230 Simona Mer/o

i soldati impazziti, la diffusione del colera tra le truppe - segno una svolta nella
sua vita. Le dolorose impressioni prodotte in lui dalla guerra sarebbero state
affidate al già citato volume /.spover/' iv/aice««/^a perecf cer/covyw, dove era
ripetutamente espressa la convinzione che la guerra non potesse avere giustifica-
zione alcuna dal punto di vista cristiano. «Nella parte più profonda del mio spi-
rito - scriveva - non potevo immaginarmi in nessun modo che, ancora nel vente-
simo secolo, dei cristiani potessero dichiarare guerra, potessero combattere, e che
nella vita dei cristiani potesse mai esserci la guerra».^°

Le parole di Spiridon erano soprattutto critiche verso il nazionalismo di molti
ecclesiastici - non solo ortodossi - che difendevano la guerra quale espressione
dell'eroismo cristiano. Ma esse attaccavano anche pratiche religiose come le

speciali formule e preghiere per la vittoria sui nemici contenute nei libretti desti-
nati al servizio liturgico in tempo di guerra:

«Leggendo e rileggendo alcune volte queste formule [eArfen 7] e questa preghiera,
provai, come non mai, un grande orrore. <Dio mio> - dicevo - <come ho fatto fino
ad oggi a leggere in chiesa questa preghiera e queste formule militari sacrileghe?
Poiché esse tutte sono assetate di sangue umano! In esse non c'è una parola che non
sia sangue, sangue e sangue...Chi le ha composte? Chi è il loro autore? Il Sinodo?
La Chiesa? Oh, grande Dio! Dove è mai da noi Cristo? In che cosa L'abbiamo tras-
formato? Dov'è in noi la fede viva in Dio? Che cos'è diventato il nostro ufficio di-
vino? Davvero la Chiesa con i suoi santissimi papi, patriarchi, sinodi è giunta ad

una tale terribile condizione che [...] sacrifica e vende, vende e sacrifica lo stesso
Dio cristiano vivente?»/"

Spiridon si scagliava inoltre contro altre forme di devozione connesse alla

guerra, corne il fenomeno delle apparizioni délia Vergine, percepite da clero e

popolo quali segni di benevolenza divina nei confronti délia Santa Russia e del
suo esercito, ma che per lui non erano altro che «invenzioni»:

«In tempo di guerra inventiamo ogni genere di segni prodigiosi nel cielo, o di vi-
sioni, corne al tempo délia guerra russo-giapponese, quando si diceva che fosse ap-
parsa la Madré di Dio con il bambino e con la sua mano purissima avesse indicato
l'oriente, cioè il Giappone, corne il paese che in un tempo non lontano sarebbe stato
vinto dalle armi russe. Anche al tempo di questa guerra mondiale pare che una
compagnia, o un intero reggimento di soldati russi, abbia visto la Madré di Dio,
circondata in cielo da innumerevoli Cherubini, Serafmi, e cosi via. Simili inven-
zioni miracolose e fantastiche del nostro clero cristiano testimoniano con insistenza
del fatto che noi, pastori délia Chiesa, ci siamo impadroniti di tutta la religione
cristiana corne di un nostro monopolio [...] e suoniamo la campana e la tromba
circa questi miracoli celesti che riguardano la guerra, e li sanzioniamo corne realtà
autentica, divina, soltanto per far piacere, con simili fantasticherie, ai forti di questo
mondo!»"

Con la riprovazione delle preghiere per la sconfitta del nemico e la critica agli
eventi miracolosi Spiridon andava a colpire soprattutto quelle forme di devo-

Ivi, 56.
" Ivi, 66.
32 f • -70



C«a voce cr/V/'co co»/ro /a gaerra: / 'arcAi/want/nta 5/?/nWo« 231

zione che esprimevano l'alleanza tra Chiesa e Stato, che associavano fede e vit-
toria militare, che reputavano la difesa délia patria un valore religioso.

«.Per /o C/z/'e.vo, per /o zor e per /a pa/r/a»

11 Santo Sinodo, l'organo di governo della Chiesa ortodossa russa, intervenne più
volte a sostegno dell'esercito imperiale «ortodosso». Proprio all'inizio della

guerra, esso emanô uno speciale appello in cui dichiarava che la Russia, «inas-

pettatamente coinvolta nella battaglia contro i nemici», aveva il compito di difen-
dere «non soltanto i fratelli di fede, ma anche la gloria dello zar e l'onore della
patria». II Sinodo invitava tutti i preti ortodossi a confortare i propri fedeli, a

rafforzare la loro fede, a proteggerli dalle seduzioni che Ii insidiavano e a soste-
nerli «nell'amore per la Chiesa, per lo zar e per la patria». Esso si rivolgeva
quindi direttamente ai soldati e, dopo avere parlato del dono della vittoria contro
il nemico che attendeva la Russia e i suoi alleati, aggiungeva che la santa Chiesa
di Cristo avrebbe pregato incessantemente il Signore affmché Ii «conservasse]
incolumi sotto la Sua protezione e don[asse] la corona del regno etemo a coloro a

cui [sarebbe stato] dato cadere nel glorioso combattimento»/'
Per tutta la durata della guerra la Chiesa ortodossa prese attivamente parte

all'organizzazione del soccorso all'esercito e alia marina russi. In questo senso
andavano alcune disposizioni del Sinodo come quella che invitava i monasteri e

le parrocchie a versare offerte a favore dei feriti e di coloro che erano chiamati al
fronte, nonché a organizzare ospedali militari nei locali di loro proprietà.^
L'impegno maggiore della Chiesa era, tuttavia, l'invio di cappellani militari al
fronte. Se, in tempo di pace, i cappellani militari in servizio erano circa 730,
durante la prima guerra mondiale il loro numéro raggiunse le 5.000 unità.^ A
essi spettava in compito di curare i bisogni spirituali dei soldati, ma anche di
aiutare i medici, di dirigere la raccolta dei corpi dei morti e dei feriti, di occu-
parsi delle tombe dei caduti, di trasmettere la notizia dell'uccisione o del feri-
mento di un soldato ai parenti, di scrivere lettere aile famiglie dei soldati muti-
lati.^ Erano rivestiti, inoltre, della missione di infondere in coloro che andavano
a combattere l'amore per la patria. A questo scopo, a partire dal 1916, i cappel-
lani furono affïancati da predicatori con lo speciale incarico di «sollevare il mo-
raie» delle truppe.

Quanto fosse importante il ruolo che il clero militare giocava all'interno della
Chiesa è testimoniato dalla circostanza che il capo dei cappellani militari, che

portava il massimo titolo previsto dalla Chiesa russa per i preti sposati, quello di
protopresbitero, fosse membro permanente del Santo Sinodo. Il protopresbitero
dell'esercito e della marina russi era una figura di primo piano all'interno del

" Documenta pubblicato sull'organo del Santo Sinodo: Cerkovnye vedomosti, 30 (1914), 347.
" Ivi, 348.

_

Georgij Savel'skij, Vospominanija poslednego protopresvitera russkoj armii i flota, Moskva
1996 (I ed. New York 1954), vol. II, 93.

* Ivi, 94.



232 S/mo«a A/er/o

clero russo, in quanto era un ecclesiastico che si trovava a contatto con lo zar.
Anzi, in alcuni casi era il rappresentante ufficiale del sovrano, come sottolineö
nelle sue memorie l'ultimo protopresbitero dell'esercito e della marina russi,
Georgij Savel'skij, a capo dei cappellani militari russi dal 1911. Costui racconta
di come visitasse i reggimenti e le brigate, le trincee e gli ospedali militari,
«ovunque celebrando la liturgia e predicando» e di come salutasse le truppe a no-
me dello zar, distribuendo piccole croci e icone affidategli dall'imperatrice."

Nel corso della guerra, il panorama politico della Russia, com'è noto, mutö
completamente, a seguito della rivoluzione di febbraio, il crollo dell'autocrazia e

l'assunzione del potere da parte del governo provvisorio. La guerra era ancora in

corso e l'esercito russo si trovô alio sbando. In tale contesto, nell'agosto del

1917, si apri il Concilio della Chiesa ortodossa russa, per ristabilire il patriarcato,

soppresso da Pietro I nel 1721 e mai più ripristinato, ma anche per rendere la
Chiesa adeguata alle trasformazioni in atto nella società. Era dal 1905 che i ve-
scovi russi tentavano di organizzare il Concilio, senza riuscire a ottenerne
l'indizione da parte dello zar, l'unico a cui, grazie a un diritto di cui si era già
avvalso Costantino e che, tramite Bisanzio, era passato alio zar russo, spettava la

prerogativa della convocazione dell'assemblea conciliare.
Di fronte alle sconfitte subite sul campo dalle forze armate russe e al feno-

meno della diserzione, ai padri conciliari sembrô indispensabile lanciare un mes-
saggio di esortazione ai soldati «amanti di Cristo, difensori della nostra Chiesa e

della nostra Patria»,^ affinché non fuggissero davanti all'esercito tedesco, ma
combattessero con coraggio. Su proposta del protopresbitero Savel'skij, l'as-
semblea conciliare approvö un appello indirizzato all'esercito e alla marina russi.
Taie documenta rispecchiava la posizione ufficiale e maggioritaria della Chiesa
ortodossa russa di fronte alla prima guerra mondiale, concepita come lotta pa-
triottica contro un nemico capace di schiacciare la Santa Russia e, con essa, la fe-
de ortodossa.

L'appello costituiva una chiamata al popolo russo, ma soprattutto ai soldati
ortodossi, in quanto «una fitta tenebra [aveva] awolto la terra russa e sta[va]
uccidendo la grande e possente Santa Russia». Scriveva il Concilio che «se la

Russia battagliera chinerà il capo, perderà la propria libertà e cadrà sotto la
schiavitù tedesca, che, più forte di quella tartara, soffocherà il popolo», la re-
sponsabilità sarebbe stata soltanto dei disertori e dei traditori. L'appello era di-
retto in primo luogo a loro, affinché si ravvedessero e non pensassero di costruire
il proprio benessere «sulle rovine e sulle ceneri della Santa Russia». In secondo

luogo, il Concilio si rivolgeva ai «valorosi e gloriosi soldati», che avevano conti-
nuato a difendere la Patria con fedeltà, incoraggiandoli ad essere «figli fedeli che

vanno incontro alla sofiferenza e al martirio» per la Santa Russia. A tutti, infine,

" Ivi, 97." Seduta del Concilio della Chiesa russa ortodossa n° 9 del 24 agosto 1917, in Dejanija
SvjaScennogo Sobora Pravoslavnoj Rossijskoj Cerkvi 1917-1918 gg., vol. I, Moskva 1994,
98-101.



t/na voce cr/'rica cow/ro /a guemr / 'orc/t/wa/tc/nta S/«>ic/o« 233

il Concilio chiedeva di dimenticare dispute e calcoli, perdonare le offese e riu-
nirsi «in un'unica famiglia arnica, capace di amore per la Patria e pronta, nel

nome di Cristo, a ogni sacrificio per la sua salvezza» ^ Esemplificativa di questa
visione della guerra sarebbe stata, nel marzo del 1918, la denuncia, da parte del

patriarca Tichon - eletto a capo della Chiesa ortodossa russa nel novembre del
1917 -, del trattato di Brest-Litovsk siglato dai bolscevichi, lesivo, per le conces-
sioni teiTitoriali che vi erano sottoscritte, dell'integrità dello Stato russo.^

In tal senso, la posizione di Spiridon, contraria al nazionalismo in ambito ec-
clesiastico e favorevole alia pace, era decisamente minoritaria. Oltre che a Toi-
stoj essa puo essere accostata alle idee pacifiste del pensatore religioso Nikolaj
Fëdorov, che accusava la società di essere costruita su una vita «senza fraternità»
e di incitare gli uomini alia guerra invece di aiutarli ad amarsi."' Spiridon rite-
neva inaccettabile che la Chiesa si schierasse a sostegno del patriottismo e che il
Concilio alzasse la propria voce per richiamare i soldati a salvare la Santa Rus-
sia, anche a costo di uccidere altri cristiani. In questo senso, le sue idee sulla

guerra si stagliavano in maniera piuttosto originale nel panorama della Chiesa e

della società russe a lui contemporanee. Egli non accettava i concetti stessi di
patriottismo e nazionalismo perché Ii considerava un ostacolo sulla via della
costruzione della fraternità universale a cui aspirava. Tali terni sono alia base di

una lunga lettera che inviô ai padri conciliari, in cui protestava contro l'appello
all'esercito e alia marina e, partendo dalla propria esperienza personale, condan-

nava la guerra dal punto di vista cristiano. La lettera-confessione, tuttavia, non
sarebbe stata letta al Concilio. II patriarca Tichon Tavrebbe inoltrata al vescovo
di Cherson, sotto la cui giurisdizione si trovava Spiridon. In seguito, essa sarebbe

stata inserita nel libro delle sue memorie, di cui costituisce un capitolo, intitolato
Zspovec/' woe/ c/«s/ [La confessione della mia anima].

Da tale lettera risultava chiaramente come la posizione di Spiridon nei con-
fronti della guerra fosse il risultato di un'evoluzione interiore, determinata

daU'esperienza al fronte e dall'incontro con gli orrori del conflitto, che non ave-
va lasciato in lui «pietra su pietra di tutti i [suoi] precedenti valori» e che aveva
prodotto una «radicale revisione» delle convinzioni passate. Egli narrava ai padri
conciliari corne il primo episodio che aveva provocato in lui una profonda rifles-
sione sulla guerra fosse stata la visione di un aereo tedesco, con disegnata sopra
una croce cristiana, che bombardava le postazioni nemiche. Tale scena assurse in
lui a simbolo della contraddizione tra insegnamento evangelico e alleanza tra
Stato e Chiesa, inaugurata da Costantino il Grande e condensata nella formula
«/« /toc szgwe vi/icas».**

^ Ibidem.
Lettera del patriarca Tichon del 18 marzo 1918 sulla pace di Brest, in: Akty Svjatcjsego Ti-
chon, patriarcha Moskovskogo i vseja Rossii, pozdnejäie dokumenty i perepiska o kano-
nièeskom preemstve vysSej cerkovnoj vlasti 1917-1943, a cura di M. E. Gubonin, Moskva
1994, 107-109.

^
Citato in TomâS Spidlik, L'idée russe une autre vision de l'homme, Troyes 1994, tr it. di S.

Morra, L'idea russa un'altra visione dell'uomo, Roma 1995,269.^ Spiridon, Ispoved' svjascennika pered cerkov'ju (cf. nota 2), 115.



234 Sz'mowa Afer/o

Con Costantino era iniziata una «nuova era» della vita della Chiesa, era awe-
nuta «una rapida trasformazione del cristianesimo dalla libera vita religiosa degli
inizi al rigoroso cristianesimo di Stato». Tra le tragiche conseguenze di tale pas-
saggio vi era la partecipazione dei cristiani alle guerre, poiché era avvenuta «una

rapida fusione di Cristo con l'idea del potere terreno di Cesare, del Regno di Dio
con il regno di questo mondo, della Chiesa con il nazionalismo, del servizio della
Chiesa nella società con la divinizzazione pagana di coloro che detengono il po-
tere sulla terra [...]. Dal tempo di Costantino il Grande - chiosava - non c'è stata

e non c'è una Chiesa che non abbia fatto la guerra».""
Uno dei frutti avvelenati della collaborazione della Chiesa con l'istituzione

statale era stata, secondo Spiridon, l'emersione del nazionalismo ecclesiastico. A
partire dal Concilio di Aries del 314, che scomunicô quanti si rifiutavano di

prestare servizio nell'esercito a motivo della fede cristiana, la guerra sarebbe

stata elevata a culto religioso e avrebbero avuto origine fenomeni quali «i mira-
coli militari, l'apparizione di Cristo, della Madré di Dio, dei santi nel cielo

dell'accampamento, le icône militari taumaturghe, le funzioni e le preghiere per
la vittoria sui nemici»." La guerra mondiale non era che l'ultimo capitolo degli
orrori che erano seguiti alla scelta della Chiesa di abbandonare Cristo per il po-
tere terreno, di allearsi alio Stato allontanandosi dall'insegnamento di Cristo,
poiché quest'ultimo rappresentava «la morte per lo Stato». Secondo il pensiero
dell'archimandrita, se la patria era messa al primo posto, la guerra tra cristiani
non suscitava più scandalo alcuno. Spiridon confessava di essere stato anche lui
un «nemico di Cristo», cioè complice della mentalité ecclesiastica nazionalista
che aveva condotto alla guerra, poiché per tanti anni era rimasto lontano

dall'insegnamento del Vangelo. La partecipazione alla guerra mondiale gli aveva

perè aperto gli occhi sulla sua vita spirituale e sulla sua lontananza da quello che

lui chiamava «il lato etico del Vangelo». Percepiva come una colpa particolar-
mente grave il fatto di aver inviato dei soldati russi cristiani a uccidere altri cri-
stiani dopo aver ricevuto l'Eucaristia:

«La penna mi cade di mano al solo pensiero di ciô che ho fatto in guerra. Io, mentre
ero prete dell'altare di Cristo, per tutta la durata della guerra, con la croce e il Santo

Vangelo in mano, mi occupavo con zelo della sanguinosa caccia di alcuni cristiani
contro altri. Ho reso partecipi dei Santi Misteri circa duecentomila soldati che sub-
ito dopo andavano a uccidere dei cristiani. In cosa ho trasformato i Santi Misteri?
Non li ho forse trasformati in uno dei potenti mezzi per infervorare i soldati
all'uccisione di soldati loro simili? Attraverso l'eucaristia dei soldati, che andavano
alla cruenta battaglia, non ho forse mandato lo stesso Cristo a uccidere la gente e a

essere Lui stesso ucciso? Con le mie predicazioni miscredenti e sacrileghe ho scel-
leratamente spinto i soldati miei compatrioti al disumano assassinio e al feroce
sterminio dei tedeschi e degli austriaci.»"

" Ivi, 117." Ivi, 117-118.
^ Ivi, 119-120.



voce c/vV/ca con/ro /a gr/e/ra: / 'arc/t/'/n««<7/7ta Spir/cton 235

La parte finale della lettera-confessione era costituita da una preghiera dove

Spiridon esprimeva i propri propositi per il futuro. Dopo avere trascorso «venti-
tré anni terribili» e aver toccato «l'abisso del male», voleva respingere e ripu-
diare ogni nazionalismo, patriottismo, spirito bellico e tutto cio che lo separava
dal «Cristo vivente», per il quale provava una «mortale nostalgia»:

«Per Cristo respingo e ripudio con tutto me stesso ogni Stato e ogni nazionalismo.
Per me, in quanto cristiano, la mia patria è il mondo intero [...]. Per Cristo respingo
e ripudio con tutto me stesso e maledico ogni guerra con tutte le sue caratteristiche
e prerogative, con le benedizioni ecclesiastiche, le preghiere e le intercessioni per la
vittoria sui nemici e reputo tutto ciô un chiaro e consapevole rinnegamento di Cri-
sto e del suo insegnamento evangelico. Per Cristo respingo e ripudio con tutto me
stesso e maledico tutte le mie predicazioni sulla guerra e le considero un atto di
aperta ostilità e un tradimento di Cristo e del suo santissimo insegnamento [...]. Per
Cristo respingo, ripudio e maledico la pena di morte e la considero un rinnega-
mento di Cristo e del suo Santo Vangelo [...]. Ripudio e con tutto me stesso re-
spingo il servizio liturgico in cui i nomi dei potenti di questo mondo si pronunciano
più spesso del nome del Figlio di Dio e in cui il clero prega <per l'aiuto e la sotto-
missione ai nostri piedi di ogni nemico e awersario>, <per l'esercito cristiano>, e
cosi via. Reputo tutto ciö una disgustosa e criminosa divinizzazione pagana dei
potenti di questo mondo e un rinnegamento del Vangelo.»'"

La lettera era la confessione di un'anima ardente; Spiridon vi utilizzava toni
iperbolici, talora eccessivi, come del resto era nel suo stile. Essa non mancô di
suscitare reazioni negative da parte della gerarchia ecclesiastica. Come si è visto,
Spiridon era considerato negli ambienti ecclesiastici un eterodosso, un prete in
odore di eresia, un tolstoiano. II concistoro ecclesiastico di Cherson segnalo al suo

omologo di Kiev, dove Spiridon si era stabilito - probabilmente nei primi mesi del

1917, anche se il trasferimento ufficiale dall'eparchia di Cherson a quella di Kiev
venne ratificato soltanto un anno dopo - come nello scritto /spoverC
l'archimandrita avesse formulato «opinioni completamente divergenti dai dogmi
della Santa Chiesa Ortodossa»; «particolarmente inaccettabili» erano giudicati i
suoi punti di vista «riguardo alia guerra, al giuramento, alio Stato».'"

Con l'invio della lettera al Concilio della Chiesa russa si approfondi il solco
che separava Spiridon dai vertici della Chiesa e dalla maggioranza del clero
ortodosso. I dubbi sull'ortodossia del suo pensiero, delle sue scelte, della sua atti-
vità pastorale lo avrebbero accompagnato sino alla fine della sua vita.

Cowc/ws/om/: -S/Vr/r/o« w« cö.s'o /so/ato?

Se all'inizio della guerra tutta la nazione russa era compatta nel sostegno
all'esercito, con la sua prosecuzione, quando le sconfitte militari divennero di

pubblico dominio, anche l'unité dello Stato russo sembrö sfaldarsi. La coesione e

la mobilitazione lasciarono il posto alio sconforto e alia richiesta, avanzata da

Ivi, 121.
Lettera del concistoro ecclesiastico di Cherson al suo omologo di Kiev in data 13 aprile
1918, in: CDIA, fondo 127, inventario 798, fascicolo 701, fogli lb-lb tergo.



236 S/'mona A/er/o

consistenti settori dell'opinione pubblica, di porre fine alia guerra nel minor
tempo possibile. I vertici della Chiesa erano preoccupati che la disfatta militare

provocasse il crollo dell'autocrazia e l'esplosione di una nuova rivoluzione. Tali
timori non erano infondati. A partire dal 1916, quando ripresero gli scioperi,
accanto ai cartelli che proclamavano «Abbasso la guerra!», ne apparvero altri
con la scritta «Abbasso Tautocrazia!». In particolare dopo la fine dello zarismo,
come ha messo in evidenza lo studioso russo Michail Babkin raccogliendo do-
cumenti sulla Chiesa ortodossa russa nel 1917, il clero ortodosso si divise circa
l'atteggiamento da tenere nei confronti del protrarsi della guerra.''®

Anche nei circoli di Kiev frequentati da Spiridon al ritorno dal fronte, la sua

voce contro la guerra non resté isolata. In particolare, egli si lego all'ambiente
della Società filosofico-religiosa, un centro importante del pensiero religioso e

filosofico non soltanto della città, ma di tutto l'impero, impegnato nel dibattito
sulle riforme della Chiesa e sul legame tra cristianesimo e mondo contempora-
neo. Sulle pagine dell'organo della Società, «Christianskaja mysl'» [Il pensiero
cristiano] - dove peraltro saranno pubblicate per la prima volta le memorie sibe-
riane di Spiridon - sarà possibile scorgere alcuni dei terni vicini alla sensibilité
dell'archimandrita, tra cui la critica alia guerra e alla pena di morte. Scriveva, ad

esempio, Vasilij Ekzempljarskij,"" professore di teologia all'Accademia teolo-
gica di Kiev, subito dopo caduta dell'autocrazia:

«E' terribile a dirsi, ma ogni volta che si frequentava una chiesa, si provava un sen-
timento opprimente, la pesante consapevolezza che lo Zar celeste fosse offuscato
dal nome dello zar terreno, e le forze celesti dai signori della terra [...]. La schiavitù
degli uomini, le pene corporali, il lusso dei governanti, gli orrori della guerra, tutto
era riconosciuto lecito, tutto era difeso, come comandato da Cristo e dalla Sua
Chiesa. E, infine, la più grande vergogna per la nostra coscienza ecclesiale: in nome
di Cristo reclamavano la pena di morte, con il Vangelo nelle mani, con la croce e la

panag/ya [medaglione con la rafftgurazione della Vergine] sul petto, con il sacro abito
del pastore della Chiesa, reclamavano sangue, impiccagioni, fucilazioni!»^

Nelle parole di Ekzempljarskij non è difficile ravvisare un'eco dei terni cari a

Spiridon, alla cui fraternité del Dolcissimo Gesù il professore avrebbe aderito fin
dalla sua fondazione." Le riflessioni su guerra e cristianesimo avrebbero conti-

Michail Babkin, Rossijskoe duchovenstvo i sverzenie monarchii v 1917 godu. Materialy i

archivnye dokumenty po istorii Russkoj pravoslavnoj cerkvi, Moskva 2006.
Vasilij Il'iC Ekzempljarskij è una delle figure di spicco del mondo culturale ed ecclesiale di
Kiev di quegli anni. Autore di numerose opere teologiche, docente di teologia morale
all'Accademia teologica di Kiev, da cui fu espulso nel 1912 per avere pronunciato, durante
una delle riunioni della Società filosofico-religiosa di Kiev, una relazione in cui paragonava
l'aspirazione a una giustizia sociale più equa, che stava alla base del pensiero di Tolstoj,
con l'analoga sete di giustizia sociale présente in Giovanni Crisostomo. Reintegrato nell'in-
segnamento nel 1917, alla vigilia della rivoluzione, sarebbe entrato a far parte della Frauter-
nità del Dolcissimo Gesù fondata da Spiridon. Sul «caso Ekzempljarskij» si veda Simona
Merlo, AU'ombra delle cupole d'oro. La Chiesa di Kiev da Nicola II a Stalin (1905-1939),
Milano 2005, 117-126.
Vasilij Ekzempljarskij, Svoboda, in: Christianskaja mysl', 3/4 (1917), 188-189.
Sulle vicende della fraternité del Dolcissimo Gesù si rimanda a Merlo, Una vita per gli Ultimi
cit.



[/na voce cri/z'ccz con/ro /a gzzezra: / 'azr/zz'mazzc/rita Spz'rififo/7 237

nuato a circolare negli ambienti di Kiev frequentati da Spiridon." La vicenda
deH'archimandrita riveste, insomma, un valore che va al di là della sua pur inte-
ressante esperienza personale, in quanta mostra una voce dissonante rispetto alle

posizioni ufficiali della Chiesa ortodossa russa nei confronti della prima guerra
mondiale. La sua è una visione divergente, certamente minoritaria, ma non del

tutto isolata, che testimonia della presenza di posizioni «altre» sulla guerra
all'interno della Chiesa ortodossa russa del tempo; un dibattito che avrebbe co-
nosciuto ulteriori sviluppi all'indomani della conclusione del conflitto, in condi-
zioni politiche, sociali ed ecclesiali del tutto mutate.

[/«a voce cri/z'ca con/ro /a gtzerra: / 'zzz-c/zz'mazzr/rita Spz'rir/oz? cappe//a«o zzzzVz'taz-e

L'archimandrita Spiridon (Kisljakov) fü una figura originale nel panorama della Chiesa
russa a cavallo tra XIX e XX secolo. Monaco del Monte Athos, quindi missionario in Si-
beria e cappellano militare durante la prima guerra mondiale, fondé a Kiev la Fraternità
del Dolcissimo Gesù. Ha reso nota la sua vicenda personale attraverso gli scritti autobio-
grafici, in particolare le memorie 7z vz'z/ezzzzogo ; perezz'togo. Fospommawya propoveaWA-a-
misiionera v Szùz'ri (Cose viste e vissute. Memorie di un predicatore missionario in Si-
beria) e /spovec/' svyaicezzzz/Ara perce/ cer/'ovyw (Confessione di un prete davanti alla Chie-
sa). Ciô che sperimentö durante la guerra segno una cesura nella sua vita. Come racconta
nelle sue memorie, dal momento in cui vede in cielo un aereo tedesco con disegnata sopra
una croce cristiana che sta bombardando le postazioni nemiche, si produce in lui una pro-
fonda riflessione sulla guerra e sulla sua incompatibilità con il cristianesimo. Le sue con-
vinzioni contro la guerra, cosi diverse dalla posizione ufficiale della gerarchia ortodossa,
contribuirono a creare attorno a lui la fama di «tolstojano». Tramite la sua esperienza è

possibile ricostruire il dibattito circa la guerra all'interno della Chiesa ortodossa russa, di
cui Spiridon rappresentô un punto di vista divergente ma non completamente isolato.

Archimandrita Spiridon (Kisljakov) - Fraternité del Dolcissimo Gesù - Chiesa ortodossa
russa - Lev Tolstoj - Patriarca Tichon - Concilio della Chiesa russa del 1917-1918 -
cappellani militari.

£7«e Äri/zscAe Stzmzzze gegen c'en Krieg: A/zYzZàyfezp/azz zzzzc/Xz-c/zz'zzzazzc/rir 5ptricfon
Archimandrit Spiridon (Kisljakov) war eine originelle Figur im Panorama der russischen
Kirche des 19. und 20. Jahrhunderts. Mönch vom Berg Athos, dann Missionar in Sibirien
und Militärkaplan während des Ersten Weltkriegs, gründete er in Kiew die Bruderschaft
des Süssesten Jesu. Er hat in seinen autobiografischen Schriften Notizen von seinem Le-
ben niedergelegt, im Speziellen in seinen Memoiren 7z vz'c/ezzzzogo z perezz'togo. Faspozzzz-
zzanz/cz propovet/wrij-zwriszonera v SzTzz'ri (Gesehenes und Erlebtes. Erinnerungen eines
Missionars in Sibirien) und Tspovez/' svy'aicezzzzz'fajpez-ez/ cez-/:ovyzz (Beichte eines Priesters
vor der Kirche). Das, was er im Krieg erlebt hat, markierte eine Zäsur in seinem Leben.
Wie er in seinen Memoiren erzählt, ereignete sich in dem Moment, in welchem er am
Himmel ein deutsches Flugzeug sah, das mit einem christlichen Kreuz versehen feindliche
Stellungen bombardierte, in ihm eine tiefgehende Reflexion zum Krieg und über seine In-
kompatibilität mit dem Christentum. Seine Überzeugungen gegen den Krieg, so ver-
schieden zu der offiziellen Positionierung der orthodoxen Hierarchie, trugen dazu bei, um
ihn herum das Gerücht zu kreieren, dass er «Tolstojaner» sei. Mittels seiner Erfahrung ist es

" Si veda la biografia di un altro compagno di viaggio di Spiridon, il prete di Kiev Anatolij
Zurakovskij. Cff. Il'ja Semenenko-Basin - Pavel Procenko, Anatolij Zurakovskij, Milano
1999.



238 SVmona A/ei7o

möglich, die Debatte um den Krieg im Inneren der russisch-orthodoxen Kirche zu rekon-
struieren, innerhalb welcher Spiridon eine divergierende, aber nicht völlig isolierte Sicht-
weise vertrat.

Archimandrit Spiridon (Kisljakov) - Bruderschaft des Süssesten Jesu - russisch-orthodo-
xe Kirche - Lev Tolstoj - Patriarch Tichon - Russisches Konzil 1917-1918 - Militärka-
pläne.

(/ne voix critique contre /o guerre: Sp/n'c/on, aumônier wi/itaire ei arc/iimaiioW/e

L'archimandrite Spiridon (Kisljakov) fut une figure originale dans le panorama de l'Eg-
lise russe au cours du 19ème et du 20ème siècles. Moine du Mont Athos, puis mission-
naire en Sibérie et aumônier militaire pendant la Première Guerre mondiale, il fonda à

Kiev la Confrérie du Doux Nom de Jésus. Dans ses écrits autobiographiques se trouvent
des notes sur sa vie, en particulier dans ses mémoires /z v/atennogo /' perez/iogo. Fospo-
mina/ij/a propovet/ni^a-m/.ç.îionera v Sïô/ri (Vu et vécu. Mémoires d'un missionnaire en
Sibérie) et /spoveeT sv/ascenniÀra pera/ cerfewpi (Confession d'un prêtre à l'Eglise). Ce
qu'il vécut pendant la guerre marqua une césure dans sa vie. Comme il le raconte dans ses
mémoires, il entama une profonde réflexion sur la guerre et son incompatibilité avec le
christianisme lorsqu'il vit dans le ciel un avion allemand, pourvu d'une croix chrétienne,
bombardant des positions ennemies. Ses convictions envers la guerre, si différentes des

positions officielles de la hiérarchie orthodoxe, contribuèrent à créer autour de lui la ru-
meur qu'il était un «tolstoïen». A travers son expérience, il est possible de reconstruire le
débat relatif à la guerre au sein de l'Eglise russe orthodoxe, dans lequel Spiridon défendait
une position divergente, mais pas complètement isolée.

Archimandrite Spiridon (Kisljakov) - Confrérie du Doux Nom de Jésus - Eglise russe
orthodoxe - Léon Tolstoï - patriarche Tikhon - concile russe 1917-1918 - aumôniers mi-
litaires.

/I ci-i/ica/ voice again.?/ //ie war: l/ie wi/i7arv c/iap/ai>7 an<7 arc/ii'man<7ri7e 5piri</o;i
Archimandrite Spiridon (Kisljakov) was an unusual figure for the Russian church of the
19th and 20th centuries. A monk at Mount Athos, then a missionary in Siberia and a mili-
tary chaplain during the First World War, he founded the Brotherhood of the Most Sweet
Jesus in Kiev. In his autobiographical writings he has left notes about his life, most no-
tably in his memoirs 7z vicfewiogo i perezi/ogo. KospomiTiai/i/'a propoverfn/La-mi,?.?itinera
v S/èi'ri (What I saw and experienced. Memories of a missionary in Siberia) and Zspovet/'
sv/asce/wiAa pered cerÄrov yn (Confession of a priest before the church). His experience of
the war was a turning point in his life. As he explains in his memoirs, when he saw a Ger-
man airplane in the sky bombarding enemy positions, yet bearing a Christian cross, a pro-
found reflection was set in motion about war and its incompatibility with Christianity.
His anti-war convictions, which stood in marked contrast to the official position of the
Orthodox hierarchy, contributed to the creation of a myth that he was a follower of Toi-
stoy. By examining his report of his experience it is possible to reconstruct the war debate
within the Russian Orthodox Church and to discover that although Spiridon's views were
divergent, he was not entirely an isolated figure.
Archimandrite Spiridon (Kisljakov) - Brotherhood of the Most Sweet Jesus - Russian
Orthodox Church - Lev Tolstoy - Patriarch Tichon - Russian Council 1917-1918 - mili-
tary chaplains.

Sïmona Afer/o, Dottore di Ricerca in Storia sociale e religiosa, Université della Valle
d'Aosta.



Äusserungen, Formen und Medien

von Frömmigkeit




	Una voce critica contro la guerra : l'archimandrita Spiridon cappellano militare

