
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 108 (2014)

Artikel: Der Grosse Krieg und die Religion in vergleichender Perspektive :
warum 1914 die christliche Kriegskultur über den religiös motivierten
Pazifismus obsiegte

Autor: Besier, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-544991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-544991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Große Krieg und die Religion in vergleichender
Perspektive. Warum 1914 die christliche Kriegskultur
über den religiös motivierten Pazifismus obsiegte

Gerhard Besier

Es mag überraschen, aber das Jahrzehnt vor Beginn des Ersten Weltkriegs war
nicht nur gekennzeichnet durch zahlreiche Krisen, sondern auch durch man-
cherlei christliche Friedensinitiativen, die namentlich von Großbritannien und
Deutschland ausgingen und die - angesichts mannigfaltiger politischer Span-

nungen zwischen beiden Ländern (Flotten- und Kolonialrivalität)' - vor allem
der binationalen Verständigung dienen sollten." Der Herausgeber des Peace-

wa£er, einer christlichen Zeitschrift, die so etwas wie das britische Flaggschiff
der Bewegung darstellte, datierte den Ausgangspunkt auf das Jahr 1907/

Siehe Christopher Clark, Die Schlafwandler. Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog,
München 2013, bes. 413^417. Religions- und kulturgeschichtliche Aspekte liegen außer-
halb von Clarks Betrachtungsweise. Das ist auch bei Jörn Leonhard, Die Büchse der Pan-
dora. Geschichte des Ersten Weltkriegs (München 2014) der Fall. Lediglich in seinem Ka-
pitel «Kriegsdeutungen» rezipiert er die des liberalen Theologen Ernst Troeltsch (ebd., 238-
240). Ganz anders bei Herfried Münkler, Der große Krieg. Die Welt 1914-1918, Berlin 2013.
Siehe dazu sein Kapitel «Der Sinn und die Ziele des Krieges» (215-288). Vgl. auch Gerhard
Hirschfeld/Gerd Krumeich, Deutschland im Ersten Weltkrieg, Frankfurt a. M. 2013, und
Oliver Janz, Der Große Krieg, Frankfurt a. M./New York 2013, Kapitel 5 (Kulturkrieg); Ernst
Piper, Nacht über Europa. Kulturgeschichte des Ersten Weltkriegs, Berlin 2013 (ohne Erwäh-

nung der christlichen Kirchen, ein Kapitel «zur Lage des Judentums inmitten der Völker»,
315-367). Siehe auch Jay Winter (Hg.), The Cambridge History of the First World War, 3

Bde, Cambridge 2014. Bd. 3 enthält ein Kapitel über «Beliefs and Religion» (Adam Gregory).
* Vgl. Gerald Deckart, Deutsch-englische Verständigung: Eine Darstellung der nichtoffi-

ziehen Bemühungen um eine Wiederannäherung der beiden Länder zwischen 1905 und
1914, Diss, phil., München 1967, bes. 90-108; Günter Hollenberg, Englisches Interesse am
Kaiserreich. Die Attraktivität Preußen-Deutschlands für konservative und liberale Kreise in
Großbritannien 1860-1914, Wiesbaden 1974, 60-113; 132-146.

' Vgl. John Henry Rushbrooke, Die Bewegung unter den britischen christlichen Kirchen zur
Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen Deutschland und Großbritannien in: Die
Eiche. Vierteljahrsschrift zur Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen Großbritan-
nien und Deutschland, hg. von Friedrich Siegmund-Schultze, 1 (1913), 9-11; siehe auch
Keith Clements, 100th anniversary of the Anglo-German Churches' exchange visits, in Ge-
meindebrief der Christuskirche Oxford-Petersham, Pfarramtsbereich London-West, April/Mai

SZRKG, 108 (2014), 31-71



32 GeWia/V Bester

Forgesc/t/c/tfe: CArâf//cAe Fr/Wens/w/ft'oftve« zw/sc/ze« 7907 ttttt/ 7974

Auslöser fur die christliche Initiative war die Zweite Friedenskonferenz in Den

Haag Mitte Oktober 1907." Während der Konferenz sprachen zufällig zwei

Laien, der Londoner liberale Abgeordnete Joseph Allen Baker 1852—1918)^, ein

Quäker, und Baron Eduard de Neufville (1857-1935) aus Frankfurt a. M., über

die Möglichkeit, die Religionsgemeinschaften beider Länder für die Sache der

internationalen Verständigungsbewegung zu mobilisieren. Eduard de Neufville,
wie Baker ein überzeugter Pazifist,® der sich bereits um literarische Kontakte
zwischen beiden Völkern bemüht hatte, war konsterniert über das vollständige
Fehlen deutscher kirchlicher Repräsentanten auf der Zweiten Friedenskonfe-
renz.' Sie trafen sich in der Überzeugung, dass Religion als die «Seele» ihrer
Völker nicht weiter zurückgedrängt werden dürfe, zumal ihr seit jeher «ökume-
nische» Weite innewohne. Baker und de Neufville kontaktierten den britischen
Premier, Henry Campbell-Bannermann, bzw. den deutschen Reichskanzler,
Prinz Bernard von Bülow, die ihnen ihre Unterstützung für das Friedens-Projekt
zusagten. Dank des Engagements von Joseph Allen Baker, inzwischen Präsident
der Metropolitan Free Churches Federation, kam in Großbritannien ein interkon-
fessionelles Komitee zustande, das für Ende Mai/Anfang Juni 1908 133 deutsche

Kirchenmänner und Theologen nach London und Cambridge einlud. Sprecher
der Delegation war der Berliner Generalsuperintendent Ernst von Dryändert be-

kannte Theologen wie Paul Althaus (Göttingen), Martin Rade (Marburg) und
Hans von Soden (Berlin) gaben der Delegation ein intellektuelles Gepräge. Als
Repräsentant der römisch-katholischen Kirche erschien der Probst der Berliner

2008, 4f; ders., A Notable Ecumenical Anniversary: The Anglo-German Churches' Ex-
change Visits of 1908-09 (<www.ctbi.org.uk/pdf_view.php?id=147>). Die einschlägigen
Archivunterlagen befinden sich im WCC Archives, Geneva, Boxes 212.020 und 212.021
(World Alliance for Promoting International Friendship through the Churches).

" Siehe hierzu Jost Dülffer, Regeln gegen den Krieg? Die Haager Friedenskonferenzen 1899
und 1907 in der internationalen Politik, Frankfurt a. M. 1981; Walther Schiicking, Der
Staatenverband der Haager Konferenzen, München/Leipzig 1912; Martin Löhnig/Mareike
Preisner/Thomas Schlemmer (Hg.), Krieg und Recht. Die Ausdifferenzierung des Rechts

von der ersten Haager Friedenskonferenz bis heute, Regenstauf 2014.
' Vgl. The Times, 4 July 1918, 3 and The Times, 17 July 1918, 6. Siehe auch E.B. Baker/P.J.

Noel Baker, J. Allen Baker, MP. A Memoir, London 1927; Harmjan Dam, Der Weltbund
für Freundschaftsarbeit der Kirchen 1914-1948. Eine ökumenische Friedensorganisation,
Frankfurt a. M. 2001,19ff.

®

Zur Geschichte der Deutschen Friedensgesellschaft, 1892 in Berlin von Bertha von Suttner
und Alfred Hermann Fried gegründet, vgl. Dieter Riesenberger, Geschichte der Friedensbe-

wegung in Deutschland. Von den Anfängen bis 1933. Göttingen 1985; Brigitte Hamann,
Bertha von Suttner. Kämpferin für den Frieden, Wien 2013. Für Großbritannien: Martin
Ceadel, Pacifism in Britain 1914-1945: The Defining of a Faith, Oxford 1980, bes. 20f; 34ff.

' Siehe Roger Philip Chickering, The Peace Movement and the Religious Community in Ger-

many, 1900-1914 (Church History: Studies in Christianity and Culture 3), Red Bank, New
Jersey 1969,300-311.

* Vgl. Siehe G. Besier, Ernst Hermann von Dryander, in: Gerd Heinrich (Hg.), Berlinische
Lebensbilder. Theologen, Berlin 1990, 249-260; Bernd Andresen, Ernst von Dryander.
Eine biographische Studie, Berlin/New York 1995.



De/' Große Kn'eg n//rZ r//e Äe/Zg/on /« verg/e/c/zewofer P<?rs/;ek//ve 33

St. Hedwigs Kathedrale, C. Kleineidam, der den Erzbischof von Köln vertrat.
Die Gäste wurden vom Erzbischof von Canterbury, Randall Davidson,' dem

Kardinal-Erzbischof von Westminster, Francis Bourne,'" dem Vorsitzenden der
Free Churches, John Clifford," einem Baptisten, und dem Chef-Rabbi willkom-
men geheißen. Neben Besuchen in kirchlichen Einrichtungen und Gottesdiensten
erhielten die deutschen Delegierten Gelegenheit, mit Repräsentanten aller Reli-
gionsgemeinschaften und Politikern aller Parteien, unter Einschluss des Minis-
terpräsidenten H. H. Asquith, auszutauschen. Als Höhepunkt des Treffens galt
der Empfang, den König Edward VII. im Buckingham Palace ausrichten ließ.'"
Ein Gegenbesuch im darauffolgenden Jahr gab etwa 110 Vertretern der christli-
chen Kirchen Großbritanniens die Möglichkeit, deutsche Großstädte kennenzu-
lernen und sich über die religiöse Situation in Deutschland ein Bild zu machen.

Kaiser Wilhelm II. lud die Delegation nach Potsdam ein, hielt eine herzliche

Ansprache und bewirtete die britischen Gäste im Schloss Sanssouci." Später
lauschten die Gäste in der Aula der Berliner Universität einem Vortrag des Kir-
chenhistorikers Adolf von Harnack über /nter/zat/owa/e zwcZ «aZ/owa/e cArisffefe
Z./ZeraZtrr."' Der Theologe schloss seine Rede mit der Bemerkung, auf dem «Bo-
den der Wissenschaft und des Christentums» erscheine der «Schrei <Krieg!> wie
ein Wahnsinn, wie der Schrei aus einer Tiefe, aus der wir längst emporgestiegen
sind.»" Harnack gehörte zu den Gründern des Ke/Z/a/ftZes /wr /«ZmzaZ/owa/e

Fer.sZü0?<Z/g//«g,
' ® einer pazifistischen Vereinigung, der er aufgrund seiner Be-

schäftigung mit frühchristlichen Grundüberzeugungen beigetreten war." Wäh-
rend beider Treffen wurden Resolutionen verabschiedet, die das Anliegen der

beiderseitigen Verständigung bekräftigten und schließlich zur Gründung von 4.s-

' Vgl. George K. A. Bell, Randall Davidson, Archbishop ofCanterbury, 2 Bde, London 1935.
" Vgl. Ernest Oldmeadow, Francis Cardinal Bourne, London 1940.
" Vgl. James Marchant, Dr John Clifford CH, Life Letters and Reminiscences, London 1924.

Vgl. Der Friede und die Kirche. Peace and the Churches. Souvenir Volume of the visit to
England of representatives of the German Christian Churches May 26 to June 3rd, 1908.

Including the visit to Scotland June 3rd to 7th, 1908, London 1908.
' ' Friendly Relations between Great Britain and Germany. Souvenir Volume of the visit to

Germany by representatives of the British Christian Churches June 7th - 20th 1909. Edited
on behalf of the Kirchliches Komitee fur Freundschaftliche Beziehungen zwischen Gross-
britannien und Deutschland by F. Siegmund-Schultze, Berlin 1909.

Vgl. A. v. Harnack, Aus Wissenschaft und Leben. Reden und Aufsätze. Neue Folge, Bd. 1,

Gießen 1911, 23-40. Siehe auch Christian Nottmeier, Adolf von Harnack und die deutsche
Politik 1890-1930. Eine biographische Studie zum Verhältnis von Protestantismus, Wissen-
schaft und Politik, Tübingen 2004, 367-377; ders., Religion, Krieg und Demokratie: Ber-
liner Theologieprofessoren im Ersten Weltkrieg, in: Deutsches Pfarrerblatt, 8 (2005), 413-
415; Jan Röhls, Die deutsche protestantische Theologie und der Erste Weltkrieg, in: Mittei-
lungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte, 8 (2014), 11-58; hier 28ff.
Harnack, Reden und Aufsätze (wie Anm. 14), Bd. 1,40." Vgl. Chickering, The Peace Movement (wie Anm. 7), 309; ders., A voice of Moderation in
Imperial Germany: Der Verband für international Verständigung, in: JCH 8 (1973), 147-
164. Siehe auch Karl Holl, Pazifismus in Deutschland, Frankfurt a. M. 1988, 94-97.

" Vgl. A. v. Harnack, Das Wesen des Christentums (1900), bearb. und hg. von Trutz Rend-
torff, Gütersloh 1999; A. v. Hamack, Militia Christi: Die christliche Religion und der Sol-
datenstand in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen 1905.



34 GerAarß Bester

soztzerfe« 4t/.s'.scAt7.s'.se« zwr P/7ege /rettMfl'.s'cAa/i'/zcAer ßez/eAzmge« zw/.srAew

Gro/JArzfannzen î/«c/ DezzAcA/azzß (Hs.soczaZeo' Cozzwcz/s o/ ?Ae CAzzrcAes z« ßrz-
toin azzß Germazzy /ôr Postering Frienzi/ter Pe/aZz'ozzs Aefween zAe Peo/z/es o/ zAe

ßririsA anc/ German F/npz'res/ führten. Die Präsidentschaft des britischen Aus-
schusses übernahm der Erzbischof von Canterbury, Joseph Allen Baker erhielt
die Funktion eines Exekutiv-Präsidenten und Sir Willoughby Hyett Dickinson
(1859-1943), ein Parlamentarier der liberalen Partei, diente dem Council als
Sekretär. In Deutschland übernahm Friedrich Albert Spiecker, ein Industrieller,'®
die Exekutiv-Präsidentschaft und der junge Berliner Pastor und Pädagoge Fried-
rieh Siegmund-Schultze" die Sekretärs-Funktion. Eine zentrale Grundlage der

Arbeit beider Ausschüsse war die Herausgabe der Vierteljahrs-Zeitschriften 77ze

Peacemaker auf britischer und ö/e Fz'cAe auf deutscher Seite. Herausgeber des

im Juli 1911 erstmals erscheinenden Peacemaker, der bald eine Auflage von
67.000 Exemplaren erreichte, war John Henry Rushbrooke, ein baptistischer Pas-

tor aus Hampstead, der zwei Jahre lang in Marburg und Berlin studiert hatte und
mit einer Deutschen verheiratet war;^° Die Fz'cAe, deren erstes Heft im Januar 1913

erschien, gab Siegmund-Schultze heraus. Dem weiteren Komitee des deutschen
Ausschusses gehörten 4.000 prominente Persönlichkeiten aus ganz Deutschland

an, die im ersten Heft namentlich aufgeführt wurden. Oftmals wurden - nach

entsprechender Übersetzung - in beiden Organen dieselben Aufsätze und Be-
richte über bedeutende kirchliche Ereignisse abgedruckt und auf diese Weise die

sprachlich-kulturelle Hürde überbrückt.
Der begrenzte Spielraum für das Gelingen des «ökumenischen» Unterneh-

mens stand beiden Seiten klar vor Augen: Träger der Bewegung waren oftmals
politisch liberal eingestellte Laien mit (frei)kirchlichem Hintergrund und ausge-
zeichneten Verbindungen zu ihren jeweiligen Regierungsebenen. Die Inter-Kon-
fessionalität erforderte eine strikte Beschränkung auf allgemeine Friedensanlie-

gen, ohne dass tiefere theologische Begründungen oder gar Allianzen möglich
gewesen wären. Anders als in Großbritannien besaß die Bewegung in Deutsch-
land auf Seiten der etablierten Kirchen nur schwachen Rückhalt, weil die Riva-
litäten zwischen bzw. die Vorbehalte gegenüber den anderen Denominationen
noch zu groß waren. Vor dem Hintergrund der deutschen Traditionen fehlte der

Initiative die charakteristische kirchlich-theologische Signatur, während die

Vgl. Jochen-Christoph Kaiser, Friedrich Albert Spiecker (1854-1936). Eine Karriere zwi-
sehen Großindustrie und freiem Protestantismus, in: Theodor Strohm/Jörg Thierfelder
(Hg.), Diakonie im Deutschen Kaiserreich (1871-1918). Neuere Beiträge aus der Diakonie-
geschichtlichen Forschung, Heidelberg 1995, 105-144.

" Vgl. Stefan Grotefeld, Friedrich Siegmund-Schultze. Ein deutscher Ökumeniker und christ-
licher Pazifist, Gütersloh 1998, bes. 82ff.
Vgl. Bernard Green, Tomorrow's Man: A Biography of James Henry Rushbrooke, Didcot
1997. Siehe auch Keith W. Clements, Baptists and the Outbreak of the First World War in:
The Baptist Quarterly, April 1975, 74-92; hier 77-80.



Der Große kWeg ««tfßie Äe/tg/'o« ;« verg/e/cAew/er Perspective 35

postmillenaristische Social-Gospel-Bewegung im angloamerikanischen Raum"

zu einer Nivellierung theologischer Unterschiede im Interesse des gemeinsamen
gesellschaftlichen Anliegens beigetragen hatte. Aber vorerst schien auf der prak-
tischen Ebene der hochrangige «Religions-Tourismus» im Interesse des Friedens
bestens zu funktionieren. Schaut man sich freilich das Editorial des Herausgebers
der £7c/te an, wird ein weiteres Problem deutlich: Siegmund-Schultze gebrauchte
ohne jede Einschränkung die alten, nationalistisch gefüllten Symbole und suchte

deren Sinngehalt nur ein wenig zu erweitern. Die Eiche sollte weiterhin das

Sinnbild deutschen Wesens, deutscher Stärke, Treue und Heimatliebe bleiben,
aber jetzt auch noch für die ethnische Verwandtschaft zwischen Deutschland und
Großbritannien stehen. «Freilich ein Zeichen deutscher Kraft, ein Wächter deut-
scher Küste; zugleich aber ein Wahrzeichen germanischer Blutsverwandtschaft,
altsächsischer Bruderschaff, deutscher Treue! Ein Denkmal des Kaiserworts:
Blut ist dicker als Wasser.»" Dass man unter rassisch-kulturellen Maximen
durchaus Gegensätzliches in ein harmonisches Verhältnis zueinander bringen
wollte, konnte kaum gut gehen, zumal Siegmund-Schultzes an sich schon frag-
würdige Konstruktionen bzw. Reproduktionen überkommener romantischer

Stereotypen eines britischen bzw. deutschen «Kollektivcharakters» sich wie eine

Unterordnung des britischen unter den deutschen lesen ließen. Es fehlte der Initi-
ative an einer konsequenten weltanschaulichen Modernisierung, die eine Absage
an überholte, nationale Vergewisserungs-Formeln impliziert hätte. Aber so weit
reichte der Konsens in den nationalen Ausschüssen wohl nicht. Insofern drohte
dem Versuch, das negative Stereotyp vom «perfiden Albion» zu korrigieren und
mit dem positiven Selbstbild vom «deutschen Wesen» zu versöhnen," ein Schei-

tern, sobald veritable Krisen am Horizont auftauchten und ein Rückfall in die nur
ansatzweise überwundene Vorurteilsbildung. «So long as British Christians spo-
ke of their Empire as God's chosen instrument, and Germans spoke of their A'm/-

ft/r in similar vein, this simply conceded the perilous dynamic of the situation till
the collision occurred - and made it all the more bitter.»"

Zwischen 1909 und 1914 gab es weitere Treffen der beiden nationalen Aus-
schüsse, an denen u.a. der liberale Star-Theologe Adolf von Harnack teilnahm,
der im Februar 1911 mit Spiecker nach London fuhr und dort eine vielbeachtete
Rede hielt." Im Interesse der weiteren Aufrechterhaltung guter britisch-deut-
scher Beziehungen stand Joseph Allen Baker während der zweiten Marokkokrise

*' Vgl. Martin E. Marty, Modem American Religion, vol. 1: The Irony of it All, 1893-1919,
Chicago 1986, 282ff; Susan Curtis, A Consuming Faith: The Social Gospel and Modem
American Culture, Baltimore 1991.

** So Die Eiche 1 (1913), 2.
" Vgl. G. Besier, Weder Gut noch Böse. Warum sich Menschen wie verhalten, Münster

*2013, 81 ff
** Clements, Baptists and the Outbreak of the First World War (wie Anm. 20), 85.
" Vgl. A. v. Harnack, Der Friede und die Fracht des Geistes, in: ders., Reden und Aufsätze,

Bd. 1, Gießen 1904, 203-209.



36 Ger/mrr/ Sei/er

zwischen Juli und November 1911"^ in ständigem Kontakt mit dem Britischen
Außenministerium und Lambeth Palace, um die Wellen der wechselseitigen
Empörung zu glätten. Hamacks «realpolitischer Pazifismus» erlaubte dagegen
keine Stellungnahme gegen das «deutsche Volksbewusstsein»; er lehnte eine

gemeinsame Resolution beider Komitees zur Bekräftigung der Verständigungs-
arbeit ab?" Danach gestaltete sich das beiderseitige Verhältnis aber wieder so

gut, dass der Erzbischof von Canterbury schon daran zweifelte, ob die Associa-
ted Councils überhaupt noch nötig seien. Allerdings wirkte der britische Aus-
schuss zunächst weitaus aktiver in der Öffentlichkeit als der deutsche. In Berlin
wollte man dieses Manko mit einer hochrangigen Tagung Ende April 1914 im
Preußischen Abgeordnetenhaus ausgleichen, bei der Hamack, Superintendent
Lahusen und andere Prominente sprachen."*

Der allseitige Optimismus rührte auch daher, dass mittlerweile die Britisch-
Deutsche Friedensbewegung in anderen Teilen der Welt auf großes Interesse

gestoßen war - nicht zuletzt in den USA?® Im Sommer 1910 wurde der Britische
Ausschuss zu einer Konferenz nach New York City eingeladen, die alljährlich in
einem Hotel am Lake Mahonk stattfand und ein Art gesellschaftspolitisches
Forum für Akademiker, Geistliche, Richter, Militärs, Industrielle und andere

darstellte. Die beiden britischen Delegierten, W. Moore Ede und William
Thomas, Sekretär der Metropolitan Free Church Federation, warben hier für die

Ausrichtung einer «Ökumenischen Weltkonferenz», deren Ziel es sein sollte, die
öffentliche Meinung wie die der Regierungen Europas und der USA zugunsten
freundschaftlicher Beziehungen zwischen den Völkern zu beeinflussen und be-
stehende Meinungsverschiedenheiten zwischen den Nationen nicht mehr mit
militärischen Mitteln, sondern mithilfe eines Internationalen Gerichtshofes zu

Vgl. Gerd Fesser, Der Panthersprung nach Agadir. Mit dem deutschen Marineabenteuer vor
Marokkos Küste begann am 1. Juli 1911 der Weg in den Ersten Weltkrieg, in: Die Zeit, Nr.
27 vom 30. Juni 2011,24." Vgl. Nottmeier, Adolf von Harnack (wie Anm. 14), 371 f. Siehe auch Rüdiger vom Bruch,
Deutschland und England. Heeres- oder Flottenverstärkung? Politische Publizistik deut-
scher Hochschullehrer 1911/1912, in: MGM, 29 (1989), 1-35, hier 17f (Hamack); Hartmut
Lehmann, «Es ist eine tiefernste, aber eine herrliche Zeit.» Adolf von Hamack und die
Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft, in: Kurt Nowak/Otto Gerhard Oexle/Trutz Rendtorff/Kurt-
Victor Selge (Hg.), Adolf von Hamack. Christentum, Wissenschaft und Gesellschaft, Göt-
tingen 2003, 189-206.
Vgl. Die Eiche 2 (1914), 214. Die Rede Hamacks ist im Peacemaker 1914, 20-22, abge-
druckt. Da Nottmeier (Adolf von Hamack [wie Anm. 14], 375, Anm. 714) schreibt, der ent-
sprechende Jahrgang des Peacemaker sei ihm nicht zugänglich gewesen, wird die Rede im
Anhang wiedergegeben.
Siehe Charles S. Macfarland, International Christian Movements, New York/Chicago 1924;
ders., Steps Toward the World Council. Origins of the Ecumenical Movement as expressed
in the Universal Christian Council for Life and Work, New York 1938, 27-37; R. Rouse/S.
Neill (Hg.), A History of the Ecumenical Movement, London 1967, 511-515. Siehe K.
Börnhausen, Die Freundschaftsbeziehungen zwischen deutschem und amerikanischem Pro-
testantismus, in: Die Eiche, 1 (1913), 66-72. Darin beklagt der Verfasser, dass man in den
USA nur die wissenschaftlichen Ergebnisse der deutschen Theologie rezipiere, nicht deren
Verbindung zur religiösen Volksseele und deutschen Frömmigkeitskultur.



Der Große KWeg »zzc/ c//e Äe%/ow zzt vez-g/ez'c/tezzc/ez- Pezs/zeA/zve 37

lösen. Die USA seien als Promotor dieses Anliegens wie kein anderes Volk
geeignet, weil sie jenseits der europäischen Antagonismen stünden/" Die Teilneh-
mer der Konferenz am Lake Mahonk waren von den Friedens-Visionen ihrer bri-
tischen Gäste so angetan, dass sie sogleich beschlossen, eine Session ihrer Kon-
ferenz im darauf folgenden Jahr diesem Thema zu widmen und dazu britische wie
deutsche Delegierte aus dem assoziierten englisch-deutschen Ausschuss einzu-
laden. Die Gelegenheit hierzu war günstig, demi es gelang, den gerade gegrün-
deten Zusammenschluss der protestantischen Kirchen, 77ze Fetfera/ ComwczY o/
Z/ze C/zzzzr/zas o/ CTzzisZ zw ^zwezvca (FCC), für das Vorhaben zu gewinnen. Für
die britische Seite nahmen an der 1911er Konferenz am Lake Mahonk Joseph
Allen Baker, Moore Ede und John Clifford teil, für die deutsche Siegmund-
Schultze. Unmittelbar an diese Konferenz schloss sich eine Pastoren-Konferenz

an, an der über 1.000 Geistliche teilnahmen. Die Delegierten aus Europa ver-
mochten es, die Teilnehmer beider Konferenzen für ihre Idee einer ÖFzz-

mez7z.se/zez7 JFeMow/ez-ewz zu begeistern. Zur Vorbereitung dieser Tagung be-
suchte Frederick Lynch, der Sekretär des FCC, noch im Jahr 1911 London und

Berlin, wo es erneut zu Spannungen zwischen beiden Regierungen gekommen
war. Lynch war auch Sekretär der C/zzzzr/z Peace Z/wzow^', die nun die Idee einer
Weltkonferenz aufgriff und im Mai 1914 eine Vorkonferenz in der Schweiz ein-
berief, an der führende Persönlichkeiten aus dem Gastgeberland sowie aus Groß-
britannien und Deutschland teilnahmen. Hier beschloss man, die Weltkonferenz
für Anfang August 1914 nach Konstanz einzuberufen. Da die europäischen
Staaten bereits Ende Juli 1914 mobil gemacht hatten, erreichten nur 85 der 153

Delegierten aus zehn Ländern Konstanz. Die Anwesenden eröffneten die Tagung
am 1. August 1914 - dem Tag, an dem der Krieg zwischen Deutschland, Frank-
reich und Russland ausbrach. Die Teilnehmer mussten eilig Konstanz verlassen.

Doch zuvor schickten sie noch ein Telegramm an die Staatsoberhäupter Europas
und die USA, in dem sie diese beschworen, «die christliche Zivilisation vor der

Katastrophe zu bewahren)/". Eine Rumpfgruppe nominierte in London ein Fortset-

zungskomitee und nannte dieses IFe/z/n/zza' /z/z- Fz-ewwafoc/za/Zsarie/Z r/ez- Kz>c/zew

(lTo/7üM///az?ceybz" FVozwoZ/wg /wZez77aZ/owa/ Frz'ewcMz/z Z/zz-ozzg/z Z/ze C/zzzzr/zes)/''

Nach dieser Vorgeschichte ist es umso überraschender, dass viele der Teil-
nehmer dieser christlichen Friedenskonferenzen wenige Tage bzw. Wochen spä-
ter ausgesprochen kriegerische Manifeste formulierten und/oder unterzeichne-

" The Churches and International Friendship. Movements leading up to the Conferences at
Constance and Liege, August 1914. Booklet in World Alliance material, WCC Archive,
Geneva, 9.

" Vgl. Ethics & International Affairs (EIA), February 14, 2013." Siehe d Jürgen Wandel, Das vergessene Konzil von Konstanz, in: Zeichen der Zeit, 8

(2004), 12-15.
" Vgl. Harmjan Dam, Der Weltbund für Freundschaftsarbeit der Kirchen 1914-1948. Eine

ökumenische Friedensorganisation, Frankfurt a. M. 2001.



38 Ger/tarc/ Ses;er

ten/"' Der ökumenische Geist schien - jedenfalls in den kriegführenden Nationen

- wie weggeblasen. Adolf von Harnack, der in der vordersten Reihe gestanden
hatte, als es um eine Friedensinitiative zwischen Großbritannien und Deutsch-
land gegangen war, erklärte nun vor Studenten der Berliner Universität: «[...]
wenn jetzt der Krieg mit ehernen Schritten entgegenkommt, wie nehmen wir ihn
auf? Wir brauchen nur hinzusehen auf die Straße! Ruhig, kräftig und schließlich
auch jubelnd. Wir treten in die Zeit der Opferfreudigkeit.»" Später sprach er sich
zeitweise gar fur den uneingeschränkten U-Boot-Krieg aus/"' Harnack war keine

Ausnahme, sondern eher repräsentativ fur den plötzlichen Meinungsumschwung
unter deutschen, aber auch britischen und französischen Theologen, Wissen-
schaftlern," Künstlern" und Intellektuellen." Auch die Friedens- bzw. Neutrali-
tätsapelle des erst Anfang September 1914 neu gewählten Papstes Benedikt XV.
blieben letztlich unverstanden,"" und beide Seiten argwöhnten, das Oberhaupt
der römisch-katholischen Kirche sei insgeheim ein Parteigänger des Gegners."'
Dieser jähe Wechsel weg vom gemäßigten christlich-ökumenischen Pazifismus
und hin zur religiösen Affirmation einer begeisterten Kriegskultur ist erklärungs-
bedürftig."" Allerdings wich der Enthusiasmus vieler Soldaten schon nach vier

" Vgl. Gerhard Besier, Die protestantischen Kirchen Europas im Ersten Weltkrieg. Ein Quel-
len- und Arbeitsbuch, Göttingen 1984; siehe auch ders., Krieg - Frieden - Abrüstung. Die
Haltung der europäischen und amerikanischen Kirchen zur Frage der deutschen Kriegs-
schuld 1914-1933, Göttingen 1982; Clements, Baptists and the Outbreak of the First World
War (wie Anm. 20)." Zit. nach Klaus Schwabe, Wissenschaft und Kriegsmoral, Die deutschen Hochschullehrer
und die politischen Grundfragen des Ersten Weltkrieges, Göttingen 1969, 38. Siehe auch
Thomas Kaufmann, Die Harnacks und die Seebergs. «Nationalprotestantische Mentali-
täten» im Spiegel zweier Theologenfamilien, in: Manfred Gailus/Hartmut Lehmann (Hg.),
Nationalprotestantische Mentalitäten in Deutschland (1870-1970). Konturen, Entwick-
lungslinien und Umbrüche eines Weltbildes, Göttingen 2005, 165-122.

" Vgl. Münkler, Der große Krieg (wie Anm. 1), 512. Siehe auch Adolf v. Harnack, Wilsons
Botschaft und die deutsche Freiheit, hg. v. Bund deutscher Gelehrter und Künstler, Gotha
1917, 1-13.

" Vgl. Roy MacLeod, The scientists go to war: revisiting precept and practice, 1914-1919, in:
Journal of War and Culture Studies, 2 (2009), 37-51. Siehe auch Gerhard Besier, Die
Mittwochs-Gesellschaft im Kaiserreich, Berlin 1990,41 ff; 291-295.

" Vgl. Peter Harrington, Religions and spiritual themes in British academic art during the
Great War, in: First World War Studies, 2 (2011), 145-164." Vgl. Christophe Prochasson/Anne Rasmussen, Au nom de la patrie. Les intellectuels de la
première mondiale (1910-1919), Paris 1996.

Vgl. Arnold Struker (Hg.), Die Kundgebungen Papst Benedikts XV. zum Weltfrieden. Im
Urtext und in deutscher Obersetzung, Freiburg i. Br. 1917.
Vgl. Wolfgang Steglich, Papst Benedikt XV., Der Friedensappell Papst Benedikts XV. vom
1. August 1917 und die Mittelmächte, Wiesbaden 1970; Wolfgang Steglich (Bearb.), Die
Verhandlungen des 2. Untersuchungsausschusses des Parlamentarischen Untersuchungsaus-
schusses über die Päpstliche Friedensaktion von 1917, Wiesbaden 1974; René Schlott, Die
Friedensnote Papst Benedikts XV vom 1. August 1917 / eine Untersuchung zur Berichter-
stattung und Kommentierung in der zeitgenössischen Berliner Tagespresse, Hamburg 2007.
Siehe auch J. F. Pollard, The Unknown Pope, London 1999.

*" Im Blick auf die Unterzeichner des Aufrufs an die Kulturwelt vom 4. 10. 1914 stellt auch
Oliver Janz fest: «Nicht wenige der Unterzeichner hatten sich vor 1914 in Organisationen
engagiert, die für Frieden und internationale Verständigung eintraten.» (Janz, Der Große



Der Große Ärieg i/h<7 c/;'e 7?e/ig/o« w verg/e;'cße«ßer Pe/speAf/ve 39

Monaten einer ziemlichen Ernüchterung. Anstatt als Sieger zu Hause,mussten
die Soldaten aller Kriegsparteien 1914 in den Schützengräben Weihnachten
feiern. Im Niemandsland zwischen den Fronten kam es zu spontanen Frauterni-
sierungsszenen, die - besonders von britischer Seite legendarisch überhöht -
noch einmal an die verbindende Kraft der gemeinsamen christlichen Friedens-
kultur erinnerten."'* An dieser Weihnachtsepisode nahmen etwa 100.000 Soldaten

teil, Regimentspfarrer gaben dem Fest seinen gewohnt rituellen Glanz.

A"r;'eg.sre//g/oi77dt /« Mfte/-, West- »«<:/ CAs/ewropa .sow/e /« c/en (75/1

Eorsc/tw«g.sgesc/2tc/t/e*^ Inspiriert durch den jugendkulturellen Aufbruch in den

Endsechzigern des 20. Jahrhunderts erschienen in der Bundesrepublik bis etwa
Mitte der 80er Jahre eine Reihe von Arbeiten, die sich darum bemühten, die
Verantwortlichkeit von Theologen, Priestern, Pastoren und Kirchenbürokraten an
der ideologischen Vorbereitung wie der Begleitung des Ersten Weltkrieges her-
auszuarbeiten."^ Naturgemäß konzentrierten sich diese Dokumentensammlungen
und Studien auf Kriegspredigten, Manifeste und theologische Kriegs-Apologien
z. T. namhafter Christen und akzentuierten die aus politisch-militärischen Zäsu-
ren folgenden theologiepolitischen Deutungen wie die in den Jahren 1917 und
1918/19."^ Was die Autoren - meist Theologen - im Gestus oft moralischer
Betroffenheit zum Vorschein brachten, folgte «ganz überwiegend einem gesin-
nungsethisch-kritischen Ansatz: Sie woll[t]en zeigen, wie der Glaube sich in-
strumentalisieren ließ, wie verführbar von Macht und Ideologie auch die Geistli-
chen und Gläubigen der verschiedenen Konfessionen waren»** und wie selten sie

sich in die Nachfolge des Religionsstifters und seiner Friedens- und Versöh-

Krieg [wie Anm. 1], 206). Siehe auch Gerd Krumeich, Der Erste Weltkrieg. Die 101 wich-
tigsten Fragen, München 2014, 99-103.

** Vgl. Stuart Hallifax, <Over by Christmas>: British popular opinion and the short war in
1914, in: First World War Studies, 1 (2010), 103-121.

** Vgl. Michael Jürgs, Der kleine Frieden im Großen Krieg: Westfront 1914. Als Deutsche,
Franzosen und Briten gemeinsam Weihnachten feierten (Goldmann TB 15303), München
2005. Siehe auch Tony Ashworth, Trench Warfare 1914-1918: The Live and Let Live Sys-
tem (1980), London 2000.

*" Siehe auch Jay Winter/Antoine Prost, The Great War in History. Debates and Contro-
versies, 1914 to the Present, Cambridge/New York "2008; Alan Kramer, Recent Historio-
graphy of the First World War (Part 1 and II), in: Journal of Modern European History, 12

(2014), 5-27; 155-174, bes. 171 (religion at war).
** Vgl. Heinrich Misalla, «Gott mit uns.» Die deutsche katholische Kriegspredigt 1914-1918,

München 1968; Karl Hammer, Deutsche Kriegstheologie 1870-1918, München 1971;
Günter Brakelmann, Der deutsche Protestantismus im Epochenjahr 1917, Witten 1974;
ders., Protestantische Kriegstheologie im Ersten Weltkrieg: Reinhold Seeberg als Theologe
des deutschen Imperialismus, Bielefeld 1974.
Vgl. z. B. Martin Greschat, Der deutsche Protestantismus im Revolutionsjahr 1918/1919,
Witten 1974.

"* So Gerd Krumeich, «Gott mit uns»? Der Erste Weltkrieg als Religionskrieg, in: ders./Hart-
mut Lehmann (Hg.), «Gott mit uns». Nation, Religion und Gewalt im 19. und frühen 20.
Jahrhundert, Göttingen 2000, 273-283; Zitat 275.



40 Ge/7i«rc/ ßes/'er

nungsbotschaft begaben. Bis in jüngste Veröffentlichungen hinein überwiegt
dieses Reden von «einer insgesamt erschreckenden Preisgabe der christlichen
Substanz in den kirchlichen Voten zum Ersten Weltkrieg»'". Vielfach führte man
die «beispiellose theologische Verwilderung» auf bestimmte theologische Tra-
ditionsstränge bzw. Schulen zurück, ohne genügend die ganz andere Sozialisa-
tion und Situation jener zu beachten, die der nationalreligiösen Euphorie nicht
erlagen." Im Fokus des Interesses standen die Amtsträger und Theologen der
beiden großen Kirchen, der protestantischen Staatskirche und der kaum weniger
privilegierten römisch-katholischen Kirche;" die Freikirchen und andere religi-
ose Denominationen blieben außerhalb der Betrachtungsebene. Spätere Untersu-
chungen zeigen allerdings, dass nicht nur konservative und kirchlich-liberale
Theologen und Kirchenmänner jener Zeit, sondern auch solche aus Kreisen des

erwecklichen Protestantismus in die erhöhte Tonlage einer in ihrem Verständnis
biblisch begründeten Gerichtstheologie mit einstimmten."

Ähnlich wie die deutschen Kirchenhistoriker der 70er Jahre verfuhr auch der

anglikanische Theologe Alan Wilkinson in seinem erstmals 1978 erschienen
Buch 77te C/zwrcft o/' a«<7 /Ae F/rsf (Tor/t/ tfar." Immerhin erscheint
dem Verfasser - anders als seinen deutschen Kollegen - die fehlende Perspektive
auf die Free Churches und den römischen Katholizismus erklärungsbedürftig."
Auch die schottischen Kirchen bleiben weitgehend unberücksichtigt. Wilkinson
begründet seine Entscheidung mit der Fülle des Quellematerials, das seine eigene
Kirche zu bieten hatte, mit einer ähnlichen Haltung der Free Churches, was

So Martin Greschat, Die zwei Weltkriege und die Kirchen, in: Katharina Kunter/Jens
Holger Schjorring (Hg.), Europäisches und Globales Christentum. Herausforderungen und
Transformationen im 20. Jahrhundert, Göttingen 2011, 107. Siehe auch Martin Greschat, Der
Erste Weltkrieg und die Christenheit. Ein globaler Überblick, Stuttgart 2014, 48 («eine er-
schreckende Preisgabe der christlichen Substanz in den Voten der europäischen Kirchen»).
So Karl Kupisch, Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert, Göttingen 1966, 94f.

" Vgl. Wolfgang Huber, Kirche und Öffentlichkeit, Stuttgart Ü991, 98ff; 135-219. Aus die-
ser Perspektive konnte der Schweizer Theologe Karl Barth zum leuchtenden Vorbild ange-
messenen theologischen Denkens und Redens emporwachsen. In der neutralen Schweiz
selbst scheinen die Kirchen - etwa im Zusammenhang mit friedensfordernden Maßnahmen

- nur eine marginale Bedeutung besessen zu haben. Georg Kreis (Insel der unsicheren Ge-
borgenheit. Die Schweiz in den Kriegsjahren 1914-1918, Zürich '2014) kommt in seiner
Darstellung jedenfalls ohne Erwähnung der Kirchen aus." Vgl. Wilfried Loth, Katholiken im Kaiserreich. Der politische Katholizismus in der Krise
des wilhelminischen Deutschlands, Düsseldorf 1984, 278ff.

" Vgl. Elmar Spohn/Christof Sauer, War zeal, nationalism and unity in Christ: evangelical
missions in Germany during World War I, in: Studia Historiae Ecclasiasticae, XXXV
(2009), 323-336; Elmar Spohn, «Durch Blut und Eisen». Zeitgeist und Hermeneutik im I.

Weltkrieg, in: GBFE Jahrbuch, 12 (2011), 313-330.
** London 1978 (second edition: 1996; reprint: 2014)." Vgl. Wilkinson, Church of England (wie Anm. 54), 2.
^ Vgl. Stewart J. Brown, A Solemn Purification by Fire: Responses to the Great War in the

Scottsh Presbyterian Churches, 1914-1919, in: The Journal of Ecclesiastical History, 45

(1994), 82-104.



Der Große ÄTr/'eg 2222t/ <//e J?e//g2'o22 ;« ve/'g/e/c/îero'er DerspeD/'ve 41

zweifelhaft ist," und dem fast völligen Schweigen der römisch-katholischen
Kirche. Im Unterschied zu den meisten deutschen kirchengeschichtlichen Dar-
Stellungen des Ersten Weltkrieges bettet Wilkinson aber das Verhalten seiner

Kirche während des Ersten Weltkrieges in den allgemeinen kulturellen, sozialen
und gesellschaftlichen Kontext der Zeit ein. Dabei ist in vergleichender Perspek-
tive zu beachten, dass nirgendwo in Europa die Kriegsbereitschaft so gering war
wie in Großbritannien." Im Mittelpunkt der Untersuchung von Wilkinson steht

die Unterstützung der Kriegsanstrengungen durch den Klems an der Front wie in
der Heimat als zwei unterschiedlichen Aspekten der Bemühungen. Der Verfasser

geht auf die ökumenischen Aspirationen unter den kirchenleitenden Persönlich-
keiten ein und fragt nach den Auswirkungen des blutigen Gemetzels auf die Re-

ligiosität der Soldaten.

Kevin Christopher Fielden vertieft in seiner Dissertation den Aspekt einer So-

zialgeschichte der Church of England während des Ersten Weltkrieges." Auch
Albert Marrins, 772e Z<xs7 Crarat/e." 77?e Cßwrc/z o/ Tsng/owd /'« //?e Fïraf (For/c/

ftar, berichtet über die Haltung der Kirche im Krieg, die inneren Konflikte, die
Rolle des Klerus bei der Aufrechterhaltung der Kriegsanstrengungen, über Geg-
ner des Krieges aus Gewissensgründen, sowie über Debatten hinsichtlich der

Vergeltungsmaßnahmen nach dem Krieg/'" Linda Parker befasst sich mit der
Rolle der anglikanischen Armeekapläne und würdigt deren pastorale Begleitung
der Frontsoldaten - gegen ein lange aufrechterhaltenes Bild, dass deren seelsor-

gerliche Tätigkeit ineffektiv gewesen sei/' Darin folgt sie Michael Snape, der
schon zuvor die Bedeutung der Militärkapläne für die religiöse Haltung der briti-
sehen Soldaten herausgestellt hatte" und kurz darauf die historische Entwick-
lung des Royal Army Chaplain's Department vom frühen 18. Jahrhundert bis

zum Kalten Krieg darstellte/" Zu Beginn des Großen Krieges standen 3.500

" Vgl. Besier, Krieg - Frieden - Abrüstung (wie Anm. 34), 71 f. Siehe dagegen Clements, Ba-
ptists and the Outbreak of the First World War (wie Anm. 20). Darin schreibt der Verfasser,
es habe «countless signs» gegeben, «that Baptists, with other Free Churchmen, were gene-
rally wholeheartedly in support of the war. [...] All but one of the male Sunday School
teachers had volunteered. [...] Pride stirred in the hearts of previously peace-loving Baptists
as they watched their young men go» (Ebd., 75f)." So Janz, Der Große Krieg (wie Anm. 1), 182." Vgl. Kevin Christopher Fielden, The Church of England in the First World War (2005).
Electronic Theses and Dissertations. Paper 1080. <http://dc.etsu.edu/etd/1080>.
Albert Marrins, The Last Crusade: The Church of England in the First World War, Durham
1974.

" Vgl. Linda Parker, The Whole Armour of God. Anglican Chaplains in the Great War,
Solihull 2009. Siehe auch Stephen H. Louden, Chaplains in Conflict. The Role of Army
Chaplains since 1914, London 1996, bes. 43-68. Auf der Grundlage von Tagebüchern und
Briefen, die sechs Padres - fünf Anglikaner und ein römischer Katholik - hinterließen,
schrieb schon 1983 der Journalist Michael Moynihan ein Buch über die britischen Armee-
kapläne: God On Our Side. The British Padre in World War I, London 1983.

Vgl. Michael Snape, God and British Soldier: Religion and the British Army in the First
and Second World Wars, Abingdon 2005.

" Michael Snape, The Royal Army Chaplain's Department 1796-1953, Woodbridge-Roches-
ter (NY) 2008, bes. 175-260.



42 Ger/tarcf Bester

Par/res aus elf, zum Teil heftig miteinander rivalisierenden Denominationen zur
Verfugung.

Eine Professionalisierung der Rolle des Armeekaplans und auch dessen un-
mittelbarer seelsorgerlicher Einsatz an der Front gehörten erst zur Entwicklung
seines Berufsbildes im Verlauf dieses Krieges. Allerdings vermerkt Brown hin-
sichtlich der Zielgruppe der Betreuten einschränkend: «According to the cha-

plains, only about 20 per cent of the British troops had any church connection
[...].»" Auch Edward Medigan hält das überwiegend negative Bild des Armeeka-
plans in der Zwischenkriegszeit fur einen Mythos." Zwar sei es den Padres nicht
gelungen, die in sie gesetzten Erwartungen - durch die Umstände des Kriegs
eine religiöse Erweckung in Großbritannien zu initiieren - zu erfüllen. Aber sie

hätten sich den Respekt und die Achtung von Offizieren und Mannschaften er-
worben, seien erstmals mit der industriellen Arbeiterschaft in engere Berührung
gekommen und nicht zuletzt durch diese Erfahrungen mit der konservativen
anglikanischen Hierarchie in Konflikt geraten. Insofern hätten sie auch Anstöße

zu Reformen in der Staatskirche wie in der britischen Gesellschaft gegeben.
In den zuvor und zum Teil auch danach erschienenen Arbeiten nahm das

Thema Krieg und Kirche eine eher periphere Bedeutung ein." John Wolffe wid-
mete ein Kapitel dem Thema Pw/Vre a«cf (Tor/'' Darin stellt er fest, dass Krieg
und Revolution eine große Herausforderung für die Kirchen darstellten. Sie

hätten das religiöse Bewusstsein in der Bevölkerung behindert und die Kirchen-
leitungen in eine Krise gestürzt, weil diese erkennen mussten, wie wenig ihre
Institution der Gesellschaft als Ganzer noch zu sagen hatte." Arlie J. Hoover
fragt in seinem Buch Goc/, Ger/wawy, awof ßr/to/» in f/te Great (Far: T o/
C/er/'ca/ Aat/owa/Am nach der Rolle der Religion und der Geistlichkeit beim
Entfachen der kriegerischen Emotionen.® Dem Autor zufolge besaß der «kleri-
kale Nationalismus» eine kardinale Bedeutung für die Art der Wahrnehmung des

Konflikts in der Bevölkerung. Nicht zuletzt wegen ihres emotionsgeschichtlichen

^ Vgl. Brown, A Solemn Purification by Fire (wie Anm. 56), 95." Vgl. Edward Madigan, Faith Under Fire. Anglican Army Chaplains and the Great War,
Basingstoke/New York 2011." Vgl. E. R. Wickham, Church and People in an Industrial City, London 1957; G. I. T.
Machin, Politics and the Churches in Great Britain, 1869 to 1921, Oxford 1987; Jeffrey
Cox, The English Churches in Secular Society: Lambeth, 1870-1930, New York 1982." John Wolffe, God and Greater Britain: Religion and National Life in Britain and Ireland
1843-1945, London 1994; Kester Aspden, Fortress Church: The English Roman Catholic
Bishops and Politics, 1903-63, Leominster, Fleredforedshire 2002." Vgl. Wolffe, God and Greater Britain (wie Anm. 67), 261 f. Siehe dagegen Callum G.
Brown, Religion and Society in Twentieth-Century Britain, Harlow 2006, 13f, der die
These vertritt, dass der Niedergang des Christentums in Großbritannien erst in den 50er
Jahren des 20. Jahrhunderts begann und der Erste Weltkrieg daran keinen Anteil hatte.
Michael Snape, God and British Soldier: Religion in British Army in the First and Second
World Wars, New York 2005, 5, unterstreicht, welche Bedeutung Religion für die Soldaten
im Ersten Weltkrieg besaß." Arlie J. Hoover, God, Germany, and Britain in the Great War: a study of Clerical Nationa-
lism, New York 1989.



Der Gro/?e AV/eg t/rtr/if/e fte/tgfo« /'« verg/e/c/tewt/er Per,v/;<?Ä7/ve 43

Zugriffs geht diese Studie neue Wege. In seiner Dissertation 77te iTcc/es/osf/ca/
Pe.syjOrt.ve /« ßr/too? /o IPor/c/ ifor / aus dem Jahr 2008 konstatiert Wayne M.
Riggs zwar ähnliche Reaktionen auf den Krieg wie Wilkinson, markiert aber
doch auch beträchtliche Unterschiede zwischen und innerhalb der Kirchen. Die
beiden Staatskirchen nahmen eine einzigartige Rolle im nationalen Leben ein
und verhielten sich entsprechend der wahrgenommenen «Verantwortung» ge-
genüber der Nation. Die römisch-katholische Kirche, von vielen als fremde Insti-
tution begriffen, sah ihre Chance gekommen, nationale Loyalität zu demonst-
rieren und hoffte darauf, ebenfalls als institutionelle Religion betrachtet zu wer-
den. Zur Frage von Katholizismus und britischem Patriotismus veröffentlichte
Michael Snape 2002 einen Aufsatz, der diese These unterstreicht." Yousef
Taouk diskutiert die Probleme, die damit auf die katholische Kirche zukamen -
ihr internationaler Charakter und die Erwartung des katholischen Irland, dass die
Kirche ihre Unabhängigkeitsbestrebungen gegen England unterstützen möge.'"
Die Church of Scotland schenkte dem Krieg noch am wenigsten Aufmerksam-
keit. Allerdings wurde auch sie als «responsible for the meaning of the war and

defining war aims» angesehen und «for offering consolation to the suffering and
the bereaved»". Im Rahmen einer Gesamtdarstellung des europäischen Christen-
turns vom 18. bis zum 20. Jahrhundert widmete sich Michael Burleigh auch dem
Ersten Weltkrieg. In der vergleichenden Perspektive wird deutlich, dass sich die
Geistlichen der Church of England, von Ausnahmen abgesehen, eine größere
theologisch-ethische Unabhängigkeit gegenüber den politischen Versuchungen
und Zeitumständen bewahrten als die deutschen und französischen.

Abgesehen von einigen wenigen Aufsätzen" setzte die breite französische

Forschung zur Religion im Ersten Weltkrieg erst Anfang der 90er Jahre ein und
konzentrierte sich von Vorneherein auf kultur- und mentalitätsgeschichtliche

Vgl. Wayne M. Riggs, The Ecclesiastical Response in Britain to World War I: A Study of
the Church of England, the Church of Scotland, and the Roman Catholic Church. A Disser-
tation submitted to the Faculty of the Graduate School, Marquett University, Milwaukee,
Wisconsin, 2008.

" Michael Snape, British Catholicism and the British Army in the First World War, Recusant
History: A Journal of Research in Reformation and Post-Reformation Catholic History in
the British Isles, 26 (2002), 314-358.
Youssef Taouk, The Roman Catholic Church during the First World War: A Study in
Political Leadership, Ph. D., University of Western Sydney, 2003.

" So Brown, A Solemn Purification by Fire (wie Anm. 56), 82.
" Vgl. Michael Burleigh, Earthly Powers. Religion & Politics in Europe from the French

Revolution to the Great War, London 2005, 425ff. (Deutsch: Irdische Mächte, Göttliches
Heil. Die Geschichte des Kampfes zwischen Politik und Religion von der Französischen
Revolution bis in die Gegenwart, München 2008, 542ff). Siehe auch Adrian Gregory, The
Last Great War. British Society and the First World War, New York ^2013, 152-186.

" Vgl. Daniel Robert, Les Protestants Français et la Guerre de 1914-1918, in: Francia, 2
(1974), 415-430; Jean-Marie Mayeur, La vie religieuse en France pendant la Première
Guerre Mondiale, in: Jean Delumeau (ed.), Flistoire vécue du people chrétien, Toulouse
1979, 179-193.



44 Ger/tart/ Bester

Perspektiven.'® Im Mittelpunkt der Untersuchungen standen die Verquickung
von traditionell-laizistischem und religiösem Patriotismus, das breite emotionale

Engagement und seine Motive sowie die religiös-kulturell konstruierten Feind-
bilder." Nicht zuletzt aufgrund der engen Kooperation mit deutschen Histori-
kern, allen voran Gerd Krumeich, verfolgte dieser Ansatz auch stets eine verglei-
chende deutsch-französische und darüber hinaus auch eine europäische Per-
spektive.'® Bis in die Gegenwart setzt die seit den frühen 90er Jahren arbeitende

Wissenschaftlergruppe ihre Arbeit unter den genannten Fragestellungen konse-

quent fort.
Auf der Grundlage von Briefen und Aufzeichnungen aus der Feder von ka-

tholischen Militärkaplänen sucht Patrick J. Houlihan die Alltagsgeschichte ge-
lebten Glaubens von einfachen katholischen Soldaten wie Zivilisten im okku-
pierten Nordfrankreich zu rekonstruieren.®" Dabei hebt er hervor, dass die

Gläubigen auch in dieser Ausnahmesituation ihrer traditionellen Weltanschauung
treu bleiben wollten. «There were axes of loyalty that did not always privilege
the category of the nation.»®' Nicht zuletzt vor dem Hintergrund des Mysteriums
der Sakramente und der supranationalen Transzendenz der römisch-katholischen
Kirche hätten, trotz der nationalen Gegnerschaft, auf lokaler Ebene an der Basis

enge religiöse Bande zwischen den Katholiken der kriegführenden Länder ge-
knüpft werden können. So koordinierten deutsche und französische Priester
Messen für französische Zivilisten und deutsche Soldaten, und deutsche Mili-
tärpfarrer tauften französische Kinder - eine Art religiöser «Kollaboration». Der
Verfasser möchte damit das Stereotyp eines alles überwölbenden Nationalis-
mus®' aufbrechen und, jenseits einer politischen Betrachtung, der katholischen

" Vgl. Nadine-Josette Chaline (Hg.), Chrétiens dans la Première Guerre Mondiale, Paris
1993; Stéphane Audoin-Rouzeau, La Guerre des Enfants 1914-1918, Paris 1993; Annette
Becker, La Guerre et la Foi. De la mort à la Mémoire 1914-1930, Paris 1994.

" Vgl. die erste Ausgabe der Zeitschrift 14-18 Aujourd'hui 1: Pour une histoire religieuse de
la guerre, Paris 1998.

Vgl. Jean-Jaques Becker/Stéphane Audoin-Rouzeau, Les Sociétés européennes et la guerre
de 1914-1918, Nanterre 1990; Jean-Jacques Becker/Jay M. Winter/Gerd Krumeich/Annette
Becker/Stéphane Audoin-Rouzeau (eds.), Guerre et cultures 1914-1918, Paris 1994.

Vgl. Annette Becker, Religion, in: Gerhard Hirschfeld/Gerd Krumeich/Irina Renz (Hg.),
Enzyklopädie Erster Weltkrieg, Paderborn/München "2004, 192-197; Dies., Die Reli-
gionsgeschichte des Krieges 1914-1918. Eine Bilanz, in: Gottfried Korff (Hg.), Alliierte im
Himmel. Populäre Religiosität und Kriegserfahrung, Tübingen 2006, 35-45; Jean-Jacques
Becker/Gerd Krumeich, Der große Krieg. Deutschland und Frankeich im Ersten Weltkrieg
1914-1918, Essen 2010, bes. 105-113.
Zur Ausnahmesituation der Okkupation und ihren Folgen siehe Annette Becker, Les
citatrices rouges, 14-18: France et Belgique ocupées, Paris 2010.

" Patrick J. Houlihan, Local Catholicism as Transnational War Experience: Everyday Reli-
gious Practice in Occupied Northern France, 1914-1918, in: Central European History, 45
(2012), 233-267; Zitat 267; siehe auch ders., Clergy in the Trenches: Catholic Military
Chaplains of Germany and Austria-Hungary during the First World War, Ph. D. diss.,
University of Chicago, 2011.

®

Vgl. am Beispiel Deutschlands Arlie J. Hoover, The Gospel of Nationalism: German Patrio-
tic Preaching from Napoleon to Versailles, Stuttgart 1986; ders., German Nationalism and
Religion, in: History of European Ideas, 20 (1995), 765-771.



Der Große Krieg ;/oo' z/;e /fe/zgz'ozz zzz verg/ez'c/ze/zzfer Perspektive 45

Religion ihre ekklesiologische Besonderheit zurückgeben. Die charakteristische

Prägung durch den katholischen Glauben wird freilich nicht nur im Falle von
Fraternisierungen, sondern auch in solchen Fällen deutlich, in denen sich die

Katholiken der kriegführenden Nationen gegenseitig mit Polemik überzogen.
Richard Schaefer zeigt anhand der 1915er Streitschrift des Kaßzo/zsc/zezz Kozzzz-

fees /zzr yrawzo.szsc/ze Propagatzc/a und seiner deutschen Erwiderung ein charak-
teristisches katholisches «framework of meaning»*", das den Deutungen der

Ereignisse zugrunde lag und diese auf eine kulturelle Auseinandersetzung redu-
zierten. Dieser Interpretation zufolge beachtete Deutschland nicht die «Christli-
chen Gesetze des Krieges», weil es dem heidnisch-germanischen Glauben des

lutherisch-rational geprägten Protestantismus und seiner spekulativen Philoso-
phie an christlicher Spiritualität fehle. Die deutschen Katholiken akzeptierten
diese religiöse Deutung des Krieges als eines «Kulturkampfes» und klagten ihre
katholischen Konfessionsgenossen ihrerseits der Häresie des «Modemismus»
und der «Laizität» an, die seit der Französischen Revolution das Land kulturell
beherrschten. Die Mehrheit der französischen Kinder wachse «ohne Gott» auf.

«If the polemic between French and German Catholics tells us anything, it is that
Catholics were both willing and able to use Catholicism itself as a platform for
hostile attacks against their <enemies>.»*"

Die US-Geschichtsschreibung über die amerikanischen Kirchen im Ersten

Weltkrieg blieb lange geprägt durch Ray H. Abrains' Werk Preac/zers /Vase«?

/Irms aus dem Jahr 1933,*" das - beeinflusst durch den Pazifismus des Verfassers
und die isolationistische Stimmung der 1930er Jahre - den Protestantismus sei-

nes Landes ziemlich undifferenziert anklagte, als bloßer Erfüllungsgehilfe der
nationalen Politik fungiert zu haben. Die enge Allianz von Kirche und Nationa-
lismus, von Kirche und Kapitalismus und die ungebrochene Übernahme der

Kriegsbegeisterung des amerikanischen Mobs hätten die Kirchen völlig desa-
vouiert.^ Im Ergebnis kommt diese Perspektive der deutschen aus den 1970er
Jahren sehr nahe; vierzig Jahre nach Abrams fällten deutsche Kirchenhistoriker -
im Blick auf ihre eigene Kirche - ein ähnlich vernichtendes Urteil. Für den ame-
rikanischen Katholizismus blieb lange Zeit Michael Williams' Jmerà Ca-
t/zo/zcs zw i/ze Ifar aus dem Jahr 1921 bestimmend.*" Darin feiert der Autor mit
Enthusiasmus den katholischen Patriotismus während der Kriegsjahre. John F.

Pipers Buch 77ze /fzzzerz'cazz C/zzirc/zes z>z JForW (far / aus dem Jahr 1985*** bietet

" Vgl. Richard Schaefer, Catholics and the First World War: religion, barbarism and the
reduction to culture, in: First World War Studies, 1/2 (2000), 123-139, <DOI:10.1080/1947-
502.2010.517431>.

** Ebd., 135. Siehe auch Martin Lätzel, Die katholische Kirche im Ersten Weltkrieg. Zwischen
Nationalismus und Friedenswillen, Regensburg 2014, bes. 71 ff.
Vgl. Ray H. Abrams, Preachers Present Arms, New York 1933. Neudruck 1969 (Herald
Press).

** Siehe dazu auch John F. Piper, Jr., The American Churches in World War I, in: Journal of
the American Academy of Religion, 38 (1970), 147-155." Vgl. Michael Williams, American Catholics in the War, New York 1921.

** Vgl. John F. Piper, Jr., The American Churches in World War I, Athens 1985.



46 Ge/Tîa/c/ ßes/'er

eine Korrektur beider Perspektiven, indem der Verfasser die Rolle der kirchen-
leitenden Persönlichkeiten wie die der Pastoren als theologisch weit verantwor-
tungsbewusster und konstruktiver darstellt als die Historiker vor ihm. So hätte

der Protestantismus in dieser Zeit nicht nur die Herausforderungen des gesell-
schaftlichen Wandels hin zu einer Massenkultur bewältigt, sondern seine Geist-
lichkeit auch Tausende von Soldaten im Krieg seelsorgerlich begleitet und den

Pazifisten Unterstützung gegeben, die in den USA während dieser Zeit sehr

angefochten waren.*'' Allerdings hätten nur wenige Theologen den gesellschaftli-
chen Transformationsprozess wahrgenommen, den der Krieg verursacht habe -
das Auseinanderfallen der Allianz von Protestantismus und amerikanischer Kul-
tur. Ähnlich wie in Deutschland sah der Katholizismus auch in den USA über
den Krieg seine große Chance gekommen, durch besondere Loyalität und Patrio-
tismus seine nationale Zuverlässigkeit unter Beweis zu stellen und auf diese

Weise volle Gleichberechtigung mit der «protestantischen» US-Kultur zu erlan-
gen.®" Tatsächlich wandelte sich das Selbstverständnis der katholischen Kirche.
Aus einer wenig handlungsfähigen Einrichtung mit nur parochialer Bedeutung
wurde sie zu einer Amerikanischen Konfession von nationalem Rang." Der spä-
te Eintritt der USA in den Krieg am 6. April 1917 traf Protestanten wie Katholi-
ken völlig unvorbereitet und nötigte ihnen rasche organisatorische Restruktu-

rierungsmaßnahmen ab, um mit einer Stimme sprechen und eine moderat-pat-
riotische Begleitung der amerikanischen Kriegspläne gewährleisten zu können.'"

Angesichts des brennenden Patriotismus auch in den Kirchen suchte eine Ge«e-

ra/ War-7wze Commisiio« unter Leitung von Robert E. Speer unverantwortli-
ches theologisches Reden einzudämmen. Der 1908 gegründete Testera/ Cownc/7

o/ CAwrc/tes o/ C/trâf iw ^weWco wurde erst durch diesen Prozess zur einfluss-
reichsten religiösen Organisation des amerikanischen Protestantismus." Auf-
grund des Krieges waren überdies die verschiedenen Kirchen - einschließlich der
römisch-katholischen Kirche und der jüdischen Gemeinden - zur Zusammen-
arbeit genötigt. Sie alle zeigten Einigkeit im Blick auf das Kriegsziel: Es ging in
der Auseinandersetzung mit den despotischen Mittelmächten um die Verwirkli-
chung von Freiheit und Demokratie - ein Argumentationsmuster, das sich der
amerikanische Präsident Woodrow Wilson, Sohn eines presbyterianischen Geist-

liehen, später zu Eigen machen sollte." Anders als in Europa gingen alle Deno-

" Zu den Facetten der «Protestant pacifist culture» in den USA im 20. Jahrhundert siehe
Patricia Appelbaum, Kingdom to Commune. Protestant Pacifist Culture between World
War I and the Vietnam Era, Chapel Hill 2009; siehe auch Valerie Ziegler, The Advocates of
Peace in Antebellum America, Bloomington 1992." Vgl. Piper, The American Churches in World War I (wie Anm. 86), 149.

" Vgl. John Tracy Elfis, American Catholicism, Chicago 1956, bes. 138.
" Vgl. Charles S. Macfarland (Ed.), The Churches of Christ in Time of War, New York 1917,

bes. 9; 106.
" Vgl. John A. Hutchison, We are not Divided, New York 1941, bes. 175.

Vgl. Michael Salewski, Der Erste Weltkrieg, Paderborn/München '2004, 292ff; 318ff; G.
Besier, The Concept of Freedom in the Anglo-American World, in: Totalitarismus und De-
mokratie, 2 (2005), 375-388; hier 328f.



Der Große Kr/eg une/ c//e ReZ/g/'o/j »« verg/e/c/tenefer Perspefe/ve 47

minationen gestärkt aus dem Krieg hervor. Das Kriegserlebnis festigte nicht nur
die Religiosität der Gläubigen, sondern ergänzte auch perfekt die eher weiche reli-
giöse Vorkriegskultur in den USA, indem es das Christentum «remasculinised»."

Über die Rolle der russisch-orthodoxen Kirche im Ersten Weltkrieg gibt es

nur wenige historisch-kritische Studien,^ was auch damit zusammenhängen
dürfte, dass das Zarenreich in der offiziellen russischen Historiographie heute
wieder gefeiert und geehrt wird. Dietrich ßeyrau untersucht die Rolle der ortho-
doxen Militärgeistlichkeit, die sich als Teil der herrschenden Kultur verstand, im
Kontext der patriotischen Mobilisierung." Offenbar war die Erosion der kirchli-
chen Akzeptanz in Russland schon weiter fortgeschritten als in Mittel- und

Westeuropa, wie die weit verbreitete Verachtung und der Spott unter den Offi-
zieren nahelegt. Aufgrund der rituellen Anforderungen ihrer Religion konnten
die Geistlichen oftmals zentrale seelsorgerliche Begleitung wie die Erteilung der
Sterbesakramente gar nicht leisten, weil ihnen die entsprechende Ausstattung
fehlte. Beyrau vermutet, dass weniger die tägliche Betreuung oder die kognitiven
religiösen Unterweisungen und das religiöse Schrifttum als die rituelle Überwäl-

tigung auf die Soldaten gewirkt habe. Die Feierlichkeit und Pracht der Gottes-
dienste, der Chorgesang und die Peregrination berühmter Ikonen - besonders zu
Ostern und Weihnachten - scheinen die stärksten emotionalen Mittel der Kirche
gewesen zu sein. Ihre Funktion war es, auf Seiten der Gläubigen für «höchste
seelische Aufwallung» zu sorgen, eine «Ekstase des Volksgeistes» hervorzuru-
fen, um so «die Einheit des ganzen Volkes mit Gott in Gedanken und im Gebet»
herzustellen.®" Bei den exaltiertesten Varianten des Helden-Priesters als eines
leuchtenden Vorbildes für die Truppe, der den Infanteristen mit erhobenem
Kreuz in die Schlacht vorauseilte, dürfte es sich um Propaganda-Bilder mit ge-
ringer Glaubwürdigkeit handeln. Dass die Priester auftragsgemäß gegen Defai-
tismus, Kompromissfrieden und wehrlose Gefangennahme predigten, gilt dage-

gen als wahrscheinlich - nicht so sehr der Erfolg dieser religiös-patriotischen
Agitation. Ähnlich wie im Westen gab es zu Kriegsbeginn auf Seiten der städti-
sehen Eliten, etwa in St. Petersburg, patriotische Massenkundgebungen, bei
denen die aufschäumende nationale Gesinnung auch kirchlichen Riten, Zeremo-
nien und Symbolen eine neue Geltung zu verschaffen schien. Der Entkirchli-
chung und der konfessionellen Pluralität in den industriellen Ballungsräumen,
unter Intellektuellen und unter Bauernvertretern schien das «Augusterlebnis»

" Vgl. Jonathan H. Ebel, Faith in the Fight. Religion and the American Soldier in the Great
War, Princeton/Oxford 2010, bes. 3; 8; 63; 128.

" Vgl. Hubertus F. Jahn, Patriotic Culture in Russia during World War One, Ithaca/New York
1995; William G. Rosenberg, Reading Soldiers' Moods: Russian Military Censorship and
the Configuration of Feeling in World War I, in: Americn Historical Review, 119 (2014),
714-740." Dietrich Beyrau, Projektionen, Imaginationen und Visionen im Ersten Weltkrieg: Die
orthodoxen Militärgeistlichen im Einsatz für Glauben, Zar und Vaterland, in: Jahrbücher für
die Geschichte Osteuropas, 52 (2004), 402-420.
Vgl. Beyrau, Projektionen (wie Anm. 97), 405.



48 Ger/?wc/ Bes/er

auch in Russland deutlichen Einhalt zu gebieten. Von dem darin gesehenen mo-
raiischen Aufschwung in der Bevölkerung erhoffte man sich auch einen Erfolg
der Anti-Alkoholkampagne, an der der Klerus maßgeblich beteiligt war. Stärker
noch als im Westen war die orthodoxe Reichskirche nicht auf den Dialog mit den

Gläubigen aus, sondern zielte mit ihrem ganzen Tun auf «einen belehrenden und

zugleich Gehorsam einfordernden Herrschaftsmonolog»". Darum und wegen
des liturgischen Charakters der orthodoxen Kirchlichkeit konnten die Geistlichen
mit ihrer religiös-patriotischen Kommunikation nur einen geringen Erfolg für
sich verbuchen. Aufgrund der engen Allianz zwischen Thron und Altar galt die
Kirche in der Zeit der Revolution zwischen Februar und Oktober 1917 weithin
als diskreditiert, ihr Herrschaftsanspruch als Staatskirche war dahin. Das escha-

tologische Erwartungspotential richtete sich nun auf die Revolution.
Alfons Brüning weist allerdings darauf hin, dass bereits seit der ersten russi-

sehen Revolution 1905 viele Bischöfe und Priester die allzu enge Verbindung
von Autokratie und Orthodoxie hatten auflösen wollen, um das Vertrauen in der

Bevölkerung nicht zu verlieren.""* Die Kirche befand sich zwischen beiden Re-
volutionen in einer Umbruchs- und Ablösungsphase, in der die Symphonia von
Kirche und Staat unaufhaltsam erodierte. Darum entwickelte die Orthodoxie
auch keine Kriegstheologie wie das westliche Christentum, zumal die Lehre vom
«gerechten Krieg» in der orthodoxen Theologie unbekannt war. Der Krieg war
aber zu rechtfertigen, denn es ging um die Verteidigung der «russischen Erde»,
nicht um die Aufrechterhaltung der Romanov-Dynastie, deren Ende die Kirchen-
leitung einfach hinnahm. Analog zum Westen verstand man den Krieg als meta-
physische Konfrontation, in der es galt, die spirituellen Werte des orthodoxen
Russland zu verteidigen. Dabei wurden «Russland im Geiste eines neuen
Slavophilentums messianische Aufgaben zugewiesen, zu denen die höhere geis-
tige Einheit Europas gehörte - oder zumindest die Einheit der orthodoxen Chris-
tenheit.»"" Dazu gehörte der Gedanke, die Spaltung der Orthodoxie zu überwin-
den und Konstantinopel von der osmanischen Herrschaft zu befreien. Ein

«Augusterlebnis», so Brüning, habe es in den russischen Metropolen zwar auch

gegeben, aber dieses habe weit kürzer angehalten als im Westen. Die Anstren-

gungen der Kirche galten vor allem der Linderung von Kriegsnot - dem Aufbau
von Lazaretten, der seelsorgerlichen und materiellen Betreuung Verwundeter
und Angehöriger von Gefallenen. Erfolgreich war die von russischen Geistlichen
mitbetriebene Kriegspropaganda vor allem im Zusammenhang mit der Aufrich-
tung von Feindbildern. Die Abscheu vor dem Westen, repräsentiert namentlich
durch die Monstrosität des deutschen Aggressors - nichts als eine Horde bös-

artiger Barbaren -, stand im Vordergrund dieses Feindbildes.

" Ebd., 415.
Vgl. Alfons Brüning, Katastrophe und Epochenwende. Der Erste Weltkrieg und die Rus-
sische Orthodoxe Kirche, in: Osteuropa, 64 (2014), 263-278.
Ebd., 269.



Der Große /Cr/eg h«c/ trie Re/zgzo« z/z verg/e/c/zentfer DerspeD/ve 49

Bei seiner Beschreibung der von Teilen der Kirche betriebenen sakralen Ein-
heit von Nation und Reich wie bei der Darstellung von Stereotypen und Feind-
bildern zieht Beyrau zu deren Interpretation die sozialpsychologischen Katego-
rien von Inklusion und Exklusion heran.Auch Martin Schulze Wessel stellt
fest, dass sowohl im Russischen Reich als auch in der Habsburger Monarchie
eine religiöse Aufladung der «Wir-Gruppe» wie die des «Feindes» vorgenom-
men worden sei.'"' Je länger der Krieg dauerte, umso entschiedener wurde das

«Eigene» mit dem Göttlichen, das «Feindliche» mit dem Satanischen verbunden.
Anders als die modernen Nationalstaaten wie Frankreich oder Deutschland - so
die These von Schulze Wessel - waren die polyethnischen und multikonfessio-
nellen Imperien viel stärker auf die traditionellen Bindekräfte der Staatskirche

angewiesen, weil diese den frommen Herrscher und sein universales Reich, ver-
schränkt im universalen Glauben, religiös legitimierte. Die Staatskirche reprä-
sentierte «die imperiale Idee der Kongruenz von Politik und Religion»"*. Kriege
wurden als Kreuzzüge gegen Andersgläubige gefuhrt und galten von daher als

transzendental legitimiert. Dem Reichsgedanken lag der Kampf um den rechten
Glauben zugrunde. Der demütige und leidensbereite Herrscher wurde zur Chris-
tusfigur überhöht,"^ die Soldaten des Reiches durch einen sakralen Treueeid an

ihn und das Imperium gebunden, der den Verteidigern des orthodoxen Glaubens,
des Zaren und des Vaterlandes religiöses Heil versprach. Das Heldentum des

Erduldens («victim») machte sie zu Märtyrern Christi, ihr vergossenes Blut rei-
nigte das Land. Auch Russlands Kriegsziele - die Eroberung Konstantinopels
und die Rückführung Galiziens zum orthodoxen Glauben - waren konfessionell
geprägt. Ähnliches ließe sich über die religiöse Identität des katholischen Habs-

burgerreiches und seine Konflikte mit muslimischen und orthodoxen Bosniern

sagen. In dieser Deutungsperspektive spielte im Falle Serbiens dessen konfessio-
nelle Verbundenheit mit Russland und der religiöse Gegensatz zwischen dem
orthodoxen und dem römisch-katholischen Imperium eine zentrale Rolle.

Vgl. Besier, Weder Gut noch Böse (wie Anm. 23), 1 ISff.
"" Vgl. Martin Schulze Wessel, Religion im Russländischen Reich und in der Habsburger Mo-

narchie im Ersten Weltkrieg, in: Andreas Holzem (Hg.), Krieg im Christentum. Religiöse
Gewalttheorien in der Kriegserfahrung des Westens, Paderborn 2009, 736-751; hier 745f.
In überarbeiteter Fassung erschien dieser Aufsatz unter dem Titel Religion, Dynastie und
Erster Weltkrieg-Zarenreich und Habsburger Monarchie, in: Osteuropa, 64 (2014), 247-
262; Brüning, Katastrophe und Epochenwende (wie Anm. 100), 263-278. Zum Phänomen
des «Konfessionsnationalismus» in der Region vgl. Emanuel Turzynski, Konfession und
Nation. Zur Frühgeschichte der serbischen und rumänischen Nationsbildung, Düsseldorf
1976; siehe auch Irina Morin, Contested Frontiers in the Balkans. Ottoman and Habsburg
Rivalries in Eastern Europe, London 2012; Helmut Kuzmics/Sabine A. Haring, Emotion,
Habitus und Erster Weltkrieg. Soziologische Studien zum militärischen Untergang der
Habsburger Monarchie, Göttingen 2014, bes. 32Iff.

"* Schulze Wessel, Religion im Russländischen Reich (wie Anm. 103), 738.
Siehe dazu auch Maureen Perne, Uspenskii and Zhivov on Tsar, God, and Pretenders, in:
Kritika. Explorations in Russian and Eurasian History, 15 (2014), 133-149. Hier heißt es,
«we are of course entitled to wonder just how many Russians in the late 19th and early 20th
centuries did actually consider the tsar to be a devine being» (ebd., 146).



50 Ger/terrc/ Ses/'er

In der Habsburger k. u. k. Monarchie erfüllte der römische Katholizismus also

nicht nur ähnliche Funktionen wie die Religionen in den modernen National-
Staaten,"* sondern er besaß auch eine zentrale Legitimationsaufgabe: Die Reli-

gion beglaubigte das heilige Reich und seinen Herrscher. Dessen Soldaten stan-
den in der Nachfolge Christi; ihr aktives Opfer («sacrifice») für «unseren kaiser-
liehen Herrn», die römisch-katholische Staatskirche und das Reich begründete
die nationale Sakralgemeinschaft und verhieß ihnen ewiges Leben.

Ähnlich wie die protestantische Minderheit in Frankreich, überbot sich auch

die in Österreich mit patriotischen Loyalitätsbekundungen."" Im ungarischen
Protestantismus stellte sich allerdings bald eine neue Nachdenklichkeit und Be-

sinnung auf das Wesen des christlichen Glaubens ein.""® Die römisch-katholische
Kirche in der Habsburger Monarchie erfreute sich 1914 immer noch großen

Respekts, wenngleich auch in den Metropolen, etwa in Wien, die geistige Eman-

zipation wie der technische Fortschritt den Einfluss des Glaubens laufend schmä-
lerlen. Diese Veränderung hin zur Säkularität der alltäglichen Lebensvollzüge
beobachtete auch der katholische Bischof Ottokâr Prohâszka aus dem un-
garischen Székesfehérvâr mit großer Sorge und hoffte auf eine läuternde Wir-
kung des Krieges - die Antwort Gottes auf die negative gesellschaftliche Eni-
wicklung.'"' Der Kampf der katholischen Kirche galt dem Modernismus - und
führte der Krieg die Menschen nicht zurück zu den elementaren Grundabhängig-
keiten? Allerdings kann man generell an der Relevanz von Religion in den

Schützengräben zweifeln, wenn man in einer emotionssoziologischen Studie
über k. u. k. Soldaten an der Ostfront vergeblich nach religiösen Gefühlsäuße-

rungen sucht.'" Jedenfalls gilt für das Habsburgerreich wie für Russland, dass

die politische Instrumentalisierung der privilegierten Staatskirchen im Krieg «zu

Vgl. Wilhelm Achleitner, Gott im Krieg. Die Theologie der österreichischen Bischöfe in
den Hirtenbriefen zum Ersten Weltkrieg, Salzburg 1997, bes. 14ff; 161. Siehe auch Ottokâr
Prohâszka, Die Kirche am Vorabend und zur Zeit des Ersten Weltkrieges, in: Adam Wand-
ruszka/Peter Urbanitsch (Hg.), Die Habsburgermonarchie 1848-1948, Bd. 4: Die Konfes-
sionen, Wien 1995, 326-331.

"" Vgl. z. B. Karl Völker, Evangelisch-soziale Kriegsbereitschaft: Vortrag, gehalten am 19.

November 1914 in der evangelischen Stadtkirche A. B. zu Wien, Wien 1914; Walter
Winkler, Aus dem Leben der evangelischen Kirche Österreichs in der Kriegszeit in
Volksschriften zum großen Krieg 46/47, Berlin 1915.

Vgl. Juliane Brandt, Jesus und der Weltkrieg. Das Schicksal nationalen Gedankenguts des un-
garischen Protestantismus im Ersten Weltkrieg, in: Martin Schulze Wessel (Hg.), Natio-
nalisierung der Religion und Sakralisierung der Nation im östlichen Europa, Stuttgart 2006,
155-179.
Vgl. Edgard Haider, Wien 1914. Alltag am Rande des Abgrunds, Wien/Köln 2013, 70-74.
Vgl. Bettina Reichmann, «Die Seele des Krieges». Zur religiösen Kriegsdeutung des Ersten
Weltkrieges: Bischof Ottokâr Prohâszka (Ungarn), in: Holzem, Krieg und Christentum (wie
Annt. 103), 719-735.
Siehe Sabine A. Haring, K. u. K. Soldaten an der Ostfront im Sommer und Herbst 1914.
Eine emotionssoziologische Analyse, in: Bernhard Bachinger/Wolffam Dornik (Hg.), Jen-
seits des Schützengrabens. Der Erste Weltkrieg im Osten: Erfahrung - Wahrnehmung -
Kontext, Innsbruck/Wien/Bozen 2013, 65-86.



Der Große Ä>/eg t/nc/rfte Re/ig/o« wi verg/e/ctent/er fer.spefa/ve 51

deren Ansehenseinbuße erheblich» beitrug. «Die Revolutionen von 1917 und
1918 zeugten auch von dem Autoritätsverlust der einstigen Staatskirchen.»"*

Das Luthertum in den neutralen Nordischen Ländern neigte theologisch wie
kulturell mehrheitlich dem Deutschen Reich zu. Insbesondere im Blick auf den

schwedischen Erzbischof Nathan Söderblom, der von 1912 bis 1914 in Breslau
den Lehrstuhl für Religionswissenschaft inne hatte, bezweifelten die Kirchen der
Entente-Staaten 1917, dass ihm wirklich eine unabhängige Vermittlungsrolle
zuzutrauen sei - und das, obwohl er auch zwei Jahre als Gesandtschaftspfarrer in
Paris gearbeitet hatte und 1901 an der Sorbonne promoviert worden war.""' 1914
befanden sich Norwegen und Schweden - nach Auflösung der Union 1905 -
noch in einem labilen Zustand tiefgreifender gesellschaftlicher Veränderun-
gen.""* Modernisierung und ein neuer, die Neutralität betonender Skandinavis-
mus standen auf der Tagesordnung. Ungeachtet des romantischen Nationalismus
bestand ein Zusammengehörigkeitsgefühl zwischen den nordischen Staaten Dä-
nemark, Norwegen und Schweden mit ihren lutherischen Volkskirchen. Unter
Söderblom entwickelte sich ein nationalromantisches und dennoch weltoffenes
Kultur-Luthertum, das den Einfluss der Erweckung eindämmte. Die kirchenge-
schichtliche Forschung auf Seiten der Nordischen Kirchen konzentrierte sich
nach 1945 stark auf die ökumenisch-versöhnenden Impulse in den ersten Jahr-
zehnten des 20. Jahrhunderts, zumal sie selbst an dieser Bewegung einen starken
Anteil hatte.

Textsammlungen, zeitgenössische wie solche aus den 70er bis 90er Jahren des

20. Jahrhunderts, belegen zur Genüge, wie gepredigt wurde und welche Mani-
feste die Kirchenmänner und Theologen der kriegführenden Nationen verfassten
und (mit)unterzeichneten.'"' Mit ihrem Kriegseinsatz eroberten sich die Theolo-
gieprofessoren jenen ersten Rang an den Universitäten zurück, den ihre Disziplin
längst an die Naturwissenschaften verloren hatte. Im Blick auf Deutschland

spricht Herfried Münkler von einem «intellektuellen Sündenfall», in den er nicht

' Schulze Wessel, Religion in Russländischem Reich und Habsburger Monarchie (wie Anm.
103), 748f.
Vgl. Besier, Krieg - Frieden - Abrüstung (wie Anm. 34), 79-86; Bengt Sundkler, Nathan
Söderblom. His Life and Work, Lund 1968; Dietz Lange, Nathan Söderblom und seine Zeit,
Göttingen 2011. Siehe dazu auch das Themenhaft der KZG/CCH (1/2015): The First World
War and the Role of Religion and Reconciliation (Religiöse Inszenierung im Dienst von
Krieg und Versöhnung). Im Blick auf Dänemark siehe Michael H. Clemmesen, Det lille
land for den store krig [Das kleine Land vor dem Großen Krieg], Odense 2012; Carsten
Due-Nielsen, Denmark and the First World War, in: Scandinavian Journal of History, 10

(1985), 1-18.
Vgl. Ingun Montgomery, Schweden im Jahre 1914, in: Katarzyna Stoklosa/Andrea Strübind
(Hg.), Glaube - Freiheit - Diktatur in Europa und den USA. FS G. Besier, Göttingen 2007,
673-685.
Vgl. Nils Karlström, Kristna Samförstandssträvanden under världkriget 1914-1918, Stock-
holm 1947.

Vgl. Klaus Böhme (Hg.), Aufrufe und Reden deutscher Professoren im Ersten Weltkrieg,
Stuttgart 1975; Besier, Protestantischen Kirchen Europas (wie Anm. 34).



52 Ger/îflrt/ fies/er

nur Kirchenmänner und Theologen, sondern auch Schriftsteller,'" Künstler und
Wissenschaftler mit einbezieht."®

Heute konzentriert sich die Forschung auf Zeugnisse unbekannter Soldaten,
deren Korrespondenz mit den Angehörigen und Tagebücher."" Solche meist

digitalisierten Dokumente aus ganz Europa sollen den Weltkrieg aus der Per-

spektive der Beteiligten nachvollziehbar machen."" In den Zeugnissen erscheint

Religion als fester Bestandteil überkommener Rituale - etwa im Rahmen von
Beerdigungen."' Für die Zeitgenossen gehörte zu einer würdigen Beerdigung
der toten Soldaten die religiöse Begleitung ebenso wie die militärische und die
musikalische. Aus dem Brief des Soldaten Richard Albert Eduard Pick an seine

Frau vom 15. März 1915 spricht Angst, Reue und die Hoffnung, dass Gott ihn
bewahren möge.'" Aus der Hinterlassenschaft dieses einfachen Soldaten lässt
sich weder patriotische Begeisterung, noch eine religiöse Überhöhung des Ge-
schehens entnehmen. Vielmehr klammert er sich in der verzweifelten Ausnah-
mesituation an die preußisch-unierte religiöse Sozialisation seiner Kindheit. Drei
Monate später fiel der Grenadier im polnischen Czernova Gora. Es kursierten
auch satirische «Glaubensbekenntnisse» auf die schlechte Versorgungslage der

Bevölkerung wie das eines Anonymus aus dem Jahr 1914.'" Eine tiefe Gläubig-
keit oder patriotische Gesinnung spricht aus diesen Zeilen nicht. Der wegen
seiner Sehschwäche zum Sanitätsdienst eingezogene Ernst Karl Robert Grünwald
aus Plön schrieb an der Ostfront «eine Reihe von Gedichten, die seiner Mutter
gewidmet waren, und in denen er seinen Glauben, seine Hoffnung auf Gott, aber
auch seine Ängste thematisierte.»"'' Natürlich sind unter den Briefkollektionen
auch jene des späteren Dominikanerpaters Thaddäus alias Wilhelm Roth, der am
15. September 1914 aus der rheinischen Heimat an die Front schrieb und darin so
ziemlich alle Stereotypen nutzte, die das Religionsrepertoire hergab.'"

Die kleine Auswahl aus dem Europeana-Projekt"®, ermittelt aus dem Sucher-

gebnis für die Stichworte «Gott», «Glaube» und «Religion», zeigt jedenfalls, wie

Vgl. Jan Süselbeck, Im Angesicht der Grausamkeit. Emotionale Effekte literarischer und
audiovisueller Kriegsdarstellungen vom 19. bis zum 21. Jahrhundert, Göttingen 2013, 63-
202. Siehe auch Horst Lauinger, Über den Feldern. Der Erste Weltkrieg in großen Erzäh-
lungen der Weltliteratur, Zürich 2014.

"* Münkler, Der Große Krieg (wie Anm. 1), 248.
Vgl. Dorothee Wierling, Eine Familie im Krieg. Leben, Sterben und Schreiben 1914-1918,
Göttingen 2014.
Vgl. Alessandra Sorbello Staub, Der Groß Krieg. Netzangebote zum Gedenkjahr 2014, in:
Geschichte in Wissenschaft und Unterricht, 65 (2004), 380f. Siehe auch Aleksandra Pawli-
cek, Der Erste Weltkrieg im digitalen Gedächtnis. Archivquellen zwischen Ubiquität und
Fragmentierung, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, 62 (2014), 685-704.

'Siehe <http://www.europeana 1914-1918,eu/de#sthash.gMg2YvRs.dpufi.
' ^ Siehe <http://www.europeana 1914-1918 .eu/de/contributions/4027#sthash.u92XyV22.dpuf>.

Siehe <http://www.europeanal914-1918.eu/de/contributions/1421#sthash.mOsERhzr.dpuf>.
Siehe <http://www.europeanal914-1918.eu/de/contributions/2026#sthash.APIfMpdD.dpuf>.
Siehe <http://www.europeanal914-1918.eu/de/contributions/6281#sthash.ovjsTont.dpuf>.
Neben diesem europäischen Projekt gibt es weitere auf nationaler Ebene. So hat das Impe-
rial War Museum (London) ein riesiges Archiv mit Porträtaufnahmen, Briefen und Auf-
Zeichnungen von Soldaten aus dem Krieg ins Internet gestellt (<www.iwm.org.uk/centanary>).



Der Gra/?e Krzeg une/ e//e /?e/;g/on /n verg/e/cAenefer Pe/"spek/z've 53

breit das Spektrum der Äußerungsformen war und wie sehr die Betroffenen in

Angst und Sorge um ihr Schicksal verhaftet waren. Damit bestätigt sich anhand
der persönlichen Mitteilungen, was schon Anne Lipp im Blick auf die Armee-
Schützengrabenzeitungen feststellte: Von einer flächendeckenden Kriegsbegeis-
terung konnte schon im August 1914 nicht die Rede sein.'^

MY Go///wr Ko'wzg, Fo/& Fa/er/owt/ - t/er kz>c/z/z'c/ze /Ira/zrwc/z erzt/e/we re/z-

grase Dezz/wng t/er Krz'egse/wo/zowe«: Harnacks Beobachtung, die er nach Kriegs-
beginn seinen Studierenden mitteilte, entsprach durchaus einer breiten Wahrneh-

mung: In den großen Städten jedenfalls - und das nicht nur in Deutschland - be-

grüßten viele Menschen, namentlich Akademiker, den Krieg wie einen Heils-
bringer, wie eine Offenbarung Gottes.'^ Dabei verließen sich alle kriegführen-
den Völker auf die feste Zusage ihrer nationalen Kirchen, dass Gott mit ihnen

sei, wenn sie nur treu ihre patriotische Pflicht erfüllten. Jede der kriegführenden
Nationen sollte in dem Glauben kämpfen, das «auserwählte» Gottesvolk zu sein.

Der Krieg wurde von allen Seiten, wenn auch in unterschiedlicher Intensität, als

eine Art Kreuzzug'^' interpretiert - aus der Sicht Deutschlands für die christlich-
deutsche Kultur und gegen den sittlich-moralischen Verfall des Westens, aus der
Sicht Frankreichs für die ebenfalls christlich-französische Zivilisation und gegen
die deutsche Barbarei, aus der Sicht Großbritanniens und der USA in Verant-

wortung für die demokratische Freiheit angloamerikanischer Provenienz und

gegen die rohe Despotie der Mittelmächte. Für sich alleine genommen hätte
diese religiöse Botschaft der göttlichen Beistandsversicherung kaum Tragfahig-
keit besessen, zumal offenkundige Unstimmigkeiten - etwa die Allianz des

Westens mit Russland und nichtchristlichen Kolonialvölkern - die Glaubhaftig-
keit der hehren Motive in Frage stellte. Ohne den nationalen Rausch,'^ das

Aufschäumen der patriotischen Gesinnung im Angesicht des «Großen Krieges»
hätte die durchaus sekundäre religiöse Aufladung der kriegerischen Auseinan-
dersetzung gar nicht eintreten können; «der Krieg hatte der [weithin schon

erkalteten] christlichen Botschaft /gleichsam auf dem Rücken der nationalen

Gesinnung) neue Geltung verschafft.»^' Als die sonst meist leeren Kirchen sich

plötzlich mit Begeisterten füllten, obwohl es weder Weihnachten noch Ostern

war, als die religiöse Kultur von der Peripherie ins Zentrum der öffentlichen
Aufmerksamkeit rückte und die Geistlichkeit auf einmal wieder als Fürsprecher

Vgl. Anne Lipp, Meinungslenkung im Krieg. Kriegserfahrungen deutscher Soldaten und ih-
re Deutung, Göttingen 2003.
Vgl. Wolfgang J. Mommsen, Der Erste Weltkrieg. Anfang vom Ende des bürgerlichen Zeit-
alters, Frankfurt a. M. 2004, 169; Matthias Kroeger, Friedrich Gogarten, Bd. 1: Leben und
Werk in zeitgeschichtlicher Perspektive, Stuttgart/Berlin/Köln 1997, 136ff.
Vgl. Stéphane Audoin-Rouzeau/Annette Becker, 14-18, retrouver la Guerre, Paris 2000,
bes. 127ff.
Vgl. Etienne François/Hannes Sigrist/Jakob Vogel (Hg.), Nation und Emotion. Deutschland
und Frankreich im Vergleich im 19. und 20. Jahrhundert, Göttingen 1995, bes. 13ff.
So Beyrau, Projektionen (wie Anm. 97), 406.



54 Germare/ Bes/er

des Volkes gefragt war, da erkannten die Theologen auf einmal die ungeheure
Gewalt dieser Erweckung, ihre spezifische Mission in dem Geschehen und

Gottes Beistand für das gewaltige Erneuerungswerk. Denn es geschahen Zeichen
und Wunder. Die «Rückkehr zu den Altären» war nicht das einzige; auch die
schweren innenpolitischen Konflikte wie die laizistisch-religiösen Spannungen
in den Gesellschaften schienen in diesen «Unions sacrées»'" wie weggeblasen,
das Volk stand in großer Einheit fest zusammen, vielleicht die Geburtsstunde der
«Volksgemeinschaft»''" - dokumentiert nicht nur in den Parlamenten, sondern
auch in städtischen Massenversammlungen; der aufbrausende Jubel über das

erlösende Aufbruchserlebnis, heraus aus der Alltagsstarre, wollte kein Ende

nehmen; voller Abenteuerlust und begierig, den ritterlichen Zweikampf zu
bestehen, meldeten sich junge Männer in hellen Scharen an die Front - nur weg
von der Schule, der Hochschule'" und der Werkbank - damit sie auch ja nichts

versäumten, ja nicht zu spät kämen. In Frankreich war das kaum anders.'"
Dieser Synkretismus aus patriotischen und religiösen Gefühlen konnte sich dort
rasch zum «Heiligen Krieg» steigern, wo der Feind auf vaterländischem Boden
unerbittlich wütete - vor allem in Belgien und Frankreich.'" Nach den ersten

Kriegsverbrechen der Deutschen im neutralen Belgien"" wuchs die Gewissheit
der Betroffenen und ihrer Helfer, einen gerechten Krieg gegen die Barbarei der

«Hunnen», einen «Heiligen Krieg» für die Zivilisation zu führen.'" Für die
Deutschen war es schwerer, eine Deutung dieses Krieges vorzunehmen, der ihm
eine sakrale Seite hätte entlocken können. Nichtsdestoweniger meinten auch sie,

Vgl. Jean-Jacques Becker, Unions sacrés et sentiment des responsabilités, in: Stéphane
Audoin-Rouzeau/Jean-Jacques Becker (Hg.), Encyclopédie de la Grande Guerre 1914-
1918. Histoire et Culture, Paris 2004.

'" Vgl. Jeffrey Verhey, Der «Geist von 1914» und die Erfindung der Volksgemeinschaft,
Hamburg 2000; Steffen Bruendel, Volksgemeinschaft oder Volksstaat. Die «Ideen von
1914» und die Neuordnung Deutschlands im Ersten Weltkrieg, Berlin 2003; siehe auch
Detlef Schmiechen-Ackermann (Hg.), <Volksgemeinschaft>: Mythos, wirkungsmächtige
soziale Verheißung oder soziale Realität im <Dritten Reich)? Zwischenbilanz einer kontro-
versen Debatte, Paderborn 2011.
Vgl. Karl-Reinhart Trauner, Vom Hörsaal in den Schützengraben. Evangelische Theologie-
Studenten im Ersten Weltkrieg, Szentendre 2004, bes. 23ff; Stephan Fuchs, (Vom Segen des

Krieges): Katholische Gebildete im Ersten Weltkrieg. Eine Studie zur Kriegsdeutung im
akademischen Katholizismus, Stuttgart 2004.
Vgl. Annette Becker, War and Faith: The religious imagination in France, 1914-1918, New
York 1998.
Vergessen wird freilich oft das für Deutschland traumatische Erlebnis des Einfalls russi-
scher Truppen in Ostpreußen.
Vgl. John N. Horne/Alan Kramer (Hg.), German Atrocities, 1914: A History of the Denial,
New Haven 2001; Sophie de Schaepdrijver, De Groote Oorlog. Het koninkrijk België
tijdens de Eerste Wereldoorlog, Amsterdam 2002, bes. 4ff.
Vgl. Home/Kramer, German Atrocities (wie Anm. 137). Auch fur die pazifistischen Frei-
kirchen Großbritanniens gab die Verletzung der Neutralität Belgiens den Ausschlag für
ihren Sinneswandel. Vgl. John Clifford, Our Fight for Belgium and What It Means, London
1917. Siehe auch Mark Hutchinson/John Wolffe, A Short History of Global Evangelica-
lism, New York 2012, 153ff. Zur aktuellen Diskussion über die Frage des «gerechten Krie-
ges» siehe auch Nigel Biggar, In Defence of War, Oxford 2013.



De/- Große K/v'eg cfe Re//g7o« /« ve/-g/e;c/;e/?i7e/" PenpeAf/ve 55

einen «Heiligen Krieg» zu führen.'" Als schwer und düster zeichnete man das

«deutsche Schicksal», die Situation einer Kulturnation, die, eingekreist von bos-
haften Neidern, einen tragischen Überlebenskampf zugunsten der Volks-gemein-
schaft führte - ein apokalyptischer Krieg gegen «eine Welt von Feinden»'"" -
durchaus vergleichbar mit dem, was dem alttestamentlichen «Volk Israel» wider-
fahren war.

In dieses Bild unverstandener Größe und integrer Moral passte vorzüglich der
«deutsche Reformator», dessen Thesenanschlag sich wunderbarerweise im Herbst
1917 zum 400. Male jährte - ein hochwillkommener Grund für aufwändige
Lutherfeierlichkeiten zur Selbstrechtfertigung der eigenen Rolle im Großen
Krieg.'"' Für die deutsche Zuversicht sprach auch die Magie der fortgesetzten
Siege - von den Freiheitskriegen bis zum «deutsch-französischen Krieg» war
Gott «mit den Vätern»'"" gewesen; hatte er damit nicht seine unverbrüchliche
Treue verbürgt?

Für alle Seiten war es ein «gerechten/ und darum ein von Gott gesegneter
Krieg. Je nach Kriegslage nahmen die religiösen Deutungen eine andere Wen-
dung. Fürchteten sich die Franzosen Anfang September 1914 schon vor der Nie-
derlage als einer verdienten «Strafe für ein gottloses Frankreich»'"', so konnten
sie wenig später in dem «Wunder an der Marne»'"" Gottes Beistand für ihre
zivilisatorische Mission erkennen. Harte militärische Herausforderungen inter-
pretierte man als «Prüfung Gottes», die von seinem Volk noch höhere Opfer
forderte; verlorene Schlachten galten als eine Art «Katharsis», die den Weizen

von der Spreu trennte. Viele Predigten thematisierten die «Kriegszeit» als «Büß-
zeit», verstanden als ein Gebets-Weckruf Gottes zur Umkehr an sein vom Glau-
ben abgefallenes Volk.'"' Auf der anderen Seite kursierten Feldpostkarten mit

Vgl. die Abituraufsätze des Viktoria-Gymnasiums Essen aus dem Jahr 1915. Das Thema
lautete: «Wann dürfen wir von einem Heiligen Krieg sprechen?». Es handelt sich um ein

gutes Beispiel, wie Lehrer und Schüler aus dem bürgerlichen Milieu die offizielle deutsche
Begründung für die Rechtfertigung des Krieges reproduzierten und die vorgeprägten
Wendungen wiederholten. Siehe Die Zeit Nr. 17 vom 16.4. 2014, 65f.
So Wilhelm II. in seinem Aufruf am 6. 8. 1914, abgedruckt u. a. bei Ernst Johann (Hg.), Re-
den des Kaisers. Ansprachen, Predigten und Trinksprüche Wilhelms II, München 1966, 126.

' ' Vgl. Hartmut Lehmann, «Er ist wir selber: der ewige Deutsche.» Zur langanhaltenden Wir-
kung der Lutherdeutung von Heinrich von Treitschke, in: ders., Luthergedächtnis 1817-
2017, Göttingen 2012, 126-137; Thomas Gerhards, Heinrich von Treitschke. Wirkung und
Wahrnehmung eines Historikers im 19. und 20. Jahrhundert, Paderborn 2013; Gottfried
Maron, Luther 1917. Beobachtungen zur Literatur des 400. Reformationsjubiläums, in:
Zeitschrift für Kirchengeschichte, 93 (1982), 177-221.
So Wilhelm II. in seinem Aufruf an das deutsche Volk am 6. 8. 1914, abgedruckt u.a. bei
Hammer, Deutsche Kriegstheologie (wie Anm 46), 205. Schon Wilhelm 1. hatte 1870
Gottes Beistand beschworen «wie er mit unseren Vätern» war. Kurt Pinthus, Deutsche
Kriegsreden, München 1916, 415.
Vgl. Houlihan, Local Catholicism (wie Anm. 81), 251 f.

Vgl. Bruno Cabanes/Anne Duménil, Der Erste Weltkrieg. Eine europäische Katastrophe,
Darmstadt 2013, 59ff; Allan Mallinson, 1914: Fight the Good Fight. Britain, the Army and
the Coming of the First World War, London/Toronto/Sydney 2013, bes. 418f.

'" So der Münchner Erzbischof Michael Faulhaber in seinem Hirtenbrief vom Dezember
1914, abgedruckt bei Faulhaber, Waffen des Lichtes. Gesammelte Kriegsreden, Freiburg i.



56 G'e/7tar<7 Besier

der Aufschrift «Gott strafe England»''"' - eine Parole, die sich die Soldaten zu
Eigen machten, indem sie sie zur Interpretation ihres Handelns nutzten. Den
Ansporn fur eine inbrünstige Opferbereitschaft gaben nicht nur verschiedene

Heilige, die sich für die große Sache hingegeben hatten, sondern auch der Herr
selbst; die Mütter und Frauen der gefallenen Helden sahen sich vereint im Lei-
den mit der Jungfrau Maria. Insofern stellte die christliche Tradition ein reiches

Repertoire an Sieg-, aber auch Trost- und Durchhalte-Deutungen zur Verfügung.
Dieses Repertoire schien flexibel genug, um jeder denkbaren Wendung eine

befriedigende Sinndeutung abzugewinnen. Diese reichte von der Furcht vor
Gottes Strafe bis zur Hoffnung auf Seinen Schutz, vom großen Karfreitag bis
zum alles überstrahlenden Pfingstwunder. Der Golgatha der Front war reich an

Bekehrungen, führte aber auch zu einem verheerenden Glaubensverlust. «Wie
soll ein Mensch nach Tannenberg oder Verdun noch glauben können?» fragte der
französische Zeithistoriker Etienne Fouilloux."" Religiöse Ergriffenheit und

abgrundtiefe Leere lagen im Wechselbad der Gefühle dicht beieinander. Das voll-
brachte Opfer - der Tod des geliebten Helden - galt als unendlich schöne Voll-
endung des Martyriums, war zugleich aber auch eine schwere familiäre Tragödie
für die Betroffenen. Insofern gingen nationale Hochgefühle und abgrundtiefer
Schmerz in ihrer verwirrenden Ambivalenz unvermittelt ineinander über.

Auch Glaube und Aberglaube verbanden sich zu einer schwer entwirrbaren
Allianz.'''® Der Krieg war die Stunde der Devotionalien. Bilder der Lieben oder
einer Heiligen, Briefe, Medaillen, Andachtsbücher, Bibeln und andere Amulette
im Marschgepäck versprachen Sicherheit vor Kugeln und Tod. Wohlbemerkt:
Nicht der Inhalt der Heiligen Schrift, sondern der Besitz des mitgetragenen Bu-
ches verhieß Schutz. Träume als Vorahnungen des Kommenden gehörten ebenso

zu diesen spiritistischen bis mirakulösen Glaubensformen wie die irrationale
Vorstellung, eine besondere Unverwundbarkeit zu genießen. Schließlich gescha-
hen in den Schützengräben Zeichen und Wunder, die man gelegentlich auf das

direkte Eingreifen von Engeln zurückführte.""

Br. *1916, 23-51. Siehe auch Ria Blaicher, Gottes Strafgericht. Hirtenbriefe der deutschen
Bischöfe während des Ersten Weltkrieges, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, 62

(2014), 315-328.
Siehe Besier, Die protestantischen Kirchen Europas (wie Anm. 34), 41; Stephanie Böß,
«Gott strafe England» - zur Kriegspropaganda auf Bildpostkarten, in: Heidrun Alzheimer
(Hg.), Glaubenssache Krieg. Religiöse Motive auf Bildpostkarten des Ersten Weltkriegs,
Bad Windsheim 2009, 221-228.
«Comment croire après Tannenberg ou Verdun?», Étienne Fouilloux, Au Cœr Du XXe
Siècle Religieux, Paris 1993, 130. Vgl. ders., Une Eglise en quête de liberté. La pensée
catholique française entre modernism et Vatican II (1914-1962), Paris 1998 (rééd. 2006).
Siehe auch Joanna Bourke, An Intimate History of Killing. Face-to-Face Killing in Twen-
tieth-Century Warfare, New York 1999.

Vgl. Ralf Winkle, «Connaître à fond l'âme du soldat». Französische Aberglaubensforschung
während des Ersten Weltkriegs, in: Korff, Alliierte im Himmel (wie Anm. 79), 349-370.
Vgl. Diana Voigt, Engel - allzeit bereit, in: Alzheimer, Glaubenssache Krieg (wie Anm.
146), 131-144.



Der Große A>/eg ««<7 cft'e f?e%/'o« /'« verg/e/c/tewcfer Perspekrive 57

«As the [German] attackers are about to over-run the position, an <unseen host) of
angels, led by the archangel Michael, comes to the aid of the British survivors, [...]
What religion they [the soldiers] did hold tended to be a <trench fatalism), a vague
belief that a soldier would only die when his number was up, or only be killed by
the bullet or shell with his name on it. God was an inscrutable and arbitrary being,
who either would not or could not stop the appalling slaughter.»"®

Mit Recht konstatieren Gerd Krumeich und Hartmut Lehmann, dass im mo-
demen Europa seit der Französischen Revolution «Nation und Religion konti-
nuierlich aufeinander bezogen blieben»"'. Trotz ihres etablierten Status in der
deutschen Gesellschaft litten beide Kirchen am Ende des 19. Jahrhunderts unter
einem rasch wachsenden Bedeutungsverlust. Die großen Zeiten des Christentums
schienen vorüber, Materialismus, Atheismus und Wissenschaftsgläubigkeit
schienen die überkommenen Religionen mehr und mehr zu marginalisieren. In
den Kirchenleitungen, den theologischen Fakultäten und in konservativen Krei-
sen machten sich wachsende «Säkularisierungsängste» breit. Man zehrte von
den Erzählungen der großen nationalen Erhebungen - 1813, 1848 und 1870/71'"

-, an denen die Religion - dem Narrativ zufolge - einen bedeutenden Anteil
gehabt habe."" Die Aufbruchsstimmung zu Beginn des Weltkrieges, so schien es,

knüpfte an die große nationale Heilsgeschichte an, setzte diese fort und führte,
durch Gottes Hand selbst, das Vaterland zu seiner wahren Bestimmung als

Werkzeug Gottes im Rahmen des göttlichen Weltplans. Bei «einem solch ge-
waltigen Geschehen»'" wie dem Kriegsausbruch durften die Kirchen als der
einzig berufene Deuter des göttlichen Willens nicht fehlen. Das religiöse Erwa-
chen der Massen, das man wahrzunehmen meinte, rief förmlich nach geistlicher
Führung. Die spannungsgeladene und wohl auch euphorische Ausnahmesitua-
tion, die auf Seiten der Menschen durchaus widersprüchliche Erregungszustände
auslöste,"® verlangte nach einer eindeutigen, autoritativen Interpretation und ließ
die Verunsicherten und religiös Entwöhnten auch wieder in den Gotteshäusern
nach Antworten suchen. Bestärkt durch das überwältigende Relevanzerlebnis
überhöhten viele Pastoren und Theologen das nationale Geschehen noch. Indem
sie die noch unspezifische Erregung und Anspannung heiligten, nahmen sie den
Menschen ihre Ungewissheit und überführten den durchaus ambivalenten natio-
nalen Aufbruch in eine eindeutige religiöse Erweckung. Das, was sie erwartete

' Zit. nach Brown, A Solemn Purification by Fire (wie Anm. 56), 88; 95. Siehe auch Moyni-
han, God On Our Side (wie Anm. 61), 16.

Krumeich/Lehmann, Nation, Religion und Gewalt: Zur Einfuhrung, in: «Gott mit uns» (wie
Anm. 48).
Vgl. Lucian Hölscher, Säkularisierungsängste in der neuzeitlichen Gesellschaft, in: Gai-
lus/Lehmann, Nationalprotestantische Mentalitäten (wie Anm. 35), 133-147.
Vgl. Frank Becker, Protestantische Euphorien. 1870/71, 1914 und 1933, in: Gailus/Leh-
mann, Nationalprotestantische Mentalitäten (wie Anm. 35), 19-44.
Vgl. Wolfgang J. Mommsen, Die nationalgeschichtliche Umdeutung der christlichen Bot-
schaff im Ersten Weltkrieg, in: Krumeich/Lehmann, «Gott mit uns» (wie Anm. 48), 249-261.
Vgl. Anne Christine Nagel, Martin Rade - Theologe und Politiker des sozialen Liberalis-
mus. Eine politische Biographie, Gütersloh 1996, 134ff.
Vgl. Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 129ff.



58 GeWi«r<7 fies/er

und dunkle Ahnungen hervorrief, erhielt durch die Worte der Gottesmänner eine

letzte Eindeutigkeit, die vorerst alle Fragen und Zweifel verstummen ließ. Nicht

nur das Vaterland, Gott selbst forderte ihren Einsatz. Es blieb nicht beim irdi-
sehen Heil der Nation, sondern dieses wurde gleichgesetzt mit dem überirdischen
Seelenheil. Erst vor diesem Hintergrund offenbarte sich der tiefere Sinn soldati-
sehen Leidens und Sterbens. So wie Christus sein Leben zur Rettung für die
Seinen hingegeben hatte, opferten sich nun in seiner Nachfolge auch die für
Gottes Sache fallenden Soldaten. Kriegsdienst wurde zum Gottesdienst; soldati-
sches Heldentum zu gelebtem Christentum.'" Auch Gefühle, die gemeinhin
nicht in den Haushalt einer christlichen Kultur gehörten, wurden im Dienst für
den Krieg der Taufe unterzogen - etwa Hasstiraden, die sich vor allem gegen
Großbritannien und seinen unmoralischen Händlergeist richteten.'" Deutsche
Dichter und Wissenschaftler interpretierten ihre Abscheu zur höchsten Form der

Liebe um, damit dieses Gefühl mit der christlichen Kultur kompatibel wurde:
«Weil dieser Hass, Herr Jesu Christ, die Frucht der höchsten Liebe ist. Mein Va-
terland in tiefer Not: Hass allen Feinden bis in den Tod.»'"

In den anderen kriegführenden Ländern nahmen die religiösen Akteure kaum
andere Deutungen vor. Auch in Frankreich ging man von einer religiös be-

stimmten Gefühlswelt aus, kontextualisierte man Religion und Vaterland.'"" Das

religiöse Pathos, mit dem man den Krieg als heiligen verklärte, stand dem in
Deutschland nicht nach. Aus tiefster Überzeugung schürte man den Hass auf die
deutschen Barbaren und ihre Gräueltaten auf heiligem französischem Boden.'"'
Ähnlich wie deutsche Intellektuelle erhofften sich auch französische und briti-
sehe eine Art kollektiver Wiedergeburt aus dem Krieg.Man erwartete neue
Ideen und die Bildung einer idealen «Volksgemeinschaft» jenseits des schal

gewordenen liberalen Individualismus.'"^ Je länger der Krieg dauerte und sich

die Siegeschancen zugunsten der Entente-Mächte wendeten, umso selbstgewis-

'" Vgl. Wilhelm Pressel, Die evangelische Kriegspredigt im Ersten Weltkrieg, Göttingen
1968, 166f; Frank Betker/Almut Kriele (Hg.), «Pro fide et Patria». Die Kriegstagebücher
von Ludwig Berg 1914/18, Köln 1998, 352.
Vgl. Wemer Sombart, Händler und Helden. Patriotische Besinnungen, München/Leipzig
1915, 145. Franz Rosenzweig schrieb an seine Eltern: «Die Engländer für unanständig zu hal-
ten haben wir das unbedingte Recht; ein Volk, für das der Krieg eine einfache Geldfrage ist,
kann gar nicht Recht haben, selbst wenn es so aussähe.» Wolfgang D. Herzfeld (Hg.), Franz
Rosenzweig. Feldpostbriefe. Die Korrespondenz mit den Eltern (1914-1917), Freiburg/
München 2013, 41; Siehe auch ders., Franz Rosenzweig, <Mitteleuropa> und der Erste Welt-
krieg. Rosenzweigs politische Ideen im zeitgeschichtlichen Kontext, Freiburg/München 2013.
Will Vesper, Kranz des Lebens. Gesamtausgabe meiner Gedichte, München 1934, 83. Siehe
auch Wilhelm Meyer, Vom ehrlichen Krieg: Ein Büchlein von Gott und uns Deutschen, Mar-
bürg 1914, 73ff. Vgl. Geert Buelens, Europas Dichterund der Erste Weltkrieg, Berlin 2014.

Vgl. Annette Becker/Gerd Krumeich, Der große Krieg. Deutschland und Frankreich 1914-
1918, Essen 2010, 107.

'" Vgl. Annette Jantzen, Priester im Krieg. Elsässische und französisch-lothringische Geist-
liehe im Ersten Weltkrieg, Paderborn/München 2010, bes. 27ff.
Siehe Brown, A Solemn Purification by Fire (wie Anm. 56), bes. 89.

Vgl. Wolfgang J. Mommsen (Hg.), Kultur und Krieg. Die Rolle der Intellektuellen, Künst-
1er und Schriftsteller im Ersten Weltkrieg, München 1995, 31—47; 65-76.



Der Große Krieg z//z<7 cize Äe/zgz'ozz z/z verg/ez'c/zezzr/er Perspefc/tve 59

ser präsentierte sich die französische Kriegskultur. Für Deutschland erfüllten
sich dagegen die religiös beglaubigten Verheißungen nicht. Infolgedessen kam
es zu einem «Umschwung der Mentalitäten»'^*, dem die Kirchen nur zum
geringsten Teil zu folgen vermochten. Zwar gab es einige wenige Theologen und
Pastoren, unter ihnen auch Harnack, die seit Frühjahr 1917 ihre nationalprotes-
tantische Perspektive zu revidieren begannen,"" aber die große Mehrheit wies
diese Selbstkorrekturen empört zurück, so dass ihnen kaum Aufmerksamkeit
zuteil wurde. Die heilsgeschichtliche Verknüpfung der christlichen Botschaft mit
dem Schicksal der deutschen Nation erwies sich mit den Niederlagen als zuneh-
mend verhängnisvoll. Denn der Kriegsverlauf falsifizierte das «Gott mit uns».
Infolgedessen vergrößerte sich die Distanz zwischen den Kirchenleitungen und
dem Kirchenvolk. Während jene in ihrer großen Mehrheit weiter Durchhaltepa-
rolen predigten und zu noch höherer Opferbereitschaft aufriefen, sehnte sich
dieses nach einem Ende des Krieges - unter welchen Bedingungen auch immer.
Leid, Entbehrung und Tod sollten nur endlich aufhören. In dem Maße, wie sich
diese Kluft vertiefte, verloren die kirchlichen Akteure an Glaubwürdigkeit und
moralischer Autorität. «Die Folge dieses Kurses war, dass die Kirchen ihre Rolle
als Sachwalter und Pfleger der religiösen Bedürfnisse und der religiösen Emp-
findungen der Bevölkerung teilweise einbüßten. Christliche Gesinnung und Re-

ligiosität wanderten gleichsam aus der kirchlichen Arena aus.»'^ Aber auch die
Kirchen in den siegreichen Ländern hatten letztlich das Nachsehen. Einer bri-
tischen Umfrage zufolge hatten nur knapp 20 Prozent der Soldaten eine «vitale
Verbindung» zu irgendeiner Kirche."" «The Great War seriously weakened the

influence and authority of the Churches, and undermined efforts to achieve the
Christian commonwealth.»'® Im Nachhinein erschien die religiöse Begeisterung
von 1914 als bloßes Strohfeuer. Gemessen am Gottesdienstbesuch ist zu konsta-
tieren, dass dieser in Deutschland schon 1915 abnahm und seit 1917 unter die

Vorkriegszeit fiel.'® In Schottland war es nicht anders.' Der von den Kir-
chenoberen proklamierte «Gotteskrieg» erwies sich von seinem Ausgang her als

religiöse Katastrophe und schwere Erschütterung für die Volkskirche. Das galt
besonders für den Protestantismus, denn die römisch-katholische Kirche konnte
sich auf ihre eigentlich europäische bzw. universalistische Struktur besinnen und

So Becker/Krumeich, Der große Krieg (wie Anm. 160), 20.
' ' Vgl. Brakelmann, Protestantismus im Epochenjahr 1917 (wie Anm. 46), bes. 269ff; ders.,

Krieg und Gewissen. Otto Baumgarten als Politiker und Theologe im Ersten Weltkrieg,
Göttingen 1991, bes. 130ff; 146ff; 149.
So Wolfgang J. Mommsen, Die nationalgeschichtliche Umdeutung der christlichen Bot-
schaft, in: Krumeich/Lehmann, «Gott mit uns» (wie Anm. 48), 260.
Vgl. Moynihan, God On Our Side (wie Anm. 61), 212f.
So Stewart J. Brown, A Solemn Purification by Fire (wie Anm. 56), 83.

Wolfgang J. Mommsen, Die nationalgeschichtliche Umdeutung der christlichen Botschaft,
in: Krumeich/Lehmann, «Gott mit uns» (wie Anm. 48), 254.' Vgl. Brown, A Solemn Purification by fire (wie Anm. 56), 92.



60 Ger/îwrf fies/er

erneut den Schulterschluss mit Rom vollziehen."' Die lutherischen und refor-
mierten Kirchen mussten dagegen die zarten ökumenischen Fäden neu knüpfen,
die sie wegen ihrer nationalistischen Aspirationen nach Konstanz jäh zerrissen
hatten. Dieser Neuanfang sollte sich nicht nur als äußerst domig herausstellen."'
Er konnte auch keine wirklich religiöse Sogkraft entwickeln, die die Gläubigen
in den einzelnen Ländern mitgenommen, und die ihre nationalistischen Attitüden
mindestens gemildert hätten. Während die Religion durch die Kriegskultur einen

irreparablen Schaden genommen hatte, ging der selbstsüchtige Nationalgedanke
als Sieger aus der militärischen Auseinandersetzung hervor - nicht nur bei den

Entente-Mächten, sondern auch auf Seiten der Verlierer. Dieses Beharren auf
dem eigenen Selbstverständnis wird besonders deutlich am Beispiel der
annexionistischen Kriegszieleingabe des Berliner Systematischen Theologen
Reinhold Seeberg (1859-1935), der Mitte 1915 - unter Hinweis auf die

«ungeheuren Opfer» der Deutschen - vorschlug, Belgien und Luxemburg sowie
erhebliche Teile französischen und russischen Territoriums dem Deutschen
Reich einzuverleiben. Das in diesem Zusammenhang zutage tretende völkische
und rassistische Gedankengut - etwa der Krieg als Entscheidungsschlacht
zwischen Slawen- und Germanentum - war nach 1918 mitnichten desavouiert,
sondern in alldeutschen, aber auch konservativen Kreisen weiterhin salonfähig
und kann als teilweise Vorwegnahme dessen gelten, was der Nationalsozialismus
propagierte und realisierte.

Während solche Traditionen wie die Erinnerung an den Ersten Weltkrieg
überhaupt in Deutschland spätestens mit dem Ende des Zweiten abbrachen, er-
kälteten, in Schulddebatten mündeten"'* und heute weit entrückt erscheinen,
blieben auf Seiten der Entente-Mächte die heroische Bilderwelt des Großen

Krieges und seiner Ziele bis in die Gegenwart lebendig und verdichteten sich im
kollektiven Gedächtnis zu einer heroischen Mythologie, einer patriotischen
Meistererzählung von hoher emotionaler Anmutung. Als nationale Sinnressource

für Einheit, Mut, Opferbereitschaft und die Siegfahigkeit des Vaterlandes werden
dieser Krieg und seine Symbole im Schulunterricht wie bei Gedenkfeiern immer
wieder bemüht. Aus Rücksicht auf den deutschen Verbündeten vermeidet man
allerdings triumphale Gesten.

Vgl. Richard van Dülmen, Der deutsche Katholizismus und der Erste Weltkrieg, in: Fran-
cia, 1974, 347-376, bes. 357.
Vgl. Besier, Krieg - Frieden - Abrüstung (wie Anm. 34), 11 Iff.
Vgl. Peter Graf Kielmansegg, Deutschland und der Erste Weltkrieg, Stuttgart "1980, 259f;
Schwabe, Wissenschaft und Kriegsmoral (wie Anm. 35), 70ff; Brakelmann, Protestantische
Kriegstheologie (wie Anm. 46), 89ff. Die von Seeberg initiierte und von 1.347 Persönlich-
keiten, darunter 352 Professoren, unterzeichnete Eingabe ist u. a. abgedruckt bei K. Böhme,
Aufrufe und Reden deutscher Professoren im Ersten Weltkrieg (wie Anm. 116), 125-135.
Vgl. G. Besier, «Durch uns ist unendliches Leid über viele Völker und Länder gebracht
worden.» Schulderkenntnis und Schuldbekenntnis in der Geschichte unseres Jahrhunderts,
in: Glaube und Lernen, 1 (1986), 120-129. Siehe auch Gerd Krumeich, Juli 1914. Eine
Bilanz, Paderborn 2014, 183-203 (100 Jahre Diskussion um die Schuld am Krieg);
Friedrich Kießling, Vergesst die Schulddebatte! Die Forschung zum Ersten Weltkrieg über-
windet liebgewordene Denkblockaden, in: Mittelweg 36, 23 (2014), 4-15.



Der Gro/Se Krieg «W <7/e J?e//g/'o/? in verg/ei'c/iender PerapeD/Ve 61

Re/ig/as-pafrio/isc/ie Erregung wwf Edsfenzöngs/e - e/ew £o//efe/ve e/woh'ona/e

£r/ef>«is von Kr/eg.srowa«//£, AG/ wne/ Er/ecfe«

Seit langem hatte Krieg in der Luft gelegen. Mit ständig wachsender Spannung
und Intensität erwarteten die Menschen, dass endlich eine Entscheidung fallen
möge. Die «Julikrise» schien sich endlos hinzuziehen, kollektive Gefühle wie
Stolz und Ehre konnten in dieser Situation des nationalen Bramarbasierens in der
Öffentlichkeit eine stärkere Kraft entfalten als die Vorahnung von Trennungs-
schmerz und Todesangst - zumal man sich noch im Stadium der Drohgebärden
und des sich In-Pose-Werfens befand. Noch war es nicht ernst. Dem tatsächli-
chen Krieg ging ein Krieg der Worte und Bilder voraus, der eigene Stärke sugge-
rierte und die Schwäche der anderen. Viele Zeitungen, später dann die Extra-
blätter, entwarfen in diesem Spannungszustand drohender Kriegsgefahr aus-
drucksstarke Bilder, die sich in den Hirnen der Menschen festsetzten. Von
«Schicksalsgefühl» war die Rede, schließlich überschwänglicher «Kriegsbe-
geisterung», einem «Begeisterungssturm» und «mächtigem Ausdruck der Liebe
zu Kaiser und Reich».'" Nicht nur Hofprediger Ernst von Dryander"", sondern
der Monarch selbst hatte schon in seiner Rede vom 2. August 1914 das patrioti-
sehe Hochgefühl mit dem glühenden Glauben an Gottes gute Führung verbunden
und damit eine nationalreligiöse Interpretation des Massenerlebnisses vorgege-
ben. Dabei handelte es sich vornehmlich um ein Deutungsangebot für die bür-
gerliche Gefühlswelt, die der Religion entfremdete Arbeiterschaft konnte mit
dieser Offerte wenig anfangen, und auf dem Lande fehlten die vaterländischen
Gedenkstätten - jene gefühlsmächtigen Orte, von denen die aufregenden und an-
steckenden Begeisterungszüge meist ihren Anfang nahmen und schließlich an re-
ligiösen Plätzen wie dem Berliner Dom - symbolträchtig gegenüber dem Schloss

- ihre ultimative Weihe empfingen. Jeffrey Verhey hat gezeigt, dass dieser ge-
schickt evozierte Rausch der Kriegsbegeisterung in vielen kleinen Städten und

unter der Landbevölkerung nicht ausbrach. Insofern handelt es sich bei der These

von der allgemeinen Kriegsbegeisterung um eine der «großen Geschichtsmythen
des 20. Jahrhunderts»'". Das Massengefühl der Spannung gab es auch hier, aber

es verband sich mit anderen Deutungen und psychophysiologischen Ausdrucks-
formen. Aus solchen Orten wurde berichtet, die Menschen seien erschrocken ge-
wesen und hätten geweint. «Grauen erfüllte die Seelen»"®, heißt es bei-
spielsweise in einem Stimmungsbericht aus dem süddeutschen Städtchen Ebin-

gen. Eine «gedrückte Stimmung» habe auf dem Marktplatz geherrscht, beschrieb
ein Pfarrer aus dem Odenwald die Szene, als der Bürgermeister und er selbst den

versammelten Menschen die Nachricht vom Kriegsausbruch verkündeten. Ob-
wohl auch hier das Läuten der Kirchenglocken die Leute herbeigerufen hatte,

Siehe hierzu und zum Folgenden Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 116ff.
Siehe Besier, Dryander (wie Anm. 8), 249-260; Andresen, Dryander (wie Anm. 8).
So Janz, Der Große Krieg (wie Anm. 1), 179.
Zit. nach Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 123.



62 Ger/wrf Sei/er

erhob sich kein siegestrunkener Jubel. Vielmehr flössen Tränen; «[...] kein Laut
war zu hören; ein dumpfer, schwerer Druck lag auf allen, als ob ein furchtbares
Schicksal schwer seine Hand auf den Ort gelegt hätte».' Vielerorts wird von
Trauer und Angst berichtet, von «stiller Ergriffenheit»"*" nach dem Glocken-
geläut. Abseits der öffentlichen Kommunikation'", so darf man wohl vermuten,
herrschte auch in den Großstädten eine eher gedrückte Stimmung - nicht zuletzt
weil sich im Familien-Gedächtnis"*" das Bewusstsein vom Schrecklichen eines

Krieges - nämlich dem von 1870/71 - sehr wohl erhalten hatte. Die Mwwc/twer
TVet/este« Aac/tr/c/rte« schrieben am 3. August 1914 über die Haltung der Bevöl-
kerung: «Kein lärmender, dröhnender Ausdruck prahlsüchtiger Kraftmeierei,
sondern ein Begreifen der furchtbaren Tragweite der Stunde, und darum überall
ein tiefer, tiefer Ernst.»'" Halten wir fest: Beim Kriegsausbruch 1914 handelte
es sich um ein Massenerlebnis, das auf Seiten der Bevölkerung starke kollektive
Emotionen weckte; es gab eine verbreitete Erregung, aber durchaus unterschied-
liehe kognitive Bewertungen dieser außerordentlichen Gefühlslage. Neben

schichtenspezifischen Differenzen gab es auch solche des Lebensalters und der
Region.'" Die Begeisterten rekrutierten sich vor allem aus den bürgerlichen
Kreisen im Westen; auch die Kriegsfreiwilligen - überwiegend alkoholisierte,
singende junge Männer, in der Sprache der Zeit «heldendeutsche Jünglinge»'",
mit altersentsprechenden Aggressionspotentialen'" - entstammten demselben
Milieu und folgten in Teilen wahrscheinlich dem Gruppendruck ihrer Subkul-
tur."" Wer wollte schon abseits stehen, wenn der ganze Klassenverband sich
meldete? Andere suchten das Abenteuer, die Feuerprobe als «eigentliche Män-
nertaufe»'". Eine Bestätigung dieser Stimmungslage schien den jungen Männern
die festliche Verabschiedung an den Bahnhöfen durch vornehmlich junge Frauen

- eine unerhörte Aufwertung. Noch bevor sie auch nur einen Schuss abgegeben
hatten, wurden die jungen Leute schon als Helden gefeiert. Überdies lässt sich
die Teilnahme an patriotischen Massenkundgebungen nicht von vornherein als

Zit. nach ebd., 124, Anm. 64.
Zit. nach ebd., 125.

"" Siehe Klaus Beck, Kommunikationswissenschaft, Konstanz/München ^2013, bes. 57ff; 129ff.
Vgl. Besier, Weder Gut noch Böse (wie Anm. 23), 231 ff.
Zit. nach Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 127.
Als Beispiele für regionalgeschichtliche Studien siehe Christian Geinitz, Der Weltkrieg als
Weltgericht. Nationalisierung und Kriegstheologie der deutschen Katholiken zu Beginn des
Ersten Weltkriegs am Beispiel der Erzdiözese Freiburg, in: Holzem, Krieg und Christentum
(wie Anm. 103), 680-704; Annette Jantzen, Mit Gott im Krieg. Elsässische und lothringi-
sehe Geistliche im Ersten Weltkrieg, in: ebd., 705-735; Heinrich Pieh/Jürgen Müller/Katja
Alt, Hessische Landgemeinden im Ersten Weltkrieg, Hanau 2014.
Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 151; vgl. Gregory, The Last Great War
(wie Anm. 74), 403-417.
Vgl. Besier, Weder Gut noch Böse (wie Anm. 23), 265ff; Michael A. Hogg/Graham M.
Vaughan, Social Psychology, Harlow 2014,492.

"" Vgl. Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 173f. Siehe auch Philip Zimbardo, Der
Luzifer-Effekt. Die Macht der Umstände und die Psychologie des Bösen, Heidelberg 2008,
252ff.
Emst Jünger, Kriegsausbruch 1914, in: Gesammelte Werke, Bd, 1, Stuttgart 1978, 544.



Der Große Ä>«?g «WtJ/e Äe/tg/ow /» verg/e/cAewtfer PerspeArive 63

Zeichen begeisterter Zustimmung deuten, sondern vielfach trieb die Menschen
schlicht Neugier und Sensationslust auf die zentralen Plätze der Stadt. Hier
mögen sie von dem anrührenden Gemeinschaftserlebnis auch «angesteckt»
worden sein.'®' Doch wie lange hielt dieses Gefühl an, nachdem sie die Ver-
Sammlung wieder verlassen hatten? Kehrten dann nicht ihre Alltagssorgen und
die Ängste um Familienangehörige an der Front zurück? Schließlich mag es viel-
fach Pflichtgefühl gewesen sein, das die jungen Menschen in die Rekrutierungs-
büros führte - ein Motiv, das in Großbritannien den ersten Platz einnahm."" Auf
Seiten der Geistlichen war das Gemeinschaftserlebnis mit dem Gefühl einer
gewachsenen Akzeptanz verbunden. So konstatierte ein evangelischer Pastor
voller Genugtuung, vor Kriegsausbruch hätten die Katholiken des Ortes ihn nur
mit seinem Nachnamen angeredet; jetzt sei er auch für sie der «Herr Pfarrer»."'
Um diese komplexe Gefühlslage in dem gewünschten Sinn interpretatorisch zu
beeinflussen, sie zu vereindeutigen, zeichneten die bürgerliche Presse, die Re-

gierung und die Kirchenoberen das die öffentliche Wahrnehmung beherrschende

stereotype Bild von der einhelligen Atmosphäre patriotischer Erregung. Die Fas-

zination am Sensationellen trat beispielswese zutage, als die ersten Verwundeten
und Gefangenen in Berlin eintrafen. Schaulustige strömten zu den Bahnhöfen,
um fremdes Leid und Unglück in Augenschein zu nehmen."® Ein wichtiger
Aspekt der Ausnahmesituation bestand auch darin, dass die bis dahin übliche
soziale Kontrolle deutlich gelockert war und Verhaltensweisen an den Tag gelegt
werden konnten, die wegen der geltenden Werte und Normen in der Gesellschaft
ansonsten nicht gezeigt worden wären."® Insofern sahen sich jene Geistlichen
bald getäuscht, die im Zusammenhang des Kriegsausbruchs von einer Rückkehr
von Zucht und Ordnung geschwärmt hatten."" Doch nicht nur eine sittliche
Libertinage angesichts des möglichen nahen Endes griff um sich, sondern auch

hysterische Brutalität. Ais ein französischer Priester mit einer Pistole aufgegriffen
wurde, fiel eine aufgebrachte Meute über ihn her und misshandelte ihn so schwer,
dass er kurz darauf starb."® Unter den hochnervösen Leuten grassierte ein heftiges
Spionagefieber, dem Dutzende Unschuldiger zum Opfer fielen.""

Vgl. Besier, Weder Gut noch Böse (wie Anm. 23), 138f; 225; 228ff.
Vgl. Jay M. Winter, The Experience of World War I, London 1988, 118. Siehe auch Mal-
linson, 1914 (wie Anm. 144), 262ff. («Do your duty bravely, Fear God. Honour the King.»)
Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 132.

Vgl. ebd., 140f.

Vgl. zur Frauenemanzipation als literarisches Zeugnis etwa Arnold Zweig, Junge Frau von
1914. Roman (1931), Berlin 2014. Siehe auch Philipp Blom, Der taumelnde Kontinent.
Europa 1900-1914, München 2009, 25Iff. (Neue Frauen); Christa Hämmerle, Heimat/
Front. Geschlechtergeschichte(n) des Ersten Weltkriegs in Österreich-Ungarn, Wien 2014;
Christa Hämmerle/Oswald Überegger/Britta Bader Zaar (Hg.), Gender and the First World
War. Basingstoke 2014.

"" Vgl. z. B. Geinitz, Der Weltkrieg als Weltgericht (wie Anm. 184), 695f.
Vgl. Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 147.

Vgl. ebd., 149f.



64 Ger/iarr/ ßes/er

Über negative Emotionen, panikartige Reaktionen und depressive Massen,
wird aus Wohngegenden der unteren Mittelschicht und aus den Arbeitervierteln
berichtet sowie aus den Grenzregionen in Elsass-Lothringen, an der Saar, im
Norden'^ und im Osten. Es bildeten sich lange Schlangen vor den Banken, Spar-
kassen und Lebensmittelläden, weil die verängstigten Menschen ihre Spargutha-
ben abheben, ihr Papiergeld in Münzen umtauschen und Hamsterkäufe tätigen
wollten.'^ Nach der Kriegserklärung an Russland verließen panische Massen -
etwa 20 bis 30 Prozent der Bevölkerung - die östlichen Landesteile in Richtung
Westen. «Bange Tage waren es», erinnert sich ein Danziger Pastor, «als die an
Zahl weit überlegenen russischen Streitkräfte in Ostpreußen eingebrochen wa-
ren.»'"' Auch an solchen Orten quollen die Kirchen von Gottesdienstbesuchern
über, aber die Besucher zeigten weder Begeisterung noch Neugier, sondern wa-
ren in gedrückter Stimmung; Sorgen und Ängste quälten sie. In dieser Situation
strömten sie nicht in die Gotteshäuser, um eine religiöse Bekräftigung ihrer
Kriegsbegeisterung zu erhalten, sondern weil sie angesichts ihres Jammers Trost
suchten. Auf dem Lande trat das klingende Spiel der ausziehenden Soldaten

völlig hinter der Sorge zurück, die viele Bauern nicht nur um ihre Söhne, son-
dem auch die requirierten Pferde und Wagen empfanden, wie ein Pfarrer aus der
ländlichen Gegend um Halle/S. notierte?"" In den Arbeitervierteln herrschte tiefe
Niedergeschlagenheit, weil Lohnkürzungen bzw. Arbeitslosigkeit aufgrund der
eintretenden Rezession oder niedriger Sold die wirtschaftliche Lage der Familien
drastisch verschlechterten?"' Ein Stuttgarter Pfarrer beschreibt die Stimmung in
den ersten Augusttagen so: «Die Kriegserklärung wurde [...] mit einem Gefühl
des Betäubtseins durch das Furchtbare aufgenommen»?® Unter den nationalen
Minderheiten im Westen, Norden und Osten Deutschlands überwogen Furcht

vor, Abneigung gegen und Hass auf die Mehrheit, jedenfalls keine Kriegsbe-
geisterung. Da die Regierung wie die Oberste Heeresleitung mit harter Hand auf
Konformität drangen, vertieften sich in diesen Kreisen Angst, Panik, Trauer und

Niedergeschlagenheit noch - offenen Widerstand gab es dagegen nicht, obgleich
gerade die Priester in den ehemaligen französischen West- und den Ostgebieten
mit polnischer Bevölkerung als potentielle Aufrührer galten und einige hinge-
richtet wurden?®

Vgl. Inge Adriansen, Offenbarungen aus dem Ersten Weltkrieg, in: RSG, 14 (2013), 199-222;
Artillerist pâ Vestfronten. Thomas Solbecks erindringer fra Forste Veredenskrig. Forord af
Claus Bungârd Christensen, Kobenhavn 2010; Krestens breve og dagboger. En dansker pâ
vestfronten I Forste Verdenskrig. Redigeret af Claus Bundgârd Christensen, Kobenhavn 2012,
bes. 12-14 (Identitätskonflikte dänischer Soldaten in der deutschen Armee). Ähnlich im Os-
ten: Julia Eichenberg, In fremder Uniform: In Polen wird ein vergessener Krieg wiederent-
deckt, in: Mittelweg 36, 23 (2014), 74-88.
Vgl. Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 156,
Ebd., 157.

Vgl. ebd., 160.

Vgl. Brown, A Solemn Purification by Fire (wie Anm. 56), 91.
Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 162f.
Vgl. Jacques Fontana, Les Catholiques Français pendant la Grande Guerre, Paris 1990, 21 lf.



Der Große Krieg «nr/ tfie /?e//g/'o« /« verg/e/c/tent/er Perspektive 65

Die hier beschriebenen negativen wie positiven Emotionen hatten jedenfalls
eine solche Stärke erreicht, dass sie von den Betroffenen kaum mehr zu kontrol-
lieren waren. Vor dem Hintergrund der erlernten Bewertungs- und Regulations-
muster - Ehre und Stolz des Kollektivsubjekts spielten dabei eine zentrale
Rolle'"" - diktierten die Anweisungen des «Affektprogramms» das menschliche
Verhalten. Entsprechende Emotionssignale sandte der Einzelne an seine Umge-
bung'"' und evozierte damit Gruppenphänomene, ein «Wir-Gefühl», das zu er-
höhter Solidarität und innerem Zusammenhalt führte; gegenüber «den Anderen»

zeigte man dagegen deutliche Tendenzen der Abwertung, Verachtung und ag-
gressives Verhalten'"® - illustriert etwa durch die Sprüche auf den Eisenbahn-

waggons «Wir wollen sie dreschen» oder durch blutrünstige Gedichte, wie dem,
dass es Russenköpfe regnen und Franzosenköpfe schneien möge. «Dann bitten
wir den lieben Gott, dass das Wetter noch so bleibt.»"" Solche Gefühle setzen

Handlungstendenzen frei, zumal jene Institutionen, die sie vielleicht hätten ein-
dämmen können, wie die Kirchen, selbst in den Strudel kollektiver Emotionen
hineingezogen wurden. Anstatt die Gemüter zu beruhigen, verstärkten viele
Geistliche die gefühlten Emotionen, indem sie das Geschehen so bewerteten,
dass es im Einklang mit den Gefühlen der Gemeinde stand, sie rechtfertigte und

bestätigte. Überdies konnten sie darauf setzen, dass die Gläubigen - sofern sie

den religiösen Sozialisationsprozess erfolgreich durchlaufen hatten - den Deu-

tungen ihrer Emotionen durch die Pastoren folgen würden.'"® «Die Menge ist ein

lebendiges soziales Phänomen - sowohl für solche, die selbst involviert sind als

auch für solche, denen das Ereignis aus erster Hand bezeugt wurde, oder die es

über die Literatur oder die Medien erfahren.»'""
Während das Ereignis des Krieges, gesteuert und verstärkt durch die Regie-

rung, die Kirchen und die Printmedien, hohe positive oder negative kollektive
Emotionen unter Einschluss körperlicher Gefühle"" hervorrief, vermochten die

Friedensinitiativen des Papstes, der Sozialistischen Friedenskonferenz, des Erz-
bischofs von Uppsala und der englischen Quäker'" kaum positive Emotionen
und, daraus folgend, entsprechende Handlungstendenzen zu wecken. Vielmehr
lösten sie vor allem Misstrauen aus, erzeugten kaum affektive Anmutung und
blieben so auf das Engagement kleiner Gruppen beschränkt, die sich noch dazu

Vgl. Ute Frevert, Honor, Gender and Power: The Politics of Satisfaction in Pre-war Europe,
in: Holger Afflerbach/David Stevenson (Hg.), An Improbable War? The Outbreak of World
War I and European Political Culture Before 1914, New York 2007, 233-255.
Vgl. Paul Ekman, Gefühle lesen. Wie Sie Emotionen erkennen und richtig interpretieren,
Heidelberg'2010, 80ff.

** Vgl. Hogg/Vaughan, Social Psychology (wie Anm. 186), 429ff.
Zit nach Verhey, Der «Geist von 1914» (wie Anm. 133), 177.

Vgl. G. Besier, Religiöse Phänomene und ihre Geschichte als Gegenstand anthropologi-
scher, psychologischer und biologischer Forschung, in: SZRKG, 107 (2013), 115-142.

** Hogg/Vaughan, Social Psychology (wie Anm. 186), 430.
Siehe dazu die literarische Verarbeitung von Berührung und Nähe bei Santanu Das, Touch
and Intimacy in First World War Literature, Cambridge 2007, bes. 211-219.
Vgl. Besier, Krieg - Frieden - Abrüstung (wie Anm. 34), 79f.



66 Ger/taraf Ses ter

beständig gegen den Makel des unpatriotischen «Pazifismus» zur Wehr setzen
mussten. Aus diesem Grund hatten die Friedensbefurworter gegen die Groß-
Emotionen der Kriegsromantik keine Chance - mit einer Ausnahme:

Als der fromme amerikanische Präsident Woodrow Wilson im Dezember
1918 bei seiner Ankunft in Paris, später in London und dann erst recht in Rom
wie ein Friedensfiirst und «Erlöser Westeuropas»^ empfangen und gefeiert
wurde, da staunte seine Frau Edith zunächst nicht schlecht. «Jedes kleinste Stück
Boden war bedeckt von jubelnden, schreienden Menschen [...].»" Der ihm
ergebene Herbert Hoover meinte gar: «Seit Christi Bergpredigt hat es keinen
Mann von solch einer moralischen und politischen Macht und solch einen Ver-
künder des Friedens mehr gegeben. Es war, als ob der Stern von Bethlehem neu
erschienen wäre.»"'** Und auch sein Leibwächter Edmund W. Starling erinnerte
sich: «Die Leute jubelten ihm zu, buchstäblich wie einem Gott, dem Friedens-
gott.»^ Wilson symbolisierte nicht nur das Ende dieses Krieges, sondern er
verhieß den jubelnden Massen, die vier Jahre unter Tod und Hunger gelitten
hatten, ein ganz neues Zeitalter: Das definitive Ende aller Kriege, einen «ge-
meinsam organisierten Frieden» ohne Sieger und Besiegte sowie Freiheit, De-
mokratie und Selbstbestimmung für sämtliche Nationen - all das verbürgt durch
den zu schaffenden Völkerbund.""' Es war jener emotionale Augenblick, in dem
der Frieden dem Krieg affektiv den Rang hätte ablaufen können. Aber der Idea-
list Wilson konnte gegen den Willen der Macht-Realisten in London und beson-
ders Paris, aber auch der Republikaner in Washington D.C. sein 14-Punkte-Pro-

gramm nicht durchsetzen. Der französische Premier George Clemenceau höhnte
zynisch: «Der liebe Gott schaffte das in 10 Geboten, Wilson braucht 14.»^"
Trotz aller Warnungen und Bedenken wurden die Pariser VorortsVerträge ge-
schlössen, die dem Frieden das hässliche Gesicht von moralischer Schuldzu-
Schreibung und ökonomischer Ausbeutung gaben.

^ So Lewis L. Gould (Hg.), American First Ladies. Their Lives and Their Legacy, New York/
London *2001, 361f.
Alden Hatch, Edith Boiling Wilson. First Lady Extraordinary, New York 1961, 143. Siehe
auch James S. McCallops, Edith Boiling Gait Wilson: The Unintended President, New
York 2003, 51.
Herbert Hoover, The Ordeal of Woodrow Wilson, Washington D. C. (1958) 1992, 68f.
Edmund W. Starling, Starling of the White House, New York 1946, 124.

Vgl. Jörg Fisch, Das Selbstbestimmungsrecht der Völker. Die Domestizierung einer Illu-
sion, München 2010, bes. 151 ff.
Zit. nach. William Ralph Inge, The End of an Age, and Other Essays, New York 1949, 150.
Siehe auch Robert Hanks, Culture Versus Diplomacy: Georges Clemenceau and Anglo-
American Relations During the First World War, Diss, phi!., University of Toronto, 2002.



De/- Große ATr/eg »/irfdie /?e%/on ;'/7 verg/e/c/zewt/er PerspeAf/ve 67

Anhang
The Peacemaker 1914, 20-22
[20]
Extracts from a speech by Dr. von Harnack
Delivered on the occasion of a meeting of the German Council, at Berlin, on April 28"',
1914

I should like to ask you, with reference to the friendly relations between England and

Germany from an historical point ofview, to go back with me to far-gone ages, although I

know that history is just at present not highly appreciated, and especially ancient history.
But you cannot expect the historian to go with the times in this respect. You must allow
him the privilege of keeping to this subject. 1 think I may be able with regard to the depth
and seriousness of our relations to England to accomplish something which cannot be

done in any other way. Will you accompany me in thought back to centuries about which
many educated people have but a vague impression?

In the fifth century Christianity was brought to our fatherland at three different
periods. Firstly, by the Romans; after the building of Roman towns in the third, fourth,
and fifth centuries, the population of the towns was Christian Roman. The influence
spread from the towns into the country. The second period is quite dark, but we have
ascertained its existence. The Goths, who accepted Arianism under the Romans, must
have had some sort of Christian literary intercourse with their tribe in Germany. Here and

there, near Würzburg, and by the Swiss Jura Mountains, Arianism is found, whose exis-
tence cannot be in any other way explained. Thirdly, after the Great Chlodwig had

overthrown the power of the Romans in Gaul, the Catholic Church being dominant, a

Christian and Frankish mission penetrated into Germany. By the middle of the sixth

century the work of the Romans hat perished. Little remained [21] of the work of the
Goths. The Franks brought a Christianity which was purely external, an undisciplined
organization of the State, with bishops who could neither read nor write. There was no
question of deeply influencing the people. It was a sad state of things; the Church existed
simply in the abstract.

In the year 590 Columba landed on the Continent with twelve followers, firstly with
the object of leading an ascetic life in accordance with the commandment of Christ - like
Abraham leaving fatherland and friends behind him, knowing well that these bind us to
the world even more strongly than possessions and riches. Missionary work was a se-

condary matter. They settled in the Jura Mountains. Their chiefwork was to found monas-
teries, as was the custom at home; and from here they went among the people round
about. Other followed them from Ireland; more monasteries sprang up: St. Gallen,
Reichenau, etc. They had great defects, which probably led to their ruin. The Celts with
their weakly natures had no inclination for firm organization - a gentle, rather sentimental
people, who could manage nothing more than the co-operation of those in perfect unison,
which is nevertheless the first step in organization. Those who did not live in the monaste-
ries were very loosely associated. There was no attempt to form the monasteries into a

sort of provincial Church organization. We see here how certain a Church is to perish
when each congregation is independent - although it looks as if they enjoy much liberty.
History teaches that large communities can last only if they are bound together in an

organic body.

We are indebted to Dr. Siegmund-Schultze for handing us the English translation of this
speech. See special Number, page 23. - Ed., Peacemaker



68 Ger/îard fJesfer

There was no provision for strict discipline for those who did live in the monasteries.
There were a few small powder magazines, but without the match which should ignite the
whole.

But even for this we must be grateful to the English. A hundred and twenty years later
the Saxon Boniface landed in Friesland. In the meanwhile in England, the Christian Celts
had been driven back by the heathen Anglo-Saxons. One hundred years later the Anglo-
Saxons had been raised to an unexampled standard in morals and learning. This was due
to the close connexion with Rome; from thence they received all that was necessary for
their education, manuscripts, etc. Hundreds of Saxons made the journey to Rome. Italy
and France had no such learned men as the Venerable Bede. Boniface was the child of
this civilization. He had entered a monastery, might have become abbot, but refused,
desiring as a monk to go forth out into the world, well prepared, to convert the kindred
Frisians. At first he had no success, but that did not discourage him. I will mention only a

few facts about him. Firstly, in Thuringia and Hesse he sowed the seeds of Christianity,
and it grew and flourished. Secondly, he arranged all the constitutional organizations of
the Bavarians, Allemani, South Thuringians - government, worship, monastic life, and
education. At his death there were hundreds of German ecclesiastics. Thirdly, perhaps his

greatest work, even though he did not see it accomplished, was to remodel the worldly
Frankish Church chiefly with the help of Pippin. How did he do that? He was firmly
convinced that the English Church organizations were the only right ones; what was
accepted there must be accepted in Germany. For instance, he appointed English-men
only to the most important positions. Although he had studied very much, there was
nothing to disturb the perfect harmony of the mission circles. All stood on the same level.

For this the unconditional submission to Rome was necessary. «There sits God
incarnate», he once said. He certainly often criticizes Rome, but only to express
astonishment - opposition never occurs him. He was an extraordinary character, if not a

great man of genius. He was, in fact, greater in what he accomplished than in what he

was. His individuality consisted, as is the case with many Englishmen, rather in the

energy with which he worked than in his personality. He recognized it to be God's will
that he should bring the Gospel to the kindred people. He was not a politician, he was
simply a missionary. But he naturally applied to the ruling powers when they existed.
These are a few of his characteristics. [22] He was killed by the heathen Frisians between

Westphalia and Holland. Through Boniface we became Christians by accepting the
English Church which stood under the rule of Rome. Luther said of the Germans, «they
are a people who are not easily touched as a body, except under great pressure.» We had

first to accept the Church in its authorized form. Lately many historians have condemned
Boniface as a man who brought us misfortune. We can say that only if the historian takes
as his standard what, in his opinion, should have happened. So our friendly relations - for
which we must be grateful - begun with Boniface the Apostle to the Germans.



Der Gro/je Ä>/eg wir/ r/i'e Re/ig/on iw verg/e/c/ieiir/ei- PerapeD/ve 69

Der Grp/?e Krieg inir/r/ie Re/igiow i« veig/eic/ienr/er Perspektive. JFariim /9/4 r/ie c/irisi-
/ic/ie A>i'egste//i/r «6er r/en re/ig/o'.y motivierten Pozi/ismas o/>siegte.

Angesichts der schweren politischen Spannungen im Europa des beginnenden 20. Jahr-
hunderts bemühten sich die britischen, deutschen und schließlich auch die US-amerikani-
sehen Kirchen um Versöhnung und Ausgleich. Doch kaum war der Krieg ausgebrochen,
kreierten sie eine religiöse Kriegskultur. Die kirchenhistorische Erforschung dieser Epo-
che begann in den 70er Jahren mit einer Beschreibung der Fakten und des Verhaltens der
führenden Akteure - verbunden mit theologisch-ethischen Wertungen, oftmals im Ton der
moralischen Verurteilung. In den 90er Jahren schloss sich daran eine mentalitätsge-
schichtliche Betrachtung der religiösen Kriegskultur an. Seit diesem Jahrhundert über-
wiegen Untersuchungen zur gelebten Alltagsgeschichte der einfachen Soldaten und der
Zivilisten an der Heimatfront - verbunden mit der Frage nach der Bedeutung des Religio-
sen in spezifischen Untergruppen und Regionen. Inwieweit prägte der christliche Glaube
von Subkulturen die Wahrnehmung von Weltwirklichkeit in der Ausnahmesituation des
Krieges? Die skizzierten methodischen Perspektiven lassen weithin offen, warum die reli-
giösen Friedensbemühungen der Kirchen so rasch in kriegerisches Engagement umschla-
gen konnten. Mithilfe eines emotionsgeschichtlichen Zugangs will dieser Beitrag erste
Erklärungsansätze geben: Nach schmerzlichen Marginalisierungserlebnissen erhoben die
kirchlichen Institutionen in der Ausnahmesituation des Krieges umgehend den Anspruch
auf eine autoritative Verstärkung und Deutung kollektiver positiver Emotionen in der
Mitte der bürgerlichen Gesellschaft - nicht zuletzt, um dort wieder an öffentlicher Gel-
tung zu gewinnen. Als der ohnedies mythisch überhöhte «Geist von 1914» sich alsbald
verflüchtigte, hielt eine Mehrheit des religiösen Spitzenpersonals dennoch an dem Narra-
tiv fest, weil die religiösen Institutionen sich nicht auf die der Öffentlichkeit weithin ent-
zogene Nische individueller Begleitung - vor allem Trost und Zuspruch in persönlichen

Katastrophen - beschränken wollten. Das Engagement für den Frieden galt als emotional
kaum anmutendes Minderheitenanliegen - eine eher verpönte Außenseiterposition, auf die
man sich nicht festlegen lassen wollte.

Krieg und Frieden - Kriegskultur - Friedensbemühungen - Pazifismus - Mentalitätsge-
schichte - Außenseiter.

La Granc/e Guerre et /a re/igion rfam une perspective comparative. Pourquoi /a cu/ture
c/ire'tiewie r/e /a guerre / 'a emporté ,yur /e paci/Ame re/ig/eur en 79/4
Face aux lourdes tensions politiques en Europe au début du 20ème siècle, les Eglises bri-
tanniques, allemandes et finalement aussi américaines (US) ont cherché réconciliation et
accord. Cependant, dès l'éclatement de la guerre, elles ont créé une culture religieuse de
la guerre. La recherche historique ecclésiastique de cette époque a débuté dans les années
70 avec une description des faits et du comportement des acteurs principaux, accom-
pagnée d'évaluations théologiques éthiques, prenant souvent le ton d'un jugement moral.
Dans les années 90, la culture religieuse de la guerre a également été considérée du point
de vue de l'histoire des mentalités. Dès le 21ème siècle prédominent les études sur la vie
de tous les jours des soldats ordinaires et des civils, de même que la question de la signi-
fication du religieux dans des sous-groupes et régions spécifiques. Dans quelle mesure la
croyance chrétienne des sous-cultures a-t-elle forgé leur perception de la réalité du monde
en situation exceptionnelle de guerre? Les perspectives méthodiques esquissées n'expli-
quent pas pourquoi les efforts des Eglises pour la paix se sont si rapidement transformés
en engagement guerrier. A l'aide d'une approche historique des émotions, la présente con-
tribution entend donner de premières clés d'explication: Après des expériences de margi-
nalisation douloureuses, les institutions ecclésiastiques, en situation exceptionnelle de

guerre, ont prétendu immédiatement à un renforcement d'autorité et une interprétation des
émotions collectives positives au cœur de la société bourgeoise - notamment afin d'y re-
gagner une certaine valeur publique. Lorsque l'«Esprit de 1914», excessivement mythi-
que, s'est volatilisé, une majorité des leaders religieux sont restés fidèles au récit, car les
institutions religieuses ne voulaient pas se restreindre à la niche de l'accompagnement in-
dividuel dont le public était privé en grande partie - avant tout la consolation et les paro-
les de réconfort en cas de détresse personnelle. L'engagement pour la paix était considéré



70 Germare/ 5es/'er

comme préoccupation des minorités, d'apparence guère émotionnelle - une position de

marginal plutôt mal vue, à laquelle on ne voulait pas se s'engager.

Guerre et paix - culture de la guerre - efforts pour la paix - pacifisme - histoire des men-
talités — marginal.

La Grande Gwerra e /a re/ig/one in ana pras/jea/Va comparât; va. Perc/ié ne/ 79/7 /a
ea/twra cràriana de//a gnerra v/nse .sa/ pac//?smo a morivaz/one re/zgmsa.

Alla luce delle difficili tensioni politiche nell'Europa d'inizio 20mo secolo, le chiese bri-
tanniche, tedesche e infine anche quelle americane, si sforzarono di trovare accomoda-
menti e compromessi. Ma, appena scoppiata la guerra, crearono una cultura religiosa délia
guerra. La ricerca storico-ecclesiastica su quest'epoca iniziô negli anni '70 con una des-
crizione dei fatti e dei comportamenti dei principali protagonisti - legata ad apprezza-
menti teologico-etnici, spesso espressi con un tono di condanna morale. Negli anni '90 si
associa a questa concezione una considerazione délia cultura religiosa délia guerra dal

punto di vista délia storia del pensiero. A partire dal nostro secolo prevalgono gli studi
sulla storia quotidiana dei soldati semplici e dei civili sul fronte patriottico - legati alla
domanda sul significato che la religione riveste in sottogruppi e regioni specifiche. Fino a
che punto la fede cristiana delle subculture influenzô la percezione délia verità nella situa-
zione d'eccezione délia guerra? Le prospettive metodologiche tratteggiate non danno an-
cora una risposta definitiva sul perché gli sforzi di pacificazione religiosa delle Chiese si
trasformarono cost velocemente in un impegno guerresco. Questo contributo vuole cer-
care una spiegazione attraverso un approccio basato sulla storia delle emozioni: nella
situazione d'eccezione délia guerra, dopo le dolorose esperienze di marginalizzazione, le
istituzioni religiose tentarono prontamente di rafforzare e interpretare in modo autorevole
le emozioni collettive positive delle società borghese - al fine di guadagnare prestigio.
Quando lo «spirito del 1914» si volatilizzô, una gran parte delle personalità di spicco délia
Chiesa rimase fedele alla stessa narrativa, perché le istituzioni religiose non volevano con-
finarsi nei limiti dell'aiuto individuate - in particolare del conforto e dell'incoraggiamento
nel caso di catastrofi personali. Da un punto di vista emozionale l'impegno per la pace era
considerate come una faccenda minoritaria, una posizione marginale piuttosto malvista,
alia quale non ci si voleva limitare.
Guerra e pace - cultura della guerra - impegno per la pace - pacifismo - storia delle men-
talità - emarginato.

77?e Great JFar anc/ //e/ig/oa à? Comparative Perspective, ff/iy t/ie C/iristia« cil/tare o/
warprevai/ec/ over re/igi'ows/p motivates/paci/ism it? 79/4.

Given the political tensions in Europe at the beginning of the 20th century, British, Ger-
man and, ultimately, US churches too, strove for reconciliation and balance. Yet, almost
as soon as war had broken out, they created a religious culture of war. Church history re-
search of this period began in the 1970s with description of the facts and of the conduct of
the leading participants, accompanied by theological and ethical judgement, typically with
a tone of moral condemnation. In the 1990s, the field shifted to include analysis of the
mentalities that contributed to the religious culture of war. Since 2000, researchers have
investigated the everyday life experience of ordinary soldiers and civilians on the home
front, raising questions of the importance of religion for specific sub-groups and regions.
For example, to what extent did the Christian beliefs of sub-cultures shape their percep-
tions of the realities of the world in the exceptional situation of war? One question left lar-
gely unanswered in these earlier analyses and perspectives asks why the Church's reli-
giously motivated peace efforts turned so quickly into support for war. The present paper
has adopted an emotional-history approach, in an attempt to provide an initial basis for
explanation: after a painful experience of marginalisation, church institutions exploited
the unusual situation of war to stake an immediate claim as a religious authority rein-
forcing and interpreting the collective positive emotions from the centre of bourgeois so-
ciety - an attempt to regain standing within this community. While the somewhat exagge-
rated myth of the Spirit of 1914 quickly faded, the majority of the religious leaders held to



Der Große A>;eg t/ie Äe/ig/ow w verg/e/c/tende/- Pers/?efe/ve 71

this narrative. Indeed, the church institutions did not want to restrict their role to indi-
vidual support - comfort and consolation for personal disasters - of which, to a large ex-
tent, the people were deprived. Engagement for peace was considered to be a minority in-
terest with negligible emotional weight, and, if anything, was scorned as an outsider posi-
tion to which the church did not wish to be committed.

War and peace - Culture of war - Attempts for peace - Pacificsm - history of mentalities
- mavericks.

Get/tare/ Sesier, Prof., Dr. theol. habil., Dr. phil., Dr. h.c., The Europe Center, Freeman
Spogli Institute for International Studies (FSI) and the Division of Stanford Global Stu-
dies (SGS).




	Der Grosse Krieg und die Religion in vergleichender Perspektive : warum 1914 die christliche Kriegskultur über den religiös motivierten Pazifismus obsiegte

