
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: Bojowald, Stefan / Sproll, Heinz / Hugener, Rainer

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen Comptes rendus 409

Zur Religions- und Kirchengeschichte der Antike und des Mittelalters:
Memoria, Medien, Grenzen und Übergänge

Andrea Kucharek. Altägyptische Totenli-

turgien Band 4. Die Klagelieder von Isis
und Nephthys in Texten der Griechisch -

Römischen Zeil. Heidelberg, Universitätsverlag

Winter. 2010 Supplemente zu
den Schriften der Heidelberger Akademie
der Wissenschaften. Philosophisch
historische Klasse, Bd. 22), 831 S.

Das hier besprochene Buch über die
spätägyptischen Klagelieder von Isis und

Nephthys stellt die überarbeitete Fassung
der Heidelberger Dissertation der Autorin
aus 2003 dar. Das Werk setzt die ersten
drei Bände der Allägyptischen Totenliturgien

aus der Feder von Assmann fort.
In der Einleitung wird zunächst ein

Streifzug durch die bisherige Forschungsgeschichte

unternommen (13-14). Die
Gattung war früher noch nicht als Ganzes
untersucht worden. Die Leitlinien der
folgenden Textanalyse werden skizziert,
deren Schwerpunkt auf der kultischen Rolle
der Frau, den Klagemechanismen sowie
der Witwenklage als Vorbild für die

Osirisklage liegt (15). In den Klagen sind
bis auf einzelne Zitate keine direkten
Übernahmen aus älteren Textkorpora zu
finden (14). Die Texte stammen vermutlich

aus der Region von Theben, die in der

Spätzeit zum wichtigen religiösen Zentrum
aufgestiegen war (17). Das Material kann

von einer jüngeren Ausnahme abgesehen
ins 4. 3. Jh. v. Chr. datiert werden (19).
Die Wurzeln der Klagen reichen bis ins
Alte Reich (PT 535) zurück (23). Im Mittleren

Reich sind solche Klagen aus CT 51

59/CT 74 bekannt (24). Im Neuen Reich
haben sich keine literarischen Spuren dieser

Klagen erhalten (25).
Der erste Hauptteil führt die Textzeugen

mit Angaben zu Herkunft. Alter etc. auf
(31-55). Die Studie basiert auf sechs

Texten mit den Bezeichnungen «Lamentations».

«s3h IV». «Songs». «Die Menge

vorlassen». «Großes Dekret» und Stundenwachen,

die teils modernen Konventionen
entsprechen. Die Texte werden in
Transkription. Übersetzung und Kommentar
dargeboten (56-496).

Der zweite Hauptteil wertet die Texte in

neun Abschnitten aus:
Im ersten Abschnitt wird die formale

Gliedemng betrachtet. Die Liedstrukturen
werden freigelegt und in verschiedene
Ebenen (visuell / präskriptiv / performativ)
unterteilt (497-521). Die Illustration durch

Vignetten kommt bei den Klageritualen
auf Papyrus nur in der Berliner
Handschrift der «Lamentations» vor (500). Das
Verfahren hat dagegen bei den Stundenwachen

der Tempelwände zum festen Standard

gehört (503). Die Beispiele aus Edfu
und PhilS sind ikonographisch am engsten
verwandt, während Dendera separate Wege

geht (503).
Der zweite Abschnitt wendet sich der

inhaltlichen Gliederung der Texte zu. Das

Klagelied im Osirisritual setzt die Rezitation

durch Isis/Nephthys bzw. deren
irdische Repräsentantinnen und Aspekte der

Witwenklage voraus (522). Die Wiederbelebung

des Gottes kommt als weiteres
Kernelement hinzu, bei der die
Schutzfunktion der Klagen im Vordergrund steht

(523). In kosmischen Manifestationen
(Mond/Orion/Flut) und Tempeln lebt er
nach der Bestattung weiter fort (528). Die
Sichenmg der Erbfolge durch Inthronisation

des Horus spielt ebenfalls eine Rolle
(529). Der Stoff ist in
«Lamentations»/«^!} IV» linear und in «Stunden-

wachen»/«Songs»/«Die Menge vorlassen»

zyklisch geordnet (532). Das «Dekret» hat
nicht wie die übrigen späten Klagelieder
als Ritual der Balsamierungshalle gedient,
sondern die unterweltlichc Reise des Osiris
beschrieben (524).

Der dritte Abschnitt setzt sich mit
Terminologie und Metaphorik der Trauer aus-

SZRKG. 107(2013)



410 Rezensionen Comptes rendus

einander. Die ägyptische Sprache zeichnet
sich darin durch ein reiches Vokabular aus

(543). Die Trauer schlägt sich v. a. in
Bildern wie «Krankheit» (549-554), «Finsternis»

(554 560) und «Einsamkeit» (560
565) nieder.

Der vierte Abschnitt ist den Akteuren
und Sprechern der Texte gewidmet. Das
größte Interesse wird der «dr.i» - Klagefrau

und <(h3t» Klagefrau entgegen
gebracht, deren Benennung nach den
gleichnamigen Vögeln auf das Klage und
Flugverhalten eigene Suchmotiv zurückgehen
soll (570). Die Bedeutung der Vogelmfe
sollte jedoch nicht unterschätzt werden.

Im fünften Abschnitt schließen sich
Ausfühmngen zu rituellen Handlungen an.
In den Klagen sind nur spärliche Hinweise
auf diese Flandlungen zu entdecken
(58Iff). Die Klage hängt eng mit dem Opfer

zusammen, dessen kultischer Vollzug
nicht den Klagefrauen, sondern Priestern
oblag (598).

Der sechste Abschnitt spürt der Frage
der rituellen Rezitation der Texte nach.
Die Aufgabe ist neben den Art» Frauen

vom Vorlesepriester erfüllt werden (611).
Im siebten Abschnitt wird der

Zusammenhang zwischen Klage und Verklänmg
behandelt. Die Verklänmg stellt sich als
entscheidende Seite der Klage heraus (615).

Der achte Abschnitt geht der Verbindung

von Osirisklage und Choiakfest auf
den Gnind. Die Klagerituale waren
ursprünglich für das Fest des Gottes in Aby-
dos vorgesehen, konnten aber auch an
anderen Orten durchgeführt werden (632).
Das «Dekret» stimmt phasenweise mit der

Osirisliturgie «slhw I» überein (647). Die
Erwähnung von «Stunden» im «Dekret»
deutet auf dessen Nähe zu den Stunden-
wachen hin (648). In der Verwendung von
TB 144/TB 145 lässt sich das

Dekorationsprogramm der Osiriskapelle Ouest 2

aus Dendera vergleichen (651).
Im neunten Abschnitt werden einige

Worte zum Charakter der Göttin Nephthys
gesagt.

S. 82: zu Osiris und Nordwind vgl. M.
A. Moret, in: BIFAO, 30 (1931), 734(17).

S. 129: Die Interpretation von «nsb» als

Schreibung ftir «3sb» «brennen» ist ebenso

möglich, zum umgekehrten Fall «3sb» für
«nsb» vgl. H. Kees, Göttinger Totenbuch
Studien, Totenbuch Kapitel 69-70 (UGAÄ
17), Berlin 1954,9.

S. 200: zur Schreibung «smi» für (([mm»
vgl. R. Jasnow/K.-Th. Zauzich, The
Ancient Egyptian Book of Thot, A Demotic
Discourse on Knowledge and Pendant to
the Classical Hermetica. Volume 1 : Text,
Wiesbaden 2005, 235.

5. 248: Die Erklämng von «bg3» als
«Boden ist schiffbrüchig versinkt im
Wasser» dürfte zu kompliziert sein. Die
bequemere Lösung stellt eine Metathese für
«3g/)» «überfluten» dar, vgl. das Verhältnis

«3gb» «überfluten» «bg3» «schreien»

bei J. F. Borghouts, The magical texts
of Papynis Leiden I 348 (OMRO 51),
Leiden 1971, 120.

S. 267: Das Verb «iwh» «beladen» wird
auch bei H. Goedicke. in: JEA 48 (1962),
33aj); L. Zonhocven. in: ZAS 125 (1998),
87, übertragen verwendet, wo es sich auf
Vonirteile bezieht.

S. 268: Das Verb «ikk» «schreien» bei J.

Osing, Hieratische Papyri aus Tebtunis I,
Text, The Carlsberg Papyri 2 (CNI
Publications 17), Copenhagen 1998, 77e),
könnte die Stelle klären.

S. 271: zur Deutung von asti» als Schreibung

fur «i/» «(Körper) verhüllen» vgl. K.
Jansen-Winkeln, in: BSEG, 18 (f994).
36b).

S. 346/359/362: zum Wort *«U»
«Kind» vgl. D. Meeks, Etymologies Coptes.

Notes et Remarques, in: S. Giversen
M. Krause/P. Nagel (Ed.), Coptology: Past,
Present, and Future, Studies in Honour of
Rodolphe Kasser (OLA 61), Leuven 1994,
202.

5. 373: Die Verbindung von «hw3» «(an
Land) werfen» mit «hw3» «ans Ufer werfen»

(WB III, 50, 4) ist unnötig, da es sich
eher um Schreibungen für prägnantes
<(hwi» (((ver-)schlagen» handelt, zur Schrei-

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 411

bung vgl. J. Cerny, in: JEA, 15 (1929), 248

n. 22; H. K. Jacquet-Gordon, in: JEA, 46

(1960), 18; G. Posener, Le Papyrus
Vandier (BibGen VII), Le Caire 1985, 40

S. 547: Die Deutung von «miw.t» «Klage»

als Simplex zu Ami» «berichten o.
ä.» ist wohl abzulehnen. Das Wort ist u. U.
zu <dmm» «Wehgeschrei» bei C. E.
Sander-Hansen, Die Texte der Metternichstele
(AnalAeg 7), Kobenhaven 1956, 34/45;
«im» «klagen» bei C. Andrews, A stone
vessel with magical scenes and texts, in:
W. Clarysse/A. Schoors/H. Willems (Ed.),
Egyptian Religion, The last thousand

years, Part I (OLA 84), Leuven, 1998, 302,
oder «imw» «Wehgeschrei» bei H.-W.
Fischer-Elfert, Die satirische Streitschrift
des Papyrus Anastasi L, Übersetzung und
Kommentar (ÄgAb 44), Wiesbaden 1986,

215/218, zustellen.
5. 602: Das Wort «#» «Klapper»

könnte onomatopoetisch gebildet sein.

Bonn Stefan Bojowald

Martin Wallraff, Sonnenkönig der
Spätantike. Die Religionspolitik Konstantins
des Großen, Freiburg/Basel/Wien, Herder,
2013, 224 S.

Der Autor beansprucht, drei «Mauern»
niederzureißen, die einen objektiven Blick
auf die Religionspolitik Konstantins des
Großen bisher verhindert hätten: (Kapitel
1: «Drei Mauern: Wege und Abwege der

Konstantinforschung»)
1. Die angeblich christliche Vereinnahmung

dieser Politik in dem Sinn, dass sie

über christliche «Überlieferungsfilterwpoi/
festum geschichtlich erfolgreich von einer
späteren dogmatischen Orthodoxie
interpretiert wurde.

2. Die «makroskopische» Vorstellung
von «Wenden», vom «Sonstigen» zum
«Christlichen», zum «Konstantinischen
Zeitalter» im Sinne einer angeblichen
Teleologie, die in Konstantins Religionspo¬

litik eine Erfüllung der Geschichte der Alten

Welt konstruierte.
3. Die angeblich christlichen Projektionen

geschuldete Unterscheidung
zwischen «pagan» und «christlich», die der

Komplexität und religiösen Pluralität des

4. Jahrhunderts vermeintlich nicht gerecht
würde.

In Kapitel 2 («Bischof, Theologe,
Lobredner: Euseb von Caesarea») destruiert
der Autor denn auch die Semantik des

Eusebius von Caesarea Vita Constantini
als propagandistisches, in der Tradition der
Enkomien stehendes Machwerk, das

demzufolge angeblich ex post als dogmatisches
Beweismittel für Konstantins Konversion
und seine christenfreundliche Politik
vereinnahmt wurde. Dabei geht der Autor von
der unbewiesenen Prämisse aus, dass

generell nur solche Quellen eine Chancen auf
Überlieferung hatten, die späteren Über-

lieferungsinteressen dienten. So habe

Euseb Konstantin keineswegs als eschato-

logischen Soter in der Tradition der
typologischen Patristik (Melito von Sardes,

Origines) dargestellt. Erst die
Kirchenhistoriographie des 5. Jahrhunderts habe ihn
dazu gemacht, indem sie die Vita Constantini

fälschlicherweise als Fortsetzung der
Historia Ecclesiastica Eusebs verstanden
habe. Im Unterschied zu den theologischen
Schriften des Bischofs von Caesarea habe
die Vita Constantini als Propagandaschrift
ad extra für die Binnenverständigung der
frühen Kirche somit auch nie eine bedeutende

Rolle gespielt. Euseb habe je nach

diversen Kommunikationskontexten je
unterschiedlich als Bischof, Theologe oder
Lobredner agiert.

Dabei werden theologische Forschungen
(u.a. von R. Farina, P. Koslowski, A.

Schindler) wie sorgfältige Quellenanalysen
von Historikern wie T. Barnes, B. Bleckmann,

H. Brandt, K. M. Girardet, um nur
einige zu nennen, einfach übergangen, so
dass der vom Autor praktizierte extreme
methodologische Pyrrhonismus nicht
durchzuhalten ist, wie die Ausführungen
der nachfolgenden Kapitel belegen.

SZRKG, 107(2013)



412 Rezensionen Comptes rendus

Kapitel 3 («Der Weg zur Macht») führt
denn auch diese Hermeneutik des
Verdachts fort, indem es von einer
stufenweisen Hinwendung Konstantins zum
Christentum über den Sol Inviclus (Grand
310) und inviclus Christus/Sol Iustttiae
(Trier 311 ; Schlacht am Pons Mi/vius 28.
Oktober 312) (zu diesem Ereignis vgl. u.a.
H. Brandt. D. Dassmann, W. Kuhoff, R.

Turcan) nichts wissen will, da er in den

Quellen nur divergierende, interessengeleitete

Deutungen der solaren Vision sehen

will. Zu diesem Schluß kann der Autor nur
kommen, wenn er Quellen ignoriert, die
nicht in sein hyperkritisches Deutungsschema

passen. Er disqualifiziert nicht nur
Lactantius De iriortibus perseculorum 24,9
zur Aufhebung des Kultverbots gegen die
Christen durch Konstantin 306 und De
morlibus perseculorum 44. 5-6 zu
Konstantins Traumgesicht so wie Eusebius Vita
Constantini I, 28ff, sondern auch Optatus
von Mileve appendix V, das Entlassungs-
schreiben Konstantins an das Konzil von
Arles 314, in dem der Kaiser mit der
Formulierung ad regularn itistitiae
converti seine persönliche Wende und im
darauffolgenden Satz die Zeit vor seiner
Wende belegt, als durch «offiziöse» Texte
bezeugte Ereignisse, die «von einer Wolke
religiöser Deutungsmotive umgeben sind».

(70). Nach demselben Verfahren wird
Konstantins Schildening der Wende zum
Christentum in der oratio ad sanctorum
coetum Kapitel XI, 1-2 vom Karfreitag,
den 16. April 314 geflissentlich ignoriert
(vgl. 178 im Kontext der Quellenkritik).

Die Deutung des von Senat und Volk
gewidmeten Ehrenbogens anläßlich des

Decennalienjahres 315/16 für den
siegreichen Kaiser unterschlägt den Hinweis
auf die in der Forschung (J. Ruyschaert.
M. Wilson Jones) gewonnene Erkenntnis
der durch Konstantins conversio neu
eingetretenen Anibiguität, die sich in der For-
mulierang des instictu divinitatis
ausdrückt, ebenso wie auf das im Zusammenhang

mit dem adventus unterlassene
Dankesopfer des Kaisers vor dem Tempel des

luppiter Oplimus Maximus auf dem Kapi-
tol. das schon J. Straub 1955 als signifi-
kanntes Indiz dir die Hinwendung
Konstantins zum Christentum gedeutete hatte.

Auch die christliche Deutung der
monumentalen Konstantinstame (Eusebius,
Historia Ecclesiastica IX, 9, 11 ; Vita
Constantini I, 40,2), deren Fragmente in der
westlichen Apsis der von Konstantin
umgebauten Basilika des Maxentius gefunden
wurden und im Innenhof des Konservatorenpalastes

aufbewahrt werden, wird als

voreingenommen abgetan. Die ältere

archäologische Position (besonders R.

Krautheimer), der christliche Kirchenbau
durch Konstantin habe sich nur am Rande
der Urbs bewegt, wird trotz neuerer
Forschungsergebnisse (S. Dieffenbach) vom
Autor rezipiert, um seinem performativen
Deutungsinteresse zu genügen, die
Religionspolitik des Kaisers aus den Mauern
einer angeblichen christlichen
Deutungshegemonie zu befreien. Dem eingeschlagenen

Interpretationspfad folgt der Autor
auch, wenn er Münzen mit Sol comes-Prä-

gungen ab 310 als aequivok einstuft, das

Belgrader Goldmultiplum von 326 (RIC
VII 451 Nr. 207), das den Kaiser mit dem

Labarum als vexil/um fidei in der Hand

zeigt, mithin mit seiner univoken christlichen

Botschaft aber einfach übergeht.
Bestritten wird demzufolge auch, daß

Konstantin durch zwei Gesetzestexte von
321 (Codex lustimanus II, 12, 2 (3) und
Codex Theodosianus II, 8,1 den dies solis
zum staatlich verordneten Ruhetag machte,
der auch die Nicht-Christen zu seiner
Einhaltung verpflichtete. Mehrdeutig erscheinen

dem Autor auch die von Konstantin
313/14 eingerichteten Privilegien für Klerus

und Gemeinden der Christen (manu-
missio in ecclesìa [316 bzw. 321, Codex
Iustiriianus I, 13, 1-2], audientia episcopa-
lis, 318 [Codex Theodosianus I, 27]. Dem
beschriebenen Deutungsschema zufolge
konnte die Gesetzgebung Konstantins
bestenfalls religiös, auf keinen Fall aber

christlich motiviert sein. Die damit
verbundenen ordnungspolitischen Bestrebun-

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 413

gen des Kaisers im Rahmen seines miiniis
principis entgehen dem Autor dabei völlig.

Die Kapitel 6 («Kirchenpolitik und
Kirchenbau»), 7 («Traditionelle Kulte») und 8

(«Tod und Bestattung») folgen konsequent
dem eingeschlagenen Deutungspfad: Gerade

die Mailänder Vereinbanmg vom Frühjahr

313 zwischen Konstantin und Lici-
nius, vom Autor als «Integrationsprogramm»

(178) qualifiziert, beinhalte in seiner

«inklusiven(n) Sprache» (115) ein

polymorphes Gottesbild einer summa divi-
nitas. Von einer überlas religionis will der
Autor nicht sprechen, nach dessen Deutung

Konstantin mit der Einberufung des

Konzils von Nizäa 325 nur ein funktionales

Interesse im Sinne eines «innerkirch-
liche(n) Krisenmanagments» (118) und
einer Triumphfeier über Licinius verband.
Immerhin konzediert er Konstantin eine

«epochale Bedeutung» (123) für den

christlichen Kirchenbau in seiner basili-
kalen Form, um dann gleich wieder diese

«makroskopische» Perspektive in Frage zu
stellen.

Eusebs Hinweis (Vita Constantini II,
45,1) auf ein Gesetz, das generell Opfer
verbot, erregt das Mißtrauen des Autors
und eine Entpaganisierung der Öffentlichkeit,

beispielsweise durch Entfernung des

Kaiserbildes aus den Tempeln (Eusebius
Vita Constantini IV, 16) will er nicht
wahrnehmen, wohingegen die Quellenindizien

zur kaiserlichen Förderang traditioneller,

nichtchristlicher Kulte (so z.B. das

Reskript von Hispellum 333/335; ILS 705)
unkritisch rezipert werden.

Versucht man im Anschluß an Kapitel 9

(«Sonnenkönig der Spätantike: Konstantins
unorthodoxe Religionspolitik») ein
Résumé zu ziehen, drängt sich die Frage auf,
wie es der Autor fertigbringt, trotz seiner
Hermeneutik des Verdachts gegen
angeblich christlich-orthodoxe Quellen
weitreichende Schlüsse zu ziehen, die
beanspruchen, gesicherte Forschungspositionen
auszuhebein. Die Realisierung der ersten
Absicht, die Deutung Konstantins aus den
Mauern der christlich-orthodoxen Deu¬

tungshegemonie zu befreien gelingt aber

nur, wenn Quellen, wie gezeigt, ignoriert
oder gefestigte Forschungspositionen «gegen

den Strich» gebürstet oder relativiert
werden.

Um sein Ziel zu erreichen, scheut sich
der Autor auch nicht vor dem Anachronismus,

der Konstantin in die Nähe Ludwigs
XIV. rückt, wie der Titel schon ankündigt,
so als ob letzterer einem wie immer gearteten

solaren Kult ergeben gewesen wäre.
Konstantins Religiosität, die der Autor
nicht bestreitet, musste ihm zufolge
zwischen diversen Kulten changieren, um seine

These zu bestätigen, eine Trennung von
«pagan» und «christlich» träfe auf sein

religionspolitisches Handeln nicht zu. Die
unklare semantische Bezeichnung Christi
als Sol Iiistitiae (Eusebius Laus Constantini

VI, 20), die nicht zwischen Schöpfer
und Geschöpf, zwischen sprachlicher
Metapher und ontologischer Erkenntnis
unterscheide, belege dies.

Indem der Autor indes übersieht, dass

Konstantin sehr wohl ontologisch
zwischen dem Schöpfer und seinen Geschöpfen

zu unterscheiden wusste (oratio ad
sanctorum coetum I, 2; VI, 5ff und XXI, I ;

Eusebius Vita Constantini II, 58), legt er
im Subtext den Verdacht auf einen pagan
gefärbten Arianismus bei Euseb bzw.
Konstantin nahe, wie er auch besonders von
Erik Peterson (1890-1960) in seiner
Kontroverse mit Carl Schmitt (1888-1985)
geäußert wairde.

Zugleich wird dann, wie bei Peterson,
Eusebs gesamte Geschichtstheologie als

propagandistische, interessengeleitete
theologische Politik diffamiert, wenn man, wie
der Autor es unternimmt, Konstantin einen

providentiellen Status im Werk des

Bischofs von Caesarea abspricht. Wenn
der Autor den performativen Synkretismus
als besonderer Charakteristikum für
Konstantins Religionspolitik wiederholt
apodiktisch hervorhebt, zeigt er sich nicht nur
diskursunfähig gegenüber gesicherten
Positionen der diesbezüglichen Forschung, er
übernimmt auch implizit das funktionalis-

SZRKG. 107(2013)



414 Rezensionen - Comptes rendus

tische Deutungsparadigma Jakob Burckhardts

(1818-1897), Konstantin habe

Christentum und Kirche zum Zwecke der

Maximierang staatlicher Handlungskapa-
zität instnimentalisiert, nur um nicht
konzedieren zu müssen, daß Konstantin,
motiviert von seiner universalistischen
Christianisierungsidee, als episcopus epis-
coporum, nach der konsistenten Funktionslogik

seines Handelns spätestens seit 312
dem Christenttim dauerhaft den Weg zur
Weltreligion eröffnete.

Wenn dann endlich behauptet wird,
Konstantin sei am Christentum gescheitert,
dann erhebt sich nicht nur die Frage, ob
sich nicht doch gegen die ursprüngliche
Absicht des Autors wieder eine
«makroskopische», lineare Perspektive in seine

Deutung einschleicht, sondern auch, welche

noch offenzulegende epistemologisch-
theologischen Prämissen und normative
Zielmaßstäbe überhaupt seine Interpretation

der konstantinischen Religionspolitik
durchgängig bestimmen.

Wird nicht in seinem stellenweise
redundanten Bemühen, die drei Mauern
einzureißen, in denen die bisherige
Konstantindeutung angeblich gefangen sei, eine

ältere, durch die Forschung längst
eingerissene Mauer wieder errichtet, in der im
Gefolge von Franz Overbecks (1837-
1905) Dekadenzideologem Konstantins
persönliche Religiosität und mithin seine

Religionspolitik als Symbol für ein pagan
kontaminiertes Christentum, mehr noch:
für die Unterwerfung der Kirche unter den

paganen Staat und damit für den Abfall
von der angeblich biblischen Liebesgemeinde

zur hellenistisch bzw. römisch
deformierten Institution der Rechts- und
Machtkirche (R. Sohm) gefesselt und
gegen ein ungeschichtlich konstruiertes,
vermeintlich biblisches Urchristentum ausgespielt

wird? Dann würde im Selbstwiderspruch

gegen seine Kritik an der klaren
Unterscheidung zwischen Heidentum und
Christentum und in Umkehrang der vom
Autor so sehr kritisierten hegelianischen
Geschichtsteleologie eine mit den Paradig¬

men Burckhardts und Overbecks eng
verbundene Deuttingshegemonie aus dem 19.

Jahrhundert repristiniert und neu
beansprucht werden, deren Chancen auf
wissenschaftliche Akzeptanz in der scientific
community angesichts der wissenschaftlichen

Fortschritte der vergangenen Dezennien

bei der Erforschung der konstantinischen

Wende nicht allzu groß sein dürften.

Augsburg Heinz Sprol

Michael Borgolte, Stiftung und Memoria,
hg. v. Tillmann Lohse. Berlin, Akademie
Verlag Stiftungsgeschichten, Bd. 10),
2012, 448 S.

«Memoria» ist in den vergangenen
Jahrzehnten zu einem der wichtigsten Leitbegriffe

der Mediävistik geworden. Darunter
werden recht unterschiedliche Phänomene
zusammengefasst, die von der Sorge um
das Seelenheil bis hin zum Streben nach
weltlichem Ruhm reichen, vom klösterlichen

Gebetsgedenken bis hin zum Denkmal

im öffentlichen Raum, von der persönlichen

Erinnerung bis hin zur Konstruktion
kollektiver Identitäten. Einer, der diese

Forschungen massgeblich mitgestaltet und
vorangetrieben hat, ist Michael Borgolte,
seit 1992 Professor für mittelalterliche
Geschichte an der Humboldt-Universität zu
Berlin. Kurz vor dessen 65. Geburtstag hat
sein Schüler Tillmann Lohse Borgoltes
wichtigste Aufsätze zum Thema «Stiftung
und Memoria» in dessen Reihe
«Stiftungsgeschichten» neu herausgegeben. Der
Band versammelt insgesamt 18 Texte aus
den Jahren 1983 bis 2011. Deren Wortlaut
blieb unverändert, es wurden lediglich die
Zitierregeln vereinheitlicht und die enthaltenen

Texte aufeinander referenziert. In

eckigen Klammern finden sich die Seitenzahlen

der früheren Ausgaben angegeben,
was das Auffinden von Textstellen erheblich

erleichtert. Hilfreich sind femer die
beigefügten Register sowie das
Schriftenverzeichnis.

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 415

Da es sich ausschliesslich um bereits
veröffentlichte Texte handelt, soll hier
nicht jeder von ihnen einzeln erläutert,
sondern stattdessen versucht werden, das

Werk als Ganzes zu würdigen. Leider fehlt
der Sammlung selber eine synthetisierende
Überblicksdarstellung, worin die gewonnenen

Erkenntnisse zusammengefasst und
zueinander in Beziehung gesetzt werden.
Sicher wäre es interessant gewesen zu
erfahren, wie die verschiedenen gewählten
Themen und Zugänge einander gegenseitig
ergänzt, bedingt und vorangebracht haben.

Das kurze Vorwort des Herausgebers
(VII—VIII) verweist lediglich pauschal auf
den «bahnbrechenden Paradigmenwechsel»,

den Borgolte vollzogen habe, indem

er die mittelalterlichen Stiftungen nicht
mehr als Rechtssubjekte im modernen Sinn
auffasste. sondern als «iterative
Gabentausche zwischen den früher oder später
verstorbenen Stiftern und ihren unablässig
nachgeborenen Stiffungsempfàngern».

Unter dem Titel «Grundlegung» werden
in einem ersten Teil programmatische
Aufsätze präsentiert (1 97). So hatte Borgolte
bereits 1988 angeregt, das Thema der
Stiftungen, das bis dahin vor allem von der

Rechtsgeschichte behandelt worden war,
verstärkt unter sozialgeschichtlichen
Gesichtspunkten zu betrachten (3-22). In seiner

Berliner Antrittsvorlesung erörterte er
sodann, dass Stiftungen ein «totales soziales

Phänomen» darstellen und sich deshalb
als «totale Geschichte» im Sinn der
französischen «Annalesw-Schule untersuchen
lassen (41-59). Daran anschliessend folgt
eine jüngere «Zwischenbilanz», in welcher
die Entwicklung der «Memoria»-For-
schung rekapituliert und selber historisiert
wird (61-78). Quasi aus Sicht eines

Zeitzeugen verknüpft Borgolte die
thematischen und methodischen Zugänge mit
den Biographien der betreffenden Forscher

- die Beschränkung auf die maskuline
Form erscheint hier angebracht, da es sich
tatsächlich fast ausschliesslich um männliche

Autoren handelt.

Der zweite, weitaus längste Teil widmet
sich verschiedenen «Fallstudien zum
abendländischen Memorial- und Stiftungswesen»

(99 333). Hier erweiterte Borgolte
den Horizont der «Memoria»-Forschung,
indem er sein Augenmerk von den eigentlichen

Gedcnkbüchern auf weitere
Quellengrappen verlagerte. Als Zeugnisse für
das Stiftungswesen ausgewertet hat er
etwa die frühmittelalterlichen Urkunden aus
dem Kloster Sankt Gallen (101-129)
sowie die Diplome Heinrichs II. (245 264).
Neue Wege beschritt Borgolte sodann,
indem er auch monumentale Zeugnisse wie
Grabmäler in seine Überlegungen einbezog.

Diesbezüglich machte er verschiedentlich

deutlich, dass die Geschichtswissenschaft

dazu beitragen kann, archäologische

und kunsthistorischc Zugänge zu

ergänzen, zu differenzieren und
gegebenenfalls zu kritisieren. Dies betrifft
beispielsweise die gängige Definition von
«Stiftergräbern» (151-169). Bei all diesen

Ausprägungen von Stiftungen drängte sich
alsbald die Frage auf, inwiefern die Stifter
ihren Willen langfristig - das heisst über
ihren eigenen Tod hinaus - durchsetzen
konnten (265-283).

Die Suche nach Antworten öffnete
schliesslich den Weg zu einer «interkultu-
rell vergleichenden Stiftungsforschung»,
welcher der dritte und letzte Teil der
Aufsatzsammlung gewidmet ist (335-419).
Anhand eines Vergleichs zwischen
Stiftungen aus verschiedenen Kulturräumen
lassen sich nicht nur universelle Züge
herausarbeiten, sondern auch allzu rigide
Definitionen relativieren: Stiftungen, so

schrieb Borgolte 2002 im Vorwort zur
Neuauflage von Hans Liermanns Standardwerk

über die Geschichte des Stiftungsrechts,

würden ständig neu erfunden; die

Wirklichkeit sei immer kreativer, als es

wissenschaftliche Systematik wahrhaben
wolle (338). Berücksichtige man sämtliche
kulturellen und geographischen Differenzen,

so lasse sich nicht viel mehr sagen, als

dass «bei der Stiftung Güter zur Verfügung

gestellt werden, die bestimmte Leis-

SZRKG, 107(2013)



416 Rezensionen Comptes rendus

tungen auf längere Frist ermöglichen»
(387, ähnlich zuletzt 408).

Dieser vergleichende Ansatz soll künftig
noch vertieft werden: Parallel zur
Veröffentlichung des vorliegenden Bandes
erhielt Borgolte vom Europäischen
Forschungsrat die finanziellen Mittel
zugesprochen, um mit einem interdisziplinären
Team Gemeinsamkeiten. Unterschiede und
Wechselbeziehungen zwischen dem
lateinischen Christentum, der griechischen
Orthodoxie, den islamischen Ländern, dem
Judentum und der multireligiösen Welt
Indiens zu untersuchen: die Resultate sollen
in einer «Enzyklopädie des mittelalterlichen

Stiftungswesens» veröffentlicht werden

(http://www.foundmed.eu).
Überblickt man Borgoltes gesammelte

Aufsätze, so wird immer wieder deutlich,
wie prekär vormoderne Stiftungen waren,
indem sie «eine dauernde Ordnung mit
zeitgebundenen Mitteln errichten wollten»
(96). Einen Ausweg aus diesem Grand-
widerspmch - und hier blickt der Mediävist

Borgolte weit über die Grenzen des

Mittelalters hinaus würden wohl die so

genannten «operativen» Stiftungen nach
amerikanischem Vorbild darstellen, bei
denen der Stifter den historischen Wandel

antizipiert und es daher den ausführenden
Organen überlässt, über neue, zeitgemässe
Zweckbestimmungen zu befinden. Dies sei

umso wichtiger, als Stiftungen von privater

Seite das staatliche Engagement im
karitativen und kulttirellen Bereich (79-97)
sowie nicht zuletzt im W7issenschaftsbe-
trieb ergänzen (407^119). Auch auf diese

Weise werde die «Memoria» der Stifter
dauerhaft gepflegt.

Angesichts dieser letztlich doch recht

positiven Beurteilung des Stiftungswesens
ist es nur konsequent, dass Borgolte kürzlich

selber eine Stiftung ins Leben gerufen
hat, die - ganz gemäss der selbst
festgestellten «Wahlverwandtschaft» zwischen
Wissenschaft und Stiftung den
Nachwuchs am eigenen Institut fördern soll
(www.borgolte-stiftung.de). Die Chancen,
aber auch die Risiken einer solchen Stif¬

tung dürften Borgolte nach seiner langjährigen,

intensiven Beschäftigung mit dem
Thema bestens bekannt sein.

Zürich Rainer Flugener

Harald Müller/Brigitte Holz (Hg),
Gegenpäpste. Ein unerwünschtes mittelalterliches

Phänomen. Wien. Böhlau. 2012.
464 S.

Die vom 8. bis 10. September 2011 in

Aachen veranstaltete Tagung «Gegenpäpste

Prüfstein universaler Autorität im
Mittelalter»widmete sich dem
Behauptungskampf konkurrierender Papst-Prädcn-
tenten.

Bereits der Begriff «Gegenpapst» ist
unklar. Die Mittelaltcrforschung ist sich nicht
einmal über die Zahl der Gegenpäpstc
einig. Je nach Lexikon schwankt die Zahl
zwischen 52 (Amato Pietro Frutaz) und 38

gemäss Enciclopedia dei Papi (2000). Das

Annuario Pontificio (2010) zählt erstmalig
die avignonesischen Schisma-Päpste nicht
mehr als Gegenpäpste. Dazu gibt es

schwierig einzuordnende Einzelfälle wie
etwa Hippolyt (217-235). erster Gegenpapst

und Märtyrer. Er wird deshalb in der
West- und Ostkirche als Heiliger verehrt.

Die Spitze der Kirche erträgt keine
Verdoppelung. Die verschiedenen
Kirchenspaltungen (Schismata) hatten einschneidende

Konsequenzen. Das Papstwahl-Dekret

von 1059 unter Nikolaus II.
reservierte die Papstwahl den Kardinälen. Die

Papstwahl-Regelung auf dem III. Laterankonzil

von 1179 verlangte die
Zweidrittelsmehrheit für eine gültige Wahl. Auf
diese Weise konnte der verheerende
Einfiuss der römischen Adelsfamilien auf die

Papsrwahlen des 8. und 9. Jahrhunderts in

Zukunft mindestens teilweise ausgeschaltet

werden.
Durch das entschlossene Eingreifen

Kaiser Heinrichs III. auf der Synode von
Sutri 1046 konnte wieder Ordnung in Rom
heruestellt werden. Daraus entstand das

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 417

Reformpapsttum, das bereits unter Heinrich

IV. zu einer Auseinandersetzung mit
Gregor VII. führte und die Erhebung des

Erzbischofs Wibert von Ravenna als
Clemens III. zur Folge hatte (Investiturstreit).

Ein unschönes Problem tauchte im

Machtkampf der Päpste mit den

Gegenpäpsten immer wieder auf, die damnatio
memoriae. Dieser unselige Brauch stammt
aus der heidnischen Antike und hatte das

Ziel, das Andenken an missliebige Personen

aus dem Gedächtnis der Bevölkerang,
aus den Denkmälern oder aus den Archiven

zu verbannen. Ein solcher Fall in der

Kirchengeschichte ist die Auseinandersetzung

zwischen Papst Paschalis IL und
seinem 1100 verstorbenen Rivalen Clemens
III. (Wibert von Ravenna). Als von dessen

Anhängern das Gerücht verbreitet wurde,
dass an seinem Grab in der Civita Castellana

Wunder geschähen, liess Paschalis II.
die Stadt erobern, die Leiche exhumieren
und in den Tiber werfen. Diese radikale
Massnahme wurde vor allem dann
angewandt, wenn sich an einem solchen Grab
eine lokale Heiligenverehrang des einstigen

Konkurrenten etablieren könnte.
Die Doppelwahl von 1130, aus der

einerseits Innozenz II. (Gregorio Papare-
schi), andererseits Anaclet II. (Petrus Pier-
leoni) hervorgingen, sah wieder den unheiligen

Einfiuss der römischen Adelsfamilien.

Obwohl von den Wahlvorgängen das

bessere Recht eher für Anaclet IL sprach,
wurde er schliesslich als Gegenpapst
gebrandmarkt und von der siegreichen Partei
Innozenz' II. schwer verleumdet. Schliesslich

entschied die Autorität Bernhards von
Clairvaux den Streit zugunsten Innozenz
II. Die Obödienz Anaclets erstreckte sich
über die urbs, während Innozenz IL den

orbis dominierte. Nach dem Tode Anaclets
II. wandet sich auch die Stadt Rom Papst
Innozenz II. zu.

Einer der folgenden Päpste, Alexander
III., der grosse Gegner von Kaiser Friedrich

Barbarossa, war von der Rechtmässigkeit

der Wahl überzeugt. Sein kurialer
Apparat begann sofort wirksam zu funktio¬

nieren, und die päpstliche Gerichtsbarkeit
wurde ausgebaut. Durch Legationen in die
verschiedensten Länder verstand es

Alexander, erfolgreich für sich zu werben.
Barbarossa unterstützte den Gegenpapst
Viktor IV., der jedoch früh verstarb. Die
folgenden Gegenpäpste konnten sich nicht
durchsetzen, da der Kaiser sich nicht voll
hinter sie stellte. Erst nach der Niederlage
bei Legnano gegen die Mailänder
anerkannte Barbarossa Papst Alexander III.

Die Doppelwahl Urbans VI. und
Clemens VII. vom Jahre 1378 ist gut
dokumentiert. Die Wahl Urbans VI. im April
erfolgte offenbar in kanonisch richtiger
Form. Da er sich aber in den folgenden
Monaten durch sein ungeschicktes Verhalten

unmöglich machte (Geisteskrankheit?),
erfolgte im September des gleichen Jahres

die Wahl seines Widersachers Clemens
VII. Der römische Pöbel spielte bei der
Wahl Urbans VI. eine zweifelhafte Rolle,
so dass bis heute nicht einwandfrei festgestellt

werden kann, welche der bisherigen
Papstreihen die besseren Argumente für
eine rechtmässige Wahl vorweisen kann.

Ein schwieriges Problem waren die

Heiligsprechungen in Zeiten des Schismas.
Sie konnten unter Umständen Mittel sein,

um ganze Länder an die jeweilige
Obödienz zu binden. Innozenz II. sprach Go-
dehard von Hildesheim (St. Gotthard) und
Gerhard von Brogne heilig und verband
diese Aktionen mit den Synoden von Lüttich

und Reims, als er schismabedingt im
Reich erschien. Im Schisma von 1159 sind

von Alexander III. zwei Heiligsprechungen

von Herrschern vorgenommen worden,

nämlich Eduards des Bekenners
1161 und Knud Lars 1169), die England

an die Obödienz banden. Auf der Gegenseite

sprach Paschalis III. Kaiser Karl den
Grossen 1165 heilig, und zwar auf
Betreiben Friedrich Barbarossas. Der
römische Papst Bonifaz IX. vollzog in einer
Schismaphase die Heiligsprechung Birgit-
tas von Schweden.

Von einem aussergewöhnlichen Fall ist
noch zu berichten, nämlich vom freiwil-

SZRKG. 107(2013)



418 Rezensionen Comptes rendus

ligen Rücktritt des Gegenpapstes Felix V.,
der am 7. April 1449 seinen Amtsverzicht
aussprach. Als Kompensation wurde er
Amadeus von Savoyen vom römischen
Pontifex Nikolaus V. zum Kardinal und le-

gatus a latere für seinen vormaligen Ob-
ödienzbereich erhoben, der sich weitgehend

mit dem Herzogtum Savoyen deckte,
dem Amadeus 1383 bis 1439 als Herzog
vorgestanden hatte. Mit diesem ehrenvollen

Rückzug verschwand auch der Konzi-
liarismus aus der Kirchengeschichte.

Die sechzehn Arbeiten namhafter Historiker

aus dem deutschen, französischen,
spanischen und englischen Sprachgebiet
dokumentieren das grosse Interesse an
diesem eher peripheren Gebiet. Mehrere
Arbeiten der Aachener Tagung fanden keinen
Platz mehr im vorliegenden Band. Es wäre
wünschenswert, wenn die restlichen Aufsätze

in einem Folgeband erscheinen könnten.

Aussagekräftig ist das Umschlagbild De

magno schismate von Antonio Baldana aus
dem Jahre 1420 (ca.) aus der Bibliotheca
Palatina in Parma. Es illustriert die tragische
Situation der Kirchenspaltung von 1378.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Uwe Braumann (Hg.), Die Jahrzeil-
bücher des Konstanzer Domkapitels,
Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 2009
Monumenta Germaniae Historiea, Libri
memoriales et necrologia, Nova series, Bd.

VII, Teile 1-2 durchpaginiert), XXIX u.
820 S., 62 doppelseitige (Farb-)tafeln.

Der einem thurgauischen Niederadclsge-
schlecht entstammende Heinrich Trachsess

von Diessenhofen (um 1299 bis 1376)
gehörte als Konstanzer Domherr der erlauchtesten

geistlichen Korporation im Bistum
an. Dass sein Name bis heute bekannt
geblieben ist, verdankt er aber seinem
Geschichtswerk über die Jahre 1316 bis 1361,
in dem er Papst-, Reichs- und Konstanzer
Bistumsgeschichte miteinander verbunden
hat. In den Jahrzeitbüchern des Domka¬

pitels von Konstanz ist sein Name unter
dem 24. Dezember verzeichnet. Der
bislang massgebenden MGH-Edition der
Jahrzeitbücher von Franz Ludwig
Baumann aus dem Jahr 1888 (MGH Necrologia

Germaniae 1, 296) liess sich zudem
entnehmen, dass der Kanoniker im
Münsterkreuzgang (in arnbitu ecclesie) bestattet
worden war. Ein Blick in die von Uwe
Braumann mustergültig besorgte Neuausgabe

der Domanniversare offenbart nun
aber, wie selektiv Baumann mit den
vorhandenen Informationen umgegangen ist.
Abgesehen davon, dass sich Braumann bei
seiner Neubearbeitung auf eine breitere
Quellenbasis stützt - Baumann hatte
seinerzeit vier Anniversare beigezogen, sein

Nachfolger verwendet hingegen sechs

Handschriften - kürzte und vereinfachte
Baumann die Einträge. In Heinrich von
Diessenhofens Fall betreffen diese

Kürzungen eine grössere Stiftung Diessenhofens,

die eine Reihe von Distributionen
umfasst, wobei Letztere in Flandschriften
verzeichnet sind, die Baumann sehr wohl
zu Rate gezogen hatte.

Unser Beispiel ist zu vervielfachen, um
den Umfang von Franz Ludwig Baumanns
Kürzungen zu ermessen. Der Wert der
Neuedition, die auf einer im Winter 2004
2005 an der Humboldt-Universität zu Berlin

angenommenen Dissertation beruht,
beschränkt sich aber nicht auf den Zuwachs
an Informationen, die den Fachleuten zur
Verfügung gestellt werden. Die Bedeutung
der Arbeit liegt mindestens ebenso in der

systematischen Durchdringung der Quellen,

die sich in einer rund hundertacht-
zigseitigen Einleitung zur Edition und
einem eigenen Materialband (hier Bd. 2 des

zweibändigen Werks) niedergeschlagen hat.
Das Ergebnis lässt keine Wünsche übrig.
In diesem Zusammenhang sei aber auch
die Frage nach den Standards für Dissertationen

aufgeworfen: Braumanns Studie

ragt jedenfalls weit über eine mediävistische

Durchschnittsarbeit hinaus.
Die Einleitung enthält einführende

Bemerkungen zur Geschichte des Konstanzer

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 419

Domkapitels und des niederen Kleras.
denen ausführliche Handschriftenbeschreibungen

folgen. Ergänzt wird die Einleitung

durch Erörterangen zu Stiftungen und
Distributionen im Domkapitel, zur
Verwaltung der Stiftsgüter, zu den

Beisetzungszeremonien für den Domkleras und

zu den Jahrzeitfeiern. Sie wird beschlossen
durch eine Längsstudie zu den verschiedenen

Konstanzer Jahrzeifbüchern, in welcher

u. a. der Eintragsbestand und der
Personenbestand diachronisch untersucht werden,

sowie durch die obligaten Bemerkungen

zur Gestaltung der Edition. Ihnen folgt
die Edition selbst, die sich auf die Kalen-
dareinträge in den Jahrzeitbüchern
konzentriert. In diesem Sinn ist auch
Braumanns Werk nicht «vollständig». Diese

Selbstbeschränkung hat damit zu tun, dass

die Anniversare vielfältige Quellenträger
waren, in denen auch unterschiedliche
Urkunden, Urbare und Notizen überliefert
wurden. Da ein Vollabdrack aller Quellen
«schon aus räumlichen Gründen nicht in

Frage [kam]» (Bd. 1, 4), ging der
Bearbeiter exemplarisch vor und fügte der Edition

einen Quellenanhang mit 57 (z. T.
durch Kleinbuchstaben weiter unterteilten)
Nummern bei.

Das Herzstück des zweiten Bandes, der
weitere Materialien zur Edition enthält,
bilden die Kurzbiographien aller Personen,
die in den Jahrzeitbüchern mit Obitus-Ein-
trägen vermerkt oder die als Stifter aufgeführt

worden sind. Ein weiterer Personenkatalog

führt alle in den Domanniversaren

genannten Träger von Kapitelsämtern auf:

Kämmerer, Kellerer, Kapitelspfleger, Sub-
kustoden und Mesner. Damit enthält die
Arbeit eine reiche Auswahl an prosopo-
graphischem Material, das zum Nachschlagen

einlädt. Dieser Referenzcharakter wird
durch einen Heiligenfestkalender
unterstrichen, während der Katalog der
Schreiberhände eher als Expertenmaterie einzustufen

ist. Erschlossen wird das Werk
durch ein kumuliertes Personen- und
Ortsregister. Einen optischen Eindrack von den

Quellen vermittelt die photographische

Reproduktion des Kaiendars im ältesten,
zwischen 1253 und 1255 angelegten
Konstanzer Domanniversar.

Alles in allem legt Uwe Braumann mit
seinem Werk eine Arbeit vor, die punkto
Bearbeitungsbreite und -tiefe Standards

setzt und an der sich alle künftigen
Jahrzeitbucheditionen zu messen haben werden.

Solothurn Georg Modestin

Eckart Conrad Lutz, Schreiben. Bildung
und Gespräch. Mediale Absichten bei
Baudri de Bourgueil. Gervasius von
Tilbury und Ulrich von Liechtenstein, Berlin/
Boston, De Gruyter, 2013 Scrinium Fri-
burgense31), 349 S.

Der Germanist des Mediävistischen Instituts

der Universität Freiburg (Schweiz)
Eckart Conrad Lutz legt mit dieser
Monographie eine Untersuchung vor, die weit
über die Grenzen von germanistisch-mediävistischen

und literaturwissenschaftlichen

Studien hinausgeht. Sein Interesse an
Texten orientiert sich an ihrer Interpretation,

oder besser: an ihren Interpreten an

mittelalterlichen Höfen im jeweils historischen

Verständniskontext und «in ihrem
Einzugs- und Austrahlungsbereich» (21).
Seine Konzentration liegt auf der Wirkung
von Texten, «die gelehrtes Wissen, Denken

und Urteilen in der Absicht präsentieren,

sie in mentaler und habitueller
höfischer Bildung aufgehen zu lassen».
Zentraler Begriff in diesem intendierten
Kommunikationsmodell ist der der informatio,
der Prägung durch Bildung und der damit
einhergehenden intellektuellen Einfluss-
nahme und Veränderang. Untersucht werden

«genau jene Qualitäten verschiedener

Spielarten mündlicher Kommunikation,
die das in Texten eingeschlossene mediale
Potential freizusetzen vermögen, indem sie

das zur Sprache bringen (oder kommen
lassen), was einen Prozess der informatio
[...] auslöst oder [...] bildet, verändert.»
(51). Während Vermittlung von gelehrtem

SZRKG. 107(2013)



420 Rezensionen Comptes rendus

Wissen in gewisser Weise dieses Wissen
beim Interpreten erst schafft oder wieder in

Erinnerang ruft, will Lutz die Aktivierang
dieses geistliches oder weltlichen Wissens
betrachten, das beim Interpreten bereits
angelegt ist: «Es geht um Texte, die diese

Bildung ausspielen und einfordern und sie
erweitem sollen, um eine Dynamik, die

erst zur Wirkung gelangt, wenn es gelingt,
in den Texten Angelegtes zur Sprache zu
bringen, es zu erschließen.» (14).

Um diese «medialen Prozesse»
aufzuspüren, leitet Lutz ausführlich in seine

Fragestellung ein («Annäherang an den

Gegenstand», 13-57) und nimmt hier
schon Texte näher in den Blick, um sein

Vorgehen zu exemplifizieren: Briefe des

Petras Damiani an seinen Neffen Marinus
und an die Gräfin Bianca, der Dialogus
Peters von Blois sowie zwei Predigten
Bonaventuras. Bereits an dieser Stelle wird
deutlich, wie die Erschließung des in den
Texten angelegten Wissens funktionieren
kann und wie die Texte auch in «informatorische

Disputationen» (52) hineinwirken
können.

Was die Einleitung kursorisch vorführt,
wird für die untersuchten Texte der drei

Hauptkapitel (Baudri de Bourgueil, Carmen

134; Gervasius von Tilbury, Olia im-
perialia sowie die Chronik für Friedrich I.

Ottos von Freising und die Chronik für
Konrad IV. Rudolfs von Ems; Ulrich von
Liechtenstein, Lieder, der Frauendienst
und das Frauenbuch) ausführlich
ausgebreitet. Die intendierten Adressaten der
Texte sind immer höfisch gebildet, und
dieser Wissensvorrat wird angesprochen.
Dabei geht es stets um eine mehr oder

weniger starke Neuausrichtung des
Denkens, die mindestens informatio im
beschriebenen Sinn, immer wieder aber auch
conversio meint: nicht nur in einem
theologischen Verständnis, sondern auch - wie
im Fall Ulrichs von Liechtenstein - hin zu
einer «gesprächszentrierten höfischen
Geselligkeitskultur» (285).

Eckart Conrad Lutz entwickelt seine

Ergebnisse aus einer detaillierten Textarbeit

heraus und zeigt neben einer großen philo-
logogischen Genauigkeit profunde Kenntnisse

der literarhistorischen Bezüge. Seine

Schlussfolgerungen sind plausibel und
werden seinem Erkenntnisinteresse
gerecht. Er schreibt in einer gut lesbaren und
sehr anregenden Form; erkennbar wird,
dass seinen Ergebnissen eine langjährige
Beschäftigung mit den untersuchten Texten

und mit der Fragestellung vorausgeht.
Ein wenig wirken die drei Hauptkapitcl

wie drei umfangreiche Einzelstudien, die
in diesem Buch zusammengestellt werden.
Schmerzlich vermisst habe ich ein
zusammenfassendes Kapitel, das die Ergebnisse
noch einmal gegenüberstellt und Entwicklungen

und Kontinuitäten, Abbruche und

Analogien darstellt. Fragen, die hier noch
einmal hätten pointiert beantwortet werden
können, werden in der Einleitung zu
Genüge aufgeworfen. So muss die Einleitung
quasi als eine vorgezogene Zusammenführung

fungieren, doch die Ergebnisse zu
den ausführlich betrachteten Texten bleiben

etwas isoliert stehen.

Gut erschlossen wird die Untersuchung
durch ein gemeinsames Personen-, Orts-,
Werke- und Begriffsregister sowie durch
etliche darauf folgende Abbildungen
anschaulich illustriert.

Hildrizhausen Carsten Kottmann

Klaus Herbers/Florian Schuller (Hg.).
Europa im 15. Jahrhundert. Herbst des

Mittelalters Frühling der Neuzeit?,
Regensburg. Verlag Friedrich Pustet, 2012.
255 S.. Abb.

Der anzuzeigende Sammelband geht auf
eine von der Katholischen Akademie in

Bayern im Frühjahr 201 1 abgehaltene
Historische Woche zurück. Die Akademie
versteht sich laut der eigenen Webseite als

«Forum der offenen Auseinandersetzungen
mit grundlegenden Fragen der Zeit auf der
Basis des christlichen Glaubens» und richtet

sich offenbar an ein aufgeschlossenes

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 421

Nichtspezialistenpublikum. Dies ist auch

in der vorliegenden Publikation zu spüren,
bei der es sich um ein «Lesebuch» im besten

Sinn des Wortes handelt. Der
Fachhistoriker dürfte darin kaum auf Neues zu
«seinem» Interessengebiet stossen. der
interessierte Laie hingegen findet eine
Fülle an verlässlichen Informationen, die

zu handlichen, gut lesbaren Überblicksdarstellungen

gebündelt werden. Für die Güte

bürgen die durchwegs namhaften Autoren.
Die Beiträge, vierzehn an der Zahl, sind
ebenso viele Mosaiksteine, die zusammengesetzt

eine Annäherung an das titelgebende

15. Jahrhundert bilden. Selbiges gilt
gemeinhin als Schnittstelle zwischen dem

Mittelalter und der Frühen Neuzeit und
damit als besonders aufscfilussreicher
Zeitabschnitt.

Diesen Schwcllencharakter spricht der
Untertitel des Bandes an, der selbstverständlich

auf Johan Huizingas oft
wiederaufgelegten kulturgeschichtlichen Klassiker

«Herbst des Mittelalters» (1919)
anspielt. Den direkten Dialog mit Huizinga
sucht dabei allerdings nur Hermann Kamp
in «Kultur und Politik am Hof der Herzöge
von Burgund» (71-90). Huizingas
Geschichtsverständnis habe diesen dazu
verleitet, «die in dieser oder jener Hinsicht als

mittelalterlich erkannte Kultur Burgunds
als durch und durch mittelalterlich zu
beschreiben». Entsprechend habe er alles

abgewertet, «was diesem Bild nicht
entsprach» (72). Dem setzt Kamp eine andere

Vorstellung entgegen: Man dürfe «in der

am Hof von Burgund betriebenen Pracht-

entfaltung nicht nur den matten Abgesang
einer überkommenen Kultur sehen, sondern
ebenso den durchaus erfolgreichen Versuch,
das Haus Burgund im politischen Mächtespiel

der Zeit zu etablieren». Diese
kulturellen Praktiken seien «Teil einer
politischen Kultur» gewesen, «die für die
entstehende höfische Gesellschaft im
frühneuzeitlichen Europa bestimmend wurde» (90).

Der Übergangscharakter des thematisierten

Jahrhunderts kommt natürlich auch
in anderen Beiträgen zur Sprache, so in

Heribert Müllers Überblick über die Konzile

von Konstanz und Basel «am
Vorabend der Reformation» (22-36). Der
Verfasser hält dabei fest, die Versuche, die
Reformation allein aus dem «Scheitern des

konziliaren Reformexperiments» erklären

zu wollen, würden zu kurz greifen, «wenn
man nicht jenen letztlich unvorhersehbaren,

systembrechenden Innovationsschub als

entscheidend betrachtet, der aus der Kraft
reformatorischer Persönlichkeiten, allen

voran Martin Luthers, resultierte» (36).
Diese «Kraft» kontrastiert mit Heike
Johanna Mieraus Ausführungen zum
Renaissance-Papsttum (37-54), das für seine Träger

eine Last darstellte, sowohl als symbolisches

Konstrakt - dem damaligen
Amtsverständnis entsprechend, habe der Papst

«Belastungen gerade wegen der göttlichen
Gnade in Kauf nehmen [...] müssen» (54)
- als auch als konkret physische Beschwernis

In seinem philosophiegeschichtlichen
Exkurs geht Eckhard Keßler der Geburt
des neuzeitlichen Denkens nach (55-70),
wobei er den Humanismus des 15.

Jahrhunderts «nicht nur [als] eine rückwärts
gewandte Bildungsbewegung, als die er
traditionell verstanden wird», bewertet,
sondern auch als einen «zukunftsweisenden

Anstoß, der dem neuzeitlichen Denken
den Weg bereiten konnte» (55). In die
Zukunft weisen auch Franz Irsiglers Anmerkungen

zum Buchdrack mit beweglichen
Lettern (122-135), der sich in der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts «explosionsartig

[...] über fast alle Länder Europas
ausbreitete]» (132).

Parallel zu den bisher genannten religiösen

und kulturellen Umwälzungen zeichneten

sich im 15. Jahrhundert auch
weitreichende politische Entwicklungen ab. so

der von Stephan Flemming skizzierte
Aufstieg Polens bei gleichzeitigem Niedergang

des Deutschen Ordensstaates (161-
182), das Erstarken der nationalen Königtümer

in Frankreich und England, das

Martin Gauss als eines der Ergebnisse des

Hundertjährigen Kriegs ausmacht (183-

SZRKG. 107(2013)



422 Rezensionen Comptes rendus

203). die von Karl Vocelka angesprochene
Europäisierang der habsburgischen
Hausmachtspolitik an der Wende vom 15. zum
16. Jahrhundert (204-212) oder die von
Klaus Herbers in Erinnerung gerafene
europäische Expansion, die mit den Fahrten

der Portugiesen um die Südspitze Afrikas

und der Atlantiküberquerang durch
Christoph Kolumbus einsetzte (223 240).
Eher das Ende als den Beginn einer Epoche

beschreibt hingegen Günter Prinzing
mit dem Untergang des Byzantinischen
Reichs (213-222).

Der reichhaltige Band wird komplettiert
durch Beiträge von Heribert Müller zum
grossen abendländischen Schisma (10-21),
Gudran Gleba zur Stniktur des Reichs
(91-104), Franz Irsigler zu den sozialen
Randgruppen im 15. Jahrhundert (105
121) und Winfried Eberhard zur hussi-
tischen Revolution (136-160). Ein Register

fehlt.

Solothurn Georg Modestin

Donald Weinstein, Savonarola. The Rise
and Fall of a Renaissance Prophet, New
Haven & London, Yale University Press.
201 1,379 S., Abb.

Zu besprechen ist ein Buch, das sich sehr

spannend liest, obwohl - oder gerade weil

- es chronologisch vorgeht und praktisch
von Tag zu Tag erzählt, und obwohl man
den Ausgang im Voraus weiss: die
Hinrichtung des Dominikaners Girolamo
Savonarola und zweier seiner Mitbrüder,
Domenico da Pescia und Silvestro Maruffi.
am 23. Mai 1498 auf der Piazza della
Signoria in Florenz. Zunächst einmal ist das.

was uns heute als religiöser Fanatismus
erscheint, eine Reaktion auf Humanismus
und Renaissance, die südlich der Alpen
bekanntlich viel früher einsetzen als nördlich.
Dabei hatte auch Girolamo Savonarola, der
1452 als drittes von sieben Kindern des

Niccolò Savonarola und der Elena Bona-
cossi in Padua geboren wurde, eine huma¬

nistische Bildung bekommen, die er
jedoch später ablehnte. Im Jahr 1475 trat er

gegen den Willen seiner Familie in den
Dominikanerorden ein. Hier machte er
rasch Karriere und wurde 1482 als
Novizenmeister nach San Marco in Florenz
geschickt. San Marco war 1436 von den Me-
dicis gegründet worden und gehörte von
Anfang an der Observanz an, im Unterschied

zur älteren Niederlassung von Santa
Maria Novella in der gleichen Stadt. In
San Marco entwickelte Savonarola sich zu
einem bekannten und gern gehörten, wenn
auch alles andere als gefälligen Prediger,
und man weiss fast von Tag zu Tag, was er

gepredigt hat; es gelingt dem Autor der

vorliegenden Biografie auch, die oft
zunächst abstrakt anmutenden Predigtinhalte
in ihren Kontext zu stellen und zum Sprechen

zu bringen. Berühmt wurde
Savonarola allerdings erst, als er sich von der
scholastischen Predigt löste und seine

Busspredigten immer mehr mit apokalyptischen

Elementen sowie eigenen Visionen
und Prophezeiungen ausstattete.

Nach drei Jahren Abwesenheit kehrte
Savonarola 1490 nach Florenz zurück,
möglicherweise auf Wunsch von Lorenzo
von Medici, der einen Prediger brauchte,
der die Verderbnis der römischen Kurie
anprangerte und die ins Stocken geratene
Reform von San Marco vorantreiben würde.

Savonarolas Predigten gefielen Lorenzo

und seinen humanistischen Zirkeln
nicht immer, aber sie liessen ihn gewähren.
Als er 1491 zum Prior von San Marco
gewählt wurde, weigerte er sich. Lorenzo den

gewohnten Höflichkeitsbesuch abzustatten.

Unter seiner Leitung schnellte die
Zahl von rund 70 Mönchen rasch auf rund
200. und dabei konnte der neue Prior es

sich noch erlauben, Posttilanten
abzuweisen; seine Präferenz lag bei den Gebildeten.

In dieser Zeit wurden die beiden
Brüder, die später mit ihm hingerichtet
werden sollten, zu seinen Gehilfen. Seit
1492 predigte Savonarola in der Fasten-
und Adventszeit in der Kathedrale von
Florenz, dem Dom. Im gleichen Jahr starb

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 423

Lorenzo von Medici, und rief der Herzog
von Mailand, Ludovico Sforza, die
Franzosen nach Italien. Savonarola nahm San

Marco aus der Kongregation der lombardischen

observanten Dominikanerkonvente
heraus und gründete zwei Jahre später

eine eigene toskanische Kongregation.
1493 wurde seine Amtszeit als Prior über
die üblichen zwei Jahre hinaus verlängert.
Im Jahr 1494 fiel Karl VIII. von Frankreich

in Italien ein. Piero von Medici, der
erst 22jährige Sohn von Lorenzo, der
ungeschickt mit dem französischen König
verhandelte, musste Florenz schliesslich
verlassen. Die Stadt schickte selber eine
Gesandtschaft zu Karl VIII., an ihrer
Spitze Savonarola, der im französischen
König die lang ersehnte «Geissei Gottes»
sah. Aber auch die Florenz untergebene
Stadt Pisa, der Zugang der Florentiner zum
Meer, benutzte die Gelegenheit, gegen
Florenz zu rebellieren. Savonarola musste wohl
oder übel an der Revolte gegen die Medicis
teilnehmen, obwohl diese die Gründer und
Wohltäter seines Konvents waren.

Am 17. November 1494 zog der französische

König in Florenz ein und wurde als
Befreier von Florenz und ganz Italiens be-

grüsst. Es kam zu einem zweijährigen
Bündnis mit Frankreich, das Florenz auch

einiges kostete; dafür sollte Pisa wieder
unter seine Herrschaft kommen. Ende
November zog der König wieder ab, und
Savonarola predigte zu den befreiten Florentinern.

Die von den Medicis geschaffenen
Räte der 70 und der 100 wurden wieder
abgeschafft; bestehen blieben die Räte des

Volks und der Gemeinde. Auf Savonarolas
Betreiben wurde, nach dem Vorbild der

Republik Venedig, ein Grosser Rat
eingerichtet, der für die Gesetzgebung und die
Wahlen zuständig war. Die Signoria,
bestehend aus 8 Prioren und dem Gonfaloniere

des Gerichts, erhielt weitreichende
gerichtliche Befugnisse. Savonarola kämpfte

aber auch für ein Appellationsrecht von
Todesurteilen und eine allgemeine Amnestie,

Postulate, mit denen er schliesslich im
März 1495 durchdrang. Er stand auf der

Höhe seiner Macht, aber es meldeten sich
auch schon erste Gegner, zum Beispiel der
Franziskaner Domenico da Ponzo, der
fand, ein Geistlicher solle sich nicht so

weit in die Politik einmischen. Dies traf
Savonarola an einem empfindlichen Punkt,
war er sich doch selber nicht sicher, ob

seine Visionen und Prophezeiungen
tatsächlich von Gott stammten.

Am 14. Januar 1495 wurde der erste
Grosse Rat gewählt, aber da er mehr als

3'600 Mitglieder umfasste, konnte er
nirgends zusammentreten, sondern musste in
drei Teilen von 1 '200 Mitgliedern tagen,
jede Sektion sechs Monate. Für diesen
Grossen Rat wurde in der Signoria
(Palazzo vecchio) eigens ein Saal in Auftrag

gegeben, der im August 1495 vor
seiner Vollendung stand. Im April des

gleichen Jahres schuf Papst Alexander VI.
(1492-1503) eine hl. Liga der wichtigeren
italienischen Staaten, um die Franzosen

aus Italien zu vertreiben. Damit geriet
Florenz, das mit dem französischen König
verbündet war, unter immer stärkeren
Druck. Dieser erschien zwar vorübergehend

in Italien, weigerte sich aber, die ihm
von Savonarola zugedachte Rolle als
Befreier und vor allem als «Gottes Geissei»

zu spielen. Diese Rolle gefiel auch dem

Papst nicht, so dass er Savonarola nach

Rom zitierte. Dieser entschuldigte sich mit
schlechter Gesundheit und liess dem Papst
stattdessen sein Buch über seine Revela-
tiones zukommen, das am 18. August 1495

in Italienisch und Latein erschien. Dieses

überzeugte den Papst davon, dass Savonarola

nicht nur politisch schädlich, sondern
ausserdem ein gefährlicher Häretiker war.
Er setzte ein Gericht ein und verhängte
über den Dominikanerbruder ein Predigtverbot,

das dieser sogleich übertrat.
Florenz spaltete sich in Anhänger und Gegner
Savonarolas, wobei die Gegner vorläufig
noch in der Minderheit waren. Im Jahr
1495 unternahm Savonarola auch eine
Reform der männlichen Jugend, die nicht selten

in Jungendbanden organisiert war; diese

wurden nun in Bruderschaften (fan-

SZRKG. 107(2013)



424 Rezensionen Comptes rendus

ciulli) umgewandelt. Ebenso sollten die
Frauen reformiert und mit strengen
Kleidervorschriften diszipliniert werden. Diese
Reformen kamen aber im Grossen Rat
nicht durch, weil man nach aussen nicht
den Anschein geben wollte. Florenz werde
von einem «Brader» (frate) regiert. Während

die Mehrheit der Bürger Savonarola
noch als Heiligen ansah, standen der Kle-
ras und insbesondere die übrigen Bettelorden

ihm immer kritischer gegenüber,
nicht zuletzt auch, weil sie sich auf der
Seite des Papsts wussten. Dieser löste
Ende 1496 die dominikanische Kongregation

der Reformklöster auf und schlug sie
einer neugeschaffenen toskanisch-römi-
schen Kongregation zu. was Savonarolas
Stellung erheblich schwächte.

Zu Beginn des Jahres 1497 wurde
Francesco Valori, ein Führer der Savonarola-
Partei, der sogenannten «frateschi», zum
Gonfaloniere gewählt (allerdings nur für
die Monate Januar und Februar). Er
peitschte Savonarolas Reformprogramm durch
den Grossen Rat und brachte dessen geistliche

Gegner zum Schweigen. Sowohl an
Fastnacht 1497 als auch Fastnacht 1498
wurden alle «Eitelkeiten» der Stadt, da-

rantcr auch Bücher, in grossen Feuern
verbrannt. Anfang März 1497 traf die
Hiobsbotschaft ein, dass Karl VIII. mit der hl.

Liga Frieden geschlossen und damit
Florenz im Stich gelassen hatte. Am 12. Mai
1497 wurde Savonarola durch den Papst
exkommuniziert. Im August wurde eine

Verschwörung entdeckt, die zum Ziel hatte,

Piero von Medici wieder an die Macht
zu rufen; man machte fünf Schuldige aus,
die enthauptet wurden. Savonarola zog
sich für eine Weile nach San Marco
zurück, aber ab Februar 1498 predigte er
auch wieder öffentlich. Er predigte über
das Buch Exodus und verglich dabei den

Papst mit dem Pharao; auch nannte er ihn
einen Atheisten und wollte ein allgemeines
Konzil einberufen, was nach dem Scheitern

des Konzils von Basel (1431 1447)
eine massive Drohung war. Der Papst
seinerseits drohte, alle Florentiner Kaufleutc

in Rom zu verhaften und ihr Eigentum zu

beschlagnahmen. Dies führte dazu, dass

man dem Bruder in Florenz das Predigen
verbieten musste; am 18. März 1498 hielt
er seine letzte Predigt.

Den endgültigen Sturz Savonarolas
führte herbei, dass am 25. März 1498 der
Franziskaner Francesco di Puglia die
Kontroverse über Savonarolas Exkommunikation

mit einem Gottesgericht beenden
wollte. Er wollte selber durchs Feuer
schreiten, im Wissen, dass er nicht
überleben würde; falls sein Gegner überlebte,
sollte die Exkommunikation null und nichtig

sein. Zu seiner Enttäuschung bot sich

sogleich Domenico da Pescia an, für
Savonarola durch das Feuer zu gehen, und
dieser hinderte ihn nicht daran. Das
Gottesurteil war auf den 7. April 1498 auf der
Piazza della Signoria angesetzt, kam aber
letztlich nicht zustande, weil Savonarola
darauf bestand, dass sein Kandidat eine
Hostie ins Feuer mitnehmen durfte, was,
wenn diese verbrannt worden wäre, ein
klarer Hostienfrevel bedeutet hätte. In der

Folge kam es zu einem Anschlag auf San

Marco, und Francesco Valori wurde
ermordet. Schliesslich einigten sich Florenz
und Rom darauf, dass der päpstliche In-
quisitionsprozess gegen Savonarola und
seine beiden Mitbrüder in Florenz stattfinden

sollte.
Ein erster Prozess gegen Savonarola

fand vom 10. bis 19. April 1498 statt, ein

zweiter vom 21. bis 25. April und ein dritter

vom 19. bis 23. Mai 1498, Tag der Hin-
richning. Dabei wurde auch die Folter
angewandt, vor der Savonarola bis zum dritten

Prozess (verständlicherweise) eine
panische Angst entwickelte. Nach der
Hinrichtung wurde sorgsam darauf geachtet,
dass keine Reliquien irgendwelcher Art
übrigblieben und die Asche der drei Brüder

deshalb in den Amo geworfen.
Nichtsdestoweniger wurden Savonarolas Werke
in den nächsten Jahrhunderten immer wieder

gedruckt, weniger in Florenz als in
Venedig, vor allem die Auslegungen der Psalmen

51/50 und 31/30, die er im Gefängnis

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 425

geschrieben hatte, aber auch sein Handbuch

für Beichtväter, das sich durch einen
menschlichen und gemässigten Ton
auszeichnet. Dieses gefiel Martin Luther so

gut, dass er Savonarola zu einem Vorläufer
der Reformation erklärte. Auf der
katholischen Seite wurde Savonarola zu einem

Heiligen der Gegenreformation gemacht,
doch verhinderten die 1512 nach Florenz
zurückgekehrten Medicis eine Heiligsprechung.

Zu Savonarolas fünfhundertstem
Geburtstag 1952 erschien eine erste
Biografie, diejenige von Roberto Ridolfi, und
es wurde beschlossen, Savonarolas Werke
in einer national-italienischen Edition,
finanziert von Florenz und Italien, herauszugeben.

Das Generalkapitel der Dominikaner

beschloss seinerseits 1955, Savonarolas

Leben und Werk im Hinblick auf eine

Seligsprechung zu prüfen, ein Ziel, das

noch 1983 und 1995 bekräftigt wurde.
Das einzige, was man dem Autor dieses

Buches vorwerfen kann, ist, dass er seine

Quellen zuwenig einführt und charakterisiert.

So wird der Chronist Piero di Marco
Parenti, aus dessen Storia fiorentina Weinstein

häufig schöpft (auch sehr treffende

Kapitelsüberschriften), nirgends vorgestellt.

Quellenkritisch wird Weinstein erst

gegenüber den Akten der drei Inquisitionsprozesse,

die Savonarola kurz vor seinem
Tod gemacht wurden. Auch erfährt man
nicht, ob es auch Prozessakten für
Savonarolas mit ihm zusammen hingerichtete
Mitbrüder gibt. Aber sonst verdient das

Buch eigentlich nur Lob, und dies umso
mehr, als es keine leichte Sache ist, in das

komplizierte florentinische Verfassungssystem

der Mediceischen Zeit einzuführen
und den Gottesstaat zu schildern, den
Savonarola in Florenz errichten wollte.

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

Zur Religions- und Kirchengeschichte derfrühen Neuzeit:
Konfessionelle Differenz, Kirche und Staat, Komtminikationslandschaften

Volker Reinhardt. Im Schatten von St.

Peter. Die Geschichte des barocken Rom,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

2011, 270 S.

Dieses Buch ist zweierlei: einerseits eine
ebenso unterhaltsame wie lehrreiche
Darstellung der soziopolitischen Geschichte
Roms im 17. Jahrhundert, andererseits eine

Leistungsschau der jüngeren Forschung
zur Geschichte des frühneuzeitlichen
Kirchenstaats, und zwar vor allem der

deutschsprachigen. Der Autor schöpft zum
einen aus seinen eigenen Forschungen zu
Finanzgeschichte, Nepotismus, Adel und
Stauiskonkurrenz sowie der Lebensmittelversorgung

der Ewigen Stadt, zum anderen

greift er auf viele neue Forschungen
zurück, die in einer instraktiven Auswahlbi¬

bliographie am Ende des Buches aufgeführt

werden. Das Kapitel zu Konklaven
bezieht sich beispielsweise stark auf die
2010 erschienene wegweisende Studie von
Günther Wassilowsky. Natürlich verwertet
der Verfasser auch die Werke von Wolfgang

Reinhard und seiner Schule, greift
auf die Ergebnisse des «Requiem»-Pro-
jekts zu frühneuzeitlichen Kardinalsgrab-
mälern zurück, baut die jüngere
Inquisitionsforschung ein und kann sich schließlich

auch auf Arbeiten aus dem Kreis seiner

eigenen Mitarbeiter beziehen. Auch die

jüngere italienische Forschung zur
Geschichte des Kirchenstaats rezipiert der
Verfasser. Das bedeutet auch: der Band

schöpft aus unterschiedlichen Disziplinen,
namentlich der Geschichte, der Theologie
und der Kunstseschichtc.

SZRKG. 107(2013)



426 Rezensionen Comptes rendus

Volker Reinhardt hat ein Buch geschrieben,

das auf hohem fachlichem Niveau
einen breiteren Leserkreis anspricht. Es

geht ihm daram, eine gut lesbare Synthese
aus der aktuellen Literatur zu erstellen.
Dieses Unterfangen, das sei bereits an
dieser Stelle festgehalten, ist vollauf
gelungen. Der Verfasser betrachtet das 17.

Jahrhundert als den Zeitraum, in dem das

Erscheinungsbild der Stadt neu geprägt
wurde und in dem sich Mentalitäten bzw.,
wie der Autor es formuliert, eine
Lebensordnung herausbildete, die bis in die
Gegenwart wirkt. Das Buch möchte folglich
Denk- und Handlungsmuster, die für die
italienische Gesellschaft und ihr Verhältnis
zum Staat typisch sind und vom Leser
nördlich der Alpen mitunter als befremdlich

wahrgenommen werden, am Beispiel
des barocken Rom historisch erklären. Der
Autor sieht zwischen dem 17. Jahrhundert
und der Gegenwart starke Kontinuitätslinien.

Das gilt vor allem für die normativen
Widersprüche, die sich in der römischen
Gesellschaft im 17. Jahrhundert zuspitzten.
Indem die Päpste die Stadt Rom «zum
Spiegel ihres Amts und ihres Ranges»
gestalteten, machten sie sie zur «Pionierstadt
in Sachen Medien und Propaganda» (9).
Dieser inszenierte Glanz jedoch war
geborgt: Rom und der Kirchenstaat lebten

permanent über ihre Verhältnisse. Und
dies gilt nicht nur für die großen
architektonischen Projekte der Pontifices und den
Statuskonsum des Adels, sondern auch für
die städtische Sozialpolitik, deren Kernan-
liegen der Erhalt stabiler Brotpreise war.
Die Stadt am Tiber war eine Bühne extremer

Gegensätze zwischen Schein und
Sein. Dabei hat der Verfasser offenkundig
einige Freude daran, dem Leser zunächst
eine ihm eher fremde Welt zu schildern,
um dann die römische Selbsttäuschung in
Bezug zur Gegenwart - und zwar keineswegs

nur der Italiens - zu stellen. In Rom,
so eine Grandaussage des Buches, lassen
sich Normenkonflikte und normative
Widersprüche besonders gut studieren, weil
sie dort sichtbarer als andernorts sind - es

handelt sich gleichwohl um Konflikte,
welche die soziopolitische Kultur Europas
insgesamt und damit durchaus auch die
Lebenswelt des deutschsprachigen Lesers
betreffen.

Das Buch bietet keine chronologische
Erzählung, sondern ist thematisch gegliedert.

Der Autor steigt in die Welt des
barocken Rom ein, indem er die
Normenkonflikte und Spannungen in den Konklaven

schildert. Anschließend fragt er
danach, wie der Papst im Kirchenstaat und in
seiner Hauptstadt geherrscht hat, schildert
das Verhältnis der verschiedenen sozialen
Gruppen der Stadt zu ihrem Landesherrn
und erläutert die Folgen der personalen
Diskontinuität von Herrschaft in der wohl
konsequentesten Wahlmonarchie Europas.
Eindringlich wird daraufhin die Bedeutung
sozialer Normen am Tiber beschrieben, sei

es im päpstlichen Nepotismus, in Ehrkonflikten,

ja selbst bei Heiligsprechungen:
«Kanonisationen waren eine Sache der
Lebenden und ihrer Interessen» (88).
Ausführlich beschrieben wird die römische
Grabmalskultur und damit der Versuch von
Päpsten, kurialen Geistlichen und Adligen,
publikumswirksame Selbstverewigung zu
betreiben. Dass dabei theologische
Normen, und mochten sie auch noch so explizit

ausformuliert sein, nicht gegen diese
soziale Praxis ankamen, ist ein weiterer
der für die Ewige Stadt typischen
Normwidersprüche, die sich wie ein roter Faden
durch das Buch ziehen. Einen gewissen
Höhepunkt des Werkes stellt das Kapitel
über die Versorgung der Stadt mit den

elementaren Gnindnahrangsmitteln Brot und
Wasser dar, und es ist sehr einleuchtend,
dass diesem Abschnitt das Kapitel über
Proteste und Rebellionen folgt, die zu
verhindern ja Ziel der Brotpreispolitik war.

Im letzten Drittel des Buchs wandelt
sich die Erzählperspektive. Reinhardt
schildert in diesem Teil Brüche in der

Lebensordnung und Konflikte, die vor allem
in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts
immer weniger überspielt werden konnten.
Geschildert werden die zunehmend grund-

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 427

sätzlicher argumentierende Nepotismuskritik
der Reformfaktion der zelanti, das Wirken

der römischen Inquisition und der
mitunter rainöse Konkurrenzkampf zwischen
Nepotendynastien und altem Adel. Der
Maßstab, was als Selbstdarstellung des

eigenen Standes angemessen war und die

Vorstellung, wo die Grenze zur sündhaften

Verschwendung lag. wandelten sich nicht
zuletzt im Angesicht der Wirtschaftskrisen
in der Jahrhundertmitte. Auf lange Sicht
wurde damit den Reformpontifikaten des

letzten Jahrhundertviertels der Weg
gebahnt, die den Nepotismus gewissermaßen
deckelten. die Staatsschulden reduzierten
und die Kunstpolitik moralisierten. Doch
in der Welt des 18. Jahrhunderts, so der
Ausblick am Schluss des Buches, wurden
Kirchenstaat und Kurie zunehmend zum
Gegensystem, zu einem anachronistischen
Überbleibsel, in dem die meisten

Reformanstrengungen versandeten. Damit, so das

Fazit des Verfassers, blieben die
«barocke» Mentalität und Sozialordnung in

Rom auf lange Sicht erhalten.
Das römische Panorama, das Reinhardt

vor dem Leser entfaltet, zeigt, wie
publikumsfreundlich kulturgeschichtliche
Forschung sein kann, wenn sie sich des

angestrengt szientistischen Jargons enthält.
Reinhardt hat ein Buch geschrieben, dem

man viele Leser wünscht und das auch
dem kulturell interessierten Romreisenden
dienlich sein dürfte. Mitunter erscheinen

allerdings die Aktualitätsbezüge des
Verfassers sehr angestrengt. Das betrifft zum
Beispiel den Vergleich der frühneuzeitlichen

Vermittler päpstlicher Patronage mit
Event-Managern des 21. Jahrhunderts -
hier werden doch eher falsche Assoziationen

geweckt. Den Wert des Buches
schmälert dieser kleine Einwand nicht -
man wünscht sich mehr Bücher dieser Art.
die vom Forschungsstand her up to date
sind und den Nutzen historischer
Forschung, gerade auch der Kulturgeschichte,
in die Gesellschaft traaen.

Rostock Flillard von Thiessen

Bertrand Forclaz (Hg.). L 'expérience de
la différence religieuse dans l'Europe
moderne (XVIe XVIIIe siècles). Neuchâtel.
Éditions Alphil. 2013. 410 S.

Nicht alle Lebensbereiche der Frühen Neuzeit

waren konfessionell, aber alle konnten
es werden. Mit dieser Vielfalt der religiösen

Differenzen beschäftigt sich der von
Bertrand Forclaz 2013 herausgegebene
Band L 'expérience de la différence
religieuse dans l'Europe moderne (XVIe
XVIIIe siècles). Die 16 Beiträge mit der

Einfuhrang von Willem Frijhoff und der
Schlussbetrachtung von Olivier Christin,
entstammen einer im Oktober 2010 an der
Universität Neuchâtel abgehaltenen
Konferenz. Forscher aus mehreren Ländern
Europas befassen sich in dem Band mit
den Konfessionen im Alten Reich, Frankreich,

der Eidgenossenschaft, den Niederlanden

und dem Mittelmeerraum.
Willem Frijhoff fordert in der

Einfuhrang einen neuen und besonders den

gemeinen Mann berücksichtigenden Blick
auf die vormoderne Religionsgeschichte.
Ein sozial- und kulturgeschichtlicher
Ansatz müsse «embrasser la confessionnalisation

ou la déconfessionnalisation dans
leur marche concrète sans être la victime
du caractère normatif de ces paradigmes»
(41). Dieses Versprechen wird das Buch in
vier Kapiteln einlösen.

Der erste Teil befasst sich mit der
Konstruktion und der Regulierang religiöser
Differenzen. Karine Crousaz untersucht
die Chronik des altgläubigen Guillaume de

Pierrefleur. Dieser beschreibt die
Aushandlung und seine Wahrnehmung einer
zunehmend evangelischen Religionskultur
in der eidgenössischen Stadt Orbe. Fabrice
Flückiger studiert die frühreformatorischen
Disputationen in der Alten Eidgenossenschaft

als eine der ersten Erfahrangsfor-
men religiöser Differenz. Die Reformatoren

sind dafür besser gerüstet als die
Altgläubigen. Es zeigt sich, dass Disputationen

eher abgrenzen, die theologischen
Fronten begradigen und legitimieren, an-

SZRKG. 107(2013)



428 Rezensionen Comptes rendus

statt zu einer allgemein akzeptierten
Entscheidung zu führen. Mit dem Umgang
bereits vorhandener religiöser Differenz
zwischen den verschiedenen Herrschaftsebe-
nen in der Grafschaft Neuchâtel befasst
sich Lionel Bartolini. Er zeigt die zum
Vorteil lokaler Institution neujustierte
Politik- und Religionskompetenz zwischen
den altgläubigen, aber fernen Landesherren

und den meist evangelischen politischen

Kräften vor Ort. Christophe Du-
hamelle untersucht die Abschaffung einer
konfessionellen Grenze, die aber gleichzeitig

neue Grenzen schuf. Es geht um die
Kalenderreform im Reich im Jahr 1700,
als die Protestanten ihren bis dahin behaltenen

julianischen dem gregorianischen
Kalender des Papstes von 1583 angleichen.

Von einer völligen Entkonfessionali-
sierung der Frage kann allerdings keine
Rede sein. Vielmehr entstehen neue
Distinktionen, etwa die Beibehaltung zweier
Spalten in den gedruckten Kalendern und
die empfundene Wissenschaftsdominanz
der Protestanten.

Der zweite Teil beinhaltet die Beiträge
zu den konkreten Differenzerfahrangen.
Mathilde Monge betrachtet die Koexistenz
und politisch-ökonomische Implementierung

der zeitweilig acht Konfessionskirchen

in Köln (1550-1615). Den Gläubigen
attestiert Monge «une pluralité de
systèmes de valeurs, mobilisés en fonction du
rôle que l'individu ou l'institution endosse

au moment de la production de la source»
(119). Françoise Moreil untersucht die
Koexistenz im Fürstentum Orange. Dort
entwickelte sich seit dem späten 16. Jahrhundert

ein Institutionen und religiöse Praxis
umfassendes paritätisches System. Findelkinder

wurden so abwechselnd mal katholisch,

mal reformiert getauft. Andreas
Nijenhuis untersucht die konfessionellen
Kongruenz- und Differenzerfahrangen, die
der Pariser Kanoniker Claude Joly bei seiner

Reise in die Vereinigten Provinzen
(1646) machte. Dabei begegnete Joly
bedeutenden Intellektuellen mit verschiedenen

konfessionellen Zugehörigkeiten. Die¬

se wurden bei den Treffen allerdings gar
nicht manifestiert, da sich die Gesprächspartner

auf nicht-konfessionelle Themenfelder

beschränkten. Laurent Jalabert
untersucht statistische Korrelationen
zwischen sozialen, politischen und ökonomischen

Positionen und religiösen
Zugehörigkeiten in der multikonfessionellen
Grafschaft Saarwerden im 18. Jahrhundert.

Teil drei befasst sich mit der Überschreitung

konfessioneller Grenzen. Bertrand
Forclaz präsentiert das Stift Basel, mit
seinen vielen politischen und konfessionellen

Grenzen, während des Dreissigjäh-
rigen Kriegs. Forclaz stellt fest, dass durch
Propaganda oder militärisch-politische
Orientierang einerseits Polarisierungen
stattfanden. Auf der anderen Seite zeigen
sich vor allem in den Grenzräumen «des

identités et des appartenances supraconfes-
sionnelles et transfrontalières» (219).
Entsprechende Solidaritäten und Beziehungen
zeigten und verstärkten sich etwa durch die
katholischen Flüchtlinge in reformierten
Gebieten. Michèle Robert befasst sich
wiederum mit der Region Neuchâtel,
genauer gesagt mit der Herrschaft Valangin.
Sie zeigt nicht nur die Komplexität der

dortigen Konsistorialstrakfuren. sondern
untersucht anhand von verschiedenen alten
Praktiken, die vom Konsistorium verfolgt
wurden, die Fortdauer nicht-evangelischer
Kulturformen noch Jahrzehnte nach Ein-
führang der Reformation. Kirstin Bentley
beschäftigt sich im einzigen englischsprachigen

Beitrag mit den Memoiren der Berner

femme fatale Catherine Perregaux-von
Wattenwyl (1645 1714). Obwohl diese in

ihrem Leben häufig und in verschiedenen
Kontexten eng mit Katholiken in Kontakt
war, konvertierte sie nie. Sie und viele
andere Menschen der Vormoderne ((created
their confessional identity, using boundaries

to position themselves in society» (273).
Norbert Furrer liefert eine Prosopographic
der katholischen Subskribenten der
protestantischen Schweizer-Geschichte von Gottlieb

Emanuel von Haller im Jahr 1785.

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 429

In Teil fünf geht es speziell um die
Differenzerfahrangen von Geistlichen. Philippe

Martin rekonstruiert die Reise des

lothringischen Benediktinermönchs Loup-
vent nach Jerusalem 1531. Nachdem sich
die religiöse Differenz in Bezug auf die
deutschen Lutheraner verstärkt habe und
bis zur Reise über das Mittelmeer auch die

Deutung der Muslime negativ war,
veränderte sich dieser Blick im «Heiligen
Land» in Bezug auf den Islam und die
orthodoxen Christen. Emeut steht
Neuchâtel im Beitrag von Jean-Daniel More-
rod im Fokus, genauer gesagt Verrières,
eine politisch-konfessionell mit der
Franche-Comté geteilte Grenzstadt. Dort
kooperierten bei einem Hexenprozess 1540

die örtlichen Kleriker und kommunalen
Würdenträger von beiden Seiten. Die
Grenze wird dabei nicht zum
Trennsondern zum Kontaktpunkt. Marco Jorio
untersuchts in einem theologiegeschichtlichen

Beitrag den Basler Weihbischof
Thomas Henrici (1597-1660) und dessen

mutmasslichen inneren Wiedersprach
zwischen gegenreformatorischer Politik und
irenischer Publizistik. Vor den zusammenfassenden

Worten von Olivier Christin
befasst sich schliesslich Pierre-Olivier Lé-
chot mit dem konfessionellen Geschichtsbild

des Pfälzer Theologen Heinrich Alting
(1583-1644).

In dem gelungenen Band gehen die
Autoren mit Fingerspitzengefühl und grosser

methodischer Genauigkeit an das Thema

heran. Wie andere jüngere
Forschungen, wiederlegen sie vielfach die alte

Konfessionalisierungs-Chronologie, indem
sie die Produktion und Aktualisierung
religiöser Differenzen auch im frühen 16. und
im 18. Jahrhundert entdecken. Überhaupt
fällt auf, dass der Begriff «Konfession»
seltener verwendet wird. Tatsächlich um-
reisst der Begriff «religiöse Differenzen»
die unterschiedlichen Spielarten und
Aushandlungen der frühneuzeitlichen Reli-
gionskulmren besser. Die fraktalen Staats-

gefüge erhalten ebenso einen angemessenen
Raum wie die sonst oft - vor allem in

der frühen Reformation unterschlagenen
altgläubigen Kulturen. Religiöse Differenzen,

Zugehörigkeiten und deren
Überschreitungen werden in der sozialen
Interaktion gesucht. Kurz gesagt: konfessionelle

Differenzen sind nicht, sie werden.

Paris Marc Mudrak

Damien Tricoire, Mit Goti rechnen.
Katholische Reform und politisches Kalkül in
Frankreich. Bayern und Polen-Litauen
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
2013 Religiöse Kulturen im Europa der
Neuzeit. Bd. 1), 462 S.

«Dieses Buch schreibt eine Religionsgeschichte

der Politik. Es behandelt die
politischen Konsequenzen der Katholischen
Reform in Polen-Litauen, Frankreich und
Bayern von circa 1600 bis zur zweiten
Hälfte des 17. Jahrhunderts.» - Mit diesen
deutlichen Worten leitet Damien Tricoire
sein Werk ein; mit sorgfältig ausgewählten
Begriffen erläutert der Autor die Intention
seiner Studie und steckt das Forschungsfeld

ab. Das Vorhaben Tricoires ist ambi-
tioniert: Im Allgemeinen will er für den

Untersuchungszeitraum sowohl eine
ergänzende Sicht auf die Ereignisgeschichte
der drei erforschten Länder liefern, als

auch «generalisierende Aussagen über die

Veränderungen des Katholizismus um
1600» machen. Im Besonderen soll die

Untersuchung einen Beitrag leisten «zu
einem besseren Verständnis des

Zusammenspiels zwischen Religion und Politik».
Dieser hohe Anspruch wird dadurch
unterstrichen, dass sich Tricoire explizit von der

bisherigen Forschung abgrenzt, die «die
Rolle religiöser Vorstellungen» in den
politischen Prozessen des frühen 17.

Jahrhunderts «meist entweder vernachlässigt
oder einseitig betrachtet» haben soll (alles
9). Eine Aussage, die provoziert und damit
zum Weiterlesen anregt.

Der Reiz der Studie liegt also bei eben
diesem Anspruch. Einflüsse religiöser

SZRKG. 107(2013)



430 Rezensionen Comptes rendus

Vorstellungen auf die Politik in
dreifacher Hinsicht, d.h. betreffend Inhalte
(policy), Entscheidungsfindungsprozesse
(politics) und Institutionen (polity) zu
untersuchen. In Anlehnung an die bestehende

Forschungsliterarur betont der
Autor, dass für das frühe 17. Jahrhundert
die religiöse bekanntlich nicht von der
politischen Sphäre zu trennen, das konkrete
Zusammenspiel beider Bereiche bis dahin
aber kaum untersucht worden sei. Als
Ausdruck dieses Zusammenspiels und damit
als Ausdruck der Katholischen Reform
wird konkret das staatliche Marienpatronat
ins Zentrum der Untersuchung gerückt,
d.h. die Konstraktion politischer Legitimität

durch den Glauben des Machtträgers an
die Herrschaft der heiligen Maria über das

eigene Staatswesen. Entscheidend dabei
ist, dass gemäss Tricoire die Machtträger
Frankreichs, Bayerns und Polen-Litauens
tatsächlich daran glaubten und deshalb bei
allen politischen Entscheidungen religiöse
Handelsmotive mitbetücksichtigten respektive

dass sie, wie es der Titel suggeriert, in
ihren politischen Entscheidungen mit Gott
rechneten. Normproduktion auf der Grundlage

religiöser Motivierung soll also nicht
als «Verschleierung tatsächlicher Intention»

verstanden, sondern «ernst genommen

werden» (127). Der Marienkult hatte
demnach nicht nur eine religiöse, sondern
auch eine politische Dimension: Die
Königtümer wurden unter das Patronat der

heiligen Maria gestellt und damit als sakral
verstanden. Tricoire nennt es das

«religiöspolitische Kalkül» der Monarchen. Es war
dies ein Herrschaftsmodell, das, so
Tricoire, im Wesentlichen auf der pietas (im
Sinn einer königlichen, staatspolitischen
Frömmigkeit) und der iustitia (im Sinne

von richterlicher Strenge) beruhte (insb.
117-132). Welche unterschiedlichen
Konsequenzen das Marienpatronat auf die

Staatsentwicklungen in den drei untersuchten

Ländern hatte, wird im Verlauf der
Sttidie diskutiert.

Die Studie ist in fünf Teile gegliedert; in
den ersten beiden Teilen werden die

Grandlagen zum Verständnis von Tri-
coires Thesen gelegt: In Kapitel I legt der
Autor überzeugend dar. was er unter der
Katholischen Reform versteht: Resultat
dieser nachtridentinischen Epoche war ein
«reformierter Katholizismus», der die
Unterscheidung zwischen Weltlichem und
Geistlichem zwar durchgesetzt, die beiden
Bereiche aber zu einem harmonischen
Ganzen geformt hatte, um «die Einheit des

Universums zu behaupten» (116). Die
(mittelalterlichen) eschatologischen Ängste

konnten überwunden werden und auf
der Grundlage einer Liebesbotschaft wurde
ein Universalismus-Ansprach gehegt, wobei

die heilige Maria zugleich als

«Himmelskönigin» und als «Staatspatronin»
dieser «Liebeshierarchie» vorstand. Daran

anknüpfend wird in Kapitel II die Eta-

blierang dieses reformierten Katholizismus
auf staatlicher Ebene am Beginn des 17.

Jahrhunderts beschrieben, freilich mit
Blick auf die drei untersuchten Länder.
Dabei werden bereits erste Unterschiede
zwischen den Untersuchungsgebieten
ausgeleuchtet. Der Herzog von Bayern etwa,
Maximilian I., weitete die Liste moralischer

Gebote und Verbote immer dann

aus, wenn Kriegsgefahr bestand und er
eine göttliche Strafe vermeiden wollte
(128), während in Polen-Litauen die

Obrigkeit «das kultische und sittliche Leben
der Untertanen kaum regelte», aber
dennoch ein solches auf der Sakralisierang der
Monarchie berahendes Herrschaftsmodell
entwickelte (insb. 135-142).

In den darauffolgenden Teilen hält sich

Tricoire weiterhin an die Chronologie der

Ereignisse, wobei er jeweils eine
vergleichende Perspektive einnimmt: In Kapitel

III werden die Unterschiede in der

Bedeutung des Maricnpatronats während des

Dreissigjährigen Kriegs zwischen den beiden

involvierten Mächten Frankreich und
Bayern aufgearbeitet; Kapitel IV untersucht

die Entwicklungen in Polen-Litauen
im selben Zeitraum, wobei mitunter die

aus polnischer Sicht vorübergehend
erfolgreichen militärischen Auseinandersetzun-

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 431

gen mit der Hohen Pforte die
Legitimierung der Monarchie als von Gott
erwählt unterstrichen. Auf überzeugende An
hebt Tricoire hervor, dass entgegen bisheriger

Annahmen, die beim polnisch-litauischen

Staatsverband von einer (entsa-
kralisierten) Adelsrepublik ausgingen,
auch hier eine «universalistische politische
Kultur zu erkennen» ist, die der Monarchie
insbesondere in der politisch durchaus
relevanten Vermittlung zwischen Himmel
und Erde «eine herausragende Rolle
zuschrieb» (284). Im fünften und letzten
Kapitel vergleicht Tricoire die Fronde mit den

zeitgleichen Entwicklungen in Polen-Litauen;

unterschiedlicher hätten sie nicht
verlaufen können: Während in Frankreich
das Marienpatronat auch über die Krise
hinaus seinen staatlich-monarchischen
Charakter behielt, auf Ludwig XIV.
übertragen wurde und damit eine
stabilisierende Wirkung hatte, konnte Johann II.
Kasimir (1609-1672), der letzte Wasa-
Herrscher, nicht an die Zeit Ladislaus IV.
(1595- 1648) anknüpfen. Der Anspruch auf
Sakralität des Königtums und auf einen

religiös-politischen Universalismus konnte
nach den politischen Wirren im Innern und
nach zahlreichen militärischen Niederlagen
u. a. gegen die Schweden und die Mos-
kowiten nicht aufrechterhalten werden, im
Gegenteil: Er untergrab den gesellschaftlichen

Konsens. Im Gegensatz zu Frankreich

wurde also die Katholische Reform in
Polen-Litauen in der zweiten Hälfte des 17.

Jahrhunderts zu einem machthemmenden
Faktor für das Königtum (388).

Die Arbeit von Tricoire wairde 2011 im
Rahmen eines Cotutelle-Verfahrens an der

Ludwig-Maximilians-Universität München
und an der Université Paris IV-Sorbonne
als Dissertation angenommen. Der Autor
beeindruckt mit einem äusserst präzisen
Sprachgebrauch und einer grossen
Sachkenntnis. In methodischen und
theoretischen Fragen scheint er sich ebenso gut
auszukennen wie in den historiographischen

Kontexten Frankreichs, Bayerns und
Polen-Litauens. Die argumentative Strin-

genz seiner Thesen lassen ihn nie vom
Weg abkommen, den er sich gebahnt hat.

Dieser Weg ist aber enger, als es Tricoire
dem Leser verkaufen will: Tricoire
beteuert zwar, dass das Marienpatronat nur
ein Ausdruck der Katholischen Reform
und dass das religiös-politische Kalkül
eine von vielen Komponenten des politischen

Kalküls ist; gleichwohl vermittelt er
im Verlauf der Studie den Eindruck, die

grossen Wendungen der politischen Herr-
schaftslegitimierang in den erforschten
Ländern Hessen sich primär mit dem

Marienpatronat und mit dessen Verlust an

Bindungskraft erklären. Die Ausdifferenzierung

der beiden Sphären Religion und
Politik gerade auch in der Herrschaftslegitimation,

die Unbestrittenermassen auch in

der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts
voranschritt, wird ausgeklammert. Dem
einleitend formulierten Anspruch, den
Einfiuss der Religion auf die Politik zu
untersuchen, wird zudem einzig vor dem
Hintergrund dieser Herrschaftslegitimation
und der Umsetzung der Herrschaftsansprü-
che im kulturellen und normativen Bereich
Genüge getan. Der Einfiuss der Religion
im konkreten, alltäglichen politischen Ent-
scheidungsfindungsprozess etwa im
Bereich der Diplomatie bleibt dabei
unberücksichtigt. Die jüngsten in diese Richtung

angestrengten diplomatiegeschichtlichen

Forschungen aus dem englischen,
holländischen und spanischen Kontext
wurden von Tricoire nicht einbezogen;
vermutlich aufgrund der Erscheinungsdaten

der verschiedenen Publikationen (so
etwa José Martinez Millân/Manuel Rivero
Rodriguez/Gijs Versteegen [Hg.], La Corte

en Europa: Politica y Religion [Siglos
XVI-XVIII, Bd. 1], Madrid 2012; David
Onnekink [Hg.], War and Religion after
Westphalia, 1648-1713, Farnham 2009;
David Onnekink/Gijs Rommeise [Hg.],
Ideology and Foreign Policy in Early
Modem Europe [1650-1750], Farnham

2011).
Insgesamt ist die Studie Tricoires

äusserst lesenswert. Der Blick auf die katho-

SZRKG. 107(2013)



432 Rezensionen Comptes rendus

lische Reform, auf das Zusammenspiel
zwischen Politik und Religion und auf die

ereignisgeschichtlichen Zusammenhänge
in den drei erforschten Ländern wird
geschärft. Tricoire hat das geleistet, was man
sich vielleicht idealerweise von jeder
Dissertation erhofft: Eine These wird formuliert,

in die zu kritisierende Forschungsliteratur

eingebettet und konsequent verteidigt.

Damit ist sie zur Inspirationsquelle
für die künftige Forschung geworden.

Freiburg/Schweiz Andreas Behr

Alexander Koller, Imperator und Ponti-
fex. Forschungen zum Verhältnis von
Kaiserhof und römischer Kurie im Zeitalter
der Konfessionalisierung (1555 1648),
Münster, Aschendorff, 2013. X+494 S.

Die vorliegenden 24 Studien befassen sich
mit den Beziehungen zwischen der
römischen Kurie und dem Kaiser in den krisenhaften

Jahrzehnten zwischen dem Augs-
burger Religionsfrieden 1555 und dem
Ende des Dreissigjährigen Krieges 1648.

Im Herbst 2010 wurden diese Studien von
der Historisch-Kulturwissenschaftlichen
Fakultät der Universität Wien als

Habilitationsleistung anerkannt.
Der Verfasser arbeitete längere Zeit am

Deutschen Historischen Institut in Rom, wo
er mit der Publikation von Nuntiaturakten
des 16. und 17. Jahrhunderts beschäftigt
war. Neben der Bereitstellung von Quellen
hat der Verfasser sich immer wieder
bemüht, Arbeiten über die wesentlichen
Aspekte der Beziehungen zwischen Kaisertum

und Papsttum im Zeitalter der
Konfessionalisierung zu verfassen. Aus der Sicht
der römischen Kurie befand sich das Reich
in den Jahrzehnten um 1600 im Zustand der
Anarchie. Neben den grossen antirömischen
konfessionellen Bewegungen, dem Luthertum

und dem Calvinismus, wussten die
Nuntien und Legaten von zahlreichen
Sektenbildungen zu berichten. Um die
Missstände im Reiche zu beseitigen, forderte die

Kurie als Hauptziel die Restaurierung der
katholischen Religion als unabdingbares
Fundament der Gesellschaft. Die Kaiserwürde

musste fest im katholischen Lager
verbleiben, und die Stärkung der kaiserlichen

Autorität war unverzichtbar.
Von den Arbeiten befassen sich dreizehn

mit dem Verhältnis von Kaiser und
Papst, vier mit den Beziehungen zwischen
Rom und den habsburgischen Erbländern
und sieben mit den päpstlichen Nuntien im
Reich. Hier ist für die Schweiz die
Beschreibung des Nuntius Bartolomeo Porzia
von Interesse, der schon einige Male mit
schweizerischen Angelegenheiten zu tun
hatte (vgl. 302ff, Urban Fink. Die Luzerner

Nuntiatur 1586- 1873, Luzem 1997, 39
und 48).

Die ständige und effizient arbeitende
Einrichtung der päpstlichen Vertretung am
Kaiserhof seit dem 16. Jahrhundert hatte
auf der kaiserlichen Seite keine Entsprechung.

Der Kaiser griff immer wieder auf
Italiener bzw. Römer zurück. Wichtige
kaiserliche Repräsentanten waren etwa der
kaiserliche Botschafter, die vom Kaiser
nominierten Rotarichter und die
Kardinalprotektoren für das Reich und die habsburgischen

Erbländer. Die Ungleichheit wirkte
sich auch auf die meist fehlenden Publikationen

aus dieser Sicht aus. Die kaiserliche
Repräsentanz in Rom ist nicht so gut
erforscht wie umgekehrt die päpstliche
Diplomatie am Kaiserhof der Frühen Neuzeit.

Gegen Ende des 17. Jahrhunderts
verengte sich der Wirkungskreis der Nuntien.
Es gab nach dem Tridentinum eine
Verschiebung der Gewichte zugunsten
konfessioneller Fragen. Die venetianische
Gesandtschaft erwies sich besonders auf den

Friedensverhandlungen von Münster und
Osnabrück als flexibler als die päpstliche
Diplomatie. Die frühere Geschichtsforschung

sah seit 1648 eine starke Verminderung

des Einflusses der päpstlichen
Diplomatie, während neuere Forschungen
das relativieren. Fabio Chigi war der

päpstliche Chefdiplomat, weilte er doch
zwölf Jahre an der Kölner Nuntiatur. Es

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 433

gelang ihm, weiter als Friedensvermittler
tätig zu sein, allerdings nur zwischen
katholischen Mächten. Die Möglichkeiten
und Grenzen kurialer Mediation wurden
am Ende des konfessionellen Zeitalters
sichtbar.

Meggen/Luzem -Mois Steiner

Kristina Bake, Spiegel einer Christlicher,
und friedsamen Haiißlia/tung. Die Ehe in
der populären Druckgraphik des 16. und
17. Jahrhunderts Wolfenbütteler Arbeiten

zur Barockforschung, Bd. 49). Wiesbaden,

Harrassowitz-Verlag, 2013, 512 S.

Frühneuzeitliche Ehevorstellungen sind
schon seit einiger Zeit Gegenstand der
historischen Forschung. Das Buch der
Kunsthistorikerin Kristina Bake, das auf ihrer an
der Universität Halle eingereichten Dissertation

basiert, widmet sich jedoch einer
Quellcngattung, der in der Eheforschung
bis anhin nur wenig Aufmerksamkeit
geschenkt worden ist: dem Flugblatt. Die
meist anonym veröffentlichte populäre
Druckgraphik moralsatirischen Inhalts zum
Sprechen zu bringen ist das Ziel der
vorliegenden Studie. Bake will darin «zeitty-
pische Ideale von Weiblichkeit und
Männlichkeit» rekonstruieren und die Ehe als

«Schnittstelle von Reformation und Querelle

des Femmes sowie Mittelpunkt der
frühneuzeitlichen sozialen Ordnung» (24,
26) in den Blick nehmen. Als
Quellengrandlage dienen 170 Flugblätter aus dem

deutschsprachigen Raum, die vorwiegend
im Zeitraum zwischen 1550 und 1650
entstanden sind.

Bake strebt mit ihrer Studie, die in
einem umfangreichen Anhang rund zwei
Drittel der untersuchten Flugblätter
reproduziert und damit auch einen wichtigen
Beitrag zur Quellenerschliessung leistet,
eine interdisziplinäre Herangehensweise
an. Dies gelingt insofern gut, als die Autorin

ihr Forschungsthema umsichtig und mit
Rückgriff auch auf sozialhistorische und

literaturwissenschaftliche Literatur kontex-
tualisiert. Etwas bedauerlich ist dabei

lediglich die nur oberflächlich erfolgte
Auseinandersetzung mit dem Konfessionalisie-
rangsparadigma (38). Denn die Studie
identifiziert zwar die Reformation als

Schlüsselmoment für die Herausbildung
frühneuzeitlicher Ehe-Ideale, erkennt aber
in den der Ehe gewidmeten Flugblättern
«keine konfessionelle Ausrichtung» (45),
sodass eine weitergehende Reflexion der
Formen und Grenzen der Konfessionalisierang

und der von der Autorin postulierten

sozialdisziplinierenden Wirkung der
untersuchten Quellengattung spannend
gewesen wäre. Die Hauptstärke von Bakes

Arbeit liegt jedoch nicht in der
Auseinandersetzung mit historiographischen
Grossthesen, sondern in der akribischen Detailarbeit,

in der die Autorin die Bildsprache
und Textinhalte der untersuchten Quellen
auf erhellende Weise erschliesst.

Das Buch gliedert sich in vier Hauptkapitel,

welche sich den Themenbereichen
Partnerwahl, gute und schlechte Ehe sowie
dem Topos der «Verkehrten Welt»
widmen. In diesen vier Panoramen gelingt der
Autorin eine umfassende und mit Gewinn
zu lesende Aufarbeitung der in den

Druckgraphiken verwendeten und oft in
Beziehung zueinander stehenden Bild- und
Textmotive. So identifiziert Bake in den

Flugblättern zur Partnerwahl verschiedene

Metaphern der Auswahl (durch ein Sieb

«sieben», mit der Waage «wägen»), der

erfolgreichen Werbung («angeln», «fischen»
und «jagen»), aber auch des Glückspiels.
Auffallend ist dabei, dass die Eltern keine
Rolle bei der Partnerwahl spielen. Manche

Flugblätter thematisierten stattdessen konkret

Zuneigung als Voraussetzung der Ehe.

Die Wichtigkeit «vernunftgeleitete[r]
Zuneigung«, nicht zu verwechseln mit
«unkontrollierbare^] Leidenschaft» (105),
wird denn auch in Druckgraphiken zur guten

Ehe thematisiert, wobei das Ideal der
harmonischen Ehe durch Motive wie das

Ochsengespann, das Tischgebet oder die
sich waschenden Hände («manus manum

SZRKG. 107(2013)



434 Rezensionen Comptes rendus

lavât») dargestellt wurde. Wie das
Unterkapitel zu «ehelicher Liebe» zeigt, wurde
dabei der ehelichen Sexualität durchaus
eine positive Rolle als «Mittel der
Konfliktlösung» und «Entlastungsmittel» (160)
beigemessen. In diesem Zusammenhang
von «Kompensation für Alltagsstress»
(ebd.) zu sprechen, mutet allerdings etwas
anachronistisch an.

Die Betonung ehelicher Harmonie und

Zuneigung in den Drucken sollte nicht
darüber hinwegtäuschen, dass die
hierarchische Ordnung innerhalb der Familie
von zentraler Bedeutung für frühneuzeit-
liche Vorstellungen der guten Ehe war. So
betonten etliche Flugblätter das Recht und
die Pflicht des Ehemanns «zur Unterweisung

und Ermahnung der Ehefrau» (156).
Dass diese Verantwortung für Ehemänner
belastend sein konnte, arbeitet Bake im
Kapitel über die «schlechte Ehe» heraus,
deren Ursachen aus der Sicht der
Flugblätter Unberatenheit, Ungleichheit oder
«feurige Liebe» der Ehepartner sein konnten.

Offensichtlichstes Zeichen der schlechten

Ehe war die physische Gewalt
zwischen den Gatten, verkörpert durch «Doctor

Kolbmann», den schlagenden
Ehemann, und ((Docktor [sie] Syman», die

schlagende Ehefrau. Doch auch der weibliche

Ehebrach war ein Zeichen der
schlechten Ehe und fand in der Persona
des «Hahnrei» (des betrogenen Ehemanns)
und der «Hennenreiterin» (der betrügenden
Ehefrau) Eingang in den Bilderkanon der
moralsatirischen Flugschriften. Dass der
männliche Ehebmch im Gegensatz zum
weiblichen kaum thematisiert wxirde, passt
in das Gesamtbild von Bakes Analyse,
wonach der «Auftrag zur Herrschaft» des

Mannes bzw. männliche Ängste, diesem

Auftrag nicht gerecht werden zu können,
ein zentrales Thema der Flugschriften war
(332, 336). Dieser Fokus auf männliche
Verantwortung in der Ehe erklärt auch die
äusserst ambivalente und insgesamt die
Gefährlichkeit der Frauen betonende
Beschreibung der Geschlechterverhältnisse,
die sich, wie Bake richtig bemerkt, mit Be¬

schreibungen in anderen zeitgenössischen
Medien deckt.

Im letzten Kapitel gerät mit dem Motiv
der «Verkehrten Welt» schliesslich die

«ordnungspolitische Brisanz» (274) der
frühneuzeitlichen Ehe, die gemäss
zeitgenössischen Vorstellungen gleichsam die
«Keimzelle» sozialer sowie göttlicher
Ordnung darstellte, in den Blick. Die den

Mann beherrschende Frau wurde dabei in

eine Reihe gestellt mit anderen
«widernatürlichen» Figuren wie das den Jäger
jagende Wild oder das den Wolf rcissende
Lamm. Die Gefahr der «Weibermacht»
wurde auch mit Vorliebe durch exempla
contraria der «Alten» illustriert, seien dies

nun Herkules und Omphale, Aristoteles
und Phyllis, Simson und Delila oder David
und Bathseba. Meist mit der Mahnung
endend, die gute christliche Ehe aufrechtzuerhalten

bzw. wiederherzustellen, zeugen
diese Darstellungen vom imaginierten
«Zusammenhang zwischen Ehe. öffentlicher
und göttlicher Ordnung der Welt»,
wodurch bei einer Verkehrang der Zustände
mit einer göttlichen Strafe zu rechnen war
(320).

Bake interpretiert die von ihr vorgestellten

Flugblätter «als Ausdruck von Emotionen,

Vorarteilen oder Klischees» und
beanspracht damit, «tatsächlich Realität» zu
analysieren, «unter welche eben auch
Auffassungen, Gefühle und Hoffnungen zu
subsumieren sind» (333, vgl. auch 34-39).
Unter dieser Prämisse ist es aber
bedauerlich, dass die Akteure, um deren
historische «Realität» es ja schliesslich geht,
nicht stärker in die Studie einbezogen wurden,

bleiben doch die nur in der Einleitung
kurz thematisierten Produzenten und Rezi-
pienten der Flugblätter weitgehend im
Dunkeln. Wenn dies auch mit der schwierigen

Quellenlage zusammenhängen mag,
so hätte etwa ein systematischerer Einbezug

der Annahme, dass die Rezipienten
Angehörige der städtischen Mittel- und
Oberschicht waren (44f), erhellend auf die

Analyse wirken können. Dieser Kritikpunkt

soll aber nicht davon ablenken, dass

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 435

Bake mit ihrem Buch eine lesenswerte
Studie zu EheVorstellungen in frühneuzeitlichen

Flugschriften gelungen ist, die Text-
und Bildanalyse auf ansprechende Weise
kombiniert. Ungeachtet einiger dem Lektorat

entgangenen Satzzcichenfehler und

begrifflicher Ungenauigkeiten trägt auch
die ansprechende Gestaltung des Bandes
dabei zum positiven Gesamteindruck bei.

Bern Nadine Amsler

Jochen Krenz, Konturen einer
oberdeutschen kirchlichen Kommunikationslandschaft

des ausgehenden 18. Jahrhunderts,

Bremen, edition lumière, 2012
Presse und Geschichte - Neue Beiträge
66), 365 S., 14 Abb.

Die Untersuchung medialer Öffentlichkeit
ermöglicht höchst aufschlussreiche Zugänge

zu Mentalitäten und besonders auch zur
Religiosität in einem bestimmten Gebiet.
Dass dies bereits für das ausgehende 18.

Jahrhundert gilt, zeigt Jochen Krenz in seiner

kirchengeschichtlichen Dissertation
auf eindrückliche Weise. Er beschreibt und
analysiert die Ausbildung eines
Kommunikationsraumes auch für den kirchlichen
Bereich noch vor der Revolutionsära und
zeichnet den Verlauf weltanschaulich
geprägter Diskurse nach. Das Ziel der Arbeit
besteht darin, die großen theologischen
Strömungen der Zeit darzustellen anhand
ihres publizistischen Niederschlages in der

gelehrten Öffentlichkeit. Zu diesem Zweck
wird ein rundes Dutzend zwischen 1770
und 1 800 im südlichen deutschsprachigen
Raum erschienener theologischer
Zeitschriften, die in erster Linie als Sammlungen

von Rezensionen und als
Mitteilungsblätter konzipiert waren, eingehend
vorgestellt und im Blick auf die Inhalte
analysiert. Die Anordnung folgt nicht
einem chronologischen oder geografischen
Prinzip, sondern primär der Positionierung
der Organe gegenüber der Aufklärung,
sekundär nach der Konfession. Die Reihe be¬

ginnt mit dem «Flaggschiff der
reichskirchlichen Aufklärung» (79), der in Salzburg

erschienenen Oberdeutschen
allgemeinen Litteraturzeitung, und sie setzt sich
auf der aufklärungsfreundlichen Seite fort
mit den Würzburger gelehrten Anzeigen,
den Zeitschriften der Benediktinerabtei
Banz, der Mainzer Monatsschrift in
geistlichen Sachen und der Wiener Kirchenzeitung,

welche der entschieden josefinisch
gesinnte Geistliche Max Anton Wittola
herausgab; hinzu kommen die radikal
aufklärerischen Beyträge zur Beförderung des
ältesten Christenthums und der neuesten

Philosophie, die in Freiburg im Breisgau
der Jurist Kaspar Ruef zusammen mit dem
Kirchenhistoriker Matthias Dannenmayer
und dem Kanonisten Josef Anton Sauter

redigierte. Als gegenaufgeklärte Medien
werden das Mainzer Religionsjournal und
die Augsburger Kritik über Kritiker untersucht.

Dem konfessionellen Vergleich dienen

die protestantischen, aufklärungs-
freundlichen Annalen der neuesten
Theologischen Litteratur und Kirchengeschichte

aus Rinteln (später Marburg) und das in
Weimar erschienene Archiv für die neueste

Kirchengeschichte, aus dem Bereich der
Gegenaufklärang die Weimarer Acten,
Urkunden und Nachrichten zur neuesten
Kirchengeschichte und die Neuesten
Religionsbegebenheiten mil unparhleyischen
Anmerkungen aus Gießen. Eingehend
beschrieben sind jeweils Geschichte, Konzept

und weltanschauliche Ausrichtung der
einzelnen Medien sowie die Biographien
der Herausgeber. Dazu bietet der Verfasser
in dankenswerter Weise auch die
äußerlich-materiellen Rahmenbedingungen wie
Auflagenhöhe, Verbreitung und Kaufpreis,
was vielfach bemerkenswerte Rückschlüsse

auf die Leserkreise ermöglicht. Der
analytische Teil ist zuerst dem Umgang der

Zeitungen mit der Französischen Revolution

gewidmet. Wurden in der Anfangsphase

die Vorgänge je nach Ausrichtung
noch ganz unterschiedlich beurteilt, so hatten

die gewalttätigen Weiterangen später
auf beiden Seiten Distanzierang zur Folge.

SZRKG. 107(2013)



436 Rezensionen Comptes rendus

Die Beschreibung von Debatten und
Auseinandersetzungen lässt unter anderem
erkennen, wie sich seit 1770 der Antagonismus

zwischen Feinden und Freunden der

Aufkläning zunehmend vertiefte, wie die
konfessionelle Abgrenzung stark von
Stereotypen geprägt war und wie die Gegen-
aufklärer schon früh auf Popularisierung
setzten «stellenweise fast im Sinne einer
Art seichten Infotainment des 18. Jahrhunderts»

(297). Auffällig ist auch, wie deutlich

exponiert damals schon jene Themen

waren, welche auch später und weit ins 19.

Jahrhundert hinein die Polarisierung
befeuern sollten, nämlich «Klöster», «Zensur»,

«Liturgie», «Priesterzölibat» und

«päpstlicher Primat» auf der einen und

«Konversionen», «Antijudaismus». «Hölle»
und «konfessionelle Intoleranz» auf der
anderen Seite. Im südlichen deutschen Sprachraum

der damaligen Zeit begegnet «eine
erstaunlich farbenfroh blühende Wiese, auf
der Periodika unterschiedlichster Ausrichtung

gediehen» (320). In der Tat erweist
sich das Feld ergiebig für Erkenntnisse zur
Geschichte von Presse und Kommunikation,

vor allem aber auch zum Verhältnis
von Kirchen und Aufklärung. Diesem
Bereich gilt denn auch das Hauptinteresse.
Der Einleitungsteil bietet eine umfassende

Darstellung zum Stand der Diskussion und
beleuchtet die katholische Aufklärung im
Heiligen Römischen Reich und deren

Wahrnehmung, was im Blick auf die
nachfolgenden Präsentationen eine zuverlässige
Grundlage schafft. In wohlhiendcr Weise

bleibt damit die Schilderang nicht auf die

Analyse der Kommunikation und ihrer
historischen Bedingungen beschränkt,
sondern sie trägt bei zum Verständnis der

kirchlichen und der theologischen Debatten

sowie der sich darin spiegelnden
Richtungsunterschiede. Durch Rückbezüge auf
das historische Umfeld kann der Verfasser

zeigen, wie deutlich schon für die Zeit vor
1800 Medien als Sensoren für

weltanschauliche Haltungen und ihre Entwicklungen

dienen können. Die Spannungsverläufe

sind gut nachvollziehbar, weil neben

den polemischen Texten auch Beiträge
berücksichtigt sind, welche die Perzeption
der jeweils anderen Seite erkennbar
machen. Die Darstellung erschließt die von
Zeitungen geprägte kirchliche
«Kommunikationslandschaft», ohne den Ansprach zu
erheben, die Kommunikation insgesamt zu
beschreiben; denn mediale Öffentlichkeit
wurde sehr stark, aber nicht ausschließlich
durch gelehrte Zeitschriften geschaffen -
auch weitere Medien wie Traktate und

Flugblätter, das Theaterspiel und vor allem
die Werke der darstellenden Kunst hatten
daran Anteil. Für den Bereich «gelehrte
Presse» lässt das Buch die Austauschmechanismen

und ihre Veränderung lebendig
werden - es entstehen weit mehr als die im
Titel versprochenen Konturen: Die Arbeit
ist ein beeindruckender Beitrag zum frühen

kirchlichen Pressewesen und zur
Geschichte der Aufkläning.

Luzem Markus Ries

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 437

Zur Religions- und Kirchengeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts:
Öffentlichkeiten. Geschlechter\>erhältnisse, Gesellschaft und Wissenschaft

Patrick Pasture/Jan Art/Thomas Buer-
man (Hg.), Gender and Christianity in
Modern Europe: Beyond the Feminization
Thesis, Leuven. University Press, 2012.
265 S.

Geschlecht und Religion ist ein nunmehr

gut bearbeitetes Forschungsfeld, und es

erscheinen immer neue Studien zu diesem
Thema. Die meisten behandeln die
Bedeutung der Religion für die Frauen, aber
in den letzten zehn Jahren ist das religiöse
Engagement der Männer verstärkt in den
Fokus geraten. Ein Ausfluss dieses Interesses

ist das von mir geleitete Forschungsprojekt

über «christliche Männlichkeit» im
19. und 20. Jahrhundert, dessen Ergebnisse
2011 in einem vom Leuven University
Press herausgegebenen Sammelband
vorgelegt worden sind. Auch die Anthologie
Gender and Christianity in Modern Europe

ist in diesem Verlag publiziert worden.
Die beiden Werke komplettieren einander.
Während das erstgenannte Buch in erster
Linie Genderkonstraktionen im skandinavischen

Protestantismus behandelt, hat das

Forschungsnetzwerk, das die hier in Frage
kommende Anthologie hervorgebracht hat,
sich vor allem mit dem Katholizismus
befasst. Die These einer Feminisierung des

Christentums in der Moderne bildet in beiden

Fällen den Ausgangspunkt der
Studien.

In einem einführenden Artikel stellt Patrick

Pasture die Feminisierungsthese, deren

Ursprang und ihre Ausdracksformen
vor. Mehrere Forscher haben geltend
gemacht, dass es im 19. Jahrhundert zu einer

Feminisierung der christlichen Kultur
gekommen ist und dass Religion eine der
weiblichen Sphäre zugeordnete Privatsache

wurde. Die These ist auch angewandt
worden, um die Säkularisierung der
Gesellschaft zu erklären. Andere haben die

Bedeutung der christlichen Organisationen

für die Emanzipierang der Frauen in der

protestantischen Welt und die wachsende

Bedeutung der Frauenkongregationen im
Katholizismus hervorgehoben. Die Kritiker

der Feminisierangsthese weisen auf die

Tatsache, dass die Kirchen von Männern
geleitet wurden und dass viele Männer
sich im öffentlichen und politischen Leben
für die Rechte und Interessen ichrer
Kirchen engagierten.

Die meisten Beiträge des Sammelbandes
sind von belgischen und niederländischen
Historiker/Innen verfasst und liefern Exempel

aus diesen Ländern. Drei Artikel
beziehen sich auf deutsche und einer auf
britische Verhältnisse. Hugh McLeod analysiert

die Debatte um die christliche
Sportbewegung, die sich im 19. Jahrhundert unter

den Namen Muscular Christianity in

Großbritannien verbreitete und dessen Ziel
es war, das christliche Mannsideal zu
modernisieren und die Gesellschaftsrelevanz
des christlichen Glaubens zu verstärken.
Es ging hier um die die Frage der
Unterscheidung zwischen christlichen und un-
christlichen Formen sportlicher Tätigkeit.
Thomas Buerman untersucht das Bild des

idealen christlichen Mannes in Erzählungen

von Männern, die als päpstliche
Soldaten (zouvaes) gedient hatten. Er sieht die

Feminisierangsthese teilweise bestätigt
durch die Gegenüberstellung von frommen
Müttern und irreligiösen Vätern und durch
die, wie er meint, Infantilisierung des

Männlichkeitsideals, die in den Beschreibungen

der Reinheit und des Opfergeistes
der jungen Soldaten zum Vorschein trete.
Auch Jan Art hebt in seinem Artikel über
die Marienverehrang im ultramontanen
Katholizismus die Rolle der Mütter als

religiöse Vorbilder hervor und plädiert für die

Verwendung psychologischer Erklärangs-
modelle, um die Feminisierang und Italie-
nisierung des ultramontanen Katholizismus

zu erklären. Im Gegensatz zu den an-

SZRKG. 107(2013)



438 Rezensionen Comptes rendus

deren Autoren des Buches sieht er den
Begriff der Feminisicrang nicht in erster Linie

als ein analytisches Werkzeug sondern
als eine historische Tatsache.

Der Theologe Bernhard Schneider
kritisierte die Feminisierangsthese schon vor
zehn Jahren. Er schlägt vor, dass man
zwischen verschiedenen Gesellschaftssektoren
unterscheiden und den Grad der Feminisierung

derselben untersuchen solle. In
seinem Beitrag stellt er auf Grund einer Analyse

der deutschen Debatte um die
Armutspflege fest, dass es nicht ganz falsch
ist, von einer Feminisierung des Caritas zu
sprechen, dass aber das Bild nuanciert
werden muss. Er erinnert daran, dass die
Organisation der Armenpflege lange Zeit
eine männliche Domäne gewesen ist, dass
die protestantischen Diakonissinnen unter
männlicher Führung standen und dass es

neben den weiblichen karitativen
katholischen Frauenkongregationen auch männliche

Kongregationen gab, die sich der
karitativen Tätigkeit widmeten.

Marit Monteiro und Marieke Smulders
untersuchen Männlichkeitskonstruktionen
der niederländischen Dominikaner in der

Zwischenkriegszeit. Monteiro stellt fest,
dass die monastischen Ideale des Ordens
aufgewertet wurden, warnt aber zugleich
vor einer allzu scharfen Gegenüberstellung
von katholischen und säkularen
Mannsidealen; ein «rein» katholisches Mannsideal

gab es nicht. Dies wird in Schnodders

Studie über die Männlichkeitsformierung

in einem dominikanischen Priesterseminar

bestätigt. Hier vermischte sich die
asketische dominikanische Spiritualität mit
bürgerlichen Männlichkeitsidealen. Das

spezifisch Katholische tritt vor allem in der

Betonung der religiösen Tugenden und des

Zölibats hervor. Eben das priesterliche
Zölibat war ein wichtiges konfessionspolitisches

Kontroversthema. Dies trat, wie
Angela Berlis zeigt, auch in den Debatten
zwischen Katholiken und Altkatholiken
während des Kulturkampfes in Deutschland

zutage. Die Altkatholiken, die ja das

Priesterzölibat abgeschafft hatten, stellten

das Zölibat als etwas Unmännliches dar,
während man auf katholischer Seite die
altkatholischen Pastoren als weibisch und
charakterlos bezeichnete.

In der neueren Forschung wird von
Tendenzen einer Remaskulinisierang der
katholischen Frömmigkeit in der ersten Hälfte

des 20. Jahrhunderts gesprochen. Als
Beispiel wird der Herz-Jesukult genannt,
der einen mehr demonstrativen und
«männlichen» Charakter erhalten haben
soll. Tine Van Osselear zeigt, dass
ähnliche Tendenzen auch im belgischen
Katholizismus vorhanden waren. Sie ist
jedoch kritisch gegenüber der üblichen
Interpretation, diese Entwicklung als einen
Ausdruck einer «Maskulinisierung» und
als Reaktion auf eine «Feminisierung» zu
betrachten. In ihrem Artikel stellt sie die

Anwendung dieser Begriffe als analytische
Kategorien in Frage, da dies leicht zur
Übernahme historischer Genderkonstruktionen

und im Endeffekt zu einem
essentialistischen Verständnis von Geschlecht
führe.

Marjet Derks knüpft in ihrem Artikel
über niederländische katholische Frauenvereine

an diese Argumentation an und

plädiert für die Verwendung des vielfältigeren

Genderbegriffs von Joan Scotts.
Wie Derks zeigt auch Michael E. Sullivan,
der sich mit der weiblichen Jugendbewegung

in Deutschland befasst, dass die
Frauenvereine zum Teil eine ähnliche
Ausrichtung wie die der Männer hatten, was in
beiden Fällen als eine Spiegelung der
veränderten Genderkonstruktionen der Gesellschaft

interpretiert wird.
Die Autoren haben das Ziel gehabt

wie es in dem Untertitel des Buches heisst

-, hinter die Feminisierangsthese zu gehen
(beyond the feminization thesis), ein Ziel,
das durch die Problematisierang des Femi-
nisierungsbegriffs und die Ausweitung der

Analyse auf die Konstraktionen von
Männlichkeit realisiert worden ist. Auch
wenn die Feminisierangsthese in vieler
Hinsicht in Frage gestellt werden kann, so
hat sie dazu beigetragen, die Forschung in

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 439

neue Bahnen zu lenken, wofür diese
Anthologie ein gutes Exempel liefert.

Lund Yvonne Maria Werner

Anne Cova/Bruno Dumons, Femmes,

genre et catholicisme. Nouvelles recherches,

nouveaux objets (France, XIXe-XXe
siècles), Lyon, 2012 Chrétiens et Sociétés

17). 205 S.

Cet ouvrage publié sous la direction d'Anne

Cova et Brano Dumons réunit huit
contributions présentées lors d'une journée
d'étude à l'Ecole normale Supérieure de

Lyon intitulée Femmes, genre et catholicisme.

Nouvelles recherches, nouveaux
chantier (France, XIXe-XXe siècles) et
organisée au sein du Laboratoire de Recherche

Historique Rhône-Alpes par Pascale

Barthélémy et Bruno Dumons. Ce volume
s'inscrit dans la réflexion française
actuelle visant à réexaminer la place des

femmes dans l'Eglise catholique romaine,
dans le sillage des recherches pionnières
de l'historien Claude Langlois (1984). Partant

de l'exemple français, l'ouvrage
comporte cinq thématiques principales: politique,

spiritualité, genre, féminisme et mission

au féminin.
Les deux premières contributions mettent

à jour la manière dont les femmes
catholiques utilisent l'associationnisme pour
investir l'espace public politique. Marie-
Emmanuelle Chessel s'intéresse à la Ligue
Sociale d'Acheteurs (LSA) entre 1900 et

1914, une association de consommateurs
fondée par des femmes catholiques qui
promeuvent les modes de consommation
«éthiques» respectant les conditions de
travail des ouvrières. Magali Della Sudda sc

penche sur la Ligue Patriotique des
Françaises (LPDF) sous la Troisième République,

ligue défendant la création d'une
République catholique.

Alors que la première auteure souligne
la volonté affichée de la LSA de promouvoir

les lois sociales promulguées par les

réformateurs républicains, notamment la

loi sur le repos dominical, la seconde insiste

sur l'opposition des femmes de la LPDF
à l'individualisme républicain de la
Troisième République. Au modèle individuel
de citoyenneté, les femmes de la LPDF
opposent un modèle conjugaliste de citoyenneté.

Ce modèle constitue une souveraineté

conjugale, mari et épouse devant parvenir
à une décision commune lors des

suffrages.

D'autre part, Marie-Emmanuelle Chessel

insiste sur le fait que les hommes et les
femmes travaillent conjointement au sein
de la LSA, «inventant un espace mixte»
qui devient le lieu non seulement de la
politisation des femmes mais également d'un
apprentissage de la démocratie puisque les

femmes y sont invitées à donner leur avis
sur des mesures sociales et des lois en

préparation. Magali Della Sudda montre, au
contraire, comment les femmes de la

LPDF respectent les normes de genre en

vigueur au sein de l'Eglise catholique,
basées sur une vision hiérarchisée et
complémentaire du genre. Ces femmes ne
revendiquent pas le droit de vote et d'éligibilité
mais la reconnaissance de leur foi dans la

sphère publique et l'instauration d'une
République catholique basée sur le modèle

conjugaliste. Pour obtenir cette reconnaissance,

elles mobilisent deux moyens:
l'engagement au sein des œuvres sociales,
expression privilégiée de leur «maternité
biologique et spirituelle» et l'alliance avec
l'Action Libérale Populaire, association
d'hommes catholiques à tendance libérale.

La deuxième partie de l'ouvrage, sans
doute la moins convaincante puisque les

questions de recherche ne sont pas clairement

formulées, est consacrée à la «spiritualité

au féminin». Dominique-Marie
Dauzet offre au lecteur diverses réflexions
sur une étude de cas portant sur les

rapports de pouvoir entre un directeur de
conscience et une sœur à la vie mystique
tourmentée, alors que Carol E. Harrison analyse

les modèles féminins présents dans le

Récit d'une sœur de Pauline Craven, mé-

SZRKG, 107(2013)



440 Rezensionen Comptes rendus

moire relatant l'histoire d'une famille qui
se convertit au catholicisme au XIXe
siècle. Elle insiste sur la présence simultanée

au sein du récit du modèle de la femme

catholique, pieuse, soumise, considérée

comme sainte, et de la femme moderne,
consciente de sa propre subjectivité et qui
construit son «moi» à travers l'écrittire.

La troisième partie est intitulée «le genre

en question». La contribution très pertinente

de Matthieu Brejon de Lavergnée
s'intéresse à l'espace charitable parisien au
XIXe siècle dans une optique genre. Il
démontre que la charité, habituellement perçue

comme un espace féminin, se masculinise

après la Révolution pour aboutir à un
lieu de division sexuée du travail où les
femmes s'occupent de la «charité en actes»
et les hommes de la réflexion savante
couplée d'un engagement politique.
Convoquant diverses archives d'œuvres
charitables, sa contribution déploie deux
niveaux d'analyse: les œuvres et associations
ainsi que les familles et les individus.
Concernant les œuvres et associations, l'auteur
montre qu'il existe un partage sexué des

visites charitables. Au niveau micro-social,
il définit la manière dont les réseaux familiaux

jouent un rôle déterminant dans
l'investissement charitable des hommes et des

femmes. L'auteur conclut en affirmant que
le rôle charitable-philantropique apparaît
comme un attribut de la masculinité
bourgeoise. Céline Béraud, quant à elle, se

penche sur les «relations entre les questions

de genre et les formes de contestations

actuelles au sein de catholicisme
français». Elle souligne l'absence de
contestation réelle du manque de légitimité et
de visibilité des femmes au sein de l'Eglise,

alors même qu'une féminisation des

«fonctions permanentes» est à l'œuvre.
Seules deux affaires récentes ont donné
lieu à des contestations ouvertes: «l'affaire
de la jupe» et celle de petites filles exclues
du service de l'autel. Toutefois, elle
souligne que ces prises de positions critiques
ne peuvent être assimilées à l'apparition
d'un nouveau régime de contestation.

La quatrième partie est dédiée au
féminisme catholique. Florence Rochefort se

concentre sur la stratégie de la revue
mensuelle La Femme contemporaine pour
investir la problématique du féminisme sans
toutefois adhérer à l'individualisme de la

Troisième République. La revue (1902
1914) créée en réaction au féminisme

laïque a pour ambition de défendre un
féminisme respectueux des normes de genre en

vigueur dans l'Eglise catholique. La stratégie

principale de la revue est d'éduquer les

femmes et les jeunes filles afin qu'elles
puissent «remplir leur fonction sociale» et
influencer mari et enfants. La revue apparaît

plus marquée par «une curiosité
intellectuelle pour le féminisme» que par une
ligne militante soutenant des réformes.
Mathilde Debusset analyse le groupe Femmes

el Hommes en Eglise formé en 1970 et

qui a pour ambition l'égalité fondamentale
entre hommes et femmes dans l'Eglise.
Elle se penche sur deux orientations de ce

groupe: le groupe en tant que mobilisation
de différents réseaux et le groupe comme
lieu de «réflexion et de diffusion d'une
pensée critique» sur le statut des femmes
dans l'Eglise.

Les deux dernières contributions ont

pour objet la «mission au féminin» vue
depuis l'étranger au XIXe siècle. Alexandrine

de La Taille suit l'itinéraire d'Anna du
Rousier. religieuse de la société du Sacré-
Cœur qui, de France, passe en Italie puis
aux Etats-Unis pour finalement s'établir au
Chili. Elle montre comment l'expérience
acquise par cette religieuse lui permet
d'établir la société du Sacré-Cœur au Chili.

Sarah Curtis se penche sur la pratique
du baptême clandestin d'enfants mourants

par les religieuses missionnaires de France
dans l'Empire Ottoman et en Chine. Selon

l'auteure, cette pratique fait partie
intégrante de la stratégie missionnaire et est

valorisée par l'institution ecclésiale.
Si cet ouvrage comporte l'avantage

d'offrir un aperçu des différentes manières

d'intégrer le genre dans les recherches sur
le catholicisme, on peut toutefois lui repro-

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 441

cher son manque de rigueur scientifique.
Trop de coquilles, de formulations bancales

et d'erreurs formelles ponctuent les

textes et desservent l'ensemble de l'ouvrage.

Une synthèse globale aurait également

été la bienvenue et notamment un
résumé des principaux besoins en matière
de recherche liant le genre et le
catholicisme.

Fribourg Caroline Rusterholz

Marc Breuer, Religiöser Wandel als Sä-

kularisierungsfolge. Differenzierungs- und
Individualisierungsdiskiirse im Katholizismus,

Wiesbaden, Springer Verlag für
Sozialwissenschaften. 2012, 482 S.

Der Autor ist sowohl Diplomsoziologe wie
auch Diplomtheologe und siedelt seine

Forschungsfrage am Schnittpunkt beider

Disziplinen an. Von daher fragt er nach

dem sich aufgrund von gesellschaftlichen
Differenzierungen und Säkularisierangs-
prozesscn (verbunden mit Individualisierung

und Pluralisierang) vor allem
deutschen Milieukatholizismus vollziehenden
Wandel. Nach dem Ende des Milieukatholizismus,

den Autoren wie Karl Gabriel,
Franz-Xaver Kaufmann und Michael
Ebertz religionssoziologisch gedeutet
haben, will er einen neuen Blick auf das

Phänomen werfen. Er stützt sich dabei auf die

soziologische Systemtheorie von Niklas
Luhmann, da «diese erstens ebenso eine

gesellschaftliche Strukturtheorie wie ein

Entwicklungsmodell bereitstellt, welches

gesellschaftliche Modernisierungsprozesse
als Umstellung gesellschaftlicher
Primärdifferenzierung hin zu funktionaler
Differenzierung erklärt... Zweitens beinhaltet
die luhmannsche Systemtheorie ein
wissenssoziologisches Modell, welches die

Veränderang von (Wissen), (Kultur) oder

- wie es bei Luhmann heißt - Semantik im
Zusammenhang mit der sozialstrukturellen
Entwicklung zu analysieren erlaubt [...].»
Er schließt daraus: «Die Frage stellt sich

also dahingehend, welchen Einfluss sozial-
strukturelle Veränderungen, die sich slruk-
lurbezogen sowie hinsichtlich individueller
religiöser Inklusion als Säkularisierung
auswirken, aufeinen Wandel religiöser
Semantiken [...] - (d. h.) religiöser Programme

(z. B. kirchliche Lehre) und religiöse
Praktiken (z. B. Gottesdienste) haben.»

(15f). Dieses höchst ambitiöse und wie die
Zitate zeigen sprachlich höchst komplexe
Projekt handelt der Autor in sieben Kapiteln

ab: Im 1. Teil werden die theoretischen

Konzepte eingeführt (Säkularisierung

und semantische Transformation;
religiöse Semantik im Katholizismus). Im
2. Teil geht der Autor vom milieuförmigen
Katholizismus als segmentärer Teilgesellschaft,

den ihn betreffenden
Transformationsprozessen und der «Säkularisierung in
diskursiven Spiegelungen» aus. Der 3. Teil
«Religiöse Gesellschaftsbeschreibung»
analysiert die katholischen «Diskurse zur
Eigengesetzlichkeit» und zur rimellen
Inklusion anhand der «Liturgischen
Bewegung».

Dieses breit gefächerte Programm stellt

vor beachtliche methodische Probleme, die

zu lösen dem Autor aus drei Gründen nicht
wirklich überzeugend gelingt. Der aus der

Soziologie übernommene (und auch dort
vielfach diffuse) Säkularisierungsbegriff
ist in hohem Maße vereinfachend. Säkula-

risierangsprozesse (im Sinne abnehmender
Relevanz der Religion, genauer des

Christentums) haben tiefere Wurzeln und setzten

auch um vieles früher ein (nicht erst in
der 1. Hälfte des 20. Jhs.) So wäre der sich

spätestens seit dem 18. Jhdt. entwickelnde
atheistische Säkularismus mit seiner ge-
schichtsphilosophischen und religionskritischen

These (französische Enzyklopädisten,

die Dreistadientheorie von Comte und

später von Karl Marx usw.) als eine der

geistesgeschichtlichen Grundlagen der
Säkularisierung ebenso wenigstens ansatzweise

zu reflektieren, wie die Erfindung
des wiederum in komplexem Zusammenhang

damit stehenden säkularen, d. h. nicht
mehr religiös, konkreter christlich legiti-

SZRKG. 107(2013)



442 Rezensionen - Comptes rendus

mierten Staates, eine Entwicklung die mit
der französischen Revolution politisch
wird. Die europäischen Säkularisienmgs-
prozesse und der damit verbundene Wandel

im Katholizismus, die im Zentram der
Arbeit stehen, lassen sich unabhängig
davon kaum begreifen. Denn die katholische
strikte anti-moderne Verweigerung eines

aggiornamento im 19. und bis ins 20.
Jahrhundert und die Suche danach im 2.

Vatikanum stellen unterschiedliche Versuche
dar, sich dem historisch neuen Phänomen
der Säkularisierang (Gesellschaft und Politik

waren historisch praktisch ausnahmslos

religiös begründet) einschließlich der
damit verbundenen Bedeutungsverluste der

eigenen Religion zu stellen. Die
ausschließliche Berufung auf soziologische
Differenzierangsdiskurse verleiht der
Arbeit damit allen historischen Rückblicken
zum Trotz eine eigenartige A-Historizität.

Damit verbunden ist ein zweite Kritik:
der Autor lässt sich weithin unkritisch auf
das Prokrastesbert einer Luhmannschen
Systemtheone spannen. Die Frage nach

der Differenzierangskompatibilität des

Katholizismus wird so zum einzigen Kriterium

für seine Modernitätskompatibilität,
die ihrerseits als Letztkriterium fungiert.
Nun geht Luhmann bekanntlich davon aus,
dass moderne Gesellschaften sich in
Teilbereiche ausdifferenzieren (Wirtschaft,
Politik, Wissenschaft, später auch Ethik), die
nach unterschiedlichen Codes funktionieren,

die zu integrieren nicht möglich, ja
sogar konterproduktiv ist. Diese Differen-
zierangstheorie bettet er in seinen späteren
Werken in eine Evolutionslogik ein, die
deterministische Züge trägt. Eine theologische

oder philosophische Rezeption seiner

Theorie erweist sich von daher als

schwierig, da beide Disziplinen per deßni-
tionem das Ganze der Realität und damit
auch der Gesellschaft im Blick haben und
anthropologisch, d. h. ausgehend vom
Menschen, argumentieren. Ein personales
ethisches Handeln in einzelnen
Teilbereichen nach unterschiedlichen Codes ist
aber unmöglich, bzw. es würde die Auf¬

lösung des Subjekts und damit der Ethik,
und ebenso der Theologie bedeuten. So
kann niemand sagen, dass weil der Code
der Wirtschaft Haben Nicht-Haben ist, er
durch sein Handeln unabhängig von allem
anderen sein Hab und Gut maximieren
darf. Dies ist nicht nur aus theoretischen,
sondern auch politischen Gründen wichtig.
Auch soziologische Debatten kreisen heute
daher zunehmend um Fragen wie
angesichts Individualisierung und Pluralismus,
aber auch Säkularisierung gesellschaftliche
Integration in modernen, pluralistischen
Gesellschaft möglich ist, ohne die damit
verbundenen Freiheitsgewinne durch
bedenkliche, ja keineswegs nur katholische,
sondern auch totalitäre Integralismen
preiszugeben. In der Arbeit finden sich zwar
erste Ansätze für ein diesbezügliches Pro-
blembewusstsein. so wenn der Autor die
These von Alois Hahn referiert (126),
wonach der Nationalismus eine derartige
Integration ermöglichte (ohne allerdings auf
die teils sehr negativen Folgen zu
verweisen). Die Luhmannsche Theorie mag
demnach in nachholender Bewegung einige

Einblicke für eine historische
Katholizismusforschung geben, als weitgehend
unhinterfragte Grandlagentheorie taugt sie
nicht.

Mit der Orientierung an Luhmann
verbindet sich notwendig ein weitgehendes
Theologie-Defizit. Um nur ein Beispiel zu

nennen: der Autor meint, dass weitgehend
unklar ist, wieso sich die katholische
Kirche seit dem 2. Vatikanum offensiv zu
Religionsfreiheit bekennt (14: 990. Nun

mag es durchaus soziologische Teilerklä-
rangen für eine derartige Entscheidung
geben, die meistens recht kurzschlüssig den

optimistischen, liberalen Zeitgeist der
1960er Jahre dafür bemühen. Wesentlich
waren jedoch theologische und ethische
also normative Argumente für Dignitatis
humanae, die jedoch hier wie auch im
Zusammenhang mit der katholischen Soziallehre

nicht in den Blick kommen. Eine

derartige Soziologisierang ohne normative
Basis führt jedoch notwendig in jene Apo-

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 443

rie, die Modernekompatibilität zum
normativen Letztkriterium macht.

Die Arbeit enthält demnach interessante
Teileinsichten und eine umfassende
Aufarbeitung der Literatur zum Milieukatholizismus.

Aufgrand der unkritischen
Übernahme soziologischer (teils sprachlich
schwer verdaulicher) Zugänge versperrt sie

jedoch einer weiterführenden Sicht auf das

Phänomen eher den Blick als dass sie sie

eröffnet. Dies ist zu bedauern, da der
Autor hätte er sein theologisches Standbein

gleicherweise kompetent in Anschlag
gebracht - die Frage nach der Zukunft der

Religion und des Christentums in Europa,
die zweifellos zu den spannendsten der
Gegenwart gehört, fundiert hätte weitertreiben

können.

Wien Ingeborg Gabriel

Oliver Zimmer, Remaking the Rhythms of
Life. German Communities in the Age of
the Nation-State, Oxford, University Press,
2013 Oxford Studies in modem European

history), 412 S.

Nation und Nationalstaat als

Untersuchungsgegenstand sind in den letzten Jahren

vielfach in den Schatten der Globalgeschichte

geraten. In methodischen Debatten

um globalgeschichtliche Erweiterungen

der Geschichtsschreibung rückten
zentrale Themen der Nationalismusforschung
wie das Verhältnis von Stadt. Region und
Nation in den Hintergrund. Nun legt der in
Oxford lehrende Historiker Oliver Zimmer
ein Buch vor, das an die klassischen
Untersuchungsfelder von Nations- und

Regionsbildung anknüpft und sie methodisch
weiterführt.

Zimmer, ausgewiesener Kenner der
europäischen Nationalismusforschung, untersucht,

«how men and women strove to
regain a sense of place in a changing world»
(1). Er fragt nach den «new rhythms and

routines» (2), mit denen die städtische
Bevölkerung des deutschen Kaiserreichs in

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
auf die gesellschaftlichen, sozialen,
wirtschaftlichen und kulturellen Veränderungen

ihres Alltags reagierte. Seine zentrale
methodische Perspektive ist die von «place
and place-making, conceived as both physical

intervention and emotional attachment»

(6). Dieser Zugang bietet zwei
Vorteile: Zum einen vermeidet Zimmer mit
dem Leitbegriff des Lebensrhythmus das

wegen seiner häufig teleologischen Aufladung

in die Kritik geratene Modemisie-
rungsparadigma. Zum anderen bietet dieser

Zugang eine analytische Klammer für
auf den ersten Blick heterogene
Untersuchungsgegenstände: lokale Wirtschaft,
Debatten um Schulerziehung,
Einbürgerungsverfahren und die Feier von Festen in
der städtischen Gemeinschaft. Zimmer
analysiert diese Veränderungen im
Lebensrhythmus am Beispiel von drei

mittelgrossen Städten unter 100.000 Einwohnern:

Ludwigshafen in der bayerischen
Pfalz, Augsburg im bayerischen Schwaben
und Ulm in Württemberg. Alle drei waren
in unterschiedlichen Anteilen konfessionell

gemischt, in allen wirkten einflussreiche

nationalliberale Akteure. Die
Unterschiede in wirtschaftlichen Ressourcen
reichten vom eher durch Handel und
Handwerk geprägten Ulm bis hin zum
industriellen Senkrechtstarter Ludwigshafen
mit einem rasanten Bevölkerangswachs-
tum im Untersuchungszeitraum.

Die Untersuchung gliedert sich in drei
Teile. Der erste mit dem Titel «Journeys»
analysiert zunächst die Dynamiken der
lokalen Wirtschaft in den drei Städten und
widmet sich dann den Debatten um
Schulerziehung, die in unterschiedlicher
Gewichtung in den drei Städten als
«transformative agents in an evolving shared

space» (69) angesehen wurden. Vorstellungen

von Konkurrenzfähigkeit und
Investitionen, materiell und ideell, sind hier
die Klammer fur die jeweiligen «Reisen»
in die Zukunft. Im zweiten Teil «Place-
makers» untersucht der Autor Debatten
und Praktiken um die Vergabe des Bürger-

SZRKG. 107(2013)



444 Rezensionen Comptes rendus

rechts. Daneben untersucht er die
Herausforderungen, in die die jeweilige Bürgergemeinde

durch die zunehmende Binnenmigration

gestellt wurde, und analysiert die

praktischen und diskursiven Lösungsversuche.

Der dritte Teil, der das titelgebende
«Rhythm» aufnimmt, analysiert die «hidden

rhythms» (173) des öffentlichen
Stadtlebens. Darunter fallen zwei Feste, der
Sedanstag als inoffizieller Nationalfeiertag
des Kaiserreichs, jedoch mit unterschiedlicher

Akzeptanz in verschiedenen
Regionen, und das katholische Fronleichnamsfest.

Ein weiteres Thema dieses Teils sind
die liberalen Vorstellungen von Fortschritt
und gesellschaftlicher Dynamik, die der

Autor an Diskussionen und Massnahmen
rund um die jeweiligen Stadttheater sowie

um Hygiene und Gesundheit untersucht.
Die Analyse stützt sich auf eine sehr

breite Quellenbasis. In der Darstellung
seines Gegenstands gelingt es dem Autor,
ein plastisches Bild der Lebenswelt in den

drei Städten zu zeichnen. Die Gestaltungsversuche

von Räumen und Rhythmen des

Lebens werden anhand von vielen
konkreten Beispielen aus dem Alltagsleben
deutlich gemacht. Den einzelnen Teilen
sind einleitende Kapitel vorangestellt, in
den Ausführungen finden sich zahlreiche
Binnenvergleiche zwischen den drei Städten.

Dennoch nimmt die Studie dem Leser
nicht überall die Aufgabe ab, sich den

roten Faden in der Fragestellung wieder zu

vergegenwärtigen, was angesichts des
Materialreichtums nicht immer ganz leicht ist.
Es ist Anliegen und innovativer Ansatz der

Studie, unterschiedliche Gegenstände unter
einem Leitbegriff zusammenzubringen.
Für einige Gegenstände erscheinen diese

Leitbegriffe besonders schlüssig, für andere

weniger. Deshalb hätten einige
synthetisierende Passagen mehr die Leserfreundlichkeit

noch erhöht.
Im Schlusskapitel diskutiert Zimmer im

Licht seiner Ergebnisse zentrale Themen,
die die Nationalismusforschung seit

langem beschäftigen. Gegen ein uniformes
Modernisicrungsparadigma setzt er die

Vorstellung von ((change as an unpredictable

process» (296). Der modellhaften
Trennung von lokaler und nationaler Ebene

setzt er, aufbauend auf vorherige
Überlegungen der Forschung, die Verwobenheit
dieser Sphären entgegen. Sein Beitrag zur
Diskussion um die Durchsetzung nationaler

Gedanken ist statt der inzwischen vielfach

verworfenen «top-down»-Perspektive
die Metapher eines «complex dance, one
that owed its existence less to generic rales
than to the improvisation of its participants.

[...] Certain dancers were at times
innovating and leading the way, but at other
times they were just dragged along» (303).
Damit unterstreicht er eine Auffassung von
Nationalismus als kollektiver Praxis, die
ergebnisoffen und auf verschiedenen Ebenen

unterschiedlich intensiv war.
Es ist das Verdienst des Buchs, auf ein

in den letzten Jahrzehnten sehr gut
erforschtes Thema einen neuen methodischen

Blick zu entwickeln. Die Studie hat
das Potential, der Nationalismusforschung
wertvolle Impulse zu verleihen.
Wissenschaftler, die sich mit dem Verhältnis von
Region und Nation im deutschen nation-
building beschäftigen, werden dort viele
Inspirationen finden.

Basel Patricia Hertel

Emiel Lamberts, Het gevecht mei Leviathan.

Een verhaal over de politieke orde-

ning in Europa 1815 1965, Uitgeverij
Bert Bakker Amsterdam 2012, 428 S.

Die Kirche und die katholische Bewegung
gehörten im 19. Jahrhundert zu jenen
gesellschaftspolitischen Kräften, die sich in
verschiedenen Ländern wie in Deutschland
und in der Schweiz gegen die Omnipotenz
des national-liberalen Staates zur Wehr
setzten. Der belgische Historiker Emiel
Lamberts, ein international bekannter
Spezialist für die Geschichte der Christlichen
Demokratie, zeigt die Aktionen katholischer

und konservativer Vereinigungen

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 445

und Persönlichkeiten gegen den säkularisierten

Kulturstaat - bei Lamberts nach

Thomas Hobbcs «Leviathan» genannt
am Beispiel eines internationalen
katholisch-konservativen Netzwerkes auf. Dabei
bedient sich Emiel Lamberts der spannenden

Biografie des österreichischen Aristokraten

und Diplomaten Gustav von Blome,
eines Grossenkels Metternichs. der in der

«Black international» und in der «Union
de Fribourg» eine bedeutende Rolle spielte.

Blome verfasste eine Broschüre unter
dem Titel «Wo ist Europas Zukunft?», in
der er sich gegen die Omnipotenz des

Nationalstaates und für den Schutz der

sogenannten Zivilgesellschaft mit ihren
Assoziationen aussprach. Um Blome bildete
sich ein Netzwerk, in dem neben anderen

der Schweizer Bischof Gaspard Mermillod,

der holländische Bankier Jan Willem
Cramer, der belgische Industrielle Joseph
de Hemptinne und der österreichische
Sozialreformer Karl von Vogelsang wirkten.
Während die Kirche in erster Linie den

Absolutismusansprach des Nationalstaates
als Kulturstaat bekämpfte, verteidigten die

Konservativen ihr Gesellschaftsmodell mit
konservativen, teilweise sogar reaktionären

Zügen und gründeten intermediäre
Vereinigungen als Gegengewichte zum nationalen

Zentralstaat. Um das gewöhnliche
Volk zu mobilisieren, entwickelten die
katholischen Konservativen auch sozialrefor-
merische Konzepte, die sich gegen die

Exzesse des Kapitalismus wandten. Ausdruck
davon war die ((Union de Fribourg», die

1891 zur berühmten Enzyklika «Rerum no-

varam» von Papst Leo XIII. und 40 Jahre

später, 1931, als Fortsetzung zur Enzyklika
«Quadragesimo anno» von Pius XI. führte.

Emiel Lamberts Buch ist vor allem
deshalb lesenswert, weil es die ideologischen
Wurzeln der «Europäischen Volkspartei»
im europäischen Parlament in neuen
Perspektiven beleuchtet und damit einen

Bezug zur Gegenwartsgeschichte herstellt.
Blomes Zirkel verbanden ihren
gesellschaftspolitischen Konservativismus mit
religiös-politischen Konzepten, die später

die Entstehung der «Christlichen Demokratie»

erleichterten. Die Intellektuellen
und Politiker vertraten in der «Schwarzen
Internationalen» zwar zuweilen sozialreaktionäre

Gesellschaftsideen; vom Zeitkolorit
der monarchistischen Epoche vor dem

Ersten Weltkrieg losgelöst, verweisen ihre

Konzepte in mancher Beziehung auf die

Weltanschauung der Christlichen Demokratie

nach dem Zweiten Weltkrieg. In
einem Vortrag wies Emiel Lamberts auf
die longue durée der supranationalen
Konzepte hin, die nach 1945 zu den Institutionen

der Europäischen Gemeinschaften
führten, an deren Ursprüngen
christlichkonservative Staatsmänner wie Adenauer,
De Gasperi und Schuman standen. Nach
1945 sprachen sich die Christdemokraten
für die soziale Marktwirtschaft, das heisst
für einen gebändigten «sozialen» Kapitalismus

aus. Nach dem Zusammenbruch der
autoritären und totalitären Regimes im
Zweiten Weltkrieg bauten christlich inspirierte

Konservative nach 1945 in
Westeuropa eine neue europäische Gesellschaft
auf, in der sie die Prinzipien der Christlichen

Demokratie und des politischen
Liberalismus miteinander versöhnten. Dieser
ideologische Rahmen erhellt - und das ist
das Verdienst von Lamberts Buch - die

Ursprünge der «Europäischen Volkspartei».

Die Studie des belgischen Historikers
bietet neue Interpretationen der Parteiengeschichte

im Europa des 19. und 20.
Jahrhunderts und verdient eine Übersetzung
ins Deutsche oder Englische.

Freiburg/Solothurn Urs Altermatt

René Schiott, Papsttod und Weltöffentlichkeit

seit 1878. Die Medialisierung
eines Rituals, Paderborn, Ferdinand Schö-

ningh, 2013 Veröffentlichungen der
Kommission für Zeitgeschichte, Reihe B:
Forschungen, Bd. 123), 269 S.

Als Papst Benedikt XVI. am 11. Februar
2013 erklärte, dass er zum 28. Febraar

SZRKG. 107(2013)



446 Rezensionen Comptes rendus

desselben Jahres um 20 Uhr von seinem
Amt als Papst zurücktreten werde, konnte
das ritualisierte Verfahren vom Ableben
eines Papstes bis zur Wahl seines
Nachfolgers natürlich nicht durchgeführt werden.

Es bleibt auch abzuwarten, wie der
Vatikan reagieren wird, sollte der nunmehr
emeritierte Pontifex sterben. Gleichwohl
ist der Vorgang den meisten Zeitgenossen
noch durch den Tod Johannes Pauls II. in
bleibender Erinnerung. René Schiott hat

nun in der «blauen Reihe» der Kommission

für Zeitgeschichte auf Grandlage seiner

2011 in Gießen eingereichten Dissertation

die Arbeit entstand am Gießener

Graduiertenkolleg «Transnationale
Medienereignisse von der Frühen Neuzeit bis

zur Gegenwart» die Geschichte der

Papsttode zwischen 1878, dem Tod Pius'
IX.. und 1978. dem Ableben Johannes
Pauls I.. auf innovative Art aufgearbeitet.

Dies geschieht auf der Basis einer luzi-
den und durchdachten theoretischen und
methodischen Grandlage, die die Impulse
der Mediengeschichte auf überzeugende
Art und Weise aufgreift. Das Ritual um
den Papsttod wird als «medialisiertes
Ereignis» (Vgl. Frank Bösch/Patrick Schmidt.
Mediahsierie Ereignisse. Performanz.
Inszenierung und Medier, seit dem 18.

Jahrhundert, Frankfurt a. M./New York
2010) verstanden und von den historischen
Veränderangen der Medienlandschaft in

besonderer Weise beeinflusst, so könnte

man zumindest ein Ergebnis dieser gelungenen

Studie vorwegnehmen. Im .An¬

schluss an Arnold van Genneps «Rites de

passage» definiert er den Papstwechsel als
ein Umbrachereignis mit einem Drei-Pha-
sen-Ablauf, welcher sich in die drei
Abschnitte Papsttod, Konklave und Papsteinsetzung

gliedern lasse, mit Zeremonien
und Riten, die sich auf die einzelnen .Ab¬

schnitte bezögen. Schiott verbindet dies
mit einem ebenfalls drei Elemente umfassenden

Ritualkonzept Das Primärritual
bestehe in den Sedisvakanzzeremonien als

solche. Diese erführen eine sekundäre Ri-
tualisiening durch die Medien und schließ¬

lich eine tertiäre Ritualisiening durch die
Rezipienten. Gleichwohl macht Schiott
deutlich, dass nur der Papstwechsel «als
Ganzes [...] verändernd und transformativ»
(20) wirke.

Im Medienereignis Papsttod. so Schiott
weiter, seien die althergebrachten Rituale
durch die Medien einer Öffnung und
Veränderung unterzogen worden. Zum Teil
hätten die Medien selbst Rituale erfunden,
bzw. wären eine Symbiose mit den
traditionellen Ritualen eingegangen. Zuletzt
dürfe auch die Anpassungsfähigkeit des

Vatikans an die Medienlogiken nicht
unterschätzt werden. (Gerade zum letzten
Punkt vgl. Klaus Große Kracht. Presse und
Kanzel. Päpstliches Medienverständnis
und katholische Publizistik in Deutschland
[1920er 1970er Jahre], in: Ute Daniel/
Axel Schildt [Hg.]. Massenmedien im

Europa des 20. Jahrhunderts, Köln/Weimar/Wien

2010, 331-356.) Die Quellenbasis

der Dissertation ist beeindrackend,
mehr als 30 Zeitungen aus drei Ländern
wurden berücksichtigt, dazu die vatikanischen

Veröffentlichungen ebenso wie eine

ganze Reihe von archivalischen Beständen.

Allerdings wird nicht ganz klar, ob

man von der Auswahl der Länder
(Deutschland. Frankreich. Großbritannien)
wirklich Schlussfolgerungen auf die
Weltöffentlichkeit ziehen kann, wie es der Titel
der Monografie induziert.

Im ersten inhaltlichen Kapitel konturiert
der Verfasser die Besonderheiten des Todes

Pius' IX. im Jahre 1878, also seiner
Ansicht nach am Beginn der massenme-
dialen Sattelzeit. Hier wie auch in den
folgenden Kapiteln wird zunächst die Media-
lität des Ereignisses rekonstraiert, ehe

dann der Rinialablauf und seine möglichen
Änderungen diskutiert und in einem
darauffolgenden Kapitel die Visualisierangs-
techniken und -Strategien dargestellt werden.

Daran schließt sich ein Überblick
über die Diskurse in den Nachrafcn an, um
danach die transnationale Dimension des

Papsttodes aufzuzeigen. Pius IX. war der

Papst, von dessen Leiche das erste Foto

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 447

geschossen worden ist. Erstmalig gelang
es der Massenpresse, den Tod eines Papstes

und die damit verbundenen Rituale
einer breiten Öffentlichkeit zugänglich zu
machen. Hierin liegt wohl die besondere
medienhistorische Bedeutung dieses Papsttodes.

Das zweite Kapitel überschreibt Schiott
als Innovationszeit und setzt sich mit den

vier Papsttoden zwischen 1903 und 1939
auseinander. Er rekonstruiert hier den nicht
gerade geringen Einfiuss, den die technischen

Innovationen wie Fotografie, Radio
und Film auf die Rituale des Papsttodes
ausgeübt haben. Der Vatikan war keineswegs

ein passives «Opfer» der
Medieninnovationen, sondern versuchte steuernd
Einfiuss zu nehmen, so etwa durch die

Gründung eines Presseamtes oder den seit
1939 bestehenden Sender «Radio
Vatikan». Gleichzeitig kam es auch zu kleinen
Modifikationen im Ablauf des Rituals, die
Schiott vorsichtig als «Modernisierung»
(124) bezeichnet.

Das dritte Kapitel widmet sich dann zur
Gänze dem Tod Pius' XII. im Jahre 1958,
dem ersten Papsttod im Fernsehzeitalter.
Die Besonderheit dieses Todesfalls liegt
wohl in dem einmaligen Vorgang, dass der
Leibarzt des Papstes Fotos vom im Sterben

liegenden Pius an die Öffentlichkeit brachte,

was zu einem veritablen Skandal führte.
Dies lag wohl nicht zuletzt daran, dass

«die Symbiose aus den beiden
gemeinschaftsbildenden Phänomenen Ritual und
Femsehen erstmals ihr Potential [entfaltete]»

(154). Wie Schiott schon an anderer
Stelle ausgeführt hat, war der Vatikan mit
der Situation einigermaßen überfordert,
wie nicht nur der Skandal um die Bilder
des sterbenden Pontifex deutlich machten,
sondern auch eine ganze Reihe nicht
beabsichtigte Ablaufänderangen. Es habe sich
hierbei eine nicht intendierte «Performanz
der Sterblichkeit» entwickelt. (Vgl. hierzu
auch René Schiott, Performanz der
Sterblichkeit: Der Tod Papst Pius' XII. [1958]
als Medienereignis, in: Bösch/Schmidt
[Hg.], Medialisierte Ereignisse, 198-222.)

Die drei darauffolgenden Papsttode
zwischen 1963 und 1978 bezeichnet der
Verfasser in seinem vierten Kapitel als
Inkubationszeit für das Medienereignis,
welches der Tod Johannes Pauls II. im Jahr
2005 darstellen sollte. Schiott kann
überzeugend die Fundamente für dieses
Ereignis herausarbeiten, wie beispielsweise
eine Vereinfachung des Rituals, die
Popularisierung des Papstamtes oder aber auch

die Expansion des Wirkungsgrades der

Papsttode als ein quasi globales Ereignis
(vgl. 211).

Der Papsttod Johannes Pauls IL steht

seiner Ansicht nach somit im «Zeichen der

Kontinuität», wie er es in seinem Schlusskapitel

darlegt. Ausgehend von allen zehn

Papsttoden zwischen 1878 und 2005 fasst
René Schiott fünf übergreifende Erkenntnisse

zusammen (226): Erstens ließen sich
wiederkehrende Berichterstattungsmuster
und -motive beobachten; zweitens,
mediale Eigenlogiken hätten einen profunden
Einfiuss auf das Ereignis Papsttod; drittens
ließe sich eine «Globalisierung» desselben

nachweisen; viertens ließen sich Mechanismen

zur Konstituierung eines
Medienereignisses hieraus erarbeiten. Fünftes habe

der Vatikan erhebliche Anpassungsleistungen

unternommen.
Schiotts Schlussfolgerang, dass zumindest

hinsichtlich des Rituals des Papsttodes
die Alternative zwischen Säkularisierung
und Wiederkehr der Religion keine ist,
sondern vielmehr beide Aspekte miteinander

zu verbinden seien, ist durchaus
zuzustimmen. In jedem Fall aber zeigt dieses
Buch das große Potential der Verbindung
von Mediengeschichte und kulttirhistorisch
verstandener Religions- bzw. Kirchengeschichte.

Münster Benedikt Branner

SZRKG, 107(2013)



448 Rezensionen Comptes rendus

Markus Roth, Karl von Österreich-
Kaiser' - Kriegsherr - Kirchenmann.
Politischer Heiliger in der Neuzeit?, Hamburg,
Dr. Kovac, 2013, 169 S.

Beim Verlag Dr. Kovac GMBH tituliert
sich der Bd. 15 der Schriftenreihe Studien

zur Kirchengeschichte: Karl von Österreich:

Kaiser Kriegsherr - Kirchenrnann.

Politischer Heiliger in der Neuzeit?
Er wurde vom Theologen Markus Roth
verfasst und 2013 publiziert.

Die 169 Seiten umfassende Studie gliedert

sich nach der Einleitung in vier
Abschnitte: Das Selig- und Heiligsprechungs-
verfahren; Politische Heilige gestern und
heute; Karl I. aus dem Hause Habsburg;
und endet mit der Schlußbemerkung samt
Quellen- und Literaturverzeichnis.

Höchst informativ ist die Darlegung der
historischen Entwicklung im Selig- und

Heiligsprechungsverfahren. Im ersten
Jahrtausend erfolgte die exquisite Verehrung
von herausragenden Persönlichkeiten durch
das gläubige Volk vereint mit Bischöfen,
wobei sich drei Kategorien herausbildeten:

Märtyrer. Bekenner und Asketen. Die
Gottesmutter Maria, biblische Gestalten,
insbesondere die Apostel wurden von
Anfang an als Heilige verehrt.

Papst und Papsttum traten bei
Heiligsprechungen erst mit der Kanonisation
Ulrichs von Augsburg im Jahre 993 durch
Papst Johannes XV. (985-996) auf den

Plan.
Von da an wurden spezielle Regeln und

Vorgangsweisen, insbesondere die kurial-
päpstliche Zentralisierung, zu Selig- und

Heiligsprechungen vorgeschaltet. Beim
Wunder wurden Zeugenbefragungen und
Fragenkataloge, sogenannte Interrogato-
riae. Prüfung der Unterlagen durch eine in
Rom ansässige Kardinalskommission werden

notwendig. Die Bestimmungen des

Codex Iuris Canonici von 1917 verfeinerten

und spezifizierten das Verfahren. Die
Zuständigkeiten und Aufgaben des Promotors

fidei. des Postulators. der «congregano
antepraeparatoria», die erst fünfzig Jah¬

re nach dem Tode eines präsumptiven
Kandidaten ihre Untersuchungen über den

heroischen Tugendgrad oder das

Martyrium beginnen darf, werden
kirchenrechtlich verordnet. Die triadischen Tugenden

Glaube, Hoffnung und Liebe, sowie
die Kardinalstugcnden Klugheit, Gerechtigkeit,

Mäßigung und Tapferkeit werden
einer Würdigung unterzogen. Die Ergebnisse

werden in der «congregatio praepara-
toria» von den Kardinälen der Ritenkongregation

zur Weiterverfolgung des
Verfahrens oder zum Abbruch geprüft. Den
Abschluß des Procederes bildet unter dem
Vorsitz des Papstes die «congregatio
generalis». Alles Weitere unterliegt der
Entscheidungsvollmacht des Papstes. Mit dem
II. Vatikanum und dem neuen Codex Iuris
Canonici 1983 ergaben sich weitere Reformen.

Wunderprozesse hatten schon im
August 1948 zur Gründung des «Collegium

medico» geführt. Die Eröffnung
eines Seligsprechungsverfahrens wurde
infolge konziliarer Aufwertung der Bischofsgewalt

von der Kurie und dem Papst nun
den Ortsbischöfen anheim gestellt.

Die Anzahl der notwendigen Wunder
wurde reduziert und modifiziert. Für die
Seligsprechung genügt ein ordnungsgemäß
approbiertes Wunder und für die
Heiligsprechung ist ein Wunder notwendig, das

sich nach der Seligsprechung eingestellt
hat. Im Geist und in der päpstlichen
Vollmacht des I. Vatikanums kann der Papst
selbstredend von Wundem und dem
Zeitabstand dispensieren.

Bei der Frage: «Braucht es die Praxis
der Heilig- und Seligsprechung?» (36ff.)
weist der Autor auf diverse Kritiken wie
die große Zahl an Beatifikationen und Ka-
nonisationen, die Einseitigkeit der
Auswahl, den praktizierten Lobbyismus, die
mangelnde Transparenz und die immensen
Kosten hin. Mit der Antwort des Papstes
Johannes Paul II. auf die inflationären
Heilig- und Seligsprechungen «Der Heilige

Geist selbst sei an der großen Zahl

von Glaubensvorbildern schuld» (36),
weicht der Autor der Frage aus, ob und

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 449

wieweit die Heiligen und Seligen unsere
Fürsprecher und Mittler bei Gott sind.

Bei den Untersuchungsmodalitäten zur
Seligsprechung von Kaiser Karl hat Roth
einen extensiven biographischen Aufriss
vorangestellt, neben der Sixtus-Affäre
werden selbst die deutschen Kriegsgeneräle

Ludendorff und Hindenburg zur Sprache
gebracht. Im spirituellen Lebensbild des

Kaisers (99ff) wird die Gottesliebe, die
Eucharistie- und Marienfrömmigkeit sowie
die Nächstenliebe des Hauses Habsburg
gewürdigt. Karls Lebensmaxime, die er kurz
vor seinem Sterben offen aussprach, wird
zitiert: «Mein ganzes Streben geht dahin, so
klar wie möglich in allem den Willlen
Gottes zu erkennen und zu erfüllen, und

zwar so vollkommen wie nur möglich.»
Beim Seligsprechungsprozess selber

versuchte man, so gewissenhaft wie möglich

die Prozessordnung einschließlich
Wundernachweis zu realisieren. Über die
offizielle Seligsprechung am 3. Oktober
2004 zitiert Autor Roth einen Zeitungsartikel:

«Johannes Paul II. hat am Sonntag
den letzten österreichischen Kaiser, Karl I..
selig gesprochen. Knapp 20.000 Gläubige
verfolgten bei sommerlichen Temperaturen

die Zeremonie am Petersplatz, an der
mehrere Tausend Pilger aus Österreich
teilnahmen. Zur Seligsprechung waren
Delegationen aus allen Kronländern der
Donaumonarchie und aus Madeira gekommen,

wo Karl 1922 im Exil starb.»
Historisch nüchtern resümiert der Autor

seine empfehlenswerte, vorzügliche Studie:

«So kann abschließend aus den

Betrachtungen der Schluß gezogen werden,
dass Karl, trotz seiner monarchischen Stellung

versuchte, ein heiligmäßiges Leben
zu führen...» Letztlich ist er aber dennoch
zu einem echten «(persönlichen) Heiligen
im politischen Amt» geworden.

Auf Beckmesserei will der Rezensent
nicht ganz verzichten, auf S. 26 müßte es

in der Zwischenüberschrift wohl «Wunder»

statt «Wunde» heißen.

Graz Maximilian Liebmann

«...ins Museum der Altertümer».
Staatstheorie und Staatskritik bei Friedrich
Engels, hg. Samuel Salzborn, Baden-Baden,

Nomos, 2012 Staatsverständnissc,
Bd. 47), 198 S.

«Friedrich Engels ist wieder aktuell. Angesichts

der globalen Wirtschafts- und
Finanzkrisen der letzten Jahre werden die

Analysen von Karl Marx und Friedrich
Engels wieder öffentlich diskutiert, erleben
eines ihrer vielen Revivals in der
Geschichte. Es scheint fast so. als würde jede
Generation Marx und Engels wieder neu
für sich entdecken und ihre Interpretationen

mit Blick auf die jeweils
gegenwärtigen Transformationen der bürgerlichen

Gesellschaft und der kapitalistischen

Ökonomie neu reflektieren. Der
Band macht sich stark für eine Lesart von
Engels, die dessen theoretisch-konzeptionelles

Eigengewicht würdigt und es zwar
im Marxschen Kontext liest, aber betont,
dass gerade mit Blick auf das Thema
Staatstheorie und Staatskritik die (marxistische)

Theorie eigentlich eine (engelscho
ist.» Soweit der Klappentext mit seiner
scheinbar so eingängigen «Würdigung»
von Friedrich Engels (1820-1895). Die
hier «theoretisch-konzeptionelles Eigengewicht»

genannt wird. Jede «Würdigung»
dieses «Eigengewichts» setzt aber
unumstößlich etwas voraus: Wissen, was das ist.

Der Band enthält neun Beiträge: Fünf
im ersten Teil Staatsanalyse und Staatskritik.

Vier im zweiten Kontexte und Kon-
textualisieiiingen. Beiträger sind mehr
oder weniger bekannte, geschichtlich
orientierte Sozial- und Politikwissenschaftler.

Der Text zur «Rolle der Gewalt» des

HUB-Promipolitologen Herfried Münkler
erschien bereits 2002. Die anderen acht
Aufsätze sind Originalbeiträgc. Buch- und

Reihenherausgeber Samuel Salzborn und

Rüdiger Voigt schreiben über den
«materialistischen Ansprach» in der En-
gels'schen «Staatstheorie» und über
Engels als theoretischen «Kritiker des preußi-

SZRKG. 107(2013)



450 Rezensionen Comptes rendus

sehen Militärsweses» (soziologisch als

«Kulturkomplex» beschrieben von Emilio
Willems, Der preußisch-deutsche
Militarismus. Ein Kultlirkomplex im Wandel,
Einleitung René König, Köln, Wissenshaft
& Politik, 1984, 208 S.). Um «die Spannung

zwischen Gleichheit und Autorität
bei Engels» geht es Frauke Höntzsch.
Ausgreifend und gediegen recherchiert stellt
Renate Merkel-Melis die «Staatstheorie im
Spätwerk von Friedrich Engels» dar.

Diese spezialistischen Sichten werden
auch in den vier Restbeiträgen zur En-
gels'schen Staatskritik und -théorie nicht
aufgehoben: Im zweiten Teil schreiben die
hessischen Politologen und emeritierten
Professoren Georg Fülberth und Eike Hennig.

Sie veranschaulichen beredt, dass
schlechter Akademismus nicht dadurch
besser und schon gar nicht gut wird, wenn
er von links kommt Den Band beschließen
die Rezeptionsskizzen von Ingo Elbe zur
Staatstheorie im 20. Jahrhundert und von
Hans-Christian Petersen zum vorrevolutionären

«russischen Marxismus».
Es ist weder Zufall noch bloßer error.

Sondern systemischer bias und Folge dieses

(wie sowas früher 68er-Kritiker nannten)

fachidiotischen Herangehens an die in
seiner Zeit revolutionäre Wissenschaftlerpersönlichkeit

Engels, dass der real-exis-
tiert habende Engels weder als homme des

lettres noch als bonvivan (vide Friedrich
Engels, Von Paris nach Bern [1848]; in:
Marx-Engels-Werke, Bd. 3 [= MEW 3],
Berlin, Dietz, 1959, 463^)80, besonders
III. Burgund: 475^80) zur Kenntnis
genommen wird: nun gut. Dass Engels als
exzellenter Publizist, Pamphletist und
Polemiker (oft auf wissenschaftlicher Grundlage,

vide Friedrich Engels, In Sachen
Brentano contra Marx wegen angeblicher
Zitatsfälschung. Geschichtserzählung und
Dokumente [1891]; in: MEW 22, Berlin
1963, 93-185) ausgeblendet wird: weniger
gut. Aber dass Engels nicht einmal aspekthaft

als «German Socialist philosopher»
(Encyclopaedia Britannica) ((gewürdigt»
wird - das ist schlechter als schlecht. Da¬

mit ist jedes tiefere Verständnis des und
jeder angemessene Zugang zum Intellektuellen

Friedrich Engels als empirischer
Sozialforscher, Ideologiekritiker und
Dialektiker (auch der Natur) auf der
philosophischen Spur dessen, «was die Welt im
Innersten zusammenhält» (Johann Wolfgang

Goethe, Faust. Der Tragödie erster
Teil [1808], 382/383), verstellt: Staat,
Gewalt und Militär waren sicherlich wichtige
Felder der Interessen und Intellektualität
von Engels. Aber Engels Intellektualität
und Interessen sind viel, viel mehr als
Militär, Gewalt und Staat.

Um hier nur anstatt weiterer einige
Arbeiten und Studien von Engels zu nennen:
Ausgeblendet wurden das mit Ludwig
Feuerbach verbundene «Erbe» der klassischen

deutschen Philosophie (1886/88).
Unbeachtet blieb ein besonderer, mit
Handarbeit verbundener, Aspekt der
«Menschwerdung des Affen» (1876).
Draußen vor blieben auch die erst posthum
(1925) unter dem Titel Dialektik der Natur
veröffentlichten Textfragmente. Und ex-
kludiert wurde schließlich auch der Anti-
Dühring 1877). Dies sind wichtige
Engelstexte, die heuer weniger bekannt und
schon gar nicht anerkannt sind - im
Gegensatz etwa zum «frühen» Engels, dessen
kulturwissenschaftliche Grundlagenstudie
zur empirischen Lage der arbeitenden Klasse

in England. Nach eigner Anschauung
und authentischen Quellen 1845 in Buchform

veröffentlicht wurde.
Insofern bleibt mir unverständlich, was

im heutigen wissenschaftlichen
Ganzdeutschland abgeht: namhafte Sozial- und
Politikwissenschaftler veröffentlichen ein
Buch über Friedrich Engels, ohne sich auf
die seit 2009 vorliegende (große)
Engelsbiographie von Tristam Hunt rückzube-
ziehen (vide Tristam Hunt, The Frock-
Coated Communist: The Revolutionary Life

ofFriedrich Engels [Der Kommunist im
Gehrock. Das revolutionäre Leben von
Friedrich Engels], London, Allen Lane,
2009, 442 p.; die US-Ausgabe erschien unter

dem Haupttitel: Mar-x's General, New

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 451

York, Metropolitan Books, 2009, xii/430
p.; dt. Ausgabe udT. Friedrich Engels. Der
Mann, der den Marxismus erfand. Aus dem

Englischen von Klaus-D. Schmidt, Berlin.
Propyläen/Ullstein Buchverlage, 2012.

gebunden. 576 p. [sowie unpaginiertem
Bildteil, schwarz-weiß. 16 p.]; vgl. Richard
Albrecht. Schau nach bei Engels Tristam
Hunts Friedrich-Engels-Biographie, in:

Aufklärung und Kritik. 19 [2012], 4, 262

267), genauer: Allein Merkel-Melis, freie
Mitarbeiterin der MEGA-Arbeitsstelle an

der Berlin-Brandenburgischen Akademie
der Wissenschaften, zitiert eine Einzelheit
aus der Originalausgabe im hier
rezensierten Buch über Engel).

Nur folgerichtig, dass herauskam, was
Friedrich Engels sarkastisch «eklektische
Bettelsuppe» nannte.

Bad Münstereifel Richard Albrecht

Franziska Metzger, Geschichtsschreibung

und Geschichtsdenken im 19. und 20.

Jahrhundert, Bern, Haupt, 2011 UTB
3555), 313 S.

Im vorliegenden Studienbuch wird die
Geschichte von Geschichtsschreibung und
Geschichtsdenken im 19. und 20. Jahrhundert

aus einer kulturgeschichtlich-konstruktivistischen

Perspektive beleuchtet.
Dadurch soll der «Gegensatz von Wahrheit
vs. Unwahrheit, Realität vs. Fiktionalität
mittels einer Blickverschiebung auf die
kommunikative Konstraktion von
Geschichte» überwunden werden (63). Die
durch zahlreiche einschlägige Publikationen

zum Thema als profunde Kennerin
der Materie ausgewiesene Autorin Franziska

Metzger hat hierzu neben Anregungen
von Lehrpersonen, Historikerinnen und

Historikern, Literattir- und Sozialwissenschaftlern

insbesondere auch kritische
Fragen und Diskussionen von Studierenden

in ihren Historiographiekursen an der
Universität Freiburg'Schweiz aufgenommen

und weiterverarbeitet.

In einer knappen Einleitung stellt Metzger

die Ziele und den Aufbau des Studienbuchs

vor. In Anbetracht dessen, dass auch

Historiographiegeschichte immer in theore-
tisch-geschichtsphilosophischcn und so-
ziokulturellen Diskursen ihrer eigenen Zeit
verortet ist, werden zwei miteinander
verknüpfte Aspekte durchleuchtet. Einerseits
werden «Kategorien und Modelle für die

Analyse und Interpretation vergangener
Geschichtsschreibung» diskutiert (9).
Andererseits erfolgt eine Analyse von
Geschichtsdenken und Geschichtsschreibung
seit dem 19. Jahrhundert bis in die jüngste
Vergangenheit

Entsprechend hat Metzger das Studienbuch

in zwei Teile gegliedert. Im ersten
Teil bespricht sie detailliert verschiedene
Modelle der neueren
Historiographiegeschichtsschreibung und damit verbunden
aktticllc Debatten zum Verhältnis von
«Geschichte und Gedächtnis» sowie
«Geschichte und Literatur». Im Anschluss
daran stellt sie ein komplexes Analyseraster
vor, das sich auf diskurs-, semantik- und
kommunikationstheoretische Grandlagen
stützt.

Darauf aufbauend wendet sich Metzger
im zweiten Teil der Analyse der
Geschichtsschreibung und des Geschichtsdenkens

im 19. und 20. Jahrhundert zu.
Anhand vielgestaltiger konkreter Quellenbezüge,

die dem besseren Verständnis von
Interpretationen und Einordnungen dienen,
werden sechs Themenfelder in den Blickpunkt

genommen: «selbstreflexive Grandlagen

um 1800», «Instittitionalisierung»,
«Nation und Geschichte», «Unsicherheiten
um 1900», «zwischen Volk und
Gesellschaft», «kulturgeschichtliche Wende;

Transnationalisierang» (11). Dabei erweist
sich z. B. in der Schweiz und in Deutschland

Religion bzw. Konfession bis in die
Mitte des 20. Jahrhunderts als wichtigster
Faktor bezüglich der Konstruktion
«differierender, in Konkurrenz zueinander
stehender historischer Narrative der Nation»
sowie «konkurrierender Erinnerangsge-
meinschaften» (159-160).

SZRKG. 107(2013)



452 Rezensionen Comptes rendus

Die Analyse konzentriert sich zwar
hauptsächlich auf den deutschsprachigen
Raum, es werden aber immer wieder auch
transnationale Aspekte aufzeigt. Hinsichtlich

zeitlicher Perspektive verfolgt die Analyse

zwei Zugänge. Einerseits sollen mittels
Langzeitperspektiven Kontinuitäten und
sich langsam entwickelnde Transformationen

in den Blick genommen werden.
Andererseits soll durch Tiefenschnitte der
Fokus auf Sattelzeiten als Zeiten beschleunigten

und krisenhaften gesellschaftlichen
und kulturellen Wandels gerichtet werden.

Das Studienbuch ist klar strukturiert und
mit vielen Illustrationen und Tabellen
versehen. Marginalien auf jeder Seite sowie
ein Glossar, ein Sach- und ein
Personenregister am Ende des Buches erleichtem

das Verständnis und die Orientierung.
Als sehr hilfreich erweisen sich ebenfalls
die Literaturlisten zu den Einzelthemen am
Ende jeden Kapitels. Hier finden sich
jeweils auch weiterführende Fragen, die dem
Leser Gelegenheit bieten, das Gelesene zu
reflektieren und die ausserdem zu weiteren
Diskussionen sowie eigenen Forschungsarbeiten

anregen sollen. Trotz dieser vielfältigen

Hilfestellungen und der stringenten,
detailreichen Darstellung verlangt das

Buch angesichts der ansprachsvollen,
hochkomplexen Materie volle Konzentration

beim Lesen und stellt nicht nur für
Studierende eine Herausforderang dar.
Dessen ungeachtet hat Metzger eine
fundierte Einführang in die Geschichte der

Historiographie und des historischen Denkens

des 19. und 20. Jahrhunderts
geschaffen, die das Interesse an der weiteren
Auseinandersetzung mit der Thematik
fördert.

Zürich Edith Maienfisch

Jan Rehmann, Max Weber: Modernisierung

als passive Revolution. Kontext-
Studien zu Politik. Philosophie und Religion

im Übergang zum Fordismus, Hamburg.

Argument, 1998; 22013. 273 S.

Die erste Auflage dieses Buchs erschien
1998. Ein prominenter Kritiker hielt es für
wichtig, weil es zeigt, wie «die Leistungen»

des bis heute international bekanntesten

deutschen Soziologen (1864-1920)
«zu beerben» sind (W.F. Haug). Die nun
vorliegende zweite Auflage ist durch ein

neues Vorwort erweitert (7-20). Der
argumentative Kern der Weber-Kritik von Jan

Rehmann blieb auch in seiner Kritik der
Leitthese zur protestantischen Ethik und
dem Geist des Kapitalismus unverändert

(vgl. kritisch zur Weber-These Heinz Steinen,

Max Webers unwiderlegbare
Fehlkonstruktionen. Die protestantische Ethik
und der Geist des Kapitalismus, Frankfurt
a. M. 2010, 332 S.; Christian Fleck. Editorial;

in: Österreichische Zeilschrift für
Geschichtswissenschaft, 3 2012: Themenheft
Max Webers Protestantismus-These. Kritik

und Antikritik).
Sieht man ab vom sozialpsychologischen

Nebenstrang, dessen zeitgeschicht-
lich-psychoanalytische Dimension zu
Beginn des «kurzen» 20. Jahrhunderts
Rehmann auch anspricht, geht es um Webers

Leitkonzept von «Modemisierang» des

erst vor dem «ersten großen Schlachtfest
des Todes» (Thomas Mann) (recht spät)
industrialisierten und nach dessen Ende

(zu spät) demokratisierten Deutschland:

«passive Revolution» von oben. In vier
Teilen: I. Modellamcrikanismus, II. For-
distisches Modernisierangsprojekt, III.
Wissenschaftslehre und IV.
protestantischkapitalistischer Geist, zusammen 29 Kapitel

nebst Anhang (Anmerkungen.
Abkürzungen. Literanirverzeichnis. Personen-
und Sachregister) schildert Rehmann
ausführlich Webers doppelte «Subjektkonsti-
tution» und ihr Granddilemma: scharfsinniger

Beobachter «einer historisch
konstituierten» und zugleich «ideologischer

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 453

Konstrakteur einer erst zu konstituierenden

bürgerlichen Subjektivität» in Gestalt

von «in die Zukunft gerichteter [...]
politischer Erziehung.» (8 -9)

Rehmann wertet Webers Bedeutung so:
«Weber tritt als politisch-ethischer Reformator

auf, der den Kapitalismus in
Deutschland nach einem puritanisch-amerikanistischen

Muster modernisieren will
[...] Sichtbar wird ein hegemoniales
Projekt, das die ethischen Anforderungen der
anstehenden fordistischen Modernisierung
von Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft
mit einer Umwälzung verknüpft, die [...]
den Massencharakter einer Volksbewegung

angenommen hat.» (294)
Bereits der Soziologe Sven Papcke wies

auf Widersprüchliches und Irrationales
beim homo politicus Weber hin (Sven G.

Papcke, Gesellschaftsdiagnosen. Klassische

Texte der deutschen Soziologie im 20.

Jahrhundert, Frankfurt a. M., Campus,
1991, 208 S.): klugen Hinweisen zur
politischen Moderne entsprechen dumme Po-
litsprüche zur «plebiszitären Führerdemokratie»

(besonders in der Ludendorff-Un-
terredung 1919; vgl. Richard Albrecht,
Max Weber erklärt Demokratie (1919):
www.ein-buch-lesen.de/2013/04/max-weber-
erklart-demokratie-1919-eine.html - dort
auch der Wortlaut mit Quelle/n). Diesen
Widersprach beschreibt auch Rehmann:
Ihm gilt Webers über die sogenannte
«Arbeiteraristokratie» als Schlüsselschicht und
ihre meist sozialintegrative Orientierung
mögliches «soziales Projekt einer
Einbindung der Arbeiterklasse über ihre (vo-
luntaristischen) Organisationen immer
noch [als] etwas grundlegend anderes als
die faschistische Vernichtung der organisierten

Arbeiterbewegung als ganzer.
Allerdings sind auch hier die Gegensätze
nicht ein ftir allemal festgelegt, denn beim
Scheitern einer solchen Einbindung, wie es
sich einem Großteil des Bürgertums am
Ende der Weimarer Republik darstellte,
konnten sich die Positionen durchaus zu
faschistischen Lösungen des Integrations-
problems verschieben.» (140)

Wie es Rehmann hier gelingt, eine Seite
der Ambivalenz Weber'scher Politvorstel-
lungen anschaulich herauszuarbeiten - so
fehlt diese konkrete Arbeit gelegentlich im
Fachsoziologischen; etwa bei Webers
verkürzender Setzung des «Streben nach
Einkommen» als «unvermeidlich letzte Triebfeder

allen wirtschaftlichen Handelns».
Das zeigt Webers eindimensionales Denken.

Ähnlich ist auch Webers
zweckrationale «Engführang» in den
soziologischen Grandbegriffen und besonders
in seiner Herrschaftssoziologie instrumentale

Verkürzung: Der deutsch-skandinavische

Soziologe Theodor Geiger (1891-
1952) wies am Beispiel des Begriffs
«Fluktuation» nach, dass bei jeder
Begriffsbildung Sichtweisen und Perspektiven

einschlägig sind und in der
sozialwissenschaftlichen «Anstrengung des

Begriffs» kritisch bewusst gemacht werden
können und müssen. Und auch Webers
dickes Lob der Bürokratie (kritisch Herbert

Reinke, Bürokratie im politischen System

Deutschlands. Studien zur partiellen
Ausdifferenzierung der Verwaltung aus
dem (ganzen Haus>, Phil. Diss. Univ. zu
Köln 1979, Darmstadt, copy shop, 1981,
219 S.) im Allgemeinen und aller
Staatsbürokratie «speziell monokratischer
Verwaltung durch geschulte Einzelbeamte» als

optimales Instrument zur Versachlichung
der Welt erweist sich bei genauem
Hinschauen als Mythos (vgl. Richard
Albrecht, Lebendige Menschen als tote
Registraturnummern. Eine Bürokratie-Kritik
im Anschluß an Franz Kafka; in: Die
Brücke, 84 [1995], 79-83).

Was nun das wissenschaftlich Besondere

von Weber und was konkret zu
«beerben» ist, muss ich als «Sozialwissen-
schaftsjournalist» (Lars Clausen) nicht
wissen. Angesichts der realempirischen
Entwicklung von Soziologie und
Sozialwissenschaft plädiere ich für einen besonderen

Geist als «sociological imagination»
(C. Wright Mills) und/als «new frontiers
spirit» unter Einvernahme der im 1904
erstveröffentlichten 66-Seiten-Aufsatz zur

SZRKG. 107(2013)



454 Rezensionen Comptes rendus

«Objektivität» sozialwissenschaftlicher
Erkenntnis vertretenen Einsicht in die Legitimität

des Gedankenexperiments als
kulturwissenschaftliche Methode

Bad Münstereifel Richard Albrecht

Bloch-Wörterbuch. Leitbegriffe der
Philosophie Ernst Blochs, hg. Beat Dietschy/
Doris Zeilinger/Rainer Zimmermann,
Berlin, de Gruyter, 2012, XXV, 744 S.

Im Bloch-Wörterbuch (folgend BW)
schreibt, was in der deutschsprachigen
Blochszene von linksakademisch bis zu
linksorthodox Rang und Namen hat über
Ernst Bloch (1885-1977), den deutschen

«Philosophen der Oktoberrevolution»
(Oskar Negt): einträchtig beieinander
Beiträge von Martin Blumentritt, Wolfgang
Fritz Haug, Hans Heinz Holzt, Gerd
Koch, Peter Thompson, Francesca Vidal,
Doris Zeilinger, Peter Zudeick.

Der Ende 2012 erschienene Band ist mit
seinen etwa 770 Seiten voluminös und mit
seinen 1.227 Gramm gewichtig. Er enthält
insgesamt 46 teils ausgreifende, alphabetisch

sortierte Texte von 22 Autor(inn)en
unter anderem zu den (Schlüssel-) Wörtern
Ästhetik, Dialektik, Ethik, Heimat, Latenz,
Marxismus, Natur, Natursubjekt, Spekulativer

Materialismus, Subjekt - Objekt, Un-
gleichzeitigkeit - Gleichzeitigkeit -
Übergleichzeitigkeit (von Mitherausgeber Beat
Dietschy verfasst und mit 44 Seiten der

längste BW-Text), Utopie. Dieses Dutzend
wird ergänzt durch 34 weitere Texte, von
denen die Beiträge zu Front und Grand
(jeweils drei Druckseiten), Logos-Logikon.
Spuren und Zeit (jeweils um fünf Drack-
seiten) die kürzesten sind.

Das BW soll als «Zielgruppe», so die
drei Editoren im Vorwort, «Philosophinnen

und Fachwissenschaftlerlnnen nicht
nur geisteswissenschaftlicher Disziplinen,
sondern auch interessierte
Naturwissenschaftlerinnen» ansprechen. Ansprach des

BW ist es, «die konstitutiven Grundbe¬

griffe der bloch'schen Philosophie aus

gegenwärtiger Perspektive in Sicht zu
nehmen und sie einer systematischen Explikation

zuzuführen.» Damit ist, auch sprachlich

im schlechtesten Akademismus
ausgedrückt, der BW-Rahmen abgesteckt. Es

geht um systematische Kanonisiening des

bildhaften «wilden» Denkens und Denkers
Bloch als fresh-blood-Zufuhr zum auch

nicht erst seit vorgestern erschöpften
spätbürgerlichen Wissenschaftsbetrieb.

Bei allem wichtigen im BW
aufgespeichertem Wissen und dem anzuerkennenden

Engagement verschiedener Beiträger

fehlen doch oft weiterführende Bezüge
und Beziehungen, etwa zum historischen

Expressionismus und zur Dada-Bewegung,
deren Sprache Blochs Geist der Utopie
(1918) ausdrückt. Systematisch gesehen
verweist Blochs Geist der Utopie-Buch
auch auf im BW fehlende Beiträge zu
Expressionismus, Propaganda, Sprache und
Rhetorik; wobei weiter auf politikhistorisch

und ideologiepolitisch interessierende

Bloch-Texte von Mitte der 1920er bis
Mitte der 1940er Jahre verwiesen werden
könnte, anstatt weiterer etwa Hillers
Gewalt (1924), Spuren (1930), Erbschaft dieser

Zeit (1935), Sokrates und die Propaganda

(1936), Kritik der Propaganda
(1937), Originalgeschichte des Dritten
Reiches (1937), Expressionismus (1938),
Zerstörte Sprache Zerstörte Kultur
(1939) und schließlich Freiheit und
Ordnung. Abriss der Sozial-Utopien 1947).

Im Personenindex findet sich viel
Selbstdarstellung (akademisch
Autoreferentielles genannt): Von den eingangs
gelisteten Autoren verweisen drei (Holz,
Zeilinger, Zudeick) zusammen sechzehn
Mal auf sich. Die Namen plebejischer
Intellektueller wie Gerhard Zwerenz und
Richard Albrecht hingegen finden sich
ebenso wenig wie ein Hinweis auf Blochs
philosophischen Fachgenossen im US-
amerikanischen Exil, Gotthard Günter

personae non gratael
Der Philosoph und Begründer einer

multiplen Logik, Gotthard Günther (1900

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 455

1984), erinnerte noch Mitte der 1970er
Jahre Blochs Geist der Utopie aus seinen

Studienjahren und Bloch als jemanden,
dem «die exakte Logik» nichts bedeutete.
Günther lernte Bloch im US-amerikanischen

Exil «ganz im Abseits in
Cambridge (Mass.)» näher kennen, schätzte
und bewunderte Bloch wegen dessen
Charakterstärke. Diese hätte auch verhindert,
dass Bloch je in einer US-«amerikanischen
akademischen Institution heimisch» wurde
(Selbstdarstellung im Spiegel Amerikas;
in: Philosophie in Selbstdarstellungen II,
Hamburg 1975, 1-77).

Was mich betrifft: ich bin's als
unabhängiger und staatsferner «Sozialwissen-
schaftsjournalist» (Lars Clausen) seit der

Veröffentlichung von Exil-Forschung.
Studien zur deutschsprachigen Emigralion
nach 1933 (1988) nicht nur im Bereich der

Bloch-Forschung gewohnt, seit Jahrzehnten

in gewissen Feldern und von bestimmten

Leuten nachhaltig beschwiegen zu
werden: Das gilt für das auf Möglich-
keilssinn (Robert Musil) gerichtete Denken
geschulte subjektwissenschaftliche
Forschungskonzept The Utopian Paradigm
(1991) wie für mit «Exil als Lebensform»
zusammenhängende Studien («Zerstörte
Sprache Zerstörte Kultur»: Ernst Blochs
Exil-Vortrag vor siebzig Jahren:
Geschichtliches und Aktuelles; in: Bloch-
Jahrbuch. 13 [2009], 223-240) und fur die
Kurzdokumentation zur «Entschädigung»
bzw. «Wiedergutmachung» erfahrenen
faschistischen und Nazi-Unrechts durch
(altbundesdeutsche) Behörden (Die
Entschädigungsakte Bloch: Kurzmemorial zum 35.

Todestag; in: Soziologie heute, 5 [2012],
24, 34-35). Und was die im BW fehlenden

Beiträge über Sprache. Rhetorik, Propaganda

und Expressionismus betrifft, so
wurde bei mir nicht mal angefragt, ob deren

Erarbeitung möglich wäre.
Diese wissenschaftsfremde BW-Praxis

wird noch überboten durch die wie's
scheint strategische Ignoranz des inzwischen

hochbetagten, freilich immer noch

publizistisch regen Berufsautors Gerhard

Zwerenz. der seit seiner Zeit als Student
bei Bloch in Leipzig (Aristotelische und
Brechtschc Dramatik [1956]; wieder in

ders., Politische Schriften, Frankfurt a. M.
1975, 10 87) über Bloch veröffentlicht/e.
Und der in den letzten Jahren auch in
seiner inzwischen abgeschlossen zweiteiligen

sächsischen Autobiographie im Leipziger

poelenladen an Bloch als Marxisten,
der den «alten Menschheitstraum» von
Freien und Gleichen «philosophisch subti-
lisiert zu einer allgemeinen Theorie der
Gesellschaft, einer visionären Utopie»
(René König) so engagiert wie kundig
erinnerte. Auch Zwerenz' Bloch-Veröf-
fentlichungen sind im «Literaturverzeichnis»

nicht aufgeführt. Dass Zwerenz'
Arbeiten über Bloch wie das (gemeinsam mit
Ingrid Zwerenz) publizierte Buch und deren

politikgeschichtliche Bloch-Thesen
(Sklavensprache und Revolte. Der Bloch-
Kreis und seine Feinde in Ost und West,

Hamburg/Berlin 2004; 12 Bloch-Thesen in:

Ossietzky 13/2003: www.sopos.org/auf-
saetze/3f6b695b432f9/lphtml) so
nachhaltig ignoriert werden konnten und, wie
im BW, empirisch erweislich auch wurden

- das hatte ich bisher nicht für möglich
gehalten. Die publizistische BW-Praxis hat
mich eines Schlechteren belehrt.

Ein weiteres Defizit dieses BW liegt
zwischen den Einträgen Realisierung des

Realisierenden und Revolution - ein Eintrag

Religion fehlt. Wohl gibt es einen
«mittleren» zum Atheismus Blochs, dessen

atheistischer Bibellektüre und ihrer
Rezeption und Kritik von Heiko Hartmann,
nicht aber zu Blochs Religionsphilosophie
selbst; was sowohl angesichts des Prinzip
Hoffnung 1959; dritter Band) als auch von
Atheismus im Christentum (1964) mit der

paradoxen Parallelisierang von Atheist und

gutem Christ verwundem mag.
Auch das trägt zur kritischen Bewertung

des de Grayter'schen BW bei. Es ist als

sollte nun. nach dem Hannah Arendt-
Handbuch (2011), im deutschsprachigen
Raum auch der Subjektmarximus Blochs in
besonderer Weise so zugerichtet werden,

SZRKG. 107(2013)



456 Rezensionen - Comptes rendus

dass nach der im BW erfolgten breiten Ka-
nonisierung nächst auch seine

Musealisierung folgen kann - ein «unerhörter
Vorgang» (Bertolt Brecht), der Ernst
Bloch auf unterweltigen Staatskneteblo-
chismus herunterbringt.

Bad Münstereifel Richard .Mbrecht

Ilse Häfner-Mode. Bilder im Lebens- und
Liebesreigen. Jüdisches Museum in Rendsburg

24. Februar bis 26. Mai 2013, hg.
Christian Walda, Schleswig, Stiftung
Schleswig-Holsteinische Landesmuseen
Schloss Gottorf, 2013, 197 S.

Dieser Ausstellungskatalog wiegt mehr als

tausend Gramm. Ist so gewichtig wie gut
gestaltet. Kann damit auch nicht als Maxi-
Büchersendung für 1.65 € in Deutschland
postversandt werden.

Der Katalog ist der Begleitband zur Ilse
Häfher-Mode Ausstellung im Jüdischen
Museum Rendsburg (Schleswig-Holstein,
meerumschlungen). Das Haus wurde nach

viermonatiger Umbauzeit und
Komplettschließung mit dieser Ausstellung Ende
Februar 2013 wiedereröffhet. Präsentiert
wurden bis Mai 2013 mehr als hundert
Werke der Künstlerin, darunter mehr als

dreißig, zumeist privater, Leihgaben.
Zur Eröffnung erinnerte Museumsleiter

Christian Walda daran, dass sein Haus seit
Bestehen des Museums den Auftrag
wahrnimmt, Werke von Künstler(inne)n zu

zeigen, die in der faschistischen Nazizeit
1933/45 als Juden verfolgt wurden und deren

Werke (zu) oft «vergessen» wurden.
Dagegen arbeitet das Jüdische Museum
zur Rehabilitierung im Sinne
kunstgeschichtlicher Erinnerung.

Diesem Anliegen dient auch die aktuelle
Wechselausstellung mit Werken von Ilse
Häfner-Mode: Ilse Mode (1902-1973)
gehörte zu einer, auch gelegentlich
«verschollen» genannten, Generation von
Künstlern des 20. Jahrhunderts, die in
unruhigen Verhältnissen lebten und nachhal¬

tige Erschütterangen erführen durch zwei

Weltkriege, zahlreiche gesellschaftliche
Umbrüche; die aber auch kulturell geprägt
wurden durch die künstlerische Auf-
bmchsstimmung der «goldenen Zwanziger»

in der Weimarer Republik (René

König, Zur Soziologie der Zwanziger
Jahre oder Epilog zu zwei Revolutionen,
die niemals stattgefunden haben, und was
draus für unsere Gegenwart resultiert
[1961]; wieder in ders., Soziologie in
Deutschland. Begründer / Verächter 7

Verfechter, München, Hanser, 1987, 230-257
[und] 466-468; Peter Gay. Weimar
Culture. The outsider as insider, London,
Seeker & Warburg. 1968, xv/205 p.; dt.spr.
Ausgabe unter diesem Titel: Die Republik
der Außenseiter. Geist und Kultur in der
Weimarer Zeit, 1918 1933. Aus dem
Amerikanischen Helmut Lindcmann.
Einleitung Karl Dietrich Bracher, Frankfurt a.

M., S. Fischer, 1970, 256 S.).
Ilse wuchs in Berlin auf. studierte dort an

der Hochschule für Bildende Künste in

Charlottenburg. 1927/32 erste Ausstellungen.

1928 Heirat des Malers Herbert Hafner
(zu H. Hafner [1904 1954]: http://vergan-
genes.kreativpotential.com/Biografie.html).
Ab 1933 keine Ausstellungen mehr.
Vielmehr Verfolgung durch die Nazi, die auch

ihren «jüdisch versippten» Mann 1937 aus
der «Reichskammer für Bildende Künste»
ausschlössen und ihn bedrängen, sich
scheiden zu lassen. Hafner gibt dem nicht
nach, wird 1940 zur Wehrmacht eingezogen

und dort bald wegen «Wehrunwürdigkeit»

entlassen. Ilse Häfner-Mode wird
1938 ihr neunjähriger Sohn Thomas

weggenommen. Herbert und Ilse trennen sich,
bleiben aber verheiratet. Thomas kommt
zu Ilses jüngerem Bruder Heinz Mode,
dem späteren Professor für Orientalische
Archäologie in Halle (1948-1978), der
Thomas ins damals britische Ceylon in
Sicherheit bringt (zu Heinz Mode: www.per-
lentaucher.de/autor/heinz-mode.html).

Während des Zweiten Weltkriegs leben

Ilse und Herbert getrennt voneinander in

Bösingsfeld/Lippe und in Leopoldshöhe

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 457

(Ostwestfalen) jeweils unauffällig bei
Verwandten. Im September 1944 wird Ilse von
der Gestapo festgenommen und ins KZ-
Außen- und Arbeitslager Eiben bei Kassel
«verbracht». Im Gegensatz zu vielen anderen

kann Ilse überleben. Nach Kriegsende
wird die Häfner-Ehe im September 1946
«in gegenseitigem Einvernehmen»
geschieden. 1948 kommt Thomas zur Mutter
zurück und beginnt im Winter 1949/50 an
der Staatlichen Kunstakademie Düsseldorf
zu studieren.

Ab 1950 geht es für Ilse Häfner-Mode
künstlerisch wieder aufwärts. Es gibt
wieder Ausstellungen in der Schweiz und
im Westfälischen Landesmuseum, zuletzt
vor allem in Düsseldorf. Dort lebt die

Künstlerin, wie ihr Sohn Thomas, seit 1955.

Sic arbeitet dort auch als Porträtmalerin für
Prominente. Als «ihre» Themen werden

«vorzugsweise Menschen in Grappen und

Bewegung, der Karneval, Feste und
erotische Aquarelle» genannt. Mitte März
1973 stirbt Ilse Häfner-Mode siebzigjährig.

Dies alles und noch viel mehr
dokumentiert der Ausstellungskatalog auf den
ersten hundertzwanzig Seiten durch knapp
siebzig Bilder der Malerin aus gut vierzig
Jahren ihrer künstlerischen Arbeit. Diese
wird im Zusammenhang von Leben und
Werk erinnert von Alexander Pechstein
(«Ilse Häfner-Mode Die Freundin meiner
Mutter») und kenntnisreich ausgeführt in
einem großen Essay von Ditmar Schmetz
(«Ilse Häfner-Mode - Bilder im Lebensund

Liebesreigen») sowie in einer gehaltvollen

Marginalie von Christian Walda
(«Ilse Häfner-Mode - Ein Künstlerkarriere
mit Hindernissen»).

Die Ilse Häfner-Mode gewidmete
Hauptausstellung wird durch eine zweite - und
wenn man so will Begleitausstellung von
Werken Thomas Hafners (1920-1985)
ergänzt. Thomas kam mit Hilfe seines
damals forschungsreisenden Onkels Heinz
Mode (1913-1992) auf der Flucht vor den
Nazis als Neunjähriger 1938 nach Ceylon.
Und überlebte dort. Es waren dies lange
Jahre der Trennung des auf- und heran¬

wachsenden Jungen von der Mutter und
Verlust von Heimat zugleich. Nach seiner
Rückkehr nach Deutschland studierte er an
der Düsseldorfer Kunstakademie und
gehörte zur 1956 gegründeten Düsseldorfer
Künstlergruppe der Jungen Realisten, die
die abstrakte Gegenstandslosigkeit des
damals dominierenden Nachkriegs-wa//;-
stream angriff. Thomas Hafner entwickelte
in den 1950er und 1960er Jahren des

vergangenen Jahrhunderts als Maler
selbständige Stilelcmente und eine farbige
Bildersprache, die auch surrealistische
Elemente der Zwischenkriegsperiode einvernahm.

Mit «seinen» Themen um Weiblichkeit

und Sexualität, Zeit- und Religionskritik,
Phantastik und Tod gilt Hafner bis

heute als radikaler phantastischer Realist,
der in enger Beziehung zur Maler-Mutter
stand und doch formal wie inhaltlich wie
ihr ästhetischer Widerpart erscheint.

Dem Maler Thomas Hafner, noch lebenden

Zeitgenossen der damaligen Düsseldorfer

Kunstszene als trinkfest-streitbarer
«Tommie» erinnerlich, ist der zweite Teil
des Katalogs gewidmet: Wenn ich mich
nicht verzählt habe enthält der Band
Abbildungen von dreiunddreißig (zum Teil zu
stark verkleinerten) Bildern und von neunzehn

Objekten sowie zwei Zeichnungen.
Ditmar Schmetz. dem Hafners «Bilder und
Skulpüiren» als «ein Juwel in der Kunst
des 20. Jahrhunderts» gelten, gibt eine
materialreiche Einführung in Leben und Werk
des Künstlers, der über den «kleinen Kreis
der Kenner» (Bertolt Brecht) eher unbekannt

sein dürfte und auch im Kunstmarkt
des gegenwärtigen Ganzdeutschland im
untersten Preissegment nistet im Gegensatz
zur anglophonen Welt, in der der Künstler
seit Jahren als «phantastischer Realist»
netzöffentlich ausgelobt wird und im
bekanntesten Netzlexikon inzwischen einen

artists-stiib-E'mtmg erhielt.
Anlaßentspechend geht Schmetz' gut

bebildeter Essay aus von Äußerungen des

«anerkannten Malers» Thomas Hafner
über seine Mutter, die posthume Ausstellung

in Lippstadt (1983) und in Düsseldorf

SZRKG. 107(2013)



458 Rezensionen Comptes rendus

(1995) erfuhr. (Diese Kataloge lagen mir
nicht vor.) Geschildert wird dann Hafners
eigene künstlerische Entwicklung, unter
anderem als Schüler seines Vaters und später

als Meisterschüler von Otto Pankok
(1893 -1966), in Form einer tour d'horizon
durch Hafners Werk: «Thomas Hafner.
(The painter of dreams-:, malt seine Bilder
aus der Tiefe des Unbewussten wie im
Traum. Ohne Vorentwurf fügt er assoziativ
die Szenen schöpferisch aneinander und
führt sie - auch in ihren Gegensätzlichkeiten

zur Synthesen [...] Die mythologische

Welt [...] faszinierte ihn ebenso wie
die Erkenntnisse der Psychoanalyse des
20. Jahrhunderts [...] Thomas Hafner greift
gerne auf ikonographische Modelle aus der
Geschichte der bildenden Kunst in seinen
Bildern zurück [...] Insbesondere im
Spätmittelalter häuften sich in der Kunst
Darstellungen zu diesem Thema. Die berühmtesten

Bearbeitungen sind das Triptychon
von Hieronymus Bosch und der Isenheimer

Altar von Matthias Grunewald um
1500 [...] In einem ersten Bild aus dem
Jahre 1956 malte Hafner hauptsächlich die

Versuchungen durch Lebensfreuden, die
der Satan dem asketisch lebenden Antonius

vorspiegelt. Es sind z. B. sexuelle
Freuden und Reichtum, dörfliche Feste,

Familienglück. In überwiegend surrealistischer

Darstellung sind in diesem Bild die
sexuellen Freuden Mittelpunkt. Die
gemalten Schmetterlinge stehen in der
Mythologie für Psyche und Amor.»

Auf dieser Folie deutet Schmetz auch
die (größer reproduzierten) Ölbilder Zeit-
reise einer alten Dame (1975) und das

(leider zu klein reproduzierte) Spätbild
Clown. Frau und Tod 1981 als Bestandteile

eines «einzigartigen Werks». Exkursen

zum «zeichnerischen und drackgra-
phischen Werk» Hafners folgen Erinnerungen

an das 1975 in der Altstadt,
Kapuzinergasse 20, von Mouche und Thomas
Hafner eröffnete «Schmuck- und Klein-
antiquitätengeschäft» Sphinx, das «finanziellen

Gewinn brachte: Hafner malte nur
noch einige wenige Bilder. Er fand in der

Herstellung von Schmuck ein weiteres
künstlerisches Betätigungsfeld. Seine in Silber

gegossenen Schmuckstücke sind von
hoher künstlerischer Qualität.» Schmetz'
Essay, dem achtundzwanzig größere Farb-

repros angehängt sind, endet mit dieser

Generaleinschätzung des Künstlers Thomas

Hafner, der am 30. Januar 1985 in
seinem Düsseldorfer Atelier suizidal endete:
«Thomas Hafner ist mit seinen Bildern
und Skulpturen ein Juwel in der Kunst des

20. Jahrhunderts. Seine Kunst in ihrer
gestalterischen Kraft und in ihrer existenziellen

Aussage bleibt aktuell und bedeutsam
ftir das Leben der Menschen auch in der
gegenwärtigen und in der zukünftigen
Zeit.»

Soweit wichtige Hinweise des
Kunstkenners. Dem soll hier nicht widersprochen

werden. Als Kunstfreund erkenne ich
auch in den Abbildungen zum Werk Thomas

Hafners Stetigkeit und Entwicklung
zugleich. Diese widersprüchliche Einheit
verdeutlichen beispielsweise das frühe
Aquarell des jungen Kunststudenten Elefant

im Zauberwald und das reife Ölbild
des Künstlers Menschen m der Stadt.
Beide Bilder lassen sich, wie die
genannten Ölbilder Zeitreise einer alten Dame

1975) und Clown. Frau und Tod (1981)
auch als farbige Anspielungen, Verwirr-
und Versteckspiele mit so eigenem wie
selbstbewussten Duktus lesen. Und nicht
selten versteckt sich ein keck einmontierter
Maler(kopf) ganz klein irgendwo inmitten
farbenfroh gemalter phantastischer
Märchenwelten mit ihren Fabelwesen

Bad Münstereifel Richard Albrecht

Philippe J. Roy. Bibliographie du concile
Vatican II, préface de J.-Dominique
Durand Pontifico comitato di scienze
storiche. Atti e documenti 34), Libreria
editrice vaticana, Rome, 2012, 467 S.

Les anniversaires ont du bon. A l'occasion
du Su'" anniversaire de l'ouverture du con-

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 459

eile Vatican II, Philippe J. Roy et la librairie
vaticane offrent, qui plus est en français!, un
instrument de travail appelé à faire date et

promis à une réédition plus complète encore
d'ici 2015... Feuilleter ce genre d'ouvrages
invite à l'humilité tant la masse documentaire

d'ores et déjà rassemblée est gigantesque

(plus de 4'100 références), et tant les

remarques qui peuvent y être apportées
paraîtront mesquines. Philippe J. Roy est un
habitué des oeuvres monumentales: il a

soutenu une thèse sur le Coetus devant les

universités de Lyon et de Laval à Québec en

2011 (elle est située au n°770 de la présente
bibliographie) forte de 2'331 pages précise
Jean-Dominique Durand dans la préface.

La bibliographie est organisée en six
catégories: 1. Les instruments de travail
(bibliographies, historiographie, inventaires);
2. les sources imprimées ayant trait au
déroulement du concile (actes officiels,
souvenirs, journaux intimes); 3. l'histoire
du concile, avec une présentation chronologique

et géographique, par grandes
régions du monde; 4. les travaux sur les
différents acteurs de l'événement (commissions,

communautés religieuses, papes, pères

conciliaires, periti...); 5. les études sur
les documents conciliaires, qui constituent
la grosse partie de l'ouvrage; 6. les travaux
sur la réception du concile. Comme l'écrit
l'auteur lui-même, la bibliographie recense
surtout les travaux en italien, en français,
en anglais, en allemand et en néerlandais -
les études en langue espagnole ou portugaise

étant moins nombreuses. On notera
non sans un certain chauvinisme la

présence des travaux de nombreux
Fribourgeois: Klöckener, Bédouelle,
Delgado... ou de périodiques édités à

Fribourg: SZRKG, Nova et Vetera...

Quelques remarques seulement. La section

3.1 consacrée à la préparation
lointaine du concile peut poser problème, puisqu'il

faudrait presque y inclure les travaux
consacrés au concile inachevé de Vatican
I. La section 6.4 est intitulée «traditionalisme»

alors qu'elle concerne aussi des

mouvements divers, de l'attachement aux

anciennes formes de la liturgie jusqu'au
sédévacantisme. Est-il nécessaire d'attribuer

deux références différentes à un

ouvrage et à sa traduction (il manque celle
de l'article d'Ephrem Carr, n°2457)'.'

Comme l'auteur le reconnaît lui-même,
la notion de «réception du concile» amène

une foule d'interrogations. Pour la question

que nous connaissons le moins mal,
celle qui concerne la constitution
Sacrosanctum Concilium (à partir du n°2386), la

difficulté est d'inscrire les décisions conciliaires

dans une temporalité plus large qui
les dépasse, en amont et surtout en aval.

L'abandon quasi-systématique du latin, la

célébration «face au peuple», le réaménagement

des églises, etc. peuvent-ils être

considérés comme des conséquences du
concile quand bien même il n'a rien
prescrit de tel? La liturgie, comme la

théologie, l'exégèse... n'obéissent-elles pas à

des dynamiques propres dans lesquelles le

concile a constitué un aboutissement, un
révélateur, un accélérateur, un facteur parmi

d'autres? L'importance donnée à l'évé-
nement-concile comme point de référence
d'un avant et d'un après ne nécessite-t-elle

pas une approche plus diachronique?
Nous avons noté quelques oublis: Nicola

Bux, La réforme de Benoît XVI. La liturgie
entre innovation et tradition, Perpignan,
éditions Tempora, 2009 et surtout Nicola
Giampietro, The development of the

liturgical reform as seen by cardinal Ferdinando

Antonelli from 1948 to 1970, Fort Collins,

Roman Catholic Books, 2009 (édition
originale en 1998). Manquent aussi, les

écrits liturgiques de dorn Nocent, les

ouvrages polémiques mais bien documentés

de Jean Madiran ou les articles de Florian

Michel, et les différentes mises au

point données dans le livre dirigé par François

Bousquet (dir.), Les Grandes Révolutions

de la théologie moderne, Paris, Bayard,

2003. Enfin l'index compte quelques
lacunes dans les noms de personnes (Gam-
ber par exemple cité dans le n°2401). Il
semble aussi que nous n'avons pas trouvé

SZRKG, 107(2013)



460 Rezensionen Comptes rendus

trace des Gesammelte Schriften du cardinal
Ratzinger publiés depuis 2008.

Que ces observations minimes soient

reçues pour ce qu'elles sont: un encouragement

vibrant et chaleureux pour que la

prochaine édition de cette bibliographie
soit plus encore digne d'admiration.

Besançon Vincent Petit

Mariusz Biliniewicz. The Liturgical
Vision of Pope Benedict XVI. A Theological
Inquiry, Bern, Peter Lang, 341 S.

Ce travail universitaire, présenté à l'origine

au Milltown Institute of Theology and

Philosophy de Dublin, en a conservé
certaines pesanteurs et nombre de répétitions

- mais la répétition n'est-elle pas un
procédé pédagogique efficace? Ainsi était-il
nécessaire de distinguer à la fois les écrits
du cardinal Ratzinger et ceux du pape
Benoît XVI? Il y a là. comme le dit l'auteur
lui-même, une continuité forte, alors que la

rapture serait plutôt à placer dans une
période antérieure. Car le futur souverain
pontife, qui a été perilus lors du concile,
est très vite un critique acerbe de l'application

qui a été tirée de la constitution
Sacrosanctum Concilium. Il ne réfute pas les
intuitions du mouvement liturgique, ni les

décisions du concile (117 127) mais

pointe la façon dont la constitution conciliaire

a été mise en œuvre au début des
années 70 (79): abandon quasi-total du latin,
orientation systématique vera« populum
en raison de la réduction de l'eucharistie à

un repas (87-90), avec pour arrière-plan
une crise de l'exégèse biblique contemporaine

(84-87). Pour Joseph Ratzinger, les

réformes, nécessaires, ont amené une
division du monde catholique et une
«fragmentation» de la liturgie (67), parce qu'elles

se sont faites en vertu d'une
«herméneutique de la rupture» (81, 119). La
participation active promue par le concile a été

réduite à un activisme effréné (98-100.
183-186) en lieu et place d'une participa¬

tion plus intérieure (57). l'adaptation de la

liturgie a été comprise comme un encouragement

à la subjectivité, à la créativité et à

l'arbitraire de ceux qui sont censés la servir

(134). la prière a subi un processus de

nationalisation, de naturalisme, et en fin de

compte de désacralisation.
Joseph Ratzinger lui-même n'est pas un

liturge, comme on le lui a parfois reproché,
c'est d'abord un théologien pour qui la

liturgie est avant tout opus dei, un don de

Dieu (21) qui n'est fait pas fabriqué (27)
ce qui induit, même s'il s'appuie sur Louis
Bouyer et Klaus Gamber (245), un certain
refus de la diachronie. Au contraire, sa

lecture de l'histoire de l'Eglise, comme celle
de l'Ancien et du Nouveau Testament,
s'opère en vertu d'une «unité ininterrompue»

(19). En conséquence, il n'entend pas

promouvoir une nouvelle réforme liturgique

ni même introduire de nouveaux
changements. Son objectif est plutôt d'encourager

une «éducation littirgique» (132, 191)

- c'était une des lignes de force du mouvement

liturgique ce qu'il fait en célébrant
dans les formes qu'il estime indispensables
(194, 288). La photographie de couverture,
où le souverain pontife officie en chasuble,
devant l'autel, face à un cracifix, illustre
l'esprit de la liturgie, pour reprendre le

titre du livre qu'il a publié en 2000, qu'il
entend promouvoir. Le livre de Mariusz
Biliniewicz, même s'il consacre un chapitre

(215-277) aux objections et critiques
qui ont été faites au cardinal, s'inscrit dans

ce qu'on appelle le nouveau mouvement
liturgique - il a été relu par Alcuin Reid osb

(vii). Ce mouvement, dont on peut dire

qu'il est né en France pays où la réception

des réformes liturgiques a été la plus
contrastée - mais qui est aujourd'hui
particulièrement vivace dans Yenglish-speakmg
people, défend une conception de la liturgie

comme fruit d'un «développement
organique» (40-43. 129-130). Ces liturgistes
militent pour une «réforme de la réforme»
(107-112) puisque celle qui a été menée

par le pape Paul VI est au contraire trop
artificielle, trop systématique et trop intellec-

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 461

tuelle. Cette réforme consisterait à réintroduire

certains éléments de Yordo missae et
des rabriques de 1962, dont le motu
proprio de 2007 libéralise l'usage: célébration

versus orientem liée à la dimension
cosmique de la liturgie (30), réintroduction
partielle du latin dans le propre de la messe

(Gloria. Credo. Pater Noster. Agnus Dei).
révision des traductions, mais aussi promotion

d'exercices de dévotion (147, 179)...
Au terme de cette lecture, alors que le

pontificat de Benoît XVI est aujourd'hui
clos, on ne peut qu'être frappé par la
hardiesse des solutions prônées par le précédent

souverain pontife. Celui qu'on accusait
d'être un pape pessimiste répond que s'il
manque des prêtres pour célébrer la liturgie,
c'est qu'elle a été galvaudée compromettant
du même coup la fonction du ministère: au
lieu d'adapter la liturgie à ce manque - il

faudrait s'interroger sur les conséquences
pastorales d'une célébration d'obsèques
faite par des laïcs -, sa restauration est la

première condition d'une revalorisation de

la figure sacerdotale. Il soutient sans faiblir
le pluralisme liturgique au sein de l'Eglise
latine avec Summoriim Pontificum en

2007, mais aussi Anglicanorum coetihus en

2009 qui n'est pas sans poser de

problèmes, canoniques et pratiques, et la reprise
du missel de 1962 que la publication de

celui de 1969 avait, ipso facto, aboli. On ne

peut que saluer la vigueur de la

dénonciation du cléricalisme de certains
animateurs, alors que la liturgie est avant tout
une fête, une libération (36-37) et «un

avant-goût» de la liturgie céleste comme le

dit la constitution Sacrosanctum concilium.

Besançon Vincent Petit

SZRKG. 107(2013)



462 Rezensionen - Comptes rendus

Zur Religions- und Kirchengeschichte der Schweiz:
Orte und Körper, Religion und Politik, Transformationen

Im Anfang war das Wort. Die Bibel im
Kloster St. Gallen. Katalog zur Jahresaus-
stellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen
(2. 12. 2012 bis 10. 11. 2013), St. Gallen,
Verlag am Klosterhof, 2012, ill., 120 S.

Es ist immer wieder lehrreich,
weltgeschichtlich bedeutsame Ereignisse in
ihrem Widerhall an einem ganz kleinen Ort
konkret zu verfolgen. Die Geschichte der
Bibel durch alle Jahrhunderte findet sich
wie in einer Nussschale im Kloster St.

Gallen. Ihr ist eine Ausstellung in der
Stiftsbibliothek gewidmet, von einem

Rahmenprogramm begleitet mit Vorträgen,
Führangen, Theater, Bibelgarten, Veloweg.

Dank einem Katalog bleibt sie

zeitübergreifend präsent.
Wenn auch nicht in Leinen, aber doch in

feste Klappbroschur gebunden und
fadengeheftet, auf solidem Papier gedruckt und

prächtig farbig illustriert, erweist sich der

Katalog als würdiger Vertreter einer
Jahrhunderte alten Kultur, die im Stiftsbezirk
St. Gallen seit dem 7. Jahrhundert fortlebt
und in Stadt, Kanton, Diözese und die ganze

Bevölkerung ausstrahlt.
In dieser Ausstellung ist die

einheimische Kulturtradition thematisch mit
einer viel weiter ausgreifenden kombiniert:
mit der Bibel, wie sie in all diesen
Jahrhunderten im Kloster gesammelt,
abgeschrieben, gelesen, studiert, gebetet und
weiter verbreitet wurde. Eine ganze
Kulturgeschichte ist ablesbar an wenigen
Objekten in der Ausstellung und ihrer
genauen, wissenschaftlich unterlegten und

flüssig lesbaren Beschreibung im Katalog
mit gegenüberliegendem Bild, sodass man
auch nach dem Besuch der Ausstellung
oder sogar bei Verzicht darauf ausreichend
mit wertvollen Erkenntnissen ausgestattet
bleibt. Zwar gilt durchaus, was ein museal
bewanderter Historiker, der früh verstorbene

François de Capitani, von den Ausstel¬

lungsobjekten gesagt hat: «Sie waren
dabei» - sie sind also richtige Dokumente,
Zeitzeugen, und ein Katalog kann sie nicht
ersetzen, aber in den Abbildungen fortsetzen.

Gleich auf der Rückseite des Titelblatts
sind die vier Autoren und Autorinnen
genannt, die im Inhaltsverzeichnis und im
Text nur mit ihren Initialen aufscheinen:
nebst dem Stiftsbibliothekar Ernst Tremp
sind dies Karl Schmuki, Franziska Schnoor
und Maximiliane Berger. Worauf sie sich
in ihren eingängigen Darstellungen
abstützen, wird im Anhang verdeutlicht: Die
Literaturhinweise, zuerst das Kloster und
das Thema (die Bibel) ganz allgemein
betreffend, sodann einzeln zu den acht Vitrinen

im schönen Barocksaal und den weiteren

vier Vitrinen im Lapidarium (im Un-
tergeschoss); und genau sind die
ausgestellten Handschriften, Holztafeldrack,
Inkunabeln und Drucke katalogisiert.

Die Ausstellungen in der Stiftsbibliothek

haben den Vorteil, dass sie sich auf
wenig Raum beschränken und darum auf
ganz Wesentliches konzentrieren müssen.

Einigermassen chronologisch wird man
über die wichtigsten Etappen dieser
Geschichte geleitet. Einleitend wird erzählt,
wie das Wort nach St. Gallen kommt, St.

Gallen als wichtiger Hort der Bibelüberlieferang

wird so deutlich. Die Bibel wird
aber nicht nur gehütet, man setzt sich
schon im Frühmittelalter mit dem Bibeltext

auseinander. Aus praktischen Gründen
gab es eine Auswahl der meistgelesenen
Bibeltexte: im Stundengebet und anderen
Gottesdiensten standen die Psalmen, die
Evangelien und die Paulusbriefe im
Vordergrund. Dem vollständigen Bibeltext
verhielt sich die Kirche lange skeptisch bis
ablehnend gegenüber, erst die Reformation
hat hier Abhilfe geschaffen. Und mit der
Renaissance kamen auch die andern alten

Sprachen ausser dem Latein zu Ehren,

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 463

Griechisch, Hebräisch wurden studiert,
nach dem besten Text gesucht, das Wort
verinnerlicht. Dazu dienten auch die
Übersetzungen in die Volkssprache. Der
«Althochdeutsche Tatian» (Bibelharmonie) aus
dem zweiten Viertel des 9. Jahrhunderts,
abgefasst in einem altostfränkischen
Schreibdialekt, wurde im 19. Jahrhundert

zur Grundlage der althochdeutschen Grammatik.

Notker der Deutsche hat den Psalter
ins Althochdeutsche übersetzt - es ist der

umfangreichste althochdeutsche Text, der
erhalten geblieben ist. Aber es hat sich
auch ein Evangelienbuch für arabische
Christen mit 41 schönen Miniaturen aus
dem 18. Jahrhundert nach St. Gallen verirrt.

Die Bibel wurde nicht nur abgeschrieben,

übersetzt und gelesen, sondern auch

bearbeitet; so entstanden Kommentare,
Auslegungen, Perikopenbücher, Armenbibeln

mit dem Akzent auf dem Bild. Die
Erzählungen hatten ganz bewusst die
Absicht, den Leser zur Nachfolge Christi
einzuladen. Schliesslich wairde sogar das

«St. Galler Spiel von der Kindheit Jesu»

vielleicht von einem gebildeten Mönch
komponiert, ein höfisch-ritterliches
Theaterstück aus der zweiten Hälfte des 13.

Jahrhunderts. Von seinem Verfasser heisst

es im Katalog: «Psychologisch geschickt,
souverän und mit grosser Sprachkraft ging
er mit seinem Stoff um und schuf so ein
unschätzbares Werk» (72).

Mit der Erfindung des Buchdracks kam
die Bibel auch unters Volk; schon vor
Luther gab es 18 deutsche Bibeldracke und
mehrere nach den gottesdienstlichen
Vorgaben gestaltete Bibelauswahlen. Die
sprachschöpferische und auf den Urtext
zurückgehende Übersetzung Luthers, aber
auch die Zwinglis, werden mit Recht
hervorgehoben. Ein kleinformatiges Zürcher
Neues Testament befand sich im Besitz
des St. Galler Klosterbruders Petras Egger
(1760 1835).

Auch der berühmte St. Galler Klosterplan,

der ein Ideal und nicht eine Realität
abbildet, wird in die Ausstellung einbe¬

zogen; es werden darauf die «Orte der
Bibel» eruiert: Bibliothek, Schreibstube, die
Stiftskirche selbst, wo die Bibel im Gottesdienst

«gefeiert» wurde, der Psallierchor.
wohl auch im Schlafsaal und im Speisesaal
und selbstverständlich in der Schule.

Aufschlussreich sind auch die illustrierten

Bibeldracke bis zu jenen Ausgaben,
die weniger theologisch als
kulturgeschichtlich aufschlussreich sind, und nicht
zu vergessen die Polyglotten, wo bei dem
hier vorliegenden Exemplar auf zwei
gegenüberliegenden Seiten der ganze Bibeltext

in 12 Sprachen verzeichnet ist,
buchstabengenau und ästhetisch beeindruckend.
Ein Dracker in Nürnberg verschuldete sich
dabei, sodass er die Stadt 1604 verlassen

musste; sein Plan, die Bibel in 12 weiteren
Sprachen zu drucken, blieb so auf der
Strecke.

Ganz ausgefallen ist ein Neues Testament

in syrischer Sprache, der Erstdruck in

syrischer Sprache überhaupt, 1555 in Wien
entstanden. Ein St. Galler Mönch hat es

genau studiert und mit Randbemerkungen
in schwarzer, roter und grüner Tinte versehen.

Mehr zufällig und nicht aus Studiengründen

kam ein Neues Testament in
malaiischer Sprache aus dem 17. Jahrhundert
hierher, sowie eine Bibel in der Sprache
der Cree-Indianer in Kanada. Am Ende des
19. Jahrhunderts konnten die meisten
Indianer dieses Stammes diese von einem
methodistischen Missionar entwickelte
Schrift lesen, sodass sie zu den Völkern
mit einer der höchsten Alphabetisierangs-
rate der Welt wurden: «die Rate lag auf
jeden Fall höher als bei den europäischstämmigen

Kanadiern» (108).
So ganz beiläufig erfährt man Dinge, die

der Kenner vielleicht schon lange weiss:
Die grosse Hartmut-Bibel aus dem 9.

Jahrhundert mit 2'600 Seiten in 6 Bänden
verbrauchte das Fell von 650 Schafen; die
etwas ältere Alkuin-Bibel, mit 19,5 kg
Gewicht, enthielt die ganze Bibel in einem
Band. Diese wurde dann mehrfach
abgeschrieben, v.a. im Kloster St. Martin in

Tours, dem Alkuin als Abt vorstand. Pro

SZRKG. 107(2013)



464 Rezensionen Comptes rendus

Band mit rund 840 Seiten kamen etwa 210
Schafe - ganze Schafherden fielen also der
Bibelabschrift zum Opfer. Man versteht

nun auch, wanim Pergament so kostbar
war und oft zweimal benutzt wurde, indem
man die erste Flandschrift auskratzte und
neu darüber schrieb. Und darum ging man
auch ganz sorgsam um mit den
Handschriften und später dann mit den gedrack-
ten Büchern, die ja auch auf umständliche
Weise zustande kamen: Mit Handsatz aus
den beweglichen Lettern, mit eingefügten
Holzschnitten und später Kupferstichen,
vom Lieferanten oder häufig erst vom
Käufer koloriert.

Eine solche Bibelausstellung mit dem
darauf berahenden Katalog lehrt nicht nur
viel über die Bibel, sondern auch über das

Wissen, seine Weitergabe und Verbreitung.

Dass mehr und mehr Handschriften,
auch aus der Stiftsbibliothek, nun auch per
Mausklick zugänglich werden, ist ein
Gewinn für die Wissenschaft doch das

ersetzt den ehrfurchtsvollen Umgang mit den

Originalen und die Erinnerung an ihre
Schöpfer nicht. Der Katalog setzt die
bewährte Tradition von wissenschaftlicher
Sorgfalt und ästhetischem Geschmack fort,
die der Stiftsbibliothek eisen ist.

Freiburg/Schwciz Iso Baumer

Alfred Ehrensperger. Der Gottesdienst in
Stadt und Landschaft Basel im 16. und 17.

Jahrhundert, Zürich, TVZ. 2010
Geschichte des Gottesdienstes in den
evangelisch-reformierten Kirchen der Deutschschweiz,

Bd. 1), 256 S.; Der Gottesdienst
in Stadt und Landschaft Bern im 16. und
17. Jahrhundert, Zürich. TVZ. 2011

Geschichte des Gottesdienstes in den

evangelisch-reformierten Kirchen der Deutschschweiz,

Bd. 2), 356 S.; Der Gottesdienst
in der Sladt St. Gallen, im Kloster und in
den fürstäbtischen Gebieten vor, während
und nach der Reformation, Zürich, TVZ,
2012 Geschichte des Gottesdienstes in

den evangelisch-reformierten Kirchen der
Deutschschweiz. Bd. 3). 502 S.

Vorliegende drei Bände zur «Geschichte
des Gottesdienstes in den evangelisch-reformierten

Kirchen der Deutschschweiz»
sind die erste Fracht des höchst ambitio-
nierten, auf sieben bis acht Bände
angelegten Projekts zur Erschliessung der
Geschichte des Gottesdienstes in den
deutschsprachigen, eidgenössischen Orten vom
13. Jahrhundert bis ca. 1700; die Herausgabe

erfolgt durch das Institut für
Schweizerische Reformationsgeschichte an der
Universität Zürich. Dass der
Gottesdienstkultur bei Untersuchungen zu den

protestantisch-reformatorischen Bewegungen

bislang meist wenig Beachtung
geschenkt wurde, obwohl gerade die
gottesdienstlichen Feiern vorrangige Orte zur
Einführang reformatorischer Massnahmen

waren, darauf wird im Geleitwort von
Prof. Peter Opitz (Institut ftir
Reformationsgeschichte der Universität Zürich)
verwiesen und zugleich die mit diesem

Projekt verbundene Intention unterstrichen
(Bd. 1, 11). Vf. untersucht in grosser
Ausführlichkeit, sorgsam und gründlich unter
Berücksichtigung der umfangreichen und
in ihrer Fülle kaum wiederzugebenden
Sekundärliteratur die Reformationsbewegungen

und die damit verbundenen Vorgänge
aus der Perspektive des gottesdienstlichen
Lebens unterschiedlicher Orte und Gebiete

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 465

der Eidgenossenschaft anhand von
Quellenmaterial unterschiedlichster Art und
Urheberschaft, um möglichst umfassend die

zeitgeschichtlichen Umstände einzufangen
und die «fur jeden eidgenössischen Ort
recht eigenständige Gottesdienst- und

Frömmigkeitsgeschichte» (Bd. 2. 13)
aufzuzeigen. Vf. weist darauf hin. dass die

eigenständige Reformationsgeschichte
eidgenössischer Orte «im deutschsprachigen
Raum in der Forschung bisher zu wenig
beachtet wurde und oft zu unverzeihlich
pauschalen und teils verzerrten Urteilen
geführt hat» (Bd. 3. 13). Zum Erweis der
These setzt die Untersuchung, entgegen
der Betitelung (16./17. Jahrhundert!)
bereits im 13. Jahrhundert an und führt bis

um 1700 weiter. Die offenkundig im Laufe
der Arbeit gewachsene Erkenntnis, dass

die Reformation und ihre Auswirkung in
der Eidgenossenschaft (die Bezeichnung
«Schweiz» wäre hier auf die betrachtete
Zeit bezogen unzutreffend, was beim
Untertitel der Reihe Geschichte des
Gottesdienstes in den evangelisch-reformierten
Kirchen der Deutschschweiz - etwas
irritiert!) ein sich über längere Zeit ankündigender

und nachwirkender Prozess und
keine reine Durchgangsbewegung war, ist
Grund dafür, dass die Vor- und
Nachgeschichte einbezogen wurden und die
Auswahl des Quellenmaterials über
konfessionelle Grenzen hinaus reicht. Vf., der
mit der Arbeit «Die Theorie des
Gottesdienstes in der späten deutschen Aufklärung:

1770-1815 (Zürich, TVZ 1971)»
promoviert wurde, mehrfach und intensiv
liturgiehistorisch gearbeitet hat und selbst
ehedem als reformierter Pfarrer in der
Deutschschweiz tätig war, betont, dass es

zwischen reformatorischer Gottesdienst-
und Frömmigkeitsgeschichte in der
Eidgenossenschaft und in Deutschland vielerlei
Unterschiede gibt, zudem die vorre-
formatorischen Gottesdienstentwicklungen
innerhalb und ausserhalb der Klöster stärker

zu berücksichtigen ist. Gerade darin ist
ein Plus des breiten Untersuchungszeitraums

zu sehen, dass nämlich die spätmit¬

telalterliche Kloster- und damit einhergehende

Gottesdienstkultur von den Quellen
her zur Sprache kommen und Reformations-

und Gegenreformationsbewegungen
in der Eidgenossenschaft klarer von ihren

Ursprüngen und aus den Kontexten heraus
erfasst werden können. In vorliegenden
Bänden werden Basel Stadt und Landschaft

(Bd. 1), Bern Stadt und Landschaft
(Bd. 2) und St. Gallen Kloster und fürst-
äbtische Gebiete (Bd. 3) behandelt. In Bd.
3 wird bereits Bd. 4 angekündigt, der die

Gottesdienstkultur im Appenzellerland,
Sarganserland/Werdenberg und Gaster vor,
während und nach der Reformation behandeln

wird und mit dessen Erscheinen 2013,

spätestens 2014 zu rechnen ist.

Als Quellen dienen «Alte Drucke,
offizielle und private Liturgiebücher, Agenden

[...], Zeitchroniken» (Bd. 2, 15),
«Synodalberichte, Prädikatenordnungen,
Einzelschriften mit limrgischen Themen,
Kontroversliteratur. Einzelabschnitte aus
grösseren Werken, Akten- und Urkunden-
sammlungen und obrigkeitliche Mandate

zu Gottesdienstfragen [...] Literatur aus

spätmittelalterlichen liturgischen Traditionen

(besonders der Klöster) [...] Dokumente

zur Rezeption der Gottesdienstreformen
und -praxis während und nach der
Reformation bis ca. 1700» (Bd. 1, 13) unter
Konsultation zahlreicher Archive und
Bibliotheken; dies alles mit Blick darauf, die
«effektive Liturgiepraxis und vor allem die

Fragen der Rezeption des Gottesdienstes
durch das Kirchenvolk in Erscheinung
treten» (Bd. 2, 16) zu lassen. Aufgrund seines

im Laufe der Jahre gewachsenen Kenntnisschatzes

rand um die Liturgie- und
Reformationsgeschichte vermag Vf., Jahrgang
1933, das gesichtete umfangreiche
Material adäquat einzuordnen und im Laufe
der Arbeiten aufgetretene Forschungsdesiderate

aufzuzeigen. So geht er in Bd. 2

hinsichtlich Bern - auf andere Orte bezogen

mag dies nicht unähnlich sein - auf
die im Zuge des Quellenstudiums
beschränkte Aussagekraft hinsichtlich
weiterhin bestehender Fragen ein, die durch zu

SZRKG. 107(2013)



466 Rezensionen - Comptes rendus

vertiefende Forschung zu erhellen wären:
«Wie sind obrigkeitliche Mandate zu
Gottesdienstfragen aufgenommen und
durchgesetzt worden? Wo und waram ergaben
sich Widerstände an einzelnen Orten, an
anderen wieder nicht? Was ist durch das
Reformationsmandat von 1528 tatsächlich
aufgehoben oder verändert worden? [...]
Waram war die Abschaffung der Messe
sehr verschieden gehandhabt worden?
[...]» (Bd. 2, 16). Ausdrücklich verweist
Vf. auf die notwendige Begrenzung der
Untersuchung aus Gründen der
Übersichtlichkeit und der Bewältigung des

Quellenmaterials, so dass «die nicht
deutschsprachigen Gebiete, in denen ebenfalls

Reformationsbewegungen mit den

dazugehörigen Gottesdiensterneuerungen
stattfanden (Wallis, Freiburg i.Üe.. Waadt,
Genf, Graubünden)» (Bd. 1.13) ausdrücklich

nicht behandelt werden. Ob trotz dieser

Ansage mit einem achten Band zum
Glarnerland und den kurzen
reformatorischen Phasen im Wallis, Luzem, Zug,
Freiburg und Solothurn gerechnet werden
darf, hängt nicht zuletzt mit dem weiteren
Vorankommen der Bände 5-7 ab. Vom
Vf. selbst sind bislang in Aussicht gestellt
Bd. 5 zum Gottesdienst in Zürich Stadt
und Landschaft vom 12. Jahrhundert bis
1531 (bis zum Tod Zwinglis), Bd. 6 zum
Gottesdienst in Zürich Stadt und
Landschaft von 1532 bis über 1700 wie auch
Bd. 7 zum Gottesdienst in Schaffhausen
Stadt und Landschaft und im Thurgau. Die
Komplexität der Materie, Unterschiede im
Materialumfang und die jeweiligen
regionalen Eigenheiten werden bereits bei
der Aufteilung der Bände deutlich. Gerade
daran wird ersichtlich, dass die Geschichte
der Reformation sich nicht in ein einheitliches

Schema fassen lässt. Dass die
Behandlung von Graubünden aufgmnd der
historischen Komplikationen der politischen

Verhältnisse, der besonderen
Herausforderung der Mehrsprachigkeit und
der Fülle der Quellen aussen vor bleibt, ist
vollauf verständlich. Als Ziel seiner Arbeit
nennt Vf. neben dem historischen Interesse

den Gegenwartsbezug, so dass seine
Arbeiten mit «dazu beitragen, heutige Probleme

rand um die Gottesdienstszenarien von
der historischen Entwicklung her klarer
und kompetenter erkennen und sachgc-
mäss lösen zu können» (Bd. 2, 13). So
wird u.a. als wichtige lebensbezogene
Frage im Kontext der Reformationsbewegung,

die auch Relevanz für den heutigen
ökumenischen Annähcrangsprozess
besitzt, von Vf. - hier auf Bern bezogen
benannt: «Was bedeutet es für den Glauben

des damals so genannten (gemeinen
Mannes), dass an die Stelle der Messe der

Predigtgottesdienst und nicht ein
regelmässig gefeiertes, (reformiertes) Abendmahl

trat?» (Bd. 2, 16). Gelungen beleuchtet

Vf., immer wieder unter Einbezug der

Quellen, den (kirchen-)geschichtlichen
Kontext und die politischen und sozialen
Rahmenbedingungen, die verstehen helfen,
wie es an einigen Orten stärker, an anderen
Orten weniger stark oder gar nicht zu
Reformen im kirchlichen Leben kommen
konnte (in dieser Systematik eindrücklich
v.a. in Bd. 1, 15-108; Bd. 3, 15-25.141
167). So kommt auch die vorreformato-
rische Frömmigkeitspraxis zur Sprache,
die zwar aus der Zeit heraus zu verstehen,
aber dennoch ernüchternd ist. gerade,
wenn es um quellenbasierte Fragen liturgischer

Teilnahme geht (z.B. im Toggenburg:

«Der Besuch der sonntäglichen
Messe war für die meisten Gläubigen seit
Generationen eine Selbstverständlichkeit.
Da man das verbale Geschehen wegen des

Lateins der Priester ohnehin nicht
verstand, war man umso mehr interessiert am
Reichtum an Zeremonien. [...] Üblich war
die einmal jährliche Kommunion an
Ostern. Wer öfters kommunizieren wollte,
wurde von den Dorfbewohnern bald einmal

der Ketzerei verdächtigt. [...] Das
Verhalten der Kirchgängcr/-innen war gemäss
vielen Zeugnissen äusserst undiszipliniert.
Man scherzte und schwatzte, während der
Priester am Altar sein unverständliches,
aber geheimnisvolles Amt ausübte. Viele
kamen zu spät und verpassten den ohnehin

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 467

uninteressanten, meist kurzen Wortgottesdienst

(Vormesse) der Eucharistie [...].
Nicht selten wurden auch Hunde in die
Kirche mitgenommen. Wichtig war
einfach, dass die Zeremonien stimmten; auch

für die Priester war die Beachtung der
Rubriken (vorgeschriebene Gebärden)
wichtiger als das Lesen der ohnehin immer
gleichen Messtexte.»; Bd. 3, 30). So erhellend

der Blick auf die vorreformatorische
Gottesdienstpraxis anhand der möglichst
authentischen Rekonstraktion durch
Quellenstudium sein mag, ist es wichtig, dass

Vf. auch auf Begriffe und Konzepte, die
ftir das christliche Leben und die kirchliche

Organisationskultur besonders seit
dem Mittelalter von Bedeutung waren,
eingeht und sie aus der jeweiligen Zeit heraus
mit Rückgriff auf historische Quellen
erläutert, so etwa «Fegefeuer (Purgatorium)»
und «Ablass» (Bd. 3, 51-56), «Bittgänge
und Wallfahrten» (Bd. 2, 106-107); oder
«Klerus und Pfründen» (Bd. 3, 33-35).
Besonders hervorzuheben sind in den
einzelnen Bänden zudem: In Bd. 1 wird die

Auseinandersetzung mit den Wiedertäufern

recht ausführlich behandelt (86-99).
In Bd. 2 darf als gelungen hervorgehoben
werden, dass eine Skizzierang der
«Wegbereiter der Reformation» (109-123) und
ein Einblick in den «Pietismus» gewährt
wird (247-255), der stärker im 18./19.
Jahrhundert Relevanz erhält und daher in

vorliegenden Studien nicht mehr behandelt
wird. In Bd. 3 kommt eine bisher
unveröffentlichte Neuentdeckung zum Vorschein:
Waren bisher aus St. Gallen Land und
Stadt aus dem 16. Jahrhundert keine
Kirchenordnungen und Agenden mehr
vorhanden und lediglich eine Kirchenordnung
von 1659 und 1685 bekannt, kann Vf. auf
326-258 den Inhalt einer bislang der
Öffentlichkeit nicht bekannten Taschen-Kirchenordnung

aus dem Jahr 1663 wiedergeben.

Vf. versteht es auch hier,
Frömmigkeitsgeschichte lebendig werden zu lassen,
da der Blick in Gebetssprache zugleich
Einblick in die Vorstellungswelten des

christlichen Glaubens und in die gelebte

und vermutlich so praktizierte Frömmigkeit

liefert. In allen vorliegenden Bänden

werden auch Sachverhalte zum
Sakramentsverständnis und zum Predigtverständnis

der Reformatoren thematisiert,
was gerade mit Blick auf immer noch
anstehende theologische Klärungen im
interkonfessionellen Gespräch der Gegenwart
von Interesse ist (so etwa in Bd. 1, 190—

196, 201-221, 226-228; Bd. 2, 305-308,
313-320; Bd. 3, 359-366). Der Absicht,
sich an breites Publikum zu richten und
«nicht nur an Fachleute beider Konfessionen

aus den Gebieten der Geschichts- und

Liturgiewissenschaft, sondern auch an
Studierende, an Theologinnen und Theologen,
an Kirchenbehörden und Kirchgemeinden
und die für den Gottesdienst Verantwortlichen

sowie an eine an den Wurzeln evan-

gelisch-reformierter Liturgietradition
interessierte Leserschaft» (Bd. 1, 14) ist ambitiös

und mag angesichts oftmals üblicher
Darbietungen wissenschaftlicher Erkenntnisse

vermessen klingen, kann hier
aufgrund der Präsentation der Thematik, der

gelungenen Quellendarstellung und wegen
des Verzichts auf lateinische Zitate und auf
ausufernde Sekundärliteratur wie auch

durch die Leserfreundlichkeit in Sprache
und Struktur wirklich gelingen. Der
Zugriff auf interessierende Themen ist dank
der wohl geordneten und verständlichen
Inhaltsverzeichnisse und der Namensregister

in allen drei Bänden gut möglich, wobei

ab Bd. 2 ftir das Inhaltsverzeichnis eine

der Lektüre zugänglichere Formatierung
gewählt wurde. Mit vorliegenden und zu

erwartenden Publikationen des Projekts
wird in der Tat ein wichtiger Beitrag
geleistet, auf Grundlage der Quellen
Reformationsgeschichte konfessionsübergrei-
fend und aus liturgiehistorischer Sicht
darzustellen, die «lex orandi» in gewisser
Weise mit der «lex credendi» unter Achtung

des sozio-kulmrellen Kontexts und
der gesellschaftlichen Entwicklungen als

Gesamt zu betrachten und sachgemäss zu
bewerten. Der Gefahr der Einseitigkeit
entgeht Vf. durch ausgewogene Quellenaus-

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus

wähl. Implizit lautet eine These, dass die
Reformation als «relatives», also in einem
bestimmten Kontext und in einer bestimmten

Zeit sich ereignendes Phänomen gewesen

ist, das nicht notwendigerweise zur
Aufspaltung in kirchentrennende Konfessionen

hätte führen müssen. So kündigt
Vf. in Bd. 2 an: «Es wird sich zeigen, dass
die (liturgische Reformation) nicht einen

eindeutigen Schnitt in der Gottesdienstgeschichte

bildete, sondern, mehr als bisher

angenommen, auch eine gewisse Kontinuität

vorhanden ist.» (Bd. 2, 13). So behandelt

Vf. in Bd. 3 Teil 3 «exemplarisch
wichtige und nachhaltige Verhärtungen im
Prozess der Glaubensspaltung und
Konfessionsbildung bis ca. 1700» (Bd. 3. 11). Als
nachhaltigste Auswirkung der
Reformationsbewegungen scheint hierbei bedeutsam,

die Abschaffung der katholischen
Messfeier hervorzuheben. Einigen Thesen
und Fragen wäre aufgrund der Komplexität

der Materie sicher noch weiter und
differenzierter nachzugehen. Bereits erwähnte
Forschungsdesiderate des Vf. und die von
ihm selbst aufgezeigten lokalen
Unterschiede weisen in diese Richtung. Die
Publikationen bilden ein Mammutwerk eines

Liturgiehistorikers in fortgeschrittenem
Alter; für die Wissenschaft ist es ein
Gewinn, dass die Reformationsgeschichte
sich so eingehend mit der Gottesdienstkul-
tur befasst und auf die Expertise des Vf.
bauen darf; die Weitsicht des Vf. über die

Konfessionsbildung hinaus tritt deutlich
hervor; die Fertigstellung des Projekts ist
sehr wünschenswert; ausstehende und
aufgezeigte Forschungsdesiderate mögen wie-
tere interessierte Wissenschaftler ansprechen

und die Forschung voranbringen. Das
Werk ist in der Tat in die Hände all derer

zu empfehlen, die sich mit der eidgenössischen

Reformationsgeschichte befassen
wie auch für die heutige Gottesdienstkultur
und den ökumenischen Dialog Verantwortung

tragen und bereit sind, auf Grundlage
der Geschichte kritische Anstösse für heutige

Gottesdienstgestaltung zu erhalten.

Bei aller Wissenschaftlichkeit sind diese
Bücher spannend zu lesen.

Rom/Fribourg Thomas Fries

Urs Amacher, Barocke Körper-weiten. Wie
Ritter Heinrich Damian Leonz Zurlauben
die Katakombenheilige Christina von Rom
nach Zug brachte. Ölten. Eigenverlag.
2011. 60S.

Die vorliegende Publikation ist aus einem

Vortrag an einem von Konrad Basler
organisierten kulturhistorischen Kolloquium in
Zürich hervorgegangen, sie ist aber in

erster Linie das Produkt einer jahrelangen
Mitarbeit des Verfassers an der Zurlaubia-
na-Edition. Es ist nicht verwunderlich,
dass Historiker, die im Rahmen solcher
Editionsprojekte eigentliche Grandlagenforschung

leisten und sich - sozusagen
nebenbei - eine intime Kenntnis umfangreicher

Quellenbestände erwerben, den
Wunsch verspüren, nicht nur zu erschlies-
sen und aufzubereiten, sondern auch Bezüge

herzustellen. Erkenntnisse auszubreiten
und aus dem amorphen Material eine
Geschichte herauszuarbeiten. Herausgekommen

ist in Urs Amachers Fall vor allem ein

Sittenbild aus der katholischen Eidgenossenschaft

des frühen 18. Jahrhunderts, als
eine nach prachtvoller Inszenierang und
sinnlich erfahrbarcr Verkörperang des

Heiligen dürstende barocke Frömmigkeit nach

neuen Objekten der Verehrung verlangte.
Im Sittenbild verwoben ist ein Lebensbild:
das der glanzvoll gestarteten und dann
doch geknickten Karriere des Heinrich
Damian Leonz Zurlauben. Dieser Spross
einer einflussreichen Zuger Magistratenfamilie

wurde nach juristischen Studien in
Paris und Parma mit 27 Jahren in das
einflussreiche Schlüsselamt des Stadtschreibers

seines Heimatorts gewählt. Eine
politische Intrige innerhalb der eigenen Familie

brachte ihn schon fünf Jahre später zu
Fall. Mit Schimpf und Schande aus seinem
Amt verjagt, wandte er sich den Kricgs-

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 469

dienstcn im Solde fremder Fürsten zu.
reiste Anfang Dezember 1725 als
eidgenössischer Hauptmann nach Italien, wo er
hoffte, noch rechtzeitig zum feierlichen
Abschluss des Heiligen Jahres Rom zu
erreichen und dort als Gardefähnrich in die

päpstliche Schweizergarde aufgenommen
zu werden. Beide Wünsche zerschlugen
sich, nicht aber die Hoffnung, bei der Kurie

in Rom für die St.-Oswald-Kirche seiner

Heimatstadt eine jener begehrten
römischen Katakombenheiligen zu erwerben.

Katakombenheilige, das waren zumeist

Ganzkörperreliquicn, die mit kunstvollen
Textilien eingekleidet, mit Edelmetallen
kunstvoll ausstaffiert und in gläsernen
Sarkophagen den Gläubigen als eindrückliche

menschliche Köiper präsentiert werden

konnten - eine damals in hohem Ansehen

stehende Eigenschaft, die nach
Jahrhunderten andauernder Reliquienteilung
den meisten altehrwürdigen Heiligen und

Kirchenpatronen des früheren Mittelalters
abging. Wie Zurlauben über den
römischen Instanzenweg bis zu einer
Privataudienz bei Papst Benedikt XIII. schliesslich

in den Besitz einer Katakombenheiligen

namens Christina gelangen konnte,
welche Schwierigkeiten es zu überwinden
gab, bis die neue Heilige und Märtyrerin
schliesslich über die Alpen gebracht und in

einer feierlichen Translation am 31.

August 1727 in der Zuger Kirche St. Oswald
deponiert werden konnte und was zur
Förderang ihres Kults unternommen wurde,
erhellen unzählige Dokumente aus der

Sammlung der Zurlaubiana, aus vatikanischen

.Archiven und Zuger Pfarrarchiven.
Die ausdruckstärkste Quelle ist dabei eine

farbige und detailreiche Beschreibung der
Prozession am Tag der Translation, die

bislang unerkannt geblieben ist. Amachcr
führt kundig in die kirchenrechtlichen,
mentalitäts- und kulttirgeschichtlichen
Aspekte des barocken Reliquienkultes ein

und streift zuletzt auch das Nachleben der

Zuger Altarheiligen Christina nach der
Translation. All dies wird sorgfältig
dokumentiert und in teilweise mehrfarbigen

Abbildungen illustriert. Dem Überbringer
des kostbaren Leibes trug schliesslich die

erfolgreiche Wallfahrt nach Rom, die

zugleich eine «Geschäftsreise» eigener Art
war. eine standesgemässe Eheverbindung
ein sowie die Rehabilitierang seiner weltlichen

Würde. Dass sich der Name Christina
im Unterschied zu anderen bald Mode
gewordenen Katakombenheiligen-Namen
und trotz entsprechender Bemühungen der
Zurlauben-Familic in Zug nicht auf Dauer
als Taufname etablieren konnte, mag - die

Vermutung sei dem Rezensenten erlaubt -
daher rühren, dass zu dieser Zeit der Name
Christian und sein weibliches Pendant
schon zu stark protestantisch besetzt waren.

Frauenfeld Hannes Steiner

Thomas Maissen, Geschichte der Schweiz,
Baden, Hier+Jetzt, 2010, 3., mit Registern
versehene Auflage 2011, 352 p.

En 2010 paraissait l'ouvrage de Thomas
Maissen Geschichte der Schweiz. Son succès

fut tel qu'à peine une année plus tard,
on pouvait en trouver une troisième édition
corrigée et augmentée. Ces simples faits
sont dignes d'être relevés car ils sont symp-
tomatiques d'un trend historiographique
notable. Peu de temps avant la sortie de ce

ouvrage, on avait vu ressurgir avec force

un genre presque oublié, soit le livre d'histoire

suisse. La vague précédente datait
alors d'une trentaine d'années, puisque la

monographie d'Ulrich Im Hof, Die
Geschichte der Schweiz, remontait à 1974 et

l'ouvrage collectif de référence que consume

encore la Nouvelle histoire de la Suisse

et des Suisses, à 1983. Facteurs généra-
tionnels, évolutions historiennes, globalisation,

constraction européenne et montée
en force de l'Union démocratique du Centre:

les raisons de ce regain d'intérêt pour
un objet longtemps considéré comme
désuet sont nombreuses. Partant pour
l'essentiel de la Suisse romande, elles ont en-

SZRKG. 107(2013)



470 Rezensionen Comptes rendus

gendre un renouveau historiographiquc
d'ampleur nationale, qui se distingue non
seulement par la prise en compte des

recherches antérieures les plus récentes mais
aussi par une présentation souvent originale

du sujet traité.
A cet égard, le travail de Thomas Maissen

peut à première vue sembler d'une
facture plutôt classique: il suit une ligne
chronologique claire et la plupart des découpages

adoptés correspondent aux césures
habituelles. En outre, dès l'introduction,
l'auteur postule l'idée d'une certaine continuité

helvétique et le primat du politique.
Toutefois, ces différents constats témoignent

moins du caractère potentiellement
traditionnel de ce livre que du développement

spiral de l'historiographie qui, au
bout de quelques décennies, revisite, peaufine

et renouvelle les points de vue dessinés

par ses prédécesseurs. C'est d'ailleurs
ce qu'indique la problématique générale de

l'ouvrage qui interroge les conflits, les
efforts, les négociations et les apprentissages
à la base de cette «permanence helvétique»
dont l'existence relève dès lors essentiellement

de la constmetion. En partant de cette
question de fond. Thomas Maissen
parvient à atteindre deux objectifs apparemment

contradictoires, mariant en un seul

volume une synthèse couvrant près de sept
siècles et un ouvrage de spécialiste bourré
de connaissances et d'idées.

Réalisé par un historien à la palette
exceptionnellement large, puisque Thomas
Maissen est à la fois un modemiste confirmé

et un expert du premier XIXe siècle

comme de la Seconde Guerre mondiale, ce

survol du passé helvétique est magistral.
En quelques trois-cents pages, l'auteur
relate une histoire allant du XHIe siècle à

2010. Grâce à une écriture alerte et un sens

aigu des transitions, il se joue des difficultés

que présente la narration d'une contrée
dénuée de continuités dynastiques et dont
la vie institutionnelle se répartit entre les

cantons. Si sa description de certaines
évolutions sociales ou culturelles peut parfois
paraître rapide, il n'oublie jamais de con¬

vier l'économie dans son explication des

développements politiques. De même, il
veille à dégager l'histoire suisse de tout
exceptionnalisme en montrant l'insertion
du pays dans un réseau d'influences
extérieures et en comparant certains mécanismes

du passé helvétique avec différents
exemples étrangers. Il en découle un récit
logique, plaisant à lire, simple sans être

simpliste.
Ce résultat présuppose des procédés

narratifs qui. à leur tour, dérivent de choix
méthodologiques porteurs de véritables
trouvailles. En premier lieu, un tel résumé

implique une sélection minutieuse des
éléments évoqués ou soulignés. Ceci est
particulièrement évident dans la première partie
de l'ouvrage, qui prend ainsi position sur
ce qu'on considère comme «la fondation»
du Corps helvétique. Sans doute l'auteur
rappelle-t-il l'aspect mythologique des

événements qui, depuis le moyen-âge, ont
formé le socle d'une prise de conscience
identitaire. Mais surtout, il insiste sur le rôle
crucial des villes auxquelles il attribue, bien

plus qu'aux fameux «cantons primitifs»,
une influence détenninante sur la

constitution d'un réseau d'alliances couvrant
une grande partie du territoire suisse actuel.

Par ailleurs, l'agrément du texte tient à

l'enchaînement des éléments qui le

composent, et partant, à la force explicative du

récit. En d'autre termes, il provient des

réflexions faites par Thomas Maissen pour
décortiquer les (hiérarchies de) liens
susceptibles de rattacher des faits entre eux.
La chose se vérifie tout au long de l'ouvrage,

même pour les époques les plus récentes

et bénéficiant par conséquent d'un
recul historique moins grand. Dans ce cadre,
l'auteur ne se contente pas d'énoncer des

relations de cause à effet ou de diviser des

périodes en fonction de lignes forces, comme

l'ont fait tant d'historiens avant lui,
mais il repère aussi certains facteurs
fondamentaux d'où émergent des corrélations
troublantes. A la fin de son chapitre sur les

guerres mondiales, il mentionne ainsi le

sentiment que cultiveront les Suisses

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 471

d'avoir été héroïques sans avoir eu à se

battre. Loin d'être anecdotique, cette
sensation imprègne les décennies suivantes
dont elle constitue une clé de lecture
éminemment précieuse.

L'originalité de cette pensée n'est
toujours simple à dégager. Car si l'auteur entre

parfois ouvertement en dialogue avec
ses collègues, il reste le plus souvent
discret; de telle sorte que son apport personnel

n'apparaît qu'aux connaisseurs des

événements relatés qui, en principe, n'ont
pas vraiment besoin d'un ouvrage de
synthèse. Pour ces demiers, on se surprend
parfois à regretter l'absence de notes,
imparfaitement compensée par la bibliographie

donnée en fin de volume. Quelques
informations en bas de page, indiquant des

discussions ou des variations historiogra-
phiques, donneraient au livre une scientifiche

supplémentaire, sans dénaturer
irrémédiablement son objectif et son caractère
assumé de survol historique. Peut-être sera-
ce une possibilité envisagée en cas de
nouvelle réédition. Une telle entreprise
permettrait en outre de gommer de rares
inexactitudes restantes (p. 232, 242, 264 etc).
Mais dans l'immédiat, le plus souhaitable
serait sans doute une traduction française.
Puisque, aux alentours de 2010, c'est de

Romandie qu'est parti cet engouement
pour les monographies d'histoire suisse,

on peut penser que les lecteurs y seraient
certainement ravis de découvrir l'ouvrage
de Thomas Maissen dans leur langue.

Genève Irène Herrmann

Sara Janner, Zwischen Machtanspruch
und Autoritätsverlust. Zur Funktion vor,

Religion und Kirchlichkeil in Politik und
Selbstverständnis des konservativen alten
Bürgertums im Basel des 19. Jahrhunderts,

Basel, Schwabe Verlag, 2012
Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft,

Bd. 184), 595 S.

Die komplexe Verflechtung von Religion
und Politik sowie die spezifische Konzeption

von Kirchlichkeit im ständischen
Selbstverständnis des konservativen und
insbesondere religiös-konservativen alten

Bürgertums in Basel stehen im Zentrum
der in der Reihe «Basier Beiträge zur
Geschichtswissenschaft» im Schwabe Verlag
erschienenen Dissertation von Sara Janner.
In ihrer sozialgeschichtlich geprägten Studie

rückt die Autorin gesellschaftliche
Strukturen und Akteure der konservativen
Netzwerke ins Zentrum. Den
Untersuchungszeitraum legt sie in ihrem Buch
auf die Zeitspanne von 1798 bis 1889 fest,
wobei schwerpunktmässig die Zeit des

konservativen «Ratsherrenregimentes» von
1831 bis 1875 untersucht wird. Für ihre
Dissertation hat die Historikerin sehr
umfangreiche Quellenbestände in diversen
Basler Archiven analysiert. Sie verfolgt
denn auch einen quellenzentrierten Ansatz,
wohingegen theoretische Überlegungen in
den Hintergrund treten. Ihre
lokalgeschichtliche Studie, die sich mit den
Kommunikations- und Beziehungsnetzen
einzelner religiös-konservativer Exponenten
und Vereine auseinandersetzt und Sozial-
profile der Akteursgrappen erarbeitet,
bedeutet nicht nur für die Basler Geschichtsforschung

einen grossen Gewinn.
Vielmehr liefert sie auch einen bedeutenden

Beitrag für das bessere Verständnis des

Zusammenwirkens von Religion und Politik

sowie der Funktion von Religion in der
Gesellschaft und deren Transformationen
zwischen Ancien Régime, der nationalen
Einigung der Schweiz und der
Jahrhundertwende um 1900.

SZRKG, 107(2013)



472 Rezensionen Comptes rendus

An eine kompakt gehaltene Einleitung
schliessen sich vier Haupt- und ein
kürzeres Schlusskapitel an. Den Einstieg
in die Hauptkapitel macht Sara Janner in

Kapitel eins mit einem kritischen Blick auf
die historiographische Tradition in der Be-

dcutungszuschrcibung gegenüber den

religiös-konservativen Kreisen in Basel, die
sich im Konzept des «frommen Basel»
niedergeschlagen hat. Mit einer kritischen
.analyse der Archivierangstechniken und
der Geschichtsschreibung zeigt sie schlüssig

auf, wie eine Kette von Vereinnahmungen

von Personen und Vereinigungen
sowie die Projektion von Selbstdarstellungen
in die Vergangenheit zu langlebigen
historiographischen Verzerrungen führten. So

weist die Autorin etwa nach, dass die Rolle

des Pietismus insbesondere der Herrnhuter

Brüdersozietät - sowie der Bedeutung

der Pfarrer als zentrale Akteure
bislang deutlich unterschätzt wurde. Die kritische

Reflexion, ja partielle Dekonstraktion
des von Paul Burckhardt 1942 geprägten
Geschichtsbildes des «frommen Basels»
stellt eine der Stärken der Dissertation Sara

Janners dar.

Der Entwicklung der Stadtbürgerschaft
und besonders des alten Bürgertums widmet

sich das zweite Kapitel und liefert
damit den für das Verständnis des ganzen
Buches wichtigen kontextuellen Rahmen.
Im Zentrum der Ausführungen stehen hier
die mehrschichtigen Abschliessungspro-
zesse der alten Stadtbürgerschaft. So

grenzte sich die konservative Elite nach
der Helvetik, der Kantonsteilung und der

Schaffung des Schweizerischen Bundesstaates

in mehreren Schritten nach aussen

gegen die Landbürger und nach innen
sozial gegen den gewerblichen Mittelstand
ab. Dies führte zu einem Rückzug dieser
konservativen Kreise auf die kommunale
Ebene und auf sich selbst. Eine kurze The-
matisierang des radikalen Freisinns und
der entstehenden Sozialdemokratie als
politische Gegner des Konservatismus hätte
das kontextuelle Bild abgerundet. Das
ständische und auf die Stadt Basel bezo¬

gene Selbstverständnis des konservativen
alten Bürgertums äusserte sich nicht
zuletzt auch auf religiöser Ebene in den
zahlreichen inner- und ausserkirchlichen
religiösen Vereinen und hier insbesondere im
Kirchenverständnis, welches die Autorin
mit dem Begriff «Kirchlichkeit» fasst. Die
Erkenntnisse Sara Janners zum Kirchenbild

des konservativen und religiös-konservativen

Stadtbürgertums stellen einen
weiteren bedeutenden Mehrwert ihrer
Forschungsarbeit dar. Die «Kirchlichkeit», die
in der Dissertation mehrfach thematisiert
wird, zeichnete sich durch eine starke
Identifikation der Ortskirche mit der
Ortsgemeinde aus. Die Identifikation war sogar
so stark, dass selbst pietistische Grappen
in der Staatskirche verblieben, selbst nach

1874. als der Bekenntniszwang in der
reformierten Kirche des Kantons beseitigt
war.

Neben dem speziellen Kirchenverständnis

widmen sich die Kapitel drei und vier
den religiösen Vereinen, deren Vielfalt ein

wichtiges Charakteristikum der
religiöskonservativen Lebenswelt des alten
Bürgertums Basels darstellte. Die
Vereinsgründungen, die sich in mehrere von Er-
weckungsbewegungen geprägte Phasen
einteilen lassen, sowie das Engagement
von Mitgliedern des alten Bürgertums in

diesen Vereinigungen besassen auch eine

politische Dimension. Gerade in der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts gewann
diese für die Machterhaltung des konservativen

alten Bürgertums an Bedeutung.
Aufgrand der guten Quellenlage werden in
der Dissertation zum einen die Herrnhuter
Brüdersozietät und - in einem eigenen
Kapitel - der ebenfalls pietistisch geprägte
und 1830 gegründete judenmissionarische
«Verein der Freunde Israels» eingehender
analysiert. Innerhalb des Protestantismus
eine Minderheitstheologie vertretend, welche

«den Juden» eine fortexistierende
zentrale Bedeutung in der christlichen Heils-
geschichte zuschrieb, widerspiegelte auch
dieses sogenannte «Reichgotteswerk» die

Verflechtung zwischen Religion, Kirch-

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 473

lichkeit und Politik. Vorrangig beschreibt
Sara Janner die Trägerschicht, wichtige
Exponenten und die Netzwerke des Juden-
missionsvereins und erarbeitet zudem ein

Soziogramm der vom Verein betreuten

«Proselyten». In diesem Zusammenhang
sei auch auf das umfangreiche Zahlenmaterial

und die Auflistungen im Anhang
verwiesen. Die sehr detaillierte Charakterisierung

der Strukturen der Vereinigung
und die vorgenommene Periodisierung
bleiben aufgrund des lokalgeschichtlichen
Ansatzes fast ausschliesslich auf Basel fo-
kussiert. Folglich konstatiert die Autorin
ab den 1850er und vor allem ab den
1870er Jahren einen Niedergang des

Vereins, während sie dessen Wachstum
ausserhalb von Basel kaum thematisiert. Die
Fokussierang auf Strakturen und
Kommunikationsnetzwerke vernachlässigt zudem
die Analyse der vom Verein propagierten
Inhalte. So werden die geschichtstheolo-
gischen Grandüberzeugungen und das von
heilsgeschichtlichen Projektionen und oft
judenfeindlichen Überzeugungen geprägte
«Judenbild» der «Freunde Israels» nur
kurz erläutert, und auch der dem
judenmissionarischen Verein inhärente Aspekt der
«inneren Mission» wird nicht breiter
beleuchtet.

Insgesamt wäre eine deutlichere theoretische

Einbettung der Dissertation
wünschenswert gewesen. Vor allem die
Einordnung der Resultate in die internationale
Konservatismusforschung hätte einen
zusätzlichen Gewinn bedeutet. So hätte es

sich beispielsweise angeboten, auf
Forschungen zum konservativen schweizerischen

Katholizismus Bezug zu nehmen,
der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

mit der Milieubildung ebenfalls einen

Abschliessungsprozess durchmachte. Doch
die hier genannten Kritikpunkte sollen das

Verdienst der sehr differenziert argumentierenden

und aufwändig recherchierten
Forschungsarbeit, die zudem sehr gut
geschrieben und sauber redigiert ist, keineswegs

schmalem. Die konzise Darstellung
der Funktion von Religion und Kirchlich¬

keit in der Politik und im Selbstverständnis
des konservativen alten Basler Bürgertums
wird in der Historiographie Basels deutliche

Spuren hinterlassen und stimulierend
auf die Konservatismusforschung in der

Schweiz wirken.

St.Gallen Thomas Metzger

Adrian Vatter (Hg.), Vom Schacht- zum
Minarettverbot. Religiöse Minderheiten in

der direkten Demokratie, Zürich, Verlag
Neue Zürcher Zeitung, 2011, 317 S.

Der Sammelband Vatters, Direktor des

Instituts für Politikwissenschaft der Universität

Bern, ist im Rahmen des Forschungsprojektes

«Religiöse Minderheiten und
direkte Demokratie» als Teil des Nationalen
Forschungsprogramms NFP 58

«Religionsgemeinschaften, Staat und
Gesellschaft» entstanden. Er vereinigt in sich

dreizehn Aufsätze, die teilweise von
Einzelautoren, teilweise in Ko-Autorcnschaft
geschrieben wurden. Neben Adrian Vatter
zeichnen Deniz Danaci, Christian Bolliger,
Anna Christmann, Thomas Milic, Hans
Hirter und Oliver Krömler für einzelne

Beiträge, wobei die meisten als Autoren
mehrfach in Erscheinung treten. Das NFP
58 widmete sich der Rolle von Religion
und Religionsgemeinschaften in den
modernen Gesellschaften. Beleuchtet wurden

Aspekte der religiösen Vielfalt, die
spezifische Lage der Muslime, Religion in
öffentlichen Institutionen, der Themenbereich

Jugendliche, Schulen und Religion,
Formen religiösen Lebens sowie der
Zusammenhang von Religion, Medien und

Politik, in welchem auch das Projekt unter
der Leitung von Vatter zu verorten ist.

Vor dem Hintergrund der zunehmenden

Stigmatisierang einzelner Religionsgemeinschaften,

akzentuiert noch durch die
Volksabstimmung vom 29. November 2009 zum
Bauverbot von Minaretten, drängte sich
eine vertiefte Beschäftigung mit dem
Verhältnis von Politik und Religion auf. Vat-

SZRKG. 107(2013)



474 Rezensionen Comptes rendus

ters Teilprojekt konzentriert sich auf die
Rolle der direkten Demokratie in diesem
Kontext, zugespitzt auf die zu untersuchende

Frage, ob direkte Demokratie zu
einer Tyrannei der Mehrheit beziehungsweise

zur Unterdrückung religiöser
Minderheiten fuhrt. Diese Fragestellung ist
nicht nur aus schweizerischer Perspektive
hochaktuell. Forderungen nach einem Ausbau

von direktdemokratischen
Mitbestimmungsrechten nehmen ausserhalb der
Schweiz zu. Da die Schweiz das Vorzeigeland

direkter Demokratie ist, wird die Rolle

von Volksabstimmungen in der Schweiz
mit besonderer Aufmerksamkeit verfolgt.
Der uralte Vorbehalt, dass Volksentscheide

zur Irrationalität tendieren sowie potentiell

Grand- und Menschenrechte verletzen,

hat durch die Minarettverbotsinitiative,
die mit 57,5 Prozent an der Urne und

der Mehrheit der Stände angenommen
wurde, Auftrieb erhalten.

Es ist daher als grosses Verdienst der

Forschungsgrappe anzusehen, sich diesem
Thema zu widmen. Der Vorzug des

Forschungsprojektes besteht unter anderem
darin, dass in der Forschungsstrategie vier
verschiedene Zugänge definiert wurden,
um die Determinanten für den Ausgang
von Volksabstimmungen zu religiösen
Minderheiten zu eruieren. Dazu wurden
einerseits verschiedene Volksabstimmungen

zu religiösen Minderheiten einem
internen Quer- und Längsschnittvergleich
unterzogen, es wurden Volksabstimmungen
zu religiösen Minderheiten und anderen
Minderheiten verglichen, ebenso
Volksabstimmungen und parlamentarische
Entscheide zu religiösen Minderheiten sowie
schliesslich ein externer Querschnittsvergleich

mit Deutschland hinsichtlich Minarett-

und Moscheekonflikten angestellt.
Basierend auf den Befunden vergangener

Abstimmungsforschung formulierte
das Forschungsteam eine Leithypothese:
«Die direkte Demokratie stellt nicht per se

ein Instrument für die Mehrheit zur Tyrannei

gegenüber einer religiösen Minderheit
oder umgekehrt ein effektives Mittel zum

Schutz von religiösen Minderheiten dar.
Vielmehr hängt ihre Wirkung stark von
den Konfliktkonstellationen der Akteure
im politischen Entscheidungsprozess, den

Haupt- und Nebeninhalten der
Abstimmungsvorlage, den spezifischen Merkmalen

und Anliegen der betroffenen Minderheit

und dem jeweiligen sozio-ökonomi-
schen und institutionellen Kontext ab»

(24).
Die Abstimmungsgeschichte der Schweiz

bietet eine Fülle an Umengängen mit
Bezug zu religiösen Minderheiten, sowohl
auf kantonaler wie auch auf Bundesebene.
Sie beginnt mit einer kantonalen Abstimmung

über ein Verbot der Niederlassungsund

Gewerbefreiheit für Schweizer
jüdischen Glaubens im Kanton Basel-Landschaft

1851. Im Sammelband reicht die
Reihe bis zur Volksinitiative «Gegen den
Bau von Minaretten» 2009. Insgesamt
werden für den gesamten Zeitraum sieben

Volksabstimmungen auf Bundesebene und
21 auf Kantonsebene registriert. Grenzfalle
wie etwa die Abstimmung über das Anti-
rassismusgesetz von 1994, welches nicht
explizit religiöse Minderheiten thematisiert,

sowie Abstimmungen auf kommunaler

Ebene - etwa zum Planungs- und
Baurecht mit Wirkung auf Friedhöfe und
religiöse Bauten oder die Ausgestaltung
des Schulunterrichts - wurden ausgeklammert.

Im 19. Jahrhundert stand bei den meisten

Abstimmungen mit Bezug zu religiösen

Minderheiten der jüdische Glaube im
Zentrum. Es ging dabei um Niederlas-

sungs- und Gewerbefreiheit, Glaubensund

Kultusfreiheit bis hin zur Volksinitiative

«für ein Verbot des Schächtens ohne

vorherige Betäubung», die 1893 mit 60,1
Prozent angenommen wurde. Erst seit den
1960er Jahren sind weitere Abstimmungen
zu religiösen Minderheiten zu beobachten.
In der überwiegenden Mehrzahl der Fälle
handelt es sich dabei um kantonale
Abstimmungen über die Anerkennung von
Religionsgemeinschaften. Dabei ging es
zunächst je nach Kanton um die Anerken-

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 475

nung der römisch-katholischen oder der

evangelisch-reformierten Kirchgemeinden,
in weiteren Fällen oder auch gleichzeitig
um die Anerkennung weiterer religiöser
Gemeinschaften. Hinzu kamen
Bundesabstimmungen über eine Lockerang des

Schächtverbots (1973), die Aufhebung des

Jesuiten- und des Klosterartikels in der

Bundesverfassung (1973), die Aufhebung
der Genehmigungspflicht für die Errichtung

von Bistümern (2001) und schliesslich

die Minarettverbotsinitiative (2009).
Danaci weist in seinem Beitrag darauf

hin, dass seit den 1960er Jahren Vorlagen
zur Gleichstellung der christlichen und
jüdischen Gemeinschaften angenommen,
den Islam betreffende hingegen abgelehnt
wurden. Eine Schlüsselrolle spielt dabei
nach dessen Analyse die Unterstützung
einer Vorlage durch die politischen
Parteien. Christmann zeigt auf, dass Parla-

mentsentscheidungen tendenziell
minderheitenfreundlicher ausfallen als direkt-
demokratische Entscheidungen. Die direkte

Demokratie wirkt jedoch als Drohung
(«Damoklesschwert») auch auf den
parlamentarischen Prozess ein. In einem
Vergleich mit Deutschland stellt sie auch fest,
dass Volksrechte eingesetzt werden, um
Moscheen und Minarette zu verhindern, in
keinem Fall aber dazu genutzt wurden, die
Rechte von religiösen Minderheiten
auszubauen. In diesen grundrechtsrelevanten
Fragen ist ein Links-Rechts-Konflikt ebenso

wie ein Elite-Basis-Konflikt festzustellen.

Rechte Parteien nutzen solche
Konflikte nicht selten auch zur eigenen Profi-
liening aus.

Die Bilanz von Vatter fällt in der
Synthese wie folgt aus: «Die Volksentscheide
zu religiösen Minderheiten der letzten 160

Jahre sind kurz zusammengefasst eine
Kaskade von Verzögerangs-, Ablehnungsund

Verschärfungsbeschlüssen» (284). Dabei

steht gegenwärtig der Islam im Brennpunkt,

wobei in der Meinungsbildung
Fragen der Religion, der gesellschaftlichen
Integration und Eindrücke internationaler
Ereignisse munter vermischt werden. Tra¬

ditionalisten und Modemisierer treffen in

Fragen der religiösen Toleranz hart aufeinander.

Zu beachten sind einige zentrale
Konklusionen von Vatter. die sich aus
diesem kritischen Befund ergeben. So

könnte mittels eines geeigneten
Vorprüfverfahrens die Konformität von Volksinitiativen

mit Grund- und Menschenrechten
sowie dem Völkerrecht gewährleistet werden.

Ebenso bedeutsam ist der Hinweis,
dass sich ablehnende Volksentscheide
insbesondere auf gesellschaftliche Outgroups
beziehen. Dies kann als Auftrag verstanden

werden, die gesellschaftliche Integration

stärker zu fördern.
Der Sammelband ist eine reiche Fundgrube

an Beiträgen zu gesellschaftlichen
und politischen Konfliktpunkten betreffend

religiöse Minderheiten und die Rolle
der direkten Demokratie in diesem Kontext.

Die unterschiedlichen methodischen

Zugänge, die breite empirische Daten-

grandlage, die Länge der Beobachtungsperiode

und eine gelungene Synthese aller
Teilberichte sind für den Leser eine
Bereicherang. Sie helfen substantiell, eine

Forschungslücke zu schliessen.

Bendern Wilfried Marxer

Francis Python, Empreintes. Entre politique

et religion. Choix d'articles, Fribourg
2012 Archives de la société d'histoire
du canton de Fribourg, nouvelle série, 12)
461 S.

A l'occasion de son départ à la retraite, le

professeur ordinaire Francis Python, qui
occupait la chaire d'histoire contemporaine
à l'université de Fribourg depuis 1992,

publie un choix d'articles, dont certains
sont inédits, avec des documents relatifs à

cet événement: la laudatio de ses collègues
du département d'histoire contemporaine,
la leçon d'adieu qu'il a prononcée le 9 mai
2012. et une bibliographie de ses travaux
et la liste des mémoires de licence (master
depuis l'adhésion des universités helvéti-

SZRKG. 107(2013)



476 Rezensionen Comptes rendus

ques au processus de Bologne) el des thèses

qu'il a dirigés soit 288 mémoires et 15

thèses autrement dit 6U489 pages. En lieu
et place d'un volume déprimant de mélanges,

la Société d'Histoire du canton de

Fribourg, l'éditeur du présent recueil dont il
faut souligner immédiatement la qualité de

la présentation matérielle, a retenu dix-huit
articles qui s'organisent autour des thèmes
de prédilection du prof. Python: le Sonderbund

(sa thèse publiée en 1987 portait sur
l'épiscopat de Mgr Marilley entre 1846 et

1856), la «république chrétienne» - nom
que l'on donne au régime politique
d'inspiration catholique-sociale en place dans
le canton fin du XIX-début XXe siècle, le

catholicisme et la question sociale, la
revue Esprit... Deux études tranchent par
leur originalité: l'analyse de la richesse

économique que fait le clergé au XIXe
siècle (71-82) - lecture pré-wébérienne
significative d'une sensibilité antilibérale
longtemps prégnante dans le monde catholique,

et dans un registre plus amer, la

requête hallucinante comme disent les jeunes
d'un extrémiste romand (305 328) qui
réclame à Pie XII en 1949! la publication
d'une encyclique condamnant les Juifs.
Loin d'un localisme exclusif et stérile, ces
articles s'inscrivent davantage dans un
subtil jeu d'échelles dans lequel s'inscrit le
catholicisme fribourgeois. L'angle d'étude
privilégie des figures individuelles: le P.

Girard, le chanoine Schorderet, Mgr Bes-

son, le colonel Perrier... et s'attache à

développer une approche locale ou plutôt du

genius loci, car ici, dans ce canton rural,
conservateur et catholique qui s'est doté
d'une université en 1889, tout ce qui est
local a une résonance nationale et internationale.

Féconde est la tension dans cette
confédération helvétique, au cœur de

l'Europe, dont Jean-Marie Mayeur a écrit
qu'elle «constituait un remarquable
observatoire pour une réflexion comparative»
(Préface à Jean-François Roth, Le catholicisme

politique jurassien entre libéralisme
et ultramontanisme [1873-1896], éditions
universitaires de Fribourg, série historique.

vol. 13. 1992. 1), mais plus encore le canton

de Fribourg dont on sait qu'il est
officiellement bilingue, en équilibre sur la

frontière linguistique, mais très
majoritairement catholique F. Python souligne
que les catholiques romands sont doublement

minoritaires, au sein de leur communauté

linguistique et au sein de leur
communauté religieuse. On notera aussi le côté

french friendly de cette historiographie,
plus encore que celle de ses prédécesseurs
Castella et Ruffieux: Francis Python a suivi

une partie de sa formation à Paris auprès
de Bernard Plongeron et d'Emile Poulat, et

ses recherches amènent d'utiles précisions
sur l'action internationale d'un Montalcm-
bert, ou d'un Maritain, mais celle des

grands noms du catholicisme fribourgeois,
comme Mermillod et Journet. Fribourg est

en quelque sorte un avant-poste des confins

de la catholicité où les exilés français
trouvent refuge en 1791, en 1827-30, lors
de l'expulsion des congrégations en 1880
et en 1901-1904, où fermente Rerum No-
varum. où rayonnent le Sillon, le person-
nalisme de Mounier... Au-delà de l'objet,
ce recueil témoigne aussi de la personnalité

de Francis Python qui. derrière un
physique imposant le quotidien fribourgeois.
La Liberté, du 6 mai 2012, le compare à

Winkelried, cet autre héros helvétique...
une voix grave et un visage qui inspirent le

respect, comme on peut en juger sur la

couverture, livre une écriture remarquable
par sa sobriété et une analyse tout en
modestie. La leçon d'adieu, dans laquelle
l'historien qui s'en va s'efface derrière
d'autres. Marrou surtout, est à ce titre
révélatrice de cette délicatesse et de cette
exigence. Le présent recenseur, qu'on lui
pardonne cet excursus qui vaut hommage,
peut lui aussi en témoigner.

Besançon Vincent Petit

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 477

Alain Clavien (éd.), Helvetia et le goupillon.

Religion et politique en Suisse romande.

XIXe-XXe siècle. Actes du colloque tenu
à Lausanne le 20 nov. 2010, Lausanne,

SHSR, Université de Fribourg, 2012, 135 p.

Helvetia et le goupillon. Sous ce titre étonnant,

le volume publié par la Société d'histoire

de la Suisse romande est riche en
informations et en questionnements. Cet

ouvrage sur les liens entre religion et

politique en Suisse romande à l'époque
contemporaine - les contributions vont des

tous débuts du XIXe siècle aux années
1970 - fait suite à un colloque organisé en
2010. Sans liens apparents entre eux, les

textes se répondent pourtant pour dresser

un tableau incomplet mais passionnant de

la question.
Une palette de nouvelles recherches y

sont présentées par des jeunes chercheurs
qui permettent de repenser en profondeur
le rôle et la place politique du religieux à

cette période. Bernard Reymond et Francis
Python amènent en outre deux textes plus
synthétiques, le premier sur les prémices
d'une pensée laïque protestante, avec
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher et
Alexandre Vinet, le second sur le catholicisme

politique en Suisse romande au XXe
siècle. L'un et l'autre font vœu de

complexité, montrant à quel point les champs
religieux et politique restent inextricablement

liés par-delà la séparation des
pouvoirs. La conclusion de Bernard Reymond
est particulièrement parlante lorsqu'il
avance le fait que ni Schleiermacher, ni
Vinet n'ont pensé la déchristianisation de
la société et la privatisation du religieux,
tout partisan d'une séparation entre Eglises
et Etat qu'ils étaient. Chrétienté et laïcité

peuvent donc cohabiter dans l'esprit
protestant. Francis Python suit quant à lui les

aléas des rapports entre autorités d'Eglise
et engagement politique catholique. Il
montre que l'engagement catholique se fait
dans la diversité mais aussi qu'il ne cesse
de se confronter, jusqu'à aujourd'hui, avec
la question du libéralisme philosophique et

de la liberté individuelle sur les questions
de mœurs, de religion et de politique.

La recherche de Vincent Callet-Molin
sur les catholiques à Neuchâtel et leur
(non-)accès à la bourgeoisie au début du

XIXe siècle fait écho en quelque sorte aux
conclusions de Bernard Reymond. Les
élites et hommes politiques neuchâtelois

prennent en effet à cœur la sauvegarde
d'une identité fortement attachée à la
confession en repoussant autant que faire se

peut une éventuelle influence politique des

catholiques. On reste curieux de savoir
comment ces protestants et leurs descendants

ont négociés la fin du confessionna-
lisme cantonal entre 1848 et 1874. De
manière générale, on regrette que les politiques

fédérales en matière religieuse n'aient
malheureusement pas pu être abordées
dans ce volume.

L'approche par cas particuliers offre en

contrepartie l'avantage de faire résonner
entre elles des réalités forts diverses. Avec
Valérie Lathion et sa contribution sur la

conquête du repos dominical en Suisse

entre 1861 et 1916, on voit que la haute

bourgeoisie genevoise se reconvertit dans
la constitution d'un dense réseau associatif
après avoir perdu le pouvoir à la Révolution

radicale. L'auteure montre comment
ces protestants de tendance evangélique
adoptent une stratégie laïque pour faire
valoir leur vue sur le respect du dimanche,
s'alliant à l'occasion avec le mouvement
ouvrier.

Stéphanie Roulin, avec un texte sur
l'engagement chrétien contre l'athéisme
communiste dans les années 1930, montre elle
aussi que des alliances, ici entre chrétiens
de différentes confessions, peuvent se faire
au nom d'une lutte contre un ennemi commun.

Elle met le doigt sur un aspect essentiel

de la militance chrétienne au XXe siècle:

la conjugaison entre enjeu nationaux et

internationaux. On a peur à la fois de

l'URSS, de son communisme déclaré
antichrétien, et du mouvement socialiste suisse.

Tant la contribution de Valérie Lathion

que celle de Stéphanie Roulin décrivent

SZRKG. 107(2013)



478 Rezensionen - Camples rendus

une militance politique chrétienne plutôt
bien acceptée socialement et institutionnel-
lement, quoique raillée par ses adversaires.

Consuelo Frauenfelder, comme Sylvie
Guillaume, montrent en revanche que
certains chrétiens ont pu se trouver en porte-
à-faux, au nom de leurs convictions, non
seulement envers l'Etat mais aussi envers
leurs propres institutions. Consuelo Frauenfelder

esquisse la crise profonde traversée

par l'Eglise catholique romaine autour de

Vatican II et de mai 68, qu'elle émdie en

vue d'une thèse de doctorat. Elle montre
en particulier l'activité d'un groupe appelé
Chrétien du mouvement, où collaborent
prêtres et laïcs convaincus par la dimension

politique révolutionnaire de leur
engagement chrétien. Il s'agit pour eux notamment

de lutter contre «l'Eglise-lnstitution»
jugée trop proche des grandes puissances,
du système capitaliste et ne répondant pas
aux questions pertinentes de la société.
Dans ce cadre, des dizaines de prêtres suisses

finissent par quitter l'état clérical et
l'institution vit une crise des vocations.
Certains militants s'engagent dans des

mouvements d'extrême gauche tout en revendiquant

leur christianisme.
Tel est aussi le contexte de l'Affaire des

32, décrite par Sylvie Guillaume. Les deux
champs de recherches pourraient gagner à

être mieux articulés pour de travaux
ultérieurs. En février 1972, 32 pasteurs et curés

signent une missive de «refus collectif
de la défense nationale». Ils remettent en
cause le fonctionnement de l'armée et son
utilité, demandent l'introduction d'un
service civil pour les objecteurs de conscience
et affirment refuser pour eux-mêmes toute
participation à la défense nationale (taxe,
cours, tirs, etc.). Ce demier aspect peut
être assimilé à un acte de désobéissance
civile. Cette lettre, envoyée au Département
militaire fédéral ainsi qu'à la presse et aux
Eglises, est globalement mal reçue. La forme

de cette action est dénoncée par toutes
les institutions comme «insubordination»,
«dissidence» ou «germes d'anarchie»,
préjudiciable à l'ensemble de la nation. Les

autorités d'Eglises réaffirment alors
publiquement leur attachement à l'armée suisse,
même si elles se disent aussi partisanes du
service civil.

Les conclusions de recherche de Sylvie
Guillaume, quant à la réception de cette
lettre, peuvent nourrir une analyse plus
vaste de la place du christianisme et de ses

représentants dans la société des années

70, moment d'accélération de la sécularisation.

En effet, le statut du prêtre ou du

pasteur reste suffisamment important
symboliquement pour que leur prise de

position crée une «affaire» politique et

qu'on exige d'eux une certaine retenue. Il
est symptomatique aussi que les Eglises,
dans cette situation, jugent nécessaire de

refaire allégeance à l'ordre établi. Il n'y a

pas ici de dissociation fondamentale entre

corps social et corps ecclésial. Ce constat
entre en dissonance avec l'idée que les
Eglises et les chrétiens seraient relégués aux
confins des démocraties occidentales
durant le XXe siècle. Mais He/velia et le

goupillon montre aussi qu'à partir des
années 1960 un nouveau seuil est franchi
dans les rapports entre société et religion:
les Eglises ont totalement perdu le monopole

du christianisme, en particulier dans

ses expressions politisées. Tant à gauche
qu'à droite, des groupes se revendiquent
d'une identité ou d'une culture chrétienne
(telle l'UDC aujourd'hui, comme le relève
Francis Python) mais sans être partie
prenante de l'institution ecclésiale.

On attend dès lors avec impatience les

futures analyses historiennes, par exemple
sur la question des étrangers et du droit
d'asile, pour mieux comprendre ce rôle de

lobbying de certains chrétiens et des Eglises

- pas toujours d'accords entre eux.
Mais cet ouvrage montre d'ores et déjà,
comme le dit Alain Clavien dans son
introduction, que la religion ne réapparaît pas
aujourd'hui comme par magie dans le
domaine politique, elle ne l'a tout simplement

jamais quitté.

Genève Sarah Scholl

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 479

Martin Eberli, Gefährliche Filme -
gefährliche Zensur? Die Filmzensur im
Kanton Luzern im Vergleich mit den Film-
kontrollen der Kantone Zürich und Waadt
Basel, Schwabe AG Verlag, 2012
Luzerner Historische Veröffentlichungen,
Bd. 44), 344 S.

Im Jahre 1895 führten die Gebrüder Louis
und Auguste Lumière in Paris erstmals
ihren «Cinématographique» öffentlich gegen
Entgelt vor. Der Film verbreitete sich vor
dem Ersten Weltkrieg sehr rasch. In
Luzern gab es damals bereits sechs Kino-
betriebe, vor allem in der Nähe der grossen
Hotels. Schon früh setzten sich Pädagogen
und Sozialreformer mit dem neuen
Medium auseinander, dem sie eine enorme
Wirkungsmacht zuschrieben. Aus diesen
Kreisen entstanden im protestantischen
Räume Sittlichkeitsvereine, die sich gegen
die schlechte Lektüre profilierten. Auf
katholischer Seite war Abbe Josef Alexis
Joyce in Basel ab 1902 ein Pionier der

Filmvorführung.
Anfänglich platzierten die öffentlichen

Diskussionen den Film weitgehend in den

Schmutz- und Schundbereich. Deswegen
traten Vereine wie die Schweizerische
Gemeinnützige Gesellschaft und der
Schweizerische Katholische Volksverein an, um
ihre Wertvorstellungen durchzusetzen. Sie
forderten bald eine staatliche Filmzensur.
Kantonsregierangen und Parlamente
erfüllten ihren Wunsch. Der evangelische
Pfarrer Albert Wild prägte die ersten negativen

Urteile gegen den aufkommenden
Film wie etwa «Der Film verdirbt die
Jugend» oder «Der Film leitet zu Verbrechen
an».

Anfänglich waren vor allem
bürgerlichreformierte Kreise gegen Schundfilme
tätig. Gegen Ende der Zwanzigerjahre schlössen

sich katholische Kreise diesem Kampfe

an, so etwa Alphons Hättenschwiller,
der Generalsekretär des Schweizerischen
Katholischen Volksvereins in Luzem.
Sowohl die Stadt wie der Kanton Luzem
verhielten sich als Bewilligungs- und Kon¬

trollinstanzen dem neuen Medium gegenüber

misstrauisch. Sie zwangen Kinounternehmen

mit feuerpolizeilichen Vorschriften

sogar zu Betriebsschliessungen. Die
Zensur war ein wichtiges Mittel, um das

Kino und seine Programme zu
überwachen. Man unterscheidet Präventivoder

Vorzensur und Repressions- oder
Nachzensur. In den Kantonen Waadt und
Luzem wurden beide Formen praktiziert.
Hollywood spielte auf dem weltweiten
Filmmarkt eine wichtige Rolle. Hier gab es

strenge Vorschriften. Die kantonale
Zensurkommission handelte unter Ausschluss
der Öffentlichkeit. Es sind eigentlich nur
wenige Akten über ihre Tätigkeit erhalten.

Hintergründe der Kinoverbote sind nur im
Falle von Rekursen breiter dokumentiert.

Die katholische Kirche veröffentlichte
mehrere Stellungnahmen zum Film. Papst
Pius XL lobte 1936 in der Enzyklika
«Vigilante cura» die erfolgreiche Initiative
katholischer Amerikaner zugunsten einer
«moralischen» Hebung des Films und
dankte dem amerikanischen Episkopat ftir
seinen ((Kreuzzug» im Kampf gegen
«unmoralische» Filme. Sein Nachfolger Pius

XII. schloss mit seinem Rundschreiben
«Mirando prorsus» 1957 an die Enzyklika
von 1936 an. Er empfahl die Nutzung der

neuen Medien unter Beachtung des

«christlichen Glaubens und des natürlichen
Sittengesetzes».

Der bedeutendste Zensor im Kanton
Luzem war Dr. jur. Hans Komer. Er promovierte

1937 an der Universität Freiburg i.

Ue. mit der Dissertation «Das Recht der
freien Meinungsäusserung im Verhältnis
zu den Forderungen der öffentlichen
Ordnung, Sicherheit und Sittlichkeit, mit
besonderer Berücksichtigung der Praxis des

schweizerischen Bundesgerichts». Er wurde

dadurch zu einem juristischen Experten
auf dem Gebiet der Meinungsäusserangs-
freiheit. Als Filmzensor amtete er von
1954-1971. Wichtigstes Organ der
katholischen Filmberatung wurde der Filmberater

unter der Redaktion von P. Charles
Reinert SJ.

SZRKG. 107(2013)



480 Rezensionen Comptes rendus

Die Luzerner Filmzensur arbeitete mit

jenen der Kantone Zürich. Waadt und

Wallis zusammen. Zensuriert wurden Filme

weitaus am meisten wegen sexueller
Normüberschreitungen. Häufig urteilten
die kantonalen Zensoren einheitlich,
gelegentlich war ein Kanton grosszügiger als
der andere.

Überdurchschnittlich viele skandinavische

Filme blieben im Raster der Zensur
hängen. Daneben geriet der Kriminalfilm
als «Verbrecherschule» immer wieder ins
Visier der Zensur. Gelegentlich wurden
Filme als Verletzung religiösen Empfindens

betrachtet und deswegen zensuriert.
Zensurierungen aus politischen Gründen

erfolgten vor dem Zweiten Weltkrieg. Filme

aus dem Ostblock wurden nach 1945

kaum importiert und folglich nicht
angezeigt.

Insgesamt werden im vorliegenden
Buch elf Fallbeispiele von zensurierten
Filmen näher erläutert, z. B. Frauennot und

Frauenglück (1929), wo die Darstellung
einer Geburt auf Protest stieß. Die
Dreigroschenoper (1931) fiel in Luzem der
Zensur zum Opfer. Der italienische Film
«Ossessione» (1943) wurde in der Waadt
verboten, während er in Luzem kurz
laufen konnte. Der Einbruchsfilm «Du rifi-
fi chez les hommes» (1951) wurde verboten,

weil das Räuberduo Ernst Deubelbeiss
und Kurt Schürmann mit einem brutalen
Raubmord schweizweit für Entsetzen

gesorgt hatte. Neben Luzem verweigerte
auch der Kanton Zürich die Vorführung,
während die Waadt diese Filme passieren
liess. Der Film «Divorzio all'italiana»
(1941) war eine polemische Satire auf die
fehlende Scheidungsmöglichkeit im
italienischen Zivilrecht. Ein sizilianischer Adeliger

trachtet, seine Gattin loszuwerden,
um seine Cousine Angela zu heiraten. Den

einzigen Weg sieht er darin, seine Ehefrau
mit einem Liebhaber zu verkuppeln, als

betrogener Ehemann dann beide zu töten,
zur Strafe drei Jahre ins Gefängnis zu
gehen, um schliesslich seine verehrte Angela
heiraten zu können. Mit diesem lächerlich

geringen Strafmass sanktionierte die
italienische Justiz den Ehrenmord bis zur Ein-
führang der zivilen Ehescheidung. Zürich
und die Waadt liessen den italienischen
Streifen laufen, während Luzem ihn verbot.

In den Sechzigerjahren wurde es immer
schwieriger, die Filmzensur aufrechtzuerhalten.

Nachdem das Zürcher Stimmvolk
am 7. Februar 1971 das neue Filmgesetz
mit starker Mehrheit angenommen hatte,

zogen die Luzerner am 28. November des

gleichen Jahres nach und schafften die
Filmzensur ab. Gründe für die Aufhebung
der Filmzensur gab es verschiedene: Im
Zeitalter der Mobilität war es nicht ohne
weiteres einzusehen, weshalb ein Film in
Luzern verboten, in Zürich aber als
unbedenklich zugelassen wurde. Dazu war das

immer stärker aufkommende Fernsehen
nationaler und ausländischer Herkunft
nicht mehr mit einer kantonalen Zensur in
Schranken zu halten.

Meggen/Luzern /Mois Steiner

Guy Bedouelle/Mariano Delgado (s.l.d.).
La réception du Concile Vatican II par les

théologiens suisses / Die Rezeption des II.
Vaticanums durch Schweizer Theologen,
Fribourg. Academic Press "Editions Saint-
Paul (Studia Friburgensia). 2011. 238 p.

Quel est le rôle des théologiens suisses, du

cardinal genevois Charles Journet au
théologien réformé Karl Barth, pendant le concile

de Vatican II? Et qu'en est-il de la

réception de Y aggiornamento en terre helvétique?

L'historiographie conciliaire se

trouve désormais enrichie par le livre bilingue,

en français et en allemand, sur La
réception du Concile Vatican II par les

théologiens suisses / Die Rezeption des IL
Vaticanums durch Schweizer Theologen.
sous la direction du père Guy Bedouelle et

du professeur Mariano Delgado. A
cinquante ans de Vatican II. le livre public les

contributions précieuses du symposium

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 481

qui - en novembre 2006 à Fribourg - a

réfléchi à cette problématique au croisement
entre histoire et théologie, en répondant de

façon exhaustive à ces interrogations
passionnantes. Grâce à deux ordres de sources

c'est-à-dire les sources connues et publiées

mais bien aussi les sources inédites,
comme les notes, manuscrits et
correspondances - ce volume reconstruit les

rapports entre Rome et la Suisse dans les
années 1962-65.

Le théologien suisse le plus en vue de

l'époque est le Genevois Charles Journet -
crée cardinal en février 1965 - dont les

relations avec le concile sont explorées par
l'article de Philippe Chenaux. L'apport du

théologien romand, ami de Jacques Mari-
tain, ne se limite pas à son intervention en
faveur de la liberté religieuse comme un

«développement» evangélique de la doctrine,

mais passe surtout par la tribune
intellectuelle dont il dispose à travers la
revue Nova el Vetera: «La préoccupation
fondamentale de Journet dans l'après-con-
cile, qui traverse toutes ces interventions,
me semble être celle de prévenir la mise en

œuvre d'une forme d'aggiornamento qui
altérait la (substance) du message catholique»

(21).
Les relations avec le concile d'un autre

théologien suisse de grand renom, le Lu-
cernois Hans-Urs von Balthasar - créé lui-
aussi cardinal, en 1988, mais qui meurt
quelques jours avant d'en recevoir les

insignes - apparaissent plus nuancées et

«peuvent se comprendre comme un drame

en trois actes et un épilogue» (111), comme

l'observe l'évêque auxiliaire emèrite
de Coire, Peter Henrici. De la propagation
de sa «nouvelle théologie» et de l'œcuménisme,

Hans-Urs von Balthasar produit par
la suite des écrits polémiques, mais à

l'époque post-conciliaire - à travers la
revue Communio - «il reconduisit ses efforts
d'antan de transmettre une conception
clairement christocentrique de l'Eglise et
du monde» (111).

La genèse de Mysterium Salutis, document

conçu à la fin des années cinquante

par les théologiens suisses Johannes Feiner
et Magnus Löhner comme une «dogmatique

de l'histoire du salut» (178), est retracée

par Mariano Delgado. Son analyse
comparative avec l'ouvrage de Karl Rah-

ner Aufriss einer Dogmatik invite le
lecteur à se plonger dans les documents
fondamentaux de l'époque conciliaire. Comme

aussi les contributions sur les renouvellements

introduits en Suisse dans les

champs de l'exégèse (par Max Küchler) et
de l'éthique théologique (par Walter Lesch).
sans oublier les évolutions post-conciliaires

dans l'Eglise et la société helvétique
(par Rolf Weibel), entre innovations et

controverses.
Le théologien le plus innovant et en même

temps controversé est sans doute le Lu-
cemois Hans Küng, dont l'engagement
pour Vatican II est explorée par l'article de
Leo Karrer. D'autres portraits de théologiens

et hommes d'Eglises qui réfléchissent

à la réception du concile en terre helvétique

concernent le dominicain Henri de

Riedmatten, représentant du Saint-Siège
dans la vie diplomatique (par Paul Gross-

rieder); Jacques Loew. qui fonde à

Fribourg l'expérience de l'«Ecole de la foi»
(par Claude Ducarroz); et le canoniste
tessinois Eugenio Corecco - futur évêque de

Lugano entre 1986 et 1995 - qui concrétise

ses idées «en plaçant la Faculté de

Théologie de Lugano, qu'il a créée, sous le

signe de l'amitié et du dialogue comme
condition d'accès à une connaissance
véritable qui associe organiquement savoir
théologique et formation spirituelle,
enseignement académique et expérience
intérieure, vérité de foi et vie ecclésiale» (91).
L'amitié et le dialogue sont, suite à l'expérience

conciliaire, au cœur des progrès de

l'œcuménisme suisse. Les profils des pionniers

du mouvement œcuménique en Suisse,

du savant vieux-catholique Kurt Stalder
au théologien protestant Klauspeter Blaser,
sont illustrés par Guido Vergauwen.
L'école dite «de Neuchâtel», représentée

par Jean-Jacques von Allmen et Jean-
Louis Leuba, prépare et accompagne plus

SZRKG. 107(2013)



482 Rezensionen Comptes rendus

loin les relations œcuméniques au temps
de Vatican II, comme en témoigne l'article
de Gottfried Hammann, tandis que Thomas

K. Kuhn se penche sur les rapports
conciliaires du théologien protestant Oscar
Cullmann.

Le grand théologien réformé Karl Barth
manifeste lui-aussi une attention lucide
aux travaux de Vatican IL Son ombre plane

sur les discussions romaines, comme
l'observe Gilles Routhier dans son essai.

En s'émerveillant devant le souffle du concile,

Barth s'interroge sur certaines attitudes

des autres Eglises chrétiennes: «Pour
une fois, c'est nous, les chrétiens non
romains, qui sommes interrogés de manière
spéciale. De grâce: on ne nous demande

pas si nous pourrions, devrions ou voudrions

devenir catholiques; la question porte
sur ce qui devrait être susceptible de bouger

ou non en ce qui nous concerne.
dans l'espace de notre Eglise, de façon
correspondante» (43). Et encore: «Si Rome

nous surpassait, et nous effaçait
simplement un jour, en ce qui concerne le

renouveau de l'Eglise par la Parole et l'esprit
de l'Evangile? Si nous devions voir que les

derniers seront les premiers et les premiers
seront les derniers? On pourrait imaginer
que nous ayons à apprendre de l'Eglise
romaine - non pas de ses doctrines particulières,

ni de ses formes cultuelles et autres
institutions, mais de l'esprit nouveau qui
vivifie et anime ses ossements»(43).

Tous ces profils, témoignages,
documents nous ouvrent une fenêtre inédite sur
les rapports de la Suisse, et de ses théologiens,

avec Vatican II. Le livre dirigé par
Guy Bedouelle et Mariano Delgado. qui
ouvre des nouvelles pistes de recherche,
nous témoigne que plusieurs théologiens
suisses prennent une part décisive dans

l'aggiornamento, tout en étant en même

temps les protagonistes d'importantes
discussions et confrontations théologiques.

Fribourg Lorenzo Planzi

Urs Altermatt. Das historische Dilemma
der CVP. Zwischen katholischem Milieu
und bürgerlicher Mittepartei, hier+jetzt.
Baden 2012.263 S.

Politikgeschichte ist wieder in Mode
gekommen. Darauf verweist Urs Altermatt in

seinem neusten Buch zur Parteiengeschichte

der Christi ichdemokratischen
Volkspartei der Schweiz (CVP). ein
Untersuchungsbereich, dem der emeritierte
Freiburger Professor während langen Jahren
seines Schaffens mit transdisziplinären
Ansätzen nachgegangen ist. Damit ist

Kontinuität angesagt. Das hier vorliegende
Buch nimmt die Stränge dieses breiten
Schaffens auf. wobei Urs Altermatt in
einer neuen Synthese der Frage nach den

Perspektiven der Mittepartei(en) nachgeht.
Pointiert sind die eingebrachten Erkenntnisse:

Urs Altennatt folgert, dass bei
näherem Betrachten nur eine Fusion
zwischen CVP und BDP (Bürgerlich-Demokratischer

Partei) Zukunftsaussichten habe

(222). Femer schreite die Säkularisierung
und Entkonfessionalisierung weiter voran,
wobei sich die christliche Identität der
CVP zunehmend historisiere (214). Sollte
die Parteieliten nicht den Mut zu diesem
«radikalen Schritt» aufbringen, dann drohe
die CVP zu einer Regionalpartei wie die
CSU in Bayern «abzusinken» (S. 222).
Das Dilemma der Partei liegt auch, wie
dies in ihrer Programmatik immer wieder
aufscheint darin, dass auf Grand fehlender
ideologischer Grandlagen in vielen
Sachfragen, die Meinungen in der Partei häufig
auseinander gehen. Ausmachen lässt sich
auch eine Art «Theoriedefiz.it». Darin
bestehe, so Urs Altermatt, das Dilemma der
CVP. Besonders anschaulich lasse sich
dies an der konkreten Umsetzung des iden-
titätsstiftenden «C» aufzeigen, wo die
Meinungen innerhalb der Partei häufig
auseinander gehen und mit der Säkularisie-

ning dieses zu einer Leerformel zu werden
drohe (69).

Solche Folgerangen, so zeigt es der
Historiker, lassen sich aus dem geschicht-

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 483

lichen Werdegang herleiten. Die historische

Perspektive ermöglicht es, Kontinuitäten

aber auch Brüche in der Parteiengeschichte

zu erfassen und zu deuten. Erst
durch sie eröffnet sich der Blick in die
Gegenwart und damit lassen sich mögliche
Strategien der Partei diskutieren. Das Buch
ist in fünf Hauptbereiche unterteilt. In
einem ersten wird ein Überblick zur
Entwicklung «von der katholischen Milieu-
zur christlichdemokratischen Mittepartei»
geboten. Diskutiert werden darin Teilaspekte,

welche auch gut einzeln gelesen
werden können. Ein zweiter Themenstrang
beleuchtet die Zeit zwischen 1850 und
1970 unter «Kulturkampf, Bürgerblock
und Konkordanz». Hierbei werden neben
thematischen und strukturellen Bezügen
auch biografische Aspekte eingeflochten.
Der dritte Teil widmet sich der Thematik
«zwischen Säkularisierung, konservativer
Wende und religiöser Vielfalt» für die Zeit
ab 1970. Im Anschluss folgen eine Radiografie

der CVP-Bundesräte als viertes
Kapitel sowie unter dem fünften Teil «Alleingang

oder Fusion» eine Analyse der
Gegenwart mit der Frage nach der Zukunft
der Partei.

Aus dem detailreichen Werk lassen sich
verschiedene Themenstränge zur
Geschichte der CVP entnehmen. So erfahren
wir mehr über das Ende der «hundertjährigen

Alleinherrschaft» in den konservativen
Stammlanden, bedingt durch die kulturelle
Integration der Katholiken in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts und dann
durch den Einbruch der SVP (Schweizerische

Volkspartei) in die Stammlande,
indem es dieser neu auftretenden und
nationalkonservativ geprägten Partei gelang,
gewachsene Abwehrhaltungen gegen jegliche

Zentralisierung in einen Protest gegen
das Europa Brüssels umzufunktionieren
(51).

Eine Zäsur in der Geschichte der CVP
und des schweizerischen Bundesstaats
bedeutete die Abwahl der CVP-Bundesrätin
2003, was einem Tabubrach gleichkam.
Auf die Forderung nach einem zweiten

Bundesratssitz der auf Grund ihrer
Wählerstimmen kräftig gewachsenen SVP ging
eine Mehrheit der Bundesversammlung
ein; geopfert wurde auf Grand des Ancien-
nitätspnnzips der Sitz der CVP-Bundesrätin

Ruth Metzler. Wie zu erfahren ist,

begann die Dekonstraktion der Zauberformel

jedoch nicht erst mit dem Aufstieg der
SVP in den 1990er Jahren, sondern sie ist
auf ein «Schwächein» der Regierungsparteien

seit 1971 zurückzuführen. Die CVP
büsste jedoch damit ihre machtpolitisch
wirksame Schamierfunktion im Bundesrat
ein, welche sie von 1919 im Hintergrand
und sei 1959 deutlich feststellbar,
eingenommen hatte. Ihre Mediationsfunktion
war damit geschwächt (77).

Wie die Ausführungen zur Geschichte
der Partei zeigen, war diese jedoch aktiv
darum besorgt, die programmatischen
Weichenstellungen einzuleiten, was sich

an den Parteireformen von 1970/71 zeigt,
die gemäss Urs Altermatt einem «Meilenstein»

gleichkamen. Die Partei reagierte
hier früh auf den gesellschaftlichen und
religiösen Wandel. In der Parteileitung vollzog

sich ein Generationenwechsel. Und
damit positionierte sich die schweizerische
CVP ähnlich wie die anderen
christlichdemokratischen Parteien Europas als

Mittepartei. Dabei machte die Partei nach Urs
Altermatt den Schritt von einer Weltan-
schauungs- zu einer Wertepartei. Die Partei

verabschiedete sich hier vom politischen

Katholizismus und es mache den

Anschein gemäss Autor, dass sich diese zu
Beginn des 21. Jahrhunderts in einem
voranschreitenden Prozess von einer «christlichen

Weltanschauungspartei» in Richtung

einer christlich inspirierten «Wertepartei»

bewege (158).
Die CVP sah sich seit ihrer Gründung

als «Volkspartei» und hob ihre soziale
Heterogenität hervor. Sie deckte wie ihre

Schwesternparteien in Belgien, den
Niederlanden oder Österreich ein breites
soziales Spektrum ab. Auch hier werden
Brüche seit 1970 bemerkbar: Während
sich die Christlichsozialen in den 1970er

SZRKG. 107(2013)



484 Rezensionen Comptes rendus

Jahren zunehmend von der Gesamtpartei
entfremdeten, führte die Gründung der

«Arbeitsgemeinschaft Wirtschaft und
Gesellschaft» in den 1980er Jahren eine
Rechtswende der Partei herbei (165).

Vergessen gegangen ist auch, was im
Buch anschaulich zum Ausdruck kommt,
die Briickenfiinktion der Schweizer
Christlichdemokraten nach 1945 in Bezug auf
die europäische Integration. Allerdings
spielte die Schweizer Partei nur in den
frühen Anfängen der europäischen Versöhnung

eine aktive Rolle, als nach dem
Zweiten Weltkrieg eine christlichdemokratische

Internationale gegründet wurde, die
den Integrationsprozess massgeblich
vorantrieb. Bereits in den 1950er Jahren

zeigten die Schweizer Christlichdemokraten

wenig Interesse an der Aussen- und

Europapolitik und sie überliessen dieses

Politikfeld dem Freisinn (170). Erst die
Wende 1989 weckte die Partei aus ihrer
aussenpolitischen Apathie; 1994 wxirde die
CVP assoziiertes Mitglied der Europäischen

Volkspartei.
In einem eigenen Kapitel beleuchtet Urs

Altermatt die «Bundesratswahlen als

Seismographen des politischen Klimas».
So erfahrt man, dass das Profil der CVP-
Bundesräte Ähnlichkeiten mit jenem der
Sozialdemokraten aufweist. Politiker aus
den katholischen Stammlanden hatten es

jahrzehntelang leichter, in den Bundesrat
zu gelangen. Die Mehrzahl der CVP-Bun-
desräte gehörte zur Gruppe der
«ausgleichenden Zentristen» und die «Lateiner»

stellten rund ein Drittel der CVP-
Bundesräte (201/202).

Der historische Zugang zur Parteienforschung

erhellt die Bedeutungen der
Parteien als Organisationen für ein demokratisches

System, was im zeitlichen Ablauf
besonders sichtbar gemacht werden kann.
Nationale Vergleiche, die in diesem Buch
eine wichtige Rolle spielen, ermöglichen
eine komparatistische Sicht. Während die
politische Polarisierung in den meisten

europäischen Ländern in den vergangenen
Jahren die Mitte aufrieb, so blieb diese in

der Schweiz namentlich mit FDP (Freisinnige

Demokratische Partei) und CVP im
Sinne eines Sonderfalls ähnlich wie in
Belgien, Luxemburg und Österreich lange
erhalten (213). Den Einbruch der Mitte
förderte in der Schweiz erst die Dynamik der

europäischen Integration, welche einen
starken Antieuropäismus in breiten
Volksschichten aufkommen liess und
nationale Identitätspolitik zum Mittelpunkt
politischer Debatten machte.

Das Buch deckt Eigenheiten des
schweizerischen politischen Systems auf und
ermöglicht einen fundierten Einblick in die
Geschichte der CVP. Die Geschichte dieser

Partei zählt Dank Urs Altermatts
Schaffen zu den am besten aufgearbeiteten
der Schweiz. Das Buch geht aber auch

über eine enge Parteiengeschichte hinaus
und öffnet den Blick aus historischer
Perspektive für den Wandel, dem die Schweizer

Parteienlandschaft generell unterworfen

ist.

Horw Markus Furrer

Maurice René Beaupère, Nous avons
cheminé ensemble. Un itinéraire œcuménique,

Lyon. Editions Olivétan, 2012, 192 p.

On sort de la lecture de ce livre par la Porte

Saint-Exupéry. Etonnant, dans un ouvrage

dont les neuf dixièmes sont consacrés à

«un itinéraire œcuménique». Ceux qui
connaissent le père Beaupère savent la
dévotion qu'il porte à son compatriote lyonnais.

Ne négligez pas cet ultime chapitre.
On y lit quelques-unes des plus belles
pages consacrées à l'écrivain-aviateur. On y
discerne ce que Saint-Exupéry a apporté au

religieux dominicain pour lui éviter
de «(s)'enfermer dans une spiritualité trop
désincarnée qui rend l'Evangile si peu
aimable» (172). La leçon de Saint-Exupéry,

selon Beaupère? «Nous sommes des

nœuds de relations, il faut donc parvenir à

créer des liens entre les hommes, des liens
concrets et pas seulement spirituels ou

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 485

mystiques.» (172) Plus encore que Saint-
Ex, René Beaupère a vécu au cœur de
relations multiples, les provoquant, les

entretenant avec une sainte joie. Le roman de

Saint-Exupéry Terre des hommes, notre
terre - «Je suis profondément attaché à

mon travail sur la terre des hommes.»

(186) se termine par cette phrase digne
du livre de la Genèse: «Seul l'Esprit, s'il
souffle sur la glaise, peut créer l'homme.»
Evoquant le Royaume au-delà de la terre
des hommes, le père Beaupère l'image en

un merveilleux jardin où «Dieu, notre Père,

nous invitera tous ensemble à la promenade

avec lui, (à la brise du soin» (187).
Tous ensemble! Cette obsession

parcourt ce livre d'entretiens avec Béatrice
Soltner. La journaliste pose des questions
pertinentes, avec finesse et délicatesse,
relance l'entretien, saisit de nouvelles pistes,

provoque la mémoire du p. Beaupère, parfois

au-delà de ce qu'il avait prévu, mais

n'occupe jamais le terrain. Ces entretiens
mis en forme donnent le ton, l'humour
pétillant, mais aussi la gravité du dominicain.

Quatre-vingt sept ans, dont soixante-dix
dédiés au travail pour l'unité des chrétiens,
avec une constance, une opiniâtreté, une
espérance qui ébahissent. Les quatre
premiers chapitres conduisent de l'enfance
d'un «vrai Lyonnais» aux gestations qui
allaient donner naissance aux principales
réalisations du p. Beaupère: le Centre
Saint-Irénée, les voyages œcuméniques, le

mouvement des foyers mixtes, le trimestriel

Chrétiens en marche, la Formation
œcuménique interconfessionnelle, les
Dimanches œcuméniques...

Sur sa route, dès l'école catholique
lyonnaise des Chartreux où il prépare son bac,
des rencontres l'aident à choisir la trajectoire

de sa vie, non pas un plan de carrière,
mais un chemin à inventer pour suivre une
étoile. Son professeur de physique et de

chimie, l'abbé Paul Couturier, qui anime
déjà la Semaine de prière pour l'unité des

chrétiens, sans être ni son maître spirituel
ni son guide, joue un rôle déterminant en
lui apprenant «l'attention à l'autre. Le fait

de comprendre que si l'autre ne pense pas,
ne vit pas, ou ne voit pas les choses
exactement comme moi, ce n'est pas une raison

pour me détourner de lui, bien au
contraire.» (73) A la faculté des lettres, il a

pour professeurs le catholique André Man-
douze et le protestant Albert Greiner. Pendant

sa formation chez les dominicains, il
fait une première visite à Taizé et

rencontre frère Roger Schutz. Tout nourrit sa

vocation œcuménique. En 1952, à l'instigation

de Paul Couturier, il entre au

Groupe des Dombes dont il sera membre
(très actif) pendant plus d'un demi-siècle!
La même année, à Jérusalem pour se

former à l'Ecole biblique, il visite le Proche-

Orient, arpente la Palestine, terre du

Christ, et rencontre ses chrétiens. Chez les

moniales russes du Mont des Oliviers, il
découvre l'orthodoxie et s'éprend de sa li-
nirgie. Il fait la connaissance du père Lev
Gillet. Plus tard, par le père André Scrima,
il est introduit auprès du patriarche Athé-

nagoras 1er qu'il visitera plusieurs fois et

avec qui il mangera et s'entretiendra dans

une totale simplicité.
A son retour à Lyon, sa vocation

œcuménique prend forme. Avec son confrère
François Biot, il crée le Centre Saint-Irénée.

Le patronage de saint Irénée,
deuxième évêque de Lyon, passeur théologique

entre l'Orient et l'Occident, s'impose

avec une belle évidence. Autour d'une
importante bibliothèque œcuménique, le

centre et sa chapelle voient converger des

passionnés du dialogue œcuménique. Dès
1961, c'est le port d'attache des voyages
œcuméniques CLEO initiés avec le pasteur
Paul Eberhard. En 1964 paraît le premier
numéro du trimestriel Chrétiens en marche.

Le Centre est la base du mouvement
des Foyers mixtes: lieu de rencontre, de

célébration, de catéchèse, d'aide et de conseil

pour les familles interconfessionnelles
de la région, il rayonne au-delà des frontières

françaises, grâce aussi à la revue
Foyers mixtes.

René Beaupère raconte tout cela avec
maintes anecdotes, des récits parfois ro-

SZRKG. 107(2013)



486 Rezensionen - Comptes rendus

cambolesques d'événements qui, au final,
forment de nouvelles étapes de son itinéraire

œcuménique. Il y voit l'humour de

Dieu, ou sa tendresse pour les humains, ou
la créativité de l'Esprit «qui fait toutes
choses nouvelles». Ce qui pour d'autres est
hasard prend ici valeur de signe. Je l'imagine

au 2, place Gailleton, pendant les
entretiens avec Béatrice Soltner, dans son
bureau encombré de livres, revues et
dossiers, fouillant dans sa mémoire, cherchant
dans ses archives une lettre mémorable, un
texte à l'appui ou dans la bibliothèque le

numéro d'une revue oubliée, toujours
soucieux de la citation juste, de la
référence exacte, du petit détail qui confirme
la fidélité de sa mémoire.

Le chapitre 5 raconte l'épopée des

foyers mixtes dès l'époque héroïque où
des couples interconfessionnels, victimes
des règles qu'on leur impose, espèrent la

reconnaissance de deux Eglises, sans être

obligés de renoncer à l'une ou à l'autre: où
des prêtres et pasteurs, fatigués d'être
prisonniers de la rigidité canonique, trouvent
des solutions pastorales et liturgiques.
L'esprit de Vatican II aidant, des pratiques
nouvelles naissent, dans la fidélité à l'Eglise,

mais une fidélité créatrice: célébration
conjointe du mariage, catéchèse œcuménique,

célébration œcuménique du
baptême... Mais, comme le précise le

religieux, «cet accueil pastoral plus humain,
plus simple - qui s'apparente à l'économie)

pratiquée par nos frères orthodoxes
face à l'(acribie>, la rigueur précise de la

loi strictement appliquée - n'est justifiable
que s'il s'appuie sur de bonnes connaissances

historiques et théologiques» (111).
L'originalité des foyers mixtes est
dérangeante pour les Eglises. Aujourd'hui encore,

«ces couples souhaitent être dans l'Eglise

de l'un et de l'autre conjoint, en
communion les uns avec les autres. [...] Ces

chrétiens ont comme une double appartenance

ou plutôt une double participation
[...] On ne peut pas le nier. Il est urgent
que les Eglises en prennent vraiment
conscience au lieu de fermer les yeux par cha¬

rité afin d'éviter de se mettre en colère.»
(115-116)

Le chapitre 6 est consacré aux voyages
œcuméniques qui ont pris une place très

grande dans la vie de René Beaupère,

«tour-operator œcuménique». La liste de

ces voyages est impressionnante, en Europe,

Asie, Amérique du Sud, avec une
préférence pour le Proche-Orient et la Russie,
un pays où, dès 1967, il s'est rendu plus de

cinquante fois. Au début, grâce aux
«hirondelles», le métropolite Nikodim de

Leningrad et le père Vitaly Borovoy. «Une
hirondelle ne fait pas le printemps, mais
elle l'annonce!» (126) Les nombreuses
anecdotes qui parsèment le récit évoquent
des rencontres inopinées, tracent des
portraits surprenants de ces chrétiens orthodoxes

encore privés de toute communication
avec l'extérieur. «Mon cheminement a été

parsemé de providentielles rencontres.»
(133)

Le chapitre 7 s'interroge sur l'avenir de

l'œcuménisme. «Ce fut ma (passion), dans
les deux sens du mot!» (145) Loin des
débats entre spécialistes de haut rang, des

théologiens surdoués, des rencontres entre

dignitaires, «je reste dans le brouillard et

finis par me désintéresser de ces relations
plus ou moins mondaines qui n'ont aucun

rapport avec ma vie humaine et
chrétienne» (146). Par nécessité pastorale, par
goût aussi, René Beaupère préfère
l'œcuménisme de proximité, tout en mesurant le

danger de ronronner dans des «rapports de

bon voisinage», «une coexistence pacifique,

un (vivre ensemble) accommodant»
(148). Ces deux voies doivent converger
en une troisième, dynamique. «L'œcuménisme,

en fait, cela n'existe pas. Il y a un
(mouvement œcuménique) qui nous aide à

rendre œcuménique notre vie tout entière.
C'est-à-dire à (convertir) à l'Evangile
mieux compris et mieux vécu tous les

aspects et tous les chapitres de notre existence.

[...] En tissant des liens spirituels et

concrets, nous retrouverons, tous ensemble
et les uns grâce aux autres, un sens de

l'Eglise qui dépasse les barrières de notre

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 487

jardin, les limites de notre paroisse, les

frontières de notre pays et même celles de

nos confessions chrétiennes.» (149) Le père

Beaupère évoque bien sur les ratées des

institutions, les blocages des dialogues, les

confusions avec le dialogue interreligieux,
les replis identitaires, l'amnésie des jeunes
générations de ministres...

Quand la journaliste lui demande de tracer

ce que pourrait être cette troisième voie
du mouvement œcuménique, on ne s'étonnera

pas que celui qui fut pendant un
demi-siècle membre du Groupe des Dombes

évoque la «conversion», un mot, un appel,
une exigence qui sous-tend tout le travail
du Groupe parce que seule la conversion

peut mener à la réconciliation. «Il faut
d'abord commencer par balayer devant sa

porte. Reconnaissons les défaillances de

chacune de nos Eglises, et Dieu sait si elles
sont nombreuses! Avec la conviction que,
si je ne suis pas sans cesse en état de

conversion, je ne suis pas un vrai chrétien, et
si mon Eglise n'est pas sans cesse en état
de conversion à Jésus-Christ et à sa Bonne
Nouvelle, elle n'est pas vraiment
chrétienne. La conversion ne s'oppose pas à la

fidélité à mon héritage chrétien, elle le
traduit et l'exprime en actes.» (162)

Ce message reste acttiel. Le mérite
premier de ce livre est de nous le rappeler. Ce

que confirme 1'«encadrement» œcuménique

des entretiens: une préface du patriarche

Bartholomée 1er et une postface du

pasteur Jacques Maury.

Courtaman Noël Ruffieux

Konrad J. Kuhn. Entwicklungspolitische
Solidarität. Die Dritte-Welt-Bewegung in
der Schweiz zwischen Kritik und Politik
(1975 1992), Zürich. Chronos Verlag.
2011,461 S.

Konrad J. Kuhn beleuchtet in seiner Studie,

die er als Dissertation an der Universität

Zürich vorlegte, die Entwicklung der

«Dritte-Welt-Bewegung» im Zeitraum von

1975-1992. Mitte der 1970er Jahre
formierte sich auch in der Schweiz ein starker

Strang im Kontext der damals
entstehenden «Neuen sozialen Bewegungen»,
welcher sich als «entwicklungspolitische
Solidaritätsbewegung» verstand. Dabei
konnte sich die Bewegung auf die
schweizerische außenpolitische Tradition der
Solidarität in der Nachkriegszeit abstützen,
welche die Maxime der Neutralität
ergänzte und nach außen zu legitimieren hatte.

Anders als die im politischen
Mainstream verankerten Entwicklungsorganisationen,

kritisierte die Bewegung jedoch die

Indienstnahme der Entwicklungspolitik als

außenpolitische Zweckorienticning und

wirtschaftliche Nutzenorientierang.
Solidarität erhielt bei ihr eine moralisch-normative

Konnotation. Sie begriff Auslandhilfe

nicht mehr länger als zentrales
Element der «humanitären Tradition» und
lehnte die damit aus ihrer Sicht verknüpften

wirtschaftlichen und politischen
Eigeninteressen von Staat und Wirtschaft ab.

Entwicklungspolitik wurde so ab den späten

1960er Jahren zu einem heftig umstrittenen

Diskursfeld. Die Bewegung lässt

sich als äußerst heterogener Kreis verstehen,

der sich aus entwicklungspolitischen
a^ktionsgrappen, Lobbyorganisationen,
studentischen Gruppen der politischen
Linken, Hilfswerken, länderbezogenen
Solidaritätskomitees, Dritt-Welt-Läden sowie
weiteren Gruppen, die sich um Themen
wie Bewusstseinsbildung, Rassismus,

Hunger, multilaterale Entwicklungsorganisationen

oder auch Handelsfragen fomite.
Indem nach 1989 die Gegenüberstellung
von Erster und Zweiter Welt überflüssig
wurde, geriet auch das Dritte-Welt-Kon-
zept in die Krise. Zeitlicher Schlusspunkt
ftir die Untersuchung ist die UNO-Kon-
ferenz über Umwelt und Entwicklung in

Rio de Janeiro 1992. Für Kuhn stellt dies
eine Zäsur dar, fächerte sich doch mit dem

Ansatz der «nachhaltigen Entwicklung»
die Entwicklungspolitik derart weit auf,
dass sie für entwicklungspolitische Basis-

grappen, wie sie typisch für die Dritte-

SZRKG. 107(2013)



488 Rezensionen Comptes rendus

Welt-Bewegung waren, kaum mehr fassbar

und politisierter war. Hinzu kam, dass

sich mit dem weltpolitischen Umbruch
1989/91 ein Großteil der Entwicklungsanstrengungen

auf Osteuropa verlagert hatte.
Konrad J. Kuhn untersucht Entwicklung

und Verlauf der Solidaritätsbewegungen in
den langen 1980er Jahren (Damir Skenderovic

und Gianni D'Amato) entlang wichtiger

ausgewählter Diskurse. Aktionen und

Volksabstimmungen, so das schweizerische

Symposium der Solidarität 1981, die
Aktion «Entwicklungshilfe als

Überlebensfrage 1983-1984, die «Bankeninitiative»

1978-1984, weiter die Diskurse um
alternative Lebensstile rand um die
Hungerthematik, die Debatte um Entschuldung
sowie die Beitrittsfrage (Volksreferendum)
zu IWF und Weltbank. Die Studie steht
mit diesem Ansatz in der Tradition einer
«Kulturgeschichte des Politischen», wie es

der Autor formuliert. Er untersucht einzelne

Diskursereignisse des entwicklungspolitischen

Diskurses und verbindet
kulturgeschichtliche Einstellungen mit einer
sozialgeschichtlichen Kontextualisierang. So

wird nicht von «Politik», sondern vom
«Politischen» gesprochen und das Interesse

richtet sich auf die symbolische
Vermittlung von Politik.

Entwicklungsverlauf und gesellschaftlicher

Rückhalt der Bewegung lassen sich

entlang der untersuchten Diskursereignisse
gut veranschaulichen. Die primär links
stehende Bewegung formierte sich in den
1970er Jahren als Gegenkraft und war von
dependenztheoretischen und antiimperialistischen

Denkschulen geprägt. Ihr standen

die schweizerische Wirtschaft und die
großen bürgerlichen Parteien gegenüber,
welche nach wie vor von einer Harmonie
zwischen den Interessen von Exportwirtschaft

und Entwicklungsinteressen der
Dritten Welt ausgingen. Die Hilfswerke
als dritte Gruppe standen in einer schwieri¬

gen Mitteposition. Insbesondere kirchliche
Hilfswerke, die sich auf eine heterogene
Basis stützten, gerieten unter Drack. Das
bereits 1981 angedrohte Referendum

gegen einen Beitritt der Schweiz zu den

Bretton-Woods-Institutionen wirkte in

dieser Phase noch einend und
mobilisierend für die Bewegung und die
Hilfswerke, die sich als referendumsfähig
erwiesen hatten und fortan vermehrt auch

innenpolitische Belange politisierten.
Dennoch fehlte der Bewegung eine

gemeinsame theoretische Basis in den 1980er

Jahren, was zu ihrer Selbstmarginalisie-
rung führte. Offenkundig waren die Span-
nungsverhältnisse zwischen Hilfswerken
und der Bewegung. Am Ende des
Jahrzehnts manifestierte sich die definitive
Spaltung mit der 1992 gescheiterten
Abstimmung über das Referendum gegen den

Beitritt der Schweiz zum Internationalen
Währangsfonds und zur Weltbank. Konrad
J. Kuhn zeigt mit seiner Studie anschaulich
die Rolle und Bedeutung von Neuen sozialen

Bewegungen im politischen System
der Schweiz auf, bei dem mittels
direktdemokratischer Einflussmöglichkeiten auf
die Außenpolitik des Landes Einfiuss
genommen werden kann. Mit seinem
diskurstheoretischen Ansatz werden die

Wechselwirkungen zwischen Bewegung
und Mehrheitsgesellschaff vor dem Hintergrand

wechselnder gesellschaftlicher,
kultureller wie auch politischer und ökonomischer

Konstellationen sichtbar. Interessante

Hinweise liefert die Studie auch für weitere

Zusammenhänge, so zum Schweizer

Bankgeheimnis, das 1984 durch den

Kampf um die «Bankeninitiative» zu
jenem nationalen Mythos und «unantastbaren

Symbol der schweizerischen Unabhängigkeit»

werden konnte und bis in die

Gegenwart wirkt.

Horw Markus Furrer

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 489

Transversale Themen. Verhältnisbestimmnngen, interdisziplinäre Blicke

Christoph Bultmann/Jörg Rüpke/Sabine
Schmolinsky (Hg.). Religionen in
Nachbarschaft. Pluralismus als Markenzeichen
der europäischen Religionsgeschichle
(Vorlesungen des interdisziplinären Forums
Religion der Universität Erfurt 8), Münster/
Aschendorff 2012, 273 S.

Der Untertitel des Sammelbandes ist

eindeutig ambivalent. Der mit und in ihm
getätigten Feststellung treten einige
Autorinnen des vorliegenden Sammelwerks
implizit (Mandry, Schmolinsky), andere
explizit entgegen, im Speziellen dann, wenn
Pluralismus eine positiv geprägte Einstellung

zur Vielheit, zur Pluralität, meint.
In seinen zwei Teilen spiegelt der Titel

wohl mehr die Main-Stream-Bedürfnisse
heutiger (Wissenschafts-) Politik, die
Anschluss an den öffentlichen Diskurs sucht,
wieder, als dass er eine konttirierte
historische These für Fragen der Religion in
Europa wäre.

Mit dem interdisziplinären Forum stellt
die Universität Erfurt ein interessantes
Instrument «religionsbezogener Forschung»
(272) bereit. Aus diesem Forum sind schon
sieben Bände hervorgegangen. Von den 12

Beiträgerinnen und Beiträgem sind sieben
institutionell an der Universität Erfurt
verankert, sprich sechs Professoren und eine
Professorin - unter ihnen alle
verantwortlich zeichnenden Herausgeber -,
andere stehen der Universität Erfurt nahe.

Der im Sammelband beschriebenen
Pluralität wollten wir mit einem «Versuch»

begegnen: Vier kirchenhistorisch
interessierte Personen haben sich dem Stti-
dium des Sammelwerkes verschrieben, es

gemeinsam gelesen und besprochen. Die
vorliegende Rezension ist Frucht davon.
Das Pluralitätsthema spiegelte sich somit
in der Vierzahl der Rezipienten, auch

wenn die Pfade der Analyse gemeinsam
und relativ einmütig beschritten wurden.
Grosser Dissens kam nicht auf.

Die Vielfalt der Beiträge ist auffallend.
Bereits in der Einleitung werden sie eingeführt,

manchmal etwas zu stark in der
Perspektive und unter den Auspizien der
Titelei - ein skizzierter Charakter, den die

Beiträge dann nicht einzulösen vermögen.
Im Folgenden seien die einzelnen

Beiträge nun systematisch abgeschritten. Nach
einer knappen inhaltlichen Konturierung
steht konstruktive Kritik im Zentrum.
Wenn kritische Rückfragen überwiegen,
dann ist das nicht einem hermeneutischen
Generalverdacht geschuldet, der Band hat
seine Stärken, die ihm unbenommen seien.

Nicht zuletzt durften die Rezensenten dies
in der anregenden Wirkung erfahren, die
das Buch hat, aber auch in seiner
Vielgestaltigkeit.

Thoralf Klein geht dem ausgeprägten
Religionspluralismus in Ostasien nach,
einer Region, in der auch Mehrfachzugehörigkeiten

in Religionserhebungen gang
und gäbe sind und als unproblematisch
erachtet werden. Nebst den interessanten und
aufschlussreichen Ausführungen hinsichtlich

ostasiatischer Religionsmentalitäten,
bietet Klein eine Analyse in Bezug auf die
Missionstätigkeit der Jesuiten in China,
welche, so scheint uns, von manchen
Stereotypen begleitet ist.

ChristopfMandry steuert einen systematischen

und sozialethischen Artikel bei, der
auch auf das jetzige Europa in Gestalt der
EU abzielt - auffallend ist der für die
katholische Sozialethik bezeichnende Bezug
auf die eigene konfessionelle Tradition mit
ihren Brüchen und Kontinuitäten (38, 39).

Jörg Rüpke will die Anfänge
europäischer Religionsgeschichte im alten
Rom freilegen. Manche Passagen nehmen
sich sperrig aus und sind schwer zu verstehen.

Vielleicht will der Beitrag zu viel
oder positiver formuliert: Es hätte u.U.
mehr Platz gebraucht, um die verschiedenen

Aspekte für den Nicht-Experten
nachvollziehbar auszuführen.

SZRKG. 107(2013)



490 Rezensionen Comptes rendus

Sabine Schmolinsky zeigt, von
Textgrandlagen ausgehend, die bis zum
biblischen Befund zurückreichen, wie im
Mittelalter eschatologische Szenarien im
Raum der Christenheit sich auszuprägen
vermochten, die sich dann in verhängnisvoller

Weise auf konkrete Situationen
auswirkten, nämlich die Marginalisierung und
Verfolgung der jüdischen Gemeinschaft
wie auch von Heiden und Häretikern - der
Antichrist-Band von M. Delgado und V.
Leppin von 2011 wurde dabei nicht
herangezogen.

Stephanie Haarländer befasst sich mit
Petrus Venerabilis, dem interessanten und
reiselustigen Abt von Cluny und seiner

Beschäftigung mit dem Islam. Es stimmt
nachdenklich, dass die Autorin mit einem
abqualifizierenden und eher negativen
Unterton diese Bemühungen nachzeichnet.
Für eine historische Situierang ist der

vorgenommene Vergleich mit dem Heute

zwar nicht illegitim, aber trotzdem
womöglich zu stark ausgeführt (81).

Rolraud Ries' interessanter Beitrag
nimmt sich Konvertiten der Frühen Neuzeit

an, die sich vom Judenuim zum
Christentum wandten. Mit ihrem «Raumkonzept»

im Kontext des «spatial tum» tritt sie
scharf gezogenen Linien im Konversionsgeschehen

entgegen, die kurz gesagt das

punktuelle Ereignis der Taufe überbewerteten.

Die Kritik ist bestimmt berechtigt,
aber auch tendentiell zu grob. (89, auch im
Unterschied zu 100, wo klar wird, dass

eine glatte Uinie auch früher nicht gezogen
wairde). Religion wird zudem als Verbrämung

gedeutet. (105).
Martin Muslow forscht nach den Grandlagen

der Religionsgeschichte in der Frühen

Neuzeit, was er mit einem sehr interessanten

Ansatz tut. Die Bedeutung der Reli-
gionskomparatistik ist dabei hoch
einzuschätzen. Der Beitrag wurde von den
Rezensenten als sehr gelungen und
bereichernd betrachtet.

Christoph Bultmann bezieht sich auf
Hugo Grotius und die Frage des Pluralismus

in dessen Schriften. In erfreulich offe¬

ner Weise gibt er eine ((pragmatische
Antwort» auf die Frage, waram er sich mit
der Thematik beschäftige (S. 127). Insgesamt

zeigt Bultmann die zunehmende
Stärkung des Staatskonzepts in der frühen
Neuzeit auf - freilich noch unter Bezugnahme

auf christliche Grandlagen - zu
Lasten christlich dogmatischer Spitzfindigkeiten,

die Grotius, ebenso ablehnt wie den

Atheismus. Der Mitherausgeber lehnt
interessanter Weise die Bezeichnung des

Pluralismus als Markenzeichen europäischer

Religionsgeschichtc ab (S. 141/142).
Hätte nicht insofern der Untertitel des

Sammelbandes vielleicht ein, wenn auch

ungewöhnliches, Fragezeichen verdient?
Richard Holz/ zeichnet katholische

Missionsdynamik in der Moderne nach
und stellt gmndlegende Überlegungen an.
Er schildert einleitend, aber auch am
Schluss, dass religiöse Motive in der

Wahrnehmung in Fragen der Mission
hinter humanitäre Erklärungsmuster
zurückgetreten seien. Er spricht hier von
Missverständnissen, von einer Unfähigkeit,

Frömmigkeitsaspekte im Hintergrand,
z.B. bei Mutter Teresa, zu dechiffrieren.
Hier stellte sich uns die Frage, ob Mission
nicht im Gegenteil vordergründig eher unter

religiösen Gesichtspunkten verstanden
und gerade deshalb abgelehnt wird?

Heidemarie Winkel befragt Geschlech-
terangleichheit in theologischen
Wissenssystemen. Es zeigt sich, dass grosse Teile
des Protestantismus in Deutschland in
Sachen Pastorinnen erst in jüngster Zeit
Trendwenden vollzogen (166), was Stnik-
tur, aber auch die Theologie dahinter
betrifft. Winkel operiert stark auf diesen zwei
Ebenen, von Wissen und Institution, um
die «Reformulierang» und «Reform»
darzustellen. Am Ende ihres Beitrags spricht
sie dann in Sachen Reformulierung auch

noch von Pluralisierang, um Anschluss an
die thematische Hauptlinie des Bandes zu
kreieren.

Benedikt Kranemann bringt sodann eine

liturgiegeschichtliche Perspektive ein.
«Pluralität und Liturgie widersprechen

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 491

sich zunächst einmal» (189), wie Kranemann

lapidar festhält. Er zeigt dann in
katholischer Tradition auf, dass es diachron
liturgische Vielfalt in der lateinischen Kirche

gab, die erst im 19. Jahrhundert ein
Ende fand (S. 199). Liturgie wird allgemein

als Lackmus-Test in Fragen des

kirchlichen Pluralismus gesehen. In
diesem Kontext bekommt dann auch die

liturgiegeschichtliche Betrachtung einen
zentralen Stellenwert, der das Fach nicht gerade

unterbewertet.

JosefPilvousek beschliesst das Buch,
indem er sich auf die Katholische Kirche in
der DDR beschränkt. Plural isierangsten-
denzen in der Kirche nach dem II. Vatikanum

waren im SED-Staat kirchlicherseits
eher verpönt, Geschlossenheit war gefragt

- hier hätte, zumindest Leserinnen in
einem Schweizer Kontext auch ein kurzer
Seitenblick auf die lutheranische Kirche
interessiert.

Global betrachtet kann der Band als sehr

anregend betrachtet werden. Hier wairden
viele Perspektiven zusammengetragen,
welche in stärkerem Masse zu vernetzen
interessant sein könnte. Das ist aber in
einer Ringvorlesung kaum möglich.
Vielleicht wäre die Dokumentation etwaiger
Diskussionen im Anschluss an die Beiträge

interessant gewesen.

Freiburg/Schvveiz Séverine Dccaillet
Joel Gerber/Matthias Jordi/David Neuhold

Pim den Boer/Heinz Duchhardt/Georg
KreisAVolfgang Schmale (Hg.), Europäische

Erinnerungsorte, 3 Bde, München,
Oldenbourg Verlag, 2012, 333 S., 626 S„
290 S.

Seit Pierre Noras sein monumentales Werk
Lieux de mémoire in den 1980er Jahren

angegangen ist, sind Erinnerangsorte in aller
Munde und stossen auf ein reges Publikums-

und Forschungsinteresse. Die Lieux
de mémoire rückten an die Stelle der
eingebrochenen nationalen Meisternarrative

plurikultureller Gesellschaften. Sie stehen

für eine gemeinsame Vergangenheit, ergeben

aber in ihrer Vielfalt kein verbindliches

Gesamtbild der Erinnerung, wie dies

einer nationalen Meistererzählung eigen
ist. Ihre Pluralisierang lässt auch keine

Hierarchisierang und keine Anordnung zu
einer kohärenten Erzählung mehr zu.
Kennzeichen der Konzeption der Lieux de

mémoire ist denn auch eine Anordnung
von Gedächtnisinhalten, die keiner
chronologischen Abfolge mehr gehorcht. Dabei
lassen sich einzelne Erinnerangsorte netzartig

miteinander verbinden.
Im vorliegenden dreibändigen Werk

gehen Historikerinnen und Historiker der

Frage nach europäischen Erinnerungsorten
nach. Erinnerungsforschung, so eine
Erkenntnis aus dem vorliegenden Werk, zeigt
sich als Phänomen, dessen Dauer und
Lebendigkeit nicht absehbar sei und das

durch Erkenntnisse über das Selektieren
des Erinnerns aus den Naturwissenschaften

und der Medizin sowie als historisches

Forschungsfeld, das auf Identitätsbildung
und Mentalitätswandlungen zielt, weiter
Auftrieb erhält. Nachdem auf der Ebene

von Regionen und Nationen der Frage
nach Erinnerangsorten nachgegangen worden

ist, stellte sie sich auch für die
europäische Ebene.

Nora war noch einer Identitätsgeschichte
verpflichtet mit dem Ziel der Bewahrang
des französischen Gedächtnisses. Das für
Deutschland entwickelte Konzept von
Etienne François und Hagen Schulze zeigte

sich hingegen offener, indem es die
Überlieferang der Erinnerung als neue
Perspektive auf die Vergangenheit nutzt.
Insbesondere im europäischen Kontext stellen
sich Fragen nach Gemeinsamkeiten und

symbolischen Orten. Wenn es, wie viele
Historiker meinen, keine europäische
Geschichte gibt, so teilen die Menschen in

Europa über den Rahmen nationaler Grenzen

hinaus gemeinsame Erinnerungen. Die
Herausgeber der Bände halten in der
Einleitung fest, dass durchaus so etwas wie
Gedächtnisorte mit europäischer Relevanz

SZRKG, 107(2013)



492 Rezensionen Comptes rendus

existieren würden, als symbolische Orte,
die für den ganzen Kontinent oder doch

grosse Teile von ihm von Belang sind.
Bei der Fruchtbarmachung des No-

ra'schen Grandgedankens bewegte man
sich auf «dünnem Eis», wie die Herausgeber

ausführen. Ist es ein Unternehmen, um
die von Brüssel so oft beklagte
unzureichende Identifizierung der in Europa
lebenden Menschen mit der EU zu beheben?
Davon nehmen die Herausgeber Abstand,
indem sie betonen, dass sie keine finanzielle

Unterstützung für das Projekt aus
einem europäischen Rahmenprogramm
erhalten haben. Ihr «Credo» gilt der
wissenschaftlichen Erschliessung. Am Beginn
des Vorhabens stand die Frage der Definition

von Erinnerungsorten, wobei rasch
klar wurde, dass für den europäischen
Rahmen ein eigener Zugang gefunden
werden musste. Erinnerangsorte müssen,
um als europäisch eingestuft zu werden,
schon zur Zeit ihrer Genese im Bewusstsein

der Zeitgenossen eine europäische
Dimension aufweisen; weiter sollen sie auch

europäisch vermittelt worden sein und sie

sollen nicht nur für die westliche Hälfte
des Kontinents, sondern auch fur den östlichen

Teil von Belang sein. Aus solchen

Vorüberlegungen wird klar, dass
europäische Erinneningsorte nur als Konstrakte

vorstellbar sind, «die einen breiten
rezeptionsgeschichtlichen Ansatz mit dem
verbinden, was das Wesen dieses
Konstrakts ausmacht: ein Punkt im Ablauf der
Geschichte, an dem sich positiv oder negativ

besetzte Erinnerungen breiterer, nicht
nur elitärer Schichten kristallin verfestigt
und eine Idee von etwas Gemeinsamem -
einem gemeinsamen Erbe - entstehen
lässt.» (10)

Entstanden ist aus dieser Konzeption ein
dreibändiges Werk mit rund 140 Essays.
Der erste Band befasst sich mit Mythen
und Grundbegriffen des europäischen
Selbstverständnisses. Betrachtet werden
darin jene Kräfte, welche in den Augen der
Politiker die Gestalt Europas ausmachen.
Es handelt sich um die «grossen geistigen

Kräfte», wie das Christentum (Nikolaus
Lobkowicz), Judentum (Moshe Zimmermann)

und den Islam (Stephan Concr-
mann), «Bewegungen europäischen
Charakters», wie den Humanismus (Markus
Völkel) und die Aufklärung (Jean Mondot)
sowie die «Grandfreiheiten» und
«Kriegserfahrungen» mit der damit verbundenen
Friedenssehnsucht.

Der zweite und voluminöseste Band
dupliziert den ersten in seiner Gliederung und
beinhaltet die ausgewählten Fallbeispiele
europäischer Erinnerungsorte. Hier mussten

die Herausgeber Entscheidungen treffen,

da das Gesamtspektrum aller
Konstrakte europäischer Erinneningsorte ohnehin

nicht zu erfassen ist. Interessant wäre
zu erfahren, nach welchen genaueren
Kriterien ausgewählt worden ist. Die Herausgeber

halten sich mit theoretischen Bezügen

über Erinneningsorte im Allgemeinen
und bezüglich Europa im Spezifischen
zurück. Hingegen finden sich in den einzelnen

Beiträgen verschiedene Hinweise zur
Form und Funktion von Erinnerungsorten.
Insbesondere im ersten Band werden
grandlegende Fragen angestossen, wie
etwa jene nach der «Europäisierung ohne

europäische Identitätspolitik» (Pim den

Boer, 73) oder nach einem gemeinsamen
Geschichtsbild als Bedingung für die
europäische Identität (Miroslav Hroch, 78).
Wolfgang Schmale führt aus, dass je länger

die Geschichte der Europäischen
Integration andauere, desto mehr scheine sie
sich zu einer Mythenbildung zu eignen
(19). Die grosse Zahl an Fallbeispielen im
zweiten Band gliedert sich analog dem
ersten in einen Bereich der «Mythen».
Hier finden sich Beispiele zum «Stier»
(Michael Wintle) oder «Herkules»
(Joachim Berger) aber auch die auf einer
anderen Ebene anzusiedelnden Erinneningsorte,

wie der «Internationale Karlspreis zu
Aachen» (Georg Paul Hefty) oder die
«Römischen Verträge von 1957» (Franz Knip-
ping). Eine lange Liste von Erinnerangsorten

findet sich unter dem Aspekt des
«Gemeinsamen Erbes». Hier schreiben Volker

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 493

Reinhardt über «Michelangelo», Martin
Kintzinger über die «Universität» oder
Günther Hirschfelder über «Pizza und
Pizzeria». Allein diese kurze Aufzählung
veranschaulicht die Breite der gewählten
Zugänge. Es folgen Fallbeispiele zu den

«Grundfreiheiten», daranter die «Magna
Charta» (Hanna Vollrath) oder «Anne
Frank» (Frank van Vree). Unter dem

«Raum Europa» fragt Georg Kreis, ob die

Alpen ein europäischer Erinnerangsort
sind. Eine grössere Zahl von Erinnerangsorten

findet sich unter «Kriegserfahrang
und Friedenssehnsucht». So finden sich

hier die «Völkerschlacht von Leipzig»
(Katrin Keller), «Auschwitz» (Wolfgang
Benz) aber auch die «Konferenz ftir
Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa»
(Helmut Altrichter). Unter «Wirtschaft-
und Verkehrsraum Europa» findet sich die

«europäische Stadt» (Roman Czaja) und
auch der «Euro» (Wilhelm Schönfelder).
((Metaphern, Zitate, Schlagworte» bilden
eine letzte Oberbegriffsgrappc und darunter

finden sich die Beispiele «Liberté -
Egalité - Fraternité» (Gudrun Gersmann),
«Balkan» (Maria Todorova) aber auch
«Konzert der Mächte» (Heinz Duchhardt).
In der kurzen Einleitung finden sich auch
Hinweise zu Erinnerangsorten, die nicht
aufgeführt werden konnten.

Den Abschluss des Werks bildet ein
dritter Band, der dem Themenkreis «Europa

und die Welt» gewidmet ist und sich im
Sinne neuer wissenschaftlicher Theorien
mit den «entanglements» befasst. Unter
«Grandbegriffen» werden «Globalisierung»

(Andreas Eckert) oder auch «Expansion»

(Wolfgang Reinhard) erwähnt; als

«Konzepte» werden zum Beispiel «Rassismus»

(Christian Geulen) und
«Postkolonialismus» (Francesca Falk) vorgestellt.
Daran fügen sich in einem dritten Paket
Fallstudien mit unterschiedlichen Bezügen,

so zu den Columbus Gendenkjahren
1892 und 1992 (Titus Heydenreich und
Horst Pietschmann), über «das Kolleg San

Gregorio in Valladolid» (Mariano Delgado).

zu «Max Weber und Japan» (Edith

Flanke) oder über «den Völkerbund - Erin-

nerang an ein globales Europa» (Madeleine

Herren).
Wie die Herausgeber vermerken, ging es

ihnen nicht darum, einen verbindlichen
Kanon zu entwerfen. Ein solches Vorhaben

wäre zum Scheitern verurteilt gewesen.

Auch präsentiert sich das Projekt des

Erfassens europäischer Erinnungsorte als

offen, gelte es doch über weitere Lemmata
nachzudenken, die sich als europäische
Erinnerangsorte eignen könnten. Wir
haben es hier mit einem Prozess zu tun, bei
dem die Konturen sichtbar werden, wie
Europa erinnert und erzählt werden kann.
Das vorliegende Werk stellt hierzu einen

wichtigen Meilenstein dar.

Horw Markus Furrer

Jean-Dominique Durand (Hg.), Le Monde

de l'histoire religieuse. Essais
d'historiographie. LAHRAH, Lyon 2012
Chrétiens et sociétés: Documents et
Mémoires 16), 250 S.

Comme l'indique le sous-titre du recueil

dirigé par Jean-Dominique Durand qui
signe par ailleurs la contribution consacrée
à la France, le présent ouvrage rassemble
des essais historiographiques portant sur
dix pays d'Europe occidentale (avec
l'Irlande), auxquels s'ajoutent un texte sur les

Etats-Unis et un autre sur l'Afrique
occidentale (Burkina Faso). S'ils ont été placés
en début de recueil, c'est comme pour
souligner leur singularité puisqu'ils sont les

seuls à véritablement se situer dans un
contexte de pluralisme confessionnel et/ou
religieux (avec l'Islam et l'animisme pour
le cas burkinabé). En effet, les contributions

portant sur les pays européens, celles

sur lesquelles nous insisterons en raison de

leurs profondes convergences, sont
souvent étroitement nationales et privilégient
le seul christianisme, parfois même le

catholicisme. Le judaïsme n'est évoqué que
sous l'angle exclusif de l'antisémitisme.

SZRKG. 107(20131



494 Rezensionen Comptes rendus

Preuve s'il en est que l'histoire religieuse,
pour prendre l'expression française, est le

reflet d'une histoire et d'une identité nationales

même si son dynamisme n'est pas
forcément proportionnel à son poids historique

et sociologique (voir l'Espagne. 124.

ou dans le cas contraire, la France pourtant
très sourcilleuse quant à la laïcité). La
faute aussi sans doute à une conception
pour le moins statique et institutionnelle de

la religion: quid des convertis, des

«recommençants», des croyants «à la carte»? Si

chaque essai s'organise autour d'une
problématique plus ou moins profonde, et
offre un panorama inégal sensible avec
les notes infra-paginales, pleines de

références précieuses pour le locuteur
francophone et actualisé (A ce titre, la

contribution de J.-D. Durand est sans
doute trop datée. On pourra, pour la
compléter, se reporter à Jacques-Olivier
Boudon, L'histoire religieuse en France

depuis le milieu des années 1970, dans le

numéro Nouvelles approches en histoire
dans la France contemporaine, de la revue
Histoire, économie et société, 2012/3, 71-
86, et Nouveaux chantiers du catholicisme
français contemporain, sous la direction de

Brano Dumons et Christian Sorrel, Presses
Universitaires de Rennes, à paraître en

2013), il manque à tout le moins une mise
en perspective globale qui aurait permis de

tirer profit de ces points de vue nationaux.
Au delà des différences, de la place qu'y

occupait le catholicisme ou le(s) protestantisme^),

des rapports qu'il entretenait avec
l'Etat, les pays européens disposent de

deux traditions historiographiques parallèles,

sans forcément être antagonistes
puisqu'elles partagent les mêmes méthodes:
celle d'une histoire ecclésiastique, faite

pour et par les Eglises, dans les facultés de

théologie, dans les séminaires, dans les

universités catholiques, une Kirchenge-
schichle qui se résume pas à l'apologétique,

mais qui se décline en autant de

versions qu'il y a d'Eglises selon un

système de «pilarisation» (105); celle
d'une histoire scientifique dénuée de tout

prosélytisme, faite par des universitaires
salariés par l'Etat.

D'abord, les choses sont-elles si
simples? Ne peut-on pas considérer que
l'histoire de la religion (i.e. du christianisme)

est tout bonnement passée des

clercs aux laïcs tout en demeurant affaire
de professionnels («l'Eglise n'a pas besoin
de mensonges» dit un professeur de
l'université de Louvain. 144) et de croyants?
Après tout, la frontière entre les deux n'est

pas toujours évidente: l'écriture historique
d'un Roger Aubert. d'un Jean-Robert
Armogathe. d'un Victor Conzemius ne se

distingue pas de celle d'un Jean-Marie
Mayeur ou d'un Daniele Menozzi; l'histoire

de l'Eglise est largement aujourd'hui
faite par des laïcs, par ailleurs insérés dans
les réseaux scientifiques.

Si la première tend à disparaître, la
seconde témoigne d'une belle vitalité qui
doit néanmoins être nuancée. A ce titre, il
aurait été utile de présenter quelques
éléments de quantification, à comparer aux
autres segments de la discipline: nombre
d'ouvrages publiés et... vendus!, nombre
de chaires ou d'organismes de recherche,
nombre de mémoires universitaires soutenus,

nombre d'adhérents des associations
spécialisées, nombre d'abonnés aux
revues... Si l'aspect religieux est aujourd'hui
généralement admis dans l'écriture historique

générale - particulièrement dans l'histoire

contemporaine puisque pour les
périodes précédentes cela ne fait pas débat -,
et n'est plus l'objet d'opprobre ou d'indifférence

comme il a pu l'être dans le passé

(J.-D. Durand note que la Méditerranée de

Braudel est un monde «sans églises, sans

synagogues, ni mosquées» 159). cette
«normalisation» exprime aussi une certain
relativisme. Le «fait religieux», sous
l'influence de la sociologie, est devenu un fait
social comme les autres, un fait social
apprivoisé et même peut-être une langue
morte. Cette mutation se lit aussi avec les

centres d'intérêt de l'historiographie
européenne. Jusqu'aux années 80 se lisaient
l'influence du matérialisme historique et

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 495

de l'école des Annales: une attention serrée
à l'égard de la «religion populaire»,
souvent analysée comme hostile à celle
promue par l'Eglise officielle; l'exigence
comptable (162) qui réduit la religion à des

actes individuels qu'il convient de mesurer;

les rapports conflictuels, saurait-il en
être autrement?, entre Eglise(s) et Etat.

Aujourd'hui, l'histoire religieuse ou la
social history of religion s'inscrit davantage
au sein d'une histoire culturelle et sociale,
en privilégiant de nouveaux objets d'étude,
moins institutionnels: le genre, les identités,

les cultures (missions, dévotion, art).
Ce serait même la seule issue pour sa

survie (209). Sans pour autant défendre
une conception théologique ou téléologi-
que de l'histoire de la religion ou des

religions, peut-elle se faire comme on ferait
celle d'un hobby? Le succès ou l'insuccès
de cette histoire, et en fin de compte son
avenir, interrogent à travers le cas de la

contribution la plus pessimiste et partant
de là, la plus stimulante. Le Néerlandais,
Joris van Eijnatten, historien généraliste
comme il le dit lui-même (198), pose la

question du futur même de cette histoire
(208) qui est liée, quoi qu'on en dise, à une
demande sociale et infine, à la culture
religieuse de ceux qui la lisent ou de ceux qui
l'étudient: la baisse du recrutement des
facultés de théologie, la diminution du nombre

des étudiants intéressés, le vieillissement

du lectorat, le développement d'autres

traditions religieuses et spirituelles ou
une sécularisation toujours plus profonde...
la condamnent en conséquence.

Deux issues contradictoires s'alimentant
l'une l'autre paraissent dès lors possibles.
L'intégration toujours plus grande dans

une histoire sociale et culturelle, qui plus
est accrue par une lecture post-confessionnelle

(les Américains parlent de post-deno-
minationalist Christianity) liée à une offre
religieuse plurielle et fragmentée, risque de

développer une approche indifférenciée où
tout est «religieux»: humanisme(s), éso-

térisme, franc-maçonnerie, athéisme, libre-
pensée (la «laïcité organisée» est reconnue

en Belgique au même titre qu'une
religion), et même cultures politiques. En
réaction, peut s'opérer une reconfessionnali-
sation de l'histoire religieuse, limitée à des

isolats, non seulement au service de l'identité

d'une Eglise ou d'une autre contre ses

rivales, mais aussi justificative de son objet

dans un champ qui lui est de plus en

plus étranger.

Besançon Vincent Petit

Gert Pickel, Religionssoziologie. Eine
Einführung in zentrale Themenbereiche,
Wiesbaden, VS Verlag für Sozialwissenschaften,

2011, 478 S.

Gert Pickels Einführung in zentrale
Themenbereiche der Religionssoziologie füllt
eine Lücke im Buchmarkt. Die letzten beiden

deutschsprachigen Einführungen in

die Religionssoziologie sind 1999 erschienen

und konzeptionell nicht mit dem von
Pickel als Lehrbuch gestalteten Band zu
vergleichen. Der Autor präsentiert keinen

eigenen Zugang, sondern fuhrt die
theoretischen, methodischen und thematischen
Ressourcen der Disziplin (Religionssoziologie)

vor. Im Wesentlichen werden dabei

zentrale Autoren besprochen. Berücksichtigt

werden nicht nur die «Klassiker» des

frühen 20. Jahrhunderts, sondern auch die

Entwicklungen seit den 1960er Jahren
ebenso wie die neueren Diskussionen im
21. Jahrhundert (z.B. Robert Putnam). Das

letzte Drittel des Buches ist nicht den

Theorien, sondern den Methoden, den

empirischen Daten und Befunden der (primär
quantitativen) Religionssoziologie gewidmet.

Der Funktion eines Lehrbuchs wird in
verschiedener Hinsicht Rechnung getragen:

Das umfassende Literaturverzeichnis
am Ende des Buches wird durch kurz
kommentierte Literaturhinweise nach jedem
Kapitel ergänzt. Eine Liste von Internet-

quellen und Intemetseiten von
Forschungszentren sind ebenso nützlich wie

SZRKG, 107(2013)



496 Rezensionen Comptes rendus

das Register. Das Buch ist flüssig,
gelegentlich auch locker, geschrieben und
überzeugt mit zahlreichen schematischen

Darstellungen, welche die Kernargumente
meist in Tabellenform visualisieren.
Sowohl innerhalb des Fliesstextes als auch

am Ende jedes Kapitels werden Memobo-
xen als didaktische Elemente eingesetzt.
Hier wird in einfachen Aussagesätzen die
Darstellung zusammenfasst. Dabei nimmt
der Autor gelegentlich kühne
Vereinfachungen in Kauf: «Memobox 2.9: Webers

Interesse an der Religion: Von
entscheidender Bedeutung für Webers
Betrachtung der Religion ist die empirisch
beobachtbare Korrespondenz von
protestantischer religiöser Kultur und
wirtschaftlichem Erfolg.» Die schlaglichtartigen

Zusammenfassungen am Ende der
Kapitel sind nicht weniger simplifizierend:
sie helfen jedoch, die zentralen Punkte
nochmals ins Gedächtnis zu raten.

In mancher Hinsicht hinterlässt das

Buch den Eindruck, dass es pragmatisch
aus den Lehrveranstaltungen und der
Bildung didaktisch sinnvoller Einheiten
herausgewachsen ist. Das mag für ein Lehrbuch

in mancher Hinsicht von Vorteil sein,
doch bleibt die (didaktisch ebenfalls wichtige)

Systematik gelegentlich auf der
Strecke. Die Gliederung des Buches ist
nicht immer überzeugend: Einige Autoren
erhalten mit «ihrem» Thema ein eigenes
Kapitel («Pierre Bourdieus Theorie des

religiösen Feldes») andere werden unter ein
allgemeines Thema subsummiert (Charles
Taylor und Jürgen Habermas unter
«Aktuelle sozialphilosophische Gedanken zur
Religion»). Grandsätzlich besteht natürlich
die Wahl einer personenbezogenen oder
eher themenbezogenen Darstellung. Das
Lehrbuch schwankt zwischen den beiden
Varianten. Themenbezogene Darstellungen

sind v.a. das Kapitel 3 über die
Säkularisierungsdebatte und die drei letzten
Kapitel über Methoden, Daten und zahlreiche
empirische Befunde insbesondere der

quantitativen Soziologie.

Im Kapitel über die Säkularisierungsthese
z.B. enthalten die ersten beiden

Überschriften ein Fragezeichen («Säkularisierung

- Das langsame Verschwinden der
Religion?» und «Individualisierung - Die
(richtige) Antwort auf die Säkularisie-
rangsthese?»). Dann folgt - ohne
Fragezeichen «Religiöser Wettbewerb und das

religiöse Marktmodell». Es wäre jedoch
falsch daraus zu schlussfolgern, dass der
Autor das dritte Unterkapitel in irgendeiner

Weise weniger fragwürdig ansieht.
Vertreter einer interpretativen Soziologie

werden mit einer gewissen
Enttäuschung den selbstverständlichen Schwerpunkt

auf der quantitativen Soziologie
notieren. Wenngleich der Autor durchaus für
«methodische Offenheit und Toleranz der
Methoden» (335) plädiert, ist die qualitative

Methodik ganze fünf Seiten wert.
«Rcligionscthnographische Ansätze» sind
im Register mit einer einzigen Fundstelle
vermerkt, an der sie in 13 Zeilen
abgehandelt werden.

Eine offenkundige Grenze der
gegenwärtigen Religionssoziologie wird in der

vorliegenden Einführung überdeutlich: Die
dominante Ausrichtung auf das Christentum

v.a. in Europa und Nordamerika. Im
Kapitel «Empirische Befunde der
Religionssoziologie: Die religiöse Entwicklung
in Deutschland» kommt z.B. der Islam
nicht vor. Immerhin gibt es kurze Kapitel
zu Lateinamerika und eines zu «Nordamerika,

Asien und Afrika» (sie!). Doch auch
dort liegt das Hauptinteresse am Christentum.

Bezeichnenderweise sind im Schlusswort

(«Perspektiven für die Religionssoziologie»)

sechs der insgesamt neun
Absätze der Theologie bzw. den (christlichen)
Kirchen gewidmet. Auch an anderen Stellen

wird punktuell immer wieder die Kirche

als Adressat angesprochen. Gewiss ist
die theologische Verwertung
religionssoziologischer Erkenntnisse möglich und vor
dem Hintergrund der Tätigkeit des Autors
an der Theologischen Fakultät Leipzig
verständlich; dennoch hätte eine stärkere

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 41)"7

Trennung der Interessen einer Einführung
in die Disziplin gut angestanden.

Für eine zweite Auflage wäre ein
erneutes sorgfältiges Lektorat von Vorteil:
der Band enthält nicht wenige Dnickfehler.
Abbildung 3.5 ist von schlechter Qualität
und eine Reihe von Verweisen laufen ins

Leere (wo ist Abbildung 3.4?). Trotz alledem

muss die Arbeit gewürdigt werden.
Das Buch ist für den Einstieg gut geeignet,
enthält eine Fülle von Informationen und
kann einen nuancierten Einblick in die

Disziplin gewähren.

Fribourg Ansgar Jödicke

Volker Stümke, Zwischen gut und böse.

Impulse lutherischer Sozialethik. Berlin.
LIT Verlag, 2011 Ethik im theologischen

Diskurs, Bd. 23), 391 S.

Zwischen gut und böse, wo aber liegt die

Grenze, oder gibt es ein gut-böse-Konti-
nuum, das utilitaristisch je nach den Folgen

zu bestimmen ist? Was aber, wenn für
die Grenzziehung theologische Kriterien
namhaft gemacht werden, mit all der
Problematik einer fundamentalistischen
Verkürzung oder einer theologischen Verengung

des ethischen DeuMngs- und
Handlungsraumes? Aber legt eine theologische
Bezugnahme in manchen Punkten nicht
einen Deutungsraum, der dem Menschen
in seiner Ganzheitlichkeit gerecht wird,
erst frei? Wenn Volker Stümke im Artikel
«Der Mehrwert der Sünde» diesen Mehrwert

christlicher Rede von Sünde und
Vergebung in der «schon gegenwärtig erfahrbaren

Sündenvergebung und Rechtfertigung»

(110) sieht mit der damit verbundenen

Befreiungserfahrung in Momenten des

geschichtlich erfahrbaren Willens zur
Versöhnung in gesellschaftlichen Relationen
und in der theologischen Erkenntnis, dass

Gott allein Sünden vergeben kann und
daher die Vergcbungsbitte auch gesellschaftlich

befreiend zu wirken imstande ist. so

wird damit nicht die Grenze zwischen aut

und böse verschoben, wohl aber der
Hintergrand von gut und böse im Lichte
lutherischer Sozialethik ausgeleuchtet. Oder

wenn Stümke für einen lutherischen So-

zialethiker für manche vielleicht
überraschend - als ethische Anmerkungen zur
Jungferngeburt als Geheimnis des

Glaubens zwei ethische Einsichten formuliert,

nämlich «erstens Respekt vor der
Privatsphäre Marias und zweitens

Begrenzung einer religiösen Deutungssucht»
(133), so legt er in diesen Begrenzungen
Konsequenzen der Dogmatik für ethische
Einsichten frei.

Schon im ersten Beitrag in dieser
Sammlung von 16 an verschiedenen Orten

publizierten Artikeln des als evangelischer
Sozialethiker an der Führangsakademie
der Bundeswehr Hamburg und als Vertreter

der systematischen Theologie an der
Kirchlichen Hochschule Wuppertal tätigen
Volker Stümke zeigt sich das Bemühen
um das Gewinnen ethischer Perspektiven
aus theologischen Grundlagen, wenn er
unter dem Titel «(Niemand ist gut als Gott
allein). Eine Aktualisierung von Luthers
Auslegung des ersten Gebots» in
Auseinandersetzung mit Odo Marquards «Lob
des Polytheismus» zu folgendem Schluss

kommt, der meines Erachtens für heute
orientierend sein kann: «Die für den
Einzelnen notwendige Kohärenzstiftung, das

Aufdecken einer sinnvollen Ordnung in
dem Ansturm von pseudogöttlichen
Ansprüchen, bedarf einer göttlichen Zusage,
die einen solchen einheitsstiftenden
Bezugspunkt markiert. Die gnindlcgende
Gewissheit des christlichen Glaubens
unterbreitet solche Ratschläge zur Dosierang
der Götter und ihrer Forderangen, sie sorgt
dafür, dass die vorhandene Vielfalt für den

Einzelnen bekömmlich wird.» (42f) Wie
dieses Zitat zeigt, macht es sich Stümke
nicht einfach mit seinen Gesprächspartnern,

in diesem Fall Odo Marquard, in
anderen Fällen Jürgen Habermas, Judith Butler

oder eben ganz fundamental Martin
Luther oder Immanuel Kant. Er rekonstruiert
deren Positionen sehr präzise und umfas-

SZRKG. 107(2013)



498 Rezensionen - Comptes rendus

send, nicht in der Art des einseitigen Aufbaus

eines sogenannten «Watschenmannes»,

den man dann überzeugend
«prügeln» kann, sondern eben differenziert.
Dies gilt besonders für den Artikel «Wie
viel Selbstbestimmung gehört zur Würde
des Menschen? Gedanken zur Menschenwürde

bei Luther und Kant aus ethischer
Perspektive», wo sich etwa im folgenden
Zitat der differenzierende Zugang sehr
deutlich zeigt: «Was der Selbstbestimmung

des Menschen grundsätzlich
widerspricht, kollidiert auch mit der Menschenwürde

- und das kann erlittenes politisches
Unrecht ebenso umfassen wie selbst
verübtes pflichtvergessenes Fehlverhalten; es

betrifft derzeit insbesondere die
aufbrechende Debatte über Ausnahmegenehmigungen

bei der Folter, wo Nützlichkeitserwägungen

im Verbund mit konstruierten
Extremfällen gegen die Menschenwürde
gestellt werden.» (2020

Diesem genannten Problem der Folter
und der Folterdebatte, die bei vielen
Vertretern in Richtung wohlüberlegter
Ausnahmefälle für die Anwendung von Folter
geht, sind zwei in die Sammlung
aufgenommene Artikel gewidmet. In der Bezugnahme

auf die Unantastbarkeit der
Menschenwürde, die besagt, «dass Würde nicht
als Wert gegen andere Werte abgewogen
werden könne» (292), verwehrt er sich

gegen solche meist konstruierte Ausnahmefalle,

auch wenn das einem unweigerlichen

Schuldigwerden gleich kommen
könnte. So schreibt Stümke: «Damit soll
weder der Täter ethisch ins Recht gesetzt
noch Schicksalsergebenheit gefordert werden,

es geht schlicht um das Einklagen der

Ehrlichkeit, dass wir als Personen wie als
Staat in Situationen geraten können, in
denen uns keine geeigneten Handlungsoptionen

bleiben. Das kann zum einen
bedeuten, dass wir keinen Erfolg
versprechenden Ausweg sehen, zum anderen
kann es besagen, dass wir bei den verbliebenen

Handlungsmöglichkeiten nicht umhin

kommen werden, schuldig zu werden -
ein Gedanke, den Dietrich Bonhoeffer in

seiner Ethik entfaltet hat.» (3000 Auch
wenn ich der These vom unweigerlichen
Schuldigwerden nicht folgen kann, ein
wichtiger Impuls, der sich aus solcher
Sicht ergeben musste. ist die Forderung,
alles zu tun, damit es nicht zu solchen
Situationen kommt. Ebenso problematisch
ist es, wenn man vom worst case, vom
schlimmsten aller anzunehmenden Fälle
her, zur Bestimmung der Ethik für den
«Normalfall» kommt.

In den ethischen Auseinandersetzungen
mit den Diskussionen um erweiterte Sichc-
rangsverwahrang zeigt sich in all der
differenzierenden Betrachtung das unbedingte
Festhalten an der Menschenwürde, was
zum Teil zu einer Unterbewertung der
Perspektive der aktuellen und potentiellen Opfer

führen könnte, was aber konsequenterweise

notwendig zur Wahrung der
Menschenwürde ist. Diese Gratwanderang, die
Stümke sehr differenziert wahrzunehmen
versucht, zeigt sich auch in den Beiträgen
«Einen Räuber darf, einen Werwolf muss
man töten» in Bezug auf die Zirkulardisputation

Luthers von 1539 im Blick auf
Gewalt oder in seiner Betrachtung des Bösen

in der Politik («(... erlöse uns von dem
Bösen>. Das Böse als Kategorie der politischen

Ethik»). In den Beiträgen «Das
Aufheben eines Strohhalms» und «Befreit zur
Gemeinschaft» etwa werden die

Konsequenzen reformatorischer Theologie für
die Konzeption ethischen Handelns
angesprochen.

In ihrer Vielfalt sind die in diesem Band
versammelten Artikel herausfordernd, in
der Verbindung von systematischer Theologie

mit ethischer Theoriebildung und

Handlungsorientierang erhellend, in der

Konkretisierang zum Weiterdenken
anregend.

Graz Leopold Neuhold

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 499

Martin Lengwiler, Praxisbuch
Geschichte. Einführung in die historischen
Methoden, Zürich, Orell&Füssli, 2011

UTB 3393), 296 S.

Das hier anzuzeigende, 2011 erschienene
und im Vorwort mit September 2010
datierte Praxisbuch Geschichte ist mittlerweile

schon in so manche Pflicht-Lektüre-
Liste der historischen Methoden- und
Proseminare eingegangen, was auf dessen
positive «Rezeption» (vgl. das Glossar zu
diesem Stichwort auf S. 276) und
praktisch-universitäre «Aneignung» schliessen
lässt. Vorliegendes historisches
Einführungswerk ist also besonders für die
studentische Leserschaft geeignet, die sich
einen ersten Überblick in historiogra-
fischen Arbeits- und Forschungstechniken
vom Archivbesuch bis zur Niederschrift
eines historisch-wissenschaftlichen Textes
verschaffen möchte. Dabei handelt es sich
auch um das Zielpublikum der Reihe der
UTB-Taschenbücher. Freilich ist das
Praxisbuch Geschichte in seinen synthetischen
Aspekten und als Ganzes nicht weniger
auch für Fortgeschrittene und Lehrende
interessant. Wegen seiner klaren und angenehm

einfachen Sprache, aber auch
aufgrund des umfassenden, gut stnikturierten
Ausgriffs, der sich im Dreischritt
«Konzeptphase - Recherche und Analyse -
Schreiben und Präsentieren» entwickelt,
dürfte dieses Opus des Basler Historikers
Martin Lengwiler ftir breite Kreise an
Geschichte Interessierten von Gewinn sein

- und das über den im Buch selbst
angesprochenen Adressatenkreis von Bachelor-
Studenten hinaus. Methodenreflexion
schadet wohl keinem! Wohltuend ist die
durchgängig anzutreffende Selbsthistori-
sicrung (z.B. S. 19: «Dass die Methodenlehre

im geschichtswissenschaftlichen
Diskurs so lange vernachlässigt wurde, liegt in
der Geschichte des Faches begründet»).
Ein derartiger Zugriff («Einbettung in die
Fachgeschichte«, S. 12) findet sich in den
unterschiedlichen Themenbereichen,
indem vorrangig gezeigt wird, wie in der ak¬

tuellen universitären Geschichtswissenschaft

Methoden und Theorien sich an
unterschiedlichen Schnittstellen herauskristallisiert

haben. An manchen Passagen
wirkt freilich die zur Schau gestellte
«Supervision» in diversen Entwicklungen ein

wenig künstlich bzw. zu angestrengt.
Die Rezension geht assoziativ vor und

greift nur wenige Punkte heraus, ohne
irgendeinen Anspruch auf Stringenz und

Systematik. Dabei möchte sie auch das

Bildprogramm des Bandes ein wenig ins

Auge fassen und in spezifischer Hinsicht
aufgreifen. Schon auf der Titelseite findet
sich ein aussagekräftiges Bild, das nicht
nur auf die akademische Verortung des

Autors hinweist: Die Abbildung der
Grossbaustelle der Mittleren Rheinbrücke in Basel

von 1903 deutet zudem auf die
historische Epoche hin, die der Autor als

Forschungsschwerpunkt vorrangig sein eigen
nennen kann und vielleicht auch auf den

Brückenschlag in der Lehre bzw. zum
Leser hin. Auf der S. 34 findet sich das
bekannte Bild aus der Vatikanischen Pinaco-
thek, auf dem gezeigt wird, dass Papst Six-
tus IV. B. Piatina zum Leiter der Vatikanischen

Bibliothek ernennt. In diese Facette
des Humanismus reiht man sich geme ein.
Seite 42 etwa zeigt ein verwüstetes Stasi-
Archiv (wohl nicht «Stadi», wie es im Ab-
bildungsverzeichnis heisst), auf der Seite
139 wird im Kapitel zur «Visual History»
mit der Fotografie von Lucille Burroughs
die Abbildung eines Mädchens mit Strohhut

gezeigt, die in Analogie zu einer
Christusdarstellung gedeutet wird; ein
Holzschnitt mit einer ikonoklastischen Szenerie
im Konfessionsbildungsprozess um 1530

ziert die Seite 144. Warum sich auf der
Seite 190 der bürgerlich-biedermeierische
Sonntagsspaziergang von Carl Spitzweg
findet, wird nicht klar ersichtlich. Insgesamt

ist die Bebildenmg, in der es
überraschend viele für die Religionsgeschichte
interessante Bezüge und Anhaltspunkte
(Hiob-Zitat beim Titelbild des Hob-
bes'schen Leviathan, S. 185; «düstere»
Strahlenkranzmadonna über den aushan-

SZRKG. 107(2013)



500 Rezensionen Comptes rendus

delnden Akteuren des Friedens von Münster

1648, S. 219) gibt, gut gelungen und
das ikonografisch Gebotene stellt neben
den hervorgehobenen Text-Boxen und
Randglossen, die Exemplarisches sowie
Wichtiges abheben, ein auflockerndes, aber
auch vertiefendes Moment dar. Manchmal
hätten unter Umständen die ikonografischen
Momente tiefgreifender analysiert und in
den Text hinein integriert werden können,
auch weil, wie es im Buch selbst heisst, «in
einem Bild auf demselben Raum viel mehr
Informationen kondensiert und verdichtet
werden können als in einem Text» - was
aber auf dem ftir einen UTB-Band begrenzten

Raum schwer zu bewältigen gewesen
wäre. Aber trotzdem wäre es wohl einen
Versuch wert.

Die an das Ende jedes Kapitel gestellten
Literaturhinweise sind auch in kurzen Zügen

kommentiert, was sehr erfreulich ist.
Das Kapitel 10 zur E-History stützt sich
sehr stark auf den UTB Band Nr. 3157 von
Martin Gasteiner und Peter Haber, weist
aber sehr eindrücklich auf die «Ge-

schichtslosigkeit moderner digitaler Quellen»

und verwehrt sich gegen die die eigene

Zeit überschätzende Benennung der
Jetztzeit als «einer digitalen Revolution».

An manchen Stellen hätte ein vertieftes
Lektorat oder eine weitere Durchsicht den
Band verbessern können - so ist die Fuss-

notensetzung in den Text-Boxen der Seiten
141. 161, 162, 182, 184 unklar. Auf der S.

113 endet die Seite mit einem Komma,
manche Silbentrennungen (wie etwa auf S.

117 wohl richtig «Interview-partner») wären

zu emendieren. auf S. 132 sollte es im
dritten Absatz «Historiker» statt «Histor-
ker» heissen, auf Seite 253 wohl statt «in-
terative» «interaktive».

Diese kleinen Annotationen können den

Wert des Werkes nicht schmälern, denn
hier liegt eine kompakte und gefällige Ein-
führang vor, die nicht zuletzt auch für den

Schreibeprozess, der bekanntlich mühsam
sein kann, ermunternde Zeilen aufweist.

Freiburg/Schweiz David Neuhold

Heiner Jestrabek, Eduard Fuchs. Kunst-
sammler und Zeitkritiker. Eine biographische

Skizze. Reutlingen'Heidenheim. Edition

Spinoza. 2012. 190 S.

Eduard Fuchs und Max Slevogt lernten
sich 1893 in München in einer Zeit kennen,

als Slevogt sich naturalistischen Motiven

zuwandte und auf der ersten Ausstellung

der Münchener Sezession 1892 «Die
Ringerschule» vorstellte (Thomas Huonka,
Revolution. Moral & Kunst. Eduard Fuchs

- Leben und Werk, Zürich. Limmat. 1985,

44). Dies trag Slevogt den Beinamen «Der
Schreckliche» ein (Hans-Jürgen Imiela,
Max Slevogt. Karlsruhe. Braun, 1968, 29

[und] 351). Eduard Fuchs wirkte m seinen

Münchener Jahren 1892-1900 als
Chefredakteur der sozialdemokratischen Satireschrift

Süddeutscher Postillion, sammelte
Karikaturen und politische Grafiken und
interessierte sich ftir Honoré Daumier als

Satiriker und Maler: «Die Beschäftigung
mit dem damals noch weitgehend
unbekannten Franzosen wurde für den
sozialdemokratischen Redakteur auch zur Eintrittskarte

in die Schwabinger Kunstszene, denn

durch Daumier lernte Fuchs den Freundeskreis

um den Münchener Kunsthistoriker
Prof Karl Voll und insbesondere den Maler

Max Slevogt kennen.» (Ulrich Weitz,
Salonkiiltur und Proletariat. Eduard Fuchs

- Sammler. Sittengeschichtler, Sozialist,
Sttittgart, Stöffler & Schätz, 1991, 303).

Es handelte sich dabei zum einen um
den «Akademisch-Dramatischen-Verein»
(1892) mit der Aufgabe, naturalistische
und sozialkritische Werke «in Erstaufführungen

für Deutschland wenigstens einem
geistigen Elitepublikum zugänglich» zu
machen (Gerdi Huber. Das klassische

Schwabing. München als Zentram der
intellektuellen Zeit- und Gesellschaftskritik
an der Wende des 19. zum 20. Jahrhundert

[Neue Schriften des Stadtarchivs München
Bd. 37], München 1973. 119; vgl. auch die
Entwurfsskizze zur Ringerschule von
Slevogt auf einer Einladungskarte des
«Akademisch-Dramatischen Verein München»

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 501

in: Imiela, Max Slevogt, 28); und zum
anderen um «Die Sezession», die die «ganze
reiche Erscheinungswelt unserer Gegenwart»,

d. h. das «pulsierende Leben der
Großstadt», das «gleichmäßige Leben auf
dem Land als Spiegel und [...] abgekürzte
Chronik unserer Zeit» (Westermanns
Monatshefte, 449/1894; zitiert bei Huber, Das
klassische Schwabing, 37) erfassen und

widerspiegeln wollte.
Zur Zusammenarbeit und späteren

Freundschaft zwischen dem (großbürgerlichen

bildenden Künstler Slevogt und
dem radikalen Sozialisten und Schriftsteller

Fuchs konnte es auch kommen, weil
die Sozialdemokratie Bayerns und
Münchens in den neunziger Jahren erhebliche
Wahlgewinne erzielte, etwa im Wahlbezirk

München II von 1878 13,3 Prozent
auf 1890 52,3 Prozent; und als 1893

Sozialdemokraten auch in den Bayerischen
Landtag einzogen (Weitz, Salonkultur und
Proletariat, 131), erfuhren sie auch
gesellschaftliches Ansehen bei den bürgerlichen
Intellektuellen, die sich mit dem Proletariats

solidarisierten und sich gegen
Dekorationskunst und Epigonenliteratur der
Gründerzeit engagierten. Über dieses

Allgemeine hinaus gab es bei Slevogt und
Fuchs ähnlich gelagerte Interessen: die
Arbeit an Satireblätter, bei Slevogt Simpli-
zissismus und Jugend, und gemeinsame
Freizeitaktivitäten wie Wandern und

Jagen.

Auch nach der Umsiedlung von Slevogt
und Fuchs nach Berlin (1901) wurde ihre
Freundschaft, die auch eine kommerzielle
Seite einschloss, weitergeführt: Fuchs
sammelte nicht nur, sondern kaufte auch Sle-

vogts Werke und gab bei ihm Porträts in
Auftrag. So gelang es Fuchs, der als freier
Mitarbeiter an den Festzeitschriften des

Vorwärts mitwirkte, den in Berlin schon

angesehenen Maler für die graphische
Ausführung der Mai-Nummer 1903 des

Vorwärts zu gewinnen: Slevogt lieferte das

Schlussbild «Wir sind die Kraft», eine

Allegorie eines Proletariers, auf dessen

ausgestreckten Armen sich zwei Adler

niedergelassen hatten (Fluonker, Revolution.

Moral & Kunst, 76).
Inzwischen war Fuchs mit Büchern wie

Ein vormärzliches Tanzidyll. Lola Montez
in der Karikatur (1902), Die Karikatur der

europäischen Völker (1901/04) und Das
erotische Element in der Karikatur (1906)
zum Erfolgsschriftsteller geworden, besaß

ein ansehnliches Haus und eine umfangreiche

Kunstsammlung, darunter (1908)
etwa 3.800 Lithographien von Honoré

Daumier, mehr als vierzig Ölbilder Sle-

vogts und neunzehn Ölbilder Liebermanns

(Weitz, Salonkullur und Proletariat, 321-
323 [und] 333). Vom engen Kontakt
zwischen Slevogt und Fuchs zeugt nicht nur
der fast tägliche Atelierbesuch, von dem

Guthmann berichtet (Johannes Guthmann,
Goldene Frucht. Begegnungen mit
Menschen und Häusern, Tübingen 1955, 277),
der Postverkehr, wobei Slevogt seine Karten

fast immer mit kleinen ironischen

Zeichnungen, die den -Adressaten in Fuchsgestalt

zeigen, zierte (Johannes Guthmann,
Scherz und Laune. Max Slevogt und seine

Gelegenheitsarbeiten, Berlin 1920, 109-

122), sondern auch die Gemälde «Kinder-
bildnis Gertraud Fuchs» (1903), «Frida
Fuchs» (1904) und vor allem der mannsgroße

«Eduard Fuchs» (1905): «Dabei
weiß er, was er sich dem klugen Freund

gegenüber erlauben darf, dessen Ungestüm
außer in der Farbe auch in Einzelheiten,
wie dem gewellten buschigen Schopf, zum
Ausdruck kommt und in dem geöffneten
Mund, der etwas von der frechen bis

zynischen Art zu reden aussagt.» (Imiela,
Max Slevogt, 98).

Einen Höhepunkt der freundschaftlichen
Beziehung zwischen Fuchs und Slevogt
bildete die mehrmonatige Ägyptenreise
(von Januar bis Mai 1914): Fuchs trat als

Organisator und «kluger Sachverwalter»
(Imiela, Max Slevogt, 174) der Interessen
des Künstlers und seiner Gemälde auf,
stand freilich auch in Konkurrenz zu den

bürgerliche Intellektuellen Dr. Guthmann
und Dr. Zimmermann.

SZRKG. 107(2013)



502 Rezensionen Comptes rendus

Mit dem Beginn des Ersten Weltkrieges
kühlte sich das Verhältnis zwischen dem
Pazifisten und radikalen Sozialdemokraten
Fuchs und dem Kriegsfreiwilligen und
Schlachtenmaler Slevogt kurze Zeit ab.

Erst als Slevogt seine «Symbole der Zeit»
(1916) im «Bildermann» und «Gesichte»
(1917) im Eigenverlag veröffentlichte,
näherten sich Künstler und Schnftsteller wieder

an. Und 1917 hatte Fuchs auch Slevogt
auf Neukastei aufgesucht und dort an
seinem ersten Band Honoré Daumier:
Holzschnitte 1833-1879 gearbeitet (Weitz, Sa-

lonkultur und Proletariat, 306f).
Kriegsende, Revolution und Bürgerkrieg

als gesellschaftlich instabile Zeiten wirkten
scheinbar paradox auf Kunst. Werke und
Künstler. Die kommerzielle Seite der

Nachkriegsjahre beschrieb Max Liebermann

(1923) so: «Es wurde niemals mehr
verkauft als gerade nach dem Zusammenbrach.

Es wurden einem förmlich die Bilder

von der Staffelei gerissen [...]. Daß
unsere Bilder gegen das schlechte Geld als
wertvollere Sachwerte angesehen wurden,
blieb demnach als Tatsache bestehen.»
(Zitiert nach Berliner Maler. Menzel. Liebermann.

Slevogt. Corinth. Selbstzeugnisse,
hg. Irmgard Wirth, Berlin 1964, 157).

Und wieder änderte sich das Verhältnis
Fuchs-Slevogt. Wohl lassen sich
Briefwechsel (bis 1931) und persönliche
Begegnungen nachweisen (Weitz, Salonkultur
und Proletarial, 420); zu einer Zusammenarbeit

jedoch kam es nicht mehr. Das war
auch insofern nicht verwunderlich: Offene
Klassenauseinandersetzungen erfordern
Parteinahme in politischen und künstlerisch

Bereichen.
Während sich Slevogt immer mehr dem

phantastisch-schönen ästhetischen Schein,
auch im Privaten, ergab, für das Bürgertum

arbeitete und auch in seiner künstlerischen

Entwicklung stagnierte und
regredierte, stellte Fuchs seine Schaffenskraft
als Schriftsteller, Herausgeber, Financier
und Organisator der sozialistischen Bewegung

zur Verfügung. Damit bestätigte sich,
was Fuchs in seiner Daumier-Edition 1917

schrieb und auch seinem Freund Max
Slevogt mitteilte (Honoré Daumier.
Holzschnitte 1833-1879. hg. Eduard Fuchs,
München [1917]; zitiert bei Weitz, Salonkultur

und Proletariat, 307): «Jede Kunst
ist untrennbar von den spezifischen
Lebensinteressen ihrer Zeit, also von deren
sozialen und politischen Konstellationen
und Bedürfnissen. In diesen wurzelt sie,
und diese spiegeln sich in ihr. Sie spiegeln
sich in ihrem Stil, in ihren Techniken und
in ihren Stoffen.»

Wer aber kennt heute noch Eduard
Fuchs? Vielleicht einige Altachttmdsechzi-

ger. die seinerzeit den (in: Walter Benjamin,

Das Kunstwerk im Zeitalter seiner
technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt
a. M. 1963, 95-156) wiederveröffentlichten

Aufsatz «Eduard Fuchs, der Sammler
und Historiker» (1937) von Walter Benjamin

(1892-1940), dem marxistisch
orientierten Kultursoziologen und Feuilletonis-
ten, gelesen hatten; oder Kenner des Malers

Max Slevogt, mit dem Fuchs - wie
oben gezeigt: zeitweise eng - befreundet
war. Benjamin präsentiert Fuchs vor allem
als ästhetischen Kunstsammler und
Kulturwissenschaftler und lässt den politisch
Radikalen. Sozialisten und Kommunisten, der
Fuchs auch war, draußen vor. Eduard
Fuchs war beides: Der politische Kopf
bedingte den ästhetischen und der ästhetische

prägte den politischen. Dieses dialektische
Bild von Fuchs wird nun von Heiner Je-

strabek vorgestellt.
Eduard Fuchs wurde am 31. Januar 1870

in Göppingen als zweites Kind eines (eher
erfolglosen) Kaufmanns geboren, wuchs in

Stuttgart auf und begann 1886 nach
finanziell bedingtem Abbruch der Ober-
rcalschule - eine kaufmännische Lehre in
einer Drackerei. Er näherte sich über
freidenkerische Anschauungen anarchistischen

und sozialistischen Positionen, die

er offensiv agitatorisch vertrat, weshalb er
schon 1888 zu fünf Monaten Haft wegen
«Majestätsbeleidigung» und «Widerstand

gegen die Staatsgewalt» verurteilt wurde.
1898 war er Mitinitiator des neu gegründe-

SZRKG. 107(2013)



Rezensionen - Comptes rendus 5 A

ten «Vereins der Handlungsgehilfen», der
als Tarnorganisation der verbotenen
Sozialdemokratie angesehen wurde, weshalb
Fuchs 1890 erneut eine fünfmonatige
Haftstrafe erhielt.

1890 fand Fuchs eine Anstellung bei

einem sozialdemokratischen Verlag, der
die Münchener Posi und die Satirezeitung
Süddeutscher Postillon herausgab, ab 1892

wurde er Chefredakteur des Satireblattes.
München, speziell das 1890

«eingemeindete» Schwabing, galt in dieser Zeit
als Hochburg kulturell sozialkritisch
agierender bürgerlicher Intellektueller, Schriftsteller

und bildender Künstler, die vor
allem gegen Militarismus, Klerikalismus,
bürgerlichen Moralismus und Epigonentum

öffentlich auftraten. Schwabing bildete

auch ein günstiges Milieu für sozialistische

Kritik und Agitation und damit für
Eduard Fuchs, der sich als politischer
Redakteur, Kulturkritiker und politischer
Dichter betätigte und gleichzeitig als
Sammler den Gnindstock für seine

umfangreiche Schriften-, Karikaturen- und

politische Grafiksammlung legte. Wie
andere politische Satiriker wurde auch Fuchs

juristisch verfolgt und 1898 erneut zu

zweimonatiger Gefängnishaft verurteilt. In
München trat Fuchs auch schon als

Herausgeber von Schriften und Dokumenten
der Arbeiterbew egung auf und edierte
Karikaturen aus der 1848 Revolution.

1901 zog Fuchs nach Berlin. Dort wirkte
er erfolgreich als freier Schriftsteller: «Als
Herausgeber kulturhistorischer Bildbände
entwickelte er eine spezifische Mischung
von zeitgenössischen Illustrationen mit
seinen kulturhistorischen Kommentierungen.

Hier fand er einen typischen Stil, wurde

auch unter kommerziellen Gesichtspunkten

sehr erfolgreich und erreichte ein
großes Publikum.»

Mit der Herausgabe der Karikatur der
europäischen Völker (1901/1903), Die
Frauen in der Karikatur (1906), Der
Geschichte der erotischen Kunst (1908, 1923,

1926) und der Illustrierten Sittengeschichte

(1912) woirde Fuchs bekannt und

ein Name im Publikations- und Kunstmarkt:

«Die Sittengeschichte» sollte der

größte Verkaufserfolg von Eduard Fuchs

werden. Dieses Projekt sicherte ihm fortan
die finanzielle Unabhängigkeit und trug
ihm den Spitznamen (Sitten-Fuchs> ein.

Trotz ansehnlichen Vermögens, gehobenen

Lebensstils und großbürgerlichem
Bekanntenkreis hielt Fuchs weltanschaulich
am Marxismus und politisch am Sozialismus

fest: Er nahm an der «Zimmerwalder
Konferenz» (1915) in der Schweiz teil,
war Vorstandsmitglied des «Deutschen
Hilfsvereins für die politischen Gefangenen

und Verbannten Russlands» und
Mitglied der «Deutschen Liga für Menschenrechte»,

fungierte als «Gesandter» des

«Spartakusbundes» zur jungen sowjetischen

Regierung und engagierte sich in der
Novemberrevolution sowie in der Ende
1918 gegründeten KPD.

Gleichzeitig popularisierte Fuchs auf
Grundlage seiner umfangreichen Sammlung

Honoré Daumier in vier Bänden

(1917-1922), war maßgeblich an der

Gründung des «Instituts für Sozialforschung»

(Frankfurt am Main) beteiligt,
richtete ein sozialwissenschaftliches
Archiv in Berlin ein, förderte junge Künstler
wie Carl Meffert (alias Clément Moreau),

gewann Ludwig Mies van der Rohe für die

Gestaltting des Revolutionsdenkmal für
die Opfer der Novemberrevolution (1926),
wirkte als Nachlassverwalter des marxistischen

Literarhistorikers Franz Mehring
(1846-1919), dessen Arbeiten Fuchs

(1929-1933) neu herausgab und vieles
mehr.

1928 verließ Eduard Fuchs «aus Protest

gegen den ultralinken Kurs» die KPD und
schloss sich der KPD (Opposition) an. Es

folgte 1933 das Exil in Frankreich (Paris).
Dort starb Eduard Fuchs kurz vor seinem

siebzigsten Geburtstag im Januar 1940.

Seinen Besitz hatten die Nazis beschlagnahmt

und die wertvolle Kunstsammlung
1937 versteigert.

Heiner Jestrabek hat im neuen Fuchs-
Buch viele Fakten und veranschaulichen-

SZRKG. 107(2013)



504 Rezensionen Comptes rendus

des Material zusammengetragen. Im oft
spröden Text vermischt der Autor jedoch
(zu) oft chronologische und systematische
Darstellung. Und die schwarz-weiss-Re-
produktionen sind angesichts des kleinen
Formats (zu) oft nicht deutlich erkennbar.
Das freilich sollte niemanden davon abhalten,

Jestrabeks Bändchen sei's zu lesen
sei's zu kaufen.

Bad Münstereifel Wilma Ruth Albrecht

Qu 'est-ce qu im catholique à l ère médiatique?

A propos d'un épisode des Simpson

La série télévisée d'animation américaine
bien connue, les Simpson, est riche de

considérations politiques et religieuses qui,
derrière la satire, disent bien des choses sur
une réalité sociologique et sur sa représentation

médiatique. Les Simpson, comme la

plupart des personnages récurrents de la
série, fréquentent les offices du bien-nommé

révérend Lovejoy, et leur voisin, Ned
Flanders, est un évangéliste convaincu. Un
épisode plus particulièrement (21e et
dernier épisode de la saison 16, diffusé pour
la première fois en mai 2005), avec pour
titre Le Père, le Fils et le Saint d'Esprit
(titre original: The Father. The Son and
The Holy Guest Star), s'attache à décrire la
conversion de Bart au catholicisme. Au-
delà de l'excès qui constitue le ressort
comique de la série, l'intérêt pour la religion
dont témoignent Homer (le père), Bart (le
fils) et un prêtre d'origine irlandaise dont
on sent qu'il a beaucoup vécu avant d'entrer

dans les ordres, donne un point de vue
au combien partial mais utile - à tel point
que la série a été recommandée à plusieurs
reprises par Y Osservatore romano (voir
The Telegraph, du 17 octobre 2010).

Tout commence par un spectacle médiéval

et une punition. Renvoyé de son école,
Bart intègre l'école catholique Saint Jérôme

en raison de frais de scolarité
«abordables» dixit Lisa. Pour son père, l'école
catholique est synonyme d'enfer. L'éta¬

blissement religieux est en effet très
différent de la public school que le jeune
Simpson fréquentait jusqu'alors: les cours
sont assurés par une religieuse, les élèves y
sont bien habillés, toutes les matières y
compris les mathématiques sont enseignées

sous un aspect confessionnel, la

discipline règne sous le crucifix.... La statue
de saint Jérôme porte d'ailleurs cette citation

en guise de programme: «il a souffert

pour nos péchés, maintenant c'est votre
tour»!

Il y rencontre le Père Sean (à qui Liam
Neeson, d'origine irlandaise, prête sa voix
dans la version originale) lui-même
converti après que saint Pierre, himself, lui soit

apparu... C'est en lisant un comic book sur
les saints avec entre autres le martyre de

saint Sébastien, qu'il voit comme un ((super

héros», que Bart décide de se convertir.

A la maison, le jeune Bart parle de son

expérience à sa famille et prononce les

grâces en latin. Pour sa mère, le catholicisme

se résume à des rites complexes (assis,

debout, à genoux), à des contraintes
absconses (abstinence de viande le vendredi)

et à l'absence de contrôle des naissances.

D'ailleurs, elle montre peu d'enthousiasme

à la conversion ultérieure de son
mari par crainte d'avoir une «douzaine
d'enfants». Ce à quoi Bart répond, déjà
dévot: «je dirai le chapelet pour toi».

Seule sa petite soeur, Lisa, dont on sait

qu'elle est bouddhiste et liberal, se montre
comprehensive.

Homer entend remettre son fils sur le

droit chemin et décide de s'expliquer avec
le Père Sean, mais change d'opinion après
avoir participé au repas de pancakes et au

bingo organisés par la paroisse. Il se livre
même à une longue confession auprès du

Père Sean (en avouant se livrer assidûment
à la masturbation) et demande l'absolution
de ses péchés. Après cette opération qu'il
qualifie lui-même de «magie», il décide lui
aussi de se convertir.

La conversion de son mari et de son fils
pose un problème à Marge qui se voit

SZRKG, 107(2013)



Rezensionen Comptes rendus 505

toute seule au Paradis protestant, alors

qu'Homer et Bart sont au Paradis catholique

et Lisa au Nirvana. D'autant que le

Paradis protestant est peuplé de WASP
bien mis, jouant au croquet, alors que son

équivalent catholique semble bien plus
sympathique puisqu'on y danse au son de
la musique latino et irlandaise, qu'on y
boit de la bière et que même Jésus s'y
amuse.

Elle demande l'aide du révérend Lovejoy

et de Ned Flanders qui décident de

capturer Bart et de le ramener à la vraie
foi: la branche occidentale du presbyluthé-
ranisme américain réformé. Bart évoque
même sa conversion éventuelle au
judaïsme. Ils l'emmènent donc à un festival
de jeunes où joue un groupe de rock chrétien,

les Quiet Riot référence à un groupe
existant de heavy melai - devenus les

Pions Rio! après leur conversion.
S'en suit une rixe, parodie des guerres

de religion entre Homer et le Père Scan

d'un côté, Flanders et le Révérend Lovejoy
de l'autre. Les uns et les autres finissent

par s'entendre, entre chrétiens, contre des

ennemis communs: les homo-monogames
et les cellules souches!

L'épisode s'achève avec un bond dans le

temps de mille ans. Bart est alors le dernier
prophète de Dieu. Ses disciples s'affrontent

pour savoir si ses enseignements
étaient fondés sur l'amour et la tolérance
ou la compréhension et la paix, et si son

message a été trahi par Milhouse, son
minion (la version française donne «disciple»
mais un terme plus péjoratif serait plus
exact).

Comme l'ensemble de la série, ce récit

peut se lire à plusieurs niveaux. Le premier
est de constater la forte visibilité du
catholicisme à l'inverse des protestantismes
(évangéliste, unitarien. presbytérien) d'un
Lovejoy ou d'un Flanders qui relèvent
davantage de la post-denominationalist
Christianity. Le révérend est en civil, alors

que le prêtre porte le col romain, la
réunion du conseil spirituel protestant se
déroule dans un café alors que les lieux ca¬

tholiques comme l'école sont immédiatement

identifiables. Il est curieux de noter
la permanence, dans le contexte américain,
à savoir celui d'une forte concurrence
confessionnelle, du thème de la visibilité de

l'Eglise et son affirmation en tant que
société, qui avait été particulièrement mis en
avant au cours des controverses de la
réforme (Bellarmin) puis au sortir de la
révolution française (Lamennais) voir aussi

l'article de Carl Schmitt. «La visibilité de

l'Eglise. Une considération scolastique»

para pour la première fois en 1917. Cette
irréductibilité du catholicisme se lit avec

l'importance des rites (le chapelet, les

bougies devant la pietà), des sacrements
(la confession, la première communion),
de la musique religieuse et/ou profane, des

miracles (apparitions), du latin
illustration parfaite du modèle catholique in-
stiftitionncl en opposition au modèle
protestant institutionnel idéologique, dégagés

par le sociologue Jean-Paul Willaime (La
précarité prolestante. Sociologie du
protestantisme contemporain, Genève 1992).
Tout l'intérêt de l'épisode est de montrer
les tensions, contradictoires et dynamiques,

du catholicisme au sein d'un marché

religieux où l'offre est multiple dans la

préface de son maître-ouvrage, Les Deux

corps du Roi. l'historien Ernst H. Kantoro-
wiez, venu d'Europe, ne cache pas son
étonnement quand le vénérable Ordre de

Saint Benoît se prévaut de l'ajout «Inc.»
typique des entreprises et sociétés à

responsabilité limitée. D'une part une forte
homogénéité romaine qu'assurent la
hiérarchie (de hieros. « sacré », qui ne manque
jamais d'étonner - voir le livre récent de

Olivier Bobineau. L Empire des papes.
Une sociologie du pouvoir dans I Eglise,
Paris 2013) et la discipline ecclésiastiques
(le célibat des prêtres intenoge Homer)
comme la pratique religieuse (Bart
apprend l'étude, le pardon et la prière) qui
n'empêche pas. contrairement au(x) pro-
testantisme(s). l'expression communautaire

et multi-culturelle de la ferveur, celle
des minorités irlando, italo et hispano-

SZRKG. 107(2013)



506 Rezensionen Comptes rendus

américaines. D'autre part, une définition
dogmatique (Homer apprend au catéchisme

ce qu'est la transsubstantiation), qui
passe par une forte corporéité avec les
punitions corporelles presque christiques -
imposées par une religieuse cruelle, les

images volontiers gore des martyres des
saints ou au contraire l'exposition
complaisante de la gourmandise et de l'ivrognerie...

Les péchés, fut-ce l'onanisme, sont
pardonnes et le Paradis des catholiques est
un au-delà joyeux. Autre illustration de

cette religion incarnée, la conversion ne

s'opère pas par la Bible, mais par l'exemple
des Lives of the Saints, celui de saint

Augustin, de Jeanne au bûcher ou du Père
Sean. Conséquence de cette surdétermination

du corps, cette religion est un brin
machiste: «les meufs n'ont aucune autorité
ici» explique Bart à sa mère, qui ne s'est
visiblement pas remise de la publication
à'Humanae Vitae. Quant aux scandales de

pédophilie qui ont secoué l'Eglise, ils sont
évoqués par le Père Sean par un pudique
mais lourd silence. La vision protestante
témoigne d'une resilience antipapiste (le
révérend Lovejoy moque le «bonhomme à

la mitre blanche») et anti-romaine, mais
aussi d'une histoire commune quand Ned
Flanders évoque l'improbable schisme de

1573. La rivalité confessionnelle traverse
tout l'épisode («luluthérien» contre «sous-
pape») mais le spectacle médiéval donné à

l'école au début comme la référence au

judaïsme rappellent un passé et promettent
un avenir oecuméniques.

La première idée qui vient à l'esprit
consiste à conclure par une leçon bienvenue
de tolérance, et inversement par une
dénonciation des guerres de religion qui ont
les origines les plus obscures ou les motifs
les plus futiles. Deux remarques toutefois.

Cette conception indifférenciée des confessions

chrétiennes («les petites différences
idiotes ne sont rien en face des énormes
similitudes idiotes» dit Bart) relève moins
d'un syncrétisme que d'une forme de con-
sumérisme déterminé par des choix individuels,

des allers et retours, des emprants ça
et là. Processus qui témoigne d'une
recomposition incessante du fait religieux en
régime de modernité, et dont seule une
communauté organisée, et pas seulement au

plan local, peut éviter la dilution et le dé-
voiement. La religion organisée signifie
qu'elle est capable de se réformer et de

résister à l'uniformisation puisque comme
l'explique le théologien américain William
Cavanaugh la société consumériste relève
elle aussi d'une dimension théologique et

que son produit, la mondialisation capitaliste,

est un simulacre de la catholicité. Enfin,

le traitement médiatique qui simplifie,

statufie, identifie les groupes sociaux

par des signes visuels et sonores immédiatement

déchiffrables avantage les
institutions les plus traditionnelles - et au sein
de celles-ci les tendances les plus attachées
à la dimension objective de la foi, comme
les «catholiques d'identité» décrits par
Philippe Portier (voir sa contribution dans
le volume Catholicisme en tensions, sous
la direction de Céline Béraud, Frédéric

Gugelot et Isabelle Saint-Martin, Paris
2012). Par une de ces rases dont l'histoire
est coutumière, et en dépit des apparences,
l'Eglise catholique romaine, qui plus est
dans sa version la plus intransigeante et

dans son aspect le plus identitaire, n'est
peut-être pas, paradoxalement, la moins
mal parée pour affronter les défis à venir.

Besançon Vincent Petit

SZRKG. 107(2013)


	Rezensionen = Comptes rendus

