
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Religion, Individuum und Gesellschaft : ein Versuch zur Erklärung des
religiösen Wandels in den 1960er Jahren

Autor: Grossbölting, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion, Individuum und Gesellschaft. Ein Versuch zur
Erklärung des religiösen Wandels in den 1960er Jahren

Thomas Großbölting

Woran es wohl eigentlich gelegen hat? Diskutiert man in Kirchenkreisen, gleich ob

in evangelischen oder katholischen, über die aktuelle Situation der christlichen
Großkonfessionen, dann steht die Frage nach Kausalitäten ganz oben. Viele aktive
Christen und auch Mitarbeiter der Kirchen in Deutschland werten die Lage ihrer
Kirchen als krisenhaft. Schon in der eigenen Erfahrung bestätigt sich oft, was der

Blick in die Mitgliederstatistiken belegt. Die volkskirchlichen Strukturen, die noch

die 1950er Jahre weitgehend prägten, haben sich verändert und brechen immer
stärker weg. Auch wenn die Mitgliederzahlen allein kein aussagekräftiger
Indikator sind, zeigen sie aber dennoch Trends. Über 95 Prozent der Bevölkerung waren

nach dem Zweiten Weltkrieg Mitglied einer der beiden großen christlichen
Kirchen, aktuell liegt ihr Anteil bei etwas über der Hälfte. Allein des demografischen
Wandels wegen und der Überalterung der Kirchen wird ihr Anteil weiter abnehmen.

Hinzu kommen finanzielle und strukturelle Probleme: Auch wenn in den

vergangenen Jahren mit dem Wirtschaftsaufschwung und dem Rückgang der

Arbeitslosigkeit die Kirchensteuereinnahmen wieder steigen, macht sich mittel- und

langfristig der Mitgliederrückgang tendenziell auch in den ökonomischen Möglichkeiten

bemerkbar. Die weit verzweigten und zum Teil auch personell üppigen
Strukturen, wie sie insbesondere in der «dagobertinischen Phase» (W. Hauschild)
ständig steigender Einnahmen seit den 1970er Jahren entstanden sind, werden jetzt
tendenziell zur finanziellen Belastung, die nur noch schwer zu schultern ist. Hinzu

kommt, dass der Nachwuchs wegbleibt, nicht nur bei den Gläubigen, sondern auch

unter den (Professionals): Immer weniger wollen Pfarrer oder Pfarrerin einer der

evangelischen Landeskirchen werden. Noch dramatischer trifft das ftir das Priesteramt

der katholischen Kirche zu, in der die Gemeindeleitung, das Zelebrieren der

Messe und der Zölibat nach wie vor aneinander gekoppelt sind. Was hat diese

Veränderung und ihre Zuspitzung eigentlich bewirkt? Diese Fragen drängen nicht
zuletzt angesichts des auch für die Zukunft vorhersehbaren Wandels, dem sich die

Kirchen ausgesetzt sehen.

SZRKG, 107 (2013), 389-406



390 Thomas Großbölting

Subjektiver Sinn, Lebensfühmng und Religion

Wann, wie und warum? Befragt man mit dem Interesse an dem zeitlichen Verlauf,

den treibenden Kräften und vor allem nach den Gründen für diesen massiven

Wandel die einschlägige religionswissenschaftliche, historische und theologische

Literatur, dann bekommt man in mancher Hinsicht eindeutige Antworten:
Zeitlich lag das Epizentrum der Veränderung in den 1960er Jahren. Insbesondere

Hugh McLeod hat in seinem bahnbrechenden Werk The Religious Crisis of the
1960s die Jahre zwischen 1958 und 1975 in den Mittelpunkt seiner Analyse
gerückt. Er charakterisiert diese als die finale Krise des Christentums. In der
Religionsgeschichte des Westens, so vermutet McLeod begründet, könnten diese
Jahre einmal als ein ähnlich tiefgreifender Bruch angesehen werden wie die
Reformation des 16. Jahrhunderts.' Zahlreiche Wissenschaftler schließen sich dieser

Meinung an, wenn auch zum Teil mit anderen Schwerpunktsetzungen. So
erklärt beispielsweise Callum Brown das Jahr 1963 zum «turning point» der
Geschichte des Christentums in Großbritannien." Patrick Pasture und andere
wiederum akzentuieren andere Entwicklungen der 1960er Jahre in ihren
gesamteuropäischen wie auch transatlantisch ausgerichteten Überlegungen.3

Der Konsens zwischen McLeod und anderen Autoren bleibt aber an der
Oberfläche und zerfällt, sobald man den Befund weiter aufzuschlüsseln versucht.
«[TJhere is considerable disagreement on the precise nature of what actually
happened», so resümiert Callum Brown die aktuelle Diskussion.4 Nicht nur ist der
zeitliche Verlauf umstritten, sondern auch die Frage danach, welche Faktoren
eigentlich diesen Prozess angetrieben haben: War es eine revolutionäre plötzliche

Veränderung, die sich mit bestimmten Ereignissen wie dem Zweiten Vatikanum

oder «1968» verbindet? Oder doch eher ein schleichender, in vielerlei
Hinsicht evolutionärer Wandel, der trotz einiger besonderer Ausschläge die Moderne
insgesamt begleitet? Wie verhielt sich der interne Wandel innerhalb der Kirchen
zu den zweifelsohne ebenfalls zu verzeichnenden Veränderungen in der Gesellschaft

insgesamt? Waren es die neuen Formen der Bibelexegese, der Aufstieg neuer

theologischer Erklärungsansätze und das Festhalten an einer als nicht mehr
zeitgemäß empfundenen Sexualmoral, die die Sozialformation Volkskirche hat
erodieren lassen? Umgekehrt gilt auch «1968» schon lange nicht mehr vorrangig als
ein im engeren Sinne politisches Ereignis, sondern als Scheitelpunkt eines
längerfristigen Prozesses sozialer und kultureller Liberalisierung und Informalisierung.

Hugh McLeod, The religious crisis of the 1960s, Oxford 2009, 1 und 265.
Callum G. Brown, The death of Christian Britain. Understanding secularisation. 1800-
2000, London 2009, 1.

Patrick Pasture, Christendom and the Legacy of the Sixties. Between the Secular City and
the Age of Aquarius, in: Revue D'Histoire Ecclésiastique, 99 (2004), 82-117; David
Hilliard, The Religious Crisis of the 1960s. The Experience of the Australian Churches, in:
Journal of Religious Studies, 21 (1997), 209-227.
Callum G. Brown, What was the Religious Crisis of the 1960s?, in: Journal of Religious
History. 34 (2010), 468-479, 468.



Religion. Individuum und Gesellschaft 391

Das Szenario fügt sich meines Erachtens dann zu einem Guss, wenn man das

Zentrum der Analyse zum Umbruch der 1960er neu fokussiert und die beiden
vermeintlichen Alternativen zusammendenkt.' Natürlich gibt es keinen archimedischen

Punkt, von dem aus Religion und ihr Wandel zu verstehen sind, allein
schon die Vielzahl von Religionsdefinitionen steht dem entgegen.6 Dennoch
scheint bei dem Versuch, die Phase des religiösen Umbruchs in den 1960er Jahren

zu erklären, ein Zusammenhang besonders relevant, nämlich der von Individuum

und Institution.
Was Religion ist (und was eben nicht) unterliegt aus einer sozialkonstruktivistischen

Perspektive einem Aushandlungsprozess zwischen Individuen, Gruppen,

Organisationen, nationalen Gesellschaften und - mit Blick auf das letzte
Drittel des 20. Jahrhunderts - eines zunehmend (vor allem medial) globalisierten
Zusammenhangs. Wie der Einzelne «subjektiven Sinn» ftir sich gewinnt, diesen
in Handlungsmuster umsetzt und seine Lebensführung gestaltet, welche medialen

und organisatorischen (Angebote) ihm dafür zur Verfügung stehen und welche

er davon nutzt, insbesondere aber wie er sich zu den Institutionen verhält, die

Lebensführung organisieren und eine entsprechende Autorität verkörpern - dieses

Verhältnis scheint sich im Übergang der 1960er und 1970er Jahre stark zu
verändern. Im Kern dieses Wandels, so mein Ausgangspunkt, stand das religiöse
Feld, das Produkt und Promotor dieser Entwicklung war. Gemeinschaften, die

auf monotheistischen Überzeugungen beruhen, haben von jeher eine besondere

biografische Durchformung des einzelnen Mitglieds ftir sich beansprucht.
Besonders aber mit der Innenwendung und Individualisierung der christlichen
Religionen in der Nachkriegszeit verstärkte sich dieser Zusammenhang zusätzlich.
Diese Veränderungen bündeln sich wie in einem Brennglas in den «politics of
lifestyle», die Anthony Giddens und andere zu einem zentralen Moment des
Umbruchs von der Moderne zur Nachmoderne erklären. Körperverständnis, Sexualität,

Geschlechterrollen - diese und viele weitere Komponenten waren nicht nur,
aber auch religiös konnotiert, nicht zuletzt durch die besondere Expertise, die
Kirchenvertreter für sich auf diesem Feld reklamierten. Um diesem Wandel auf
die Spur zu kommen, scheint mir ein Zugriff hilfreich, der sich einer
Erforschung religiöser Deutungskulturen im Zusammenspiel von der Konstruktion
«subjektiven Sinns», institutioneller Entwicklung und pastoralen
Kommunikationsprozessen bemüht/

Ebd.
Detlef Pollack, Was ist Religion? Probleme der Definition, in: Zeitschrift ftir Religionswissenschaft.

3 (1995), 163-190.
Val. grundlegend James A. Beckford. Social theorv and religion. CambridgeTMew York
2003."

Vgl. Thomas Großbölting. Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland seit 1945. Göttingen

2013.



392 Thomas Großbölting

Das sich verändernde Verhältnis von Individuum und Institution
in den 1960er Jahren

Mit Begriffen wie Nachmoderne. Postmoderne oder reflexive Moderne haben

vor allem Gesellschaftswissenschaftler der verschiedensten gegenwartsnah
orientierten Disziplinen einen Wandel zu fassen versucht, der in der Zeitgeschichte
erst seit kurzem aktiv in den Blick genommen wird. In ihrem viel beachteten

Großessay «Nach dem Boom» konturieren Anselm Doering-Manteuffel und

Lutz Raphael die Phase seit Beginn der 1970er Jahre als eigenständige Epoche
der Zeitgeschichte. Ein «Strukturbruch, der sozialen Wandel von revolutionärer
Qualität mit sich gebracht hat», grenze die Jahrzehnte seitdem von den Folgejahren

ab. Vor allem das Zusammenspiel verschiedener Entwicklungen, die
«Querverbindungen und Wechselwirkungen zwischen funktional getrennten Bereichen

von Politik, Ökonomie, Bildung, Wissenschaft oder Religion» hätten einen
fundamentalen Wandel bewirkt. Schon der Titel «Nach dem Boom» lässt aber
erkennen, dass die Autoren Schwerpunkte der Veränderung vor allem in der

Sphäre wirtschaftlicher und technologischer Basisprozesse verorten, von denen

der Postfordismus wie auch die Auflösung der wohlfahrtsstaatlichen Arrangements

der Nachkriegszeit hervorstechen.
Mit Blick auf die Religionsgeschichte lässt sich diese Perspektive ebenso

produktiv aufnehmen wie erweitern: In der von Doering-Manteuffel und Raphael
eingenommenen sozioökonomischen Perspektive ist das Individuum in seinen

Lebenserfahrungen, in seiner Perspektivierung von Zeit, in seinen Lebensentwürfen

und -praktiken nur knapp angedeutet, wenn von der Geschlechterordnung,

den Körperbildern und der «Sinnsuche in neuen Erwartungshorizonten»
gehandelt wird.'0 Die Zeitgenossen der 1970er Jahre wie auch sozialwissenschaftliche

Beobachter dieser Entwicklung haben aber vor allem auf Veränderungen

in diesen Segmenten hingewiesen, um ihre These eines umfassenden
Wandels zu stützen. Zeitgenössisch sprach der amerikanische Essayist Tom
Wolfe von der «Me-Decade» (1976), in der die Sorge um die Modellierung der

eigenen Persönlichkeit wie auch das eigene Wohlergehen in den Vordergrund
rückten. «No matter whether you managed to renovate your personality or not,

you had finally focused your attention and your energies on the most fascinating
subject on earth: Me.» In der Forschung steht beispielsweise die Chiffre «1968»
mittlerweile vor allem für eine umfassende Lebensstilrevolution und die Ausbildung

eines «alternativen Milieus».' Die Pluralisierung der Lebensstile, der

Ausgang aus den - auch hier bleibt die Beschreibung mit den Großvokabeln völlig
grobschlächtig! - soztokulturellen Milieus in die Lebensstilmilieus der 1980er

Anselm Doering-Manteuffel/Lutz Raphael, Nach dem Boom. Perspektiven auf die
Zeitgeschichte seit 1970, Göttingen 2008. 10.

10
Ebd., 127-131.

1

Sven Reichardt Detlef Siegfried (Hg.), Das Alternative Milieu. Antibürgerlicher Lebensstil
und linke Politik in der Bundesrepublik Deutschland und Europa 1968-1983. Göttingen
2010.



Religion. Individuum und Gesellschaft 393

Jahre, die Aufwertung von Jugendkulturen und deren Hineinwachsen vom Rand
ins Zentrum der Gesellschaft, der Wandel von Lebens- und Privatheitsformen
wie auch die Veränderungen in den Mustern primärer Vergemeinschaftung in
Familie, Freundeskreis und Gesinnungsgruppen - das sind Phänomene, die beim
analytischen Blick auf die Zeit seit den 1970er Jahren stärker als bisher ins
Zentrum der Diskussion rücken (sollten).

Bei diesem Prozess der Fokussierung auf das Individuum und einen veränderten

Modus der Individualisierung steht die Religion nicht am Rande, sondern
mitten im Zentrum. Zwei Gründe sprechen meines Erachtens für diesen
Zusammenhang, ein allgemeiner und ein sehr spezieller: Schon generell sind vor allem
die monotheistischen Religionen wie keine andere Weltanschauung darauf
ausgelegt, die Welt und damit auch das Individuum zu deuten und zu lenken. Nicht
von ungefähr verortet die einschlägige Forschung die «Entdeckung des Ich» im
mittelalterlichen Christentum. Über das Konstrukt einer individuell zuzurechnenden

Schuld entwickelte sich ein spezifisches Sündenbewusstsein und damit
verbunden eine bestimmte Vorstellung von Individualität.12

Diese allgemeine Anlage hat sich in besonderer Weise dann im 19. und 20.
Jahrhundert entw ickelt, wie Staff Hellemans am Beispiel des neuzeitlichen
Katholizismus gezeigt hat: Aus einer vormals von der weltlichen Macht abhängigen
Kirche wurde eine unabhängige, auf Rom zentralisierte Massenorganisation, die
in der Lage war großflächig und weit ausgreifend zu mobilisieren. Lange vor der

Arbeiterbewegung und anderen politischen Gruppierungen entstand im letzten
Drittel des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts ein weit verzweigtes
Kommunikations- und Versammlungsnetz, das weit in die Welt der Professionen
hineinreichte.

Damit verband sich eine besondere Engführung des Verhältnisses von
Institution und Individuum: Im Zuge der Ultramontanisierung wurden die Formen
des katholischen Lebens, die Glaubenssätze, der Kultvollzug wie auch die
Anforderungen an die Alltagsgestaltung des Einzelnen näher zusammengeführt.
«Zum ersten - und letzten - Mal in der Geschichte wurde das Leben der einfachen

Katholiken umfassend und bis in die penibelsten Details (z.B. den ehelichen

Geschlechtsverkehr) festgelegt und gesteuert.»13 Dem Anspruch nach sollte
die Lebensführung der Kirchenmitglieder «von der Wiege bis zur Bahre» katholisch

durchformt sein.14 Natürlich ist dieses Ideal nicht erfüllt worden, selbst zu
den Hochzeiten des katholischen Milieus hat es eine Reihe von Abweichungen
und Eigensinnigkeiten gegeben. Aber als Norm, auf dessen Horizont hin sowohl

Karl-Heinz Ohlig, Christentum, Individuum, Kirche, in: Richard van Dülmen (Hg.),
Entdeckung des Ich. Die Geschichte der Individualisierung vom Mittelalter bis zur Gegenwart,
Köln 2001, 11-40.
Staf Hellemans. Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne
aus der Sicht des religiösen Modernisierungsparadigmas, in: Schweizerische Zeitschrift für
Religions- und Kulturgeschichte. 99 (2005)T 11-35,"31.
Michael Klöcker. Katholisch, von der Wiege bis zur Bahre. Eine Lebensmacht im Zerfall?
München 1991.



394 Thomas Großbölting

Befürworter wie auch Gegner diskutierten, blieb diese Kongruenz von religiöser
Deutung und Lebensführung weitgehend unhinterfragt. Insbesondere im
vermeintlichen religiösen Frühling der frühen Bundesrepublik ergab sich eine Allianz

von Politik, Kirchen und veröffentlichter Meinung, die diesen Komplex von
Moralvorstellungen auch institutionell festigen konnte. Die Familienpolitik der

Regierungen Adenauer, die staatliche Regulierung in Kunst- und Filmwirtschaft,
aber auch viele Formen der «hinkenden Trennung» von Kirche und Staat sind

plastische Beispiele dafür, wie christlich-kirchliche Initiativen und Wertvorstellungen

verstaatlicht» und in die allgemeine Politik überführt wurden.1:i

Diese besondere Konstellation kollidierte in den 1960er Jahren mit einer
veränderten Ich-Konzeption. Was den Einzelnen ausmachte, wie er (oder sie) sich

geben sollte und wie er das tat - diese Vorstellungen wandelten sich. In der
abstrakten Sprache der Soziologie ist dieser Befund oftmals beschrieben worden: Im
Übergang der 1960er und 1970e Jahre entließ die Auflösung traditionaler Strukturen

den Einzelnen aus gewachsenen Bindungen. An die Stelle von Bindungen
und Zwang traten individuelles Auswahlverhalten und eigene Entscheidungen.
Das (nach)moderne Individuum muss seine Identität bewusst und reflexiv schaffen.

Der Einzelne ist in die Lage versetzt oder - so die Kehrseite dieser Entwicklung

- dazu gezwungen, aus verschiedenen Möglichkeiten seinen Lebensweg zu
wählen und diesen zugleich für sich und andere mit Sinn zu füllen. Das Individuum

wurde so, um es in den Worten Robert N. Bellahs zu sagen, zunehmend
«verantwortlich für die Rollen, die es spielt, und die Verpflichtungen, die es

eingeht, und zwar nicht durch die Autorität höherer Wahrheiten, sondern aufgrund
der Lebenserfahrung, wie sie vom einzelnen Individuum beurteilt wird.»16

Auch wenn wir noch wenig darüber wissen, ob und wie sich der Einzelne
anders orientierte, schlug sich diese neue Orientierung doch medial nieder: Über

den «Lifestyle» wurden und werden Individualisierung und Selbstformung zum
Thema eines publikumsträchtigen Mediensegments. Ein «Makeover», ein
radikaler Neuanfang also, wird für viele Aspekte des Lebens nicht nur beschrieben,
sondern in vielen Medien sogar als wünschbares Ziel heraufbeschworen. Diese

spezifische Literatur, die vom Selbsterfahrungsratgeber bis zum Karriere-Guide
reicht, produziert eine hoch ambivalente Haltung, ermuntert sie doch einerseits

zur Individualität, um andererseits die neuen Bahnen der Konformität deutlich
vorzuzeichnen. Individualität ist aus dieser Perspektive zunächst der Anspruch
des Einzelnen auf die Freiheit, einen Trend auszuwählen, ihm zu folgen oder ihn
auch zu verwerfen - und gleichzeitig auch die vorgeführte Warnung davor, den

sozialen Tod zu sterben, wenn man sich außerhalb des gesellschaftlichen
Mainstreams und seiner Anpassungszwänge bewegt. Ohne den Trend als Ganzen
schon bemessen zu können, lässt sich der Wandel doch sozial- wie auch kultur-

' Besonders plastisch bei Sybille Steinbachcr. Wie der Sex nach Deutschland kam. Der
Kampf um Sittlichkeit und Anstand in der frühen Bundesrepublik, München 2011, 26 49.

6 Robert N. Bellah, Habits of the heart. Individualism and commitment in American life,
Berkeley 2008, 47.



Religion. Individuum und Gesellschaft 395

historisch vielfach belegen. Die veränderte «Kunst des Diskutierens», das «Darüber

Reden», der Anstieg der Selbstthematisierung in Psychotherapie und Alltag

- diese neuen Formen der Alltagskommunikation sind nur ein Beleg für die
Veränderung.' Dagegen stehen - auch das darf hier nicht vergessen werden -
mannigfaltige Phänomene der Traditionsverhaftung, der Beharrung und der Resi-

lienz, die die zum Teil emphatische Überbewertung der Veränderung in der

Soziologie dämpfen müssen.
Was empirisch tatsächlich noch zu untersuchen ist, liegt aus der theoretischen

Perspektive für das religiöse Feld auf der Hand: Eine automatische und unre-
flektierte Bindung an ein religiöses System oder eine sonstige Weltanschauung
sind mit dieser neuen Form der Individualisierung prinzipiell in Frage gestellt.
Die vormals selbstverständliche Übernahme von Dogmen, Riten und

Moralvorstellungen, in deren System man von Geburt an hineinsozialisiert wurde,
wandelte sich zur Ausnahme. Das Hinterfragen, das persönliche Aneignen und
gegebenenfalls das Verwerfen der Tradition avancierten zur Regel. Religiosität wurde

zu einer Option unter mehreren. Die Gesellschaft veränderte sich, so Charles

Taylor, von einem Sozialzusammenhang, in dem «es praktisch unmöglich war,
nicht an Gott zu glauben, zu einer Gesellschaft [...], in der dieser Glaube auch für
besonders religiöse Menschen nur eine menschliche Möglichkeit neben anderen
ist.»'s Die Option des Nicht-Glaubens war geistesgeschichtlich spätestens mit
der Aufklärung des 18. Jahrhunderts bekannt, kam aber nur als Randphänomen

zum Tragen. Religiöse Dissidenz oder eine aktive Religionslosigkeit waren in

der Vormoderne die Ausnahme, die die Regel bestätigte. Im letzten Drittel des

20. Jahrhunderts schlug diese Denk- und Verhaltensmöglichkeit hingegen auch

sozialgeschichtlich breit durch und erfasste nahezu das gesamte religiöse Feld.
Fokussiert man den Blick auf Deutschland, dann lässt sich auch eine landläufig

weit verbreitete Fehleinschätzung korrigieren: In den 1960er Jahren waren es

vor allem die beiden christlichen Großkonfessionen, die von dieser «neuen
Individualisierungsrunde»'9 der 1960er und 1970er Jahre umfassend geschüttelt wurden.

Entgegen der landläufigen Meinung traf diese Veränderung nicht alle

Großorganisationen gleichermaßen. Gewerkschaften, Parteien, aber auch

Freizeitorganisationen verzeichneten bis in die 1970er Jahre hinein durchaus eine gegenteilige

Entwicklung In der Bundesrepublik konnten beispielsweise die Gewerkschaften

niemals höhere Mitgliederzahlen vermelden als in diesem Jahrzehnt.

Auch mit Blick auf das Engagement und insbesondere die Streikbereitschaft
ihrer Mitglieder waren die 1970er Jahre ein goldenes Jahrzehnt.20 Ähnliches gilt
für die Parteien, deren Mitgliederschwund verstärkt seit Mitte der 1980er Jahre

17
Vgl. z.B. Nina Verheyen, Diskussionslust. Eine Kulturgeschichte des «besseren
Arguments» in Westdeutschland, Göttingen 2010; Reichardt Siegfried (Hg.), Das Alternative
Milieu (wie Anm. 11

Ix Charles Taylor. Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt a. M. 2009, 15.
' Hellemans, Transformation der Religion (wie Anm. 13), 28.
" Michael Schneider, Kleine Geschichte der Gewerkschaften. Ihre Entwicklung in Deutschland

von den Anfängen bis heute, Bonn 2000.



396 Thomas Großbölting

einsetzte. Im organisierten Sport beispielsweise verdoppelte sich in den 1970er
Jahren die Mitgliederzahl der hier zusammengeschlossenen Vereine von 8,3
Millionen auf 15,2 Millionen nahezu.21

Was bedeutete das Aufkommen der Option von Glaubensferne für das religiöse
Feld? Entledigte sich nun - überspitzt gefragt - das vormals geknechtete

Individuum seiner Ketten, zu denen die Religion von Kritikern wie Karl Marx und
anderen hinzugezählt wurde? Konnte der Einzelne nun frei wählen und zu
seinem «wahren Ich» finden? Im Überschwang der Postmodernediskurse ist
gelegentlich eine solche Emanzipationsgeschichte erzählt worden. Dabei bleibt außer

Acht, wie stark die individuelle Suche nach Sinnstiftung eingebunden ist in die
mentalen Strukturen und ihre mediale Vermittlung. Der Mensch ist nicht freier,
sondern er bewegt sich in anderen Zusammenhängen und Entscheidungszwän-
gen. Was sich in diesem Schwange ändert ist aber der individuelle Blick auf die
Institutionen und ihre Form der Legitimierung. Es sind nicht mehr Tradition,
Hergebrachtes und aus verschiedenen Quellen abgeleitete Autorität, die etwas als

richtig und gerechtfertigt erscheinen lassen. Stattdessen wird Glaubhaftigkeit
wesentlich durch das Diskursive, durch Überzeugung, durch Authentizität, das

Eins-Sein mit sich selbst und mit der Umgebung erzeugt. Diese Ansprüche werden

vermehrt auch auf lebens- und alltagsprägende Institutionen übertragen und
damit zum Maßstab der Bewertung und ihrer Legitimität."

Wo die Selbstthematisierung an Attraktivität gewinnt, da verändert sich damit
auch das religiöse Feld. Auch im Religiösen sind es Angebotsstrukturen und

Sprachregelungen, die die religiösen Angebote markieren, aus denen der
Einzelne wählen oder von denen er sich abwenden kann. Individualisierung macht
den Einzelnen weder glücklicher noch lässt sie diesen authentischer oder mit sich
selbst versöhnt erscheinen. Die Möglichkeit der Wahl birgt den Zwang zur
Auswahl. Wie das Ergebnis dieses Prozesses ausfällt, ist höchst ambivalent. Natürlich
wird derjenige, der sich von Religion bedrückt fühlte, eine Befreiung empfinden.
Andere aber, die eine diffuse Sehnsucht nach Religion artikulieren, können diese

inhaltlich nun weniger präzisieren und bleiben religiös heimatlos zurück.
Abstrakt lässt sich sagen, dass diese neue Form der Individualität zunächst

einmal inkompatibel ist mit den traditionellen Formen der Religion, in denen der
Verweis auf das Althergebrachte moralisches Gewicht produziert und ein Wandel

zunächst einmal skeptisch gesehen wird.

Statistisches Bundesamt (Hg.). Datenreport. Zahlen und Fakten über die Bundesrepublik
Deutschland, Bonn 1983, 151. Vgl. dazu Frank Lösch, Grenzen der Individualisierung:
Soziale Einpassungen und Pluralisierungen in den 1970/80er Jahren, in: Thomas GroB-
bölting/Massimiliano Livi (Hg.), Nach der Moderne? Italien und die Bundesrepublik
Deutschland in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Berlin 2014 (im Druck).
Charles Taylor, The ethics of authenticity, Cambridge 1992; Hans Joas, Glaube als Option.
Zukunftsmöglichkeiten des Christentums, Freiburg i. Br. 2012. Vgl. auch Andreas Reckwitz,

Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bürgerlichen Moderne
zur Postmoderne, Weilerswist 2006, 555-587.



Religion. Individuum und Gesellschaft 397

In dem Maße, in dem die konfessionellen und milieuspezifischen Vorgaben
erodierten, büßten auch die normativen Vorgaben der Kirchen an alltagsweltlicher

und lebensgestaltender Bindekraft ein. Die Religion diffundierte, sie plurali-
sierte und individualisierte sich, das aber in durchaus unterschiedlichen Formen:
In Nordamerika beispielsweise fanden die neuen Individualisierungsansprüche
und -praktiken ihr institutionelles Gegenstück immer weniger in den mainline
churches protestantischer Prägung oder im Katholizismus, sondern vor allem in
den charismatischen Formen des Christentums. «Born again» als das Versprechen

einer spirituellen Wiedergeburt steht in diesem Kontext für den möglichen
radikalen Identitätswandel.

In Europa blieben christliche Erweckungsbewegungen eher randständig.
Allenfalls im New Age, in der Esoterik wie auch in anderen Formen von Spiritualität

zeigen sich ähnliche Tendenzen.23 Gemeinsam ist ihnen, dass sie eine straffe
kirchliche Organisation vermeiden, sowie ganzheitlich und auf subjektive
Erfahrungen der Transzendenz ausgerichtet sind.24 Fokussiert man auf Deutschland,
dann zeigt sich der Wandel am stärksten innerhalb der Religionsgemeinschaften
selbst: Nach wie vor sind in Deutschland die Volkskirchen die größten Anbieter
von Religion, haben sich allerdings intern stark verändert.23 In der volkskirchlichen

Praxis hat sich beispielsweise der Katholizismus von der «Anstaltskirche»
weit entfernt und selbst neue, stark individualisierte und im Vergleich zu früher
stark diversifizierte Formen der Verkündigung und des Glaubenslebens ausgebildet.

Katholische Studierende in den 1950er und 1960er Jahren -
eine Fallstudie

Aufgabe der Geschichtsforschung wird es sein, die zum Teil hoch abstrakten

Beschreibungen der Gesellschaftswissenschaften empirisch «herunterzubrechen»
und auf diese Weise zu modifizieren. Bastei-, Patchwork-, Bricolage-Religiosi-
tät... - Religionssoziologie und Pastoraltheologie haben eine ganze Reihe von
Begriffen geprägt, um die Individualisierungen von Glaubensleben und

Glaubenspraxis zu benennen. Umfassend analysiert erscheinen diese Veränderungen
bislang noch nicht. In den wenigen Studien dazu sind vor allem die
Randbereiche religiösen Lebens im Blick.

Pascal Eitler. «Alternative» Religion. Subjektiviemngspraktiken und Politisierungsstrategien
im «New Age» (Westdeutschland 1970-1990). in: Reichardt/Siegfried (Hg.). Das

Alternative Milieu (wie Anm. 11). 335-352.
Vgl. Hubert Knoblauch. Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft.
Frankfurt a. M./New York 2009. 41. Claudia Lepp. Protestanten im New Age. Evangelische
Kirche und neue religiöse Bewegungen in der Bundesrepublik während der 1970er und 80er
Jahre, in: Christoph Schwöbel (Hg.). Gott - Götter Götzen. Leipzig 2012. 551 -568.
Pointiert vgl. Helga Frisch Manfred Kötterheinrich. Volkskirche ohne Kirchenvolk. Wie
bedient die Kirche ihre «Kunden». Frankfurt a. M. 1986.



398 Thomas Großbölting

Hochspannend erscheint es mir hingegen zu untersuchen, wie sich diese

Veränderungen gerade in den Kernbereichen der traditionellen Konfessionsgemeinschaften

durchgesetzt haben. Wie gestalteten Christen in dieser neuen
Unübersichtlichkeit ihre persönliche religiöse Sinnsuche? Welche neuen religiösen
Sprach- und Ausdrucksformen entwickelte man, um Glauben in individuelle
Alltagsrealität zu übertragen? Und welche Überschneidungen, aber auch Abgrenzungen

gab und gibt es zu Formen anderer und insbesondere neureligiöser
Traditionen und Anbieter?

Nur wenige Studien geben für Deutschland Auskunft über die individuelle
Aneignung religiöser Transzendenzvorstellungen und den Wandel bei der
Konstruktion subjektiven Sinns."6 Zwar sind bereits zahlreiche oral-historv-Pro)ekle
betrieben worden, in denen die Weitergabe erinnerter Geschichte auf generationelle

Muster und Prägungen untersucht wurde. Dabei wurden aber kirchliche
oder religiöse Erfahrungen und Orientierungsmuster meist ausgeblendet. Das ist
deshalb besonders bedauerlich, weil der Erkenntniswert solcher Studien hoch ist.

Ihre Ergebnisse liefern wichtige Ergänzungen und Korrektive zu den großflächigen,

aber wenig erklärungskräftigen Prozessbegriffen wie «Säkularisierung».
«Individualisierung» oder «Privatisierung». In diesem Sinne und in vorbildlicher
Weise hat beispielsweise Christian Schmidtmann katholische Studentinnen und
Studenten der 1950er und 1960er Jahre befragt.27 Solche Studien rekonstruieren
nicht Geschichte, sondern legen in den untersuchten Gruppen die Erfahrungen
frei, die sich in verschiedenen Lebensabschnitten aufgeschichtet haben. Damit
bilden sie sozialgeschichtlich-quantitativ keinen repräsentativen Querschnitt ab.

Dennoch verdeutlichen sie qualitativ die lebensweltlichen Mechanismen und die

Logik, nach der sich Einzelne zu kirchlichen Vorgaben und ihrer eigenen
Religiosität verhalten."'

Auf der Ebene der Erinnerungen sind klare Schnitte oder Brüche kaum
nachzuweisen. Statt konsistenter Zielpunkte überwiegen in der individuellen Aneignung

Ambivalenzen, Inkonsistenzen und Unklarheiten.29 Im Grundtenor werden
die sechziger Jahre von den befragten katholischen Christen als eine «seltsame
Zeit» erinnert, in der nach neuen Orientierungen gesucht wurde. Die Hinter-
grundfolie dafür bietet ein relativ geschlossenes Milieu, in der der Alltag durch
die kirchlich-religiöse Taktung der Zeit geprägt war. Auch wenn sich während
der ersten Jahrhunderthälfte im individuellen Verhalten viele Themen der Kir-
chendistanzierung abzeichnen, werden sie erst in der zweiten Jahrhunderthälfte

Als Ausnahme siehe Andreas Heller Thérèse Weber Oliva Wiebel-Fanderl (Hg.). Religion
und Alltag. Interdisziplinäre Beiträge zu einer Sozialgeschichte des Katholizismus in
lebensgeschichtlichen Aufzeichnungen, Wien 1990.
Siehe hierzu und den folgenden Ausführungen die exzellente Studie von Christian
Schmidtmann, Katholische Studierende 1945-1973. Eine Studie zur Kultur- und Sozialgeschichte

der Bundesrepublik Deutschland, Paderborn 2006.
Vgl. Andreas Heller, Zur Sozialgeschichte des Katholizismus in lebensgeschichtlichen
Erinnerungen, in: HellerAVeber/Wiebel-Fanderl (Hg.). Religion und .Mltag (wie Anm. 26), 297.
Vgl. Schmidtmann, Katholische Studierende (wie Anm. 27), 479.



Religion. Individuum und Gesellschaft 399

ausgelebt.30 Besonders deutlich treten Erosions- und Transformationsprozesse in

den Erinnerungen katholischer Studierender in den 1950er und 1960er Jahren

hervor: Vor allem die jüngeren unter ihnen, die ab der zweiten Hälfte der fünfziger

Jahre an die Universitäten kamen, entwickelten ein ausgeprägtes Generatio-
nenbewusstsein. Weniger als die älteren Kommilitonen waren sie von
Nationalsozialismus und Krieg geprägt. Das «gut katholische» Elternhaus und der

Zusammenhang des Heimatdorfes waren in dieser Gruppe ein wichtiger Topos der

generationellen Selbstverortung.31 Das katholische Milieu wird dabei durchaus in

seinen Ambivalenzen erinnert: Die Enge der konfessionellen Welt wird mit
positiven Erlebnissen in der katholischen Jugendkultur kontrastiert. Insbesondere
Fahrten und Lager tauchen in den Erinnerungen immer wieder als Sonderbereiche

eines unabhängigen, selbstbestimmten und dynamischen Lebens auf. Alles in

allem dominiert die Erfahrung einer geschlossenen und in sich stimmigen Welt.
In diesem Sinne berichtet beispielsweise der Journalist Herbert Riehl-Heye von
seiner Jugend in einem bayerischen Wallfahrtsort: «In Allotting haben wir bei

der Lichterprozession (Maria zu lieben) gesungen; und dann haben wir im Cafe R.

bis spät in die Nacht hinein den Musikautomaten mit dem Wunsch nach dem

immer selben Song gefüttert, damit Mr. Frank Sinatra der Kellnerin Rosi
klarmachte, daß die Lady ein Tramp sei. Wenn uns endlich der amtierende Liebhaber
der Kellnerin Rosi gewaltsam hinausgeworfen hat, nannten wir ihn eine blöde Sau

und gingen vielleicht dafür zum Beichten. Es hat alles prima zusammengepaßt.»32

In diesem geschlossenen und intakten Milieu entwickelten viele der männlichen

Angehörigen dieser Studentenjahrgänge eine relativ starke Politisierung. Im
Vergleich zu früheren Alterskohorten waren sie von einer «engen Verquickung
von ethischer Norm, politischem Imperativ und konkreter Aktivität»3^ geprägt.
In ihren Erinnerungen artikulieren sie diese Haltung deutlich. «Ganz einfach, die

Hinwendung zur Gesellschaft liegt sozusagen in der Verantwortung des Christen»,

so erinnert sich beispielsweise der Laientheologe und Kirchenmitarbeiter
Hans Kath.34 Politisches Engagement sei dabei auf einem Weltbild gegründet

gewesen, welches auf klaren Positionierungen und Abgrenzungen basierte. Motive

wie die «Adoration» Konrad Adenauers, eine kämpferische Ablehnung der

SPD und «Russenfurcht», die sich aus den Erzählungen der Eltern über Kriegsund

Gefangenschaftserlebnisse ebenso speisten wie aus dem Antikommunismus
des Kalten Krieges, werden wiederholt als prägende Sozialisationselemente und

Fixpunkte der eigenen Sozialisation genannt. Die Mitarbeit im Jugendverband
war ein ebenso verbreitetes Handlungsmuster wie die Arbeit in der CDU. Ganz
im Sinne der engen Verquickung von Kirche und Gesellschaft griff der Glaube

Vgl. Heller, Zur Sozialgeschichte des Katholizismus (wie Anm. 28). 298.
Vgl. Schmidtmann. Katholische Studierende (wie Anm. 27), 423.
Herbert Riehl-Heyse. Ach. du mein Vaterland. Gemischte Erinnerungen an 50 Jahre
Bundesrepublik. München 2000, 156.
Schmidtmann. Katholische Studierende (wie Anm. 27). 458.
Ebd.. 457.



400 Thomas Großbölting

in die Welt über. «Der Einfluß eines wiedererstarkten und restrukturierten
katholischen Einflußbereichs» prägte den «Wertehimmel der Aufwachsenden».

Zugleich wirkten diese Überzeugungen weit in den Alltag hinein, viele Entscheidungen

und Handlungen waren auf diese Weise hochgradig mit Bedeutung
aufgeladen: Nicht nur mit der Wahl einer politischen Partei, sondern auch mit einem
bestimmten Kleidungsstil oder Musikgeschmack positionierte man sich in der

Selbstwahrnehmung wie auch für die Mitmenschen für oder gegen die hoch
präsenten Milieustandards.

Die Milieuverhaftung dieser Generation reichte vielfach nicht «von der Wiege
bis zur Bahre», sondern endete mit der Immatrikulation.36 Mit dem Beginn des

Studiums löste sich aus Sicht der Interviewpartner die geschlossene und zumeist
als stimmig empfundene Lebenswelt der Kindheit und frühen Jugend auf, weitete
sich doch der räumliche wie auch weltanschauliche Horizont enorm. «(Veränderung)

ist ein wesentliches Lebensthema praktisch aller seit der zweiten Hälfte der

30er Jahren Geborenen.»37 Als einschneidende Erfahrung werden dabei von
vielen der Weggang aus der religiös geprägten Lebenswelt und die Konfrontation

mit anderen Anschauungen und Denksystemen genannt. So markiert die
1929 geborene Historikerin und Lehrerin Johanna Ehler eine deutliche Grenze
zwischen der Lebenswelt ihrer Kindheit und Schulzeit einerseits und der Universität

andererseits. Besonders kontrastiert sie den schulischen Deutschunterricht
an einem von Nonnen geleiteten Gymnasium von ihrem Studium der Germanistik:

Da «hatten wir immer fleißig Rilke, Wiehert, Gertrud von Le Fort und Lang-
gässer gelesen; sie waren alle nahe bei Gott und jetzt (lacht) wurden die
kamen überhaupt nicht vor, die Klassik kam wohl vor, Klassik, Realismus alles

mögliche, aber schon bei den Interpretationen war deren Beziehung zu Gott
einfach kein Ansatzpunkt mehr.»'8 Ähnliche Erfahrungen formuliert sie als
Eindrücke aus ihrem Geschichtsstudium und resümiert ihre Erfahrungen:

«Die Dinge, die ich eigentlich für zentral gehalten hab, die waren plötzlich irgendwie

verschwunden. [...] Das war eigentlich für mich überraschend, weil ich gedacht
hatte, ja ohne das je zu reflektieren, daß alle Leute irgendwie ähnlich wie dieses
doch religiös durchsättigte Milieu von der Schwesternschule, also daß sich das
fortsetzen würde. Ich war echt überrascht und es hat ne Weile gedauert, bis ich mir klar
machte, daß da ganz andere Sterne vorne hingen.»

In ähnlicher Weise berichtet der 1961 diplomierte Astrophysiker Klaus Brein-
feld von der tiefgreifenden Erfahrung, wie das Fachstudium auch eine neue

Denkhaltung beförderte: den Anspruch nämlich, sich der jeweiligen Rationalität

von Aussagen durch ein individuelles Verfahren zu vergewissern.39

Ebd.,433f.
36

Vgl. ebd., 417.
37

Ebd., 467.
Dieses Zitat und das folgende ebd.. 443." Ebd.



Religion. Individuum und Gesellschaft 401

Auf diese Weise avancierte das eigene Gewissen zu einer wichtigen
Reflexionsinstanz. Kirchliche Vorgaben und Milieustandards waren damit nicht obsolet,

mussten sich aber tendenziell in Konfrontation mit einem neuen Denkstil und

vor dem eigenen Gewissen bewähren. Insbesondere Theologiestudenten berichteten

von eindrücklichen Lernerfahrungen während ihres Studiums, die beachtliche

Auswirkungen auf ihre persönliche Aneignung von Religion, Katholizismus

und Kirche gehabt hätten. Prinzipiell wurden die normativen Vorgaben und
der Modus ihrer Ableitung aus Tradition und Schrift als hinterfragbar und
diskutierbar erkannt. Eine besondere Rolle spielten dabei die Neuaufbrüche in der

Exegese des Neuen Testaments. Mit der historisch-kritischen Methode wurden
verschiedene vormals als wahr angesehene Gegebenheiten fraglich. So berichtete
Katharina Strate von der Erschütterung, die sie als Laientheologin empfand, als

die Existenz der Heiligen Drei Könige oder die Jungfrauengeburt als historische
Tatsachen in Frage gestellt wurde. «Als ich das zum ersten Mal hörte, was ja
heute so gängige Meinung ist, aber da erinner ich mich noch, wie mich das doch
sehr bewegt hat, diese historisch-kritische Methode.» Im Gegensatz zu den älteren

Studierenden, die sich als Menschen mit «großer Souveränität und Sicherheit
in ihrer religiösen Orientierung und Praxis» inszenierten, berichteten die
Befragten der jüngeren Generation von starken Rückwirkungen der theologischen
Neuerungen auf die individuelle religiöse Praxis.

In ihren Beschreibungen erklären die Interviewpartner die Veränderungen in

Religiosität und Lebensstil weniger mit spektakulären Erlebnissen, sondern vor
allem als eine «langsame Umorientierung».40 Eine zentrale Rolle spielen dabei

nicht nur Beobachtungen von «Doppelmoral» einzelner, die die katholische
Sinnwelt in Frage stellen. Auch Änderungen im katholischen Kosmos selbst

wurden zum Anlass eigener Neuorientierung. So erinnert der Journalist Riehl-

Heyse, der sich zuvor als eifriger Störer von Wahlkampfveranstaltungen der

Opposition beschrieben hatte, den bleibenden Eindruck, den die Einladung des

SPD-Politikers Herbert Wehner an die katholische Akademie in München auf
ihn machte. «[M]an kann sich kaum noch vorstellen, wie beleidigt die gutkatholischen

Kreise gewesen sind über einen solchen Verrat. Und wie groß meine

Genugtuung darüber war, als ich der Mutter von dem unerhörten Vorgang berichten
konnte, auch davon, daß der SPD-Politiker Georg Leber angeblich richtig katholisch

war.»4' In ähnlicher Weise wirkten die Ereignisse auf dem Katholikentag in
Essen 1968 nach, die er als besonderes Zeichen für die «neue Zeit» erinnert.

«Wieviel sich zu ändern beginnt im Vaterland, lernte ich zuerst ausgerechnet bei
einem Katholikentag, wo es aber auch besonders auffällt, mir ganz besonders:
Weiß ich denn nicht von zu Hause, wie staatstragend, lammfromm und langweilig
Katholiken sind? [...] Und jetzt hat also der Papst Paul seine berühmte Enzyklika
gegen die empfängnisverhütende Pille verfaßt - und ausgerechnet von den
deutschen Katholiken bekommt er dafür am meisten Ärger [...]. Brandreden gegen

40
Ebd., 467.

41
Riehl-Heyse. Ach, du mein Vaterland (wie Anm. 32). 75f.



402 Thomas Großbölting

Papst und Bischöfe werden gehalten, offene Aufrufe gibt es zum Ungehorsam. [...]
Dürfen die jungen Menschen, die nun dauernd den Ton angeben, das alles
überhaupt? Sie tun es jedenfalls, und kein Blitz schlägt ins Gebälk der Grugahalle».

Als die Verschiebungen im katholischen Bereich sichtbar und beobachtbar
wurden, begann für viele der Befragten eine Phase, in der die eingeübten
Dichotomien hinterfragt wurden. Insbesondere kam dabei die traditionelle Bindung
von Katholischer Kirche und CDU auf den Prüfstand. «Wir hatten ja nichts
gegen die CDU. [...] Sondern gegen diese Verquickung von Katholizismus und
Adenauerstaat. Das war etwas, was wir nicht wollten», so der im Ruhrgebiet
aufgewachsene, spätere Journalist und Kritiker des konservativen Opus Dei, Peter
Hertel.42 Aber auch bei der Mehrheit, die der CDU verbunden blieb, änderte sich
die Begründung in der Selbstdarstellung. Das Kreuz auf dem Stimmzettel für die

CDU oder die CSU wurde nun mit genuin politisch-weltlichen Gründen erklärt.
«Die konfessionelle Identität allein begründete keine spezifische politische
Entscheidung mehr.»43

In vielen weiteren Punkten erzählten die Studierenden der sechziger Jahre von
ihrem Christentum und ihrer Christlichkeit als einer von der Kirche unabhängigen

Größe. Selbst in dieser stark kirchlich gebundenen Gruppe wurde der
Einzelne oder die Einzelne immer stärker Gestalter des eigenen Glaubens. Diese

Entwicklung bedeutete nicht, dass die Bindungen an die religiöse Gemeinschaft

plötzlich abgebrochen wären. Aber die Art und Weise, wie die bisherigen
Traditionen nun erklärt und vor dem eigenen Gewissen plausibel gemacht wurden,
änderte sich grundlegend. Das tägliche Tischgebet, der sonntägliche Kirchgang,
die Teilnahme an der Fronleichnamsprozession oder ähnliche Aktivitäten wurden

nicht mehr als gegeben hingenommen, sondern in Frage gestellt und diskutiert.

Damit konnte man sie prinzipiell auch ablehnen.
Eine zweite sehr grundlegende Entwicklung deutet sich in den Interviews an:

Die Rituale und Formen der Frömmigkeit verloren an Bedeutung für das christliche

Selbstverständnis, während dem praktisch karitativen oder politischen Wirken

des Einzelnen hingegen religiöse Dignität zugesprochen wurde. Glauben
sollte in der Praxis wirksam werden und gesellschaftlich Relevanz zeigen, dann

galt er den befragten Vertretern dieser Generation als richtig. Für ihr eigenes
Verhalten hatte das große Konsequenzen. Statt Frömmigkeit im Stil ihrer
Elterngeneration weiterzuleben, änderten viele auch der stark gläubigen Studenten ihre

eigene durchaus als religiös empfundene Praxis. «Statt zur Messe zu gehen,
schrieb man kritische Artikel, statt zu beichten, las man Hans Küng, statt Priester

zu werden, wurde man Funktionär in einer Gewerkschaft.»
Diese Verhaltensänderung lässt sich nicht als Säkularisierung in dem Sinne

deuten, dass sich der oder die einzelne oder die Gruppe von ihrer Religiosität
distanziert hätten. Stattdessen blieb ein christlicher Bezugsrahmen, in dem sich

" Schmidtmann. Katholische Studierende (wie Anm. 27), 475.
43 Ebd.. 477.
44 Ebd.. 493.



Religion. Individuum und Gesellschaft 403

aber die Gewichte deutlich verschoben. Im Vordergrund stand nun die
innerweltliche soziale Dimension der Religion, während sich die religiös-kultische
Praxis auflöste. Der an einer kleinen Gruppe beschriebene Wandel war kein
Prozess außerhalb der Kirche, sondern fand in ihrem Kern statt: Die katholischen
Studierenden waren eine Gruppe, die die katholische Seelsorge vielfältig
anzusprechen und zu integrieren versuchte. Der Pastoral galt der katholische Akademiker

als wichtige Stütze der eigenen Glaubensgemeinschaft. Gerade in dieser

Gruppe aber entwickelten sich viele Ansätze zur Neuinterpretation der früheren

religiösen Überzeugungen. Insbesondere der Ausgang aus den engeren Milieu-
Strukturen setzte diesen Prozess in Gang.

Natürlich war die am Beispiel der katholischen Studierenden zu beobachtende

Individualisierung und Pluralisierung mit vielfältigen weiteren Entwicklungen
verbunden. Nicht nur im kirchlichen Bereich, sondern weit darüber hinaus
änderten sich die individuellen Wertmuster. Selbstverwirklichung und Lebens-

qualität waren nach der Bildungsexpansion neue Referenzpunkte der Gesellschaft.

Der Wunsch nach individueller Entfaltung verlieh der individuellen Freizeit

eine größere Bedeutung, zumal sich durch den Rückgang der Arbeitszeit das

Fenster für die freie Zeitgestaltung deutlich vergrößert hatte. Profiteure waren
insbesondere die Massenmedien. Innerhalb von 20 Jahren steigerte sich seit 1970

der durchschnittliche Medienkonsum von etwa vier auf fünf Stunden täglich und

stieg damit um 25 Prozent. Die Konkurrenz zur klassisch-religiösen Sozialisation
wuchs damit in ganz unterschiedlichen Bereichen rasant an. Wichtig ist aber zu
sehen, dass diese Subjektivitätswelle in der bundesrepublikanischen Gesellschaft
auffallend und nachhaltig mit der Entwicklung im religiösen Feld korrelierte.
Über das «alternative Milieu» und seine Medien breitete sich nun beispielsweise
in der Gesellschaft eine Art Projektrhetorik und -praxis aus. Insbesondere der

Jugendgeneration ging es in Freizeit und Beruf immer wieder darum, «Projekte zu
realisieren», sei es das kollektive Wohnen, sei es das Anstoßen künstlerischer,
politischer, handwerklicher, publizistischer und nicht zuletzt akademischer
Initiativen. "' Auch die Religion wurde in ähnlicher Weise insbesondere unter
formal besser gebildeten jungen Ueuten unabhängig von den Kirchen als persönliches,

synkretistisches Projekt entworfen.

Resümee

Woran es eigentlich gelegen hat? Auf diese Frage kann die kurz angerissene
Fallstudie keine umfassende Antwort geben, wohl aber einige Anstöße dazu, wie
man sich dem Problem weiter nähern kann. Die grundlegende methodische Frage
scheint mir zu sein, wie sich die Konstituierung «subjektiven Sinns» und dessen

Beziehung zur Religion mit theoretischem Anspruch und methodisch kontrolliert

Sven Reichardt/Detlef Siegfried, Das Alternative Milieu. Konturen einer Lebensform,
in: Reichardt-'Siegfried (Hg.). Das Alternative Milieu (wie Anm. 11). 9-26.



404 Thomas Großbölting

fassen lassen. Entscheidend scheint mir dabei ein sozialkonstruktivistischer
Zugriff, der Entscheidungen und Verhaltensmuster des Einzelnen in Beziehung
setzt zu institutionellen Vorgaben und Vermittlungsprozessen. Die Methoden der

oral history sind dabei eine wichtige Komponente, ließen sich aber durch andere

sozial-, kultur- und diskurshistorisch inspirierte Angänge leicht ergänzen.
Gemeinsamer Nenner solcher Forschungen wäre zunächst einmal ein

kritischer Abstand zu den manchmal so wohlfeilen Erklärungen der Großtheorien.
Die Säkularisierungsthese in ihrer kruden Form hilft bei der Analyse ebenso wenig

wie die rein quantitativen Ansätze der älteren Sozialgeschichte: Mit dem bloßen

Auszählen von Konfessionsangehörigen und Mitgliedern in kirchlichen
Verbänden, mit dem Erheben der Zahl von Kommunikanten und der Bestimmung
von Betreuungsrelationen zwischen Priestern und Gläubigen ist es heute sicher
nicht mehr getan, wenn man der Präsenz und Wirkmächtigkeit des Religiösen in

der jüngeren Vergangenheit auf die Spur kommen will.46 Die vielfältigen
«Privatchristentümer» (Friedrich Wilhelm Graf), die sich in den letzten Jahrzehnten

herausgebildet haben - ganz zu schweigen von den zahlreichen hybriden
Religionsformen heutiger Gesellschaften - lassen sich nicht mehr in klaren In- und

Out-Kategorien abbilden. Benötigt werden vielmehr Modelle, die es erlauben,

Religiosität jenseits formeller Mitgliedschaft in religiösen Organisationen analytisch

in den Griff zu bekommen und die verschiedenen Prozesse der individuellen

Aneignung und Distanziening in den Blick zu nehmen. Das kann meines
Erachtens vor allem eine historisch kontextualisierte, qualitativ orientierte Analyse

religiösen Wandels leisten, die in besonderer Weise historisch-anthropologischen,

diskursanalytischen oder auch begriffsgeschichtlichen Methoden
verpflichtet ist.4''

Religionsforschung hat momentan Konjunktur. Ob es gelingen wird, dieses

Interesse auf Dauer zu stellen, wird sich daran entscheiden, inwieweit die

Beschäftigung mit religiösen Phänomenen auch über das eigentliche Forschungsfeld

hinausweist und Anstöße geben kann beispielsweise zu Fragen der

Gesellschaftskonstituierung seit den 1960er Jahren. Wenn diese Integration aber
gelingt, dann kommt einer erneuerten Religionsgeschichte eine wichtige Schnttma-
cherfunktion für eine Zeitgeschichte «nach dem Boom» zu.

Siehe dazu die launigen Überlegungen von David Nash, Reconnecting Religion with Social
and Cultural History: Secularization's Failure as a Master Narrative, in: Cultural and Social
History, 1 (2004), 302-325.
Siehe dazu die anregenden Überlegungen von Callum Brown zur (discursive Christianity):
Ders., The death of Christian Britain (wie Anm. 2).



Religion. Individuum und Gesellschaft 405

Religion, Individuum und Gesellschaft. Ein Versuch zur Erklärung des religiösen Wandels
in den 1960er Jahren

Von vielen Autoren werden die 1960er Jahre als entscheidende Veränderung in der
Gestalt der großen Volkskirchen in Deutschland begriffen. Was aber die Dynamik des

Vorgangs provozierte, ist nach wie vor umstritten. Der Artikel entfaltet den methodischen
Vorschlag, vor allem das Verhältnis von Individuum und Institution, des einzelnen
Gläubigen und der Kirche in den Vordergrund der Analyse zu rücken. Wie der Einzelne/die
Einzelne «subjektiven Sinn» für sich gewann, diesen in die eigene Lebensführung
umsetzte und welche Rolle dabei den Institutionen zukam, die diesen Prozess traditionell
begleiteten - diese Zuordnungen veränderten sich in den 1960er Jahren grundlegend. Das
religiöse Feld stand im Zentrum dieses Prozesses. Am Beispiel des neuzeitlichen Katholizismus

wird entwickelt, wie sich die besondere Sozialform seit Mitte des 19. Jahrhunderts
auf die Innenleitung des einzelnen Kirchenmitglieds konzentrierte. Eben dieser Anspruch
kollidierte dann mit einem neuen Anspruch auf Selbstleiftmg, Autonomie und Authentizität,

wie er als Ideal der persönlichen Lebensführung seit den 1960er Jahren breit verankert
wurde.

Religiöser Wandel Individualisierung - Subjektiver Sinn - Lebensführung - Tradierung.

Religion. Individuum et société. Un essai d'explication du changement religieux dans les
aimées 1960

Beaucoup d'auteurs estiment que les années 1960 témoignent d'un changement central
dans la forme des grandes Eglises populaires d'Allemagne. L'on ne s'accorde toutefois
pas encore sur l'origine dynamique du processus. Cet article propose méthodiquement
d'analyser avant tout la relation entre individuum et institution, entre croyant et Église. La
manière dont chacun/chacune s'est approprié un «sens subjectif» et l'a mis en pratique
dans sa propre existence, tout comme le rôle des institutions qui ont accompagné ce
processus de façon traditionnelle, se sont modifiés fondamentalement dans les années 1960.
Le champ religieux était au centre de ce processus. L'auteur prend pour exemple le
catholicisme de l'époque moderne et présente la manière dont la forme sociale particulière
depuis le milieu du 19 siècle s'est concentrée sur la voie intérieure des membres de l'Eglise.

Ceci coïncide avec une nouvelle prétention à l'autogestion, l'autonomie et l'authenticité,

qui a été largement propagée depuis les années 1960 en tant qu'idéal de style de vie
personnel.

Changement religieux - individualisation - sens subjectif- manière de vivre - transmission.

Religione, individuo e società. Un tentativo di spiegare la trasformazione della religione
negli anni '60

Molti autori considerano gli anni '60 come un periodo decisivo per le trasformazioni
avvenute nelle grandi chiese popolari in Germania. Le conseguenze della dinamica indotta
da questo processo sono peraltro ancora oggetto di discussione. Questo articolo presenta
una metodologia che pone al centro dell'analisi il rapporto tra l'individuo e l'istituzione,
tra il singolo credente e la chiesa. Come il singolo individuo si appropria del «senso
soggettivo», come lo mette in pratica nella condotta della sua vita e quale ruolo hanno le isti-
nizioni che tradizionalmente lo accompagnano in questo percorso - nel corso degli anni
'60 questi processi subirono delle trasformazioni sostanziali. La religione stava al centro
di questo percorso. Attraverso l'esempio del cattolicesimo moderno si mostra come dalla
metà del 19m° secolo il modello sociale si sia concentrato sulla guida interiore del singolo
membro della chiesa. Ed è proprio questa ambizione a scontrarsi con la nuova ambizione
dell'autogestione, dell'autonomia e dell'autenticità, le quali negli anni '60 venivano
considerate modelli ideali di vita.

Trasformazione religiosa - individualizzazione - senso soggettivo - condotta di vita -
tramandare.



406 Thomas Großbölting

Religion, the individual and society. Explaining religious change in the 1960s

Many scholars agree that the 1960s brought a decisive change to the great popular churches

in Germany. But the exact nature of the dynamic underlying these changes remains
contentious. In this paper we propose a methodological approach which puts the relationship

between individual and institution the individual believer and the church at the
centre of the analysis. The traditional role of religious institutions had included supporting
individuals in their search for meaning, but this changed fundamentally in the 1960s, as
individuals began to find their own (subjective meaning) and to realize it in their lives,
with religious issues at the centre of this process. Modem Catholicism offers an interesting

case. From the middle of the 19th century on. its social realization had come to focus
more on the internal life of the individual church member. But in the 1960s this approach
collided with the demand for self-realization, autonomy and authenticity in one's life,
which became widely established as the new ideal.

Religious change - individualization subjective meaning way of life tradition.

Thomas Großbölting, Prof. Dr., Lehrstuhl für neue und neueste Geschichte am Historischen

Seminar der Universität Münster.


	Religion, Individuum und Gesellschaft : ein Versuch zur Erklärung des religiösen Wandels in den 1960er Jahren

