Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 107 (2013)

Artikel: Religion, Individuum und Gesellschaft : ein Versuch zur Erklarung des
religibsen Wandels in den 1960er Jahren

Autor: Grossbdlting, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion, Individuum und Gesellschaft. Ein Versuch zur
Erkldarung des religiosen Wandels in den 1960er Jahren

Thomas GroBbolting

Woran es wohl eigentlich gelegen hat? Diskutiert man in Kirchenkreisen, gleich ob
in evangelischen oder katholischen, tiber die aktuelle Situation der christlichen
GroBkonfessionen, dann steht die Frage nach Kausalititen ganz oben. Viele aktive
Christen und auch Mitarbeiter der Kirchen in Deutschland werten die Lage ihrer
Kirchen als krisenhaft. Schon in der eigenen Erfahrung bestitigt sich oft, was der
Blick in die Mitgliederstatistiken belegt. Die volkskirchlichen Strukturen, die noch
die 1950er Jahre weitgehend prdagten, haben sich verdndert und brechen immer
stirker weg. Auch wenn die Mitgliederzahlen allein kein aussagekréftiger Indi-
kator sind, zeigen sie aber dennoch Trends. Uber 95 Prozent der Bevélkerung wa-
ren nach dem Zweiten Weltkrieg Mitglied einer der beiden groBen christlichen Kir-
chen, aktuell liegt ihr Anteil bei etwas iiber der Hilfte. Allein des demografischen
Wandels wegen und der Uberalterung der Kirchen wird ihr Anteil weiter abneh-
men. Hinzu kommen finanzielle und strukturelle Probleme: Auch wenn in den ver-
gangenen Jahren mit dem Wirtschaftsaufschwung und dem Riickgang der Arbeits-
losigkeit die Kirchensteuereinnahmen wieder steigen, macht sich mittel- und lang-
fristig der Mitgliederriickgang tendenziell auch in den 6konomischen Mdoglich-
keiten bemerkbar. Die weit verzweigten und zum Teil auch personell {ippigen
Strukturen, wie sie insbesondere in der «dagobertinischen Phase» (W. Hauschild)
stindig steigender Einnahmen seit den 1970er Jahren entstanden sind, werden jetzt
tendenziell zur finanziellen Belastung, die nur noch schwer zu schultern ist. Hinzu
kommt, dass der Nachwuchs wegbleibt, nicht nur bei den Glaubigen, sondern auch
unter den «Professionals>: Immer weniger wollen Pfarrer oder Pfarrerin einer der
evangelischen Landeskirchen werden. Noch dramatischer trifft das fiir das Priester-
amt der katholischen Kirche zu, in der die Gemeindeleitung, das Zelebrieren der
Messe und der Zolibat nach wie vor aneinander gekoppelt sind. Was hat diese Ver-
anderung und ihre Zuspitzung eigentlich bewirkt? Diese Fragen driingen nicht zu-
letzt angesichts des auch fiir die Zukunft vorhersehbaren Wandels, dem sich die
Kirchen ausgesetzt sehen.

SZRKG, 107 (2013), 389-406



390 Thomas Grofbolting

Subjektiver Sinn, Lebensfiihrung und Religion

Wann, wie und warum? Befragt man mit dem Interesse an dem zeitlichen Ver-
lauf, den treibenden Kriften und vor allem nach den Griinden flir diesen massi-
ven Wandel die einschldgige religionswissenschaftliche, historische und theolo-
gische Literatur, dann bekommt man in mancher Hinsicht eindeutige Antworten:
Zeitlich lag das Epizentrum der Verdnderung in den 1960er Jahren. Insbesondere
Hugh McLeod hat in seinem bahnbrechenden Werk The Religious Crisis of the
1960s die Jahre zwischen 1958 und 1975 in den Mittelpunkt seiner Analyse ge-
riickt. Er charakterisiert diese als die finale Krise des Christentums. In der Reli-
gionsgeschichte des Westens, so vermutet McLeod begriindet, konnten diese
Jahre einmal als ein dhnlich tiefgreifender Bruch angesehen werden wie die Re-
formation des 16. Jahrhunderts.' Zahlreiche Wissenschaftler schlieBen sich die-
ser Meinung an, wenn auch zum Teil mit anderen Schwerpunktsetzungen. So er-
kldrt beispielsweise Callum Brown das Jahr 1963 zum «turning point» der Ge-
schichte des Christentums in GroBbritannien.” Patrick Pasture und andere
wiederum akzentuieren andere Entwicklungen der 1960er Jahre in ihren gesamt-
europiischen wie auch transatlantisch ausgerichteten Uberlegungen.

Der Konsens zwischen McLeod und anderen Autoren bleibt aber an der Ober-
flache und zerfillt, sobald man den Befund weiter aufzuschliisseln versucht.
«[T]here is considerable disagreement on the precise nature of what actually hap-
pened», so resiimiert Callum Brown die aktuelle Diskussion.* Nicht nur ist der
zeitliche Verlauf umstritten, sondern auch die Frage danach, welche Faktoren
eigentlich diesen Prozess angetrieben haben: War es eine revolutiondre plétzli-
che Verdnderung, die sich mit bestimmten Ereignissen wie dem Zweiten Vatika-
num oder «1968» verbindet? Oder doch eher ein schleichender, in vielerlei Hin-
sicht evolutiondrer Wandel, der trotz einiger besonderer Ausschlige die Moderne
insgesamt begleitet? Wie verhielt sich der interne Wandel innerhalb der Kirchen
zu den zweifelsohne ebenfalls zu verzeichnenden Veridnderungen in der Gesell-
schaft insgesamt? Waren es die neuen Formen der Bibelexegese, der Aufstieg neu-
er theologischer Erkldrungsansitze und das Festhalten an einer als nicht mehr zeit-
gemil empfundenen Sexualmoral, die die Sozialformation Volkskirche hat ero-
dieren lassen? Umgekehrt gilt auch «1968» schon lange nicht mehr vorrangig als
ein im engeren Sinne politisches Ereignis, sondern als Scheitelpunkt eines linger-
fristigen Prozesses sozialer und kultureller Liberalisierung und Informalisierung.

' Hugh McLeod, The religious crisis of the 1960s, Oxford 2009, 1 und 265.

Callum G. Brown, The death of Christian Britain. Understanding secularisation. 1800
2000, London 2009, 1.

Patrick Pasture, Christendom and the Legacy of the Sixties. Between the Secular City and
the Age of Aquarius, in: Revue D’Histoire Ecclesiastique, 99 (2004), 82—117; David
Hilliard, The Religious Crisis of the 1960s. The Experience of the Australian Churches, in:
Journal of Religious Studies, 21 (1997), 209-227.

Callum G. Brown, What was the Religious Crisis of the 1960s?, in: Journal of Religious
History, 34 (2010), 468-479, 468.



Religion, Individuum und Gesellschaft 391

Das Szenario fligt sich meines Erachtens dann zu einem Guss, wenn man das
Zentrum der Analyse zum Umbruch der 1960er neu fokussiert und die beiden
vermeintlichen Alternativen zusammendenkt.” Natiirlich gibt es keinen archime-
dischen Punkt, von dem aus Religion und ihr Wandel zu verstehen sind, allein
schon die Vielzahl von Religionsdefinitionen steht dem entgegen.” Dennoch
scheint bei dem Versuch, die Phase des religiosen Umbruchs in den 1960er Jah-
ren zu erkldren, ein Zusammenhang besonders relevant, nimlich der von Indivi-
duum und Institution.

Was Religion ist (und was eben nicht) unterliegt aus einer sozialkonstrukti-
vistischen Perspektive einem Aushandlungsprozess zwischen Individuen, Grup-
pen, Organisationen, nationalen Gesellschaften und — mit Blick auf das letzte
Drittel des 20. Jahrhunderts — eines zunehmend (vor allem medial) globalisierten
Zusammenhangs.7 Wie der Einzelne «subjektiven Sinn» fiir sich gewinnt, diesen
in Handlungsmuster umsetzt und seine Lebensfiihrung gestaltet, welche media-
len und organisatorischen <Angebote> thm dafiir zur Verfligung stehen und wel-
che er davon nutzt, insbesondere aber wie er sich zu den Institutionen verhilt, die
Lebensfiihrung organisieren und eine entsprechende Autoritit verkdrpern — die-
ses Verhiltnis scheint sich im Ubergang der 1960er und 1970er Jahre stark zu
verdndern. Im Kern dieses Wandels, so mein Ausgangspunkt, stand das religiose
Feld, das Produkt und Promotor dieser Entwicklung war. Gemeinschaften, die
auf monotheistischen Uberzeugungen beruhen, haben von jeher eine besondere
biografische Durchformung des einzelnen Mitglieds fiir sich beansprucht. Be-
sonders aber mit der Innenwendung und Individualisierung der christlichen Reli-
gionen in der Nachkriegszeit verstiarkte sich dieser Zusammenhang zusitzlich.
Diese Verdnderungen biindeln sich wie in einem Brennglas in den «politics of
lifestyle», die Anthony Giddens und andere zu einem zentralen Moment des Um-
bruchs von der Moderne zur Nachmoderne erkldren. Korperverstindnis, Sexuali-
tdt, Geschlechterrollen — diese und viele weitere Komponenten waren nicht nur,
aber auch religios konnotiert, nicht zuletzt durch die besondere Expertise, die
Kirchenvertreter fiir sich auf diesem Feld reklamierten. Um diesem Wandel auf
die Spur zu kommen, scheint mir ein Zugriff hilfreich, der sich einer Erfor-
schung religibser Deutungskulturen im Zusammenspiel von der Konstruktion
«subjektiven Sinns», institutioneller Entwicklung und pastoralen Kommunika-
tionsprozessen bemiiht.*

' Ebd.

®  Detlef Pollack, Was ist Religion? Probleme der Definition, in: Zeitschrift fiir Religionswis-
senschaft, 3 (1995), 163-190.

Vgl. grundlegend James A. Beckford, Social theory and religion, Cambridge/New York
2003.

Vgl. Thomas GrofBbolting, Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland seit 1945, Gottin-
gen 2013.



302 Thomas Grofshélting

Das sich vercindernde Verhdiltnis von Individuum und [nstitution
in den 1960er Jahren

Mit Begriffen wie Nachmoderne, Postmoderne oder reflexive Moderne haben
vor allem Gesellschaftswissenschaftler der verschiedensten gegenwartsnah orien-
tierten Disziplinen einen Wandel zu fassen versucht, der in der Zeitgeschichte
erst seit kurzem aktiv in den Blick genommen wird. In threm viel beachteten
GroBessay «Nach dem Boom» konturieren Anselm Doering-Manteuffel und
Lutz Raphael die Phase seit Beginn der 1970er Jahre als eigenstindige Epoche
der Zeitgeschichte. Ein «Strukturbruch, der sozialen Wandel von revolutionérer
Qualitdt mit sich gebracht hat», grenze die Jahrzehnte seitdem von den Folgejah-
ren ab.” Vor allem das Zusammenspiel verschiedener Entwicklungen, die «Quer-
verbindungen und Wechselwirkungen zwischen funktional getrennten Bereichen
von Politik, Okonomie, Bildung, Wissenschaft oder Religion» hitten einen fun-
damentalen Wandel bewirkt. Schon der Titel «Nach dem Boom» ldsst aber er-
kennen, dass die Autoren Schwerpunkte der Verdnderung vor allem in der
Sphire wirtschaftlicher und technologischer Basisprozesse verorten, von denen
der Postfordismus wie auch die Auflosung der wohlfahrtsstaatlichen Arrange-
ments der Nachkriegszeit hervorstechen.

Mit Blick auf die Religionsgeschichte lisst sich diese Perspektive ebenso pro-
duktiv aufnehmen wie erweitern: In der von Doering-Manteuttel und Raphael
eingenommenen soziookonomischen Perspektive ist das Individuum in seinen
Lebenserfahrungen, in seiner Perspektivierung von Zeit, in seinen Lebensent-
wiirfen und -praktiken nur knapp angedeutet, wenn von der Geschlechterord-
nung, den Korperbildern und der «Sinnsuche in neuen Erwartungshorizonten»
gehandelt wird."” Die Zeitgenossen der 1970er Jahre wie auch sozialwissen-
schaftliche Beobachter dieser Entwicklung haben aber vor allem auf Verdnde-
rungen in diesen Segmenten hingewiesen, um ihre These eines umfassenden
Wandels zu stiitzen. Zeitgendossisch sprach der amerikanische Essayist Tom
Wolfe von der «Me-Decade» (1976), in der die Sorge um die Modellierung der
eigenen Personlichkeit wie auch das eigene Wohlergehen in den Vordergrund
riickten. «No matter whether you managed to renovate your personality ... or not,
you had finally focused your attention and your energies on the most fascinating
subject on earth: Me.» In der Forschung steht beispielsweise die Chiftre «1968»
mittlerweile vor allem filir eine umfassende Lebensstilrevolution und die Ausbil-
dung eines «alternativen Milieus».'' Die Pluralisierung der Lebensstile, der Aus-
gang aus den — auch hier bleibt die Beschreibung mit den GroBvokabeln vollig
grobschlichtig! — soziokulturellen Milieus in die Lebensstilmilieus der 1980er

Anselm Doering-Manteutfel/Lutz Raphael, Nach dem Boom. Perspektiven auf die Zeitge-
~ schichte seit 1970, Géttingen 2008, 10.

" Ebd., 127-131.

""" Sven Reichardt/Detlef Siegfried (Hg.), Das Alternative Milieu. Antibiirgerlicher Lebensstil
und linke Politik in der Bundesrepublik Deutschland und Europa 1968-1983. Gottingen
2010.



Religion, Individuum und Gesellschaft 343

Jahre, die Aufwertung von Jugendkulturen und deren Hineinwachsen vom Rand
ins Zentrum der Gesellschaft, der Wandel von Lebens- und Privatheitsformen
wie auch die Verdnderungen in den Mustern primirer Vergemeinschaftung in
Familie, Freundeskreis und Gesinnungsgruppen — das sind Phanomene, die beim
analytischen Blick auf die Zeit seit den 1970er Jahren stirker als bisher ins
Zentrum der Diskussion riicken (sollten).

Bei diesem Prozess der Fokussierung auf das Individuum und einen verin-
derten Modus der Individualisierung steht die Religion nicht am Rande, sondern
mitten im Zentrum. Zwei Griinde sprechen meines Erachtens fiir diesen Zusam-
menhang, ein allgemeiner und ein sehr spezieller: Schon generell sind vor allem
die monotheistischen Religionen wie keine andere Weltanschauung darauf aus-
gelegt, die Welt und damit auch das Individuum zu deuten und zu lenken. Nicht
von ungefihr verortet die einschlagige Forschung die «Entdeckung des Ich» im
mittelalterlichen Christentum. Uber das Konstrukt einer individuell zuzurechnen-
den Schuld entwickelte sich ein spezifisches Siindenbewusstsein und damit ver-
bunden eine bestimmte Vorstellung von Individualitit. '

Diese allgemeine Anlage hat sich in besonderer Weise dann im 19. und 20.
Jahrhundert entwickelt, wie Staff Hellemans am Beispiel des neuzeitlichen Ka-
tholizismus gezeigt hat: Aus einer vormals von der weltlichen Macht abhidngigen
Kirche wurde eine unabhéngige, aut Rom zentralisierte Massenorganisation, die
in der Lage war groBfldchig und weit ausgreifend zu mobilisieren. Lange vor der
Arbeiterbewegung und anderen politischen Gruppierungen entstand im letzten
Drittel des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts ein weit verzweigtes Kommu-
nikations- und Versammlungsnetz, das weit in die Welt der Professionen hin-
einreichte.

Damit verband sich eine besondere Engfithrung des Verhiltnisses von Insti-
tution und Individuum: Im Zuge der Ultramontanisierung wurden die Formen
des katholischen Lebens, die Glaubenssitze, der Kultvollzug wie auch die An-
forderungen an die Alltagsgestaltung des Einzelnen ndher zusammengefiihrt.
«Zum ersten — und letzten — Mal in der Geschichte wurde das Leben der einfa-
chen Katholiken umfassend und bis in die penibelsten Details (z.B. den eheli-
chen Geschlechtsverkehr) festgelegt und gesteuert.»"” Dem Anspruch nach sollte
die Lebensfithrung der Kirchenmitglieder «von der Wiege bis zur Bahre» katho-
lisch durchformt sein."* Natiirlich ist dieses Ideal nicht erfiillt worden, selbst zu
den Hochzeiten des katholischen Milieus hat es eine Reihe von Abweichungen
und Eigensinnigkeiten gegeben. Aber als Norm, auf dessen Horizont hin sowohl

Karl-Heinz Ohlig, Christentum, Individuum, Kirche, in: Richard van Dilmen (Hg.), Ent-
deckung des Ich. Die Geschichte der Individualisierung vom Mittelalter bis zur Gegenwart,
Kéin 2001, 11-40.

Staf Hellemans, Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Modemne
aus der Sicht des religiosen Modernisierungsparadigmas, in: Schweizerische Zeitschrift fiir
Religions- und Kulturgeschichte, 99 (2005), 11-35, 31.

Michael Kloécker, Katholisch, von der Wiege bis zur Bahre. Eine Lebensmacht im Zerfall?
Miinchen 1991.



394 Thomas Grofibélting

Befiirworter wie auch Gegner diskutierten, blieb diese Kongruenz von religioser
Deutung und Lebensfiihrung weitgehend unhinterfragt. Insbesondere im ver-
meintlichen religiosen Friithling der frithen Bundesrepublik ergab sich eine Alli-
anz von Politik, Kirchen und veroffentlichter Meinung, die diesen Komplex von
Moralvorstellungen auch institutionell festigen konnte. Die Familienpolitik der
Regierungen Adenauer, die staatliche Regulierung in Kunst- und Filmwirtschaft,
aber auch viele Formen der «hinkenden Trennung» von Kirche und Staat sind
plastische Beispiele dafiir, wie christlich-kirchliche Initiativen und Wertvorstel-
lungen ver«staatlicht» und in die allgemeine Politik tiberfithrt wurden."

Diese besondere Konstellation kollidierte in den 1960er Jahren mit einer ver-
anderten Ich-Konzeption. Was den Einzelnen ausmachte, wie er (oder sie) sich
geben sollte und wie er das tat — diese Vorstellungen wandelten sich. In der abs-
trakten Sprache der Soziologie ist dieser Befund oftmals beschrieben worden: Im
Ubergang der 1960er und 1970e Jahre entlieB die Auflosung traditionaler Struk-
turen den Einzelnen aus gewachsenen Bindungen. An die Stelle von Bindungen
und Zwang traten individuelles Auswahlverhalten und eigene Entscheidungen.
Das (nach)moderne Individuum muss seine Identitdt bewusst und reflexiv schat-
ten. Der Einzelne ist in die Lage versetzt oder — so die Kehrseite dieser Entwick-
lung — dazu gezwungen, aus verschiedenen Moglichkeiten seinen Lebensweg zu
wihlen und diesen zugleich fiir sich und andere mit Sinn zu fiillen. Das Indivi-
duum wurde so, um es in den Worten Robert N. Bellahs zu sagen, zunehmend
«verantwortlich fiir die Rollen, die es spielt, und die Verpflichtungen, die es ein-
geht, und zwar nicht durch die Autoritdt hoherer Wahrheiten, sondern aufgrund
der Lebenserfahrung, wie sie vom einzelnen Individuum beurteilt wird.»'®

Auch wenn wir noch wenig dartiber wissen, ob und wie sich der Einzelne an-
ders orientierte, schlug sich diese neue Orientierung doch medial nieder: Uber
den «Lifestyle» wurden und werden Individualisierung und Selbstformung zum
Thema eines publikumstrichtigen Mediensegments. Ein «Makeover», ein radi-
kaler Neuanfang also, wird fiir viele Aspekte des Lebens nicht nur beschrieben,
sondern in vielen Medien sogar als wiinschbares Ziel herautbeschworen. Diese
spezifische Literatur, die vom Selbsterfahrungsratgeber bis zum Karriere-Guide
reicht, produziert eine hoch ambivalente Haltung, ermuntert sie doch einerseits
zur Individualitdt, um andererseits die neuen Bahnen der Konformitét deutlich
vorzuzeichnen. Individualitat ist aus dieser Perspektive zundchst der Anspruch
des Einzelnen auf die Freiheit, einen Trend auszuwihlen, thm zu folgen oder thn
auch zu verwerfen — und gleichzeitig auch die vorgefiihrte Warnung davor, den
sozialen Tod zu sterben, wenn man sich auflerhalb des gesellschaftlichen Main-
streams und seiner Anpassungszwinge bewegt. Ohne den Trend als Ganzen
schon bemessen zu konnen, ldsst sich der Wandel doch sozial- wie auch kultur-

" Besonders plastisch bei Sybille Steinbacher, Wie der Sex nach Deutschland kam. Der

Kampf um Sittlichkeit und Anstand in der frithen Bundesrepublik, Miinchen 2011, 26-49.
'® Robert N. Bellah, Habits of the heart. Individualism and commitment in American life,
Berkeley 2008, 47.



Religion, Individuum und Gesellschaft 395

historisch vielfach belegen. Die verdnderte «Kunst des Diskutierens», das «Dar-
iiber Reden», der Anstieg der Selbstthematisierung in Psychotherapie und Alltag
— diese neuen Formen der Alltagskommunikation sind nur ein Beleg fiir die Ver-
inderung.'” Dagegen stehen — auch das darf hier nicht vergessen werden — man-
nigfaltige Phdanomene der Traditionsverhattung, der Beharrung und der Resi-
lienz, die die zum Teil emphatische Uberbewertung der Verinderung in der So-
ziologie dampfen miissen.

Was empirisch tatsdchlich noch zu untersuchen ist, liegt aus der theoretischen
Perspektive fiir das religiose Feld aut der Hand: Eine automatische und unre-
flektierte Bindung an ein religidses System oder eine sonstige Weltanschauung
sind mit dieser neuen Form der Individualisierung prinzipiell in Frage gestellt.
Die vormals selbstverstindliche Ubernahme von Dogmen, Riten und Moralvor-
stellungen, in deren System man von Geburt an hineinsozialisiert wurde, wan-
delte sich zur Ausnahme. Das Hinterfragen, das personliche Aneignen und gege-
benenfalls das Verwerfen der Tradition avancierten zur Regel. Religiositidt wurde
zu einer Option unter mehreren. Die Gesellschaft verdnderte sich, so Charles
Taylor, von einem Sozialzusammenhang, in dem «es praktisch unmoglich war,
nicht an Gott zu glauben, zu einer Gesellschaft [...], in der dieser Glaube auch fiir
besonders religiose Menschen nur eine menschliche Moglichkeit neben anderen
ist.»'® Die Option des Nicht-Glaubens war geistesgeschichtlich spitestens mit
der Aufkldrung des 18. Jahrhunderts bekannt, kam aber nur als Randphd@nomen
zum Tragen. Religiose Dissidenz oder eine aktive Religionslosigkeit waren in
der Vormoderne die Ausnahme, die die Regel bestdtigte. Im letzten Drittel des
20. Jahrhunderts schlug diese Denk- und Verhaltensmoglichkeit hingegen auch
sozialgeschichtlich breit durch und erfasste nahezu das gesamte religiose Feld.

Fokussiert man den Blick auf Deutschland, dann ldsst sich auch eine landldu-
fig weit verbreitete Fehleinschitzung korrigieren: In den 1960er Jahren waren es
vor allem die beiden christlichen GroBkonfessionen, die von dieser «neuen Indi-
vidualisierungsrunde»'” der 1960er und 1970er Jahre umfassend geschiittelt wur-
den. Entgegen der landlaufigen Meinung traf diese Verdnderung nicht alle GroB8-
organisationen gleichermafBen. Gewerkschaften, Parteien, aber auch Freizeit-
organisationen verzeichneten bis in die 1970er Jahre hinein durchaus eine gegen-
teilige Entwicklung In der Bundesrepublik konnten beispielsweise die Gewerk-
schaften niemals hohere Mitgliederzahlen vermelden als in diesem Jahrzehnt.
Auch mit Blick auf das Engagement und insbesondere die Streikbereitschaft
ihrer Mitglieder waren die 1970er Jahre ein goldenes Jahrzehnt.”” Ahnliches gilt
fiir die Parteien, deren Mitgliederschwund verstirkt seit Mitte der 1980er Jahre

"7 Vgl. z.B. Nina Verheyen, Diskussionslust. Eine Kulturgeschichte des «besseren Argu-

ments» in Westdeutschland, Gottingen 2010; Reichardt/Siegfried (Hg.), Das Alternative
Milieu (wie Anm. 11).

Charles Taylor, Ein sdkulares Zeitalter, Frankfurt a. M. 2009, 15.

Hellemans, Transformation der Religion (wie Anm. 13), 28.

Michael Schneider, Kleine Geschichte der Gewerkschaften. Thre Entwicklung in Deutsch-
land von den Anfingen bis heute, Bonn 2000.

19
20



396 Thomas Grofsbélting

einsetzte. Im organisierten Sport beispielsweise verdoppelte sich in den 1970er
Jahren die Mitgliederzahl der hier zusammengeschlossenen Vereine von 8,3 Mil-
lionen auf 15,2 Millionen nahezu.*’

Was bedeutete das Autkommen der Option von Glaubensterne fiir das religio-
se Feld? Entledigte sich nun — iiberspitzt gefragt — das vormals geknechtete Indi-
viduum seiner Ketten, zu denen die Religion von Kritikern wie Karl Marx und
anderen hinzugezihlt wurde? Konnte der Einzelne nun frei wihlen und zu sei-
nem «wahren Ich» finden? Im Uberschwang der Postmodernediskurse ist gele-
gentlich eine solche Emanzipationsgeschichte erzahlt worden. Dabei bleibt auer
Acht, wie stark die individuelle Suche nach Sinnstiftung eingebunden ist in die
mentalen Strukturen und ithre mediale Vermittlung. Der Mensch ist nicht freier,
sondern er bewegt sich in anderen Zusammenhéngen und Entscheidungszwin-
gen. Was sich in diesem Schwange dndert ist aber der individuelle Blick auf die
Institutionen und ihre Form der Legitimierung. Es sind nicht mehr Tradition,
Hergebrachtes und aus verschiedenen Quellen abgeleitete Autoritit, die etwas als
richtig und gerechtfertigt erscheinen lassen. Stattdessen wird Glaubhattigkeit we-
sentlich durch das Diskursive, durch Uberzeugung, durch Authentizitit, das
Eins-Sein mit sich selbst und mit der Umgebung erzeugt. Diese Anspriiche wer-
den vermehrt auch auf lebens- und alltagsprigende Institutionen ibertragen und
damit zum MaBstab der Bewertung und ihrer Legitimitt.**

Wo die Selbstthematisierung an Attraktivitit gewinnt, da verindert sich damit
auch das religiose Feld. Auch im Religiosen sind es Angebotsstrukturen und
Sprachregelungen, die die religiosen Angebote markieren, aus denen der Ein-
zelne wihlen oder von denen er sich abwenden kann. Individualisierung macht
den Einzelnen weder gliicklicher noch ldsst sie diesen authentischer oder mit sich
selbst versohnt erscheinen. Die Moglichkeit der Wahl birgt den Zwang zur Aus-
wahl. Wie das Ergebnis dieses Prozesses ausfillt, ist hochst ambivalent. Natiirlich
wird derjenige, der sich von Religion bedriickt fiihlte, eine Befreiung empfinden.
Andere aber, die eine diffuse Sehnsucht nach Religion artikulieren, kénnen diese
inhaltlich nun weniger prézisieren und bleiben religios heimatlos zurtick.

Abstrakt ldsst sich sagen, dass diese neue Form der Individualitdt zunichst
einmal inkompatibel ist mit den traditionellen Formen der Religion, in denen der
Verweis auf das Althergebrachte moralisches Gewicht produziert und ein Wan-
del zundchst einmal skeptisch gesehen wird.

Statistisches Bundesamt (Hg.), Datenreport. Zahlen und Fakten iiber die Bundesrepublik
Deutschland, Bonn 1983, 151. Vgl. dazu Frank Losch, Grenzen der Individualisierung: So-
ziale Einpassungen und Pluralisierungen in den 1970/80er Jahren, in: Thomas Grof3-
bolting/Massimiliano Livi (Hg.), Nach der Moderne? Italien und die Bundesrepublik
Deutschland in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, Berlin 2014 (im Druck).

Charles Taylor, The ethics of authenticity, Cambridge 1992; Hans Joas, Glaube als Option.
Zukunftsméglichkeiten des Christentums, Freiburg 1. Br. 2012. Vgl. auch Andreas Reck-
witz, Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der biirgerlichen Moderne
zur Postmoderne, Weilerswist 2006, 555-587.



Religion, Individuum und Gesellschaft 397

In dem MalBe, in dem die konfessionellen und milieuspezifischen Vorgaben
erodierten, biiiten auch die normativen Vorgaben der Kirchen an alltagswelth-
cher und lebensgestaltender Bindekraft ein. Die Religion diffundierte, sie plurali-
sierte und individualisierte sich, das aber in durchaus unterschiedlichen Formen:
In Nordamerika beispielsweise fanden die neuen Individualisierungsanspriiche
und -praktiken ihr institutionelles Gegenstiick immer weniger in den mainline
churches protestantischer Pragung oder im Katholizismus, sondern vor allem in
den charismatischen Formen des Christentums. «Born again» als das Verspre-
chen einer spirituellen Wiedergeburt steht in diesem Kontext fiir den moglichen
radikalen Identitdtswandel.

In Europa blieben christliche Erweckungsbewegungen eher randstiandig. Al-
lenfalls im New Age, in der Esoterik wie auch in anderen Formen von Spiritua-
litiit zeigen sich dhnliche Tendenzen.” Gemeinsam ist ihnen, dass sie eine straffe
kirchliche Organisation vermeiden, sowie ganzheitlich und auf subjektive Erfah-
rungen der Transzendenz ausgerichtet sind.** Fokussiert man auf Deutschland,
dann zeigt sich der Wandel am stérksten innerhalb der Religionsgemeinschaften
selbst: Nach wie vor sind in Deutschland die Volkskirchen die gréfiten Anbieter
von Religion, haben sich allerdings intern stark verandert.”” In der volkskirchli-
chen Praxis hat sich beispielsweise der Katholizismus von der «Anstaltskirche»
weit entfernt und selbst neue, stark individualisierte und im Vergleich zu frither
stark diversifizierte Formen der Verkiindigung und des Glaubenslebens ausge-
bildet.

Katholische Studierende in den 1950er und 1960er Jahren —
eine Fallstudie

Aufgabe der Geschichtsforschung wird es sein, die zum Teil hoch abstrakten Be-
schreibungen der Gesellschaftswissenschaften empirisch «herunterzubrechen»
und auf diese Weise zu modifizieren. Bastel-, Patchwork-, Bricolage-Religiosi-
tat... — Religionssoziologie und Pastoraltheologie haben eine ganze Reihe von
Begriffen gepriagt, um die Individualisierungen von Glaubensleben und Glau-
benspraxis zu benennen. Umfassend analysiert erscheinen diese Verdnderungen
bislang noch nicht. In den wenigen Studien dazu sind vor allem die Rand-
bereiche religiosen Lebens im Blick.

* Pascal Eitler, «Alternative» Religion. Subjektivierungspraktiken und Politisierungsstrate-

gien im «New Age» (Westdeutschland 1970-1990), in: Reichardt/Siegfried (Hg.), Das Al-
ternative Milicu (wie Anm. 11), 335-352.

Vgl. Hubert Knoblauch, Populire Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft,
Frankfurt a. M./New York 2009, 41. Claudia Lepp, Protestanten im New Age. Evangelische
Kirche und neue religiose Bewegungen in der Bundesrepublik wihrend der 1970er und 80er
.. Jahre, in: Christoph Schwbel (Hg.), Gott — Gotter — Gotzen, Leipzig 2012, 551-568.

= Pointiert vgl. Helga Frisch/Manfred Kétterheinrich, Volkskirche ohne Kirchenvolk. Wie be-

dient die Kirche ihre «Kunden», Frankfurt a. M. 1986.



398 Thomas Grofibolting

Hochspannend erscheint es mir hingegen zu untersuchen, wie sich diese Ver-
dnderungen gerade in den Kernbereichen der traditionellen Konfessionsgemein-
schaften durchgesetzt haben. Wie gestalteten Christen in dieser neuen Uniiber-
sichtlichkeit i1hre personliche religiose Sinnsuche? Welche neuen religiosen
Sprach- und Ausdruckstormen entwickelte man, um Glauben in individuelle All-
tagsrealitidt zu iibertragen? Und welche Uberschneidungen, aber auch Abgren-
zungen gab und gibt es zu Formen anderer und insbesondere neureligiéser Tradi-
tionen und Anbieter?

Nur wenige Studien geben flr Deutschland Auskunft tiber die individuelle
Aneignung religioser Transzendenzvorstellungen und den Wandel bei der Kon-
struktion subjektiven Sinns.”® Zwar sind bereits zahlreiche oral-history-Projekte
betrieben worden, in denen die Weitergabe erinnerter Geschichte auf generatio-
nelle Muster und Prigungen untersucht wurde. Dabei wurden aber kirchliche
oder religidse Erfahrungen und Orientierungsmuster meist ausgeblendet. Das ist
deshalb besonders bedauerlich, weil der Erkenntniswert solcher Studien hoch ist.
lhre Ergebnisse liefern wichtige Ergidnzungen und Korrektive zu den grofBflachi-
gen, aber wenig erkldarungskriftigen Prozessbegriffen wie «Sikularisierung»,
«Individualisierung» oder «Privatisierung». In diesem Sinne und in vorbildlicher
Weise hat beispielsweise Christian Schmidtmann katholische Studentinnen und
Studenten der 1950er und 1960er Jahre befragt.”” Solche Studien rekonstruieren
nicht Geschichte, sondern legen in den untersuchten Gruppen die Erfahrungen
frei, die sich in verschiedenen Lebensabschnitten aufgeschichtet haben. Damit
bilden sie sozialgeschichtlich-quantitativ keinen reprisentativen Querschnitt ab.
Dennoch verdeutlichen sie qualitativ die lebensweltlichen Mechanismen und die
Logik, nach der sich Einzelne zu kirchlichen Vorgaben und ihrer eigenen Reli-
giositit verhalten.”

Auf der Ebene der Erinnerungen sind klare Schnitte oder Briiche kaum nach-
zuweisen. Statt konsistenter Zielpunkte iiberwiegen in der individuellen Aneig-
nung Ambivalenzen, Inkonsistenzen und Unklarheiten.”” Im Grundtenor werden
die sechziger Jahre von den befragten katholischen Christen als eine «seltsame
Zeit» ermnert, in der nach neuen Orientierungen gesucht wurde. Die Hinter-
grundfolie dafiir bietet ein relativ geschlossenes Milieu, in der der Alltag durch
die kirchlich-religiose Taktung der Zeit gepragt war. Auch wenn sich wihrend
der ersten Jahrhunderthiltte im individuellen Verhalten viele Themen der Kir-
chendistanzierung abzeichnen, werden sie erst in der zweiten Jahrhunderthilfte

26

Als Ausnahme siehe Andreas Heller/Therese Weber/Oliva Wiebel-Fanderl (Hg.), Religion
und Alltag. Interdisziplindre Beitrdge zu einer Sozialgeschichte des Katholizismus in le-
bensgeschichtlichen Aufzeichnungen, Wien 1990.

Siehe hierzu und den folgenden Ausfilhrungen die exzellente Studie von Christian
Schmidtmann, Katholische Studierende 1945-1973. Eine Studie zur Kultur- und Sozialge-
schichte der Bundesrepublik Deutschland, Paderborn 2006.

Vgl. Andreas Heller, Zur Sozialgeschichte des Katholizismus in lebensgeschichtlichen Erin-
nerungen, in: Heller/Weber/Wiebel-Fanderl (Hg.), Religion und Alltag (wie Anm. 26), 297.
Vgl. Schmidtmann, Katholische Studierende (wie Anm. 27), 479.



Religion, Individuum und Gesellschaft 399
ausgelebt.”’ Besonders deutlich treten Erosions- und Transformationsprozesse in
den Erinnerungen katholischer Studierender in den 1950er und 1960er Jahren
hervor: Vor allem die jiingeren unter ithnen, die ab der zweiten Hilfte der fiinfzi-
ger Jahre an die Universitdten kamen, entwickelten ein ausgeprigtes Generatio-
nenbewusstsein. Weniger als die dlteren Kommilitonen waren sie von National-
sozialismus und Krieg geprdgt. Das «gut katholische» Elternhaus und der Zu-
sammenhang des Heimatdorfes waren in dieser Gruppe ein wichtiger Topos der
generationellen Selbstverortung.’' Das katholische Milieu wird dabei durchaus in
seinen Ambivalenzen erinnert: Die Enge der konfessionellen Welt wird mit po-
sitiven Erlebnissen in der katholischen Jugendkultur kontrastiert. Insbesondere
Fahrten und Lager tauchen in den Erinnerungen immer wieder als Sonderberei-
che eines unabhingigen, selbstbestiminten und dynamischen Lebens auf. Ailes in
allem dominiert die Erfahrung einer geschlossenen und in sich stimmigen Welt.
In diesem Sinne berichtet beispielsweise der Journalist Herbert Riehl-Heye von
seiner Jugend in einem bayerischen Wallfahrtsort: «In Altotting haben wir beti
der Lichterprozession <Maria zu lieben> gesungen; und dann haben wir im Cafe R.
bis spdt in die Nacht hinein den Musikautomaten mit dem Wunsch nach dem
immer selben Song geflittert, damit Mr. Frank Sinatra der Kellnerin Rosi klar-
machte, daB die Lady ein Tramp sei. Wenn uns endlich der amtierende Liebhaber
der Kellnerin Rosi gewaltsam hinausgeworfen hat, nannten wir ihn eine bléde Sau
und gingen vielleicht dafiir zum Beichten. Es hat alles prima zusammengepalt.»*>

In diesem geschlossenen und intakten Milieu entwickelten viele der ménnli-
chen Angehorigen dieser Studentenjahrgénge eine relativ starke Politisierung. Im
Vergleich zu friheren Alterskohorten waren sie von einer «engen Verquickung
von ethischer Norm, politischem Imperativ und konkreter Aktivitit»’® geprigt.
In ihren Erinnerungen artikulieren sie diese Haltung deutlich. «Ganz einfach, die
Hinwendung zur Gesellschaft liegt sozusagen in der Verantwortung des Chris-
ten», so erinnert sich beispielsweise der Laientheologe und Kirchenmitarbeiter
Hans Kath.* Politisches Engagement sei dabei auf einem Weltbild gegriindet
gewesen, welches auf klaren Positionierungen und Abgrenzungen basierte. Mo-
tive wie die «Adoration» Konrad Adenauers, eine kdmpferische Ablehnung der
SPD und «Russenfurcht», die sich aus den Erzdhlungen der Eltern tiber Kriegs-
und Gefangenschaftserlebnisse ebenso speisten wie aus dem Antikommunismus
des Kalten Krieges, werden wiederholt als prigende Sozialisationselemente und
Fixpunkte der eigenen Sozialisation genannt. Die Mitarbeit im Jugendverband
war ein ebenso verbreitetes Handlungsmuster wie die Arbeit in der CDU. Ganz
im Sinne der engen Verquickung von Kirche und Gesellschaft griff der Glaube

30

. Vgl. Heller, Zur Sozialgeschichte des Katholizismus (wie Anm. 28), 298.

Vgl. Schmidtmann, Katholische Studierende (wie Anm. 27), 423.
Herbert Riehl-Heyse, Ach, du mein Vaterland. Gemischte Erinnerungen an 50 Jahre Bun-
desrepublik, Miinchen 2000, 156,
“ Schmidtmann, Katholische Studierende (wie Anm. 27), 458.
Ebd., 457.

33



400 Thomas Grofibolting

in die Welt tber. «Der EinfluB} eines wiedererstarkten und restrukturierten ka-
tholischen EinfluBbereichs» prigte den «Wertehimmel der Aufwachsenden».”
Zugleich wirkten diese Uberzeugungen weit in den Alltag hinein, viele Entschei-
dungen und Handlungen waren auf diese Weise hochgradig mit Bedeutung auf-
geladen: Nicht nur mit der Wahl einer politischen Partei, sondern auch mit einem
bestimmten Kleidungsstil oder Musikgeschmack positionierte man sich in der
Selbstwahrnehmung wie auch flir die Mitmenschen fiir oder gegen die hoch pri-
senten Milieustandards.

Die Milieuverhaftung dieser Generation reichte vielfach nicht «von der Wiege
bis zur Bahre», sondern endete mit der Immatrikulation.® Mit dem Beginn des
Studiums 18ste sich aus Sicht der Interviewpartner die geschlossene und zumeist
als stimmig empfundene Lebenswelt der Kindheit und frithen Jugend auf, weitete
sich doch der rdumliche wie auch weltanschauliche Horizont enorm. ««Verdnde-
rung» ist ein wesentliches Lebensthema praktisch aller seit der zweiten Halfte der
30er Jahren Geborenen.»’’ Als einschneidende Erfahrung werden dabei von
vielen der Weggang aus der religios geprdgten Lebenswelt und die Konfronta-
tion mit anderen Anschauungen und Denksystemen genannt. So markiert die
1929 geborene Historikerin und Lehrerin Johanna Ehler eine deutliche Grenze
zwischen der Lebenswelt ihrer Kindheit und Schulzeit einerseits und der Univer-
sitdt andererseits. Besonders kontrastiert sie den schulischen Deutschunterricht
an einem von Nonnen geleiteten Gymnasium von threm Studium der Germanis-
tik: Da «hatten wir immer fleiBig Rilke, Wichert, Gertrud von Le Fort und Lang-
gédsser gelesen; sie waren alle nahe bei Gott und jetzt (lacht) wurden die ... ka-
men {berhaupt nicht vor, die Klassik kam wohl vor, Klassik, Realismus alles
mogliche, aber schon bei den Interpretationen war deren Beziehung zu Gott
einfach kein Ansatzpunkt mehr.»*® Ahnliche Erfahrungen formuliert sie als Ein-
driicke aus ihrem Geschichtsstudium und resiimiert ihre Erfahrungen:

«Die Dinge, die ich eigentlich fiir zentral gehalten hab, die waren plotzlich irgend-
wie verschwunden. [...] Das war eigentlich fiir mich tiberraschend, weil ich gedacht
hatte, ja ohne das je zu reflektieren, daB alle Leute irgendwie dhnlich wie dieses
doch religits durchsittigte Milieu von der Schwesternschule, also dal3 sich das fort-
setzen wiirde. Ich war echt tiberrascht und es hat ne Weile gedauert, bis ich mir klar
machte, da3 da ganz andere Sterne vorne hingen.»

In dhnlicher Weise berichtet der 1961 diplomierte Astrophysiker Klaus Brein-
teld von der tiefgreifenden Erfahrung, wie das Fachstudium auch eine neue
Denkhaltung beftrderte: den Anspruch ndmlich, sich der jeweiligen Rationalitit
von Aussagen durch ein individuelles Verfahren zu vergewissern.”

" Ebd., 433f.

* gl ebd., 417.

Ebd., 467.

Dieses Zitat und das folgende ebd.. 443.
Ebd.

38
39



Religion, Individuum und Gesellschaft 401

Auf diese Weise avancierte das eigene Gewissen zu einer wichtigen Refle-
xionsinstanz. Kirchliche Vorgaben und Milieustandards waren damit nicht obso-
let, mussten sich aber tendenziell in Konfrontation mit einem neuen Denkstil und
vor dem eigenen Gewissen bewihren. Insbesondere Theologiestudenten berich-
teten von eindriicklichen Lernerfahrungen wihrend ihres Studiums, die beacht-
liche Auswirkungen auf ihre personliche Aneignung von Religion, Katholizis-
mus und Kirche gehabt hitten. Prinzipiell wurden die normativen Vorgaben und
der Modus ihrer Ableitung aus Tradition und Schrift als hinterfragbar und dis-
kutierbar erkannt. Eine besondere Rolle spielten dabei die Neuaufbriiche in der
Exegese des Neuen Testaments. Mit der historisch-kritischen Methode wurden
verschiedene vormals als wahr angesehene Gegebenheiten fraglich. So berichtete
Katharina Strate von der Erschiitterung, die sie als Laientheologin empfand, als
die Existenz der Heiligen Drei Konige oder die Jungfrauengeburt als historische
Tatsachen in Frage gestellt wurde. «Als ich das zum ersten Mal horte, was ja
heute so gidngige Meinung ist, aber da erinner ich mich noch, wie mich das doch
sehr bewegt hat, diese historisch-kritische Methode.» Im Gegensatz zu den ilte-
ren Studierenden, die sich als Menschen mit «grofler Souverdnitit und Sicherheit
in threr religiosen Orientierung und Praxis» inszenierten, berichteten die Be-
fragten der jlingeren Generation von starken Rickwirkungen der theologischen
Neuerungen auf die individuelle religiose Praxis.

In ihren Beschreibungen erkldren die Interviewpartner die Verdnderungen in
Religiositdt und Lebensstil weniger mit spektakuldren Erlebnissen, sondern vor
allem als eine «langsame Umorientierung».** Eine zentrale Rolle spielen dabei
nicht nur Beobachtungen von «Doppelmoral» einzelner, die die katholische
Sinnwelt in Frage stellen. Auch Anderungen im katholischen Kosmos selbst
wurden zum Anlass eigener Neuorientierung. So erinnert der Journalist Riehl-
Heyse, der sich zuvor als eifriger Stérer von Wahlkampfveranstaltungen der
Opposition beschrieben hatte, den bleibenden Eindruck, den die Einladung des
SPD-Politikers Herbert Wehner an die katholische Akademie in Miinchen auf
ithn machte. «[M]an kann sich kaum noch vorstellen, wie beleidigt die gutkatho-
lischen Kreise gewesen sind iiber einen solchen Verrat. Und wie groll meine Ge-
nugtuung dariiber war, als ich der Mutter von dem unerhérten Vorgang berichten
konnte, auch davon, dafl der SPD-Politiker Georg Leber angeblich richtig katho-
lisch war.»*' In #hnlicher Weise wirkten die Ereignisse auf dem Katholikentag in
Essen 1968 nach, die er als besonderes Zeichen fiir die «neue Zeit» erinnert.

«Wieviel sich zu dndern beginnt im Vaterland, lemnte ich zuerst ausgerechnet bei
einem Katholikentag, wo es aber auch besonders auffillt, mir ganz besonders:
Weil} ich denn nicht von zu Hause, wie staatstragend, lammfromm und langweilig
Katholiken sind? [...] Und jetzt hat also der Papst Paul seine beriihmte Enzyklika
gegen die empfingnisverhiitende Pille verfaBt — und ausgerechnet von den deut-
schen Katholiken bekommt er dafiir am meisten Arger [...]. Brandreden gegen

" Ebd., 467.
‘' Riehl-Heyse, Ach, du mein Vaterland (wie Anm. 32), 75f.



402 Thomas Grofbolting

Papst und Bischéfe werden gehalten, offene Aufrufe gibt es zum Ungehorsam. [...]
Diirfen die jungen Menschen, die nun dauernd den Ton angeben, das alles tiber-
haupt? Sie tun es jedenfalls, und kein Blitz schligt ins Gebilk der Grugahalle».

Als die Verschiebungen im katholischen Bereich sichtbar und beobachtbar
wurden, begann fiir viele der Befragten eine Phase, in der die eingeiibten Dicho-
tomien hinterfragt wurden. Insbesondere kam dabei die traditionelle Bindung
von Katholischer Kirche und CDU auf den Priifstand. «Wir hatten ja nichts ge-
gen die CDU. [...] Sondern gegen diese Verquickung von Katholizismus und
Adenauerstaat. Das war etwas, was wir nicht wollten», so der im Ruhrgebiet auf-
gewachsene, spitere Journalist und Kritiker des konservativen Opus Dei, Peter
Hertel.* Aber auch bei der Mehrheit, die der CDU verbunden blieb, @nderte sich
die Begriindung in der Selbstdarstellung. Das Kreuz auf dem Stimmzettel fiir die
CDU oder die CSU wurde nun mit genuin politisch-weltlichen Griinden erklért.
«Die konfessionelle Identitit allein begriindete keine spezifische politische Ent-
scheidung mehr.»*

In vielen weiteren Punkten erzéhlten die Studierenden der sechziger Jahre von
threm Christentum und ihrer Christlichkeit als einer von der Kirche unabhingi-
gen Grofe. Selbst in dieser stark kirchlich gebundenen Gruppe wurde der Ein-
zelne oder die Einzelne immer stirker Gestalter des eigenen Glaubens. Diese
Entwicklung bedeutete nicht, dass die Bindungen an die religiose Gemeinschaft
plétzlich abgebrochen wiren. Aber die Art und Weise, wie die bisherigen Tradi-
tionen nun erkldrt und vor dem eigenen Gewissen plausibel gemacht wurden,
dnderte sich grundlegend. Das tégliche Tischgebet, der sonntédgliche Kirchgang,
die Teilnahme an der Fronleichnamsprozession oder dhnliche Aktivitidten wur-
den nicht mehr als gegeben hingenommen, sondern in Frage gestellt und disku-
tiert. Damit konnte man sie prinzipiell auch ablehnen.

Eine zweite sehr grundlegende Entwicklung deutet sich in den Interviews an:
Die Rituale und Formen der Frommigkeit verloren an Bedeutung fuir das christli-
che Selbstverstandnis, wihrend dem praktisch karitativen oder politischen Wir-
ken des Einzelnen hingegen religiose Dignitat zugesprochen wurde. Glauben
sollte in der Praxis wirksam werden und gesellschaftlich Relevanz zeigen, dann
galt er den befragten Vertretern dieser Generation als richtig. Fiir ihr eigenes
Verhalten hatte das groBBe Konsequenzen. Statt Frommigkeit im Stil ihrer Eltern-
generation weiterzuleben, dnderten viele auch der stark gldubigen Studenten ihre
eigene durchaus als religios empfundene Praxis. «Statt zur Messe zu gehen,
schrieb man kritische Artikel, statt zu beichten, las man Hans Kiing, statt Priester
zu werden, wurde man Funktionir in einer Gewerkschaft.»*

Diese Verhaltensdnderung ladsst sich nicht als Sékularisierung in dem Sinne
deuten, dass sich der oder die einzelne oder die Gruppe von ihrer Religiositit
distanziert hdtten. Stattdessen blieb ein christlicher Bezugsrahmen, in dem sich

*2 Schmidtmann, Katholische Studierende (wie Anm. 27), 475.
* Ebd.,, 477.
* Ebd., 493.



Religion, Individuum und Gesellschafi 403

aber die Gewichte deutlich verschoben. Im Vordergrund stand nun die inner-
weltliche soziale Dimension der Religion, wihrend sich die religios-kultische
Praxis aufloste. Der an einer kleinen Gruppe beschriebene Wandel war kein
Prozess aullerhalb der Kirche, sondern fand in ithrem Kern statt: Die katholischen
Studierenden waren eine Gruppe, die die katholische Seelsorge vielfiltig anzu-
sprechen und zu integrieren versuchte. Der Pastoral galt der katholische Akade-
miker als wichtige Stiitze der eigenen Glaubensgemeinschaft. Gerade in dieser
Gruppe aber entwickelten sich viele Ansidtze zur Neuinterpretation der fritheren
religiosen Uberzeugungen. Insbesondere der Ausgang aus den engeren Milieu-
strukturen setzte diesen Prozess in Gang.

Natiirlich war die am Beispiel der katholischen Studierenden zu beobachtende
Individualisierung und Pluralisierung mit vielfdltigen weiteren Entwicklungen
verbunden. Nicht nur im kirchlichen Bereich, sondern weit dariiber hinaus
dnderten sich die individuellen Wertmuster. Selbstverwirklichung und Lebens-
qualitdt waren nach der Bildungsexpansion neue Referenzpunkte der Gesell-
schaft. Der Wunsch nach individueller Entfaltung verlieh der individuellen Frei-
zeit eine groflere Bedeutung, zumal sich durch den Riickgang der Arbeitszeit das
Fenster fiir die freie Zeitgestaltung deutlich vergroflert hatte. Profiteure waren
insbesondere die Massenmedien. Innerhalb von 20 Jahren steigerte sich seit 1970
der durchschnittliche Medienkonsum von etwa vier auf fiinf Stunden taglich und
stieg damit um 25 Prozent. Die Konkurrenz zur klassisch-religiosen Sozialisation
wuchs damit in ganz unterschiedlichen Bereichen rasant an. Wichtig ist aber zu
sehen, dass diese Subjektivititswelle in der bundesrepublikanischen Gesellschaft
auffallend und nachhaltig mit der Entwicklung im religiosen Feld korrelierte.
Uber das «alternative Milieu» und seine Medien breitete sich nun beispielsweise
in der Gesellschaft eine Art Projektrhetorik und -praxis aus. Insbesondere der Ju-
gendgeneration ging es in Freizeit und Beruf immer wieder darum, «Projekte zu
realisieren», sei es das kollektive Wohnen, sei es das Anstoflen kiinstlerischer,
politischer, handwerklicher, publizistischer und nicht zuletzt akademischer Ini-
tiativen.” Auch die Religion wurde in dhnlicher Weise insbesondere unter for-
mal besser gebildeten jungen Leuten unabhingig von den Kirchen als person-
liches, synkretistisches Projekt entworfen.

Resitimee

Woran es eigentlich gelegen hat? Auf diese Frage kann die kurz angerissene
Fallstudie keine umtassende Antwort geben, wohl aber einige AnstéBe dazu, wie
man sich dem Problem weiter nihern kann. Die grundlegende methodische Frage
scheint mir zu sein, wie sich die Konstituierung «subjektiven Sinns» und dessen
Beziehung zur Religion mit theoretischem Anspruch und methodisch kontrolliert

Sven Reichardt/Detlef Siegfried, Das Alternative Milieu. Konturen einer Lebensform,
in: Reichardt/Siegtried (Hg.), Das Alternative Milieu (wie Anm. 11), 9-26.



404 Thomas Grofsbolting

fassen lassen. Entscheidend scheint mir dabei ein sozialkonstruktivistischer Zu-
griff, der Entscheidungen und Verhaltensmuster des Einzelnen in Beziehung
setzt zu institutionellen Vorgaben und Vermittlungsprozessen. Die Methoden der
oral history sind dabei eine wichtige Komponente, lieBen sich aber durch andere
sozial-, kultur- und diskurshistorisch inspirierte Angiinge leicht ergénzen.

Gemeinsamer Nenner solcher Forschungen wire zunidchst einmal ein kriti-
scher Abstand zu den manchmal so wohlfeilen Erkldrungen der GrofBtheorien.
Die Sikularisierungsthese in ihrer kruden Form hilft bei der Analyse ebenso we-
nig wie die rein quantitativen Ansitze der dlteren Sozialgeschichte: Mit dem blo-
Ben Auszihlen von Konfessionsangehorigen und Mitgliedern in kirchlichen Ver-
bianden, mit dem Erheben der Zahl von Kommunikanten und der Bestimmung
von Betreuungsrelationen zwischen Priestern und Glaubigen ist es heute sicher
nicht mehr getan, wenn man der Priasenz und Wirkméchtigkeit des Religiosen in
der jiingeren Vergangenheit auf die Spur kommen will.** Die vielfiltigen «Pri-
vatchristentiimer» (Friedrich Wilhelm Graf), die sich in den letzten Jahrzehnten
herausgebildet haben — ganz zu schweigen von den zahlreichen hybriden Reli-
gionsformen heutiger Gesellschaften — lassen sich nicht mehr in klaren In- und
Out-Kategorien abbilden. Bendtigt werden vielmehr Modelle, die es erlauben,
Religiositit jenseits formeller Mitgliedschaft in religiosen Organisationen analy-
tisch in den Griff zu bekommen und die verschiedenen Prozesse der individuel-
len Aneignung und Distanzierung in den Blick zu nehmen. Das kann meines
Erachtens vor allem eine historisch kontextualisierte, qualitativ orientierte Ana-
lyse religiosen Wandels leisten, die in besonderer Weise historisch-anthropolo-
gischen, diskursanalytischen oder auch begriftfsgeschichtlichen Methoden ver-
pflichtet ist."’

Religionsforschung hat momentan Konjunktur. Ob es gelingen wird, dieses
Interesse auf Dauer zu stellen, wird sich daran entscheiden, inwieweit die Be-
schiftigung mit religiosen Phinomenen auch iiber das eigentliche Forschungs-
teld hinausweist und Anstofle geben kann beispielsweise zu Fragen der Gesell-
schaftskonstituierung seit den 1960er Jahren. Wenn diese Integration aber ge-
lingt, dann kommt einer erneuerten Religionsgeschichte eine wichtige Schrittma-
cherfunktion fiir eine Zeitgeschichte «nach dem Boom» zu.

* Siehe dazu die launigen Uberlegungen von David Nash, Reconnecting Religion with Social

and Cultural History: Seculanzation’s Failure as a Master Narrative. in: Cultural and Social
History, 1 (2004), 302-325.

Siehe dazu die anregenden Uberlegungen von Callum Brown zur «discursive Christianity»:
Ders., The death of Christian Britain (wie Anm. 2).

47



Religion, Individuum und Gesellschaft 405

Rehgmn Individuum und Gesellschaft. Ein Versuch zur Erkldrung des religiosen Wandels
in den 1960er Jahren

Von vielen Autoren werden die 1960er Jahre als entscheidende Verdnderung in der Ge-
stalt der groBen Volkskirchen in Deutschland begriffen. Was aber die Dynamik des Vor-
gangs provozierte, ist nach wie vor umstritten. Der Artikel entfaltet den methodischen
Vorschlag, vor allem das Verhiltnis von Individuum und Institution, des einzelnen Gléu-
bigen und der Kirche in den Vordergrund der Analyse zu ricken. Wie der Einzelne/die
Einzelne «subjektiven Sinn» flir sich gewann, diesen in die eigene Lebensfilhrung um-
setzte und welche Rolle dabei den Institutionen zukam, die diesen Prozess traditionell be-
gleiteten — diese Zuordnungen verdnderten sich in den 1960er Jahren grundlegend. Das
religiose Feld stand im Zentrum dieses Prozesses. Am Beispiel des neuzeitlichen Katholi-
zismus wird entwickelt, wie sich die besondere Sozialform seit Mitte des 19. Jahrhunderts
auf die Innenleitung des einzelnen Kirchenmitglieds konzentrierte. Eben dieser Anspruch
kollidierte dann mit einem neuen Anspruch auf Selbstleitung, Autonomie und Authentizi-
tit, wie er als Ideal der persénlichen Lebensfithrung seit den 1960er Jahren breit verankert
wurde.

Religioser Wandel — Individualisierung — Subjektiver Sinn — Lebensfiihrung — Tradierung.

Religion, individuum et société. Un essai d'explication du changement religieux dans les
années 1960

Beaucoup d’auteurs estiment que les années 1960 témoignent d’un changemem central
dans la forme des grandes Eglises populaires d’Allemagne. L'on ne s’accorde toutefois
pas encore sur I'origine dynamique du processus. Cet article propose méthodiquement
d’analyser avant tout la relation entre individuum et institution, entre croyant et Eglise. La
maniére dont chacun/chacune s’est approprié un «sens subjectif» et I’a mis en pratique
dans sa propre existence, tout comme le role des institutions qui ont accompagné ce pro-
cessus de fagon traditionnelle, se sont modifiés fondamentalement dans les années 1960.
Le champ religieux était au centre de ce processus. L auteur prend pour exemple le catho-
licisme de I'époque moderne et présente la maniére dont la forme sociale particuliére de-
puis le milieu du 19°™ siécle s’est concentrée sur la voie intérieure des membres de ’'Eg-
lise. Ceci coincide avec une nouvelle prétention a I’autogestion, I’autonomie et I’authenti-
cité, qui a été largement propagée depuis les années 1960 en tant qu’idéal de style de vie
personnel.

Changement religieux — individualisation — sens subjectif — maniére de vivre — transmis-
sion.

Religione, individuo e societa. Un tentativo di spiegare la trasformazione della religione
negli anni ‘60

Molti autori considerano gli anni "60 come un periodo decisivo per le trasformazioni av-
venute nelle grandi chiese popolari in Germania. Le conseguenze della dinamica indotta
da questo processo sono peraltro ancora oggetto di discussione. Questo articolo presenta
una metodologia che pone al centro dell’analisi il rapporto tra I'individuo e I'istituzione,
tra il singolo credente ¢ la chiesa. Come il singolo individuo si appropria del «senso sog-
gettivon, come lo mette in pratica nella condotta della sua vita e quale ruolo hanno le isti-
tuzioni che tradizionalmente lo accompagnano in questo percorso — nel corso degli anni
"60 questi processi subirono delle trasformazioni sostanziali. La religione stava al centro
di questo percorso. Attraverso 1’esempio del cattolicesimo moderno si mostra come dalla
meta del 19™ secolo il modello sociale si sia concentrato sulla guida interiore del singolo
membro della chiesa. Ed ¢ proprio questa ambizione a scontrarsi con la nuova ambizione
dell’autogestione, dell’autonomia e dell’autenticita, le quali negli anni 60 venivano con-
siderate modelli ideali di vita.

Trasformazione religiosa — individualizzazione — senso soggettivo — condotta di vita — tra-
mandare.



406 Thomas Grofibolting

Religion, the individual and society. Explaining religious change in the 1960s

Many scholars agree that the 1960s brought a decisive change to the great popular chur-
ches in Germany. But the exact nature of the dynamic underlying these changes remains
contentious. In this paper we propose a methodological approach which puts the relation-
ship between individual and institution - the individual believer and the church - at the
centre of the analysis. The traditional role of religious institutions had included supporting
individuals in their search for meaning, but this changed fundamentally in the 1960s, as
individuals began to find their own «subjective meaning> and to realize it in their lives,
with religious issues at the centre of this process. Modern Catholicism offers an interes-
ting case. From the middle of the 19th century on, its social realization had come to focus
more on the internal life of the individual church member. But in the 1960s this approach
collided with the demand for self-realization, autonomy and authenticity in one’s life,
which became widely established as the new ideal.

Religious change — individualization - subjective meaning - way of life - tradition.

Thomas Grofibdlting, Prof. Dr., Lehrstuhl fiir neue und neueste Geschichte am Histori-
schen Seminar der Universitidt Miinster.



	Religion, Individuum und Gesellschaft : ein Versuch zur Erklärung des religiösen Wandels in den 1960er Jahren

