
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Religiöse Begriffe im Widerspruch : ein Versuch zur semantischen
Struktur religiöser Sprache

Autor: Hölscher, Lucian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiöse Begriffe im Widerspruch
Ein Versuch zur semantischen Struktur religiöser Sprache

Lucian Hölscher

Was Religion ist, ist unter Religionswissenschaftlern immer noch umstritten: Es

gibt bislang kein Merkmal von Religion, das allgemein als hinreichend für eine
wissenschaftlich unangefochtene Begriffsverwendung anerkannt würde. Für den

Begriffshistoriker ist dies allerdings kein alarmierender Befund, der die Existenz
der Sache, auf die sich der Begriff der Religion bezieht, in Frage stellen könnte.
In der Theorie der Begriffsgeschichte hat sich in den letzten beiden Jahrzehnten
nämlich immer mehr die Erkenntnis durchgesetzt, dass zumindest politische
Begriffe in ihrem jeweiligen Gebrauch grundsätzlich umstritten sind, ja dass diese

Umstrittenheit geradezu das Wesen politischer Begriffe ausmacht.' Warum also

nicht auch religiöse Begriffe: Sollte es sich nicht bei ihnen einfach auch um
politische, mithin umstrittene Begriffe handeln?

Die These von der existentiell widersprüchlichen Struktur religiöser Begriffe

Mit der Definition politischer als umstrittener Begriffe wurde in der deutschen

Theorie der Begriffsgeschichte von Anfang an einerseits eine Linie gegenüber
einfachen Wörtern gezogen, die in ihrer allgemeinen semantischen Beschreibung
zwar vieldeutig sein mögen, in ihrem aktuellen Gebrauch dagegen jeweils
eindeutig sind." Andererseits aber wurde dadurch auch eine alte, schon von Reinhart
Koselleck formulierte (und gegen die damals etablierte philosophisch-linguis-

Vgl. Michael Freeden, Ideologies and Political Theory - A Conceptual Approach, Oxford
1998 und die Debatte um essentially contested concepts in der englischsprachigen
politischen Theorie. Ich danke den iMitgliedern des Themenfelds 3 im Bochumer Käte-Ham-
burger-Kollcg «Dynamiken der Religion zwischen Asien und Europa» für die konstruktive
Kritik an den folgenden Überlegungen.
Reinhart Koselleck, Einleitung zu «Geschichtliche Grundbegriffe», in: Otto Brunner/Werner

Conze'Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 1. Stuttgart 1972, 13-27.

SZRKG. 107(2013). 367-387



368 Lucian Hölscher

tische Begriffsdefinition gerichtete) Hypothese verschärft und erweitert: ihr
zufolge gehört es zum Wesen politisch-sozialer Grundbegriffe, dass sie, als

Repräsentanten eines vielseitigen Diskurses, auch im aktuellen Gebrauch immer
vieldeutig sind. Wären sie nicht vieldeutig, so kann man diese neue Erkenntnis
zusammenfassen, so gäbe es auch keinen Streit um die Sache, auf die sie sich
beziehen, und eben in diesem Streit liegt die wesentliche diskursive Funktion
politischer Grundbegriffe.

Die Bedeutung von Grundbegriffen im Sinne der Begriffsgeschichte ist also

nicht durch einfache Definitionen einzufangen. Vielmehr stehen sie inmitten und
für ganze Diskurse, d. h. sie werden in immer wiederkehrenden Argumentationsgängen

und Darstellungen eines Gegenstands eingesetzt, für den sie dann auch

insgesamt, ihn gewissermaßen repräsentierend, einstehen. Die Umstrittenheit
von Grundbegriffen ergibt sich einfach schon dadurch, dass der Gegenstand, auf
den sie verweisen, in der diskursiven Praxis selbst umstritten ist. Nur als umstrittener

Gegenstand kann er in der gesellschaftlichen Praxis seiner Thematisierung
bestehen.

Bei den Diskussionen um das wesentliche Unterscheidungsmerkmal politischsozialer

Grundbegriffe von einfachen Wörtern (und Begriffen im linguistischen
Sinne) war zunächst wenig von religiösen Begriffen die Rede. Sie blieben ja
bekanntlich von den Geschichtlichen Grundbegriffen, dem renommierten
begriffsgeschichtlichen Lexikon der politisch-sozialen Sprache in Deutschland, weitgehend

ausgeschlossen, sodass in der jüngeren begriffsgeschichtlichen Forschung
schon die Frage aufkam, ob sie überhaupt einem Begriffswandel unterlagen, der
dem politisch-sozialer Begriffe vergleichbar ist."' In diesem Aufsatz geht es

allerdings um mehr als um den Nachweis, dass dies durchaus möglich ist: nämlich
um eine weitere Zuspitzung und Präzisierung der These, dass auch religiöse
Grundbegriffe sich durch ihre wesentliche Umstrittenheit von anderen Worten
und Begriffen unterscheiden.

Religiöse Grundbegriffe sind, so soll im Folgenden gezeigt werden, nicht nur
in ihrer aktuellen Bedeutung immer umstritten, sondern darüber hinaus auch in
ihrer Semantik existenziell widersprüchlich angelegt: Das heißt, sie gehen stets

davon aus, dass der Gegenstand, auf den sie sich beziehen, sowohl existiert als

auch nicht existiert. Diese ontologische Widersprüchlichkeit ist religiösen
Begriffen in der Neuzeit so wesentlich, dass die Behauptung der Existenz ihrer
Gegenstände ebenso die Behauptung ihrer Nichtexistenz einschließt wie umgekehrt
die Behauptung ihrer Nichtexistenz die ihrer Existenz.

3

Umstritten ist dabei vor allem, ob der von Reinhart Koselleck beobachtete und an politischsozialen

Begriffen mittlerweile vielfach nachgewiesene Bedeutungswandel in der so
genannten «Sattelzeit», d.h. deren Temporalisierung, Politisierung. Ideologisierung und
Demokratisierung im Zeitraum zwischen 1750 und 1850, auch an religiösen Grundbegriffen
nachgewiesen werden kann. Vgl. Stefan Jordan. Die Sattelzeit eine Epoche für die
Theologiegeschichte?, in: Schweizerische Zeitschrift für Relisions- und Kulturgeschichte, 105

(2010,525-535.



Religiöse Begriffe im Widerspruch 369

Diese These bedarf der Erläuterung: Wohl kann man von allen Gegenständen
sowohl behaupten, dass sie sind, als auch, dass sie nicht sind. Doch schließen

sich beide Aussagen in der Regel wechselseitig aus: Entweder es gilt das eine

oder es gilt das andere. Die Kontrahenten sind einfach verschiedener Meinung.
Bei religiösen Gegenständen scheint dies zunächst nicht anders zu sein: Entweder

Gott existiert oder er existiert nicht. Die Gottesbekenner und die
Gottesleugner widersprechen einander. Aber, das zeigt schon ein kurzer Blick in die

Geschichte, sie suchen im religiösen Diskurs, der sich zwischen ihnen entfaltet,
sich zugleich auch immer wieder wechselseitig zu umgarnen, indem sie das, was
die jeweilige Gegenseite ihrer Meinung nach zu Recht behauptet, mit in ihre

eigene Position aufnehmen. So wissen gewöhnlich auch Gottesbekenner, dass

Gott nicht in derselben Weise existiert wie der Gegenstand hier vor ihnen; und

Gottesleugner, dass Gott zu leugnen etwas anderes bedeutet als die Existenz
eines Gegenstands vor ihnen. Sie erkennen sogar oft durchaus die Problemstellen,

welche Gottesbekenner mit dem Gottesbegriff besetzen: etwa das

Problem der Sinnhaftigkeit von Geschichtsverläufen, das Problem der Kontingenz
oder des Zufalls von Ereignissen usw. Deshalb vermeiden sie zwar den

Gottesbegriff, suchen aber Antworten auf die in ihm gestellten Fragen.
Dieses wechselseitige Aufeinanderzugehen hat nun bei religiösen Begriffen

eine konstitutive Bedeutung: Religiöse Begriffe leben nämlich vom Hin- und

Hergehen zwischen Empirie und Spekulation: Ohne empirisches Fundament
bleiben sie ebenso leer wie sie ohne spekulatives Transzendieren der empirischen
Wirklichkeit sinn- und bedeutungslos. So entspringt in Kontroversen um religiöse

Gegenstände oft gerade aus dem existenziellen Widerspruch zur eigenen
religiösen/nicht-religiösen Position die Begründung ftir die eigene gegenteilige
Behauptung: aus der existenziellen Leugnung Gottes dessen existenzielle Bejahung
(etwa im Sinne einer allgemeinen Weltformel oder eines moralischen Weltgesetzes),

aus der existenziellen Bejahung die Suche nach einer Welterklärung ohne

Gott. Wie dies geschieht, soll im Folgenden an einigen Beispielen gezeigt werden.

Zuvor aber soll zunächst die semantische Struktur der Widersprüchlichkeit näher

betrachtet werden, die in religiösen Diskursen vorherrscht und sie voran treibt:
In der Aufnahme der jeweils gegenteiligen Existenzbehauptung wächst

religiösen Begriffen, so lässt sich an historischen Beispielen immer wieder zeigen,
eine Evidenz zu. die sie ohne solchen Widerspruch nicht hätten. Der Widerspruch

wird im religiösen Diskurs so in die eigene religiöse bzw. atheistische

Position aufgenommen, dass er diese nicht nur nicht widerlegt - so wie ein
mathematischer Beweis etwa gegenteilige Vorstellungen entkräftet; sondern er trägt

sogar entscheidend zum Begriff der Sache bei, um die es im religiösen Diskurs

überhaupt geht. Ohne die - zwar oft modifizierte, aber im Wesentlichen doch

bekräftigte - Anerkennung der jeweils gegenteiligen Position käme die eigene
Vorstellung von dem religiösen Gegenstand deshalb nicht aus.

Die in der neuzeitlichen Religionskritik übliche Infragestellung religiöser
Gegenstände ist daher keine nur von außen kommende, sondern weit mehr noch



370 Lucian Hölscher

eine innerreligiöse Kritik. Sie hat sich im Laufe der Neuzeit nicht verstärkt, wie
im Zuge der Säkularisierungsthese immer wieder angenommen wurde. Vielmehr
ist sie dem neuzeitlichen Religionsbegriff, so wie er seit der Aufklärung vorliegt,
aber ebenso auch anderen religiösen Begriffen von Anfang an eingeschrieben
gewesen. Von Anfang an wirkten atheistische und religionskritische Positionen bei

der Auslegung religiöser Traditionen mit. Umgekehrt nahmen religiöse Konzepte
und Überzeugungen aber auch Einfiuss auf die Ausgestaltung der säkularen

Wissenschaften. Religion ist ohne Religionskritik nicht denkbar, ebenso wenig
wie Religion ohne die theologische Kritik des Weltlichen denkbar ist, worin ja
ein wesentliches Anliegen von Religion liegt. Deshalb müssen bei einer
begriffsgeschichtlichen Analyse religiöser Begriffe atheistische Aussagen auch immer
als theologische Aussagen und umgekehrt theologische Aussagen als atheistische

Aussagen gelesen werden.
Die existenziell widersprüchliche Grundstruktur religiöser Begriffe hat nun

allerdings auch Folgen für deren historische Aufarbeitung. Bei empirischen
Gegenständen, etwa der republikanischen Verfassung des antiken Rom oder der
industriellen Revolution in England im 18. Jahrhundert, können spätere Betrachter
immer mit Recht behaupten, dass sie sie besser verstehen als die Zeitgenossen.
Bei ihrem abweichenden Verständnis stellen sie gleichwohl nicht in Frage, dass

es sich um dieselbe Sache handelt, von der schon die Zeitgenossen sprachen.
Diese Differenz zwischen einem überzeitlich erkennbaren Sachverhalt und
seinem je zeitgenössischen Verständnis ist ftir die klassische Begriffsgeschichte
politischer und sozialer Gegenstände konstitutiv: Erlaubt sie doch, ein Spannungsverhältnis

zwischen dem Begriff von einer Sache und dieser Sache selbst zu
definieren, das sich je nach Ort und Zeit unterschiedlich gestaltet und einem historisch

beschreibbaren Wandel unterliegt.
Bei religiösen Begriffen lässt sich eine solche Unterscheidung zwischen

Begriff und Sache kaum treffen: Die Gegenstände und Sachverhalte, auf die sie sich

beziehen, lassen sich nicht unabhängig von den jeweils zeitgenössischen Praktiken

ihrer Repräsentation erfassen, seien es nun schriftliche Texte oder Riten,
Orte und Institutionen. Versucht man etwa, die im Alten Testament beschriebene

Sintflut auf historisch verbürgte Nachrichten von Überschwemmungen im
Zweistromland zu beziehen, so bezahlt man rasch den Gewinn an empirischer
Evidenz mit dem Verlust an theologischem Gehalt der biblischen Erzählung. Man

bewegt sich dann auf einem Gebiet, das empirische Wissenschaften weit besser

erforschen können. Und doch kann die Theologie auf solche empirischen
Gründungen nicht verzichten. Sie darf nur nicht bei ihnen stehen bleiben, sondern

muss sich dann wieder der theologischen Reflexion zuwenden, in der die
empirischen Sachverhalte nur das Material ftir Gottes Handeln in der Welt bilden.

Vgl. hierzu etwa Michael Weinrich, Religion und Religionskritik. Ein Arbeitsbuch, Göttingen

2011.



Religiöse Begriffe im Widerspruch 371

Religiöse Begriffe gründen sich so auf ein Verfahren des Wiedererkennens

theologischer Aussagen, Bilder und Topoi in der empirischen Erfahrung, die

diese Erfahrung doch immer übersteigt, weil sie in einer zeitlosen religiösen
Tradition wurzeln. Den historischen Wandel solcher Wiedererkennungen kann die

religiöse Begriffsgeschichte nicht dadurch nachzeichnen, dass sie eine sich von
der Überlieferung emanzipierende eigenständige Rekonstruktion des Gegenstands

vornimmt, sondern nur im Sinne einer dogmengeschichtlichen Folge
vergangener Auslegungen.

Doch wie vergewissert sich eine solche Begriffsgeschichte der Identität ihres

Gegenstands? Um sie zu gewährleisten, greifen Religionen auf andere, spezifisch
religiöse Techniken zurück: etwa auf die Auslegung heiliger Texte in Schriften
und Predigten, den Aufbau dauerhafter Institutionen oder den Vollzug von Riten,
die in ihrer ewig gleichen Wiederholungsstruktur die Identität des religiösen
Gegenstands garantieren. Widersprüchliche Auffassungen über den Gegenstand,
von dem sie handeln, wie sie für die begriffsgeschichtliche Aufarbeitung vergangener

Sachverhalte konstitutiv sind, müssen auf diesem Wege nicht ausgeräumt
werden, sondern können als verschiedene Seiten der religiösen Tradition festgehalten

werden.

Vier Beispiele

Das neuzeitliche Religionsverständnis: Das Konzept der Religion ist erst zur Zeit
der Aufklärung in Europa entstanden und daher nicht ohne weiteres auf ältere
Zeiten und außereuropäische Räume übertragbar. Dies lässt sich semantisch am

Bedeutungswandel des Ausdrucks (religio/Religiom zeigen: Wie die neuere
Forschung herausgearbeitet hat, hat der Begriff der (Religion) in Europa erst seit
dem 17. Jahrhundert seine moderne Bedeutung eines zugleich pluralistischen
und anthropologischen Allgemeinbegriffs angenommen.1 Erst seither sind ältere

Bezeichnungen wie (secta> oder <lex> als Bezeichnung für Religionen zurückgetreten,

hat sich der Ausdruck (religio/Religiom von der Bezeichnung für eine
bestimmte Form der Gottesverehrung zu der einer anthropologischen Grunddimension

menschlichen Daseins geweitet. Zugleich hat sich die Geltung religiöser
Diskurse dabei aber auch auf einen gesellschaftlichen Teilbereich verengt. In
dieser von Kirche und Theologie selbst anerkannten Beschneidung religiöser
Diskurse und Praktiken ist der Einfiuss säkularer Gegenmächte in Politik und
Öffentlichkeit, Kunst und Wissenschaft deutlich zu erkennen. In der Beschneidung

religiöser Geltungsansprüche verwandelte sich aber auch das Konzept der

(Religion) selbst: Dieses richtete sich nun auf eine «Welt», die sich von den

Herrschaftsansprüchen religiöser Diskurse zunehmend emanzipierte.

Vgl. Ernst Feil, Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs, München 1997-
2012.



372 Lucian Hölscher

Man kann diesen Prozess der gleichzeitigen Universalisierung und Begrenzung

des Religionskonzepts im 18. Jahrhundert gut am Umbau gesellschaftlicher
Institutionen verfolgen, etwa bei der Neugestaltung des Schulwesens in
Preußen.6 Dort wurde seit den 1780er Jahren im Unterricht weltlicher Schulen,

parallel zu anderen Unterrichtsfächern wie (Uatein> und (Rechnen), das neue
Unterrichtsfach (Religion) als zeitlich begrenzte Unterrichtseinheit eingerichtet. Bis
dahin waren religiöse Inhalte in praktisch allen Schulstunden gelehrt worden,
jedes Fach diente somit in irgend einem Sinn der religiösen Unterweisung. Jetzt
wurde diese in einem eigenständigen Unterrichtsfach gebündelt, wodurch andere
Fächer von religiösen Inhalten entlastet werden sollten.

Doch dies war nur die eine Seite: Auf der anderen beschränkte sich der

Religionsunterricht keineswegs auf die Gotteslehre, sondern griff auch auf weltliche
Gegenstände wie etwa die Pflege des Ackerbaus oder die gute Einrichtung
politischer Gemeinwesen aus. Und umgekehrt behandelten auch «weltliche» Fächer
wie Latein oder Physik die Grundlagen der göttlichen Weltordnung. Das Konzept

der religiösen Unterweisung nahm im deutschen Schulwesen also seit dem

ausgehenden 18. Jahrhundert eine in sich widersprüchliche Stellung ein: Es

erkannte in der Beschränkung auf ein Schulfach unter anderen die Gleichberechtigung

säkularer Unterrichtsfächer an, griff aber zugleich auch mit seinem
überfachlichen Deutungsanspruch säkularer Unterrichtsgegenstände über die
Ausdifferenzierung des Schulwesens in Unterrichtsfächer hinaus. Darin kam die exis-
tenziell widersprüchliche Struktur des neuen Religionsbegriffs deutlich zum
Ausdruck: Religion erhob den Anspruch einer umfassenden Weltdeutung, doch

zugleich wurde dieser Anspruch von Seiten säkularer Unterrichtsfacher auch

geleugnet, die ihn ihrerseits für sich selbst erhoben. So umfasste der Religionsbegriff

zugleich alles und nichts, wurde der Religion zugleich ein alles umfassender

und gar kein Geltungsbereich zugeschrieben.
Ähnlich widersprüchliche Entwicklungen lassen sich seit Beginn des 19.

Jahrhunderts auch in anderen diskursiven und institutionellen
Ausdifferenzierungsprozessen beobachten. In Bibliotheken etwa entstanden seit den 1820er
Jahren Abteilungen für (religiöse Literatur), in Kunstsammlungen Abteilungen
für (religiöse Kunst).7 Dabei handelte sich aber nicht um Sammlungen klar
abgegrenzter Gegenstandsbereiche, sondern um Aspekte, unter denen Literatur und

Kunst betrachtet wurden: etwa Schilderungen und Darstellungen von religiösen
Einrichtungen, Praktiken und Denkweisen in anderen Ländern, die auch unter
säkularen Gesichtspunkten betrachtet werden konnten. So konnten Kunstobjekte je
nach Gesichtspunkt bald als «religiös», bald als «säkular» betrachtet werden,
eine eindeutige Zuschreibung zu einem bestimmten Bereich gab es nicht.

6 Rainer Lachmann/Friedrich Schweitzer (Hg.), Geschichte des evangelischen Religionsun¬
terrichts in Deutschland, Neukirchen-Vluyn 2007.
Lucian Hölscher, Kunst und Religion in der bürgerlichen Gesellschaft. Ein polemischer
Einwurf aufgrund historischer Nachforschungen, in: M. Frettlöh/H. Lichtenbergers (Hg.).
Gott wahr nehmen. FS für Christian Link, Neukirchen-Vluyn 2003, 483-494.



Religiöse Begriffe im Widerspruch 373

Häufig fiel die Bezeichnung (religiös) in solchen Unterscheidungen zur
«weltlichen» Kunst und Literatur noch mit der Bezeichnung (kirchlich) zusammen, die

Kirche besaß noch ein weitgehendes Monopol auf die religiöse Kultur der
Menschen. Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts traten beide Bezeichnungen (kirchlich)
und (religiös) aber zunehmend auseinander. An die Stelle der traditionellen
gesellschaftspolitischen Leitdifferenz von (geistlich) und (weltlich), welche die
Sphäre diesseitiger und jenseitiger Belange noch komplementär geordnet hatte,
trat nun die radikalere Leitdifferenz (religiös/säkular> im Sinne eines kontradiktorischen

Gegensatzes.8 Religion wurde nun stärker von säkularen Bereichen der
Gesellschaft abgegrenzt, d. h. ihre Regeln und Semantiken galten nach Ansicht
ihrer säkularen Widersacher nicht mehr in Bereichen wie der Wirtschaft und der
Politik.

Zugleich aber erhoben die Kirchen umgekehrt auch einen radikaleren Geslal-

tungsanspruch für den säkularen Raum: Neben die staatlichen traten kirchliche
Schulen und Fürsorgeeinrichtungen, neben die staatliche die rein kirchliche
Eheschließung, neben säkulare auch kirchlich-religiöse Parteien. Die Kirchen errichteten

eigene Wirtschaftsunternehmen, gründeten eigene Verlage und Zeitungen
usw. D.h. die Kirchen erhoben im Maße, wie sie von säkularen Gesellschaftsgruppen

aus der Mitgestaltung des Gemeinwesens ausgegrenzt wurden, zugleich
auch stärkere Ansprüche auf diese Mitgestaltung. So entstanden tendenziell zwei
Parallelgesellschaften mit einem je unterschiedlichen weltanschaulichen Überbau.

Zugleich handelte es sich aber auch nur um die eine Gesellschaft, welche

nur aus zwei Perspektiven gesehen wurde. In ihr galten der Staat und viele
andere Einrichtungen bald als säkulare, bald aber auch als religiöse Einrichtungen,
d.h. bald ging deren Säkularität in Religion, bald deren religiöser Charakter in
Säkularität auf.

Man kann in diesem Funktions- und Bedeutungswandel des Religiösen einen
Prozess der Säkularisierung sehen, wenn man dieses Konzept nicht als Bezeichnung

ftir einen langfristigen Rückgang religiöser Deutungskultur, sondern für deren

Transformation in ein neues Verhältnis von Kirche und Staat, Religiosität
und Säkularität versteht.9 Doch auch hier ging es nicht allein um eine verstärkte

Abgrenzung beider Sphären, sondern zugleich auch um eine wechselseitige
Unterwanderung: In einem Prozess der gleichzeitigen Durchdringung und

Abgrenzung flössen ebenso säkulare - etwa natur-, gesellschafts- und
geisteswissenschaftliche - Wissensbestände in theologische Konzepte und kirchliche

Vgl. Lucian Hölscher. The Religious and the Secular. Semantic reconfigurations of the
religious field in Germany from the Eighteens to the Twentieth centuries, in: Religion and Se-

cularity. Transformations and Transfers of Religious Discourses in Europe and Asia, ed. by
Lucian Hölscher Marion Eggert, Leyden 2013.

Vgl. hierzu Lucian Flölscher. Die Säkularisiening der Kirchen. Sprachliche
Transformationsprozesse in den langen 1960er Jahren, in: Wilhelm Damberg u.a. (Hg.). Soziale Stnik-
turen und Semantiken des Religiösen im Wandel. Transformationen in der Bundesrepublik
Deutschland 1949 1989. Essen 2011,203- 214.



374 Lucian Hölscher

Handlungsfelder ein wie umgekehrt kirchliche und theologische Konzepte in die

neuen säkularen Wissenschaften und Handlungsfelder.
Dies gilt bis heute. Da sich Religion immer schon auf Gesellschaft bezieht,

nicht erst im Zuge eines neuzeitlichen Entfremdungsprozesses zwischen Religion

und Gesellschaft zu ihrem wesentlichen Gehalt findet, setzt sie deren säkulare

Selbstverfasstheit immer schon voraus. Der Weltbezug religiöser Diskurse,
der die zumindest teilweise Emanzipation der Gesellschaft aus religiösen
Deutungen und Praktiken einschließt, steht nicht erst am Ende, sondern schon am

Anfang der Begriffsentwicklung: Ohne die Anerkennung von legitimen
Eigengesetzlichkeiten in Wissenschaft und Kunst, Politik und Wirtschaft wäre es nie

zur Entstehung des modernen Religionsbegriffs im 18. Jahrhundert gekommen.
Dies soll im Folgenden auch am Gottesbegriff gezeigt werden.

Die neuzeitliche Gottesvorstellung: Religion steht und fällt mit dem Glauben an

die Existenz Gottes, christliche Religion allzumal. Mit dem Aufkommen
«weltlicher» Wissens- und Handlungsfelder begannen sich die traditionellen
Gottesvorstellungen im 17. und 18. Jahrhundert zu wandeln: Im Maße, in dem sich
Beschreibungen der «Welt» auf den Bereich empirischen Wissens und menschlichen

Handelns zurückzogen, musste die Wirklichkeit Gottes neu bestimmt werden.

Dies vollzog sich in der Zeit der Aufklärung in einer Neubestimmung des

Verhältnisses von Gott und Welt: Theologisch ging daraus der Streit um die
Personalität Gottes, wissenschaftlich der Streit um die Einheit der Welt hervor. Man
kann diesen Prozess gut anhand der theologischen Debatten des 18. Jahrhunderts

verfolgen:
Spinozas Gleichsetzung von Gott und Natur (deus sive natura) hatte im

ausgehenden 17. Jahrhundert, obwohl von den christlichen und jüdischen
Religionsgemeinschaften schnell als häretisch und atheistisch abgelehnt, zum ersten Mal
massiv die biblisch überlieferten und von der mittelalterlichen Theologie
ausgedeuteten Gottesbilder in Frage gestellt. Gott wurde von Spinoza nicht mehr als

ein von der Welt unabhängiges, sondern in deren Gesetzen und Ordnungen
aufgehendes Wesen gedacht. Gleiches gilt von den im 18. und 19. Jahrhundert weit
verbreiteten deistischen Gottesvorstellungen, welche Gott auf die Rolle des

primären Erbauers der Weltmaschine, seine Wirksamkeit auf die Gültigkeit der

Naturgesetze reduzierten. Die Existenz Gottes begann auf diese Weise zweifelhaft
zu werden: Einerseits umfasste Gott das All, andererseits löste er sich in ihm
zugleich aber auch auf.

Für personale Gottesvorstellungen, die Gott als ein gegenüber dem Menschen
und der Welt eigenständiges Wesen begriffen, war hier jedenfalls kaum noch
Platz. Der Gottesbegriff verlor seine personale Qualität, obwohl er konzeptionell
durchaus noch im Begriff der Welt enthalten war. Denn weder deren umfassende

Einheit noch ihr geordneter Zusammenhang ließ sich ohne Annahme eines Gol-



Religiöse Begriffe im Widerspruch 375

tes, der sich in der Welt realisierte, plausibel machen.10 So war in der Philosophie

und den Einzelwissenschaften des Aufklärungszeitalters zwar zunehmend

weniger von Gott die Rede, doch in deren Parametern - sei es in den

anthropologischen Konzepten der menschlichen Vernunft und Moralität, sei es in den

Naturkonzepten des Raumes und der Zeit - immer präsent.
Besonders deutlich wurde dies in Deutschland an Kants Transzendentalphilosophie,

die sich am Ende des 18. Jahrhunderts überhaupt jeglicher Aussage über
transzendente Wesen und Mächte entzog, zugleich aber die Gottesvorstellung für
die Begründung des Sittengesetzes in Anspruch nahm. Kant bestimmte damit
den philosophischen Diskurs des 19. Jahrhunderts nicht nur in Deutschland
maßgeblich. Die Allmacht Gottes manifestierte sich ihm zufolge gerade in seiner
Abwesenheit als personaler Faktor im Getriebe der Welt. An die Stelle des
transzendenten Gottes trat in der «Religion des deutschen Idealismus»" die transzendentale

Explikation des Ichs. Zwar gab Kant dem Sittengesetz mit der

Bezeichnung (göttlich) noch einen religiösen Anklang, doch seine transzendentalen

Verstandeskategorien konnten die verwaiste Lücke eines personalen Gottesglaubens

nicht mehr überzeugend füllen. Schleiermacher in seinen «Reden über die

Religion» (1799) und Hegel in seiner Analyse der «Religion der neuen Zeit»
gingen beide schon um 1800 von dem mittlerweile allgemein gewordenen
Sachverhalt aus - auf den sie dann allerdings sehr unterschiedlich reagierten - dass

Gott aus den Lebensverhältnissen der meisten aufgeklärten Menschen
verschwunden war und jedenfalls jeden angebbaren Inhalt verloren hatte.12

Die Aushöhlung des personalen Gottesbegriffs zeigte sich um 1800 im sog.
Atheismusstreit, in dessen Folge der Philosoph Johann Gottlieb Fichte seine

Professur in Jena verlor: Um der damals im aufgeklärten Bürgertum schon weit
verbreiteten Ablehnung eines göttlichen Weltenlenkers Rechnung zu tragen, hatte

Fichte 1798 mit dem Postulat einer moralischen «göttlichen Weltregierung»
ein idealistisches «Glaubensbekenntnis» formuliert, das nicht mehr im Glauben

an einen transzendenten Gott, sondern in Glauben an die moralische Natur des

Menschen gegründet war: Denn wenn man, so argumentierte Fichte, «ein besonderes

Wesen als die Ursache jener moralischen Weltordnung» annähme, wäre
nichts gewonnen. «Dieses Wesen soll von euch und der Welt unterschieden sein,

es soll [...] Persönlichkeit haben und Bewusstsein [...] Ihr macht sonach dieses

Wesen durch die Beilegung jenes Prädikates zu einem Endlichen, zu einem We-

Zum Zusammenhang von Theologie und moderner Wissenschaft im 17. Jahrhundert vgl.
Margaret C. Jacobs, Alte und neue Wissenschaften und Weltdeutungen, in: Hartmut Leh-
mann/Ann-Charlott Trepp (Hg.), Im Zeichen der Krise. Religiosität im Europa des 17.

Jahrhunderts, Göttingen 1999,465-516.
Vgl. Wilhelm Lütgert, Die Religion des Deutschen Idealismus und ihr Ende, Gütersloh
1922-1930.
Vgl. Christian Link, Das «leere Jenseits». Hegels Analyse der neuzeitlichen Religion, in:
Lucian Hölscher, Das Jenseits. Facetten eines religiösen Begriffs in der Neuzeit, Göttingen
2007,63-79.



376 Lucian Hölscher

sen euresgleichen, und ihr habt nicht, wie ihr wolltet. Gott gedacht, sondern nur
euch selbst im Denken vervielfältigt.» "

Indem Gott in seiner Rolle als Bürge und Lenker der Weltordnung als existent
behauptet, zugleich aber als Person geleugnet wurde, nahm der Gottesbegriff im
idealistischen Diskurs eine bildliche, metaphorische Bedeutung an. Nachdem
sich alle bisherigen Gottesbeweise als trügerisch erwiesen hatten, verbürgte er
nach Ansicht der idealistischen Religionsphilosophie seinen Anhängern nicht
mehr die Existenz Gottes als eines von der Welt unabhängigen Wesens, sondern

nur noch die Existenz eines Göttlichen im Menschen. Auf die Frage: «Was bürgt
uns dafür, dass wir in jener Idee (Gottes. LH) nicht ein bloßes Geschöpf unserer

Einbildungskraft vor uns haben?» gab Johann Traugott Krug, ein Schüler Kants,
1833 die damals repräsentative Antwort: einzig die Annahme einer «sittlichen
Gesetzgebung der Vernunft oder die Stimme des Gewissens [...] In, mit und

durch die moralische Gesetzgebung ist uns etwas Göttliches angeboren und dieses

Göttliche nötigt uns. die Idee von Gott für etwas Wahrhaftes oder Gott selbst
für etwas Wirkliches zu halten, mithin an Gott zu glauben.»

Damit war der Weg vorgezeichnet, den die wissenschaftliche Erforschung des

Gottesglaubens im 19. Jahrhundert nahm: Sie ging nicht mehr von der Gewissheit

eines transzendenten Gottes aus, sondern von der Existenz eines «religiösen
Bewusstseins» im Menschen, in dem sich die Annahme eines göttlichen Wesens

empirisch finde. Dabei handelte es sich keineswegs nur um eine säkularistische

Umdeutung orthodoxer Gottesvorstellungen, die von der Realexistenz Gottes

ausgingen, ja diese gerade noch einmal gegenüber materialistischen und idealistischen

Angriffen verteidigten. Vielmehr zeigte auch gerade die theistische These

von der Personalität Gottes in ihrer theologischen Entfaltung bei Immanuel
Hermann Fichte, Christian Felix Weiße u.a.. wie sehr Gott spätestens seit den 1840er

Jahren als Dialogpartner des gläubigen Menschen und Garant einer göttlichen
Ordnung, die nicht in den menschlichen Ordnungen aufging, letztlich vom
menschlichen Bewusstsein aus entworfen wurde.

Doch auch ein solcher indirekter Beweis für die Existenz Gottes hatte nur so

lange Bestand, wie genügend Menschen ein solches religiöses Bewusstsein in
sich vorfanden. Im Maße, in dem dieses Bewusstsein verlorenging, wurden nach

dem Ersten Weltkrieg, etwa bei Karl Barth und Paul Tillich, auch wieder neue

theologische Gottesbegriffe frei gesetzt, welche der Herausfordeaing atheistischer

Gottesleugnungen Rechnung trugen. Am weitesten ging hier wohl die
«atheistische» Theologie Bonhoeffers. die in den 1960er Jahren von Dorothée
Solle aufgegriffen wurde. In der Formel «atheistisch an Gott glauben» bekundete
sich hier noch einmal die theologische Einsicht, dass von Gott zu reden immer

F. Medicus (Hg.). Johann Gottlieb Fichte. Die philosophischen Schriften zum Atheismus-
streit. Mit Forbergs Aufsatz: Entwicklung des Begriffs der Religion. Leipzig 1910. 13.

Johann Traugott Krug. Allgemeines Handwörterbuch der philosophischen Wissenschaften.
2. Aufl. Bd. 2. Leipzig 1833. 304, Art. Gott.



Religiöse Begriffe im Widerspruch 377

heißt, seine Existenz zunächst in Frage zu stellen, um den Wirklichkeitsgehalt
des Gottesbegriffs neu zu erfassen.

Der neuzeitliche Jenseitsbegriff: Der Glaube an ein Jenseits und an einen
transzendenten Gott gehört heute sowohl im Alltag als auch in wissenschaftlichen
Erhebungen und Darstellungen zu den wichtigsten Kriterien von Religiosität
überhaupt. Dabei ist aber keineswegs geklärt, was unter diesen Begriffen tatsächlich

zu verstehen ist, nur so viel ist klar: Der Begriff des (Jenseits) lebt wesentlich

von der Abgrenzung gegenüber einem (Diesseits), ebenso wie der der (Transzendenz)

von der Abgrenzung gegenüber einer (Immanenz) lebt - wobei (Diesseits)
und (Immanenz) beide den Bereich empirischer Wirklichkeit und Überprüfbarkeit

bezeichnen. (Jenseits) und (Diesseits), (Transzendenz) und (Immanenz)
sind also relationale Begriffe, die sich wechselseitig sowohl ausschließen als

auch bedingen.
Historisch gesehen sind sie erst im Zuge eines längeren Begriffsbildungspro-

zess seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert entstanden,'6 sind also relativ jungen
Datums. Das bedeutet nicht, dass es nicht schon vorher andere Begriffe (wie
etwa (Gott), (Geist), (Himmel) und (Hölle>) gegeben hätte, die auf ein Jenseits
verwiesen. Wie ja überhaupt die Genese von Begriffen nicht von vorn herein mit
der Genese der Gegenstände, die sie bezeichnen, zusammen fällt. Aber es lohnt
sich hier wie in anderen Fällen näher hinzuschauen, was sich mit der Entstehung
der Begriffe in den so bezeichneten Vorstellungen strukturell gewandelt hat.

So steht die Einführung der Begriffe (Jenseits) und (Diesseits) im ausgehenden

18. und frühen 19. Jahrhundert für einen langfristigen Umbau der religiösen
Vorstellungswelt im Übergang von der Aufklärung zur religiösen Kultur des 19.

und 20. Jahrhunderts. Sie soll hier nur kurz angedeutet werden:'* Voraus gegangen

war die durchgängige Verräumlichung und Verzeitlichung des religiösen
Weltbilds der Aufklärung: D. h. alle wirklichen Dinge sollten demnach auch
einen festen Ort in Raum und Zeit haben. Das galt nun auch für transzendente

Subjekte wie Engel, Geister und die Seelen der Menschen nach dem Tod. Von
den Seelen der Verstorbenen etwa spekulierten Aufklärungsphilosophen, wie
lange ihre Existenz nach dem irdischen Tod noch dauern und wo sie ihre Zeit
verbringen würden. Der Planet Venus galt vielen als möglicher Aufenthaltsort.'9
Weit verbreitete religiöse Vorstellungen wie diejenige vom Wiedertreffen der

Dorothée Solle. Atheistisch an Gott glauben. Beiträge zur Theologie. Freiburg 1968.

Vgl. Lucian Hölscher (Hg.). Das Jenseits. Facetten eines religiösen Begriffs in der Neuzeit.
Göttingen 2007.
Bernhard Lang/Colleen McDannell. Der Himmel. Eine Kulturgeschichte des ewigen
Lebens, Frankfurt 1996
.Ausführlicher in Hölscher. Jenseits (wie Anm. 16)

Vgl. Martin Mulsow. Das Planetensystem als Civitas Dei. Jenseitige Lohn- und Strafinstanzen

im Wolffianismus. in: Hölscher. Jenseits (wie Anm. 16). 40-62: Walter Spam.
«Aussichten in die Ewigkeit». Jenseitsvorstellungen in der neuzeitlichen protestantischen Theologie,

in: ebd.. 12 39.



378 Lucian Hölscher

Angehörigen in einer jenseitigen Welt erhielten dadurch einen festen Bezugspunkt.20

Die Visionen des schwedischen Sehers Swedenborg unterstellten um die

Mitte des 18. Jahrhunderts sogar die Existenz einer sozial gegliederten Gegenwelt,

in der sich die Seelen wie Gedanken pfeilschnell fortbewegen, himmlische
Städte die Seelen der Verstorbenen behausen, Schulen für ihre Fortbildung sorgen

und sogar «Geisteskinder» aus der Verbindung zweier Seelen hervorgehen
könnten.21

Gegen solche Spekulationen formierte sich jedoch gegen Ende des 18.

Jahrhunderts eine Ablehnungsfront aufgeklärter Zweifler, welche die raumzeitliche
Existenz der Seelen nach dem Tod überhaupt in Zweifel zogen. Hier, in Schillers
Räubern (1781), begegnet bislang erstmals der Begriff des (Jenseits»." Fast

zeitgleich gab es allerdings bald auch positive Bezugnahmen auf ein (Jenseits) wie

diejenige Hölderlins von 1788 in einem Gedicht an Louise Nast: «O! Wenn's
einst da ist, das große selige Jenseits, wo die Krone dem leidenden Pilger, die

Palme dem Sieger blinkt ...» Doch auch solche positiven Bezugnahmen auf ein

Jenseits enthielten immer schon den Zweifel daran, ob dieses Jenseits tatsächlich
existiere und nicht nur eine bloße Wunschvorstellung sei.

Generell dienten die neu eingeführten Begriffe (Jenseits) und (Diesseits) seither

der Unterscheidung zwischen zwei existenziell von einander unterschiedenen
Welten: der diesseitigen und der jenseitigen Welt. Zwar hatte es transzendente

Mächte, Geister, Engel, Gott und Teufel durchaus auch schon vorher gegeben,
sie wirkten in der Vormoderne aber noch relativ unbefangen ins irdische Leben
der Menschen und der Natur hinein. Mit der Unterscheidung zwischen einem
Diesseits und einem Jenseits wurde dagegen jetzt eine weit grundsätzlichere
Trennung zwischen diesen beiden existenziellen Sphären vollzogen. Wohl glaubten

weiterhin viele Menschen an die Existenz von Geistern, aber dieser Glaube
sah sich zunehmend nun in Randbereiche der Gesellschaft verdrängt. Nirgends
zeigt sich anschaulicher als beim Begriff des (Jenseits) die eigentümliche exis-
tenzielle Konsistenz religiöser Konzepte, die sich in deren widersprüchlicher
Beschreibung ausdrückte. Denn die Bejahung und die Leugnung einer raum-zeit-
lichen Existenz jenseits der Grenzen des Todes hoben sich im Zeitalter der
Romantik nicht wechselseitig auf, sondern verknüpften sich zur Vorstellung einer

Zwischenwelt, in der sich Diesseits und Jenseits wechselseitig bedingten und be-

einflussten.

Breiten Raum nahmen die Vorstellungen über die jenseitige Welt in den Journalen der
Aufklärung ein. Vgl. dazu die Einträge im Index deutschsprachiger Zeitschriften des 18.

Jahrhunderts unter den Stichworten (Unsterblichkeit), (Leben nach dem Tod> u.a.

Vgl. Lang/McDanell, Der Himmel (wie Anm. 17), 250fT.
In Schillers Jugenddrama ruft der Räuber Karl Moor aus: «Sei, wie du willst, namenloses
Jenseits, bleibt mir nur dieses mein Selbst getreu. Sei, wie du willst, wenn ich nur mich
selbst mit hinübernehme. Außendinge sind nur der Anstrich des Mannes. Ich bin mein
Himmel und meine Hölle.» Schillers Werke, hg. v. Julius Petersen/Hermann Schneider, Bd.
3, Weimar 1953. 211. Vgl. auch Schillers Jenseits-Kritik in seinem Gedicht «Resignation»
von 1784.



Religiöse Begriffe im Widerspruch 379

Großen Einfiuss auf die Jenseits-Gläubigkeit der Romantik hatte im neuen
Jahrhundert vor allem die Schrift des Naturhistorikers Gotthilf Heinrich von
Schubert (1780-1860) Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaften
1804): Mit seiner Unterscheidung zwischen der Tag- und der Nachtseite des Le-

bens schuf er ein frühes Muster ftir das seither häufig komplementär gedachte
Verhältnis von Diesseits und Jenseits. Beide bildeten Schubert zufolge eine

dichotomische Einheit: Wie nächtliche Träume auf das Tagesgeschehen und die

Gegenwart auf die Zukunft verwiesen, so auch das diesseitige Leben des

Menschen auf sein jenseitiges Leben.23 Noch hatte sich die religiöse Vorstellung des

Jenseits weder entschieden von der zeitlichen Vorstellung einer kommenden
Zukunft noch von der psychologischen Vorstellung einer imaginären Projektion
abgesondert. Die populären Vorstellungen vom Jenseits, wie sie sich im 19.

Jahrhundert etwa in Kondolenzbriefen und Todesanzeigen entfalteten, schwankten
zwischen Gegenwelt zur und Vollendung der diesseitigen Existenz, zwischen
Illusion und Verheißung. Die Möglichkeit des bloßen Scheins war allerdings auch

ihnen immer schon eingeschrieben, auch wenn sich die Wünsche und Hoffnungen

der Menschen gerade deshalb umso heftiger an sie klammerten.
Von Hegel als klassischer Fall für einen inhaltsleeren Begriff in die philosophische

Terminologie eingeführt,24 nahm der Jenseitsdiskurs allerdings bald eine

radikale Wende. Dazu trugen vor allem Ludwig Feuerbachs provokative
Gedanken über Tod und Unsterblichkeit (1830) bei, welche die Realität des Jenseits

grundsätzlich leugneten. Erst mit Feuerbachs Schrift und deren scharfer
Zurückweisung durch die akademische Theologie und konfessionalistische Pfarrerschaft

gingen die Begriffe (Diesseits) und (Jenseits) in die religiösen und theologischen
Debatten der Zeit ein. Sie lösten dort eine scharfe weltanschauliche Auseinandersetzung

aus zwischen denen, die allein das Diesseits als Wirklichkeit des

Menschen gelten ließen, und denjenigen, die davon ausgingen, dass die diesseitige

Welt in einen jenseitigen Wirklichkeitszusammenhang eingebettet sei.

Feuerbach heizte diese Kontroverse vor allem dadurch an, dass er die damals

populären Jenseitsvorstellungen einer scharfen diesseitigen Kritik unterzog:
Konkrete Jenseitsvorstellungen wie diejenige von der Wiederbegegnung mit
Verstorbenen seien, so argumentierte er, leicht als bloße Projektionen menschlicher

Wünsche und Vorstellungen zu entlarven. Allgemein-abstrakte Reden von
einem Jenseits überhaupt dagegen bewiesen schon in ihrer Abstinenz von allen

Konkretionen, dass es sich um nichtige Vorstellungen handle. Denn Existenz habe

nur, was auch Beschaffenheit habe: Wer sich ein abstraktes Jenseits zu eigen

«Was aber jenseits ist. wird uns nicht im dunklen Traume, nicht in dumpfen Vorahnungen
verkündigt, sondern nur in dem klaren lichten Werke des Lebens, in dem tiefen und heiteren
Streben des Gemüths verstanden, und aus diesem fällt ein seliger Schimmer auf die dunkle
Kluft jenseits, welcher uns mit fröhlichem Vertrauen hinüberschauen lässt.» Gotthilf Heinrich

von Schubert. Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft. Dresden 1840. 157.

Link. Leeres Jenseits (wie Anm. 12), 63-79.



380 Lucian Hölscher

mache, habe sich deshalb «das Jenseits schon aus dem Kopf geschlagen».2' Der
abstrakte Jenseitsbegriff sei selbst schon ein Symptom des Zweifels.

Die Vorstellung der Nichtexistenz war dem Jenseitsbegriff so schon immer,
insbesondere aber seit seiner Aufwertung zum religiösen Grundbegriff Anfang
der 1830er Jahre eingeschrieben, sie zog das Jenseits nicht nur in Zweifel,
sondern gehörte zugleich auch zum Kern der Jenseitsvorstellung selbst. So konnte
der Begriff zum Schlagwort einer neuen Diesseitsbejahung werden, wie sie seit
den 1840er Jahren gleichermaßen im naturwissenschaftlichen und im sozialistischen

Materialismus zu Worte kam. Bekannt sind die polemischen Zurückweisungen

religiöser Jenseitsvorstellungen bei Karl Marx und David Friedrich
Strauß oder Freidenkern und Freireligiösen wie Ludwig Büchner und Ernst
Haeckel."' Das Jenseits galt ihnen nicht mehr wie den Romantikern als notwendige

Ergänzung eines an die bloße Gegenwart geketteten Diesseits, sondern als

täuschendes Vexierbild, wie es nicht nur von Spiritisten und Idealisten, sondern
auch von den Kirchen einem naiven Publikum vorgegaukelt wurde. Der Vollendung

menschlicher Existenz dienten bei ihnen nun andere, «diesseitige» Begriffe
wie der Begriff der (Zukunft) oder der der (Materie), welche der empirischen
Erforschung der gegenwärtigen Welt einen weltanschaulichen Überbau gaben.

Damit war der Begriff des (Jenseits) aber nicht ausgeschieden oder zur bloßen
Kontrastfolie einer materialistischen Diesseitsphilosophie degradiert, sondern
erlebte jetzt überhaupt erst seine Aufwertung zur religiösen Grundkategorie. Eine

Pionierleistung übernahmen dabei gegen Ende des 19. Jahrhunderts die

Religionswissenschaften mit der Nachzeichnung von Jenseitsvorstellungen in frühen
und fernen Kulturen." Von dort griff der Begriff dann nach der Jahrhundertwende

auch auf die akademische Theologie über."' wo er vor allem die
Zwei-Stockwerk-Theologie der katholischen Neuscholastik mit einem populären Schlagwort
versah." Doch auch in der protestantischen Theologie entfaltete sich nach der
Jahrhundertwende eine breite, wenn auch durchaus kontroverse Jenseitstheo-

Ludwig Feuerbach. Das Wesen des Christentums (1840). Stuttgart 1969. 272. Vgl. hierzu
auch Simone Thielmann. «Den Himmel überlassen wir den Engeln und den Spatzen ...» Der
Jenseitsbegriff in der Unsterblichkeitsdebatte um die Mitte des 19. Jahrhunderts, in:
Hölscher, Jenseits (wie Anm. 16). 80-94.
Todd Weir. «Keine Lücke mehr im Menschen, worin das Jenseits sich einnisten könnte».
Naturwissenschaft und Dissidenz in der frühen freireligiösen Bewegung, in: Hölscher.
Jenseits (wie Anm. 16). 95 122.

Volkhard Krech. Vom «paradiso terrestre» über die «tlimmelsreise der Seele» zum «fundus
animae». Jenseitsvorstellungen als Thema der Religionswissenschaft im späten 19. und
frühen 20. Jahrhundert, in: Hölscher. Jenseits (wie Anm. 16). 152 178.

Erstmals zum Gegenstand eines Enzyklopädieartikels wurde das Jenseits im Lexikon Die
Religion in Geschichte und Gegenwart. Bd. 3. Tübingen 1912. Sp. 291: Jenseitsglaube, dort
noch mit Verweis die Artikel Immanenz und Transzendenz Gottes. Welt. Eschatologie. Tod
und Jenseits.
Bernhard Lang. Die zweigeteilte Welt. (Jenseits» und (Diesseits» in der katholischen Theologie

des 19. und 20. Jahrhunderts, in: Hölscher. Jenseits (wie Anm. 16). 203-232.



Religiöse Begriffe im Widerspruch 381

logie."' Die materialistische Jenseitskritik war in diese theologischen Entwürfe
und Reflexionen immer schon eingearbeitet: Sie garantierte, dass das Jenseits

freigehalten wurde von den Wirklichkeitsentwürfen der empirischen
Wissenschaften und den selbstgenügsamen Daseinsbehauptungen eines wenig reflektierten

Alltagsbewusstseins.

Das neuzeitliche Konzept des (Geistes): Eine dem Wandel des modernen
Religions-, Gottes- und Jenseitsbegriffs vergleichbare wechselseitige Durchdringung
von theologischen und säkularen Wissensbeständen lässt sich, um hier noch ein
letztes Beispiel anzuführen, auch beim religiösen Grundbegriff des (Geistes)
beobachten. Gerade er diente im 18. Jahrhundert der Transformation
theologischer in säkulare und säkularer in theologische Konzepte. In vielen empirischen

Wissenschaften rückte er bald zu einem Zentralbegriff der später
sogenannten «Geisteswissenschaften» auf, trat aber zugleich auch in Phänomenen
wie der «Geisterbeschwörung» und dem späteren «Spiritismus» in Gegensatz zu
ihnen. Auch im Begriff des (Geistes) verknüpften sich empirische Leugnung und
transzendente Bejahung zu einer widersprüchlichen Existenzform.

Man kann die wechselseitige und widersprüchliche Verschränkung
theologischer und säkularer Bedeutungsgehalte schlaglichtartig an zwei theologischen
Debatten illustrieren, die im ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhundert das

Verhältnis von Vernunft und Geschichte hinsichtlich des Wahrheitsgehalts der
Bibel behandelten: dem Lessing-Goeze-Streit der 1770er Jahre und dem Streit
zwischen den freireligiösen Lichtfreunden und ihren orthodoxen Gegnern in den

1840er Jahren:
1777 kam es zwischen Gotthold Ephraim Lessing, Bibliothekar an der Herzog

August Bibliothek in Wolfenbüttel, und Johann Melchior Goeze, Hauptpastor an
der Katharinenkirche in Hamburg, zum Streit darüber, wie die christliche Religion

in der Bibel gegründet sei: Lessing behauptete, den wahren religiösen
Gehalt der Bibel, ihren «Geist», könne man nur mithilfe der Vernunft ermitteln,
dem «Buchstaben» nach enthalte die Bibel dagegen viele Fehler und Ungereimtheiten.31

Goeze hielt dem entgegen, der «Geist» der Bibel, ihre innere Wahrheit,
lasse sich nicht von deren «Buchstaben» lösen: «Der Buchstabe ist der Geist und
die Bibel ist die Religion.» Entweder sei die ganze Bibel Gottes Wort, d.h. «von
Gott eingegeben oder wenigstens gebilligt», dann sei alles darin «unfehlbare
Wahrheit», oder sie verliere insgesamt ihre «Zuverlässigkeit». Denn wer könne
das «Wesentliche» vom Unwesentlichen in ihr unterscheiden? Lessing gebe «die
Bibel preis um die Religion zu retten - aber welche Religion? Gewiss nicht die
christliche, als welche mit der Bibel steht und fällt.»

Alf Christophersen. «Das Jenseits ist die Kraft des Diesseits». Zur Entwicklung
protestantisch-theologischer Transzendenzdeutungen im 19. und 20. Jahrhundert, in: Hölscher,
Jenseits (wie Anm. 16). 179 202.

31

Vgl. Gotthold Ephraim Lessing. Sämtliche Schriften, ed. Lachmann. Bd. 10. 1856, 36ff.



382 Lucian Hölscher

Der Kontroverse lagen unterschiedliche Vorstellungen vom religiösen
Wahrheitsgehalt historischer Überlieferungen und vernünftiger Auslegungen der

Heiligen Schrift zugrunde: Während Lessing die biblische Überlieferung anhand
einer vernunft-orientierten Bibelexegese kritisierte, stellte sie Goeze als Gotteswort

über alle Vernunftkritik. Doch zugleich verwiesen die unterschiedlichen
Positionen gerade in ihrer Widersprüchlichkeit auch wechselseitig aufeinander:
In seiner Charakterisierung der Bibel als Menschenwerk schloss Lessing deren
Verständnis als äußere Form des Gotteswortes ebenso ein wie umgekehrt Goeze
im Verständnis der Bibel als Gotteswort die Tatsache, dass es sich um
Menschenwerk handelte. Auch hing bei beiden der Geist der Religion am Buchstaben
der Bibel ebenso wie umgekehrt der Buchstabe der Bibel am Geist der Religion:
Denn nur als Geist, d.h. in seiner göttlichen Bedeutung gewann der Buchstabe
seine erlösende Kraft, umgekehrt im Buchstaben, d.h. in seiner sprachlichen
Gestalt der Geist seine Verständlichkeit für die Menschen. Die Konzepte des (Geistes)

wie des (Buchstabens), der (Vernunft) wie der (Geschichte) waren so in sich

widersprüchlich angelegt: Sie enthielten ebenso geistlich-theologische wie
säkular-wissenschaftliche Bedeutungselemente. Nur in ihrer Widersprüchlichkeit
konnten sie ihr argumentatives Potential entfalten.

In der Frage nach dem jeweiligen Wahrheitsgrund ihres Religionsverständnisses
ließen sich die theologischen Argumentationen von Goeze und Lessing

deshalb auch geradezu umdrehen. Das zeigte sich etwa beim Streit um die Bedeutung

der sog. «facta», der in der Bibel berichteten, später so genannten «Heilstatsachen»:

Für Goeze handelte es sich um geschichtliche Ereignisse, die selbst
unmittelbar die Wahrheit der Religion begründeten; für Lessing dagegen eher um
Spuren, die auf eine Wahrheit in und hinter ihnen verwiesen. Doch auch hier
ging es nicht um sich wechselseitig ausschließende, sondern um sich wechselseitig

einschließende Auffassungen: Goeze wies die Historizität der Heilstatsachen

ebenso wenig zurück wie Lessing deren Vernünftigkeit. Sie setzten sie

vielmehr beide in ihren Argumenten jeweils geradezu voraus. Religiöse
Vernunftwahrheiten und historische Offenbarungswahrheiten verwiesen wechselseitig

aufeinander, waren ohne die je andere nicht zu haben.

Darin zeigt sich eine Antinomie religiöser wie überhaupt aller systematischen
Wahrheitsansprüche in der von historischem Denken bestimmten Moderne:
Wissenschaftliche Aussagen über die Welt lassen sich einerseits immer historisch
relativieren, sie behaupten sich andererseits aber zugleich auch immer als Aussagen

jenseits aller historischen Relativierung. In der Frage des religiösen
Wahrheitsanspruchs der Bibel verschärfte sich allerdings der dialektische zum
kontradiktorischen Widerspruch, d.h. historische Relativität und systematischer
Geltungsanspruch gelten in religiösen Begriffen nicht allein in unterschiedlicher
Hinsicht, sondern verschmelzen zur kontradiktorischen Einheit: Ihre historische

Relativierung ist in der systematischen Entfaltung religiöser Begriffe immer
schon enthalten; ebenso wie auch umgekehrt systematische Geltungsansprüche



Religiöse Begriffe im Widerspruch 383

immer schon in die historisch variable Bedeutung religiöser Begriffe
eingeschlossen sind.

Lessings Behauptung, «zufällige Geschichtswahrheiten können der Beweis

von notwendigen Vernunftwahrheiten niemals werden»,'" ließ sich nun, auf die
Dauer gesehen, allerdings auch umdrehen: Wenn Vernunftwahrheiten, wie sie zu
seiner Zeit erkannt worden waren, im Laufe der Zeit ihre Glaubwürdigkeit
verloren hatten, waren sie nicht besser als vormalige Geschichtswahrheiten. Dieses

Argument wurde zu Lessings Zeit zwar noch nicht explizit vorgetragen, weil die

Vernunftphilosophie der Aufklärung noch zu neu war; sie lag jedoch schon in
Goezes Vorwurf beschlossen, Lessings «natürliche Theologie» schneide sich
ihre eigene Religion zurecht, indem sie alles als unwesentlich ausscheide, was
ihr nicht passe. Explizit trat das Argument siebzig Jahre später auf, wofür die

Auseinandersetzung zwischen dem freireligiösen Geistlichen aus Halle Gustav

Adolph Wislicenus und dessen orthodoxen Kritikern Mitte der 1840er Jahre ein
anschauliches Beispiel bietet:33

Im Grund ging es wiederum um dieselben Fragen, die schon Lessing und
Goeze verhandelt hatten: nämlich um die Glaubwürdigkeit der Heiligen Schrift
und insbesondere deren Wundergeschichten. Doch hatten sich die antagonistischen

Positionen und damit auch die Begrifflichkeit verschärft: Wislicenus hatte
1844 in seinem Köthener Vortrag öffentlich die schon im 18. Jahrhundert
verbreitete, jetzt aber durch die materialistische Ausrichtung der experimentellen
Naturwissenschaften gestützte Überzeugung, er glaube nicht, «dass Jesus

empfangen sei vom heiligen Geist und geboren von einer Jungfrau, sondern [...] dass

er ebenso entstanden sei, wie jeder andere Mensch».34 Von seinen orthodoxen
Kritikern war er dafür des «Unglaubens» geziehen worden. In seiner Antwort auf
sie berief er sich allerdings nicht mehr wie Lessing auf eine überhistorische
Vernunft, sondern auf die durch «Wissenschaft und Bildung» gefestigte «freie
Sittlichkeit» seiner eigenen Gegenwart.

Die neue Situation, der sich Wislicenus konfrontiert sah, bestand darin, dass

mittlerweile nicht nur die Bibel in ihrer menschlichen Genese historisiert worden

war, sondern ebenso auch die Vernunft, auf deren überzeitliche Identität sich

Lessing noch berufen konnte. Denn Wislicenus sah sich in den 1840er Jahren

einer liberalen protestantischen Orthodoxie konfrontiert, die längst gelernt hatte,
bei Widersprüchen zwischen dem Bibelwort und heutigen Erkenntnissen bzw.
sittlichen Normen auf eine «bildliche» Auslegung der Heiligen Schrift zu
drängen: «womit denn jeder aus der Bibel macht, was er will, und insbesondere
der rationale Theolog ein Buch daraus macht, das ganz in seinem Sinne
geschrieben ist.»3"' Dies entsprach im Wesentlichen der Kritik, die schon Pastor
Goeze an Lessings Position geübt hatte, allerdings jetzt unter umgekehrten Vor-

33
Ebd.. 39.

33
Vgl. Gustav Adolf Wislicenus. Ob Schrift? Ob Geist?. Leipzig 1845.

34 Ebd.. 8.
35 Ebd.. 23.



384 Lucian Hölscher

zeichen. Denn für Wislicenus lag gerade hierin der Beweis, dass von der
historischen Vernunftkritik nicht allein das unwesentliche Beiwerk der biblischen
Überlieferung getroffen wurde, sondern ihr wesentlicher Kern.36 Während Lessing

also die historische Bibel im Zeichen einer überzeitlichen religiösen
Vernunft kritisierte, kritisierte Wislicenus nun diese religiöse Vernunft selbst im
Zeichen einer neuen Wissenschaft, die auch von deren theologischen Überzeugungen

kaum noch etwas übrig ließ.
Dahinter stand bei Wislicenus ein neues empirisches Verständnis von

Wirklichkeit, das sich nicht mehr an der religiösen Wahrheit der Bibel, sondern an
den Wirklichkeitskriterien der modernen Wissenschaften orientierte. In Kenntnis
einer historisch veränderten Auffassung von dem, was wirklich sei, konnte er
deshalb auch feststellen, meist sei in der Bibel doch ganz klar, «was als wirklich

37
gemeint ist». Zum Verständnis ihrer Aussagen bedürfe es daher keiner
bildlichen Auslegung, sondern lediglich einer Kenntnis der historischen
Gegebenheiten, unter denen die Bibel geschrieben worden sei. Die liberalen Bibelexe-
geten dagegen schöben den biblischen Aussagen einen anderen Sinn unter als sie

hätten: «Mit Worten nimmt man es bei dieser Erklärungsweise nicht genau, und
darum denn auch nicht mit Begriffen, oder umgekehrt.» Wislicenus historischem
Wirklichkeitsverständnis zufolge wandelte sich also das, was die Menschen für
wirklich halten, im Laufe der Zeit. Als absolute, überzeitliche Glaubenswahrheit
ließ sich daraus nur noch die (religiöse) Überzeugung von der ewigen Wandelbarkeit

des geschichtlichen Geistes festhalten.

Bezogen auf unsere grundlegende These von der existenziellen Widersprüchlichkeit

religiöser Begriffe zeigt sich so auch am Beispiel des Geistbegriffs die

wechselseitige Durchdringung theologischer und säkularer Wissensbestände:
Einerseits wurde der theologische Begriff des Geistes von historischen
Wirklichkeitskonzepten unterwandert und ausgehöhlt, andererseits darin aber auch gerade
als empirisch gesättigter religiöser Begriff bestätigt.

Die ferne Wirklichkeit religiöser Begriffe

Insgesamt lässt sich so festhalten, dass religiöse Begriffe in der Neuzeit stets von
einer widersprüchlichen Struktur ihrer Bedeutung bestimmt werden. Einerseits
werden ihre Gegenstände als existent, andererseits aber auch als nichtexistent
ausgewiesen. Diese Widersprüchlichkeit ist kein Ausdruck semantischer Unent-
schiedenheit, sondern ganz im Gegenteil ihres empirisch wie spekulativ gesättigten

Wahrheitsanspruchs. Religiöse Begriffe werden immer verfälscht, wenn sie

auf eine der beiden Seiten verzichten. Dabei lassen sich in den Bedeutungszu-

«Es kommt nun aber dazu, dass die alte Kirche, welche die normative ,-\utorität der Schrift
festsetzte, das vermeintlich Unbegreifliche darin nicht etwa ausschloss. sondern im Gegenteil

es für das Wichtigste, für das eigentliche Geheimnis des Reiches Gottes, und den
Gehorsam des Glaubens daran für die Tugend aller Tugenden hielt.» (25f).

37
Ebd., 23.



Religiöse Begriffe im Widerspruch 385

Schreibungen religiöser Begriffe häufig zwei Strategien nachweisen, wie die
Behauptung der Existenz und die der Nichtexistenz religiöser Objekte mit einander
vereinbart werden. Beide fanden im 19. Jahrhundert in dem Maße Verbreitung,
wie sich die Religionsforschung m den säkularen Raum der Geistes- und
Sozialwissenschaften verlagerte. Im einen Fall, dem der Historisierung religiöser
Begriffe, geht es um die Lozierung ihrer Wahrheit in einer zeitlichen, im andern,
dem der religionswissenschaftlichen Erforschung, in einer räumlichen Ferne:

Die Historisierung religiöser Begriffe setzte schon im 18. Jahrhundert ein:
Wunder z.B. wurden damals schon häufig von aufgeklärten Gelehrten als Taten
Gottes vorgestellt, die heute nicht mehr vorkämen.}8 Ebenso wurden personale
Gottesvorstellungen einer heute überwundenen Jugendphase der Menschheit
zugeschrieben. Gleiches galt von der Vorstellung, Gott habe die Heilige Schrift
durch seine Propheten und Evangelisten unmittelbar diktiert, und viele andere

Gegenstände. Indem man solche Vorstellungen früheren Zeiten zuschrieb,
konnte man sie als zutreffend festhalten, sich aber zugleich auch von ihnen
distanzieren. Im 19. Jahrhundert verlegten sich enzyklopädische Beschreibungen
religiöser Begriffe zunehmend auf historische Herleitungen, wo hingegen systematische

Darstellungen in den Hintergrund traten. In der gegenwärtigen Praxis

theologischer Enzyklopädien stehen systematische und historische Abschnitte
meist unverbunden neben einander. Der systematische Anspruch religiöser
Begriffe reduziert sich dadurch auf den einer theologischen Lehrmeinung, die sich
ihrer Historizität wohl bewusst ist.39

Ähnlich wie ftir die Religionshistoriker die zeitliche bildet für die
Religionswissenschaftler die räumliche Ferne fremder Religionen einen Raum, in dem
religiöse Begriffe, an deren Realität sie selbst nicht zu glauben vermögen, eine

nachweisbare, wenn auch kulturalistisch gebrochene Wirklichkeit besitzen. Diese

Praxis der Verfremdung des Eigenen lässt sich schon in der frühen Neuzeit
häufig bei Autoren beobachten, welche nicht-christliche Religionen mit der
Einschätzung schilderten, bei ihnen handele es sich keineswegs um puren
Aberglauben, sondern um eine unterschiedliche, aber durchaus sinnvolle Verehrung
Gottes. In den Religionswissenschaften nahm diese Form der ethnographischen

Vgl. dazu etwa die Antwort Lessings auf Direktor Johann Daniel Schumann in Hannover,
der ihm, Origenes folgend. 1776 die Wunder Jesu als Beweis für die Wahrheit der christlichen

Religion vorgehalten hatte. In seiner Antwort stellte Lessing nicht die Glaubwürdigkeit
der Wunderberichte an sich in Frage, sondern einzig deren heutige Glaubwürdigkeit,

und zwar mit der Begründung, dass solche Wunder in der gegenwärtigen Welt nicht mehr
vorkämen: «Wenn ich zu Christi Zeiten gelebt hätte, so würden mich die in seiner (Christi,
LFI) Person erfüllten Weissagungen allerdings auf ihn sehr aufmerksam gemacht haben.
Hätte ich nun gar gesehen, ihn Wunder tun, hätte ich keine Ursache zu zweifeln gehabt,
dass es wahre Wunder gewesen [...] Aber ich. der ich in dem 18. Jahrhundert lebe, in
welchem es keine Wunder mehr gibt [...] woran liegt es9 [...] daran, dass dieser Beweis des
Geistes und der Kraft jetzt weder Geist noch Kraft mehr hat. sondern zu menschlichen
Zeugnissen von Geist und Kraft herabgesunken ist.» (91).

Vgl. etwa die Theologische Realenzyklopädie, Die Religion in Geschichte und Gegenwart,
4. Autlage oder das katholische Lexikon für Theologie und Kirche.



386 Lucian Hölscher

Erhebung unterschiedlicher religiöser Vorstellungen und Praktiken eine systematische

Form an: Sie zeichneten seit Ende des 19. Jahrhunderts z. B. gern
Jenseitsvorstellungen bei fremden Religionen nach, an die die Forscher selbst nicht zu

glauben brauchten. Für die Anhänger jener Religionen beschrieben sie
offensichtlich eine unbezweifelte Realität, das genügte, um sie als reale Phänomene

einer wissenschaftlichen Betrachtung und Klassifizierung zu unterziehen.
In ihrer kulturwissenschaftlichen wie in ihrer historischen Verfremdung lässt

sich religiösen Begriffen auch heute noch eine Realität zuschreiben, die sie in der

eigenen Gegenwart des Religionsbetrachters selbst kaum für sich beanspruchen
können. Ob sie tatsächlich existieren und welchen realen Sinn sie dann haben

könnten, wird offen gelassen. Der Nachweis ihres Vorkommens und ihrer Sinn-

zuschreibungen woanders ersetzt gewissermaßen ihre Anerkennung als religiöse
Wirklichkeit hier und heute. Auch hierin drückt sich die widersprüchliche Struktur

religiöser Semantiken aus. Man kann von der Wirklichkeit von Religion
offenbar nicht mehr reden, ohne diese historisch oder kulturmorphologisch zu
relativieren. Dadurch wird das Problem der Existenz religiöser Objekte allerdings
nicht gelöst, sondern nur aufgeschoben.

Religiöse Begriffe im Widerspruch. Ein Versuch zur semantischen Struktur
religiöser Sprache

Religiöse Begriffe unterscheiden sich in der Neuzeit von nicht-religiösen Begriffen strukturell

dadurch, dass ihre Bedeufting in sich widersprüchlich angelegt ist. D.h. sie behaupten

zugleich die Existenz und die Nicht-existenz dessen, was sie bezeichnen. Der Aufsatz
demonstriert dies an vier religiösen Diskursen seit dem 18. Jahrhundert: den Konzepten
(Religion), (Gott>, (Jenseits) und (Geist). In exemplarischen Analysen wird dabei
herausgearbeitet, dass argumentative Positionen, welche die Existenz dieser religiösen Objekte
behauptet haben, jeweils die gegenteilige Positionen derjenigen, die deren Existenz bestritten,

mit einschlössen. Dieser hybride Charakter religiöser Begriffe zeigt sich auch in der
zunehmenden Historisierung und ethnologischen Verfremdung religiöser Begriffe seit
dem 19. Jahrhundert.

Religion Begriffsgeschichte - Gott Geist Jenseits Historisierung - Theorie.

Concepts religieux en contradiction. Essai de structure sémantique
de la langue religieuse
À l'époque moderne, les concepts religieux se distinguent structurellement des concepts
non-religieux par le fait que leur signification est contradictoire en soi. Ils affirment à la
fois l'existence et la non-existence de ce qu'ils décrivent. Cet article le démontre à l'aide
de quatre discours religieux depuis le 18cmc siècle: les concepts de (Religion), (Dieu>,
(Au-delà> et (Esprit). Sur la base de l'analyse de divers exemples, l'auteur soutient que les

positions argumentatives qui ont affirmé l'existence de ces objets religieux ont également
inclus les positions opposées qui ont contesté leur existence. Ce caractère hybride des

concepts religieux se traduit aussi par l'historisation et l'aliénation ethnologique croissante

des concepts religieux depuis le 19 me siècle.

Religion - histoire des concepts - Dieu - Esprit - Au-delà historisation théorie.



Religiöse Begriffe im Widerspruch 387

Termini religiosi in contraddizione. Un tentativo di sistematizzare la struttura
del linguaggio religioso
Nell'era moderna i termini religiosi si differenziano strutturalmente dai termini non
religiosi per il loro significato contradditorio. Difatti i termini religiosi sostengono
contemporaneamente l'esistenza e la non-esistenza del significato che designano. Questo contributo

lo dimostra attraverso quattro dispute religiose che si sono tenute fin dal XVIII secolo
sui concetti di «religione», di «Dio», di «aldilà» e di «spirito». Attraverso l'analisi di

alcuni esempi, sono elaborate le posizioni argomentative che hanno sostenuto l'esistenza
di questi oggetti religiosi e le prese di posizione di coloro che l'hanno messa in discussione.

Dal XIX secolo, il carattere ibrido dei concetti religiosi appare inoltre nella
crescente storicizzazione e nell'alienazione etnologica dei concetti religiosi.

Religione - storia dei concetti - Dio - spirito - aldilà - storicizzazione - teorie.

Religious terms as self-contradictory. An investigation of the semantic structure
ofreligious discourse

In the modem period, religious terms differ from non-religious concepts in a structural
manner: their meaning is always self-contradictory. They claim both the existence and
non-existence of what they describe. This paper shows this to be so by taking four
concepts from religious discourses since the 18th century: religion, God, the hereafter and
spirit. Analysis of these four examples shows that the arguments which were made to
claim the existence of these religious elements always included the opposing positions of
those who denied their existence. This hybrid character of religious concepts is also apparent

from the increasing historicization and ethnological alienation of religious terminology

since the 19th century.

Religion - history of terminology - God - spirit - hereafter - historicization - theory.

Lucian Hölscher, Prof. für Neuere Geschichte und Theorie der Geschichte an der Ruhr-
Universität Bochum.




	Religiöse Begriffe im Widerspruch : ein Versuch zur semantischen Struktur religiöser Sprache

