Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 107 (2013)

Artikel: Religitse Begriffe im Widerspruch : ein Versuch zur semantischen
Struktur religiéser Sprache

Autor: Holscher, Lucian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religiose Begriffe im Widerspruch
Ein Versuch zur semantischen Struktur religidser Sprache

Lucian Hoélscher

Was Religion ist, ist unter Religionswissenschaftlern immer noch umstritten: Es
gibt bislang kein Merkmal von Religion, das allgemein als hinreichend fiir eine
wissenschaftlich unangefochtene Begriffsverwendung anerkannt wiirde. Fiir den
Begriffshistoriker ist dies allerdings kein alarmierender Befund, der die Existenz
der Sache, auf die sich der Begriff der Religion bezieht, in Frage stellen kdnnte.
In der Theorie der Begriffsgeschichte hat sich in den letzten beiden Jahrzehnten
nidmlich immer mehr die Erkenntnis durchgesetzt, dass zumindest politische Be-
griffe in threm jeweiligen Gebrauch grundsitzlich umstritten sind, ja dass diese
Umstrittenheit geradezu das Wesen politischer Begriffe ausmacht.! Warum also
nicht auch religiose Begrifte: Sollte es sich nicht bei thnen einfach auch um poli-
tische, mithin umstrittene Begriffe handeln?

Die These von der existentiell widerspriichlichen Struktur religiéser Begriffe

Mit der Definition politischer als umstrittener Begriffe wurde in der deutschen
Theorie der Begriffsgeschichte von Anfang an einerseits eine Linie gegeniiber
einfachen Wortern gezogen, die in ihrer allgemeinen semantischen Beschreibung
zwar vieldeutig sein mogen, in ihrem aktuellen Gebrauch dagegen jewells ein-
deutig sind.” Andererseits aber wurde dadurch auch eine alte, schon von Reinhart
Koselleck formulierte (und gegen die damals etablierte philosophisch-linguis-

Vgl. Michael Freeden, Ideologies and Political Theory — A Conceptual Approach, Oxford
1998 und die Debatte um essentially contested concepts in der englischsprachigen poli-
tischen Theorie. Ich danke den Mitgliedern des Themenfelds 3 im Bochumer Kite-Ham-
burger-Kolleg «Dynamiken der Religion zwischen Asien und Europa» fiir die konstruktive
Kritik an den folgenden Uberlegungen.

Reinhart Koselleck, Einleitung zu «Geschichtliche Grundbegriffe», in: Otto Brunner/Wer-
ner Conze/Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, Stuttgart 1972, 13-27.

SZRKG, 107 (2013), 367-387

[



368 Lucian Holscher

tische Begriffsdefinition gerichtete) Hypothese verschirft und erweitert: thr zu-
folge gehort es zum Wesen politisch-sozialer Grundbegriffe. dass sie, als Repri-
sentanten eines vielseitigen Diskurses, auch im aktuellen Gebrauch immer viel-
deutig sind. Wiren sie nicht vieldeutig, so kann man diese neue Erkenntnis zu-
sammenfassen, so gibe es auch keinen Streit um die Sache, auf die sie sich be-
ziehen, und eben in diesem Streit liegt die wesentliche diskursive Funktion poli-
tischer Grundbegrifte.

Die Bedeutung von Grundbegriffen im Sinne der Begriffsgeschichte ist also
nicht durch einfache Definitionen einzufangen. Vielmehr stehen sie inmitten und
fiir ganze Diskurse, d. h. sie werden in immer wiederkehrenden Argumentations-
gingen und Darstellungen eines Gegenstands eingesetzt, flir den sie dann auch
insgesamt, 1thn gewissermallen repridsentierend, einstehen. Die Umstrittenheit
von Grundbegritfen ergibt sich einfach schon dadurch, dass der Gegenstand, auf
den sie verweisen, in der diskursiven Praxis selbst umstritten 1st. Nur als umstrit-
tener Gegenstand kann er in der gesellschaftlichen Praxis seiner Thematisierung
bestehen.

Bei1 den Diskussionen um das wesentliche Unterscheidungsmerkmal politisch-
sozialer Grundbegriffe von einfachen Wortern (und Begriftfen im linguistischen
Sinne) war zunichst wenig von religisen Begriffen die Rede. Sie blieben ja be-
kanntlich von den Geschichtlichen Grundbegriffen, dem renommierten begriffs-
geschichtlichen Lexikon der politisch-sozialen Sprache in Deutschland, weitge-
hend ausgeschlossen, sodass in der jlingeren begriffsgeschichtlichen Forschung
schon die Frage aufkam, ob sie iiberhaupt einem Begriffswandel unterlagen, der
dem politisch-sozialer Begriffe vergleichbar ist.” In diesem Aufsatz geht es aller-
dings um mehr als um den Nachweis, dass dies durchaus moglich ist: ndmlich
um eine weitere Zuspitzung und Prizisierung der These, dass auch religiose
Grundbegriffe sich durch ihre wesentliche Umstrittenheit von anderen Worten
und Begriffen unterscheiden.

Religiose Grundbegriffe sind, so soll im Folgenden gezeigt werden, nicht nur
in threr aktuellen Bedeutung immer umstritten, sondern dariiber hinaus auch in
ithrer Semantik existenziell widerspriichlich angelegt: Das hei3t, sie gehen stets
davon aus, dass der Gegenstand, auf den sie sich beziechen, sowohl existiert als
auch nicht existiert. Diese ontologische Widerspriichlichkeit ist religiésen Be-
griffen in der Neuzeit so wesentlich, dass die Behauptung der Existenz ihrer Ge-
genstdnde ebenso die Behauptung ihrer Nichtexistenz einschlie3t wie umgekehrt
die Behauptung ihrer Nichtexistenz die ihrer Existenz.

Umstritten ist dabei vor allem, ob der von Reinhart Koselleck beobachtete und an politisch-
sozialen Begriffen mittlerweile vielfach nachgewiesene Bedeutungswandel in der so ge-
nannten «Sattelzeit», d.h. deren Temporalisierung, Politisierung, Ideologisierung und De-
mokratisierung im Zeitraum zwischen 1750 und 1850, auch an religiosen Grundbegriffen
nachgewiesen werden kann. Vgl. Stefan Jordan, Die Sattelzeit — eine Epoche fiir die Theo-
logiegeschichte?, in: Schweizerische Zeitschrift flir Religions- und Kulturgeschichte, 105
(2011), 525-535.



Religiose Begriffe im Widerspruch 369

Diese These bedarf der Erliuterung: Wohl kann man von allen Gegenstinden
sowohl behaupten, dass sie sind, als auch, dass sie nicht sind. Doch schlieflen
sich beide Aussagen in der Regel wechselseitig aus: Entweder es gilt das eine
oder es gilt das andere. Die Kontrahenten sind einfach verschiedener Meinung.
Bei religiosen Gegenstinden scheint dies zundchst nicht anders zu sein: Entwe-
der Gott existiert oder er existiert nicht. Die Gottesbekenner und die Gottes-
leugner widersprechen einander. Aber, das zeigt schon ein kurzer Blick in die
Geschichte, sie suchen im religiosen Diskurs, der sich zwischen ihnen entfaltet,
sich zugleich auch immer wieder wechselseitig zu umgarnen, indem sie das, was
die jeweilige Gegenseite ithrer Meinung nach zu Recht behauptet, mit in ihre
eigene Position aufnehmen. So wissen gewo6hnlich auch Gottesbekenner, dass
Gott nicht in derselben Weise existiert wie der Gegenstand hier vor ihnen; und
Gottesleugner, dass Gott zu leugnen etwas anderes bedeutet als die Existenz
eines Gegenstands vor ihnen. Sie erkennen sogar oft durchaus die Problem-
stellen, welche Gottesbekenner mit dem Gottesbegriff besetzen: etwa das Pro-
blem der Sinnhaftigkeit von Geschichtsverldufen, das Problem der Kontingenz
oder des Zufalls von Ereignissen usw. Deshalb vermeiden sie zwar den Gottes-
begriff, suchen aber Antworten auf die in thm gestellten Fragen.

Dieses wechselseitige Aufeinanderzugehen hat nun bei religiosen Begriften
eine konstitutive Bedeutung: Religiose Begriffe leben ndmlich vom Hin- und
Hergehen zwischen Empirie und Spekulation: Ohne empirisches Fundament
bleiben sie ebenso leer wie sie ohne spekulatives Transzendieren der empirischen
Wirklichkeit sinn- und bedeutungslos. So entspringt in Kontroversen um religio-
se Gegenstinde oft gerade aus dem existenziellen Widerspruch zur eigenen reli-
giosen/nicht-religiosen Position die Begriindung fiir die eigene gegenteilige Be-
hauptung: aus der existenziellen Leugnung Gottes dessen existenzielle Bejahung
(etwa im Sinne einer allgemeinen Weltformel oder eines moralischen Weltge-
setzes), aus der existenziellen Bejahung die Suche nach einer Welterkldarung oh-
ne Gott. Wie dies geschieht, soll im Folgenden an einigen Beispielen gezeigt wer-
den. Zuvor aber soll zunichst die semantische Struktur der Widerspriichlichkeit né-
her betrachtet werden, die in religiosen Diskursen vorherrscht und sie voran treibt:

In der Aufnahme der jeweils gegenteiligen Existenzbehauptung wichst reli-
giosen Begriffen, so ldsst sich an historischen Beispielen immer wieder zeigen,
eine Evidenz zu, die sie ohne solchen Widerspruch nicht hitten. Der Wider-
spruch wird im religiosen Diskurs so in die eigene religiose bzw. atheistische
Position aufgenommen, dass er diese nicht nur nicht widerlegt — so wie ein ma-
thematischer Beweis etwa gegenteilige Vorstellungen entkriftet; sondern er tragt
sogar entscheidend zum Begrift der Sache bei, um die es im religiésen Diskurs
tiberhaupt geht. Ohne die — zwar oft modifizierte, aber im Wesentlichen doch be-
kriftigte — Anerkennung der jeweils gegenteiligen Position kdme die eigene Vor-
stellung von dem religiosen Gegenstand deshalb nicht aus.

Die in der neuzeitlichen Religionskritik tibliche Infragestellung religiéser Ge-
genstinde ist daher keine nur von auflen kommende, sondern weit mehr noch



370 Lucian Hélscher

eine innerreligiose Kritik. Sie hat sich im Laufe der Neuzeit nicht verstirkt, wie
im Zuge der Sdkularisierungsthese immer wieder angenommen wurde. Vielmehr
ist sie dem neuzeitlichen Religionsbegriff, so wie er seit der Autkldrung vorliegt,
aber ebenso auch anderen religiosen Begriffen von Anfang an eingeschrieben ge-
wesen. Von Anfang an wirkten atheistische und religionskritische Positionen bel
der Auslegung religidser Traditionen mit.* Umgekehrt nahmen religiose Konzep-
te und Uberzeugungen aber auch Einfluss auf die Ausgestaltung der sikularen
Wissenschaften. Religion ist ohne Religionskritik nicht denkbar, ebenso wenig
wie Religion ohne die theologische Kritik des Weltlichen denkbar ist, worin ja
ein wesentliches Anliegen von Religion liegt. Deshalb miissen bei einer begrifts-
geschichtlichen Analyse religioser Begriffe atheistische Aussagen auch immer
als theologische Aussagen und umgekehrt theologische Aussagen als atheistische
Aussagen gelesen werden.

Die existenziell widerspriichliche Grundstruktur religioser Begriffe hat nun
allerdings auch Folgen fiir deren historische Aufarbeitung. Bei empirischen Ge-
genstdnden, etwa der republikanischen Verfassung des antiken Rom oder der in-
dustriellen Revolution in England im 18. Jahrhundert, konnen spitere Betrachter
immer mit Recht behaupten, dass sie sie besser verstehen als die Zeitgenossen.
Bei ihrem abweichenden Verstdndnis stellen sie gleichwohl nicht in Frage, dass
es sich um dieselbe Sache handelt, von der schon die Zeitgenossen sprachen.
Diese Differenz zwischen einem Uberzeitlich erkennbaren Sachverhalt und sei-
nem je zeitgenossischen Verstdndnis ist fur die klassische Begriffsgeschichte po-
litischer und sozialer Gegenstdande konstitutiv: Erlaubt sie doch, ein Spannungs-
verhiltnis zwischen dem Begrift von einer Sache und dieser Sache selbst zu de-
finieren, das sich je nach Ort und Zeit unterschiedlich gestaltet und einem histo-
risch beschreibbaren Wandel unterliegt.

Bei religiosen Begriffen lasst sich eine solche Unterscheidung zwischen Be-
griff und Sache kaum treffen: Die Gegenstinde und Sachverhalte, auf die sie sich
beziehen, lassen sich nicht unabhidngig von den jeweils zeitgenossischen Prakti-
ken threr Reprisentation erfassen, seien es nun schriftliche Texte oder Riten,
Orte und Institutionen. Versucht man etwa, die im Alten Testament beschriebene
Sintflut auf historisch verbiirgte Nachrichten von Uberschwemmungen im Zwei-
stromland zu beziehen, so bezahlt man rasch den Gewinn an empirischer Evi-
denz mit dem Verlust an theologischem Gehalt der biblischen Erzdhlung. Man
bewegt sich dann auf einem Gebiet, das empirische Wissenschaften weit besser
erforschen konnen. Und doch kann die Theologie auf solche empirischen Griin-
dungen nicht verzichten. Sie darf nur nicht bei ihnen stehen bleiben, sondern
muss sich dann wieder der theologischen Reflexion zuwenden, in der die empi-
rischen Sachverhalte nur das Material fiir Gottes Handeln in der Welt bilden.

Vgl hierzu etwa Michael Weinrich, Religion und Religionskritik. Ein Arbeitsbuch, Géttin-

gen 2011.



Religidse Begriffe im Widerspruch 371

Religiose Begrifte griinden sich so auf ein Verfahren des Wiedererkennens
theologischer Aussagen, Bilder und Topoi in der empirischen Erfahrung, die
diese Erfahrung doch immer tbersteigt, weil sie in einer zeitlosen religiosen Tra-
dition wurzeln. Den historischen Wandel solcher Wiedererkennungen kann die
religiose Begriffsgeschichte nicht dadurch nachzeichnen, dass sie eine sich von
der Uberlieferung emanzipierende eigenstindige Rekonstruktion des Gegen-
stands vornimmt, sondern nur im Sinne einer dogmengeschichtlichen Folge ver-
gangener Auslegungen.

Doch wie vergewissert sich eine solche Begriffsgeschichte der Identitit ihres
Gegenstands? Um sie zu gewéhrleisten, greifen Religionen auf andere, spezifisch
religiose Techniken zuriick: etwa auf die Auslegung heiliger Texte in Schriften
und Predigten, den Aufbau dauerhafter Institutionen oder den Vollzug von Riten,
die in ihrer ewig gleichen Wiederholungsstruktur die Identitdt des religiosen Ge-
genstands garantieren. Widerspriichliche Auffassungen lber den Gegenstand,
von dem sie handeln, wie sie fiir die begriffsgeschichtliche Aufarbeitung vergan-
gener Sachverhalte konstitutiv sind, miissen auf diesem Wege nicht ausgerdumt
werden, sondern konnen als verschiedene Seiten der religiosen Tradition festge-
halten werden.

Vier Beispiele

Das neuzeitliche Religionsverstdndnis: Das Konzept der Religion ist erst zur Zeit
der Aufkldrung in Europa entstanden und daher nicht ohne weiteres auf éltere
Zeiten und auBereuropdische Rdume {ibertragbar. Dies ldsst sich semantisch am
Bedeutungswandel des Ausdrucks eligio/Religion> zeigen: Wie die neuere For-
schung herausgearbeitet hat, hat der Begriff der <Religion> in Europa erst seit
dem 17. Jahrhundert seine modeme Bedeutung eines zugleich pluralistischen
und anthropologischen Allgemeinbegriffs angenommen.” Erst seither sind iltere
Bezeichnungen wie «secta> oder ex> als Bezeichnung fiir Religionen zuriickge-
treten, hat sich der Ausdruck «religio/Religion> von der Bezeichnung fiir eine be-
stimmte Form der Gottesverehrung zu der einer anthropologischen Grunddi-
mension menschlichen Daseins geweitet. Zugleich hat sich die Geltung religioser
Diskurse dabei aber auch auf einen gesellschaftlichen Teilbereich verengt. In
dieser von Kirche und Theologie selbst anerkannten Beschneidung religioser
Diskurse und Praktiken ist der Einfluss sdkularer Gegenmachte in Politik und
Offentlichkeit, Kunst und Wissenschaft deutlich zu erkennen. In der Beschnei-
dung religioser Geltungsanspriiche verwandelte sich aber auch das Konzept der
«Religion> selbst: Dieses richtete sich nun auf eine «Welt», die sich von den
Herrschaftsanspriichen religioser Diskurse zunehmend emanzipierte.

Vgl. Ernst Feil, Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs, Miinchen 1997-
2012.



o
~J
[§9]

Lucian Hélscher

Man kann diesen Prozess der gleichzeitigen Universalisierung und Begren-
zung des Religionskonzepts im 18. Jahrhundert gut am Umbau gesellschaftlicher
Institutionen verfolgen, etwa bei der Neugestaltung des Schulwesens in
PreuBen.® Dort wurde seit den 1780er Jahren im Unterricht weltlicher Schulen,
parallel zu anderen Unterrichtsfachern wie <Latein> und «Rechnen», das neue Un-
terrichtsfach «Religion» als zeitlich begrenzte Unterrichtseinheit eingerichtet. Bis
dahin waren religiése Inhalte in praktisch allen Schulstunden gelehrt worden,
jedes Fach diente somit in irgend einem Sinn der religidsen Unterweisung. Jetzt
wurde diese in einem eigenstdndigen Unterrichtsfach gebiindelt, wodurch andere
Fécher von religiésen Inhalten entlastet werden sollten.

Doch dies war nur die eine Seite: Auf der anderen beschrinkte sich der Reli-
gionsunterricht keineswegs auf die Gotteslehre, sondern griff auch auf weltliche
Gegenstidnde wie etwa die Pflege des Ackerbaus oder die gute Einrichtung poli-
tischer Gemeinwesen aus. Und umgekehrt behandelten auch «weltliche» Ficher
wie Latein oder Physik die Grundlagen der gottlichen Weltordnung. Das Kon-
zept der religiosen Unterweisung nahm im deutschen Schulwesen also seit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert eine in sich widerspriichliche Stellung ein: Es er-
kannte in der Beschriankung auf ein Schulfach unter anderen die Gleichberech-
tigung sékularer Unterrichtsfdcher an, griff aber zugleich auch mit seinem tber-
fachlichen Deutungsanspruch sédkularer Unterrichtsgegenstinde iiber die Ausdif-
terenzierung des Schulwesens in Unterrichtsficher hinaus. Darin kam die exis-
tenziell widerspriichliche Struktur des neuen Religionsbegriffs deutlich zum
Ausdruck: Religion erhob den Anspruch einer umfassenden Weltdeutung, doch
zugleich wurde dieser Anspruch von Seiten sidkularer Unterrichtsfacher auch ge-
leugnet, die ihn ihrerseits fiir sich selbst erhoben. So umfasste der Religionsbe-
grift zugleich alles und nichts, wurde der Religion zugleich ein alles umfassen-
der und gar kein Geltungsbereich zugeschrieben.

Ahnlich widerspriichliche Entwicklungen lassen sich seit Beginn des 19.
Jahrhunderts auch in anderen diskursiven und institutionellen Ausdifferen-
zierungsprozessen beobachten. In Bibliotheken etwa entstanden seit den 1820er
Jahren Abteilungen fiir «religiose Literatur, in Kunstsammlungen Abteilungen
fiir «religivse Kunst>.” Dabei handelte sich aber nicht um Sammlungen klar abge-
grenzter Gegenstandsbereiche, sondern um Aspekte, unter denen Literatur und
Kunst betrachtet wurden: etwa Schilderungen und Darstellungen von religisen
Einrichtungen, Praktiken und Denkweisen in anderen Landern, die auch unter si-
kularen Gesichtspunkten betrachtet werden konnten. So konnten Kunstobjekte je
nach Gesichtspunkt bald als «religios», bald als «sdkular» betrachtet werden,
eine eindeutige Zuschreibung zu einem bestimmten Bereich gab es nicht.

Rainer Lachmann/Friedrich Schweitzer (Hg.), Geschichte des evangelischen Religionsun-
terrichts in Deutschland, Neukirchen-Viuyn 2007.

Lucian Holscher, Kunst und Religion in der blirgerlichen Gesellschaft. Ein polemischer
Einwurf aufgrund historischer Nachforschungen, in: M. Frettloh/H. Lichtenbergers (Hg.),
Gott wahr nehmen. FS fiir Christian Link, Neukirchen-Vluyn 2003, 483-494.

~



Religidgse Begriffe im Widerspruch 373

Haufig fiel die Bezeichnung «religids> in solchen Unterscheidungen zur «welt-
lichen» Kunst und Literatur noch mit der Bezeichnung <kirchlich)> zusammen, die
Kirche besaBl noch ein weitgehendes Monopol auf die religiose Kultur der Men-
schen. Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts traten beide Bezeichnungen kirchlich»
und «religids> aber zunehmend auseinander. An die Stelle der traditionellen ge-
sellschaftspolitischen Leitdifferenz von «geistlich» und «weltlich>, welche die
Sphire diesseitiger und jenseitiger Belange noch komplementédr geordnet hatte,
trat nun die radikalere Leitdifferenz <religios/sédkular im Sinne eines kontradik-
torischen Gegensatzes." Religion wurde nun stirker von sékularen Bereichen der
Gesellschaft abgegrenzt, d. h. ithre Regeln und Semantiken galten nach Ansicht
threr sdkularen Widersacher nicht mehr in Bereichen wie der Wirtschaft und der
Politik.

Zugleich aber erhoben die Kirchen umgekehrt auch einen radikaleren Gestal-
tungsanspruch flir den sédkularen Raum: Neben die staatlichen traten kirchliche
Schulen und Fiirsorgeeinrichtungen, neben die staatliche die rein kirchliche Ehe-
schlieBung, neben sidkulare auch kirchlich-religiose Parteien. Die Kirchen errich-
teten eigene Wirtschaftsunternehmen, griindeten eigene Verlage und Zeitungen
usw. D.h. die Kirchen erhoben im MaBe, wie sie von sidkularen Gesellschafts-
gruppen aus der Mitgestaltung des Gemeinwesens ausgegrenzt wurden, zugleich
auch stirkere Anspriiche auf diese Mitgestaltung. So entstanden tendenziell zwes
Parallelgesellschaften mit einem je unterschiedlichen weltanschaulichen Uber-
bau. Zugleich handelte es sich aber auch nur um die eine Gesellschaft, welche
nur aus zwel Perspektiven gesehen wurde. In ihr galten der Staat und viele an-
dere Einrichtungen bald als sidkulare, bald aber auch als religiose Einrichtungen,
d.h. bald ging deren Sékularitit in Religion, bald deren religioser Charakter in
Sdkularitét auf.

Man kann in diesem Funktions- und Bedeutungswandel des Religiosen einen
Prozess der Sidkularisierung sehen, wenn man dieses Konzept nicht als Bezeich-
nung fiir einen langfristigen Riickgang religioser Deutungskultur, sondern fiir de-
ren Transformation in ein neues Verhdltnis von Kirche und Staat, Religiositét
und Sikularitit versteht.” Doch auch hier ging es nicht allein um eine verstirkte
Abgrenzung beider Sphiren, sondern zugleich auch um eine wechselseitige
Unterwanderung: In einem Prozess der gleichzeitigen Durchdringung und Ab-
grenzung flossen ebenso sdkulare — etwa natur-, gesellschafts- und geisteswis-
senschaftliche — Wissensbestinde in theologische Konzepte und kirchliche

Vgl. Lucian Hoélscher, The Religious and the Secular. Semantic reconfigurations of the reli-
gious field in Germany from the Eighteens to the Twentieth centuries, in: Religion and Se-
cularity. Transformations and Transfers of Religious Discourses in Europe and Asia, ed. by
Lucian Holscher/Marion Eggert, Leyden 2013,

Vgl hierzu Lucian Hélscher, Die Sdkularisierung der Kirchen. Sprachliche Transtorma-
tionsprozesse in den langen 1960er Jahren, in: Wilhelm Damberg u.a. (Hg.). Soziale Struk-
turen und Semantiken des Religisen im Wandel. Transformationen in der Bundesrepublik
Deutschland 1949-1989, Essen 2011, 203-214.



374 Lucian Hélscher

Handlungstelder ein wie umgekehrt kirchliche und theologische Konzepte in die
neuen sdkularen Wissenschaften und Handlungsfelder.

Dies gilt bis heute. Da sich Religion immer schon aut” Gesellschaft bezieht,
nicht erst im Zuge eines neuzeitlichen Entfremdungsprozesses zwischen Reli-
gion und Gesellschaft zu threm wesentlichen Gehalt findet, setzt sie deren siku-
lare Selbstverfasstheit immer schon voraus. Der Weltbezug religioser Diskurse,
der die zumindest teilweise Emanzipation der Gesellschaft aus religiosen Deu-
tungen und Praktiken einschlief8t, steht nicht erst am Ende, sondern schon am
Anfang der Begriffsentwicklung: Ohne die Anerkennung von legitimen Eigen-
gesetzlichkeiten in Wissenschaft und Kunst, Politik und Wirtschaft wire es nie
zur Entstehung des modernen Religionsbegriffs im 18. Jahrhundert gekommen.
Dies soll im Folgenden auch am Gottesbegritt gezeigt werden.

Die neuzeitliche Gottesvorstellung: Religion steht und féllt mit dem Glauben an
die Existenz Gottes, christliche Religion allzumal. Mit dem Aufkommen «welt-
licher» Wissens- und Handlungsfelder begannen sich die traditionellen Gottes-
vorstellungen im 17. und 18. Jahrhundert zu wandeln: Im Male, in dem sich Be-
schreibungen der «Welt» auf den Bereich empirischen Wissens und menschli-
chen Handelns zuriickzogen, musste die Wirklichkeit Gottes neu bestimmt wer-
den. Dies vollzog sich in der Zeit der Autkldrung in einer Neubestimmung des
Verhéltnisses von Gott und Welt: Theologisch ging daraus der Streit um die Per-
sonalitit Gottes, wissenschaftlich der Streit um die Einheit der Welt hervor. Man
kann diesen Prozess gut anhand der theologischen Debatten des 18. Jahrhunderts
verfolgen:

Spinozas Gleichsetzung von Gott und Natur (deus sive natura) hatte im aus-
gehenden 17. Jahrhundert, obwohl von den christlichen und jtidischen Religions-
gemeinschaften schnell als héretisch und atheistisch abgelehnt, zum ersten Mal
massiv die biblisch lberlieferten und von der mittelalterlichen Theologie ausge-
deuteten Gottesbilder in Frage gestellt. Gott wurde von Spinoza nicht mehr als
ein von der Welt unabhidngiges, sondern in deren Gesetzen und Ordnungen auf-
gehendes Wesen gedacht, Gleiches gilt von den im 18. und 19. Jahrhundert weit
verbreiteten deistischen Gottesvorstellungen, welche Gott aut die Rolle des pri-
miren Erbauers der Weltmaschine, seine Wirksamkeit auf die Giiltigkeit der Na-
turgesetze reduzierten. Die Existenz Gottes begann auf diese Weise zweifelhatt
zu werden: Einerseits umfasste Gott das All, andererseits 16ste er sich in thm zu-
gleich aber auch auf.

Fiir personale Gottesvorstellungen, die Gott als ein gegeniiber dem Menschen
und der Welt eigenstdndiges Wesen begriffen, war hier jedenfalls kaum noch
Platz. Der Gottesbegriff verlor seine personale Qualitit, obwohl er konzeptionell
durchaus noch im Begriff der Welt enthalten war. Denn weder deren umfassende
Einheit noch ihr geordneter Zusammenhang lieB sich ohne Annahme eines Got-



Religicose Begriffe im Widerspruch 375
tes, der sich in der Welt realisierte, plausibel machen.'” So war in der Philoso-
phie und den Einzelwissenschaften des Aufkldrungszeitalters zwar zunehmend
weniger von Gott die Rede, doch in deren Parametern — sei es in den anthro-
pologischen Konzepten der menschlichen Vernunft und Moralitit, sei es in den
Naturkonzepten des Raumes und der Zeit — immer prisent.

Besonders deutlich wurde dies in Deutschland an Kants Transzendentalphilo-
sophie, die sich am Ende des 18. Jahrhunderts tiberhaupt jeglicher Aussage tiber
transzendente Wesen und Méchte entzog, zugleich aber die Gottesvorstellung fiir
die Begriindung des Sittengesetzes in Anspruch nahm. Kant bestimmte damit
den philosophischen Diskurs des 19. Jahrhunderts nicht nur in Deutschland ma@-
geblich. Die Allmacht Gottes manifestierte sich ihm zufolge gerade in seiner Ab-
wesenheit als personaler Faktor im Getriebe der Welt. An die Stelle des trans-
zendenten Gottes trat in der «Religion des deutschen Idealismus»'' die transzen-
dentale Explikation des Ichs. Zwar gab Kant dem Sittengesetz mit der Be-
zeichnung «géttlichy noch einen religiosen Anklang, doch seine transzendentalen
Verstandeskategorien konnten die verwaiste Liicke eines personalen Gottesglau-
bens nicht mehr tiberzeugend fiillen. Schleiermacher in seinen «Reden iiber die
Religion» (1799) und Hegel in seiner Analyse der «Religion der neuen Zeit»
gingen beide schon um 1800 von dem mittlerweile allgemein gewordenen Sach-
verhalt aus — auf den sie dann allerdings sehr unterschiedlich reagierten — dass
Gott aus den Lebensverhdltnissen der meisten aufgekldarten Menschen ver-
schwunden war und jedenfalls jeden angebbaren Inhalt verloren hatte.'?

Die Aushohlung des personalen Gottesbegriffs zeigte sich um 1800 im sog.
Atheismusstreit, in dessen Folge der Philosoph Johann Gottlieb Fichte seine
Professur in Jena verlor: Um der damals im aufgekldrten Biirgertum schon weit
verbreiteten Ablehnung eines géttlichen Weltenlenkers Rechnung zu tragen, hat-
te Fichte 1798 mit dem Postulat einer moralischen «géttlichen Weltregierung»
ein idealistisches «Glaubensbekenntnis» formuliert, das nicht mehr im Glauben
an einen transzendenten Gott, sondern in Glauben an die moralische Natur des
Menschen gegriindet war: Denn wenn man, so argumentierte Fichte, «ein beson-
deres Wesen als die Ursache jener moralischen Weltordnung» annidhme, wire
nichts gewonnen. «Dieses Wesen soll von euch und der Welt unterschieden sein,
es soll [...] Personlichkeit haben und Bewusstsein [...] [hr macht sonach dieses
Wesen durch die Beilegung jenes Pridikates zu einem Endlichen, zu einem We-

Zum Zusammenhang von Theologie und moderner Wissenschaft im 17. Jahrhundert vgl.
Margaret C. Jacobs, Alte und neue Wissenschaften und Weltdeutungen, in: Hartmut Leh-
mann/Ann-Charlott Trepp (Hg.), Im Zeichen der Krise. Religiositit im Europa des 17. Jahr-
hunderts, Goéttingen 1999, 465-516.

Vgl. Wilhelm Liitgert, Die Religion des Deutschen Idealismus und ihr Ende, Giitersloh
1922-1930.

Vgl. Christian Link, Das «leere Jenseits». Hegels Analyse der neuzeitlichen Religion, in:
Lucian Hélscher, Das Jenseits. Facetten eines religiésen Begriffs in der Neuzeit, Gottingen
2007, 63-79.



376 Lucian Holscher

sen euresgleichen, und ihr habt nicht, wie ihr wolltet, Gott gedacht, sondern nur
euch selbst im Denken vervielf‘ziltig:{t.»13

Indem Gott in seiner Rolle als Biirge und Lenker der Weltordnung als existent
behauptet, zugleich aber als Person geleugnet wurde, nahm der Gottesbegrift im
idealistischen Diskurs eine bildliche, metaphorische Bedeutung an. Nachdem
sich alle bisherigen Gottesbeweise als triigerisch erwiesen hatten, verblirgte er
nach Ansicht der idealistischen Religionsphilosophie seinen Anhédngern nicht
mehr die Existenz Gottes als eines von der Welt unabhidngigen Wesens, sondern
nur noch die Existenz eines Gottlichen im Menschen. Auf die Frage: «Was biirgt
uns dafiir, dass wir in jener Idee (Gottes, LH) nicht ein bloBes Geschopf unserer
Einbildungskraft vor uns haben?» gab Johann Traugott Krug, ein Schiiler Kants,
1833 die damals repridsentative Antwort: einzig die Annahme einer «sittlichen
Gesetzgebung der Vernunft oder die Stimme des Gewissens [...] In, mit und
durch die moralische Gesetzgebung ist uns etwas Gottliches angeboren und die-
ses Gottliche notigt uns, die Idee von Gott fiir etwas Wahrhaftes oder Gott selbst
fiir etwas Wirkliches zu halten, mithin an Gott zu glauben.»"*

Damit war der Weg vorgezeichnet, den die wissenschaftliche Erforschung des
Gottesglaubens im 19. Jahrhundert nahm: Sie ging nicht mehr von der Gewiss-
heit eines transzendenten Gottes aus, sondern von der Existenz eines «religidsen
Bewusstseins» im Menschen, in dem sich die Annahme eines gottlichen Wesens
empirisch finde. Dabei handelte es sich keineswegs nur um eine sikularistische
Umdeutung orthodoxer Gottesvorstellungen, die von der Realexistenz Gottes
ausgingen, ja diese gerade noch einmal gegeniiber materialistischen und idealis-
tischen Angriffen verteidigten. Vielmehr zeigte auch gerade die theistische These
von der Personalitdt Gottes in ihrer theologischen Entfaltung bei Immanuel Her-
mann Fichte, Christian Felix Weile u.a., wie sehr Gott spitestens seit den 1840er
Jahren als Dialogpartner des gldubigen Menschen und Garant einer gottlichen
Ordnung, die nicht in den menschlichen Ordnungen aufging, letztlich vom men-
schlichen Bewusstsein aus entworfen wurde.

Doch auch ein solcher indirekter Beweis fiir die Existenz Gottes hatte nur so
lange Bestand, wie genligend Menschen ein solches religidses Bewusstsein in
sich vorfanden. Im Mafe, in dem dieses Bewusstsein verlorenging, wurden nach
dem Ersten Weltkrieg, etwa bei Karl Barth und Paul Tillich, auch wieder neue
theologische Gottesbegriffe frei gesetzt, welche der Herausforderung atheisti-
scher Gottesleugnungen Rechnung trugen. Am weitesten ging hier wohl die
«atheistische» Theologie Bonhoeffers, die in den 1960er Jahren von Dorothee
Solle aufgegriffen wurde. In der Formel «atheistisch an Gott glauben» bekundete
sich hier noch einmal die theologische Einsicht, dass von Gott zu reden immer

" F. Medicus (Hg.), Johann Gottlieb Fichte. Die philosophischen Schriften zum Atheismus-

streit. Mit Forbergs Aufsatz: Entwicklung des Begriffs der Religion, Leipzig 1910, 13.
Johann Traugott Krug, Allgemeines Handwdorterbuch der philosophischen Wissenschaften,
2. Aufl. Bd. 2, Leipzig 1833, 304, Art. Gott.

14



Religiose Begriffe im Widerspruch 377

heiflt, seine Existenz zundchst in Frage zu stellen, um den Wirklichkeitsgehalt
des Gottesbegriffs neu zu erfassen.”

Der neuzeitliche Jenseitsbegriff: Der Glaube an ein Jenseits und an einen trans-
zendenten Gott gehort heute sowohl im Alltag als auch in wissenschaftlichen Er-
hebungen und Darstellungen zu den wichtigsten Kriterien von Religiositit tiber-
haupt. Dabei ist aber keineswegs geklirt, was unter diesen Begriffen tatsichlich
zu verstehen ist, nur so viel ist klar: Der Begriff des «Jenseits> lebt wesentlich
von der Abgrenzung gegeniiber einem «Diesseits», ebenso wie der der «Transzen-
denz> von der Abgrenzung gegeniiber einer (mmanenz> lebt — wobei «Diesseits»
und «Immanenz> beide den Bereich empirischer Wirklichkeit und Uberpriit-
barkeit bezeichnen. <Jenseits> und <Diesseits», «(Transzendenz» und dmmanenz
sind also relationale Begriffe, die sich wechselseitig sowohl ausschlieBen als
auch bedingen.

Historisch gesehen sind sie erst im Zuge eines lingeren Begriffsbildungspro-
zess seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert entstanden,'® sind also relativ jungen
Datums. Das bedeutet nicht, dass es nicht schon vorher andere Begriffe (wie et-
wa «Gott, «Geist>, <Himmel> und «Holley) gegeben hitte, die auf ein Jenseits ver-
wiesen.'” Wie ja tiberhaupt die Genese von Begriffen nicht von vorn herein mit
der Genese der Gegenstidnde, die sie bezeichnen, zusammen fillt. Aber es lohnt
sich hier wie in anderen Féllen nidher hinzuschauen, was sich mit der Entstehung
der Begriffe in den so bezeichneten Vorstellungen strukturell gewandelt hat.

So steht die Einfithrung der Begriffe Jenseits> und «Diesseits) im ausgehen-
den 18. und frithen 19. Jahrhundert fiir einen langfristigen Umbau der religiosen
Vorstellungswelt im Ubergang von der Aufklarung zur religiosen Kultur des 19.
und 20. Jahrhunderts. Sie soll hier nur kurz angedeutet werden:'® Voraus gegan-
gen war die durchgingige Verrdumlichung und Verzeitlichung des religiosen
Weltbilds der Aufkldrung: D. h. alle wirklichen Dinge sollten demnach auch
einen festen Ort in Raum und Zeit haben. Das galt nun auch fiir transzendente
Subjekte wie Engel, Geister und die Seelen der Menschen nach dem Tod. Von
den Seelen der Verstorbenen etwa spekulierten Aufkldrungsphilosophen, wie
lange ithre Existenz nach dem irdischen Tod noch dauern und wo sie ihre Zeit
verbringen wiirden. Der Planet Venus galt vielen als méglicher Aufenthaltsort."
Weit verbreitete religiose Vorstellungen wie diejenige vom Wiedertreffen der

Dorothee Sélle, Atheistisch an Gott glauben. Beitridge zur Theologie, Freiburg 1968.

Vgl. Lucian Hélscher (Hg.), Das Jenseits. Facetten eines religitsen Begriffs in der Neuzeit,
Gottingen 2007.

Bernhard Lang/Colleen McDannell, Der Himmel. Eine Kulturgeschichte des ewigen Le-
bens, Frankfurt 1996.

Ausfiihrlicher in Holscher, Jenseits (wie Anm. 16)

Vgl. Martin Mulsow, Das Planetensystem als Civitas Dei. Jenseitige Lohn- und Strafinstan-
zen im Wolftianismus, in: Holscher, Jenseits (wie Anm. 16), 40-62; Walter Spam, «Aus-
sichten in die Ewigkeit». Jenseitsvorstellungen in der neuzeitlichen protestantischen Theo-
logie, in: ebd., 12-39.

16



378 Lucian Hélscher

Angehorigen in einer jenseitigen Welt erhielten dadurch einen festen Bezugs-
punkt.” Die Visionen des schwedischen Sehers Swedenborg unterstellten um die
Mitte des 18. Jahrhunderts sogar die Existenz einer sozial gegliederten Gegen-
welt, in der sich die Seelen wie Gedanken pfeilschnell fortbewegen, himmlische
Stddte die Seelen der Verstorbenen behausen, Schulen fiir ihre Fortbildung sor-
gen und sogar «Geisteskinder» aus der Verbindung zweier Seelen hervorgehen
konnten.”’

Gegen solche Spekulationen formierte sich jedoch gegen Ende des 18. Jahr-
hunderts eine Ablehnungsfront aufgeklarter Zweifler, welche die raumzeitliche
Existenz der Seelen nach dem Tod tiberhaupt in Zweifel zogen. Hier, in Schillers
Réiubern (1781), begegnet bislang erstmals der Begriff des <Jenseits».>* Fast zeit-
gleich gab es allerdings bald auch positive Bezugnahmen auf ein Jenseits> wie
diejenige Holderlins von 1788 in einem Gedicht an Louise Nast: «O! Wenn’s
einst da ist, das grofe selige Jenseits, wo die Krone dem leidenden Pilger, die
Palme dem Sieger blinkt ...» Doch auch solche positiven Bezugnahmen auf ein
Jenseits enthielten immer schon den Zweifel daran, ob dieses Jenseits tatsdchlich
existiere und nicht nur eine bloBe Wunschvorstellung sei.

Generell dienten die neu eingefiihrten Begriffe <Jenseits> und «Diesseits) seit-
her der Unterscheidung zwischen zwei existenziell von einander unterschiedenen
Welten: der diesseitigen und der jenseitigen Welt. Zwar hatte es transzendente
Maichte, Geister, Engel, Gott und Teufel durchaus auch schon vorher gegeben,
sie wirkten in der Vormoderne aber noch relativ unbefangen ins irdische Leben
der Menschen und der Natur hinein. Mit der Unterscheidung zwischen einem
Diesseits und einem Jenseits wurde dagegen jetzt eine weit grundsitzlichere
Trennung zwischen diesen beiden existenziellen Sphéren vollzogen. Wohl glaub-
ten weiterhin viele Menschen an die Existenz von Geistern, aber dieser Glaube
sah sich zunehmend nun in Randbereiche der Gesellschaft verdridngt. Nirgends
zeigt sich anschaulicher als beim Begriff des Jenseits> die eigentiimliche exis-
tenzielle Konsistenz religioser Konzepte, die sich in deren widerspriichlicher Be-
schreibung ausdriickte. Denn die Bejahung und die Leugnung einer raum-zeit-
lichen Existenz jenseits der Grenzen des Todes hoben sich im Zeitalter der Ro-
mantik nicht wechselseitig auf, sondern verkntipften sich zur Vorstellung einer
Zwischenwelt, in der sich Diesseits und Jenseits wechselseitig bedingten und be-
einflussten.

** Breiten Raum nahmen die Vorstellungen iiber die jenseitige Welt in den Journalen der Auf-

klarung ein. Vgl. dazu die Eintridge im Index deutschsprachiger Zeitschriften des 18. Jahr-
hunderts unter den Stichworten «Unsterblichkeit), <Leben nach dem Tod> u.4.

Vgl. Lang/McDanell, Der Himmel (wie Anm. 17), 250ff.

In Schillers Jugenddrama ruft der Rauber Karl Moor aus: «Sei, wie du willst, namenloses
Jenseits, bleibt mir nur dieses mein Selbst getreu. Sei, wie du willst, wenn ich nur mich
selbst mit hiniibernehme. AuBendinge sind nur der Anstrich des Mannes. Ich bin mein
Himmel und meine Hoélle.» Schillers Werke, hg. v. Julius Petersen/Hermann Schneider, Bd.
3, Weimar 1953, 211. Vgl. auch Schillers Jenseits-Kritik in seinem Gedicht «Resignation»
von 1784.

(SR V)
[ —



Religiose Begriffe im Widerspruch 379

GroBen Einfluss auf die Jenseits-Gldubigkeit der Romantik hatte im neuen
Jahrhundert vor allem die Schrift des Naturhistorikers Gotthilf Heinrich von
Schubert (1780-1860) Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaften
(1804): Mit seiner Unterscheidung zwischen der Tag- und der Nachtseite des Le-
bens schuf er ein frithes Muster fiir das seither hiufig komplementir gedachte
Verhiltnis von Diesseits und Jenseits. Beide bildeten Schubert zufolge eine
dichotomische Einheit: Wie néchtliche Traume auf das Tagesgeschehen und die
Gegenwart auf die Zukunft verwiesen, so auch das diesseitige Leben des Men-
schen auf sein jenseitiges Leben.” Noch hatte sich die religiose Vorstellung des
Jenseits weder entschieden von der zeitlichen Vorstellung einer kommenden Zu-
kunft noch von der psychologischen Vorstellung einer imagindren Projektion ab-
gesondert. Die populdren Vorstellungen vom Jenseits, wie sie sich im 19. Jahr-
hundert etwa in Kondolenzbriefen und Todesanzeigen entfalteten, schwankten
zwischen Gegenwelt zur und Vollendung der diesseitigen Existenz, zwischen II-
lusion und Verheiflung. Die Moglichkeit des bloflen Scheins war allerdings auch
ihnen immer schon eingeschrieben, auch wenn sich die Wiinsche und Hoffnun-
gen der Menschen gerade deshalb umso heftiger an sie klammerten.

Von Hegel als klassischer Fall fiir einen inhaltsleeren Begriff in die philoso-
phische Terminologie eingefiihrt,* nahm der Jenseitsdiskurs allerdings bald eine
radikale Wende. Dazu trugen vor allem Ludwig Feuerbachs provokative Ge-
danken iiber Tod und Unsterblichkeit (1830) bei, welche die Realitit des Jenseits
grundsitzlich leugneten. Erst mit Feuerbachs Schrift und deren scharfer Zurtick-
weisung durch die akademische Theologie und konfessionalistische Pfarrerschaft
gingen die Begriffe (Diesseits> und <Jenseits> in die religidsen und theologischen
Debatten der Zeit ein. Sie 10sten dort eine scharfe weltanschauliche Auseinander-
setzung aus zwischen denen, die allein das Diesseits als Wirklichkeit des
Menschen gelten lieflen, und denjenigen, die davon ausgingen, dass die diesseiti-
ge Welt in einen jenseitigen Wirklichkeitszusammenhang eingebettet sei.

Feuerbach heizte diese Kontroverse vor allem dadurch an, dass er die damals
populdren Jenseitsvorstellungen einer scharfen diesseitigen Kritik unterzog:
Konkrete Jenseitsvorstellungen wie diejenige von der Wiederbegegnung mit
Verstorbenen seien, so argumentierte er, leicht als bloBe Projektionen menschli-
cher Wiinsche und Vorstellungen zu entlarven. Allgemein-abstrakte Reden von
einem Jenseits tiberhaupt dagegen bewiesen schon in ihrer Abstinenz von allen
Konkretionen, dass es sich um nichtige Vorstellungen handle. Denn Existenz ha-
be nur, was auch Beschaffenheit habe: Wer sich ein abstraktes Jenseits zu eigen

«Was aber jenseits ist, wird uns nicht im dunklen Traume, nicht in dumpfen Vorahnungen
verkiindigt, sondern nur in dem klaren lichten Werke des Lebens, in dem tiefen und heiteren
Streben des Gemiiths verstanden, und aus diesem fillt ein seliger Schimmer auf die dunkle
Kluft jenseits, welcher uns mit fréhlichem Vertrauen hiniiberschauen ldsst.» Gotthilf Hein-
rich von Schubert, Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft, Dresden 1840, 157.
Link, Leeres Jenseits (wie Anm. 12), 63-79.



380 Lucian Holscher

mache, habe sich deshalb «das Jenseits schon aus dem Kopf geschlagen».” Der
abstrakte Jenseitsbegriff sei selbst schon ein Symptom des Zweitels.

Die Vorstellung der Nichtexistenz war dem Jenseitsbegriff so schon immer,
insbesondere aber seit seiner Aufwertung zum religiosen Grundbegrift Anfang
der 1830er Jahre eingeschrieben, sie zog das Jenseits nicht nur in Zweifel, son-
dern gehorte zugleich auch zum Kern der Jenseitsvorstellung selbst. So konnte
der Begrift zum Schlagwort einer neuen Diesseitsbejahung werden, wie sie seit
den 1840er Jahren gleichermallen im naturwissenschaftlichen und im sozialisti-
schen Materalismus zu Worte kam. Bekannt sind die polemischen Zuriickwei-
sungen religidser Jenseitsvorstellungen beir Karl Marx und David Friedrich
StrauB3 oder Freidenkern und Freireligiosen wie Ludwig Biichner und Ernst
Haeckel.” Das Jenseits galt ihnen nicht mehr wie den Romantikern als notwen-
dige Ergidnzung eines an die bloBe Gegenwart geketteten Diesseits, sondern als
tduschendes Vexierbild, wie es nicht nur von Spiritisten und ldealisten, sondern
auch von den Kirchen einem naiven Publikum vorgegaukelt wurde. Der Vollen-
dung menschlicher Existenz dienten bei ihnen nun andere, «diesseitige» Begriffe
wie der Begrift der <Zukuntt> oder der der <Materie>, welche der empirischen Er-
forschung der gegenwiirtigen Welt einen weltanschaulichen Uberbau gaben,

Damit war der Begrift des Jenseits> aber nicht ausgeschieden oder zur bloflen
Kontrastfolie einer materialistischen Diesseitsphilosophie degradiert, sondern er-
lebte jetzt iiberhaupt erst seine Aufwertung zur religiosen Grundkategorie. Eine
Pionierleistung tibernahmen dabei gegen Ende des 19. Jahrhunderts die Reli-
gionswissenschaften mit der Nachzeichnung von Jenseitsvorstellungen in frithen
und fernen Kulturen.”” Von dort griff der Begriff dann nach der Jahrhundertwen-
de auch auf die akademische Theologie iiber,”™® wo er vor allem die Zwei-Stock-
werk-Theologie der katholischen Neuscholastik mit einem populdren Schlagwort
versah.” Doch auch in der protestantischen Theologie entfaltete sich nach der
Jahrhundertwende eine breite, wenn auch durchaus kontroverse Jenseitstheo-

“ Ludwig Feuerbach, Das Wesen des Christentums (1840), Stuttgart 1969, 272. Vgl. hierzu
auch Simone Thielmann, «Den Himmel iiberlassen wir den Engeln und den Spatzen ...» Der
Jenseitsbegrift in der Unsterblichkeitsdebatte um die Mitte des 19. Jahrhunderts. in: Hél-
scher, Jenseits (wie Anm. 16), 80-94,

Todd Weir, «Keine Liicke mehr im Menschen, worin das Jenseits sich emnnisten kénnte».
Naturwissenschaft und Dissidenz in der frithen freireligiosen Bewegung, in: Hélscher,
Jenseits (wie Anm. 16), 95-122.

Volkhard Krech, Vom «paradiso terrestre» iiber die «Himmelsreise der Seele» zum «fundus
animae». Jenseitsvorstellungen als Thema der Religionswissenschaft im spiten 19. und
frithen 20. Jahrhundert, in: Holscher, Jenseits (wie Anm. 16), 152-178.

Erstmals zum Gegenstand eines Enzyklopadieartikels wurde das Jenseits im Lexikon Die
Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 3, Tiibingen 1912, Sp. 291: Jenseitsglaube, dort
noch mit Verweis die Artikel Immanenz und Transzendenz Gottes, Welt, Eschatologie, Tod
und Jenseits.

Bernhard Lang, Die zweigeteilte Welt. dJenseits» und «Diesseits> in der katholischen Theo-
logie des 19. und 20. Jahrhunderts, in: Holscher, Jenseits (wie Anm. 16), 203-232.



Religiése Begriffe im Widerspruch 381

logie.”” Die materialistische Jenseitskritik war in diese theologischen Entwiirfe
und Reflexionen immer schon eingearbeitet: Sie garantierte, dass das Jenseits
freigehalten wurde von den Wirklichkeitsentwiirfen der empirischen Wissen-
schatten und den selbstgentigsamen Daseinsbehauptungen eines wenig reflektier-
ten Alltagsbewusstseins.

Das neuzeitliche Konzept des «Geistes): Eine dem Wandel des modernen Reli-
gions-, Gottes- und Jenseitsbegrifts vergleichbare wechselseitige Durchdringung
von theologischen und sdkularen Wissensbestidnden ldsst sich, um hier noch ein
letztes Beispiel anzufithren, auch beim religiosen Grundbegriff des «Geistes»
beobachten. Gerade er diente im 18. Jahrhundert der Transformation theolo-
gischer in sdkulare und sédkularer in theologische Konzepte. In vielen empiri-
schen Wissenschaften riickte er bald zu einem Zentralbegrift der spéter soge-
nannten «Geisteswissenschaften» auf, trat aber zugleich auch in Phdnomenen
wie der «Geisterbeschworung» und dem spiteren «Spiritismus» in Gegensatz zu
thnen. Auch im Begriff des «Geistes» verkniipften sich empirische Leugnung und
transzendente Bejahung zu einer widerspriichlichen Existenzform.

Man kann die wechselseitige und widerspriichliche Verschrankung theolo-
gischer und sidkularer Bedeutungsgehalte schlaglichtartig an zwei theologischen
Debatten illustrieren, die im ausgehenden 18. und frithen 19. Jahrhundert das
Verhiltnis von Vernunft und Geschichte hinsichtlich des Wahrheitsgehalts der
Bibel behandelten: dem Lessing-Goeze-Streit der 1770er Jahre und dem Streit
zwischen den freireligiosen Lichtfreunden und ihren orthodoxen Gegnern in den
1840er Jahren:

1777 kam es zwischen Gotthold Ephraim Lessing, Bibliothekar an der Herzog
August Bibliothek in Wolfenbiittel, und Johann Melchior Goeze, Hauptpastor an
der Katharinenkirche in Hamburg, zum Streit dariiber, wie die christliche Reli-
gion in der Bibel gegriindet sei: Lessing behauptete, den wahren religiosen Ge-
halt der Bibel, ihren «Geist», kénne man nur mithilfe der Vernunft ermitteln,
dem «Buchstaben» nach enthalte die Bibel dagegen viele Fehler und Ungereimt-
heiten.”’ Goeze hielt dem entgegen, der «Geist» der Bibel, ihre innere Wahrheit,
lasse sich nicht von deren «Buchstaben» 16sen: «Der Buchstabe ist der Geist und
die Bibel ist die Religion.» Entweder sei die ganze Bibel Gottes Wort, d.h. «von
Gott eingegeben oder wenigstens gebilligty, dann sei alles darin «unfehlbare
Wabhrheit», oder sie verliere insgesamt ihre «Zuverldssigkeit». Denn wer konne
das «Wesentliche» vom Unwesentlichen in ihr unterscheiden? Lessing gebe «die
Bibel preis um die Religion zu retten — aber welche Religion? Gewiss nicht die
christliche, als welche mit der Bibel steht und féllt.»

" AIf Christophersen, «Das Jenseits ist die Kraft des Diesseits». Zur Entwicklung protestan-

tisch-theologischer Transzendenzdeutungen im 19. und 20. Jahrhundert, in: Holscher, Jen-
seits (wie Anm. 16), 179-202.
Vel. Gotthold Ephraim Lessing, Simtliche Schriften, ed. Lachmann, Bd. 10, 1856, 36ff.

3



382 Lucian Holscher

Der Kontroverse lagen unterschiedliche Vorstellungen vom religiosen Wahr-
heitsgehalt historischer Uberlieferungen und verniinftiger Auslegungen der Hei-
ligen Schrift zugrunde: Wihrend Lessing die biblische Uberlieferung anhand
einer vernunft-orientierten Bibelexegese kritisierte, stellte sie Goeze als Gottes-
wort tiber alle Vernunftkritik. Doch zugleich verwiesen die unterschiedlichen
Positionen gerade in ithrer Widerspriichlichkeit auch wechselseitig auf einander:
In seiner Charakterisierung der Bibel als Menschenwerk schloss Lessing deren
Verstdndnis als duflere Form des Gotteswortes ebenso ein wie umgekehrt Goeze
im Verstidndnis der Bibel als Gotteswort die Tatsache, dass es sich um Men-
schenwerk handelte. Auch hing bei beiden der Geist der Religion am Buchstaben
der Bibel ebenso wie umgekehrt der Buchstabe der Bibel am Geist der Religion:
Denn nur als Geist, d.h. in seiner gottlichen Bedeutung gewann der Buchstabe
seine erlosende Kraft, umgekehrt im Buchstaben, d.h. in seiner sprachlichen Ge-
stalt der Geist seine Verstidndlichkeit fiir die Menschen. Die Konzepte des «Geis-
tes> wie des (Buchstabensy, der «Vernunft> wie der «Geschichte» waren so in sich
widerspriichlich angelegt: Sie enthielten ebenso geistlich-theologische wie siku-
lar-wissenschaftliche Bedeutungselemente. Nur in ihrer Widerspriichlichkeit
konnten sie ihr argumentatives Potential entfalten.

In der Frage nach dem jeweiligen Wahrheitsgrund ihres Religionsverstindnis-
ses lieBen sich die theologischen Argumentationen von Goeze und Lessing des-
halb auch geradezu umdrehen. Das zeigte sich etwa beim Streit um die Bedeu-
tung der sog. «facta», der in der Bibel berichteten, spéter so genannten «Heilstat-
sachen»: Fiir Goeze handelte es sich um geschichtliche Ereignisse, die selbst un-
mittelbar die Wahrheit der Religion begriindeten; fiir Lessing dagegen eher um
Spuren, die auf eine Wahrheit in und hinter ithnen verwiesen. Doch auch hier
ging es nicht um sich wechselseitig ausschlieBende, sondern um sich wechsel-
seitig einschlieBende Auffassungen: Goeze wies die Historizitdt der Heilstat-
sachen ebenso wenig zuriick wie Lessing deren Vemniinftigkeit. Sie setzten sie
vielmehr beide in ihren Argumenten jeweils geradezu voraus. Religiose Ver-
nunftwahrheiten und historische Offenbarungswahrheiten verwiesen wechselsei-
tig auf einander, waren ohne die je andere nicht zu haben.

Darin zeigt sich eine Antinomie religidser wie tiberhaupt aller systematischen
Wahrheitsanspriiche in der von historischem Denken bestimmten Moderne: Wis-
senschaftliche Aussagen iiber die Welt lassen sich einerseits immer historisch re-
lativieren, sie behaupten sich andererseits aber zugleich auch immer als Aussa-
gen jenseits aller historischen Relativierung. In der Frage des religiosen Wahr-
heitsanspruchs der Bibel verschérfte sich allerdings der dialektische zum kontra-
diktorischen Widerspruch, d.h. historische Relativitdt und systematischer Gel-
tungsanspruch gelten in religiosen Begriffen nicht allein in unterschiedlicher
Hinsicht, sondern verschmelzen zur kontradiktorischen Einheit: hre historische
Relativierung ist in der systematischen Entfaltung religioser Begriffe immer
schon enthalten; ebenso wie auch umgekehrt systematische Geltungsanspriiche



Religiose Begriffe im Widerspruch 383

immer schon in die historisch variable Bedeutung religioser Begriffe einge-
schlossen sind.

Lessings Behauptung, «zufidllige Geschichtswahrheiten konnen der Beweis
von notwendigen Vernunftwahrheiten niemals werden»,32 lief sich nun, auf die
Dauer gesehen, allerdings auch umdrehen: Wenn Vernunftwahrheiten, wie sie zu
seiner Zeit erkannt worden waren, im Laufe der Zeit ihre Glaubwiirdigkeit ver-
loren hatten, waren sie nicht besser als vormalige Geschichtswahrheiten. Dieses
Argument wurde zu Lessings Zeit zwar noch nicht explizit vorgetragen, weil die
Vernunftphilosophie der Aufkldarung noch zu neu war; sie lag jedoch schon in
Goezes Vorwurf beschlossen, Lessings «natiirliche Theologie» schneide sich
ithre eigene Religion zurecht, indem sie alles als unwesentlich ausscheide, was
thr nicht passe. Explizit trat das Argument sicbzig Jahre spéter auf, wofiir die
Auseinandersetzung zwischen dem freireligiosen Geistlichen aus Halle Gustav
Adolph Wislicenus und dessen orthodoxen Kritikern Mitte der 1840er Jahre ein
anschauliches Beispiel bietet:™

Im Grund ging es wiederum um dieselben Fragen, die schon Lessing und
Goeze verhandelt hatten: nidmlich um die Glaubwiirdigkeit der Heiligen Schrift
und insbesondere deren Wundergeschichten. Doch hatten sich die antagonisti-
schen Positionen und damit auch die Begrifflichkeit verschérft: Wislicenus hatte
1844 in seinem Kothener Vortrag 6ffentlich die schon im 18. Jahrhundert ver-
breitete, jetzt aber durch die materialistische Ausrichtung der experimentellen
Naturwissenschaften gestiitzte Uberzeugung, er glaube nicht, «dass Jesus emp-
fangen sei vom heiligen Geist und geboren von einer Jungfrau, sondern [...] dass
er ebenso entstanden sei, wie jeder andere Mensch».”* Von seinen orthodoxen
Kritikern war er dafiir des «Unglaubens» geziehen worden. In seiner Antwort auf
sie berief er sich allerdings nicht mehr wie Lessing auf eine tiberhistorische Ver-
nunft, sondern auf die durch «Wissenschaft und Bildung» gefestigte «freie Sitt-
lichkeit» seiner eigenen Gegenwart.

Die neue Situation, der sich Wislicenus konfrontiert sah, bestand darin, dass
mittlerweile nicht nur die Bibel in ihrer menschlichen Genese historisiert worden
war, sondern ebenso auch die Vernunft, auf deren iiberzeitliche Identitét sich
Lessing noch berufen konnte. Denn Wislicenus sah sich in den 1840er Jahren
einer liberalen protestantischen Orthodoxie konfrontiert, die lingst gelernt hatte,
bei Widerspriichen zwischen dem Bibelwort und heutigen Erkenntnissen bzw.
sittlichen Normen auf eine «bildliche» Auslegung der Heiligen Schrift zu
drangen: «womit denn jeder aus der Bibel macht, was er will, und insbesondere
der rationale Theolog ein Buch daraus macht, das ganz in seinem Sinne ge-
schrieben ist.»* Dies entsprach im Wesentlichen der Kritik, die schon Pastor
Goeze an Lessings Position getibt hatte, allerdings jetzt unter umgekehrten Vor-

> Ebd., 39.
* Vgl. Gustav Adolf Wislicenus, Ob Schrift? Ob Geist?, Leipzig 1845.
* Ebd., 8.
* Ebd., 23.



384 Lucian Holscher

zeichen. Denn fiir Wislicenus lag gerade hierin der Beweis, dass von der histo-
rischen Vernunftkritik nicht allein das unwesentliche Beiwerk der biblischen
Uberlieferung getroffen wurde, sondern ihr wesentlicher Kern.”® Wihrend Les-
sing also die historische Bibel im Zeichen einer iiberzeitlichen religitsen
Vernunft kritisierte, kritisierte Wislicenus nun diese religiose Vernunft selbst im
Zeichen einer neuen Wissenschaft, die auch von deren theologischen Uberzeu-
gungen kaum noch etwas (ibrig lieB3.

Dahinter stand bei Wislicenus ein neues empirisches Verstindnis von Wirk-
lichkeit, das sich nicht mehr an der religiésen Wahrheit der Bibel, sondern an
den Wirklichkeitskriterien der modernen Wissenschaften orientierte. In Kenntnis
einer historisch veranderten Auffassung von dem, was wirklich sei, konnte er
deshalb auch feststellen, meist sei in der Bibel doch ganz klar, «was als wirklich
gemeint ist».”” Zum Verstindnis ihrer Aussagen bediirfe es daher keiner
bildlichen Auslegung, sondern lediglich einer Kenntnis der historischen Gege-
benheiten, unter denen die Bibel geschrieben worden sei. Die liberalen Bibelexe-
geten dagegen schoben den biblischen Aussagen einen anderen Sinn unter als sie
hitten: «Mit Worten nimmt man es be1 dieser Erklarungsweise nicht genau, und
darum denn auch nicht mit Begriffen, oder umgekehrt.» Wislicenus historischem
Wirklichkeitsverstandnis zufolge wandelte sich also das, was die Menschen fiir
wirklich halten, im Laufe der Zeit. Als absolute, iiberzeitliche Glaubenswahrheit
lieB sich daraus nur noch die (religiése) Uberzeugung von der ewigen Wandel-
barkeit des geschichtlichen Geistes festhalten.

Bezogen auf unsere grundlegende These von der existenziellen Widerspriich-
lichkeit religioser Begrifte zeigt sich so auch am Beispiel des Geistbegriffs die
wechselseitige Durchdringung theologischer und sdkularer Wissensbestiande:
Einerseits wurde der theologische Begrift des Geistes von historischen Wirklich-
keitskonzepten unterwandert und ausgehohlt, andererseits darin aber auch gerade
als empirisch gesittigter religidser Begrift bestitigt.

Die ferne Wirklichkeit religiéser Begriffe

Insgesamt ldsst sich so festhalten, dass religidse Begriffe in der Neuzeit stets von
einer widerspriichlichen Struktur ihrer Bedeutung bestimmt werden. Einerseits
werden ihre Gegenstidnde als existent, andererseits aber auch als nichtexistent
ausgewiesen. Diese Widerspriichlichkeit ist kein Ausdruck semantischer Unent-
schiedenheit, sondern ganz im Gegenteil ihres empirisch wie spekulativ geséttig-
ten Wahrheitsanspruchs. Religiose Begriffe werden immer verfilscht, wenn sie
auf eine der beiden Seiten verzichten. Dabei lassen sich in den Bedeutungszu-

* «Es kommt nun aber dazu, dass die alte Kirche, welche die normative Autoritdt der Schrift

festsetzte, das vermeintlich Unbegreifliche darin nicht etwa ausschloss, sondern im Gegen-
teil es fiir das Wichtigste, fur das eigentliche Geheimnis des Reiches Gottes, und den Ge-
horsam des Glaubens daran fiir die Tugend aller Tugenden hielt.» (25f).

37

* Ebd., 23.



[59]
o0
h

Religiose Begriffe im Widerspruch

schreibungen religioser Begrifte hidufig zwei Strategien nachweisen, wie die Be-
hauptung der Existenz und die der Nichtexistenz religiser Objekte mit einander
vereinbart werden. Beide fanden im 19. Jahrhundert in dem Mafe Verbreitung,
wie sich die Religionsforschung in den sdkularen Raum der Geistes- und Sozial-
wissenschaften verlagerte. Im einen Fall, dem der Historisierung religidser Be-
griffe, geht es um die Lozierung ihrer Wahrheit in einer zeitlichen, im andern,
dem der religionswissenschaftlichen Erforschung, in einer rdumlichen Ferne:

Die Historisierung religioser Begriffe setzte schon im 18. Jahrhundert ein:
Wunder z.B. wurden damals schon hiufig von aufgeklirten Gelehrten als Taten
Gottes vorgestellt, die heute nicht mehr vorkimen.™ Ebenso wurden personale
Gottesvorstellungen einer heute iiberwundenen Jugendphase der Menschheit zu-
geschrieben. Gleiches galt von der Vorstellung, Gott habe die Heilige Schrift
durch seine Propheten und Evangelisten unmittelbar diktiert, und viele andere
Gegenstdnde. Indem man solche Vorstellungen fritheren Zeiten zuschrieb,
konnte man sie als zutreffend festhalten, sich aber zugleich auch von ihnen dis-
tanzieren. Im 19. Jahrhundert verlegten sich enzyklopidische Beschreibungen re-
ligioser Begriffe zunehmend auf historische Herleitungen, wo hingegen systema-
tische Darstellungen in den Hintergrund traten. In der gegenwirtigen Praxis
theologischer Enzyklopddien stehen systematische und historische Abschnitte
meist unverbunden neben einander. Der systematische Anspruch religioser Be-
griffe reduziert sich dadurch auf den einer theologischen Lehrmeinung, die sich
ihrer Historizitit wohl bewusst ist.*

Ahnlich wie fiir die Religionshistoriker die zeitliche bildet fiir die Religions-
wissenschaftler die rdumliche Ferne fremder Religionen einen Raum, in dem re-
ligiose Begriffe, an deren Realitét sie selbst nicht zu glauben vermdégen, eine
nachweisbare, wenn auch kulturalistisch gebrochene Wirklichkeit besitzen. Die-
se Praxis der Verfremdung des Eigenen ldsst sich schon in der frithen Neuzeit
hdufig bei Autoren beobachten, welche nicht-christliche Religionen mit der Ein-
schdtzung schilderten, bei thnen handele es sich keineswegs um puren Aber-
glauben, sondern um eine unterschiedliche, aber durchaus sinnvolle Verehrung
Gottes. In den Religionswissenschaften nahm diese Form der ethnographischen

3R

Vgl. dazu etwa die Antwort Lessings auf Direktor Johann Daniel Schumann in Hannover,
der thm, Origenes folgend, 1776 die Wunder Jesu als Beweis fiir die Wahrheit der christ-
lichen Religion vorgehalten hatte. In seiner Antwort stellte Lessing nicht die Glaubwiirdig-
keit der Wunderberichte an sich in Frage, sondemn einzig deren heutige Glaubwiirdigkeit,
und zwar mit der Begriindung, dass solche Wunder in der gegenwirtigen Welt nicht mehr
vorkdmen: «Wenn ich zu Christi Zeiten gelebt hitte, so wiirden mich die in seiner (Christi,
LH) Person erfiillten Weissagungen allerdings auf ihn sehr aufmerksam gemacht haben.
Hitte ich nun gar gesehen, thn Wunder tun, hitte ich keine Ursache zu zweifeln gehabt,
dass es wahre Wunder gewesen [...] Aber ich, der ich in dem 18. Jahrhundert lebe, in wel-
chem es keine Wunder mehr gibt [...] woran liegt es? [...] daran, dass dieser Beweis des
Geistes und der Kraft jetzt weder Geist noch Kraft mehr hat, sondern zu menschlichen
Zeugnissen von Geist und Kraft herabgesunken ist.» (9f).

Vgl. etwa die Theologische Realenzyklopidie, Die Religion in Geschichte und Gegenwart,
4. Auflage oder das katholische Lexikon fiir Theologie und Kirche.

39



386 Lucian Holscher

Erhebung unterschiedlicher religioser Vorstellungen und Praktiken eine systema-
tische Form an: Sie zeichneten seit Ende des 19. Jahrhunderts z. B. gern Jenseits-
vorstellungen bei fremden Religionen nach, an die die Forscher selbst nicht zu
glauben brauchten. Fiir die Anhdnger jener Religionen beschrieben sie offen-
sichtlich eine unbezweifelte Realitat, das genligte, um sie als reale Phinomene
einer wissenschaftlichen Betrachtung und Klassifizierung zu unterziehen.

In ihrer kulturwissenschaftlichen wie in ihrer historischen Verfremdung ldsst
sich religiosen Begriffen auch heute noch eine Realitdt zuschreiben, die sie in der
eigenen Gegenwart des Religionsbetrachters selbst kaum flr sich beanspruchen
konnen. Ob sie tatsdchlich existieren und welchen realen Sinn sie dann haben
konnten, wird offen gelassen. Der Nachweis ihres Vorkommens und threr Sinn-
zuschreibungen woanders ersetzt gewissermallen ihre Anerkennung als religiose
Wirklichkeit hier und heute. Auch hierin driickt sich die widerspriichliche Struk-
tur religioser Semantiken aus. Man kann von der Wirklichkeit von Religion of-
fenbar nicht mehr reden, ohne diese historisch oder kulturmorphologisch zu rela-
tivieren. Dadurch wird das Problem der Existenz religioser Objekte allerdings
nicht gelost, sondern nur aufgeschoben.

Religidse Begriffe im Widerspruch. Ein Versuch zur semantischen Struktur

religioser Sprache

Religiose Begriffe unterscheiden sich in der Neuzeit von nicht-religiosen Begriffen struk-
turell dadurch, dass ithre Bedeutung in sich widerspriichlich angelegt ist. D.h. sie behaup-
ten zugleich die Existenz und die Nicht-existenz dessen, was sie bezeichnen. Der Aufsatz
demonstriert dies an vier religivsen Diskursen seit dem 18. Jahrhundert: den Konzepten
<Religiom, «Gotty, Jenseitsy und «Geist>. In exemplarischen Analysen wird dabei heraus-
gearbeitet, dass argumentative Positionen, welche die Existenz dieser religiosen Objekte be-
hauptet haben, jeweils die gegenteilige Positionen derjenigen, die deren Existenz bestrit-
ten, mit einschlossen. Dieser hybride Charakter religioser Begriffe zeigt sich auch in der
zunehmenden Historisierung und ethnologischen Verfremdung religioser Begriffe seit
dem 19. Jahrhundert.

Religion — Begriffsgeschichte — Gott - Geist — Jenseits — Historisierung - Theorie.

Concepts religieux en contradiction. Essai de structure séemantique
de la langue religieuse

N

A I'époque moderne, les concepts religieux se distinguent structurellement des concepts
non-religieux par le fait que leur signification est contradictoire en soi. Ils affirment a la
fois I'existence et la non-existence de ce qu’ils décrivent. Cet article le démontre a I'aide
de quatre discours religieux depuis le 18"™ siécle: les concepts de «Religion>, Diew,
«Au-dela> et «Esprit>. Sur la base de I’analyse de divers exemples, I’auteur soutient que les
positions argumentatives qui ont affirmé 'existence de ces objets religieux ont également
inclus les positions opposées qui ont contesté leur existence. Ce caractere hybride des
concepts religieux se traduit aussi par |'historisation et 1'aliénation ethnologique crois-
sante des concepts religieux depuis le 19 siécle.

Religion — histoire des concepts — Dieu — Esprit — Au-dela — historisation — théorie.



Religidse Begriffe im Widerspruch 387

Termini religiosi in contraddizione. Un tentativo di sistematizzare la struttura
del linguaggio religioso

Nell’era moderna 1 termini religiosi si differenziano strutturalmente dai termini non reli-
giosi per il loro significato contradditorio. Difatti 1 termini religiosi sostengono contem-
poraneamente 1’esistenza e la non-esistenza del significato che designano. Questo contri-
buto lo dimostra attraverso quattro dispute religiose che si sono tenute fin dal XVIII seco-
lo sui concetti di «religione», di «Dio», di «aldila» e di «spirito». Attraverso |’analisi di
alcuni esempi, sono elaborate le posizioni argomentative che hanno sostenuto I’esistenza
di questi oggetti religiosi ¢ le prese di posizione di coloro che I’hanno messa in discus-
sione. Dal XIX secolo, 1l carattere ibrido dei concetti religiosi appare inoltre nella cres-
cente storicizzazione e nell’alienazione etnologica dei concetti religiosi.

Religione — storia dei concetti — Dio — spirito — aldila — storicizzazione — teorie.

Religious terms as self-contradictory. An investigation of the semantic structure
of religious discourse

In the modern period, religious terms differ from non-religious concepts in a structural
manner: their meaning is always self-contradictory. They claim both the existence and
non-existence of what they describe. This paper shows this to be so by taking four con-
cepts from religious discourses since the 18th century: religion, God, the hereafter and
spirit. Analysis of these four examples shows that the arguments which were made to
claim the existence of these religious elements always included the opposing positions of
those who denied their existence. This hybrid character of religious concepts is also appa-
rent from the increasing historicization and ethnological alienation of religious termino-
logy since the 19th century.

Religion - history of terminology — God — spirit — hereafter — historicization — theory.

Lucian Hélscher, Prof. fiir Neuere Geschichte und Theorie der Geschichte an der Ruhr-
Universitdt Bochum.






	Religiöse Begriffe im Widerspruch : ein Versuch zur semantischen Struktur religiöser Sprache

