
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Les dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952) : enjeux et rôles
politiques d'une mission

Autor: Pic, Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952)
Enjeux et rôles politiques d'une mission

Claire Pic

En 1881, les Dominicains de Toulouse partent en mission au Brésil et s'installent
dans le diocèse de Goiâs au centre du pays. La mission s'étend jusqu'en 1952,

date à laquelle une province dominicaine brésilienne est érigée, la province St

Thomas d'Aquin, mettant fin à la mission et rompant les liens entre les couvents
brésiliens et la France. Durant cette période les Dominicains mettent en place

une vaste entreprise missionnaire. Ils fondent d'abord des couvents dans
plusieurs villes de la région puis développent, à l'extrême nord du diocèse, un projet
d'évangélisation des populations amérindiennes. A partir de 1927, la mission

entre dans une nouvelle phase avec la fondation d'un couvent à Rio de Janeiro,

puis dans d'autres grandes villes du sud du pays. Cette phase marque un

tournant, les Dominicains français intègrent les milieux intellectuels catholiques
et participent à l'élaboration du catholicisme social brésilien.

Les débuts de la mission sont marqués par le passage de l'Empire à la République

en France (1870) et au Brésil (1889), républiques qui promulguent, toutes les

deux, la séparation de l'Église et de l'Etat (en 1890 au Brésil et 1905 en France).
Cette séparation est l'aboutissement d'un long processus de transformations des

relations entre ces deux institutions en ELirope comme en Amérique. L'Eglise
catholique a dû, en effet, repenser ses rapports avec les pouvoirs politiques et sa

place dans la société durant le XIXe siècle afin de s'adapter à la sécularisation

imposée dans de nombreux États-nations en fonnation. La papauté met en place
une politique, dite de romanisation, en réaction à la perte de pouvoir de l'Église
catholique dans la sphère politique. En Amérique latine, les indépendances du

XIXe siècle mettent fin au patronage royal, espagnol et portugais, sur les Églises
nationales. D'un côté, l'Église catholique perd sa position privilégiée de membre
du pouvoir, de l'autre, elle gagne en liberté et en autonomie ce qui permet au Pape

d'affirmer son pouvoir. La romanisation du catholicisme, ou des pratiques
catholiques, est l'aspect culturel de cette politique alors que la romanisation des Eg-

SZRKG, 107(2013). 269-288



270 Claire Pic

lises catholiques nationales est l'aspect purement politique. La mission
dominicaine au Brésil s'inscrit dans ces deux versants de la romanisation de l'Église
brésilienne. La mission se déploie, dans un premier temps, dans l'intérieur du
Brésil où les Dominicains participent à la mise en œuvre de la romanisation du
catholicisme brésilien. Parallèlement, ils sont amenés à jouer un rôle important
dans les politiques brésiliennes de peuplement et d'encadrement des populations
de l'intérieur du pays en s'investissant dans l'éducation et la santé des habitants
du Goiàs et dans l'évangélisation des Amérindiens. Dans un deuxième temps, les

Dominicains s'installent dans les grandes villes du sud du pays, intègrent les
réseaux intellectuels et la hiérarchie catholique, et participent aux transformations

du catholicisme brésilien.
Les rapports entre le religieux et le politique traversent l'étude de cette mission

à différents niveaux et nous permettent d'analyser le contexte politique du

départ en mission, l'inscription de la mission dominicaine dans la politique de

romanisation de l'Église brésilienne et son intégration dans les stratégies politiques

locales, puis dans les cercles intellectuels catholiques. Nous interrogeons
donc dans cet article les différents processus politiques qui ont permis la mise en

œuvre de la mission dominicaine et sa progressive brasilianisation.
Cet article s'inscrit dans une réflexion plus large développée dans notre thèse

de doctorat, Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952): de la mission
à l'apostolat intellectuel, dont nous sommes en train de terminer la rédaction.
Cette recherche est élaborée à partir de l'analyse d'un ensemble de documents
envoyés par les missionnaires à leur couvent de Toulouse entre 1881 et 1952. Ce
fonds d'archives se trouve au couvent Saint Thomas d'Aquin de Toulouse. Ces

sources ont été utilisées par les dominicains eux-mêmes afin de retracer l'histoire
de leur couvent et de la mission. Certaines études ont été élaborées pendant la

mission, d'autres a posteriori; il existe donc plusieurs ouvrages,' publications et

articles, retraçant l'histoire de cette mission. La partie la plus importante du
fonds dominicain sur la mission est composée de lettres et de rapports, mais on
trouve aussi quelques articles de journaux brésiliens, les comptes des couvents,
des cartes et des photographies. La plupart de ces lettres ont été écrites par le

supérieur ou vicaire provincial de la mission et sont adressées au provincial de

Toulouse. Au cours d'un voyage d'étude au Brésil, nous avons pu avoir accès

Ouvrages écrits par les Dominicains au sujet de la mission et du Brésil: Joseph Audrin,
Entre Sertanejos e Indios do Morte, Rio de Janeiro 1946; Joseph Audrin, Os Sertanejos que
eu conheci, Rio de Janeiro 1963; Joseph Audrin, Souvenirs d'un missionnaire au Brésil
(1902-1952), Marseille 2009; Etienne Gallais, Le Père Gil Vilanova, Toulouse 1906;
Etienne Gallais, Une Catéchèse chez les indiens de l'Araguaya, Toulouse 1902; Etienne
Gallais, Une Mission dominicaine du Brésil, Marseille 1893; Marie-Hilarion Taoie, Feuilles
de route d'un missionnaire au centre du Brésil et chez les peaux-rouges de l'Araguaya et du
Tocantins, Toulouse 1913; Marie-Hilarion Tapie, Visite canonique et statistique de la mission

dominicaine du Brésil 1911-1919, Toulouse 1919; Marie-Hilarion Tapie, Chevauchées
à travers déserts et forêts vierges du Brésil inconnu, Paris 1928; Sébastien Thomas, Goro-
tires, Rio de Janeiro 1936; Reginald Toumier, Plages lointaines de l'Araguaia. Paris 1934.



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952) 271

aux archives de l'Ordre dominicain au Brésil, réunies au couvent de Belo
Horizonte. Nous avons pu ainsi étudier les réponses des supérieurs français aux
lettres et rapports des missionnaires que nous avions dépouillés dans les archives
toulousaines. Nous avons aussi pu lire les correspondances échangées entre
couvents brésiliens. Ces sources, très abondantes, sont d'une grande richesse de

par la diversité des thèmes abordées, elles nous ont permis de retracer l'histoire
de cette mission en appréhendant différents aspects des phénomènes missionnaires.

Nous présentons dans cet article une partie des résultats et hypothèses
issus de notre recherche en centrant la réflexion sur les dimensions politiques de la

mission qui n'est pas l'axe central de notre thèse mais permet un éclairage
intéressant sur l'évolution de la place des institutions catholiques dans la société
brésilienne aux XIXe et XXe siècles.

Transformations politiques et difficultés de l'Église catholique de la Révolution

française au début du XX' siècle

Les mesures contre les congrégations religieuses et l'Ordre dominicain en France:

De la Révolution française et au début du XXe siècle, les changements politiques

en Europe affaiblissent les positions des anciennes congrégations religieuses.

Les politiques libérales, souvent anticléricales, ont désorganisé les Ordres
religieux et contraint nombre de leurs membres à l'exil ou au retour à la vie civile.

En France, le décret du 13 février 1790 interdit les vœux de religion et
supprime les ordres religieux, celui du 18 août 1792 supprime les congrégations
séculières enseignantes ou hospitalières. Ces lois ont entraîné l'exil d'environ
30'000 ecclésiastiques." L'Empire napoléonien autorise la fondation de congrégations

nouvelles, féminines pour la plupart, se consacrant à l'enseignement et

au soin des malades, mais refuse le retour des anciennes congrégations masculines.

Cet état des choses perdure tout le XIXe siècle, même si, à partir de la

Restauration, une tolérance plus grande à l'égard des religieux pennet progressivement

la restauration des Ordres anciens. Par contre, la fondation de nouvelles
congrégations, essentiellement féminines et enseignantes, est souvent encouragée
et se poursuit jusqu'en 1880.

Les Dominicains n'ont pas échappé à ces politiques anticléricales et la Révolution

française marque le début d'un siècle de grandes difficultés pour l'Ordre
dans son ensemble, puisque l'Empire napoléonien étend les mesures françaises à

une grande partie de l'Europe. En 1789. l'Ordre compte cinquante-deux
provinces dans le monde et environ 20'000 membres, en 1844 ils ne sont plus que

Bernard Hours, Législation et exil congréganiste de l'ancien régime à la république
opportuniste, in: Patrick Cabanel Jean-Dominique Durand (dir.). Le grand exil des congrégations
religieuses françaises 1901-1914 (Actes du colloque international de l'université Jean

Moulin-Lyon III). Paris. 2005. 31.



272 Claire Pic

4'562 et 3'474 en 1876, ce qui est l'effectif le plus bas depuis le XIIIe siècle.

L'Ordre est interdit en France à partir de 1790, et de nombreux dominicains
choisissent l'exil. Après la chute de Napoléon, les provinces dominicaines sont

progressivement restaurées en Europe. La province de France n'est officiellement

rétablie qu'en 1850 par le P. Henri Lacordaire, alors nommé provincial.
Cette restauration est rendue possible par une certaine indifférence pour les

affaires religieuses sous la IIe République qui est, de plus, rapidement remplacée

par le 2nd Empire plutôt favorable aux congrégations religieuses. Le P. Jandel,
maître général l'ordre de 1850 à 1872, restaure la province de Lyon en 1862 et

celle de Toulouse en 1865. En 1869, la province de Toulouse compte 5 couvents,
Toulouse, St Maximin, Mazères, Marseille et Bordeaux, 30 prêtres, 4 frères

étudiants, et 9 frères convers.4 Malgré les difficultés du XIXe siècle, une branche
de l'Ordre dominicain a connu un très fort développement: de nombreuses

congrégations de sœurs dominicaines du tiers-ordre, se consacrant à l'enseignement
et aux soins hospitaliers, virent le jour dans toute l'Europe. En 1895, on compte
environ 20'000 sœurs réparties en 55 congrégations.3 L'implantation de nouvelles

provinces dominicaines et la multiplication des missions à partir de la fin du

XIXe siècle permettent à l'Ordre de retrouver une dimension internationale. En

1963, on compte 10'150 dominicains dans le monde, soit à peu près trois fois
plus qu'en 1876. Les Dominicains ont 9 missions engagées dans le monde en

1876, 20 en 1922, 33 en 1947 et 40 en 1958.6 L'Ordre dominicain, pourtant très

affecté par les politiques anticléricales du XIXe siècle, a réussi à se réorganiser

pour prendre un nouvel essor dans la première moitié du XXe siècle.
En France, les congrégations religieuses sont à nouveau mises en difficultés

par les lois anticléricales promulguées sous la IIIe République. Le décret du 29

mars 1880 exige des congrégations non-autorisées une procédure de reconnaissance

dans un délai de 3 mois. A l'issu de ce délai la plupart des congrégations
sont expulsées et de nombreux religieux s'exilent dans les pays voisins de la

France. Les Dominicains français doivent fermer certains de leurs couvents mais

ces mesures n'entraînant pas la perte de leurs biens, ils réussissent à rentrer en
France quelques années plus tard. Une partie des Dominicains de la province de

Toulouse s'exilent à Salamanque d'où partent certains des premiers missionnaires

pour le Brésil.
Entre 1901 et 1904, une nouvelle série de lois anticléricales voient le jour, ces

années sont perçues par les religieux français comme celle de la «persécution».
En 1901, la loi sur les associations oblige toutes les congrégations à demander

William A. Hinnebusch OP, The Dominicans a Short History, New York 1975. Traduit de

l'anglais par Guy Bedouelle OP, Brève histoire de l'Ordre dominicain, Paris 1990, 217 et
225.
Site des dominicains de Toulouse: (http://dominicains.com, fondations-des-precheurs/3-his-
toire-de-la-province-dominicaine-de-toulouse>.
Hinnebusch. Dominicans (voir note 3), 241.
Hinnebusch, Dominicans (voir note 3). 235 et 247.



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952) 273

une autorisation. En 1902, toutes les écoles tenues par des religieux sont fermées

et toutes les demandes d'autorisations des congrégations sont rejetées ce qui
entraine la grande vague d'expulsion de 1903. En 1904, toute forme d'enseignement

est interdite aux religieux. Sur les 158'000 religieux (30'000 hommes et

128'000 femmes) que comptait la France en 1901, on estime à 30'000 le nombre
d'exilés. Ces mesures anticléricales ont entraîné la multiplication des missions

religieuses d'origine françaises dans le monde, notamment en Amérique latine.
Les Dominicains français sont expulsés en 1903 et leurs biens confisqués dans

le cadre des dispositions d'exceptions prévues contre les congrégations par la loi
de 1901. Les Dominicains ne furent autorisés à revenir en France que dans les

années 1920. La province de Toulouse transfère ses étudiants et leurs formateurs
au couvent de la Quercia (Viterbe, Italie). Certains religieux se réfugient à Pasa-

jes au Pays Basques espagnols où se tiendront quelques chapitres provinciaux.
Le recrutement de religieux est quasiment inexistant durant cette période ce qui
entraine de grandes difficultés pour les Dominicains français et des problèmes
d'effectifs dans la mission brésilienne. Le couvent de St Maximin est rouvert en
1920 et progressivement les autres couvents de la province se réorganisent.

D'une manière qui peut paraître paradoxale aux vues des nombreuses politiques

anticléricales, le XIXe siècle est marqué par un renouveau catholique en

Europe et on assiste à la multiplication des vocations religieuses, notamment en
France. En 1878, il y a 56'000 prêtres diocésains, 130'000 religieuses et 30'000
religieux8 en France. Le XIXe siècle est, par d'ailleurs, appelé «siècle des
missions» tant la multiplication des vocations religieuses, la formation des empires
coloniaux européens et les politiques anticléricales ont stimulé de nombreux
départs. Les religieux français ont largement contribué au contingent missionnaire
à travers le monde: en 1900, les deux tiers des missionnaires catholiques sont

français ainsi que 80 % des religieuses.9
La mission dominicaine s'inscrit dans ces dynamiques et, bien que le projet

missionnaire de la province de Toulouse ait été élaboré dès les années 1870, sa

concrétisation en 1881 est liée au contexte anticlérical de la IIIe République.

L 'Eglise et l'Etat au Brésil: le contexte d'arrivée des missionnaires dominicains:
Les Dominicains arrivent dans un Brésil en pleine mutation, ils sont témoins de

l'abolition de l'esclavage (1888), du passage de l'Empire à la République (1889)
et de la séparation de l'Église et de l'État (1890). Ils assistent donc à la recomposition

des rapports entre les institutions catholiques et le pouvoir politique au
Brésil.

Cabanel/Durand (dir.). Le grand exil (voir note 2), 11.

Gérard Cholvy, Christianisme et société en France au XIXe siècle: 1790-1914, Paris 2001.
Richard Marin, Du curé dWrs au P. Lebret ou les matrices françaises du catholicisme brésilien,

article à paraître dans les Actes du colloque «Res publica, République. Repüblica -
matrices, héritages, singularités», Université de Nantes, 18. 19 Novembre 2009.



274 Claire Pic

En vertu du système de patronage ou padroado, l'Eglise brésilienne était placé

sous l'autorité du roi du Portugal pendant toute la période coloniale, puis sous
celle de l'Empereur du Brésil après l'indépendance, de 1822 à 1889. L'Église
catholique était alors religion d'État, le souverain exerçait le contrôle de ses
affaires: le paiement des salaires des membres du clergé, la nomination des curés et

des évêques, la ratification des bulles pontificales et la supervision des
séminaires dépendaient de lui. Le royaume portugais s'est appuyé essentiellement sur
les congrégations religieuses pour s'occuper des affaires de la religion catholique
pendant la période coloniale et n'a pas favorisé le déploiement d'un clergé séculier

dans la colonie. Ce système a freiné le développement de structures
ecclésiastiques et, au XIXe siècle, l'organisation ecclésiastique du territoire brésilien
reste à faire. En 1881, il y a seulement douze diocèses au Brésil pour un territoire
représentant seize fois la France. De plus, le nombre de prêtres est très insuffisant

tout comme leur formation. Le recensement de 1872 dénombre 2'225 membres

du clergé séculier pour une population de 9,9 millions d'habitants.10

La proclamation de la République, la fin du padroado et la séparation de l'Église

et de l'État modifient profondément la position de l'Église catholique dans la

société brésilienne, lui permettant de s'organiser librement et de développer ses

institutions ecclésiastiques sur l'ensemble du tenitoire. En 1889, il n'y avait

qu'une seule province ecclésiastique au Brésil, composée d'un archidiocèse et de

11 diocèses. En 1930, il y a 16 archidiocèses, 50 diocèses et 20 prélatures
apostoliques."

De 1889 à 1930, de multiples transformations se produisent au sein de l'Église

brésilienne comme dans ces rapports avec l'État. Sa position face à la république

est complexe car d'un côté, elle est libérée du padroado mais de l'autre elle

perd de nombreux avantages politiques. Elle perd également la position de

religion prépondérante dans laquelle elle se trouvait depuis les débuts de la colonisation

et se trouve en concurrence avec d'autres confessions religieuses pour la

première fois.
La république brésilienne est mise en place par les élites libérales, notamment

les propriétaires des grandes fazendas productrices de café, fer de lance de
l'économie brésilienne de l'époque. Ces oligarchies très influencées par le

rationalisme du XIXe siècle voient dans l'Église catholique un vestige du passé et un
frein au progrès et à la modernisation du pays. Les courants de pensée qui traversent

le XIXe siècle brésilien, positivisme et évolutionnisme en tête, écartent les

élites intellectuelles du catholicisme, si l'anticléricalisme n'est pas majoritaire,
l'indifférence religieuse et l'agnosticisme sont de mises. Ces idées se traduisent

par une déchristianisation des élites. La séparation de l'Église et de l'État vise

Recenseamento do Brazil em 1872, IBGE: Institute Brasileiro de Geografia e Estatistica,
(http://biblioteca.ibge.gov.br>.
Sergio Lobo de Moura OP. A lgreja na Primeira Repùblica, in: O Brasil Republicano.
volume 2: Sociedade e Instituçôes (1889-1930), par Paulo Sergio Pinheiro (et al.), Rio de
Janeiro A 997, 321-342.



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881--1952)

donc à écarter l'Église du pouvoir afin de mettre en place un État moderne. Si le

choc de cette séparation ébranle fortement l'Église celle-ci ne s'oppose pas au

nouveau régime de manière frontale et choisit la voie de la conciliation.1" Lors de

la rédaction de la nouvelle constitution, l'Église catholique réussit même à faire
entendre sa voix auprès de l'assemblée constituante et obtient quelques aménagements

entre le premier projet de constitution et le texte final de 1891. Le projet
prévoyait notamment l'interdiction des Ordres religieux, l'expulsion des Jésuites

et la rupture des relations diplomatiques avec le Vatican. La constitution autorise

finalement les congrégations religieuses à s'installer librement dans le pays, ne

rompt pas les relations diplomatiques avec la papauté et laisse la possibilité à

chaque État de la fédération d'aménager l'interdiction de verser des subventions
à des organisations religieuses. L'Église catholique doit cependant accepter la

liberté de culte, le mariage et les cimetières civils, l'école laïque et l'interdiction
du droit de vote et d'éligibilité pour le clergé régulier et tout membre de communauté

faisant vœux d'obéissance.
La position de la papauté est complexe, mais Rome paraît choisir elle aussi

une position conciliante face au nouveau régime. En effet, la condamnation
romaine du monde moderne et des régimes libéraux n'empêche pas la reconnaissance

de la république libérale brésilienne par le Vatican en 1890, l'élévation en

1901 de la représentation diplomatique romaine à Rio de Janeiro au rang de

nonciature apostolique et surtout la nomination en 1905 de l'archevêque de Rio, Mgr
Arcoverde, au rang de Cardinal, ce qui en fait le 1er Cardinal d'Amérique latine.

L'Église brésilienne, comme la Papauté, paraissent avoir préféré éviter la radica-
lisation des positions catholiques face au régime, privilégiant la conciliation pour
être acceptés par le nouveau régime et tenter de reconquérir une position privilégiée

auprès des élites dirigeantes.
En 1889, les Dominicains sont au Brésil depuis huit ans, ils s'inquiètent, un

temps, de l'instauration d'tme république qui leur rappelle par biens des traits la

république anticléricale française et peut signifier la fin de la mission. En fait,
l'autonomie nouvelle de l'Église brésilienne lui permet de poursuivre son
rapprochement avec l'autorité romaine amorcé depuis les années 1840. La venue de

congrégations européennes est fortement liée à cette politique de romanisation
dans laquelle s'inscrit également la mission dominicaine.

Il faut également souligner que c'est la première mission dominicaine au Brésil.

En effet, les liens des Dominicains avec la couronne et les colonies
espagnoles les ont tenus à l'écart des tenes portugaises tout au long de la période
coloniale, où ce sont les Jésuites et les Franciscains qui ont développé la plupart
des activités missionnaires. L'enjeu de la mission est donc aussi d'implanter
l'Ordre dominicain au Brésil.

'" José Oscar Beozzo, A igreja entre a Revoluçào de 1930, o Estado Novo e a redemocra-
tizaçào, in: Antonio Flavio de Oliveira Pierucci (et al.), O Brasil Republicano, volume 4:

Economia e Cultura (1930-1964), Rio de Janeiro 31995, 271-340.



276 Claire Pic

La politique de romanisation de 1 Eglise catholique

La romanisation au Brésil: Face aux diverses attaques et à sa perte d'influence
politique des XVIIIe et XIXe siècles, l'Église catholique réagit par un repli sur
Rome. L'ultramontanisme et le renforcement de l'autorité papale sont les

conséquences de ces tensions entre religion et politique dans différents États et surtout
en Europe. La papauté met en place à partir du milieu du XIXe siècle Line politique

de romanisation de l'Église catholique à l'échelle mondiale. Cette politique
vise à réaffirmer l'autorité du Pape sur l'Église catholique, à se détacher du

pouvoir politique en favorisant l'autonomie des Églises nationales par rapport
aux États et à Liniformiser les pratiques catholiques dans le monde selon les

dogmes du Concile de Trente en formant un clergé soumis à la hiérarchie
romaine. La papauté adopte une position antilibérale, critiquant fortement les États

dits modernes et leurs systèmes politiques. Sous le pontificat de Pie IX 1846—

1878), le Syllabus13 condamne les idées modernes, puis l'infaillibilité pontificale
est proclamée en 1870 lors du concile de Vatican I. Léon XIII (1878-1903), qui
lui succède, est plus conciliant et comprend la nécessité d'une adaptation de

l'Église aux nouvelles réalités politiques. Il ouvre la voie à une doctrine sociale
de l'Église avec l'encyclique Rerum Novarum en 1891.

Au Brésil, la romanisation a pour objectif de placer l'Église brésilienne sous
l'autorité de Rome et de réformer le clergé et la religiosité traditionnelle des
Brésiliens. Elle peut être divisée en trois phases: de 1840 à 1889, des évêques
formés à Rome et en Europe, et acquis à une vision ultramontaine de l'Église, sont
nommés au Brésil. Ces évêques sont qualifiés de «réformateurs». Ils œuvrent

pour rendre l'Église brésilienne plus indépendante du pouvoir impérial et pour
une meilleure formation du clergé afin de diffuser les dogmes du Concile de

Trente et transformer le catholicisme populaire brésilien. Ils font appel à des

religieux européens pour prendre en charge les séminaires, les confréries, les lieux
de culte et l'éducation religieuse de la population. De 1889 aux années 1920,

l'organisation ecclésiastique du pays s'intensifie avec la multiplication des
diocèses et des paroisses. Les congrégations européennes arrivent de plus en plus
nombreuses et continuent à fonner le clergé brésilien et à promouvoir un catholicisme

romanisée. A partir de 1922, on parle au Brésil de «restauration
catholique», l'Église et les intellectuels catholiques cherchent à la fois à se rapprocher
du pouvoir, à rechristianiser les élites et à élargir leur présence dans la société.
Dans les années 1930 les œuvres d'action catholique se multiplient, la doctrine
sociale de l'Église se diffuse au Brésil favorisant un engagement direct des

catholiques dans la société en dehors des sphères du politique.
Pour mettre en œuvre la romanisation, les évêques réformateurs font donc appel

aux congrégations européennes afin de suppléer le manque de prêtres et de

former un clergé brésilien romanisé. Le dynamisme vocationnel et missionnaire

Texte de 1864, promulgué par Pie IX, il fait une critique du rationalisme et du libéralisme
en énonçant les «80 erreurs du monde moderne».



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952)

européen trouve donc un terrain favorable à son développement au Brésil où de

nombreuses congrégations religieuses s'installent entre 1880 et 1920: 37 congrégations

masculines dont 11 françaises et 97 féminines dont 29 françaises.14 Les

évêques réformateurs chargent les religieux européens de susciter des vocations
afin de multiplier le nombre de prêtres et de les fonner, et de renforcer l'éducation

religieuse des populations afin de lutter contre le catholicisme traditionnel.
Le projet missionnaire dominicain s'inscrit totalement dans cette dynamique

de romanisation de l'Église catholique, les dominicains sont en cela des agents
de Rome et de l'Église brésilienne. L'évêque qui les fait venir dans le diocèse de

Goiâs, Monseigneur Claudio Gonçalves Ponce de Léon, se situe dans la mouvance

des évêques brésiliens «réfonnateurs».

Les missionnaires dominicains et la romanisation dans le Goiâs: Les missionnaires

dominicains s'installent en 1881 au cœur du Brésil, dans l'immense diocèse

de Goiâs, région d'élevage et d'espaces «vierges», dont le territoire représente
environ deux fois celui de la France. Cette région centrale est une région
frontière entre le Brésil moderne, du sud et des côtes, et le Brésil méconnu,
encore très peu occupé, des forêts tropicales et des populations amérindiennes. Ils
fondent des couvents dans les principales villes du diocèse (en 1881 à Uberaba,
1883 à Goiâs, 1886 à Porto Nacional et en 1905 à Formosa) et mettent en place
en 1897, dans le nord-ouest du Goiâs, un centre d'évangélisation des Amérindiens

qui devient rapidement un village baptisé Conceiçào do Araguaia. La

plupart des missionnaires dominicains arrivent assez jeunes au Brésil et y restent

jusqu'à leur mort. Ils apprennent le portugais en anivant dans le pays, les

missionnaires les ayant précédés leur servant de professeurs. Certains apprennent
également les langues amérindiennes des peuples qu'ils tentent d'évangéliser.

Le catholicisme brésilien, resté éloigné des directives romaines par le patronage

royal et les distances durant toute la période coloniale, est un catholicisme

populaire qui a peu intégré les réfonnes du Concile de Trente. La population
brésilienne, initialement composée de colons européens catholiques et d'esclaves
africains et de populations amérindiennes contraints à se convertir au catholicisme,
a développé ses propres formes de religiosité: le culte des Saints est très important

alors que les sacrements sont peu administrés et le rôle des laïcs, organisés
en confrérie, est central dans cette Église sans prêtre.

Ces caractéristiques du catholicisme brésilien sont d'autant plus marquées
dans le Goiâs, région isolée de l'intérieur du pays. En 1872, la province de Goiâs

compte 160'395 habitants et seulement 17 prêtres séculiers, c'est la province la

moins bien dotée au niveau du clergé avec un prêtre pour 9'435 habitants. Le
Brésil compte alors 10 millions d'habitants dont 2'225 prêtres séculiers, 107

religieux et 286 religieuses, le rapport, à l'échelle nationale, est d'un prêtre pour

Marin. Du curé d'Ars (voir note 9).



278 claire Pic

4'258 habitants.' Dans le diocèse de Goiâs, le manque de prêtres est tel que de

nombreuses personnes vivent pendant plusieurs années en concubinage avant de

rencontrer un prêtre et de pouvoir se marier. De même, les enfants ne sont pas
baptisés, très peu de gens ont fait leur communion et rares sont les occasions de

se confesser. La religiosité brésilienne s'exprime essentiellement à travers les

dévotions aux saints qui sont l'occasion de processions, de pèlerinages et de nombreuses

manifestations festives qui ont parfois choqué les missionnaires dominicains

à leur anivée. En 1884, le P. Berthet visite pour la première fois le diocèse

en compagnie de l'évêque et émet des critiques sur les festivités qui
accompagnent les fêtes religieuses: «Ces fêtes religieuses sont souvent accompagnées
de réjouissances profanes, telles que cavalcades, représentations théâtrales, où la

piété déjà bien superficielle du Brésilien n'a rien a gagné.»16 Au début de la

mission, les Dominicains n'ont pas toujours su décrypter la religiosité brésilienne
et ont cru à un manque de foi avant de comprendre que cette expressivité
témoignait d'un fort sentiment religieux. Ils rencontrèrent dans le Goiâs une population

catholique très croyante, fervente même, mais qui, selon les critères
religieux européens, vivait dans le péché.

Les Dominicains prennent en charge de nombreuses paroisses pour faire face

au manque de prêtres et participent à la formation d'un clergé local en enseignant
dans les séminaires. Durant cette période, les séminaires brésiliens sont souvent
confiés à des congrégations étrangères, notamment aux Lazaristes français dans
de nombreuses grandes villes du pays (Salvador, Fortaleza, Rio de Janeiro). Le
nombre de séminaires augmente rapidement, passant d'une dizaine en 1872 à 28
séminaires majeurs et 34 mineurs en 1935.n

Les missions populaires (ou desobriga) sont au cœur du processus d'éducation

religieuse des populations dans le cadre de la romanisation. Le P. Tapie dans

un rapport de 1919 décrit ces missions: ((Au commencement de la secca, époque
où il ne pleuvra plus à part de très rares exceptions, c'est-à-dire d'avril ou mai à

octobre ou novembre, les Pères partent pour la Desobriga. On donne ce nom à la

tournée apostolique annuelle que font les Missionnaires parcourant les diverses

régions qui leur sont confiées, afin d'administrer les sacrements de baptême et de

mariage, comme aussi pour permettre aux nombreux chrétiens répandus dans le
Sertào's d'entendre la sainte messe, de se confesser et de communier une fois
l'an.»19 Les Dominicains partent donc chaque année durant plusieurs mois à

travers le diocèse pour baptiser, marier, confesser, administrer la communion et

Recenseamento do Brazil em 1872, IBGE: Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica,
(http: ,'biblioteca.ibge.gov.br>.
Récit du P. Michel Berthet, 1884, archives du couvent Saint Thomas d'Aquin de Toulouse,
classé Kl027.
José Oscar Beozzo, Decadència e morte, rcstauraçào c multiplicaçào das ordens e congrega-
çào religiosas no Brasil, in: Riolando .'Kzzi (org.), A Vida religiosa no Brasil: enfoques
historicos, Sào Paulo 1983, Chapitre V. 85-129.
Sertào: terme brésilien qui désigne les régions de l'intérieur du pays.

'' Tapie, Visite canonique (voir note 1 33.



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952) 279

prêcher, notamment sur les thèmes du péché et du jugement divin. Cela leur permet

de diffuser l'importance des sacrements et de régulariser nombres de mariages

et de baptêmes. Les desobrigas sont très attendues par les populations du

Goiâs; le P. Berthet raconte en 1884: «Chez le peuple brésilien qui ne reçoit qu'à
de longs intervalles la grâce d'une mission, l'annonce de ces saints exercices est

accueillis avec joie et produit toute une révolution.»20 Le P. Alex écrit dans une
lettre de 1908: «Combien [de personnes] qui font plusieurs lieues à pied, portant
leLirs hardes et quelques provisions et qui s'en reviendront tout heureux, oubliant
leurs fatigues, parce qu'ils ont le bonheur d'assister à une, deux, trois messes et à

une procession. Il n'est pas douteux que Dieu accorde de nombreuses grâces à

ces natures primitives remplies d'une foi simple et profonde.»21 Ces citations
témoignent à la fois de la popularité des missions paroissiales et de la nécessité

poLir les populations d'accéder à un clerc afin de s'acquitter des devoirs religieux
dans les endroits où il n'y a pas de prêtres.

Les dominicains prennent également le contrôle de certains lieux de culte du
diocèse et des manifestations religieuses, jusque-là gérés majoritairement par les

confréries de laïcs (irmandades). L'introduction de nouvelles dévotions, permet
également de mieux encadrer les pratiques religieuses. Des dévotions déjà bien

implantées en Europe, sont diffusées au Brésil: la dévotion du Sacré cœur de

Jésus, très liée à l'eucharistie; la dévotion du St Sacrement; ou encore la dévotion
de l'Immaculée Conception pour laquelle se multiplie les autels et grottes de

Lourdes. La tradition européenne de faire du mois de mai le mois de Marie, est

instaurée, c'est le mois de prédilection pour les communions. De plus, chaque
congrégation religieuse diffuse les dévotions aux saints qui lui sont propre. Les
Dominicains étendent donc le culte de St Dominique, déjà présent à travers la

dévotion au Rosaire qui est très répandue au Brésil. C'était, en effet, la grande
dévotion des esclaves jusqu'à l'abolition de l'esclavage (1888) et elle reste par la

suite une des principales dévotions des populations noires. Ils introduisent également

le culte de Saint Thomas d'Aquin.
Toutes ces pratiques missionnaires s'inscrivent dans la politique de romanisation

mise en œuvre par les évêques réformateurs, les Dominicains sont en cela
des agents exemplaires de Rome et de la hiérarchie ecclésiastique brésilienne et

participent à la transmission d'une culture religieuse européenne et romanisée.
Dans une lettre de 1885, l'internonce apostolique, s'adresse au supérieur de la

mission en ces termes: «Prêchez toujours comme vous le faites, la bonne
doctrine, la morale, les pratiques religieuses, l'obéissance et le respect pour la parole
du Pape: instruisez, formez des associations pieuses, et ainsi, en élargissant le

cercle des bons catholiques, celui des adversaires se restreint naturellement.»22 Il

:u

2:

Récit du P. Michel Berthet. 1884. archives du couvent Saint Thomas d'Aquin de Toulouse.
classé Kl027.
Récit du P. .^leix, 1908. archives du couvent Saint Thomas d'Aquin de Toulouse, classé

Kl 702.
Archive du couvent dominicain de Belo Horizonte (Brésil), répertorié AG3P36D001.



280 Claire Pic

répond au supérieur de la mission dominicaine et le félicite pour son travail,
apparemment très apprécié par l'évêque de Goiâs. On voit, dans cette citation, le

rappel de la nécessaire soumission à l'autorité romaine. La papauté reconnaît
officiellement le travail accompli par les Dominicains au Brésil en nommant
évêques deux missionnaires français lors de la création de nouveaux diocèses

dans la zone de mission: la prelature apostolique de Conceiçào do AragLiaia en

1911, érigée en diocèse en 1920, et le diocèse de Porto Nacional en 1920.

Nominations qui représentent également une intégration des Dominicains français
dans la hiérarchie ecclésiastique brésilienne.

La venue des missionnaires dominicains est généralement bien perçue dans le

Goiâs. La population catholique leur témoigne une grande ferveur et ils sont
toujours chaleureusement accueillis lors de leurs longs déplacements à travers le

diocèse. Leurs relations sont parfois difficiles avec les prêtres locaux qui acceptent

mal les critiques des Dominicains portant sur le manque d'instruction, les

mœurs légères et les pratiques intéressées des prêtres. Les Dominicains sont, de

plus, montrés en exemple par les évêques réformateurs et chargés de la formation
des prêtres dans le cadre de la romanisation. Certaines élites libérales et anticléricales

critiquent, dans la presse, la venue de ces religieux étrangers au nom de

l'indépendance de la jeune république brésilienne. Les autorités locales sont plutôt

favorables aux Dominicains, d'autant plus qu'ils favorisent le développement
de l'instruction dans la région.

Brasilianisation de la mission dominicaine

Participations missionnaires aux stratégies politiques locales: L'installation de

congrégations religieuses est généralement encouragée par les pouvoirs provinciaux

qui cherchent à favoriser et consolider l'occupation de l'intérieur du pays.
Dans le Goiâs, les pouvoirs locaux sont favorables à l'arrivée des missionnaires
dominicains car c'est une région de peuplement récent où les infrastructures de

l'État sont très peu développées. La présence des missionnaires favorise l'installation

de Brésiliens en leur garantissant l'accès à une pratique religieuse régulière

et à l'éducation. Les missionnaires participent ainsi à la politique de peuplement

et d'encadrement des populations et par là aux «progrès de la civilisation»
souhaités par les autorités brésiliennes. Les Dominicains sont ainsi amenés à

s'investir dans des domaines temporels, notamment dans les secteurs de l'éducation

et de la santé où le rôle des Dominicaines est essentiel.

Les Dominicaines de Notre-Dame du Rosaire de Monteils (Aveyron) anivent
au Brésil en 1885 pour répondre à la demande des pères de la province de

Toulouse, dont elles dépendent, et de l'évêque de Goiâs, afin de compléter
l'œuvre missionnaire. Elles fondent des couvents dans les mêmes villes que les

Dominicains (en 1885 à Uberaba, 1889 à Goiâs, en 1902 à Conceiçào do Ara-
guaia, 1904 à Porto Nacional et en 1910 à Formosa) et ouvrent partout des

collèges. Leur rôle est essentiel dans l'éducation et l'alphabétisation des popula-



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881 1952) 281

tions, notamment l'éducation féminine car il n'y avait aucune école pour filles
dans le diocèse de Goiâs avant leur anivée. Au début de la mission, ces collèges
accueillent également les garçons répondant ainsi au manque de structures
éducatives de la plupart des villes. Elles développent également d'autres œuvres:

hôpitaux, asiles, orphelinats, qui étaient quasiment inexistants dans la région. Les

Dominicaines suppléent donc l'absence de structure d'éducation et de santé dans

le Goiâs. occupant ainsi un vide laissé par l'État. De plus, le nombre de

religieuses dominicaines augmente rapidement car, contrairement aux religieux,
elles intègrent très vite des Brésiliennes. En 1919 il y a 36 religieux dominicains et

75 religieuses dans la mission du Goiâs."3

Durant la période impériale, l'installation de missions religieuses est également

favorisée dans le but de «pacifier» les populations amérindiennes afin de

pouvoir intensifier l'occupation de l'intérieur du pays et étendre les surfaces

agricoles. La consolidation du tenitoire national est aussi un enjeu important à

cette époque et la présence de missionnaires et d'Amérindiens parlant portugais,
permet d'affirmer l'appartenance brésilienne d'une région en cas de litiges entre
le Brésil et des pays limitrophes. Pendant la république, cette politique se poursuit,

malgré la séparation de l'Église et de l'État, le gouvernement n'ayant pas
les moyens suffisant pour déployer des agents de l'État sur tout le territoire. Les

objectifs sont les mêmes que pendant la période précédente: le rôle des missionnaires

est de «pacifier» les Amérindiens afin de permettre l'installation de Brésiliens

en évitant les affrontements sanglants, et de les «civiliser» pour les intégrer
à la société brésilienne. Les Dominicains prennent part à ces politiques en mettant

en place un projet d'évangélisation des Amérindiens dans le nord-ouest du

diocèse. Ce projet prend forme en 1897, quand, après de nombreuses années de

recherche, les missionnaires réussissent à entrer en contact avec les Kayapôs. Ils
fondent alors le village de Conceiçào do Araguaia près duquel les Kayapôs
acceptent de se sédentariser et de confier des enfants aux religieux. A Conceiçào,
les Dominicains bénéficient pendant plusieurs années du soutien financier de

l'État du Para, où se situe Conceiçào, pour développer leur projet d'évangélisation;

ce qui montre bien qu'ils servent de relai au pouvoir régional. Les Dominicains

s'installent sur des terres libres en plein front pionnier et doivent favoriser
le développement d'activités économiques pour financer la mission. Ils font donc

comme les Brésiliens, ils défrichent des terres, les cultivent et font même, un

temps, le commerce du caoutchouc. Le village devient rapidement une petite ville:

de nombreux chrétiens s'installent autour du couvent et on compte environ
3'000 habitants en 1904, sept ans à peine après sa fondation. Ces Brésiliens,
attirés dans la région par les tenes libres et la présence d'hévéa,"4 apprécient la

présence des pères qui peuvent leur administrer les sacrements et éduquer leurs

enfants. Les Dominicains n'avaient pas prévus une telle anivée de migrants bré-

23
Tapie, Visite canonique (voir note 1).

Arbre dont on extrait le latex à partir duquel on obtient le caoutchouc, dont le commerce est

florissant à cette époque.



282 Claire Pic

siliens et doivent faire cohabiter les nouveaux anivants et les Kayapôs, alors

qu'à cette époque, les Amérindiens sont très mal perçus par la plupart des Brésiliens.

Ils sont généralement vus comme de dangereux «sauvages» qu'il faut chasser

ce qui entraine fréquemment des affrontements violents. Les Dominicains
doivent soLivent régler des conflits et endossent ici un rôle d'homme de lois. De

fait, l'évangélisation des Kayapôs est un échec et en quelques années il n'y en a

plus dans la région. Morts de maladies, massacrés ou partis plus à l'ouest, comme

les autres peuples de la région ils ont reculé face à l'avancée du peuplement
brésilien et au défrichage de la forêt. De plus, à partir de 1910, la concunence se

développe entre les missionnaires et le Service de Protection des Indiens (SPI)
créé par le gouvernement brésilien. Ce service dépend de l'État fédéral, il est

chargé de la «pacification» des Amérindiens et de leur protection. En effet, le

SPI vise à délimiter et garantir les tenes indigènes tout en mettant en place une

politique de catequese leiga (catéchèse laïque) afin de les intégrer à la société
brésilienne. La création de ce service montre une volonté du pouvoir politique
d'affirmer son autorité dans un secteur où les congrégations religieuses jouent un
rôle prépondérant depuis les débuts de la conquête de l'Amérique.

A Conceiçào, les missionnaires assument le pouvoir politique jusqu'en 1908,
date à laquelle la ville devient municipio. Elle est alors dotée des organes du pouvoir

civil, cependant l'influence politique des Dominicains reste très importante
durant toute la période étudiée. Ils continuent à jouer un rôle central tant aux
niveaux religieux et politique que dans l'éducation et la santé. Cet aspect montre

que la présence missionnaire dans ces régions de fronts pionniers, suppléent la
faiblesse de la présence de l'État dans ce Brésil du XIXe siècle et du début du

XXe siècle où l'occupation d'immenses parties du tenitoire reste à faire.

Intégration des Dominicains dans les réseaux intellectuels catholiques brésiliens:

L'année 1927 représente le tournant de la mission avec la fondation du

couvent de Rio de Janeiro. La mission française connaît alors une transformation
profonde, passant du catholicisme populaire des régions rurales du Goiâs aux
centres intellectuels urbains où s'élaborent les nouvelles orientations de l'Église
catholique brésilienne. Cette dernière période de la mission est marquée par
l'installation des Dominicains dans les principales villes du sud du pays et l'abandon
progressif de la majorité des couvents du Goiâs.

Les Dominicains, en s'installant à Rio de Janeiro, répondent à l'appel des

autorités ecclésiastiques brésiliennes, notamment de Mgr Sebastiào Lerne," et

complètent l'œuvre missionnaire en développant un autre pendant de la vocation
dominicaine: l'apostolat intellectuel. Le P. Cazabant, dans un rapport de 1938,
revient sur ce tOLirnant de la mission: «[...] nous sentions tous que notre Ordre,
qui par dévouement s'était confiné à l'intérieur et aux œuvres missionnaires

Archevêque auxiliaire de Rio de Janeiro de 1921 à 1930 (auxiliaire du Cardinal Arcoverde)
puis Cardinal-archevêque de 1930 à 1942.



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952) 283

n'avait pas donné toute la mesure au Brésil. L'Apôtre, le catéchiste étaient connus.

Mais on ignorait l'homme de doctrine profonde, l'écrivain, le professeur de

sciences religieuses, l'animateur d'œuvres sociales, etc. Et cependant c'était bien
cela qu'on lui demandait de toute part et avec insistance.»"

Durant la première moitié du XXe siècle, l'Église brésilienne se réorganise
afin de reprendre dans la société la place perdue depuis l'instauration d'une
république libérale (1889). Mgr Sebastiào Lerne est un des principaux acteurs de

cette «restauration» de l'Église brésilienne qui passe par différentes phases. Dans

un premier temps très antilibérale, elle refuse l'État moderne et cherche à

rechristianiser les élites afin de retrouver une place politique influente. Le Centro
Dom Vital21 fondé en 1922 et la revue A Ordern sont les organes de diffusion de

ces idées en direction des intellectuels et des classes dirigeantes. La rechristiani-
sation des élites devient plus effective à partir des années trente quand s'ouvre la

période Vargas (1930-1945), beaucoup plus favorable à l'Église catholique que
ne l'était la république. A partir de 1935, avec la fondation de l'Action catholique

et les dynamiques de mise en place d'une doctrine sociale de l'Église, les

stratégies évoluent. L'Église ne cherche plus à lutter contre les politiques libérales,

elle s'adapte et favorise les organisations de laïcs et l'action des catholiques
dans la société.

Les Dominicains prennent part, à partir de 1927, aux dynamiques intellectuelles

de cette Église brésilienne. De plus, ils servent de transmetteurs des idées de

certains penseurs français dont les intellectuels catholiques brésiliens s'inspirent.
Ces missionnaires-transmetteurs sont à la fois les Dominicains français qui ani-
vent au Brésil à partir des années 1920 et les étudiants dominicains brésiliens qui
font leur fonnation en France et s'imprègnent des idées qui y circulent. Les liens
tissés entre intellectuels catholiques français et brésiliens par l'intennédiaire des

missionnaires dominicains mettent en évidence des réseaux de circulation de

pensée.

Jacques Maritain fait partie des intellectuels catholiques français dont la

pensée s'est largement diffusée en Amérique latine. Proche des Dominicains, ce

philosophe chrétien a revisité la pensée de St Thomas d'Aquin en la confrontant
au monde moderne. Il a ainsi théorisé la place du chrétien dans les sociétés
modernes en promouvant une action chrétienne des catholiques dans la société.

D'abord fortement opposé à l'État libéral moderne, il écrit Antimoderne' en

1922, sa pensée a ensuite évolué vers une acceptation de la démocratie. Dans

Humanisme Intégral29, il prône l'engagement des catholiques dans la société

b Lettre du P. Cazabant, datée du 15/09/1938. archives dominicaines du couvent St Thomas

d'Aquin de Toulouse, classée Kl 373.
7

La revue A Ordern (1921) et le Centro Dom Vital (1922) sont fondés par Jackson de Fi-

gueiredo, figure centrale de la rechristianisation des élites brésiliennes. Catholique très
antilibéral, nationaliste, il est proche de la pensée de Charles Maurras et de l'Action française.

"''
Jacques Maritain. Antimoderne, Paris 1922.

Jacques .Maritain. Flumanisme Intégral: problèmes temporels et spirituels d'une nouvelle
chrétienté. Paris 1937.



284 Claire Pic

bien qu'il se méfie de l'engagement politique. Au Brésil. Alceu Amoroso
Lima' intellectuel catholique qui dirige le Centro Dom Vital à partir de 1928, a

largement participé à la diffusion de la pensée de Maritain. Le livre Antimoderne
rencontre d'ailleurs un certain succès dans les cercles catholiques brésiliens.
L'un des missionnaires, le P. Sébastien Tauzin, a connu Jacques Maritain au couvent

de St Maximin (près de Marseille) et entretient avec lui une conespondance:
c'est un de ces fervents défenseurs au Brésil. Les Dominicains participent à la

diffusion du néothomismejl et de la pensée de Maritain au Brésil. Ils donnent des

conférences au Centro Dom Vital, écrivent dans A Ordern et collaborent à la
création de l'Liniversité catholique de Rio de Janeiro," dans laquelle ils enseignent.

Le P. Bonhomme fait allusion, dans un rapport de 1932, à l'intégration des

Dominicains dans les milieux intellectuels catholiques de Rio de Janeiro et dans

la hiérarchie ecclésiastique «Le T.R.P Sala, Vicaire Provincial, fait des cours
supérieurs de Religion et des Conférences à quelques groupements de haute culture.

Nos Pères sont très bien posés en ville et jouissent de l'estime du haut-clergé:
S.E le Cardinal Sébastino [sic] Lerne et S. Excellence le Nonce Apostolique,
Mgr. Masella, Tertiaire de St. Dominique, très sympathique à l'Ordre.»

Il est possible de faire le parallèle entre le parcours de Maritain àfAntimoderne

à Humanisme intégral et les évolutions du catholicisme en France et au
Brésil dans la première moitié du XXe siècle. Le catholicisme brésilien passe par
trois phases durant cette période: la première, incarnée les membres du Centro
Dom Vital, est très nationaliste et antilibérale. Elle peut s'apparenter aux idées

véhiculées par l'Action française, dont Jacques Maritain est proche jusqu'à la

condamnation de cette dernière par le Pape en 1926. La seconde phase, incarnée

par Alceu Amoroso Lima, suit l'évolution de Maritain, et d'autres catholiques
français, vers une acceptation du libéralisme et du jeu politique qui en découle.
Cette évolution conduit à l'engagement des catholiques dans la société à travers
différents types d'organisations d'actions catholiques à partir des années 1930.

La troisième phase voit se développer un courant plus social, à gauche de l'échi-

Alceu Amoroso Lima (1893-1983) est un des intellectuels catholiques brésiliens les plus
importants du XX1 siècle: il se convertit au catholicisme en 1928 et dirige à partir de cette
date le Centro Dom Vital et la revaie A Ordern. Il est très proche du Cardinal Lerne qui lui
confie la direction de l'Action Catholique Brésilienne en 1935. Il diffuse largement la pensée

de Jacques Maritain en Amérique latine et participe à l'élaboration de la pensée démocrate
chrétienne latino-américaine. Il est un des représentants brésiliens au concile Vatican II.
Terme utilisé pour désigner le renouveau de la pensée thomiste aux XIX1" et XXe siècle. Ce

renouveau passe à la fois par une relecture de St Thomas d'Aquin. par l'affirmation d'un
nécessaire retour aux thèses thomistes par le Pape Léon XIII, et par une utilisation de la

philosophie thomiste afin de contrer certaines philosophies modernistes, notamment le
positivisme, puis d'élaborer une pensée catholique adaptée au monde moderne.
Alceu Amoroso Lima fonde en 1932 à Rio de Janeiro l'Institut Catholique d'Etudes
Supérieures (ICES: Institute Católico de Estudos Supcriores) qui devient l'Université
Catholique en 1942.

Rapport du P. Bonhomme. 30.04.1932, archives dominicaines du couvent St Thomas

d'Aquin de Toulouse, classée Kl325.



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952) 285

quier politique, qui aboutit à des initiatives très diverses: le mouvement Économie

et Humanisme, lancé par le P. Lebret, est une des expressions de ce tournant,
il se diffuse en Amérique Latine, notamment par l'intermédiaire des Dominicains
en mission au Brésil.

A partir de 1935, les Dominicains s'investissent dans le développement de

l'Action Catholique Brésilienne"4, qui s'inspire des actions catholiques belges et

italiennes. Ils participent à la formation de la JUC (Jeunesse Universitaire Catholique)

et dans une moindre mesure de la JOC (Jeunesse Ouvrière Catholique).31

De nombreux philosophes et théologiens soutiennent ces mouvements, expression

d'un catholicisme social naissant. Jacques Maritain en fait partie ainsi que
de nombreux dominicains français comme les pères Congar, Chenu ou Lebret.

A la fin des années 1940, les Dominicains de Sào Paulo font venir au Brésil le

P. Lebret, économiste dominicain français qui a fondé Économie et Humanisme
en 1941. Économie et Humanisme est à la fois un centre de recherche et le titre
d'une revue. Le P. Lebret cherche à développer la doctrine sociale de l'Église en

utilisant les outils des sciences humaines (notamment la démographie et la statistique)

afin de favoriser un développement économique plus égalitaire, plus
«humain». Il vient pour la première fois au Brésil en 1947 invité par le père dominicain

Romeu Dale; ils s'étaient rencontrés en 1941 à St Maximin quand le P. Dale

faisait ses études. Le P. Lebret donne des conférences au Brésil et influence
notablement la JUC. Le P. Dale, aumônier général de la JUC de Rio de Janeiro de

1949 à 1961, a d'ailleurs lancé les «Équipes d'économie humaine». Le P. Dale

présente le P. Lebret à Alceu Amoroso Lima. Ce dernier, délégué du Brésil lors
de la création de l'OCDA (Organización Demócrata Cristiana de America) à

Montevideo en 1947, lit un texte du P. Lebret lors de cette conférence. Les idées

du P. Lebret se sont bien diffusées au Brésil et dans d'autres pays d'Amérique
latine où il fait de nombreux voyages et participe à divers projets de développement.

Pourtant, une partie de l'Église et des élites catholiques sont critiques à

son égard et lui reprochent ses «penchants marxistes». Ces critiques ont parfois
nui aux missionnaires dominicains, leur amitié avec le P. Lebret leur attirant des

ennemis au sein de la hiérarchie catholique brésilienne.

L'exemple des liens entre Jacques Maritain, le P. Lebret, les missionnaires
dominicains et le Brésil met en évidence le rôle de transmetteurs joué par les

Dominicains dans les dynamiques d'élaboration du catholicisme social au Brésil. Ils

Açào Católica Brasileira, elle est composée de cinq organisations: la JAC (Juventude Agrària

Católica) réuni des jeunes du milieu rural, la JEC (Juventude Estudantil Católica) réunie
des jeunes de l'enseignement secondaire, la JOC (Juventude Operâria Católica) réunie des

jeunes ouvriers, la JUC (Juventude Universitaria Católica) réunie des jeunes étudiants de

l'enseignement supérieur et la JIC (Juventude Independente Católica) réunie des jeunes qui
ne font pas partie des différentes catégorie représentées dans les autres organisations.
Les organisations d'actions catholiques sont nées en Europe dans les années 1920, ce sont
des mouvements très divers qui regroupent des laïcs par catégories socio-professionnelles,
d'âges ou de sexes. Leur but est de promouvoir la diffusion de la doctrine sociale de l'Eglise

par l'action des chrétiens dans la société.



286 Claire Pic

montrent aussi l'intégration de ces derniers dans l'Église et la société brésilienne,
leur inscription dans le débat intellectuel permettant une brasilianisation profonde

de la mission qui aboutit en 1952 à la création de la province dominicaine
brésilienne Saint Thomas d'Aquin. Ils participent à la diffusion des idées et des

expériences développées alors dans les milieux dominicains français et jouent un
rôle de passeurs entre les réseaux intellectuels catholiques d'un bord à l'autre de

l'Atlantique.
Envisager la mission dominicaine à la lumière du thème «religion et politique»,

permet de mettre en évidence les évolutions de l'Église catholique brésilienne de la

fin du XIXe siècle et de la première moitié du XXe siècle. Le rôle tenu par les

Dominicains dans la romanisation et l'encadrement des populations du Goiâs. puis
leur participation à l'élaboration du catholicisme social brésilien sont révélateurs
des tensions et ajustements à l'œuvre entre l'Église et l'État au Brésil et du rôle

joué par les congrégations religieuses etiropéennes dans ces relations.
Plus largement, l'étude de cette mission permet d'intenoger les transformations

de l'Église catholique face à la «modernité» politique en nous anêtant sur le cas

brésilien: les missionnaires sont des agents de la romanisation. politique qui est une

adaptation de l'Église catholique aux nouvelles réalités politiques. Ils participent
aux évolutions du catholicisme brésilien en formant le clergé et en luttant contre le

catholicisme populaire et traditionnel. Dans la dernière partie de la mission, ils

prennent part à l'élaboration du catholicisme social brésilien et à l'évolution de la

place de l'Église catholique dans la société.

Cette analyse pennet également une ouverture sur le concept de modernité et les

paradoxes existant dans l'utilisation de ce concept.36 D'un côté, la «modernité»
politique s'accompagne d'une sécularisation de la société qui est. dans un premier

temps, rejetée par la papauté (le Syllabus étant l'expression la plus forte de ce

rejet). D'un autre côté, la nécessaire adaptation de l'Eglise catholique à ce nouvel
ordre politique passe par la romanisation au XIXe siècle puis par l'élaboration du

catholicisme social au XXe siècle. Catholicisme social, souvent perçu comme une

réponse de l'Église catholique face à sa perte de pouvoir politique, donc une
adaptation au «monde moderne» et aux transformations des relations entre sociétés,

religions et politiques. Cette réponse peut aussi être définie comme une «modernisation»

de l'Église catholique. L'opposition religion/modernité, souvent utilisée dans

l'étude des évolutions sociétales et politiques des XIXe et XXe siècles, ne parait
donc pas totijours pertinente. En effet, les recompositions de la place de la religion
dans la politique et la société font également partie de la modernité ce qui met en

évidence certaines limites analytiques de cette opposition.

36 Les références sur le sujet sont si nombreuses que nous nous permettons ici de renvoyer à

l'article de Lionel Obadia. [«Religion(s) et modemité(s): Anciens débats, enjeux présents,
nouvelles perspectives», in Socio-anthropologie. N°I7-18. 2006. URL: (http: socio-anthropologie.

revues.org/index448.htmb] qui nous parait faire l'inventaire des principales
références et offrir une synthèse constructive des vicissitudes du concept de modernité, ainsi

que des ouvertures intéressantes pour de nouvelles réflexions.



Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952) 287

Les Dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952).
Enjeux et rôles politiques d'une mission
En 1881. les Dominicains de Toulouse partent en mission au Brésil. La mission se
déploie, dans un premier temps, dans le diocèse de Goiàs où les Dominicains participent à

la réforme du catholicisme brésilien. Parallèlement, ils prennent part aux politiques locales

de peuplement et d'encadrement des populations en s'investissant dans l'éducation et
la santé des habitants du Goiâs et dans l'évangélisation des Amérindiens. Dans un
deuxième temps, les Dominicains s'installent dans les grandes villes du sud du pays, intègrent
les réseaux intellectuels et participent à l'élaboration du catholicisme social brésilien. Les
rapports entre le religieux et le politique traversent l'étude de cette mission à différents
niveaux et nous permettent d'analyser le contexte politique du départ en mission, l'inscription

de la mission dominicaine dans la politique de romanisation de l'Église brésilienne et
son intégration dans les stratégies politiques locales, puis dans les cercles intellectuels
catholiques. Nous interrogeons donc dans cet article les différents processus politiques qui
ont permis la mise en œuvre de la mission dominicaine et sa progressive brasilianisation.

Romanisation catholicisme social - mission - Dominicains réseaux intellectuels -
Brésil-France - XIXe-XXe siècles

Die Dominikaner aus Toulouse in Brasilien (1881-1952).
Herausforderungen undpolitische Rolle einer Mission
1881 brachen Dominikaner aus Toulouse zur Mission nach Brasilien auf. Zuerst entwickelte
sich die Mission in der Diözese von Goiâs, wo die Dominikaner an der Reform des brasilianischen

Katholizismus mitwirkten. Parallel dazu nahmen sie an der lokalen Besiedelungspo-
litik teil und halfen bei der Betreuung der Bevölkerung, indem sie sich im Erziehungs- und
Gesundheitsbereich für die Einwohner von Goiâs engagierten sowie in der Evangelisierung
der Ureinwohner aktiv waren. In einer zweiten Phase installierten sich die Dominikaner in
den grossen Städten im Süden des Landes, integrierten die intellektuellen Netzwerke und
waren an der Ausarbeitung des brasilianischen Sozialkatholizismus beteiligt. Die Frage nach
dem Verhältnis von Religion und Politik durchzieht die Analyse dieser Mission auf
verschiedenen Ebenen; sie erlaubt es uns, den politischen Kontext des Aufbruchs in die Mission
ebenso wie die Selbsteinschreibung der Mission der Dominikaner in die Politik der Romani-
sierang der brasilianischen Kirche sowie ihr Sich-Einfügen in lokale politische Strategien
und in intellektuelle katholische Zirkel zu analysieren. Wir fragen also in vorliegendem Beitrag

nach den unterschiedlichen politischen Vorgängen, die es ermöglicht haben, dass sich
die Mission entfaltete und sich sodann allmählich «brasilianisierte».

Romanisierung Sozialkatholizismus Mission - Dominikaner - intellektuelle Netzwerke

- Brasilien-Frankreich - 19./20. Jahrhundert.

/ Domenicani di Tolosa in Brasile (1881-1952).
Sfide e ruoli politici di una missione
Nel 1881, i Domenicani di Tolosa partono in missione per il Brasile. In un primo tempo,
la missione si svolge nella diocesi di Goiâs, dove i Dominicani partecipano alla riforma
del cattolicesimo brasiliano. Contemporaneamente prendono parte alle politiche locali di
popolamento e d'inquadramento della popolazione, investendo nell'educazione e nella
salute degli abitanti di Goiâs e nell'evangelizzazione degli amerindi. In un secondo tempo, i

Domenicani s'installano nelle grandi città del Sud del paese, integrano i circoli d'intellettuali
e partecipano all'elaborazione del cattolicesimo sociale brasiliano. I rapporti tra

religione e politica attraversano le ricerche su questa missione a diversi livelli e ci permettono
di analizzare il contesto politico in cui parte la missione, l'iscrizione della missione
domenicana nella politica di romanizzazione della Chiesa brasiliana e la sua integrazione nelle
strategie politiche locali e nelle cerchie intellettuali cattoliche. Questo articolo interroga
dunque i diversi processi politici che hanno consentito la realizzazione della missione
domenicana e la sua progressiva brasilianizzazione.

Romanizzazione cattolicesimo sociale missione - Domenicani - circoli intellettuali -
Brasile Francia XIX e XX secolo.



288 Claire Pic

The Dominicans of Toulouse in Brazil (1881 1952).
The political roles ofa mission

In 1881, the Dominicans of Toulouse set off to establish a mission in Brazil. The mission
was set up in the Diocese of Goias where the Dominicans participated in the reform of
Brazilian Catholicism. At the same time, they took part in local population politics, devoting

themselves to the education and health of the inhabitants of Goias and the evangelisation

of the Amerindians. Thereafter, the Dominicans moved to the cities in the south of
the country, joining intellectual circles and participating in the development of Brazilian
Social Catholicism. At various levels, relationships between the religious and the political
permeate the study of this mission and enable an analysis of the political context at the
time the mission began, the role of the Dominican mission in the politics of the Roma-
nization of the Brazilian church and the integration of the mission into local political
strategies, and subsequently into Catholic intellectual circles. In this article we thus investigate

the various political processes which permitted the realization of the Dominican
mission and its progressive Brazilianisation
Romanization Social Catholicism - mission Dominicans intellectual networks
Brazil France - XIXlĥiii.

Claire Pic, Doctorante (4e année, 2012-2013), Université Toulouse II, laboratoire: FRA-
MESPA.


	Les dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952) : enjeux et rôles politiques d'une mission

