
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Konserven im Mittelalter : eine Untersuchung anhand der neun
Schweizer Zisterzienserabteien

Autor: Gassmann, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konversen im Mittelalter. Eine Untersuchung anhand der

neun Schweizer Zisterzienserabteien

Guido Gassmann

Die Konversen geniessen in der Tradition der benediktinischen Orden hinsichtlich

ihrer Spiritualität ein hohes Ansehen. Bereits aus der Frühzeit des

Zisterzienserordens hören wir von Konversen, die im Ruf der Heiligkeit standen.' Dass

diesen Brüdern eine vorbildliche Frömmigkeit und ebensolche Lebensweise

nachgesagt werden, erfuhr bis heute keinen Abbruch." Konversen gehören innerhalb

der Kirche zum Stand der Laien. Bis zum zweiten Vatikanischen Konzil
(1962-65) wurde in allen Orden eine klare Trennung zwischen Laienbrüdern und

Mönchen gezogen. Dennoch lebten sie in beispielhafter Weise nach den Idealen,
die sich an der Regel des Mönchsvaters Benedikt orientieren. Der vorliegende
Artikel nimmt Bezug auf die Dissertation des Verfassers und wiedergibt die

Ergebnisse auf knappe und systematische Weise.3

Thematische Einordnung innerhalb des Untersuchungsraums der Schweiz

Das Institut der Konversen bzw. Laienbrüder entwickelte sich innerhalb der

Reformorden des 11. und 12. Jahrluinderts, als sich neben den Mönchen eine

zweite innerklösterliche Gruppe von Laien bildete, die nicht Mönche waren und

1

Zeugnisse davon geben die Berichte des Konrad von Eberbach (t 1221) und Caesarius von
Heisterbach (ca. 1180-1240). Siehe: Heinz Piesik (Hg.). Exordium Magnum Cisterciense
oder: Bericht vom Anfang des Zisterzienserordens, 2 Teile (Quellen und Studien zur
Zisterzienserliteratur 3,5), Langwaden 2000/2002; Caesarius v. Fleisterbach, Dialogus Mira-
culorum Dialog über die Wunder. Eingeleitet von Horst Schneider, übersetzt u. kommentiert

von Nikolaus Nösges u.a. (Fontes Christiani 86/1-5), Freiburg 2009.
Genannt sei hier der Einsiedler Laienbruder Meinrad Eugster, der seit seinem Tod um 1925
als Heiliger verehrt wird.
Die Dissertation unter dem Titel «Konversen im Mittelalter - Eine Untersuchung anhand
der neun Schweizer Zisterzienserabteien» wurde im Juni 2012 eingereicht und am 9.

November desselben Jahres erfolgreich verteidigt. Als Gutachter füngierten Prof. Dr. Dr.
Mariano Delgado und Prof. Dr. Hans-Joachim Schmidt (beide Universität Freiburg i. Ue.).
Sie wird voraussichtlich im Herbst 2013 im LIT-Verlag erscheinen.

SZRKG, 107(2013), 255-268



256 Guido Gassmann

deren Alltag mehr mit Arbeit als mit Gebet und Kontemplation ausgefüllt war.4

Statt dem lateinischen Offizium bestanden ihre Hören ausschliesslich aus jenen
Gebeten, die damals den Laien allgemein vertraut waren. Der Aufschwung des

Laienbrüderinstituts gründete u.a. in der Absicht der damaligen monastischen

Erneuerung, eine Eigenwirtschaft aufzubauen, die auf eine möglichst autarke
materielle Versorgung des Klosters abzielte, wie es bereits die frühesten Quellen
der zisterziensischen Bewegung unmissverständlich propagieren.3

Im Dissertationsprojekt wurde der Fokus auf jene Zisterzienserabteien
gerichtet, die innerhalb des Gebiets der heutigen Schweiz gegründet wurden. Durch
die Auswertung des vorhandenen Quellenmaterials wurde versucht, die
Lebensverhältnisse der Konversen und die Ausformung des Konverseninstituts in den
Männerabteien der Schweiz zu rekonstruieren.

Methodisch und hinsichtlich der Quellenart können in der Literatur über
Zisterzienserkonversen zwei Zugänge unterschieden werden. Der erste liegt im
Studium der ordensinternen normativen Texte des 12. und 13. Jahrhunderts
betreffend die Konversen und deren Erwähnung in den Werken von literarisch
tätigen Ordensangehörigen. Vorrangig sind hier die Usus Conversorum. die
Exordien. die Generalkapitelsstatuten und die Gebräuchebücher der Mönche zu

nennen. Dank neueren Ausgaben dieser Quellen und dank Studien über die
Anfänge des Ordens ist dieser Bereich heute recht gut erforscht.6

Der zweite Zugang besteht in der Lokalhistorie, die sich einem einzelnen
Kloster zuwendet und die wirtschaftlichen sowie sozialen Verhältnisse im Kloster

und dessen Einflussbereich darlegt. Hier besteht das Quellematerial weitgehend

aus Urkunden. Nekrologien und Jahrzeitbüchem. Im Unterschied zu bisherigen

Forschlingsbeiträgen wurde in dieser Untersuchung das Thema des

Zisterzienserkonversen erstmals basierend auf lokalen Quellen der jeweiligen Klöster
erarbeitet. Allerdings ist die Forschungslage der einzelnen Klöster abgesehen

Kassius Hallinger. Woher kommen die Laienbrüder?, in: Analecta Sacri Ordinis Cistercien-
sis. 12(1956), 24-38. 96.
Exordium Parviim. Kap. 15.11-12. in: Hildegard Brem Alberich M. Altcnnatt (Hg.).
Einmütig in der Liebe: Die frühesten Quellentexte von Citeaux (Quellen und Studien zur
Zisterzienserliteratur 1). Langwaden "1998. 59 95. hier 89: Michael Toepfer. Die Konversen

der Zisterzienser: Untersuchungen über ihren Beitrag zur mittelalterlichen Blüte des
Ordens (Berliner historische Studien 10: Ordensstudien 4). Berlin 1983. 27-30.
Usus Conversorum: Chrysogonus Waddell (Hg.). Cistercian Lay Brothers: Twelfth-Century
Usages with related Texts (Studia et Documenta 10). Citeaux 2000. Oder: Usus Converso-
nim. in: Hildegard Brem Alberich M. Altermatt (Hg.). Neuerung und Erneuerung: Wichtige
Quellentexte aus der Geschichte des Zisterzienserordens vom 12. bis 17. Jahrhundert (Quellen

und Studien zur Zisterzienserliteratur 6). Langwaden 2003. 22-61. Exordium Magnum:
Heinz Piesik (Flg.). Exordium Magnum Cisterciense oder: Bericht vom Anfang des
Zisterzienserordens. 2 Teile (Quellen und Studien zur Zisterzienserliteratur 3.5), Langwaden
2000/2002. Generalkapitelsstatuten: Joseph-Marie Canivez (Hg.). Statuta Capitulorum Gc-
ncralium Ordinis Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1786. 8 Bände (Bibliothèque de la
Revue d'FIistoire ecclésiastique 9-14 B). Louvain 1933 41. Oder: Chrysogonus Waddell.
Twelfth-Century Statutes from the Cistercian General Chapter (Studia et Documenta 12).
Cìteaux 2002. Dialogus miraculorum: Caesarius v. Heisterbach. Dialogus Miraculorum
(wie .'Xnm. 1).



Konversen im Mittelalter 257

von St. Urban und Hauterive recht dürftig, was sich folglich in der Ausführung
des Dissertationsprojekts als erschwerend herausstellte. Die aus der Lokalhistorie
resultierenden Erkenntnisse wurden anschliessend mit jenen der Ordensgeschichte

verglichen und zu einer Synthese verbunden.
Methodisch bestand der primäre Schritt darin, alle in den Quellen überlieferten

Konversennamen mit ihren attributiven Zusätzen ausfindig zu machen. Die
anschliessende Auswertung erfolgte gemäss dem thematischen Raster dieses

Forschungsprojekts: Rekrutierung, Tätigkeitsfelder der Konversen, Stellung und

spirituelles Leben.

Rekrutierung

Die Konversen kamen aus allen sozialen Schichten. Allerdings ist davon
auszugehen, dass bei den Konversen die Mehrheit aus den armen und niederen
Gesellschaftskreisen stammte, während im Mönchstand das Moment des Adels und des

vermögenden städtischen Bürgertums vorherrschte.7 Durch das Konverseninsti-
tut erhalten wir so zum ersten Mal einen Einblick in die Ausformung religiöser
Bewegungen von Personen jener Schichten, die bis anhin kaum schriftlich in
Erscheinung treten.

Auffallend ist eine relativ hohe Zahl von Konversen aus der Oberschicht, die

erst im fortgeschrittenen Alter das Konversenkleid nahm. Das Wissen und das

Beziehungsnetz, das solche Personen mit ins Kloster brachten, wussten die
Zisterzienser für ihre politischen und wirtschaftlichen Interessen durchaus zu nutzen.1*

Die Gründe für die Konverseneintritte sind vielschichtig. Die Folgen von
wirtschaftlichen, politischen und sozialen Veränderungen sowie die Erfüllung
von religiösen Bedürfnissen waren ausschlaggebend für eine «conversio».9 Meh-

Vgl. Klaus Schreiner. Zisterziensisches Mönchtum und soziale Umwelt: Wirtschaftlicher
und sozialer Strukturwandel in hoch- und spätmittelalterlichen Zisterzienserkonventen, in:
Kaspar Elm (Hg.). Die Zisterzienser: Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit.
Ergänzungsband. Köln 1982, 79-135. hier 97. Nach Louis Lekai ist das Generalkapitelsstatut
von 1188 bezeichnend, das den adligen Eintretenden einzig den Mönchsstand vorsieht. Vgl.
Louis J. Lekai, The Cistercians: Ideals and Reality, Kent 1977, 340. Hans Wiswe spricht
von einem Knechtverhältnis. Vgl. Hans Wiswe, Grangien niedersächsischer Zisterzienserklöster

(Sonderdruck aus: Braunschweigisches Jahrbuch 34). Braunschweig 1953. 92.

Vgl. Schreiner, Mönchtum (wie Anm. 7), 97.
Vgl. Christian Mossig. Verfassung des Zisterzienserordens und Organisation der
Einzelklöster, in: Kaspar Elm Paul Joerissen/Flerrmann-Joseph Roth (Hg.). Die Zisterzienser:
Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit 1. Bonn 1980. 115-124. hier 122; vgl.
Wiswe, Grangien (wie Anm. 7). 95; vgl. Peter Dinzelbachcr. Europa im Hochmittelalter
1050-1250: Eine Kultur- und Mentalitätsgeschichte. Darmstadt 2003, 88f; vgl. Werner
Rösener. Grangienwirtschaft und Gnindbesitzorganisation südwestdeutscher Zisterzienserklöster

vom 12. bis 14. Jahrhundert, in: Kasper Elm (Hg.). Die Zisterzienser: Ordensleben
zwischen Ideal und Wirklichkeit. Ergänzungsband. Köln 1982, 137-164. hier 152; vgl.
Peter Rücken. Zisterzienser und Landesausbau, in: Franz J. Feiten Werner Rösener (Hg.).
Norm und Realität: Kontinuität und Wandel der Zisterzienser im Mittelalter (Vita regularis:
Ordnungen und Deutungen religiösen Lebens im Mittelalter 42). Berlin 2009. 97-116, hier
106: vgl. Werner Rösener. Bauernlegen durch klösterliche Grundherren im Hochmittelalter.



258 Guido Gassmann

rere Beispiele von Konversen konnten aufgezeigt werden, die Vorbesitzer oder

Lehnbauer eines Grundstücks waren, das mit ihrem Eintritt in den Besitz des

Klosters kam. Die Frage ist, welche Faktoren diese Bauern zu diesem Schritt
verleiteten. Forschungen von Werner Rösener erhärten die Vermutung, dass

diese nicht selten durch eine nachteilige wirtschaftliche Lind politische Situation

gezwungen waren."
Klöster waren für damalige Menschen lukrative Institutionen in der Heilsvorsorge.

Als Ordensmitglieder war ihnen das Gebet ihrer Mitbrüder über den Tod
hinaus gewiss." Im Kleid eines Konversen begraben zu werden, bedeutete für
den damaligen Menschen, dass er getrost zum jüngsten Gericht schreiten
konnte.12 Vennögende Adlige wandten für ihre Aufnahme in den Orden und für
die Abhaltung von Totenmessen hohe finanzielle Mittel auf.13 Einzelne Konversen

sind bekannt, die sich quasi im Kloster einkauften, um dort den Lebensabend

verbringen zu können oder im Falle einer Krankheit versorgt zu sein.14 Somit ist
das Konverseninstitut eine Art Vorläufer des ab dem 14. Jahrhundert aufkommenden

Brauchs der Einpfründung von wohlhabenden Personen.

Nähere Angaben über die zahlenmässige Grösse der Konversengemeinschaf-
ten der untersuchten Klöster konnten keine gemacht werden. Wahrscheinlich
zählten sie zwischen 10 und 30 Mitbrüder.'"'' Die bedeutendste Abtei war ohne

in: Zeitschrift für Agrargeschichte und Agrarsoziologie (ZAA), 27/1 (1979). 60-93, hier
75-80.
Vgl. Rösener, Bauemiegen (wie Anm. 9), 80.

Vgl. Capitula, Kap. 20, in: Brem/Altermatt, Einmütig in der Liebe (wie Anm. 5), 55: «...
fratres et participes nostrorum tarn spiritual ium quam temporalium bonorum aeque ut
monachos habemus.» Vgl. Exordium Parvum 15,11 (wie Anm. 5): «Tuncque diffinierunt se

conuersos laicos barbatos licentia episcopi sui suscepturos. eosque in uita et morte, excepto
monachatu...».
Arnold Angenendt. Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt 1997, 673.
Gemäss den Ausfühmngen von Angenendt galt das Mönchsgewand im Mittelalter als Bussgewand

bzw. «Heiligkeitshülle, die den Sünder verdeckte» und ihn zum Heiligen werden
liess.
In einigen Fällen ist bekannt (beispielsweise bei den Flerren von Ependes und Marly), dass

Bauern der «conversio» ihrer Herren folgten und mit ihnen ins Kloster eintraten. Vgl. Ernst
Tremp (Hg.), Liber donationum Altaeripae (Mémoires et documents publiés par la Société
d'histoire de la Suisse romande 111/15), Lausanne 1984, Nr. 105, Nr. 139 und Nr. 283. Es

scheint nicht abwegig anzunehmen, dass sich der damalige Mensch aus der ärmeren Schicht
mit dem geistigen Zentrum seiner Herren verbunden fühlte und so einen (wenn auch
geringeren) Anteil an der Hcilsvorsorge derselben erhoffte.
Nicht wenige Konversen sind bekannt, die verheiratet waren und im Kloster den Lebensabend

verbrachten. Einzelne Konversen können bereits vor der «conversio» eine (jahrelange)

Präsenz in der urkundlichen Überlieferung aufweisen. So ist der Frienisberger
Konverse Heinrich von Seedorf von 1250 bis Mai 1284 als Berner Bürger nachweisbar. In einer
Urkunde vom 4. Juni 1284 wird er bereits als verstorbener Laienbruder von Frienisberg
bezeichnet. Heinrich hat demnach bloss wenige Wochen als Konverse in Frienisberg gelebt.
FRB 3, Nr. 390 (Fontes Rerum Bernensium: Berns Geschichtsquellen. 10 Bde. und 1

Registerband, Bern 1883-1956).
Vgl. Ernst Tremp, Mönche als Pioniere: Die Zisterzienser im Mittelalter (Schweizer
Pioniere der Wirtschaft und Technik 65), Meilen "2002, 34; vgl. Kathrin Tremp-Utz. Bonmont.
in: Helvetia Sacra III'3, Teil 1, 87-127. hier 102; vgl. Isabelle Bissegger-Garin, Montheron,
in: Helvetia Sacra III/3, Teil 1, 312-340, hier 313; vgl. dies., Hautcrêt, in: Helvetia Sacra

III/3, Teil 1, 142-175, hier 148; vgl. Magdalen Bless-Grabher, Kappel, in: Helvetia Sacra



Konversen im Mittelalter 259

Zweifel Lucelle mit schätzungsweise rund sechzig Konversen in der Blütezeit
des Instituts. Das Zahlenverhältnis zwischen der Gruppe der Konversen und

jener der Mönche dürfte in unseren Klöstern ausgeglichen gewesen sein.17 In den

burgundischen Klöstern nahmen die Konverseneintritte nach 1250 markant ab,

während sich dieser Rückgang in den übrigen Klöstern erst rund vierzig bis fünfzig

Jahre später abzeichnete. Das Fehlen von genügend Neueintritten in den

Jahrzehnten um 1300 ging mit der sich verändernden wirtschaftlichen Situation,
dem Aufkommen neuer religiösen Bewegungen (Bettelorden) und dem
allgemeinen Rückgang der Bevölkerung durch die Pestwellen einher.IS

Der Verlust der zahlenmässigen Stärke der Konversen darf aber nicht darüber

hinwegtäuschen, dass sie noch im 14. Jahrhundert in allen Klöstern der alemannischen

Schweiz (inkl. Lucelle) immer noch bedeutende Ämter im Kloster ausüben

konnten.19 Der Niedergang des Konverseninstituts wirkte sich demnach nicht
auf die Stellung und Disziplin der Konversen aus. In allen Klöstern dauerte das

Institut in beschränktem Rahmen bis zu deren Aufhebung fort."0

Tätigkeitsfelder

Die Ausrichtung der Zisterzienser auf die Eigenwirtschaft mit einem umfassenden

System von Grangien und Stadthöfen für den Absatz der landwirtschaftlichen
Produktion machte die Konversen - da sie nicht an die Klausur gebunden waren -
von Beginn an zu Trägern der zisterziensischen Wirtschaft."' Alle möglichen
Konversenberufe aufzuzählen, stellte sich als ein aussichtloses Unterfangen heraus,
da sich jedes Kloster in seiner eigenen Weise auf die verschiedenen

Wirtschaftszweige konzentrierte und sich den verändernden Umständen immer
wieder neu anpassen musste. Erschwerend kommt hinzu, dass die Überliefe-

rungslage von Kloster zu Kloster unterschiedlich ist. Es gilt zu beachten, dass im
12. Jahrhundert noch weitgehend auf die Nennung von Berufsbezeichnungen
verzichtet wurde. Ausgenommen sind lediglich die Grangienmeister.

111/3. Teil 1, 246-189, hier 250; vgl. Ernst Tremp, Die Wirtschaftsverfassung des Klosters
Hauterive im 12. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Wirtschaftsgeschichte des Uechtlandes, 2

Bde., Fribourg 1975, hier Bd.l. 92f.
Vgl. Tremp. Pioniere (wie Anm. 15), 20; vgl. André Chèvre, Lucelle, in: Helvetia Sacra

III/3, Teil 1, 290-311, hier 290f; vgl. Gérard Munch, Economie et patrimoine d'un
monastère cistercien, Lucclle aux Xlle. Xllle et XlVe siècles, 5 Tomes. Strasbourg 2010, hier
Bd.1/1,57.
Vgl. Tremp. Pioniere (wie Anm. 15). 34; vgl. David H. Williams. The Cistercians in the

Early Middle .'Vges, Leominster 1998, 82f: vgl. Toepfer, Konversen (wie Anm. 5), 53, 182.

Vgl. ebd.. 60: vgl. Lekai. Cistercians (wie Anm. 7), lOOf; vgl. Rösener. Grangienwirtschaft
(wie Anm. 9), 153 156.

In Lucelle, St. Urban und Frienisberg sind noch im 14. Jahrhundert Konversen als
Grangienmeister und Zinsmeister nachweisbar.
In Hauterive. das im Jahr 1939 nach der Aufhebung von 1848 wieder besiedelt wurde, lebt
heute noch eine beachtliche Zahl von Laienbrüdern.
Vgl. Werner Rösener. Agrarwirtschaft. Agrarverfassung und ländliche Gesellschaft im
Mittelalter (Enzyklopädie Deutscher Geschichte 13). München 1992, 94: vgl. Toepfer,
Konversen (wie Anm. 5). 183.



260 Guido Gassmann

Die Grangienmeister leiteten die Organisation der Arbeitsabläufe und waren
die Vorgesetzten des Grangienpersonals, welches aus Konversen und Lohnarbeitern

bestand."" In der Organisationsstruktur eines Klosters unterstand er dem
Cellerar, dem er über Ausgaben und Einnahmen Rechenschaft schuldig war."
Ebenso sorgte er sich um das spirituelle Leben auf der Grangie und stand den

gemeinsamen Gebetszeiten am Morgen Lind Abend vor." Die Leistungsfähigkeit
einer Grangie hing wesentlich von den Fähigkeiten des Grangienmeisters ab."'

Es verwundert, dass von Frienisberg, Montheron, Kappel und Wettingen kein
einziger Beleg eines Grangienmeisters vorzufinden ist, obwohl dieser Beruf zu
den wichtigsten Konversentätigkeiten zählte. Dieser Umstand kann bei Montheron

Lind Frienisberg damit erklärt werden, dass sie aufgrund beschränkter materieller

Möglichkeiten nie ein umfassendes Grangiensystem aufbauen konnten.

Spätere Gründungen wie Kappel und Wettingen setzten schon von Beginn an auf
Zinswirtschaft. In diesen Klöstern traten die Konversen eher als Handwerker
oder Kaufmänner in Erscheinung.

Anschaulich konnte anhand von Beispielen in Lucelle gezeigt werden, dass

sich das Grangienmeisteramt zu einer Zinseinnahmestelle umwandeln konnte."6

Ein solcher Grangienmeister ist vom eigentlichen Zinsmeister des Klosters zu
unterscheiden. Dieser gehörte nämlich zum Leitungsgremium der Klosterwirtschaft

und lebte (im Gegensatz zum Grangienmeister) in der Abtei selber."'
Konversen als Zinsmeister treten so dann auch ausschliesslich in der näheren Umgebung

der Abtei in Erscheinung.
Neue Erkenntnisse konnten in dieser Untersuchung in der Wirtschaftsorganisation

der Klöster gewonnen werden. So lässt sich verschiedentlich feststellen,
dass in den Urkunden vonangig jene Konversen auftauchen, die in Höfen oder
Aussenstellen tätig waren, welche weit entfernt von der Abtei lagen und damit
eher ausserhalb des Einflussbereichs der Klosterleitung standen."' Diese Eigen-

Capitula (wie Anm. 11). Kap. 15. 51: «Ad haec exercenda nutricnda, conservanda seu prope
seu longe grangias habere possumus per conversos custodiendas et procurandas.» Wiswe,
Grangien (wie Anm. 7), 73'88; vgl. Reinhard Schneider. Vom Klosterhaushalt zum Stadt-
und Staatshaushalt: Der zisterziensische Beitrag (Monographien zur Geschichte des Mittelalters

38). Stuttgart 1994. 97.
3

Der Abt hatte die Grangien dem Cellerar zu unterstellen. Vgl. Instituta Generalis Capituli
apud Cistercium Kap. 70, in: Brem Altermatt, Einmütig in der Liebe (wie Anm. 5), 117
175: «Prohibemus ne quis abbaas grangias suas uel aliquam earum alicui monacho commutât

nisi cellario...».
Vgl. Usus Conversorum (wie Anm. 6), Kap.l; vgl. Guido Gassmann. Die Konversen der
Zisterzienser in den Anfängen des Ordens (Patrium Cisterciense: Quellen und
Untersuchungen zum zisterziensischen Erbe), Mainz 2011, 64.

' Vgl. Wiswe, Grangien (wie Anm. 7), 73, 88.
Dies war bei den Grangienmeistern von Erbenheim, Steinbach und Bürlingen der Fall.
So schrieb es die Wirtschaftsordnung von Savigny (13. Jahrhundert) vor, welche innerhalb
des Ordens eine breite Rezeption erfuhr. Vgl. Bruno Griesscr (Hg.), Die Wirtschaftsordnung

des Abtes Stephan Lexinton für das Kloster Savigny (1230). in: Cistercienser Chronik.
58(1951), 13-28, hier Kap. 4, 16.

Die Urkunden der Klöster Bonmont (Grangie Bougy), Hautcrêt (Granigc Novalies, Bouloz
und Peney) und Hauterive (Grangie Lussy) nennen nur Meister entfernterer Grangien. Ahn-



Konversen im Mittelalter 261

schaft brachte für die betreffenden Meister offensichtlich eine höhere Selbstständigkeit

und Eigenverantwortung mit sich. Damit die Betriebsführung und die
klösterliche Lebensweise auf den Grangien gewährleistet werden konnte,
bedurfte es ohne Zweifel geeigneter Persönlichkeiten.

Was die Kompetenz der Granigenmeister betrifft, ist zu beobachten, dass sie

ab Mitte des 13. Jahrhunderts an Selbstständigkeit gewannen, da sie vermehrt in

eigener Regie Rechtsgeschäfte für die Abtei abwickelten. Allerdings ist davon

auszugehen, dass sie schon immer kleinere nicht verbriefte Kaufgeschäfte
selbständig tätigten, wie dies bei Manerius von Bouloz der Fall war, welcher um die

Mitte des 12. Jahrhunderts den Ausbau seiner Grangie vorantrieb.29

Eine Grangie war meist in mehrere Produktionszweige aufgeteilt, die wiederum

unter der Leitung eines Konversen standen. Nachgewiesene Beispiele sind

jene Konversen, welche die Viehzucht überwachten30, ein Handwerk ausübten31

oder den Gästebetrieb"" führten.
Ein bedeutender Landwirtschaftssektor war der Anbau von Wein, welcher

nicht selten im Betrieb einer Grangie integriert war. Oft errichteten die Zisterzienser

auf ihren Weindomänen Mühlen und Handwerksbetriebe oder sie behielten

einige Flächen für den Ackerbau oder Viehbetrieb vor.
Die Leitung von Weinbetrieben unterstand ebenfalls den Konversen. Ihre

Erkennbarkeit in den Quellen ist nur dadurch gewährleistet, dass sie im Kontext
von Weingütern auftreten. Eine Berufsbezeichnung für die Winzer fehlt durchwegs

in unserem Untersuchungsraum.

lieh ist die Situation in Lucelle: Nur vereinzelt treten die Meister näherer Besitzungen in

Erscheinung, während die Meister von Erbenheim, Bürlingen, Steinbach und Attenschwiller
eine hohe Präsenz in den Quellen aufweisen.
Vgl. Alexandre Pahud/Bernadette Perreaud/Jean-Luc Rouiller (Flg.), Le cartulaire de L'ab-
baye cistercienne de Flautcrêt (fin Xlle siècle) (Cahiers Lausannois d'histoire médiévale
29), Lausanne 2001. Nr. 36, Nr. 45, Nr. 48, Nr. 49, Nr. 51, Nr. 52 und Nr. 53. Der begüterte
Notker von Bouloz (wohl aus dem Ministerialadel) liess überdies im Zuge dieser Schenkungen

seinen Sohn im Kloster als Konversen aufnehmen. Vgl. Bissegger-Gann. Hautcrêt (wie
Anm. 15), 143.

Konversen, welche als Hirten fungierten oder die Viehhaltung überwachten, sind explizit in
Hautcrêt und St. Urban nachgewiesen. Vgl. Archives cantonales vaudoises à Lausanne,
CVIII b 314, b 318; vgl. Pahud u.a., Cart. Hautcrêt (wie Anm. 29), Nr. 36, Nr. 51; vgl.
AVLausanne, Montheron, Nr. 37; Justin Gumy (Hg.), Regeste de l'abbaye de Hauterive de
l'Ordre de Cîteaux depuis sa fondation en 1138 jusqu'à la fin du règne de l'abbé d'Affry
1449, Fribourg 1923. Nr. 559; vgl. Traugott Schiess Bruno Meyer (Hg.), Quellenwerk zur
Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Abt.I/1, Aarau 1933, Nr. 1223.
Ein Weber lebte um 1318 in St. Sylvestre (Hauterive): Vgl. Gumy, Hauterive (wie Anm.
30), Nr. 1020; vgl. Romain Pittet, L'abbaye d'Hauterive au Moyen Age (Archives de la
Société d'Histoire du Canton de Fribourg [ASHF] 13), Fribourg 1934, 151.
In Bonmont (Grangie Bougy) war Ende des 12. Jahrhunderts der Konverse Martin
Gastmeister bei einem Rechtsgeschäft zugegen. Vgl. Basilius Hidber (Hg.), Diplomata helvetica
varia, Bern 1873, Nr. 41. Auf der Grangie Novalies des Klosters Hautcrêt ist im Jahr 1179
der Gastmeister Thecelinus bei einer Güterschenkung als Zeuge erwähnt. Vgl. Pahud u.a.,
Cart. Hautcrêt (wie Anm. 29). Nr. 100.



262 Guido Gassmann

Die für den Absatz bestimmten Niederlassungen in den Städten (Stadthöfe)
wurden ebenfalls von Konversen betreut. Die Quellen nennen sie bis um die
Mitte des 13. Jahrhunderts «mercatores», womit wir schliessen können, dass

solche Konversen an verschiedenen Marktorten anzutreffen waren. Erst als das

permanente Wohnen in den Stadthöfen üblich wurde, kommen Konversen als

Stadthofleiter in Frage.3"'

Die Stadthofleiter hatten neben ihrer Handelstätigkeit und der Konespondenz
mit den städtischen Führungsgremien ähnliche Funktionen wie die Grangienmeister.

Dazu gehörten die Fühmng des Hofpersonals und die Verwaltung der Güter,

die diesem Hof anhafteten.34 In einigen Stadthöfen bestanden Handwerksbetriebe

oder es wurde Wein gekeltert und gelagert. Die Rolle des Stadthofleiters
konnte zuweilen vom Meister einer umliegenden Grangie eingenommen werden.

Der autarke Wirtschaftsgedanke war auf Handwerksbetriebe angewiesen,
welche die Rohstoffe aus der Landwirtschaft verarbeiteten und die notwendigen
Gebrauchsgegenstände herstellten. Ein nicht unbedeutender Teil der Produktion
war zudem ftir den Absatz auf den Märkten bestimmt. Handwerkliche Einrichtungen

waren im Kloster selber und in einem bestimmten Grad auch in den
Aussenstationen wie Grangien, Stadthöfen oder Weinbergen vorhanden.

Die Verflechtung zwischen der Weidewirtschaft und den verarbeitenden
Handwerksbetrieben Weberei, Gerberei und Schusterei konnte in Hauterive, St.

Urban und Kappel aufgezeigt werden."'6

Im Generalkapitel von 1180 wurde der häufige Aufenthalt von Konversen in den Städten
bereits vorausgesetzt. Vgl. Joseph-Marie Canivez (Hg.), Statuta Capitulorum Generalium
Ordinis Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1786. 8 Bde. (Bibliothèque de la Revue
d'Histoire ecclésiastique 9-14 B). Louvain 1933-41 Nr. 1180. 13: «In domibus nostris et
villis ubi conversi morantur frequentius, non habitet femina, nec intret.»
Vgl. Schneider, Klosterhaushalt (wie Anm. 22), 114f; vgl. Toepfer. Konversen (wie Anm.
5), 186f.
Das eindrücklichste nachweisbare Beispiel dieses Untersuchungsraums sind die Grangien
nmd um die Stadt Sennheim. Der Konverse Heinrich Rölinger stieg vom Grangienmeister
von Erbenheim (1291) zum klösterlichen Prokurator (1395-1304) auf. Vgl. Archives
Départementales du Haut-Rhin à Colmar 1 OH 2/2 Nr. 14; 83.1; 102,4; 113.7: 117.1; 131.9; 135.3;
143.11. Heinrich von Steinbach und Heinrich dictus Jude waren Grangienmeister von Büdingen

und ebenfalls in Sennheim kaufmännisch tätig. Heinrich von Steinbach: Vgl. ADépllaut-
Rhin 10H 106; 136; 143.11; 147,4 und 152,3 Heinrich dictus Jude: Vgl. ADéplIaut-Rhin
10H 2/2, Nr. 21; 2/2 Nr. 22; 2/2 Nr. 30; 2/2 Nr. 36; 135.3; 136: 147.3 und 152.3.
Von Webern, die auf den klösterlichen Weidegebieten lebten, hören wir in Hauterive (St.
Sylvestre) und St. Urban (Wittenbach). Vgl. Franz Humi, Ein paar Schwerpunkte in der 650
jährigen Vergangenheit, in: Josef Bühlmann u.a.. Heiligkreuz im Entlebuch. Hasle 1994. 5

14, hier 8: vgl. Gumy, Hauterive (wie Anm. 30), Nr. 1020. Ein Konverse von St. Urban mit
der Namensinitiale FI. war der Meister der Schafhirten (magister opilio). Dass seine
Aufgabe in Korrespendenz mit der Lederverarbeitung stand, zeigt seine Erwähnung mit dem
Konversen «H. magister sutorum» im Jahr 1277. Vgl. Quellenvverk (wie Anm. 30). I 1. Nr.
1223. In Kappel zeigt die urkundliche Nennung eines Schusters zusammen mit dem Vestiar
im Jahr 1251 die Verbindung zwischen Schusterei und Gewandamt. Vgl. Commission der
Antiquarischen Gesellschaft in Zürich Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich. Bd.
2, Nr. 816; vgl. Quellenwerk (wie Anm. 30). Abt. I 1. Nr. 656.



Konversen im Mittelalter 263

Im Vergleich zu den Grangienmeistern und Kaufmännern sind die einzelnen
Handwerksberufe nur partiell überliefert. Je nach wirtschaftlicher Ausrichtung
konnte sich ein Handwerkerkonverse nach aussen eine hohe Bekanntheit
verschaffen. Beispielsweise war dies im 12. und 13. Jahrhundert in Hauterive der

Fall, als Konversen als Gerber und Bauhandwerker in Erscheinung traten.37

Bezüglich der Erwähnung von Konversen als Ausübende eines Handwerks ist
das Kloster Kappel klar hervorzuheben. Dies ist wohl auf die bescheidene

Ausformung der dortigen Grangienwirtschaft zurückzuführen. Stattdessen legte man
in Kappel einen hohen Wert auf die Prosperität der Handwerksbetriebe, die den

Konversen infolgedessen ein Ansehen einbrachten.

Stellung

Zum Stand der Laien gehörend bildeten die Konversen die Lintere Schicht unter
den Mönchen, die die geistige Elite eines Klosters waren. Von den Beratungen
im Kapitel und von der Abtwahl waren die Konversen ausgeschlossen.38 Obwohl
es den Konversen durch die Ordensverfassung verboten war zu lesen oder zu

schreiben, ist es falsch, die Konversen als ungebildet abzustufen. Innerhalb ihres

Tätigkeitsbereichs wiesen sie beachtliche Kompetenzen auf. Zur Erfüllung
bestimmter Aufgaben bedurfte es die Fähigkeiten des Lesens und Schreibens. Das

Proprium des Klerikers bzw. Mönchs bestand lediglich in der Kenntnis der
lateinischen Sprache und der heiligen Schrift, insbesondere der Psalmen.

Die Trennung zwischen den beiden innerklösterlichen Schichten fand ihren
Ausdruck in der architektonischen Gestaltung der Klosterbauten. Die Westpartie
der Kirche und der Westflügel waren der Lebensbereich der Konversen. Trotzdem

darf nicht von einer strikten Trennung gesprochen werden, da sich die
Konversen für bestimmte Aufträge oder zur Anhörung der Predigt an Festtagen in

der Klausur der Mönche aufhielten.40

7

Zwei Ledergerber namens Peter sind von 1198-1228 bzw. 1217-1246 belegt. Vgl. Gumy,
Hauterive (wie Anm. 30), Nr. 289, Nr. 298, Nr. 324, Nr. 348, Nr. 366, Nr. 372, Nr. 381, Nr.
392, Nr. 398. Nr. 400, Nr. 414, Nr. 415, Nr. 418, Nr. 423, Nr. 425, Nr. 433, Nr. 435, Nr.
449 und Nr. 451. Vgl. Tremp. Liber donationum (wie Anm. 13), Nr. 236, Nr. 238, Nr. 239,
Nr. 243, Nr. 285 und Nr. 291. Enguicius von Posieux war in Hauterive zuerst als Maurer
angestellt, bevor er als Konverse eintrat. Vgl. ebd, Nr. 23, Nr. 28, Nr. 29, Nr. 81, Nr. 93, Nr.
136, Nr. 170 und Nr. 213.

38
Vgl. Eberhard Hoffmann, Das Konverseninstitut des Cisterzienserordens in seinem Ur¬

sprung und seiner Organisation (Freiburger historische Studien 1), Freiburg 1905. 53; vgl.
Toepfer, Konversen (wie Anm. 5), 42; vgl. instituta (wie Anm. 23), Kap. 69; vgl. Canivez
(wie Anm. 33). 1181,2; vgl. Toepfer, Konversen (wie Anm. 5), 42f; vgl. Tremp, Pioniere
(wie Anm. 15). 30.

Vgl. Waddell. Lay Brothers (wie Anm. 6), 182; vgl. Hoffmann, Konverseninstitut (wie
Anm. 38), 56. Eberhard Hoffmann schreibt dazu: «Die Kandidaten des Konverseninstituts
empfanden deshalb das besagte Verbot gar nicht als etwas Drückendes, ebensowenig wie
unser heutiger Bauernstand den Mangel akademischer Bildung beklagen wird.» Vgl.
Schneider. Klosterhaushalt (wie Anm. 22). 109.

Vgl. Waddell, Lay Brothers (wie Anm. 6), 184; vgl. Gassmann, Konversen (wie Anm. 24),
85.



264 Guido Gassmann

Der Schnittpunkt zwischen der Gruppe der Mönche und jener der Konversen
stellte der Cellerar dar, welcher die Verantwortung über die gesamte Klosterwirtschaft

trug. Zuweilen kümmerte er sich auch um die Seelsorge der Konversen.
Es liegt auf der Hand, dass die Konversen durch die Zusammenarbeit mit dem

Cellerar in wirtschaftlichen Angelegenheiten Einfiuss auf die Klosterleitung nehmen

konnten.
Die These, dass mit der Trennung von Mönchen und Konversen der Standesgedanke

der Feudalgesellschaft im Kloster Einzug hielt, muss relativiert werden.
Sowohl unter den Mönchen als auch unter den Konversen waren alle sozialen
Schichten vertreten.41 Nicht alle eintrittswilligen Kandidaten der Oberschicht
fühlten sich ftir das Leben in der Klausur berufen, indes nachweislich Abkömmlingen

aus bäuerlichen Kreisen der Zugang zum Mönchstand nicht verweigert wur-
de.42 Das Nebeneinander der beiden Gruppen gelang nicht zuletzt deshalb, weil auf
beiden Seiten innerhalb ihrer Zuständigkeitsbereiche attraktive Aufstiegsmöglichkeiten

offenstanden. Der Tatsache, dass der wohl grössere Teil der Konversen ein

unscheinbares Leben führte, muss entgegen gehalten werden, dass es ebenso Mönche

in der Klausur gab, welchen keine erfolgreiche Kaniere beschieden war.
Die Quellen verwenden für Mönche und Konversen die Anrede «frater».43

Nur dem Abt wurde der Ehrentitel «dominus» verliehen. Vereinzelt - wohl je
nach Belieben des Schreibers oder nach dem Willen des Urkundenausstellers -
WLirde die Anrede «dominus» ab dem 14. Jahrhundert im Unterschied zu den

Konversen auch Mönchen vorangestellt.44

'

Zur Problematik des Standesbewusstseins siehe: Schreiner, Mönchtum (wie Anm. 7), 97;
Lekai, Cistercians (wie Anm. 7), 340 und Wiswe, Grangien (wie Anm. 1), 92. Beim Eintritt
von mehreren Familienmitgliedern konnte zuweilen der eine Teil das Mönchs- und der
andere Teil das Konversenkleid nehmen, wie dies bei den Gebrüdern Hugo und Ulrich von
Ecuvillens (Hauterive) sowie Philipp und Ulrich von Lutterbach (Lucelle) der Fall war.
Diese Tatsache spricht gegen eine soziale Kluft zwischen Mönchen und Konversen. Vgl.
Tremp, Liber donationum (wie Anm. 13), Nr. 164; vgl. Gumy, Hauterive (wie Anm. 30),
Nr. 126; vgl. Archives Départementales du Haut-Rhin à Colmar ÌOH 81,2; vgl. Raymond
Oberlé'Lucien Sittler, Le Haut-Rhin: Dictionnaire des Communes: Histoire et géographie,
économie et société, 3 Bde., Colmar 1980-1982, hier Bd. 2, 845; vgl. P.M. Sacerdos
Friederich (Flg.), Das Seelbuch der Cistercienserabtei Lützel, 1. Teil: Das Anniversarienverzeichnis.

Separatdruck aus: Jahrbuch des Sundgauvereins, 5 (1937), 20. 32.
42 Unter den Mönchen von St. Urban lebte von 1260-1279 ein Johannes von Wynau bäuerlicher

Herkunft, der als Cellerar eine erfolgreiche Laufbahn im Kloster einschlagen konnte.
Im selben Zeitraum muss ein Berchtold von Krummen in St. Urban als Mönch eingetreten
sein, dessen Nachname eine Flerkunft vom nahe der Abtei gelegenen Weiler verrät. Vgl.
Alfred Häberle, Die mittelalterliche Blütezeit des Cistercienserklosters St. Urban 1250-1375.
Luzern 1946, 92.

' In den Nekrologien unserer Klöster werden die Mönche und Konversen bis in die Neuzeit
mit «frater» angeredet. Vgl. Staatsarchiv des Kantons Aargau in Aarau. A A 3130; vgl.
Staatsarchiv Luzem, KU 626 Necrologium; vgl. Bernard Gagnebin (Hg.), L'obituaire de

Bonmont, in: Melanges offerts à Paul-E. Martin (Mémoires et documents publiés par la

Société d'histoire et d'archéologie de Genève 40), Genève 1961, 351-372: vgl. Friederich.
Seelbuch der Cistercienserabtei Lützel (wie Anm. 41 ); vgl. Bernard de Vevey (Hg.), Le
Nécrologe de l'abbaye cistercienne d'Hauterive, Berne 1957.
Hier zwei Beispiele, in denen Konversen und Mönche unterschiedlich angeredet werden:
Im Jahr 1301 in Frienisberg: FRB 3 (wie Anm. 14), Nr. 451: «dms (dominus) P. supprior,



Konversen im Mittelalter 265

Die sozial und rechtlich inhomogene Gruppe der Familia und Klosterangestellten

stand hierarchisch unter den Konversen und Mönchen. Aus ihnen setzte

sich weitgehend die Arbeiterschar auf den klösterlichen Betrieben zusammen.

Spiritualität

Das spirituelle Leben der Konversen der Zisterzienser wurde unter dem Aspekt
des Gesamtordens bis jetzt in der Literatur nur am Rande behandelt. Deshalb

kann im Rahmen dieser Dissertation, in der die Spiritualität nur einen Teilbereich

einnimmt, nicht der Anspruch einer umfassenden Darstellung erhoben

werden. Die Vernachlässigung der Konversenspiritualität in der Forschung liegt
weniger im Desinteresse der Forscher, sondern vielmehr im spärlichen Vorhandensein

von Hinweisen in den Quellen.
Die Konversen hatten ein klar vorgegebenes Gebetsleben, das sich an jenem

der Mönche orientierte und ztim Ziel hatte, in allen Lebensbereichen die Mönche
nachzuahmen. Dieses Motiv wird bei Kassius Hallinger unter dem Begriff «im-
mitatio monachorum» gefasst, welches massgebend in der Ausgestaltung des

Konverseninstituts war.4> Durch Gebet, Arbeit und Schweigsamkeit zeichnete

sich ihr monastischer Lebensentwurf aus.

Statt den Psalmen rezitierten die Konversen eine bestimmte Anzahl von
Paternostern.46 Ab dem Ende des 12. Jahrhunderts kam das Ave Maria hinzu. Die

Konversengebete dürfen nicht bloss als minderwertiger Ersatz des monastischen

Stundengebets bezeichnet werden. Trotz ihrer äusseren Kargheit lag in der
Meditationsform der Konversen gleichsam das Potenzial zur inneren Sammlung.

Die klösterlichen Aussenstellen - die Grangien und Stadthöfe - wurden als

klösterliche Bezirke betrachtet, in denen die Gepflogenheiten des Klosters mit
Gebet und Stillschweigen herrschte.47 Zweifelsohne bedurfte es für die Bewah-

mng dieser Ansprüche einen mit monastischen Idealen beseelten Grangienmeister,
welcher die ihm unterstellten Konversen und Lohnarbeiter dazu anleitete.

Ob die Vorgaben des Ordens von den Konversen innerhalb unseres Untersu-

chungsraums eingehalten wurden, ist schwer zu beurteilen. Die Menschen des

Mittelalters waren von der religiösen Suche ergriffen, so dass sie sich motiviert
auf das spirituelle Angebot der Zisterzienser einliessen. Die Produktivität eines

Landwirtschaftsbetriebs hing sicherlich auch mit dem disziplinarischen Zustand

dms H. de Schuphon. dms Cristianus, dms Conradus de Novocastro, dms Nicolaus de

Flowenstein sacerdotcs monachi in Aurora, frater Ulrich de Bimplitz, frater P. censuarius
conversi, dms Berchtoldus de Schuphon...... Im Jahr 1314 in Hautcrêt: Archives cantonales
vaudoises à Lausanne, CVIII b 380: «...dms (dominus) mauritius celerarius altecreste,
fr(ater) mauritius conversus...».
Vgl. Hallinger. Laienbrüder (wie Anm. 4), 85-100; vgl. Floffmann. Konverseninstitut (wie
Anm. 38), 22-24.
Die Konversen beteten zur Vigil 20, zur Laudes 10 und zu den übrigen Hören 5 Paternoster.

Vgl. Usus Conversonim (wie Anm. 6). Kap. 1-2.
Vgl. Usus Conversorum (wie Anm. 6), Kap. 2 und Kap. 6,8; vgl. Hoffmann, Konverseninstitut

(wie Anm. 37), 88.



Ab Guido Gassmann

zusammen. Fraglich ist die klösterliche Lebensführung insbesondere bei jenen
Konversen, die dauernd fernab von den Mitbrüdern in einem Stadthof oder in
einer anderen Niederlassung lebten.

Die Konversen unserer Untersuchung waren über die klösterlichen Pflichten
hinaus initiativ in der Errichtung von Kapellen, Wallfahrtsorten oder
Eremitenniederlassungen. Selbst Grangien konnten zu einem religiösen Anziehungspunkt

für Aussenstehende werden. So war der Grangie Winkel des Klosters
Lucelle eine Frauengemeinschaft angeschlossen, mit denen das Grangienpersonal
die Grangienkapelle für den Gottesdienst teilte.49

Das Konverseninstitut war eine Antwort auf den religiösen Aufbruch des

Hochmittelalters. Die Impulse der Christus- und Marienfrömmigkeit zisterziensi-
scher Autoren haben die Konversen einverleibt und an die Menschen ihres Umfeldes

weitergegeben. Die Marienfrömmigkeit der Zisterzienser und deren Konversen
beeinflusste die Ausformung des Rosenkranzes und des englischen Grusses.MI

Ausblick

Die hier vorgestellten Forschungsergebnisse legen uns neue Erkenntnisse und

Zusammenhänge über die Geschichte der Zisterzienser in der Schweiz unter dem
Blickwinkel des Konverseninstituts offen. Gleichsam liefern sie einen Beitrag
zur Schweizerischen Sozial-, Wirtschafts- und Frömmigkeitsgeschichte.

Allerdings wurden einige Themenfelder angesprochen, welche eine eingehendere

Darstellung in Aussicht stellen. Die Tatsache, dass die mittelalterliche
Geschichte der Lintersuchten Klöster mit Ausnahme von Hauterive und St. Urban

nur in ungenügendem Masse geschrieben wurde, war erschwerend für eine mit
Quervergleichen ausgestattete Gesamtdarstellung. Eine Verbesserung des For-
schungsstandes der einzelnen Klöster könnte die Thematik der Konversen
zusätzlich erhellen.

Weitgehend unerforscht ist die inhomogene Gruppe der Klosterangestellten
Lind Familiären. Leider bieten die Quellen nur äusserst beschränkte Möglichkeiten,

um diesbezüglich eine Verbesserung zu erreichen.
Ordensintern aber auch ordensübergreifend wäre eine Analyse des

Konverseninstituts und deren Einordnung innerhalb der religiösen Strömungen des

Mittelalters ein interessanter Gewinn in der Erforschung der Laienfrömmigkeit.
Offene Fragen sind die Ursprünge der Konversengebete, die Einflüsse, die zur
Bildung und Verwendung dieser Gebete führten, und ihre frömmigkeitsgeschichtliche

Bedeutung.

Ein Beispiel ist der oben genannte Weber, welcher um 1318 in St. Sylvestre (zu Hauterive
gehörig) eine Kapelle erbaute: Vgl. Gumy, Hauterive (wie Anm. 30), Nr. 1020.
Vgl. Munch, Lucelle Bd. 3 (wie Anm. 16), 114f; vgl. Archives Départementales du Haut-
Rhin à Colmar ÌOFI 113,7; vgl. Flistorische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel: Ur-
kundenbuch der Stadt Basel, 11 Bde.. Basel 18901910, hier Bd. 2, Nr. 4.
Andreas Heinz, Christus und Marienlob in Liturgie und Volksgebet (Trierer Theologische
Studien 76), Trier'2010, 82-84.



Konversen im Mittelalter 267

Schliesslich stellt sich die Erforschung der Konversen von Frauengemeinschaften

als ein dringendes Desiderat dar. Hier böte sich hinsichtlich des Kon-
verseninstituts ein interessanter Vergleich zwischen Frauen- und Männergemeinschaften.

Nicht zu vergessen sind jene Frauengemeinschaften, welche zwar nicht
dem Orden beigetreten sind, aber dennoch mit einer Zisterzienserabtei in Abhängigkeit

standen.

Der Zisterzienserorden ist ein spirituelles Phänomen. Er nahm in den religiösen

Bewegungen des Mittelalters eine zentrale Rolle ein. Das Laienbrüderinstitut
zeigt, dass die Spiritualität der Zisterzienser - trotz des starken eremitischen
Gedankens - mit der Welt in Einklang stand. Die Ausgewogenheit zwischen «ora et

labora» beeindruckte die Zeitgenossen. Die Konversen der Zisterzienser hatten
ohne Übertreibung innerhalb ihres sozialen Umfeldes eine angesehene Stellung
und eine Vorbildfunktion inne, und dies sowohl in weltlichen und als auch in

spirituellen Belangen.

Konversen im Mittelalter. Eine Untersuchung anhand der
neun Schweizer Zisterzienserabteien

In der Ordensgeschichte entwickelte sich der Stanis des «conversus» innerhalb der
Reformorden des 11. und 12. Jahrhunderts, als sich neben den Mönchen eine zweite
innerklösterliche Gruppe von Laien bildete, die nicht Mönche waren und deren Alltag mehr mit
Arbeit als mit Gebet ausgefüllt war. Der Fokus richtet sich auf die Verhältnisse in den
Zisterzienserabteien auf dem Gebiet der heutigen Schweiz (Bonmont, Frienisberg,
Haucrèt, Hauterive, Kappel, Lucelle, Montheron, St. Urban und Wettingen). Im
Unterschied zu bisherigen Forschungsbeiträgen wurde das Thema des Zisterzienserkonversen
in dieser ausführlichen Form erstmals basierend auf lokalen Quellen und in Einbezug der
konkreten Umstände der jeweiligen Klöster erarbeitet. Der Blick in die neun Schweizer
Zisterzienserklöster gewährt uns interessante Begebenheiten aus den Biographien dieser
Konversen. So konnte anhand mehrerer Beispiele aufgezeigt werden, dass nicht wenige
durch eine nachteilige wirtschaftliche und politische Situation zur «conversio» gezwungen

waren. Die Konversen der Zisterzienser hatten ohne Übertreibung innerhalb ihres
sozialen Umfeldes eine angesehene Stellung inne, welche sowohl den wirtschaftlichen als
auch den spirituellen Bereich einschliesst.

Zisterzienser - Konverse - Laien - Wirtschaft - Arbeit - Gebet - Spiritualität.

Les convers au Moyen-Age. Une analyse basée sur
les neufabbayes cisterciennes en Suisse

Dans l'histoire des ordres, le stamt de «conversus» s'est développé au sein de l'ordre
réformé des 1 lcmc et I2cmc siècles lorsqu'un groupe de laïcs, qui n'étaient pas des moines et
dont le quotidien était davantage porté sur le travail que sur la prière, s'est formé dans les
monastères parallèlement aux moines. Cet article est consacré aux relations au sein des

abbayes cisterciennes sur le territoire suisse actuel (Bonmont, Frienisberg, Haucrêt,
Hauterive, Kappel, Lucelle, Montheron, St. Urban et Wettingen). Pour la première fois, à

la différence de travaux de recherche antérieurs, le thème des convers cisterciens est traité
sur la base de sources locales et en tenant compte des circonstances concrètes des monastères.

L'aperçu des neuf abbayes cisterciennes de Suisse révèle d'intéressants événements
dans les vies des convers. L'auteur démontre à l'aide de divers exemples qu'un certain
nombre d'entre eux ont été contraints à la «conversio» en raison d'une situation économique



268 Guido Gassmann

et politique défavorable. Les convers de l'ordre cistercien jouissaient véritablement d'une
position respectée au sein de leur environnement social, aussi bien du point de vue économique

que spirituel.
Cisterciens convers - laïcs économie travail prière spiritualité.

Conversi nel medioevo. Una ricerca sulla base delle nove Abbazie cistercensi svizzere

Lo stato del «conversus» si sviluppa durante la riforma degli ordini durante l'XI e il XII
secolo, quando all'interno del convento accanto ai monaci nacque un gruppo di laici la cui
giornata era dedicata più al lavoro che alla preghiera. L'attenzione è posta sulle condizioni
delle Abbazie cistercensi della Svizzera moderna (Bonmont, Frienisberg. Haucrêt, Haute-
rive. Kappel, Lucelle. Montheron, St. Urban e Wettingen). A differenza delle ricerche sui
conversi cistercensi svoltesi finora, per la prima volta la presente analisi si basa su fonti
locali, prendendo in considerazione la situazione concreta dei singoli conventi. Lo
sguardo posto sui nove conventi cistercensi in Svizzera consente la scoperta di eventi
interessanti estratti dalle biografie di questi conversi. In questo modo è stato possibile
dimostrare, attraverso diversi esempi, che non pochi furono obbligati alla «conversio» a

causa della sfavorevole situazione economica e politica. All'interno della loro sfera sociale,
i conversi dei Cistercensi avevano, senza esagerazione, una posizione stimata sia in

ambito economico che spirituale.
Cistercensi Conversi - laici economia - lavoro preghiera spiritualità.

The (conversus) in the medieval period. An investigation ofnine Swiss Cistercian abbeys

Within the reforming orders of the 1 l'h and 12lh centuries, the status of the (conversus), or
(lay) Brother, shifted over time. Alongside the monks, a second cloistered, but unordained
group formed. These religious Brothers were not monks and filled their days more with
work than prayer. The focus here is on conditions in Cistercian abbeys located across the
territory of present-day Switzerland: Bonmont, Frienisberg, Haucrêt, Hauterive, Kappel,
Lucelle, Montheron, St. Urban and Wettingcn. Unlike earlier research, this study examines

Cistercian Brothers in detail using local sources and taking account of the specific
circumstances of each abbey. An examination of the nine Swiss Cistercian abbeys offers
illuminating insights into the lives of the Brothers. A number of examples make clear that
Brothers often joined the group as a result of adverse economic or political circumstances.
However, it is no exaggeration to say that the Cistercian Brothers enjoyed a certain status
within their social environment for both financial and spiritual reasons.

Cistercians Brothers - lay brothers - economy - work - prayer - spirituality.

Guido Gassinomi, Dr. des.. Theologiesrudium in Luzern; Promotion in Fribourg mit der
Dissertation ((Konversen im Mittelalter». Seit 2012 arbeitet er in der Scelsorge in Luzern.


	Konserven im Mittelalter : eine Untersuchung anhand der neun Schweizer Zisterzienserabteien

