Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 107 (2013)

Artikel: Konserven im Mittelalter : eine Untersuchung anhand der neun
Schweizer Zisterzienserabteien

Autor: Gassmann, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konversen im Mittelalter. Eine Untersuchung anhand der
neun Schweizer Zisterzienserabteien

Guido Gassmann

Die Konversen geniessen in der Tradition der benediktinischen Orden hinsicht-
lich ihrer Spiritualitdt ein hohes Ansehen. Bereits aus der Frithzeit des Zister-
zienserordens héren wir von Konversen, die im Ruf der Heiligkeit standen.' Dass
diesen Bridern eine vorbildliche Frommigkeit und ebensolche Lebensweise
nachgesagt werden, erfuhr bis heute keinen Abbruch.” Konversen gehoren inner-
halb der Kirche zum Stand der Laien. Bis zum zweiten Vatikanischen Konzil
(1962-65) wurde in allen Orden eine klare Trennung zwischen Laienbriidern und
Monchen gezogen. Dennoch lebten sie in beispielhafter Weise nach den Idealen,
die sich an der Regel des Monchsvaters Benedikt orientieren. Der vorliegende
Artikel nimmt Bezug auf die Dissertation des Verfassers und wiedergibt die
Ergebnisse auf knappe und systematische Weise.’

Thematische Einordnung innerhalb des Untersuchungsraums der Schweiz

Das Institut der Konversen bzw. Laienbriider entwickelte sich innerhalb der
Reformorden des 11. und 12. Jahrhunderts, als sich neben den Mdnchen eine
zweite innerklosterliche Gruppe von Laien bildete, die nicht Ménche waren und

Zeugnisse davon geben die Berichte des Konrad von Eberbach (+ 1221) und Caesarius von
Heisterbach (ca. 1180-1240). Siehe: Heinz Piesik (Hg.), Exordium Magnum Cisterciense
oder: Bericht vom Anfang des Zisterzienserordens, 2 Teile (Quellen und Studien zur
Zisterzienserliteratur 3,5), Langwaden 2000/2002; Caesarius v. Heisterbach, Dialogus Mira-
culorum — Dialog liber die Wunder. Eingeleitet von Horst Schneider, iibersetzt u. kommen-
tiert von Nikolaus Nosges u.a. (Fontes Christiani 86/1-5), Freiburg 2009.

Genannt sei hier der Einsiedler Laienbruder Meinrad Eugster, der seit seinem Tod um 1925
als Heiliger verehrt wird.

Die Dissertation unter dem Titel «Konversen im Mittelalter — Eine Untersuchung anhand
der neun Schweizer Zisterzienserabteien» wurde im Juni 2012 eingereicht und am 9.
November desselben Jahres erfolgreich verteidigt. Als Gutachter fungierten Prof. Dr. Dr.
Mariano Delgado und Prof. Dr. Hans-Joachim Schmidt (beide Universitit Freiburg i. Ue.).
Sie wird voraussichtlich im Herbst 2013 im LIT-Verlag erscheinen.

SZRKG, 107 (2013), 255-268



256 Guido Gassmann

deren Alltag mehr mit Arbeit als mit Gebet und Kontemplation ausgefiillt war.”
Statt dem lateinischen Offizium bestanden ihre Horen ausschliesslich aus jenen
Gebeten, die damals den Laien allgemein vertraut waren. Der Aufschwung des
Laienbriiderinstituts griindete u.a. in der Absicht der damaligen monastischen
Erneuerung, eine Eigenwirtschaft aufzubauen, die auf eine moglichst autarke
materielle Versorgung des Klosters abzielte, wie es bereits die frithesten Quellen
der zisterziensischen Bewegung unmissverstindlich propagieren.’

Im Dissertationsprojekt wurde der Fokus auf jene Zisterzienserabteien ge-
richtet, die innerhalb des Gebiets der heutigen Schweiz gegriindet wurden. Durch
die Auswertung des vorhandenen Quellenmaterials wurde versucht, die Lebens-
verhiltnisse der Konversen und die Ausformung des Konverseninstituts in den
Minnerabteien der Schweiz zu rekonstruieren.

Methodisch und hinsichtlich der Quellenart konnen in der Literatur iber Zis-
terzienserkonversen zwei Zuginge unterschieden werden. Der erste liegt im
Studium der ordensinternen normativen Texte des 12. und 13. Jahrhunderts be-
treffend die Konversen und deren Erwihnung in den Werken von literarisch
titigen Ordensangehorigen. Vorrangig sind hier die Usus Conversorum, die
Exordien, die Generalkapitelsstatuten und die Gebriduchebiicher der Monche zu
nennen. Dank neueren Ausgaben dieser Quellen und dank Studien iiber die An-
finge des Ordens ist dieser Bereich heute recht gut erforscht.®

Der zweite Zugang besteht in der Lokalhistorie, die sich einem einzelnen
Kloster zuwendet und die wirtschaftlichen sowie sozialen Verhiltnisse im Klos-
ter und dessen Einflussbereich darlegt. Hier besteht das Quellematerial weitge-
hend aus Urkunden, Nekrologien und Jahrzeitbiichern. Im Unterschied zu bishe-
rigen Forschungsbeitrigen wurde in dieser Untersuchung das Thema des Zister-
zienserkonversen erstmals basierend auf lokalen Quellen der jeweiligen Kloster
erarbeitet. Allerdings ist die Forschungslage der einzelnen Kloster abgesehen

Kassius Hallinger, Woher kommen die Laienbriider?, in: Analecta Sacri Ordinis Cistercien-
sis, 12 (1956), 24-38, 96.

Exordium Parvum, Kap. 15,11-12, in: Hildegard Brem/Alberich M. Altermatt (Hg.),
Einmiitig in der Liebe: Die frihesten Quellentexte von Citeaux (Quellen und Studien zur
Zisterzienserliteratur 1), Langwaden ~1998, 59-95. hier 89; Michael Toepfer. Dic Konver-
sen der Zisterzienser: Untersuchungen tber thren Beitrag zur mittelalterlichen Bliite des
Ordens (Berliner historische Studien 10: Ordensstudien 4), Berlin 1983, 27-30.

Usus Conversorum: Chrysogonus Waddell (Hg.), Cistercian Lay Brothers: Twelfth-Century
Usages with related Texts (Studia et Documenta 10), Citeaux 2000. Oder: Usus Converso-
rum, in: Hildegard Brem/Alberich M. Altermatt (Hg.), Neuerung und Emeuerung: Wichtige
Quellentexte aus der Geschichte des Zisterzienserordens vom 12. bis 17, Jahrhundert (Quel-
len und Studien zur Zisterzienserliteratur 6), Langwaden 2003, 22-61. Exordium Magnum:
Heinz Piesik (Hg.), Exordium Magnum Cisterciense oder: Bericht vom Anfang des Zister-
zienserordens, 2 Teile (Quellen und Studien zur Zisterzienserliteratur 3,5), Langwaden
2000/2002. Generalkapitelsstatuten: Joseph-Marie Canivez (Hg.), Statuta Capitulorum Ge-
neralium Ordinis Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1786, 8 Binde (Bibliotheéque de la
Revue d’Histoire ecclésiastique 9-14 B), Louvain 1933-41. Oder: Chrysogonus Waddell,
Twelfth-Century Statutes from the Cistercian General Chapter (Studia et Documenta 12),
Citeaux 2002. Dialogus miraculorum: Caesarius v. Heisterbach, Dialogus Miraculorum
(wie Anm. 1).



Konversen im Mittelalter 257

von St. Urban und Hauterive recht diirftig, was sich folglich in der Ausfiihrung
des Dissertationsprojekts als erschwerend herausstellte. Die aus der Lokalhistorie
resultierenden Erkenntnisse wurden anschliessend mit jenen der Ordensge-
schichte verglichen und zu einer Synthese verbunden.

Methodisch bestand der primére Schritt darin, alle in den Quellen iiberliefer-
ten Konversennamen mit thren attributiven Zusiitzen ausfindig zu machen. Die
anschliessende Auswertung erfolgte geméss dem thematischen Raster dieses
Forschungsprojekts: Rekrutierung, Tatigkeitstelder der Konversen, Stellung und
spirituelles Leben.

Rekrutierung

Die Konversen kamen aus allen sozialen Schichten. Allerdings ist davon auszu-
gehen, dass bei den Konversen die Mehrheit aus den armen und niederen Gesell-
schaftskreisen stammte, wihrend im Mdnchstand das Moment des Adels und des
vermodgenden stiddtischen Biirgertums vorherrschte.” Durch das Konverseninsti-
tut erhalten wir so zum ersten Mal einen Einblick in die Ausformung religiéser
Bewegungen von Personen jener Schichten, die bis anhin kaum schriftlich in Er-
scheinung treten.

Auftallend ist eine relativ hohe Zahl von Konversen aus der Oberschicht, die
erst im fortgeschrittenen Alter das Konversenkleid nahm. Das Wissen und das
Beziehungsnetz, das solche Personen mit ins Kloster brachten, wussten die Zis-
terzienser fiir ihre politischen und wirtschaftlichen Interessen durchaus zu nutzen.®

Die Griinde fiir die Konverseneintritte sind vielschichtig. Die Folgen von
wirtschaftlichen, politischen und sozialen Verdnderungen sowie die Erfiillung
von religiosen Bediirfnissen waren ausschlaggebend fiir eine «conversio».” Meh-

7 Vgl. Klaus Schreiner, Zisterziensisches Ménchtum und soziale Umwelt: Wirtschaftlicher

und sozialer Strukturwandel in hoch- und spatmittelalterlichen Zisterzienserkonventen, in:
Kaspar Elm (Hg.), Die Zisterzienser: Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit. Er-
ganzungsband, Koéln 1982, 79-135, hier 97. Nach Louis Lekai ist das Generalkapitelsstatut
von 1188 bezeichnend, das den adligen Eintretenden einzig den Ménchsstand vorsicht. Vgl.
Louis J. Lekai, The Cistercians: Ideals and Reality, Kent 1977, 340. Hans Wiswe spricht
von einem Knechtverhiltnis. Vgl. Hans Wiswe, Grangien niedersdchsischer Zisterzienser-
kloster (Sonderdruck aus: Braunschweigisches Jahrbuch 34), Braunschweig 1953, 92.

Vgl. Schreiner, Monchtum (wie Anm. 7), 97.

Vgl. Christian Mossig, Verfassung des Zisterzienserordens und Organisation der Einzel-
kloster, in: Kaspar Elm/Paul Joerissen/Herrmann-Joseph Roth (Hg.), Die Zisterzienser:
Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit 1, Bonn 1980, 115-124, hier 122; vgl.
Wiswe, Grangien (wie Anm. 7), 95; vgl. Peter Dinzelbacher, Europa im Hochmittelalter
1050-1250: Eine Kultur- und Mentalitiatsgeschichte, Darmstadt 2003, 88f; vgl. Werner
Résener, Grangienwirtschaft und Grundbesitzorganisation siidwestdeutscher Zisterzienser-
kloster vom 12. bis 14. Jahrhundert, in: Kasper Elm (Hg.), Die Zisterzienser: Ordensleben
zwischen Ideal und Wirklichkeit, Erginzungsband, Kéln 1982, 137-164, hier 152; vgl.
Peter Riickert, Zisterzienser und Landesausbau, in: Franz J. Felten/Werner Rosener (Hg.),
Norm und Realitidt: Kontinuitit und Wandel der Zisterzienser im Mittelalter (Vita regularis:
Ordnungen und Deutungen religidsen Lebens im Mittelalter 42), Berlin 2009, 97-116, hier
106; vgl. Werner Rosener, Bauernlegen durch klosterliche Grundherren im Hochmittelalter,



258 Guido Gassmann

rere Beispiele von Konversen konnten aufgezeigt werden, die Vorbesitzer oder
Lehnbauer eines Grundstiicks waren, das mit threm Eintritt in den Besitz des
Klosters kam. Die Frage ist, welche Faktoren diese Bauern zu diesem Schritt
verleiteten. Forschungen von Wermer Rosener erhirten die Vermutung, dass
diese nicht selten durch eine nachteilige wirtschaftliche und politische Situation
gezwungen waren.'’

Klgster waren fiir damalige Menschen lukrative Institutionen in der Heilsvor-
sorge. Als Ordensmitglieder war ihnen das Gebet ihrer Mitbriider iiber den Tod
hinaus gewiss.'' Im Kleid eines Konversen begraben zu werden, bedeutete fiir
den damaligen Menschen, dass er getrost zum jlingsten Gericht schreiten
konnte.'? Vermogende Adlige wandten fiir ihre Aufnahme in den Orden und fiir
die Abhaltung von Totenmessen hohe finanzielle Mittel auf."” Einzelne Konver-
sen sind bekannt, die sich quasi im Kloster einkauften, um dort den Lebensabend
verbringen zu konnen oder im Falle einer Krankheit versorgt zu sein."* Somit ist
das Konverseninstitut eine Art Vorldufer des ab dem 14. Jahrhundert autkom-
menden Brauchs der Einpfriindung von wohlhabenden Personen.

Nihere Angaben {iber die zahlenmissige Grosse der Konversengemeinschaf-
ten der untersuchten Kloster konnten keine gemacht werden. Wahrscheinlich
zihlten sie zwischen 10 und 30 Mitbriider.” Die bedeutendste Abtei war ohne

in: Zeitschrift fiir Agrargeschichte und Agrarsoziologie (ZAA), 27/1 (1979), 60-93, hier
75-80.

Vgl. Résener, Bauernlegen (wie Anm. 9), 80.

Vgl. Capitula, Kap. 20, in: Brem/Altermatt, Einmitig in der Liebe (wie Anm. 5), 55: «..
fratres et participes nostrorum tam spiritualium quam temporalium bonorum aeque ut
monachos habemus.» Vgl. Exordium Parvum 15,11 (wie Anm. 5): «Tuncque diffinierunt se
conuersos laicos barbatos licentia episcopi sui suscepturos, eosque in uita et morte, excepto
monachatu...».

° Arnold Angenendt, Geschichte der Religiositdt im Mittelalter, Darmstadt 1997, 673. Ge-
miss den Ausfithrungen von Angenendt galt das Monchsgewand im Mittelalter als Bussge-
wand bzw. «Heiligkeitshiille, die den Siinder verdeckte» und ithn zum Heiligen werden
liess.

In einigen Fillen ist bekannt (beispielsweise beil den Herren von Ependes und Marly), dass
Bauern der «conversio» ihrer Herren folgten und mit ihnen ins Kloster eintraten. Vgl. Ernst
Tremp (Hg.), Liber donationum Altaeripae (Mémoires et documents publiés par la Société
d’histoire de la Suisse romande [11/15), Lausanne 1984, Nr. 105, Nr. 139 und Nr. 283. Es
scheint nicht abwegig anzunchmen, dass sich der damalige Mensch aus der d&rmeren Schicht
mit dem geistigen Zentrum seiner Herren verbunden fithlte und so einen (wenn auch gerin-
geren) Anteil an der Heilsvorsorge derselben erhoftte.

Nicht wenige Konversen sind bekannt, die verheiratet waren und im Kloster den Lebens-
abend verbrachten. Einzelne Konversen kénnen bereits vor der «conversio» eine (jahre-
lange) Prisenz in der urkundlichen Uberlieferung aufweisen. So ist der Frienisberger Kon-
verse Heinrich von Seedorf von 1250 bis Mai 1284 als Berner Biirger nachweisbar. In einer
Urkunde vom 4. Juni 1284 wird er bereits als verstorbener Laienbruder von Frienisberg
bezeichnet. Heinrich hat demnach bloss wenige Wochen als Konverse in Frienisberg gelebt.
FRB 3, Nr. 390 (Fontes Rerum Bernensium: Berns Geschichtsquellen. 10 Bde. und 1 Regis-
terband, Bern 1883-1956).

Vgl. Emst Tremp, Monche als Pioniere: Die Zisterzienser im Mittelalter (Schweizer Pio-
niere der Wirtschaft und Technik 65), Meilen “2002, 34; vgl. Kathrin Tremp-Utz, Bonmont,
in: Helvetia Sacra 111/3, Teil 1, 87-127, hier 102; vgl. Isabelle Bissegger-Garin, Montheron,
in: Helvetia Sacra I11/3, Teil 1, 312-340, hier 313; vgl. dies., Hautcrét, in: Helvetia Sacra
1I/3, Teil 1, 142-175, hier 148; vgl. Magdalen Bless-Grabher, Kappel, in: Helvetia Sacra



Konversen im Mittelalter 259

Zweifel Lucelle mit schitzungsweise rund sechzig Konversen in der Bliitezeit
des Instituts.'® Das Zahlenverhiltnis zwischen der Gruppe der Konversen und
jener der Ménche diirfte in unseren Klostern ausgeglichen gewesen sein.'” In den
burgundischen Klostern nahmen die Konverseneintritte nach 1250 markant ab,
wihrend sich dieser Riickgang in den tibrigen Klostern erst rund vierzig bis fiinf-
zig Jahre spiter abzeichnete. Das Fehlen von genligend Neueintritten in den
Jahrzehnten um 1300 ging mit der sich verdndernden wirtschaftlichen Situation,
dem Aufkommen neuer religiosen Bewegungen (Bettelorden) und dem allge-
meinen Riickgang der Bevolkerung durch die Pestwellen einher.'

Der Verlust der zahlenméssigen Stidrke der Konversen dart aber nicht dariiber
hinwegtduschen, dass sie noch im 14. Jahrhundert in allen Klostern der aleman-
nischen Schweiz (inkl. Lucelle) immer noch bedeutende Amter im Kloster ausii-
ben konnten.'” Der Niedergang des Konverseninstituts wirkte sich demnach nicht
auf die Stellung und Disziplin der Konversen aus. In allen Klostern dauerte das
Institut in beschriinktem Rahmen bis zu deren Aufhebung fort.”

Tdtigkeitsfelder

Die Ausrichtung der Zisterzienser auf die Eigenwirtschaft mit einem umfassenden
System von Grangien und Stadthofen fur den Absatz der landwirtschaftlichen
Produktion machte die Konversen — da sie nicht an die Klausur gebunden waren —
von Beginn an zu Trigern der zisterziensischen Wirtschaft.”' Alle moglichen
Konversenberufe aufzuzihlen, stellte sich als ein aussichtloses Unterfangen heraus,
da sich jedes Kloster in seiner eigenen Weise auf die verschiedenen
Wirtschaftszweige konzentrierte und sich den verdndernden Umstdnden immer
wieder neu anpassen musste. Erschwerend kommt hinzu, dass die Uberliefe-
rungslage von Kloster zu Kloster unterschiedlich ist. Es gilt zu beachten, dass im
12. Jahrhundert noch weitgehend auf die Nennung von Berufsbezeichnungen
verzichtet wurde. Ausgenommen sind lediglich die Grangienmeister.

[11/3, Teil 1, 246-189, hier 250; vgl. Ernst Tremp, Die Wirtschaftsverfassung des Klosters
Hauterive im 12. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Wirtschaftsgeschichte des Uechtlandes, 2
Bde., Fribourg 1975, hier Bd.1, 92f.

Vgl. Tremp, Pioniere (wie Anm. 15), 20; vgl. André Chévre, Lucelle, in: Helvetia Sacra
I11/3, Teil 1, 290-311, hier 290f; vgl. Gérard Munch, Economie et patrimoine d’un mo-
nastere cistercien, Lucelle aux Xlle, Xllle et XIVe siécles, 5 Tomes, Strasbourg 2010, hier
Bd.1/1, 57.

Vgl. Tremp, Piontere (wie Anm. 15), 34; vgl. David H. Williams, The Cistercians in the
Early Middle Ages, Leominster 1998, 82f; vgl. Toepfer, Konversen (wie Anm. 5), 53, 182.
Vgl. ebd., 60; vgl. Lekai, Cistercians (wie Anm. 7), 100f; vgl. Résener, Grangienwirtschaft
(wie Anm. 9), 153-156.

In Lucelle, St. Urban und Frienisberg sind noch im 14. Jahrhundert Konversen als Gran-
gienmeister und Zinsmeister nachweisbar.

In Hauterive, das im Jahr 1939 nach der Aufhebung von 1848 wieder besiedelt wurde, lebt
heute noch eine beachtliche Zahl von Laienbriidern.

Vgl. Werner Rgsener, Agrarwirtschaft, Agrarverfassung und landliche Gesellschaft im Mit-
telalter (Enzyklopéddie Deutscher Geschichte 13), Miinchen 1992, 94; vgl. Toepfer, Kon-
versen (wie Anm. 5), 183.

19

20

21



260 Guido Gassmann

Die Grangienmeister leiteten die Organisation der Arbeitsabliaufe und waren
die Vorgesetzten des Grangienpersonals, welches aus Konversen und Lohnar-
beitern bestand.” In der Organisationsstruktur eines Klosters unterstand er dem
Cellerar, dem er iiber Ausgaben und Einnahmen Rechenschaft schuldig war.”
Ebenso sorgte er sich um das spirituelle Leben auf der Grangie und stand den
gemeinsamen Gebetszeiten am Morgen und Abend vor.* Die Leistungsfihigkeit
einer Grangie hing wesentlich von den Fihigkeiten des Grangienmeisters ab.”

Es verwundert, dass von Frienisberg, Montheron, Kappel und Wettingen kein
einziger Beleg eines Grangienmeisters vorzufinden ist, obwohl dieser Beruf zu
den wichtigsten Konversentitigkeiten zihlte. Dieser Umstand kann ber Monthe-
ron und Frienisberg damit erklirt werden, dass sie aufgrund beschriankter materi-
eller Moglichkeiten nie ein umfassendes Grangiensystem autbauen konnten.
Spétere Griindungen wie Kappel und Wettingen setzten schon von Beginn an auf
Zinswirtschaft. In diesen Klostern traten die Konversen eher als Handwerker
oder Kautminner in Erscheinung.

Anschaulich konnte anhand von Beispielen in Lucelle gezeigt werden, dass
sich das Grangienmeisteramt zu einer Zinseinnahmestelle umwandeln konnte.”
Ein solcher Grangienmeister ist vom eigentlichen Zinsmeister des Klosters zu
unterscheiden. Dieser gehorte ndmlich zum Leitungsgremium der Klosterwirt-
schaft und lebte (im Gegensatz zum Grangienmeister) in der Abtei selber.”” Kon-
versen als Zinsmeister treten so dann auch ausschliesslich in der ndheren Umge-
bung der Abtei in Erscheinung.

Neue Erkenntnisse konnten in dieser Untersuchung in der Wirtschaftsorgani-
sation der Kloster gewonnen werden. So ldsst sich verschiedentlich feststellen,
dass in den Urkunden vorrangig jene Konversen auftauchen, die in Hofen oder
Aussenstellen tdtig waren, welche weit entfernt von der Abtei lagen und damit
eher ausserhalb des Einflussbereichs der Klosterleitung standen.™ Diese Eigen-

22

“ Capitula (wie Anm. 11), Kap.15, 51: «Ad haec exercenda nutrienda, conservanda seu prope
seu longe grangias habere possumus per conversos custodiendas et procurandas.» Wiswe,
Grangien (wie Anm. 7), 73/88: vgl. Reinhard Schneider, Vom Klosterhaushalt zum Stadt-
und Staatshaushalt: Der zisterziensische Beitrag (Monographien zur Geschichte des Mittel-
alters 38), Stuttgart 1994, 97.

Der Abt hatte die Grangien dem Cellerar zu unterstellen. Vgl. Instituta Generalis Capituli
apud Cistercium Kap. 70, in: Brem/Altermatt, Einmiitig in der Liebe (wie Anm. 5), 117~
175: «Prohibemus ne quis abbaas grangias suas uel aliquam earum alicui monacho commit-
tat nisi cellario...».

Vgl. Usus Conversorum (wie Anm. 6), Kap.1; vgl. Guido Gassmann, Die Konversen der
Zisterzienser in den Anfingen des Ordens (Patrium Cisterciense: Quellen und Unter-
suchungen zum zisterziensischen Erbe), Mainz 2011, 64.

Vgl. Wiswe, Grangien (wie Anm. 7), 73, 88.

Dies war bei den Grangienmeistern von Erbenheim, Steinbach und Biirlingen der Fall.

So schrieb es die Wirtschaftsordnung von Savigny (13. Jahrhundert) vor, welche innerhalb
des Ordens eine breite Rezeption erfuhr. Vgl. Bruno Griesser (Hg.), Die Wirtschaftsord-
nung des Abtes Stephan Lexinton fiir das Kloster Savigny (1230), in: Cistercienser Chronik,
58 (1951), 13-28, hier Kap. 4, 16.

Die Urkunden der Kléster Bonmont (Grangie Bougy), Hautcrét (Granige Novalles, Bouloz
und Peney) und Hauterive (Grangie Lussy) nennen nur Meister entfernterer Grangien. Ahn-

t
&

25
26
27



Konversen im Mittelalter 261

schaft brachte fiir die betreffenden Meister offensichtlich eine héhere Selbststian-
digkeit und Eigenverantwortung mit sich. Damit die Betriebsfithrung und die
klosterliche Lebensweise auf den Grangien gewihrleistet werden konnte, be-
durfte es ohne Zweifel geeigneter Personlichkeiten.

Was die Kompetenz der Granigenmeister betrifft, ist zu beobachten, dass sie
ab Mitte des 13. Jahrhunderts an Selbststindigkeit gewannen, da sie vermehrt in
eigener Regie Rechtsgeschifte fiir die Abtei abwickelten. Allerdings ist davon
auszugehen, dass sie schon immer kleinere nicht verbriefte Kaufgeschifte selb-
standig tatigten, wie dies bel Manerius von Bouloz der Fall war, welcher um die
Mitte des 12. Jahrhunderts den Ausbau seiner Grangie vorantrieb.*’

Eine Grangie war meist in mehrere Produktionszweige aufgeteilt, die wieder-
um unter der Leitung eines Konversen standen. Nachgewiesene Beispiele sind
jene Konversen, welche die Viehzucht iiberwachten’, ein Handwerk ausiibten’’
oder den Gistebetrieb™ fiihrten.

Ein bedeutender Landwirtschaftssektor war der Anbau von Wein, welcher
nicht selten im Betrieb einer Grangie integriert war. Oft errichteten die Zisterzi-
enser auf thren Weindoménen Miihlen und Handwerksbetriebe oder sie behielten
einige Flidchen fiir den Ackerbau oder Viehbetrieb vor.

Die Leitung von Weinbetrieben unterstand ebenfalls den Konversen. Thre Er-
kennbarkeit in den Quellen ist nur dadurch gewihrleistet, dass sie im Kontext
von Weingiitern auftreten. Eine Berufsbezeichnung fiir die Winzer fehlt durch-
wegs in unserem Untersuchungsraum.

lich ist die Situation in Lucelle: Nur vereinzelt treten die Meister ndherer Besitzungen in
Erscheinung, wihrend die Meister von Erbenheim, Biirlingen, Steinbach und Attenschwiller
eine hohe Prisenz in den Quellen aufweisen.

Vgl. Alexandre Pahud/Bernadette Perreaud/Jean-Luc Rouiller (Hg.), Le cartulaire de L’ab-
baye cistercienne de Hautcrét (fin Xlle siecle) (Cahiers Lausannois d’histoire médiévale
29), Lausanne 2001, Nr. 36, Nr. 45, Nr. 48, Nr. 49, Nr. 51, Nr. 52 und Nr. 53. Der begiiterte
Notker von Bouloz (wohl aus dem Ministerialadel) liess tiberdies im Zuge dieser Schenkun-
gen seinen Sohn im Kloster als Konversen aufnehmen. Vgl. Bissegger-Garin, Hautcrét (wie
Anm. 15), 143.

Konversen, welche als Hirten fungierten oder die Viehhaltung tiberwachten, sind explizit in
Hautcrét und St. Urban nachgewiesen. Vgl. Archives cantonales vaudoises a Lausanne,
CVIII b 314, b 318; vgl. Pahud u.a., Cart. Hautcrét (wie Anm. 29), Nr. 36, Nr. 51; vgl.
AVLausanne, Montheron, Nr. 37; Justin Gumy (Hg.), Regeste de I’abbaye de Hauterive de
I’Ordre de Citeaux depuis sa fondation en 1138 jusqu’a la fin du régne de I’abbé d’Affry
1449, Fribourg 1923, Nr. 559; vgl. Traugott Schiess/Bruno Meyer (Hg.), Quellenwerk zur
Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Abt.I/1, Aarau 1933, Nr. 1223.

Ein Weber lebte um 1318 in St. Sylvestre (Hauterive): Vgl. Gumy, Hauterive (wie Anm.
30), Nr. 1020; vgl. Romain Pittet, L ’abbaye d’Hauterive au Moyen Age (Archives de la So-
ciété d’Histoire du Canton de Fribourg [ASHF] 13), Fribourg 1934, 151.

In Bonmont (Grangie Bougy) war Ende des 12. Jahrhunderts der Konverse Martin Gast-
meister bei einem Rechtsgeschift zugegen. Vgl. Basilius Hidber (Hg.), Diplomata helvetica
varia, Bern 1873, Nr. 41. Auf der Grangie Novalles des Klosters Hautcrét ist im Jahr 1179
der Gastmeister Thecelinus bei einer Giiterschenkung als Zeuge erwdhnt. Vgl. Pahud v.a.,
Cart. Hauterét (wie Anm. 29), Nr. 100.

29

30



262 Guido Gassmann

Die fiir den Absatz bestimmten Niederlassungen in den Stddten (Stadthofe)
wurden ebenfalls von Konversen betreut. Die Quellen nennen sie bis um die
Mitte des 13. Jahrhunderts «mercatores», womit wir schliessen kdnnen, dass
solche Konversen an verschiedenen Marktorten anzutreffen waren. Erst als das
permanente Wohnen in den Stadthéfen {iblich wurde, kommen Konversen als
Stadthofleiter in Frage.™

Die Stadthofleiter hatten neben ihrer Handelstitigkeit und der Korrespondenz
mit den stddtischen Fihrungsgremien dhnliche Funktionen wie die Grangien-
meister. Dazu gehorten die Fithrung des Hofpersonals und die Verwaltung der Gii-
ter, die diesem Hof anhafteten.” In einigen Stadthofen bestanden Handwerksbe-
triebe oder es wurde Wein gekeltert und gelagert. Die Rolle des Stadthotleiters
konnte zuweilen vom Meister einer umliegenden Grangie eingenommen werden.”

Der autarke Wirtschaftsgedanke war auf Handwerksbetriebe angewiesen,
welche die Rohstoffe aus der Landwirtschaft verarbeiteten und die notwendigen
Gebrauchsgegenstdnde herstellten. Ein nicht unbedeutender Teil der Produktion
war zudem fiir den Absatz auf den Mérkten bestimmt. Handwerkliche Einrich-
tungen waren im Kloster selber und in einem bestimmten Grad auch in den Aus-
senstationen wie Grangien, Stadthdfen oder Weinbergen vorhanden.

Die Verflechtung zwischen der Weidewirtschaft und den verarbeitenden
Handwerksbetrieben Weberei, Gerberei und Schusterei konnte in Hauterive, St.
Urban und Kappel aufgezeigt werden.

Im Generalkapitel von 1180 wurde der haufige Aufenthalt von Konversen in den Stadten
bereits vorausgesetzt. Vgl. Joseph-Marie Canivez (Hg.), Statuta Capitulorum Generalium
Ordinis Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1786, 8 Bde. (Bibliothéque de la Revue
d’Histoire ecclésiastique 9-14 B), Louvain 1933-41 Nr. 1180, 13: «In domibus nostris ct
villis ubi conversi morantur frequentius, non habitet femina, nec intret.»

Vgl. Schneider, Klosterhaushalt (wie Anm. 22), 114f; vgl. Toepfer, Konversen (wie Anm.
5), 186f.

Das eindriicklichste nachweisbare Beispiel dieses Untersuchungsraums sind die Grangien
rund um die Stadt Sennheim. Der Konverse Heinrich Rélinger stieg vom Grangienmeister
von Erbenheim (1291) zum kldsterlichen Prokurator (1395-1304) auf. Vgl. Archives Dé-
partementales du Haut-Rhin a Colmar 10H 2/2 Nr. 14; 83,1; 102,4; 113,7; 117,1; 131,9; 135,3;
143,11. Heinrich von Steinbach und Heinrich dictus Jude waren Grangienmeister von Biirlin-
gen und ebenfalls in Sennheim kaufménnisch titig. Heinrich von Steinbach: Vgl. ADépHaut-
Rhin 10H 106; 136; 143,11; 1474 und 152,3 Heinrich dictus Jude: Vgl. ADépHaut-Rhin
10H 2/2, Nr. 21; 2/2 Nr. 22; 2/2 Nr. 30; 2/2 Nr. 36; 135,3; 136; 147,3 und 152,3.

Von Webern, die auf den klosterlichen Weidegebieten lebten, héren wir in Hauterive (St
Sylvestre) und St. Urban (Wittenbach). Vgl. Franz Hurni, Ein paar Schwerpunkte in der 650
jéhrigen Vergangenheit, in: Josef Bithmann v.a., Heiligkreuz im Entlebuch, Hasle 1994, 5-
14, hier §; vgl. Gumy, Hauterive (wie Anm. 30), Nr. 1020. Ein Konverse von St. Urban mit
der Namensinitiale H. war der Meister der Schafhirten (magister opilio). Dass seine Auf-
gabe in Korrespendenz mit der Lederverarbeitung stand, zeigt seine Erwidhnung mit dem
Konversen «H. magister sutorum» im Jahr 1277. Vgl. Quellenwerk (wie Anm. 30), I/1, Nr.
1223. In Kappel zeigt die urkundliche Nennung eines Schusters zusammen mit dem Vestiar
im Jahr 1251 die Verbindung zwischen Schusterei und Gewandamt. Vgl. Commission der
Antiquarischen Gesellschaft in Ziirich Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Ziirich, Bd.
2, Nr. 816; vgl. Quellenwerk (wie Anm. 30), Abt. I/1, Nr. 656.

34

36



Konversen im Mittelalter 263

Im Vergleich zu den Grangienmeistern und Kaufménnern sind die einzelnen
Handwerksberufe nur partiell iiberliefert. Je nach wirtschaftlicher Ausrichtung
konnte sich ein Handwerkerkonverse nach aussen eine hohe Bekanntheit ver-
schaffen. Beispielsweise war dies im 12. und 13. Jahrhundert in Hauterive der
Fall, als Konversen als Gerber und Bauhandwerker in Erscheinung traten.’’

Beziiglich der Erwdhnung von Konversen als Ausiibende eines Handwerks ist
das Kloster Kappel klar hervorzuheben. Dies ist wohl auf die bescheidene Aus-
formung der dortigen Grangienwirtschaft zurlickzufiihren. Stattdessen legte man
in Kappel einen hohen Wert auf die Prosperitdt der Handwerksbetriebe, die den
Konversen infolgedessen ein Ansehen einbrachten.

Stellung

Zum Stand der Laien gehorend bildeten die Konversen die untere Schicht unter
den Monchen, die die geistige Elite eines Klosters waren. Von den Beratungen
im Kapitel und von der Abtwahl waren die Konversen ausgeschlossen.”® Obwohl
es den Konversen durch die Ordensverfassung verboten war zu lesen oder zu
schreiben, ist es falsch, die Konversen als ungebildet abzustufen. Innerhalb ihres
Tétigkeitsbereichs wiesen sie beachtliche Kompetenzen auf. Zur Erfiillung be-
stimmter Aufgaben bedurfte es die Fahigkeiten des Lesens und Schreibens.’® Das
Proprium des Klerikers bzw. Monchs bestand lediglich in der Kenntnis der latei-
nischen Sprache und der heiligen Schrift, insbesondere der Psalmen.

Die Trennung zwischen den beiden innerklosterlichen Schichten fand ihren
Ausdruck in der architektonischen Gestaltung der Klosterbauten. Die Westpartie
der Kirche und der Westfliigel waren der Lebensbereich der Konversen. Trotz-
dem darf nicht von einer strikten Trennung gesprochen werden, da sich die Kon-
versen flr bestimmte Auftrige oder zur Anhérung der Predigt an Festtagen in
der Klausur der Monche aufhielten.*

7 Zwei Ledergerber namens Peter sind von 1198-1228 bzw. 1217-1246 belegt. Vgl. Gumy,
Hauterive (wie Anm. 30), Nr. 289, Nr. 298, Nr. 324, Nr. 348, Nr. 366, Nr. 372, Nr. 381, Nr.
392, Nr. 398, Nr. 400, Nr. 414, Nr. 415, Nr. 418, Nr. 423, Nr. 425, Nr. 433, Nr. 435, Nr.
449 und Nr. 451. Vgl. Tremp, Liber donationum (wie Anm. 13), Nr. 236, Nr. 238, Nr. 239,
Nr. 243, Nr. 285 und Nr. 291. Enguicius von Posieux war in Hauterive zuerst als Maurer
angestellt, bevor er als Konverse eintrat. Vgl. ebd, Nr. 23, Nr. 28, Nr. 29, Nr. 81, Nr. 93, Nr.
136, Nr. 170 und Nr. 213.

Vgl. Eberhard Hoffmann, Das Konverseninstitut des Cisterzienserordens in seinem Ur-
sprung und seiner Organisation (Freiburger historische Studien 1), Freiburg 1905, 53; vgl.
Toepfer, Konversen (wie Anm. 5), 42; vgl. Instituta (wie Anm. 23), Kap. 69; vgl. Canivez
(wie Anm. 33), 1181,2; vgl. Toepfer, Konversen (wie Anm. 5), 42f; vgl. Tremp, Pioniere
(wie Anm. 15), 30.

Vgl. Waddell, Lay Brothers (wie Anm. 6), 182; vgl. Hoffmann, Konverseninstitut (wie
Anm. 38), 56. Eberhard Hoffmann schreibt dazu: «Die Kandidaten des Konverseninstituts
emptanden deshalb das besagte Verbot gar nicht als etwas Driickendes, ebensowenig wie
unser heutiger Bauemnstand den Mangel akademischer Bildung beklagen wird.» Vgl
Schneider, Klosterhaushalt (wie Anm. 22), 109.

Vgl. Waddell, Lay Brothers (wie Anm. 6), 184; vgl. Gassmann, Konversen (wie Anm. 24),
85.

39

40



264 Guido Gassmann

Der Schnittpunkt zwischen der Gruppe der Monche und jener der Konversen
stellte der Cellerar dar, welcher die Verantwortung liber die gesamte Klosterwirt-
schaft trug. Zuweilen kiimmerte er sich auch um die Seelsorge der Konversen.
Es liegt auf der Hand, dass die Konversen durch die Zusammenarbeit mit dem
Cellerar in wirtschaftlichen Angelegenheiten Einfluss auf die Klosterleitung neh-
men konnten.

Die These, dass mit der Trennung von Monchen und Konversen der Standes-
gedanke der Feudalgesellschaft im Kloster Einzug hielt, muss relativiert werden.
Sowohl unter den Monchen als auch unter den Konversen waren alle sozialen
Schichten vertreten.*' Nicht alle eintrittswilligen Kandidaten der Oberschicht
fithlten sich fiir das Leben in der Klausur berufen, indes nachweislich Abkémmlin-
gen aus bduerlichen Kreisen der Zugang zum Ménchstand nicht verweigert wur-
de.”? Das Nebeneinander der beiden Gruppen gelang nicht zuletzt deshalb, weil auf
beiden Seiten innerhalb ihrer Zustindigkeitsbereiche attraktive Aufstiegsmoglich-
keiten offenstanden. Der Tatsache, dass der wohl grossere Teil der Konversen ein
unscheinbares Leben fiihrte, muss entgegen gehalten werden, dass es ebenso Mon-
che in der Klausur gab, welchen keine erfolgreiche Karriere beschieden war,

Die Quellen verwenden fiir Monche und Konversen die Anrede «frater».*
Nur dem Abt wurde der Ehrentitel «dominus» verliechen. Vereinzelt — wohl je
nach Belieben des Schreibers oder nach dem Willen des Urkundenausstellers —
wurde die Anrede «dominus» ab dem 14. Jahrhundert im Unterschied zu den
Konversen auch Ménchen vorangestellt.™

*I' Zur Problematik des Standesbewusstseins siche: Schreiner, Ménchtum (wie Anm. 7), 97;

Lekai, Cistercians (wie Anm. 7), 340 und Wiswe, Grangien (wie Anm. 7), 92. Beim Eintritt
von mehreren Familienmitgliedern konnte zuweilen der eine Teil das Moénchs- und der an-
dere Teil das Konversenkleid nehmen, wie dies bei den Gebriidern Hugo und Ulrich von
Ecuvillens (Hauterive) sowie Philipp und Ulrich von Lutterbach (Lucelle) der Fall war.
Diese Tatsache spricht gegen eine soziale Kluft zwischen Monchen und Konversen. Vgl.
Tremp, Liber donationum (wie Anm. 13), Nr. 164; vgl. Gumy, Hauterive (wie Anm. 30),
Nr. 126; vgl. Archives Départementales du Haut-Rhin a Colmar 10H 81,2; vgl. Raymond
Oberlé/Lucien Sittler, Le Haut-Rhin: Dictionnaire des Communes: Histoire et géographie,
économie et société, 3 Bde., Colmar 1980-1982, hier Bd. 2, 845; vgl. P.M. Sacerdos
Friederich (Hg.), Das Seelbuch der Cistercienserabtei Liitzel, 1. Teil: Das Anniversarienver-
zeichnis. Separatdruck aus: Jahrbuch des Sundgauvereins, 5 (1937), 20, 32.

Unter den Monchen von St. Urban lebte von 1260-1279 ein Johannes von Wynau biuer-
licher Herkunft, der als Cellerar eine erfolgreiche Lautbahn im Kloster einschlagen konnte.
Im selben Zeitraum muss ein Berchtold von Krummen in St. Urban als Ménch eingetreten
sein, dessen Nachname eine Herkunft vom nahe der Abtei gelegenen Weiler verrat. Vgl. Al-
fred Haberle, Die mittelalterliche Bliitezeit des Cistercienserklosters St. Urban 12501375,
Luzern 1946, 92.

In den Nekrologien unserer Kloster werden die Moénche und Konversen bis in die Neuzeit
mit «frater» angeredet. Vgl. Staatsarchiv des Kantons Aargau in Aarau, AA 3130; vgl.
Staatsarchiv Luzem, KU 626 Necrologium; vgl. Bernard Gagnebin (Hg.), L obituaire de
Bonmont, in: Mélanges offerts a Paul-E. Martin (Mémoires et documents publiés par la
Société d’histoire et d’archéologie de Geneve 40), Geneve 1961, 351-372; vgl. Friederich,
Seelbuch der Cistercienserabtei Liitzel (wie Anm. 41); vgl. Bernard de Vevey (Hg.), Le N¢-
crologe de ’abbaye cistercienne d’Hauterive, Berne 1957,

Hier zwei Beispiele, in denen Konversen und Moénche unterschiedlich angeredet werden:
Im Jahr 1301 in Frienisberg: FRB 3 (wie Anm. 14), Nr. 451: «dms (dominus) P. supprior,

44



Konversen im Mittelalter 265

Die sozial und rechtlich inhomogene Gruppe der Familia und Klosterange-
stellten stand hierarchisch unter den Konversen und Monchen. Aus thnen setzte
sich weitgehend die Arbeiterschar auf den klosterlichen Betrieben zusammen.

Spiritualitdit

Das spirituelle Leben der Konversen der Zisterzienser wurde unter dem Aspekt
des Gesamtordens bis jetzt in der Literatur nur am Rande behandelt. Deshalb
kann im Rahmen dieser Dissertation, in der die Spiritualitidt nur einen Teilbe-
reich einnimmt, nicht der Anspruch einer umfassenden Darstellung erhoben
werden. Die Vernachlidssigung der Konversenspiritualitit in der Forschung liegt
weniger im Desinteresse der Forscher, sondern vielmehr im spérlichen Vorhan-
densein von Hinweisen in den Quellen.

Die Konversen hatten ein klar vorgegebenes Gebetsleben, das sich an jenem
der Ménche orientierte und zum Ziel hatte, in allen Lebensbereichen die Moénche
nachzuahmen. Dieses Motiv wird bei Kassius Hallinger unter dem Begriff «im-
mitatio monachorum» gefasst, welches massgebend in der Ausgestaltung des
Konverseninstituts war.” Durch Gebet, Arbeit und Schweigsamkeit zeichnete
sich ithr monastischer Lebensentwurf aus.

Statt den Psalmen rezitierten die Konversen eine bestimmte Anzahl von Pa-
ternostern.’® Ab dem Ende des 12. Jahrhunderts kam das Ave Maria hinzu. Die
Konversengebete diirfen nicht bloss als minderwertiger Ersatz des monastischen
Stundengebets bezeichnet werden. Trotz ihrer dusseren Kargheit lag in der Medi-
tationsform der Konversen gleichsam das Potenzial zur inneren Sammlung.

Die klosterlichen Aussenstellen — die Grangien und Stadthéfe — wurden als
klosterliche Bezirke betrachtet, in denen die Gepflogenheiten des Klosters mit
Gebet und Stillschweigen herrschte.”” Zweifelsohne bedurfte es fiir die Bewah-
rung dieser Anspriiche einen mit monastischen Idealen beseelten Grangienmeister,
welcher die ihm unterstellten Konversen und Lohnarbeiter dazu anleitete.

Ob die Vorgaben des Ordens von den Konversen innerhalb unseres Untersu-
chungsraums eingehalten wurden, ist schwer zu beurteilen. Die Menschen des
Mittelalters waren von der religiosen Suche ergriffen, so dass sie sich motiviert
auf das spirituelle Angebot der Zisterzienser einliessen. Die Produktivitit eines
Landwirtschaftsbetriebs hing sicherlich auch mit dem disziplinarischen Zustand

dms H. de Schuphon, dms Cristianus, dms Conradus de Novocastro, dms Nicolaus de
Howenstein sacerdotes monachi in Aurora, frater Ulrich de Bimplitz, frater P. censuarius
conversi, dms Berchtoldus de Schuphon,...». Im Jahr 1314 in Hautcrét: Archives cantonales
vaudoises a Lausanne, CVIII b 380: «..dms (dominus) mauritius celerarius altecreste,
fr(ater) mauritius conversus...»,

Vgl. Hallinger, Laienbriider (wie Anm. 4), 85-100; vgl. Hoffmann, Konverseninstitut (wie
Anm. 38), 22-24.

Die Konversen beteten zur Vigil 20, zur Laudes 10 und zu den tibrigen Horen 5 Paternoster.
Vgl. Usus Conversorum (wie Anm. 6), Kap. 1-2.

Vgl. Usus Conversorum (wie Anm. 6), Kap. 2 und Kap. 6,8; vgl. Hoffmann, Konversenin-
stitut (wie Anm. 37), 88.

45

46



" N .
266 Guido Gassmann

zusammen. Fraglich ist die klosterliche Lebenstithrung insbesondere bei jenen
Konversen, die dauernd fernab von den Mitbriidern in einem Stadthof oder in
einer anderen Niederlassung lebten.

Die Konversen unserer Untersuchung waren tiber die klosterlichen Pflichten
hinaus initiativ in der Errichtung von Kapellen, Wallfahrtsorten oder Eremiten-
niederlassungen.”® Selbst Grangien konnten zu einem religiosen Anziehungs-
punkt fiir Aussenstehende werden. So war der Grangie Winkel des Klosters Lu-
celle eine Frauengemeinschatt angeschlossen, mit denen das Grangienpersonal
die Grangienkapelle fiir den Gottesdienst teilte.”

Das Konverseninstitut war eine Antwort auf den religiosen Aufbruch des
Hochmittelalters. Die Impulse der Christus- und Marienfrommigkeit zisterziensi-
scher Autoren haben die Konversen einverleibt und an die Menschen ihres Umfel-
des weitergegeben. Die Marienfrommigkeit der Zisterzienser und deren Konversen
beeinflusste die Ausformung des Rosenkranzes und des englischen Grusses.™

Ausblick

Die hier vorgestellten Forschungsergebnisse legen uns neue Erkenntnisse und
Zusammenhinge tiber die Geschichte der Zisterzienser in der Schweiz unter dem
Blickwinkel des Konverseninstituts offen. Gleichsam liefern sie einen Beitrag
zur Schweizerischen Sozial-, Wirtschafts- und Frommigkeitsgeschichte.

Allerdings wurden einige Themenfelder angesprochen, welche eine eingehen-
dere Darstellung in Aussicht stellen. Die Tatsache, dass die mittelalterliche Ge-
schichte der untersuchten Kloster mit Ausnahme von Hauterive und St. Urban
nur in ungeniigendem Masse geschrieben wurde, war erschwerend fiir eine mit
Quervergleichen ausgestattete Gesamtdarstellung. Eine Verbesserung des For-
schungsstandes der einzelnen Kloster konnte die Thematik der Konversen zu-
sétzlich erhellen.

Weitgehend unerforscht ist die inhomogene Gruppe der Klosterangestellten
und Familiaren. Leider bieten die Quellen nur dusserst beschriankte Mdoglichkei-
ten, um diesbeziiglich eine Verbesserung zu erreichen.

Ordensintern aber auch ordenstibergreifend wire eine Analyse des Konver-
seninstituts und deren Einordnung innerhalb der religiosen Stromungen des Mit-
telalters ein interessanter Gewinn in der Erforschung der Laienfrommigkeit.
Offene Fragen sind die Urspriinge der Konversengebete, die Einfliisse, die zur
Bildung und Verwendung dieser Gebete fiithrten, und ihre frommigkeitsge-
schichtliche Bedeutung.

* Ein Beispiel ist der oben genannte Weber, welcher um 1318 in St. Sylvestre (zu Hauterive

gehorig) eine Kapelle erbaute: Vgl. Gumy, Hauterive (wie Anm. 30), Nr. 1020.

Vgl. Munch, Lucelle Bd. 3 (wie Anm. 16), 114f; vgl. Archives Départementales du Haut-
Rhin a Colmar 10H 113,7; vgl. Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel: Ur-
kundenbuch der Stadt Basel, 11 Bde., Basel 18901910, hier Bd. 2, Nr. 4.

Andreas Heinz, Christus und Marienlob in Liturgie und Volksgebet (Trierer Theologische
Studien 76), Trier 2010, 82-84.

30



Konversen im Mittelalter 267

Schliesslich stellt sich die Erforschung der Konversen von Frauengemein-
schaften als ein dringendes Desiderat dar. Hier bote sich hinsichtlich des Kon-
verseninstituts ein interessanter Vergleich zwischen Frauen- und Ménnergemein-
schaften. Nicht zu vergessen sind jene Frauengemeinschaften, welche zwar nicht
dem Orden beigetreten sind, aber dennoch mit einer Zisterzienserabtei in Abhédn-
gigkeit standen.

Der Zisterzienserorden ist ein spirituelles Phdnomen. Er nahm in den religio-
sen Bewegungen des Mittelalters eine zentrale Rolle ein. Das Laienbriiderinstitut
zeigt, dass die Spiritualitdt der Zisterzienser — trotz des starken eremitischen Ge-
dankens — mit der Welt in Einklang stand. Die Ausgewogenheit zwischen «ora et
labora» beeindruckte die Zeitgenossen. Die Konversen der Zisterzienser hatten
ohne Ubertreibung innerhalb ihres sozialen Umfeldes eine angesehene Stellung
und eine Vorbildfunktion inne, und dies sowohl in weltlichen und als auch in
spirituellen Belangen.

Konversen im Mittelalter. Eine Untersuchung anhand der
neun Schweizer Zisterzienserabteien

In der Ordensgeschichte entwickelte sich der Status des «conversus» innerhalb der Re-
formorden des 11. und 12. Jahrhunderts, als sich neben den Mdénchen eine zweite inner-
klosterliche Gruppe von Laien bildete, die nicht Ménche waren und deren Alltag mehr mit
Arbeit als mit Gebet ausgefiillt war. Der Fokus richtet sich auf die Verhiltnisse in den
Zisterzienserabteien auf dem Gebiet der heutigen Schweiz (Bonmont, Frienisberg,
Haucrét, Hauterive, Kappel, Lucelle, Montheron, St. Urban und Wettingen). Im Unter-
schied zu bisherigen Forschungsbeitrdgen wurde das Thema des Zisterzienserkonversen
in dieser ausfiihrlichen Form erstmals basierend auf lokalen Quellen und in Einbezug der
konkreten Umstdnde der jeweiligen Kloster erarbeitet. Der Blick in die neun Schweizer
Zisterzienserkloster gewihrt uns interessante Begebenheiten aus den Biographien dieser
Konversen. So konnte anhand mehrerer Beispiele aufgezeigt werden, dass nicht wenige
durch eine nachteilige wirtschaftliche und politische Situation zur «conversio» gezwun-
gen waren. Die Konversen der Zisterzienser hatten ohne Ubertreibung innerhalb ihres
sozialen Umfeldes eine angesehene Stellung inne, welche sowohl den wirtschaftlichen als
auch den spirituellen Bereich einschliesst.

Zisterzienser — Konverse — Laien — Wirtschaft — Arbeit — Gebet — Spiritualitit.

Les convers au JWO) en-Age. Une analyse basée sur
les neuf abbayes cisterciennes en Suisse

Dans I’histoire des ordres, le statut de «conversus» s’est développé au sein de I'ordre re-
formé des 11°™ et 12°™ siécles lorsqu’un groupe de laics, qui n’étaient pas des moines et
dont le quotidien était davantage porté sur le travail que sur la priere, s’est formé dans les
monasteres parallelement aux moines. Cet article est consacré aux relations au sein des
abbayes cisterciennes sur le territoire suisse actuel (Bonmont, Fnemsberg, Haucrét,
Hauterive, Kappel, Lucelle, Montheron, St. Urban et Wettingen). Pour la premicre fois, a
la différence de travaux de recherche antérieurs, le théme des convers cisterciens est traité
sur la base de sources locales et en tenant compte des circonstances concrétes des monas-
teres. L apercu des neuf abbayes cisterciennes de Suisse révele d’intéressants événements
dans les vies des convers. L’auteur démontre a 'aide de divers exemples qu’un certain
nombre d’entre eux ont été contraints a la «conversio» en raison d’une situation économique



268 Guido Gassmann

et politique défavorable. Les convers de I'ordre cistercien jouissaient véritablement d’une
position respectée au sein de leur environnement social, aussi bien du point de vue écono-
mique que spirituel.

Cisterciens — convers — laics — économie — travail — priere — spiritualité.

Conversi nel medioevo. Una ricerca sulla base delle nove Abbazie cistercensi svizzere

Lo stato del «conversus» si sviluppa durante la riforma degli ordini durante I'XI ¢ il XII
secolo, quando all’interno del convento accanto ai monaci nacque un gruppo di laici la cui
giornata era dedicata piu al lavoro che alla preghiera. L attenzione ¢ posta sulle condizioni
delle Abbazie cistercensi della Svizzera moderna (Bonmont, Frienisberg, Haucrét, Haute-
rive, Kappel, Lucelle, Montheron, St. Urban e Wettingen). A differenza delle ricerche sui
conversi cistercensi svoltesi finora, per la prima volta la presente analisi si basa su fonti
locali, prendendo in considerazione la situazione concreta dei singoli conventi. Lo
sguardo posto sui nove conventi cistercensi in Svizzera consente la scoperta di eventi
interessanti estratti dalle biografie di questi conversi. In questo modo ¢ stato possibile
dimostrare, attraverso diversi esempi, che non pochi furono obbligati alla «conversio» a
causa della sfavorevole situazione economica e politica. All'interno della loro sfera socia-
le, 1 conversi dei Cistercensi avevano, senza esagerazione, una posizione stimata sia in
ambito economico che spirituale.

Cistercensi — Conversi — laici — economia - lavoro — preghiera — spiritualita.

The cconversus» in the medieval period. An investigation of nine Swiss Cistercian abbeys

Within the reforming orders of the 11" and 12" centuries, the status of the «conversus, or
(lay) Brother, shifted over time. Alongside the monks, a second cloistered, but unordained
group formed. These religious Brothers were not monks and filled their days more with
work than prayer. The focus here is on conditions in Cistercian abbeys located across the
territory of present-day Switzerland: Bonmont, Frienisberg, Haucrét, Hauterive, Kappel,
Lucelle, Montheron, St. Urban and Wettingen. Unlike earlier research, this study exami-
nes Cistercian Brothers in detail using local sources and taking account of the specific cir-
cumstances of each abbey. An examination of the nine Swiss Cistercian abbeys offers
illuminating insights into the lives of the Brothers. A number of examples make clear that
Brothers often joined the group as a result of adverse economic or political circumstances.
However, it 1s no exaggeration to say that the Cistercian Brothers enjoyed a certain status
within their social environment for both financial and spiritual reasons.

Cistercians — Brothers - lay brothers - economy — work — prayer — spirituality.

Guido Gassmann, Dr. des.. Theologiestudium in Luzern; Promotion in Fribourg mit der
Dissertation «Konversen im Mittelalter». Seit 2012 arbeitet er in der Seelsorge in Luzern.



	Konserven im Mittelalter : eine Untersuchung anhand der neun Schweizer Zisterzienserabteien

