
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Espaces et temps vécus dans le catholocisme français contemporain :
changement de décor?

Autor: Tranvouez, Yvon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Espaces et temps vécus dans le catholicisme français
contemporain: changement de décor?

Yvon Tranvouez

11 faut sans doute des occasions comme celle-ci, la cordialité aidant, pour se laisser

aller à des réflexions générales qui dépassent le cadre des connaissances que
l'on peut avoir acquises soi-même à partir de travaux de première main. À
mesure que l'on avance dans le métier, l'on est de plus en plus conscient de la

complexité du passé et de la fragilité des grandes fresques. Mais maintenant que,
comme Francis Python, puisque nous sommes de la même génération, j'arrive à

ce moment où l'on devient indifférent aux précautions corporatives, je ne vois

pas pourquoi je m'interdirais quelques considérations hasardeuses sur des

problèmes qui m'ont traversé l'esprit au fil des années.

Je suis d'autant plus porté à cette imprudence que je partage avec Francis

Python au moins deux points communs. Le premier renvoie aux années parisiennes

de notre formation. Même si nous ne nous y sommes pas rencontrés, nous
sortons, si j'ose dire, de la même écurie. Un peu de Mayeur, à l'école de la

rigueur et de la clarté; beaucoup de Poulat, avec la fascination de son érudition
invraisemblable, dans un séminaire improbable où les jeunes doctorants côtoyèrent
longtemps un vieux monsieur qui les impressionnait parce qu'il avait connu
Loisy.1 Le second tient à ce que nous avons enseigné, l'un et l'autre, dans des

Universités - Fribourg et Brest - situées dans deux régions considérées comme
des bastions de chrétienté à l'époque contemporaine, la Suisse romande et la

Bretagne. Cela nous a rendus sensibles à un certain type de catholicisme qui
n'est pas forcément celui que l'on perçoit de Rome ou de Paris. J'ajouterai que je
ne suis pas fâché de noter que notre collaboration tardive, sur les mutations ré-

II s'agissait de Raymond de Boyer de Sainte-Suzanne, auteur de Alfred Loisy entre la foi et

l'incroyance. Paris 1968. Sur le séminaire d'Emile Poulat à l'EUESS. voir Luc Perrin,
Retour de Chine, dans Valentine Zuber (dir.). Un objet de science, le catholicisme. Réflexions
autour de l'œuvre d'Emile Poulat, Paris 2001, 56-61.

SZRKG. 107(2013). 205-223



206 Yvon Tranvouez

centes des chrétientés occidentales,2 fait suite, en quelque sorte, à celle qui avait

associé, il y a une quinzaine d'années, nos collègues Urs Altermatt et le regretté
Michel Lagrée/

Mon propos n'est pas de dresser un bilan historiographique: il s'en rédige
périodiquement d'excellents.4 Je veux plutôt m'interroger sur ceci: que deviennent,

aujourd'hui, les espaces et les temps vécus par les catholiques? Assistons-nous à

un changement de décor? Cette question m'est venue à force d'orienter de plus
en plus mes recherches sur le catholicisme français de la fin du XXe et du début
du XXIe siècle. Je sais bien que, faute de recul, je m'expose à prendre des vessies

pour des lanternes, mais au moins puis-je avancer quelques observations susceptibles

d'ouvrir un débat.

Espaces

J'évoquerai successivement les espaces proches, ceux du quotidien en quelque
sorte, les espaces plus lointains, auxquels on appartient sans véritablement les

habiter, et les espaces occasionnels, que l'on investit conjoncturellement.

Espaces proches. La paroisse a longtemps été le lieu naturel de l'existence
chrétienne: porte d'entrée, porte de sortie et, entre les deux, port d'attache. Sauf

urgence, nécessité ou dérogation accordée pour motif pastoral, c'est à l'église
paroissiale que s'administrait le baptême, et c'est là aussi que l'on convoyait le

défunt pour les obsèques religieuses. Là encore que, tout au long de la vie, on assistait

à la messe et aux diverses manifestations de la vie religieuse locale. Le
fidèle identifiait donc volontiers sa paroisse à son clocher. Il n'en allait pas de même

dans le droit canon, qui privilégiait la présence et l'action du clergé.3 Une

encyclopédie catholique populaire, publiée en 1933, expliquait qu'il incombe au

curé d'administrer les sacrements, de célébrer les offices, d'assurer le catéchisme

et la prédication, de visiter les malades et. si possible, de mettre en place un

réseau d'institutions chrétiennes - éducatives ou de loisirs - de manière à «préserver

ses ouailles, au point de vue intellectuel, des erreurs dangereuses pour elles,

Francis Python (dir.), Ébranlement et renouveau. La perception des défis pastoraux en

«pays de chrétienté»: approches comparatives, dans Schweizerische Zeitschrift fur
Religions- und Kulturgeschichte / Revue Suisse d'Histoire Religieuse et Culturelle, 105 (2011),
261-375; Yvon Tranvouez (dir.), La Décomposition des chrétientés occidentales, 1950-

2010, Brest 2013.
Michel Lagrée (dir.). Chocs et ruptures en histoire religieuse (fin XVllIe-XIXc siècles),
Rennes 1998.
Le plus récent, à ma connaissance: Nicolas Champ. De l'espace en histoire religieuse
contemporaine. Un cadre impensé, un objet à explorer, communication au colloque Des

chiffres et des cartes... Approches sérielles en histoire religieuse. Les «matériaux» Boulard
trente ans après, Lyon 24 novembre 2011, à paraître. Je ne connais pas d'équivalent pour la

question du temps.
Voir Gabriel Le Bras. L'éelise et le village, Paris 1976, 13, note 2.



Espaces et temps vécus dans le catholicisme français contemporain 207

et au point de vue moral, des mauvais exemples et des scandales susceptibles de

les menacer»6. Un tel programme faisait du curé un «chef de village», selon un
modèle dont Philippe Boutry estime qu'il est a perduré jusque vers 1945.

Le maintien de cet idéal a été compromis par l'effondrement des vocations
sacerdotales. Réduits à 35.000 au lendemain de la Révolution, les effectifs du clergé

séculier français s'étaient rapidement reconstitués, atteignant leur maximum
en 1870 avec 56.000 prêtres. Malgré quelques fluctuations, liées notamment à la

séparation des Églises et de l'État et au premier conflit mondial, ils étaient
encore 50.000 en 1950, dont 22% seulement avaient plus de 65 ans. Ils sont

aujourd'hui un peu plus de 13.000, et plus de la moitié ont plus de 75 ans. Dès lors,

l'image de la paroisse se brouille en raison des recompositions imposées par cette

hémonagie. Réduction énergique du nombre de paroisses dans tel diocèse,
constitution d'ensembles paroissiaux dans tel autre: quel que soit le dispositif
mis en œuvre, le fidèle n'a plus la messe à sa porte. Tant qu'à être avec d'autres

qui ne sont plus ses voisins, il est tenté, surtout en ville, de choisir sa paroisse
selon des critères qui tiennent à ses préférences, liturgiques ou sociales, ou même
de se replier sur une communauté non paroissiale. On dit parfois que la paroisse
est increvable, qu'elle a eu raison des formules apostoliques qui la jugeaient
dépassée et la croyaient condamnée: sans doute, mais il me semble qu'elle
fonctionne de plus en plus comme rassemblement électif plutôt que comme
circonscription territoriale.

Deuxième échelon, le doyenné ne fut longtemps rien d'autre qu'un cadre de

sociabilité cléricale, avec la corvée trimestrielle des conférences ecclésiastiques
mais la réjouissance hebdomadaire du «jour» de réception des confrères. Il
trouve aujourd'hui une pertinence apostolique lorsqu'il correspond à un bassin
de vie et d'emploi, mais sa perception, qui pourrait se renforcer, reste encore
floue. Il n'en va pas de même du diocèse, espace qui fut toujours familier aux
fidèles. L'évêque est un personnage connu: on l'a vu lors d'une confirmation ou
d'une visite pastorale, sa photo est dans les journaux. Nombre de décisions qui
influent directement sur la vie locale émanent de lui, à commencer par les
affectations ecclésiastiques. Le choix des priorités pastorales lui appartient. Les cano-
nistes rappellent que «le pouvoir de chaque évêque sur son diocèse, le droit de le

gouverner, est un pouvoir direct que le Pape ne peut supprimer ou réduire à des

limites trop étroites». C'est bien pourquoi on le qualifie de pouvoir ordinaire,
«par opposition à celui qui dépendrait uniquement d'une concession ou délégation

papale, et qui porte le nom de pouvoir délégué»*

A. Villien, Ce qu'un laïc doit savoir de droit canon, dans: René Aigrain (dir.), Ecclesia.
Encyclopédie populaire des connaissances religieuses, Paris 1933, 252-253.
Philippe Boutry, Paroisses et clergé paroissial en France, dans Benoît Pellistrandi (dir.),
L'Histoire religieuse en France et en Espagne, Madrid 2004, 184.

A. Villien, dans Aigrain, Ecclesia (voir note 6), 249.



208 Yvon Tranvouez

Christian Sorrel a sans doute raison de rappeler que, globalement, les diocèses

vivent désormais «à l'heure des stratégies romaines et des impulsions nationales»9.

La montée de l'ultramontanisme dès le milieu du XIXe siècle, puis la maîtrise

romaine des nominations épiscopales après 1905, ont assurément permis
aux papes successifs de se forger des épiscopats à leur convenance. De même, la

mise en place de la Conférence episcopale au lendemain de Vatican II a-t-elle
favorisé une politique nationale de l'apostolat. Pourtant, comme le souligne
Jacques Palard. «le diocèse n'en continue pas moins de représenter, pour la

majorité des catholiques - clercs et laïcs - un espace d'action, de référence et

d'identification fondamental dont l'évêque demeure le symbole unitaire»10.

Hervé Queinnec a établi que la restructuration des paroisses en France, depuis
une vingtaine d'années, n'a obéi à aucun plan d'ensemble, ni national, ni même

régional: chaque évêque a joué sa partition à son heure et à sa manière, et ce

n'est qu'après coup que l'historien peut, par comparaison, dégager deux ou trois
modèles." En fait, on ignore généralement ce qui se passe dans le diocèse d'à
côté, parce qu'on ne s'en préoccupe guère.

En revanche, des efforts significatifs sont menés, depuis quelques années,

pour renforcer les liens intra-diocésains par l'organisation de rassemblements

ponctuels. Ces manifestations permettent de montrer que l'on fait encore nombre,

à cette échelle-là, alors que les effectifs des offices paroissiaux laissent
souvent une impression déprimante. Elles attestent aussi que les expressions de plus en

plus diversifiées de la vie catholique participent bien de la même appartenance
ecclésiale. La rétraction numérique du catholicisme français tend donc à faire du

diocèse l'espace privilégié dans lequel ses fidèles s'inscrivent. En somme, quand la

paroisse n'est plus ce qu'elle était, le diocèse devient une super-paroisse.

Espaces lointains. Let région est pour les catholiques un horizon ambivalent. Elle

peut jouer un rôle dans la représentation que l'on se fait de ce que l'on est par ce

que l'on fut - ou ce que l'on imagine que l'on fut. La Bretagne catholique, par
exemple, a sans doute été une réalité, d'ailleurs contrastée: elle a surtout été une

image convenue, périodiquement redessinée.1" Mais on ne voit pas qu'elle ait

Christian Sorrel, Echelles et espaces: le diocèse. Réflexions sur l'historiographie française
contemporaine, dans Pellistrandi, Histoire religieuse (voir note 7), 235.

" Jacques Palard, Pouvoir religieux et espace social. Le diocèse de Bordeaux comme organisation,

Paris 1985. 39. «Le seul échelon qui vaille dans l'Eglise: le diocèse», écrivait récemment

une journaliste, commentant la difficulté des évèques français à se doter d'une
instance de tutelle des comités académiques de l'enseignement catholique (Anne-Bénédicte
Hoffner, L'enseignement catholique replacé au cœur du diocèse, dans La Croix, 19 avril
2013).

" Hervé Queinnec. L'Implantation territoriale de l'Eglise catholique en France: crise et
«nouvel aménagement pastoral» des diocèses, thèse de science politique. Université de

Bretagne Occidentale, 2008.
12 Voir Michel Lagrée. Religion et cultures en Bretagne (1850-1950), Paris 1992; Yvon

Tranvouez, Catholiques en Bretagne au XXe siècle. Rennes 2006 (chapitre XII: «La
Bretagne catholique, du mythe au folklore»); Yvon Tranvouez, Un objet incertain, le catholi-



Espaces et temps vécus dans le catholicisme français contemporain 209

souvent existé dans des pratiques communes: le pardon annuel de Sainte-Anne-

d'Auray et, plus récemment, le pèlerinage du Tro Breiz en sont à peu près les

seules expressions. Les provinces ecclésiastiques, dont les périmètres ont varié
au cours des deux derniers siècles, n'ont guère de signification pour les fidèles.

L'archevêque métropolitain n'a d'autorité que morale et l'opinion publique est

frappée par les désaccords entre prélats voisins: en novembre 201 1. l'évêque de

Vannes soutenait publiquement les manifestants qui protestaient aux abords d'un
théâtre rennais contre une pièce, Golgota picnic, jugée blasphématoire, tandis

que l'archevêque de Rennes faisait savoir qu'il désavouait leur mode d'action.
L'ambivalence est la même pour l'échelon national. D'un côté, il a perdu de

son importance. Le développement de l'ultramontanisme, qui s'est affirmé au

milieu du XIXe siècle,13 renforcé après la loi de séparation des Églises et de

l'État, pour culminer sous le pontificat de Pie XII, a eu raison du gallicanisme.
Le regain des épiscopats nationaux, pendant et à la suite du concile Vatican II, a

trouvé une limite dans le maintien des privilèges canoniques des ordinaires: un
cardinal Lustiger n'en a fait qu'à sa tête au désespoir de ses confrères, et
plusieurs ensuite ont fait comme lui. Une autre limite est apparue avec le prestige
renouvelé de la papauté grâce au charisme de Jean-Paul II, d'autant plus
omniprésent qu'il s'est fait grand voyageur.l:> Pourtant, l'espace national est
déterminant, ne serait-ce que parce que le cadre législatif dans lequel évolue le
catholicisme dépend des dispositions prises par les pouvoirs politiques, et que les
problèmes relatifs aux relations entre l'Église et l'État se règlent essentiellement à

ce niveau. Cette contrainte était évidente dans la France concordataire, mais elle
n'est pas moins forte depuis 1905, l'application concrète de la laïcité ne cessant
de susciter questions nouvelles et ajustements de la loi de séparation."1 La Conférence

episcopale joue donc un rôle majeur. Le public est d'ailleurs informé
régulièrement des interventions de son Président, comme des débats des assemblées
annuelles de Lourdes. Mais c'est peut-être pour les mouvements de laïcs que cet

espace est le plus significatif. Déjà, l'Action catholique y avait trouvé sa

véritable dimension: être promu au «national», à Paris, était, pour les aumôniers

comme pour les militants, le gage d'une influence décisive. Les engagements
actuels, plus diversifiés, parfois même atomisés, ne trouvent eux aussi leur visibilité

qu'à cette échelle, à la différence près que Paris n'est plus forcément le lieu
naturel de leur expression: Paray-le-Monial. par exemple, fait figure de capitale
du Renouveau charismatique.

cisme breton (XIX'-XXL siècle), dans Yvon Tranvouez (dir.), Requiem pour le catholicisme

breton?, Brest 2011, 15-33.
Voir Austin Gough, Paris et Rome. Les catholiques français et le pape au XIXe siècle. Paris
1996.

Voir Henri Tincq, Jean-Marie Lustiger. Le cardinal prophète. Paris 2012.
• Voir Bernard Lecomte. Jean-Paul 11, Paris 2006.

Voir Emile Poulat. Scruter la loi de 1905. La République française et la Religion, Paris
2010.



210 Yvon Tranvouez

Il faut des lunettes à double foyer pour observer le dernier niveau, celui de la

catholicité. Le mot renvoie en effet urbi et orbi, au pouvoir pontifical qui la

fonde et à l'extension géographique qui la manifeste. Recours des catholiques en

butte aux pouvoirs hostiles, le «parfum de Rome», célébré au XIXe siècle par
Louis Veuillot, n'a cessé depuis de se répandre dans l'Église sans faire l'unanimité:

parfum subtil et enchanteur pour les uns, violent et désagréable pour les

autres, mais dont on ne peut se défaire. Dans l'encyclopédie catholique populaire
de 1933, le chapitre sur la géographie commence tout naturellement par un exposé

sur le Saint-Siège, avec un plan de la Rome ecclésiastique. Malgré la volonté
de rééquilibrage manifestée par le concile Vatican II, Rome est toujours au cœur
des consciences catholiques, d'autant plus que la personnalisation des institutions,

induite par les médias modernes, tend à faire que, pour l'opinion, l'Église,
c'est le pape. Il est symptomatique qu'un citoyen américain, victime d'un prêtre
pédophile décédé depuis les faits, ait cru pouvoir, en 2002, porter plainte contre
le Vatican pour obtenir réparation. Le juge du tribunal fédéral de Portland l'a
récemment débouté au motif que le pape ne pouvait être considéré comme
l'employeur du clerc incriminé, qui ne relevait que de l'autorité de son évêque, ajoutant

que, à suivre la logique de l'avocat du plaignant, «tous les catholiques, où

que ce soit, pounaient être considérés comme les employés du Saint-Siège»
Idée d'autant plus saugrenue, en effet, que la montée de l'individualisme a

considérablement affaibli le pouvoir pontifical: les catholiques d'aujourd'hui associent

volontiers un réel attachement à Rome et un tri personnel des consignes qui
en émanent.

Mais la catholicité perçue, c'est aussi le monde catholique, ou plutôt une partie

de ce monde. Il en va des Églises nationales comme des diocèses: on s'y
désintéresse généralement ce qui se passe à côté de chez soi. Il n'y a donc pas de

véritable dimension transnationale de l'Église catholique. Quel fidèle moyen a la

moindre idée de la COMECE (la Commission des Épiscopats de la Communauté

européenne) et de ce qui s'y discute? Et pourquoi, au demeurant, irait-il s'intéresser

à ce qui ressemble bien à un «machin», comme disait de Gaulle en parlant
de l'ONU? En revanche, l'attention des fidèles a longtemps été attirée sur les

pays de mission. Rome et les missions, c'était un tandem incontournable: on
donnait d'ailleurs pour les deux, aux quêtes prévues à cet effet. Présentant en
1933 son Petit Atlas des missions catholiques, Mgr Boucher ne doutait pas de

trouver son public chez «les parents et les amis des milliers de missionnaires
français»19. C'est sans doute l'un des traits les plus frappants de la situation
actuelle que la disparition de cet horizon missionnaire. Cela tient évidemment à la

diminution des forces disponibles: les congrégations missionnaires n'échappent

René Aigrain (avec Alexandre Brou). Géographie de l'Église catholique, dans Aigrain,
Ecclesia (voir note 6), 468-533.
Céline Hoyeau, Une victoire juridique pour le Saint-Siège dans une affaire de pédophilie
aux Etats-Unis, dans La Croix, 23 août 2012.

Mgr .André Boucher, «Avant-propos» au Petit Atlas des missions catholiques, Paris 1933.



Espaces el temps vécus dans le catholicisme français contemporain ~
1 I

pas à la crise générale du recrutement et l'on assiste depuis quelques années à

l'inversion des flux du clergé séculier Fidei donum." Mais surtout, à l'heure du

dialogue inteneligieux, le doute s'est insinué sur la pertinence du prosélytisme.
«Il reste encore plus d'un milliard d'infidèles à convertir, et combien
d'hérétiques!... Rogate Dominum messis ut mittat operarios in messern .shoot», écrivait
en 1933 le Père Brou.21 Qui tiendrait maintenant un pareil langage? Le catholique

d'aujourd'hui est moins préoccupé d'une improbable progression de son
Église que des atteintes à la liberté religieuse dans les pays musulmans et du destin

des chrétiens d'Orient, toutes confessions confondues.
J'observe que l'on trouve assez peu de cartes pour l'époque contemporaine

dans les histoires générales destinées au grand public. L'Histoire du christianisme

publiée en 2007 sous la direction d'Alain Corbin n'a qu'une seule occurrence:

trois mappemondes superposées figurant l'imprégnation - dont les critères

ne sont pas définis - forte, moyenne, faible ou très faible, du catholicisme, de

l'orthodoxie et du protestantisme.22 Guère plus dans YHistoire du catholicisme
de Jean-Pierre Moisset, panie en 2006: une reprise de la carte Boulard de la

pratique religieuse de la France rurale et deux cartes des missions avant 1914 (Afrique

et Moyen-Orient; Asie et Extrême-Orient)." C'est moins paresse ou

négligence que difficulté à trouver des données fiables, homogènes, significatives et

représentables à l'échelle mondiale. Dans l'encyclopédie catholique populaire de

1933 déjà évoquée, l'abbé Aigrain avait pris un parti simple: une cartographie
systématique des provinces ecclésiastiques et des diocèses relevant de la Consis-
toriale d'une part, et des diocèses, vicariats apostoliques et préfectures apostoliques

des pays de mission dépendant de la Propagande d'autre part: 21 cartes au

total, déroulant une géographie purement administrative mais non dénuée d'intérêt,

compte tenu des notices descriptives qui les accompagnent." Le fidèle des

années 1930 était incité à rêver de l'expansion de la chrétienté. Celui des années

2000 est amené à réfléchir aux limites de l'influence catholique dans le monde.

Voir Dominique Belœil, La réception de l'encyclique Fidei donum dans l'Ouest de la

France (1957-2003), dans Annales de Bretagne et des Pays de l'Ouest, 112/2 (2005), 149-
164; Céline Burnel, Les prêtres Fidei donum du diocèse de Quimper de 1957 à nos jours,
Master 1 d'Histoire, Université de Bretagne Occidentale, 2012.
Alexandre Brou, Les missions, dans Aigrain. Ecclesia (voir note 6), 533.
Alain Corbin (dir.), Histoire du christianisme, Paris 2007, 455.
Jean-Pierre Moisset, Histoire du catholicisme. Paris 2006, 437, 445, 446.
En voici la liste: 1, France méridionale; 2, France nord et nord-ouest; 3, France nord-est,
Belgique, Hollande et Suisse; 4, Angleterre, Ecosse, Irlande; 5, Espagne et Portugal; 6,

Italie septentrionale; 7, Italie méridionale; 8, Europe centrale et orientale; 9, Canada et

Terre-Neuve; 10, Etats-Unis; 11, Mexique, Amérique centrale, Antilles: 12, Amérique du

Sud; 13, Australie; 14, Missions de l'indoustan; 15, Missions de l'Indochine; 16, Missions
de Chine; 17, Missions du Japon, Corée, Mandchourie; 18, Missions de l'archipel Malais,
Philippines: 19. Missions d'Océanie: 20, Afrique septentrionale; 21, Afrique méridionale.
Les huit dernières font inévitablement penser à autant de stands des expositions missionnaires

qu'on a pu voir dans les villes françaises jusqu'au début des années 1960.



212 Yvon Tranvouez

Mon curé, mon évêque et le pape: la paroisse, le diocèse et Rome demeurent

sans doute les espaces privilégiés qui structurent les consciences catholiques,
mais ils ont changé d'aspect et, si je puis dire, de sens de circulation. Dans une
société caractérisée par l'individualisme et la médiatisation, Rome peut devenir
un identifiant plus proche, psychologiquement, que le diocèse ou la paroisse:
c'est peut-être désormais le pape, mon évêque et mon curé.

Espaces occasionnels. Il faut considérer enfin les lieux que l'on investit de temps
à autre. Au niveau local, ce fut longtemps un sujet de conflit que celui de l'occupation

ponctuelle de l'espace public par les manifestations religieuses. La sortie
des processions dans la rue a donné lieu à des querelles récurrentes." Et puis, à

partir des années 1960, au nom d'une pastorale de l'enfouissement et du respect
des consciences, le clergé a renoncé aux processions. Elles reviennent aujourd'hui

ici ou là, surtout en ville, à la faveur de la restauration identitaire qui caractérise

le catholicisme depuis le pontificat de Jean-Paul II. Mais tandis que le

culte réapparaît ainsi sur le macadam, sous la forme de Fêtes-Dieu ou de chemins
de croix, la culture aspire à s'exprimer dans les églises et les chapelles. Problème
inédit, compliqué en France par la situation juridique de ces édifices dont la plupart

sont la propriété des communes, qui ne peuvent en disposer librement
puisqu'ils sont affectés au clergé. Maîtres du jeu, les responsables catholiques hésitent

entre deux attitudes. La première est de n'autoriser qu'avec parcimonie les

manifestations culturelles dans les lieux de culte, dont le caractère sacré est invoqué

pour n'y admettre que des activités compatibles avec l'esprit et la dignité du
bâtiment. La seconde est au contraire de tirer parti de l'attrait esthétique de ce

parc immobilier pour développer une pastorale du tourisme auprès de populations

que l'Église n'atteint plus que par ce biais.
À une autre échelle, l'évolution des pèlerinages mérite elle aussi attention.

Chacun peut constater leur regain après une période de relatif délaissement. 11 y
eut un moment, dans les années 1970 ou 1980. où le clergé lui-même tendait à

proposer une offre minimaliste pour des participants que l'on supposait pressés:
les cérémonies s'alignaient sur la civilisation de l'automobile. On en revient à

des activités plus élaborées dans un temps moins comprimé. Mais on assiste à

l'individualisation des pratiques. Ce fut longtemps un grand classique que le

pèlerinage paroissial à Lourdes, d'où l'on rapportait la photo souvenir du groupe
devant la basilique du Rosaire. La cité mariale attire toujours autant de monde,
mais dans des configurations beaucoup plus diversifiées. Les pèlerinages sont
désormais moins rituels et collectifs - sauf les pèlerinages diocésains, et non plus
paroissiaux - que personnels et occasionnels. On voit aussi se développer des i t i—

nérances spécifiques, qui expriment une spiritualité singulière. J'ai connu des

charismatiques qui déclaraient tous les étés partir en vacances ((à la grâce de

Voir Paul d'Hollander (dir.), L'Eglise dans la rue. Les cérémonies extérieures du culte en
France au XIX1" siècle, Limoges 2001.



Espaces et temps vécus dans le catholicisme français contemporain 213

F Esprit-Saint». On les retrouvait invariablement à Ars et Paray-le-Momal:
l'Esprit-Saint est un tour operator parfaitement prévisible. Parmi les créations récentes,

le pèlerinage du Tro Breiz. lancé en 1994 par quelques laïcs, à contre-courant
des modes ecclésiastiques de l'époque, est assez révélateur des nouvelles pratiques.

Il convie à marcher, au rythme d'une semaine chaque début de mois
d'août, entre deux des sept cathédrales des anciens évêchés bretons, ce qui fait

que ce tour de la Bretagne est achevé au bout de sept éditions, lorsque l'on
revient au point de départ."6 Certains évêques ne le bénissent que de loin, quand un
autre y participe sac à dos et prend son casse-croûte avec le tout venant." Mais le

plus surprenant est que cet exercice attire une proportion significative de non-
croyants, qui y trouvent le plaisir de la randonnée sur des chemins pittoresques.
Là encore, par un singulier retournement, le profane s'installe dans le religieux.
Paradoxalement, la frontière entre espaces profanes et espaces sacrés se brouille
au moment même où la tentation d'un certain nombre de catholiques est de la

rendre bien visible.
Je m'en suis tenu délibérément à une analyse statique de l'espace. Il faudrait,

bien entendu, la compléter par une approche dynamique qui demanderait des

investigations plus complexes et une étude spécifique. Il suffira de rappeler ici la

tendance générale qui s'observe: dans une société de plus en plus mobile, les

réseaux relativisent les territoires et contribuent à les recomposer dans le sens que

j'ai indiqué.28

Temps

Je distinguerai ici le temps reçu, celui de la mémoire collective, le temps choisi,
celui auquel s'identifie une génération, et le temps subi, le «temps du monde»

comme disait Braudel,"9 qui détennine aussi le champ religieux.

Temps reçu: Vatican II, un passé qui ne passe pas. C'est un curieux spectacle,
loin d'être achevé, qu'offrent les cérémonies, rencontres ou publications suscitées

par le cinquantième anniversaire de Vatican II. Chose étrange, alors que la

Voir Tranvouez, Catholiques (voir note 12) (Epilogue: «Un symptôme religieux: le Tro
Breiz moderne», 223-226): Brigitte Bleuzen, Du Tro Breiz à la vallée des mille saints, dans

Archives de Sciences sociales des Religions, 151 (2010), 222 -249.
Témoignage d'un participant à l'édition 2012 (de Saint-Brieuc à Saint-Malo): «C'est agréable

de retrouver, sur les chemins, des gens avec qui on a dansé la veille. Quant à la

religion, ce n'est pas ma motivation première, même si je suis catholique pratiquant. [...] Voir
un évêque assis dans l'herbe à tartiner son pain de pâté, c'est plutôt sympa. Quant aux
prières et aux veillées organisées, on n'oblige personne à y participer» (Yves Guilloux,
interrogé par Hervé Queillé, Pèlerin du Tro Breiz: «un autre regard», dans Le Télégramme.
15 août 2012). L'évêque en question est Mgr Centène, de Vannes.
Voir Colette Muller'Jean-René Bertrand, Où sont passés les catholiques? Une géographie
des catholiques en France. Paris 2002.
Fernand Braudel, Ci\ irisation matérielle, économie et capitalisme, XVe—XVIIIe siècle, tome
3. Le Temps du monde. Paris 1979, 56 70.



214 Yvon Tranvouez

génération qui a fait le concile est, au mieux, septuagénaire, le débat public dans

le catholicisme demeure focalisé sur cet héritage. Encore plus étrange, ce concile

qui s'est voulu pastoral, qui a donc cherché à rendre le message chrétien audible
dans le monde nouveau des années soixante, ce concile très daté par conséquent,
continue de faire référence dans un monde qui, de toute évidence, a profondément

changé depuis. Ce double paradoxe s'explique sans doute par une raison

proprement ecclésiale, l'impossibilité, jusqu'à ce jour, de résorber l'émigration
intégriste provoquée par la révolution conciliaire. Vatican II relève donc de ces

passés dont l'ombre portée peine à disparaître. En ce sens, son cinquantenaire

pose le même type de problèmes que le bicentenaire de la Révolution française.
Comme ce dernier, il hésite entre célébration, commémoration et histoire: la
première cherche le consensus, la seconde fait cohabiter les points de vue, la
troisième les met en perspective.30 Le concile attire d'ailleurs des questions analogues

à celle que ne cesse de susciter la Révolution française et que l'on peut

presque formuler dans les mêmes termes.
Il y a d'abord celle de sa chronologie: quand commence et quand finit

l'événement Vatican II? On ne peut le réduire aux textes laborieusement votés au

cours des quatre sessions qui se sont tenues à Rome de 1962 à 1965. 11 se

déploie, à la satisfaction des uns et à l'irritation des autres, dans les manifestations
de Yesprit conciliaire lors des années qui suivent. Le concile ressemble aux États

généraux. Le cardinal Liénart, qui exprime le refus de l'assemblée de se soumettre

aux règles du jeu fixées par la Curie, est son Mirabeau. Les documents adoptés

ne sont pas plus une solution que la constitution de 1791. Les événements de

Mai 68 ont le même effet d'accélération que la guene en 1792. Mais où placer le

18 Brumaire? Quand peut-on estimer, pour paraphraser la proclamation du
Premier consul, que la révolution conciliaire est fixée aux principes qui l'ont
commencée, et qu'elle est donc finie? En 1975, estime Gérard Cholvy, qui en fait une
année symbolique marquée notamment par le premier grand rassemblement du

Renouveau charismatique à Rome, par la suppression du mandat episcopal français

sur les mouvements d'Action catholique (qui s'en retrouvent libres mais

sans label privilégié sur le marché des offres pastorales) et par l'exhortation
apostolique Evangelii nuntiandi, qui appelle à une proclamation explicite de la foi.

Voir Steven L. Kaplan, Adieu 89, Paris 1993. Il serait intéressant qu'un chercheur se lance
dans une enquête analogue à propos du cinquantenaire de Vatican II. Les actes du colloque
organisé dès 2009 par l'Institut catholique de Toulouse témoignent de cette difficulté:
célébration dans la préface de l'archevêque, commémoration dans les interventions de cinq
témoins, histoire dans les onze contributions thématiques dont la clef de voûte est fournie par
l'introduction vigoureuse de Christian Sorrel: Jean-François Galinier-Pallerola Augustin
Laffay/Bemard Minvielle (dir.). L'Eglise de France après Vatican II, Paris 2011.
Gérard Cholvy, 1975: tournant spirituel et intellectuel, dans Revue des deux mondes, mai
1996,96-106.



Espaces el temps vécus dans le catholicisme français contemporain 215

Sans nier ce premier tournant qui marque le début du «retour à l'ordre», Denis
Pelletier choisit plutôt 1978, l'élection de Jean-Paul II coïncidant avec la fin des

années utopiques et gauchistes."'"
On peut aussi hésiter sur le début de la révolution conciliaire. Christian Sonel

suggère de le repousser à 1963, au motif que c'est seulement cette année-là que
l'opinion publique, frappée par la médiatisation de la mort de Jean XXIII, prend
conscience des enjeux de Vatican II. Inversement, il est paradoxal mais pas
absurde de soutenir que le concile n'a fait que «disperser les ruines» du tridentinis-
me, comme Chateaubriand l'écrivait de 1789 pour la monarchie absolue. Les
Lumières de Vatican II, ce sont les théologiens français - Congar, Chenu, de Lubac
et d'autres - qui dessinaient depuis de nombreuses années, malgré les tracasseries

de la censure romaine, les contours d'un autre visage de l'Église. Et il y a du

Louis XV dans Pie XII, en ce sens qu'il a été un pape plus réformateur qu'on ne
le croit généralement, notamment en matière de liturgie ou d'exégèse.

Se pose aussi la question de l'homogénéité. La révolution conciliaire est-elle

un «bloc», comme Clemenceau l'affinnait de la Révolution française, ou y a-t-il
discordance entre ses différents moments? Ses partisans les plus déterminés et

ses ennemis les plus intransigeants se rejoignent dans l'idée de la continuité.
Tout est bon jusqu'à la fin, assurent les premiers: l'esprit du concile est le

développement logique de ses textes, et le coup d'anêt donné par Paul VI puis Jean-

Paul II a été une erreur. Tout est mauvais dès le début, répondent les seconds, et

Benoît XVI s'est illusionné à vouloir en préserver une «juste interprétation»34.
Ces positions extrêmes sont minoritaires. La plupart des catholiques conviennent

qu'il y a eu «dérapage», pour reprendre le langage de François Furet comparant
93 à 89. Mais quand les choses dérapent-elles? En 1968, dira-t-on spontanément,
à cause des événements de mai et plus encore, sans doute, de la crispation créée

par la publication de l'encyclique Humanae vitae.35 Mais peut-être un an plus
tard, à l'automne 1969, lorsque la destitution du prieur de l'abbaye de Boquen
cristallise durablement la contestation catholique à gauche, tandis que s'organise
à droite le mouvement des «Silencieux de l'Église» autour de Piene Debray? Ou
seulement en 1972, quand les enragés de la révolution conciliaire versent dans le

maoisme, cependant que, aussi bien parmi le clergé que chez les laïcs, la

contestation tend à laisser place à la défection? Mais peut-être faut-il au contraire

remonter plus tôt. 11 y aurait eu dérapage déjà en 1966, à en croire le diagnostic

'" Denis Pelletier, La Crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978),
Paris 2002.
Christian Sorrrel, Une histoire nécessaire, dans Galinier-Pallerola et alii, Vatican II (voir
note 30), 23-34.
Benoît XVI, discours à la Curie, 22 décembre 2005. dans La Documentation catholique,
103(2006).

' Voir Martine Sevegrand. L'Affaire Humanae vitae. L'Eglise catholique et la contraception,
Paris 2008.



216 Yvon Tranvouez

de Jacques Maritain dans Le Paysan de la Garonne. En toute hypothèse,
Jean XXIII est un Louis XVI qui n'a pas eu le temps de voir la révolution déraper.

Je pourrais raffiner encore ces discussions byzantines qui intéressent
l'historiographie de Vatican II, mais il est clair que tous les événements que j'égrène
échappent au catholique moyen de 2012. En revanche, les jeunes les moins informés

et les anciens les plus amnésiques savent bien qLie la révolution conciliaire a

traîné tout au long sa Vendée liturgique, résistance de la religion populaire à la

liquidation du latin, mais surtout aux expérimentations anarchiques menées ici
ou là et à leurs dommages collatéraux, dans le réaménagement des lieux de culte

par exemple.37 Vatican II a eu ses chouans, peuple réel perturbant l'image idéale
du «peuple de Dieu»38.

On voit aujourd'hui sur ce terrain liturgique l'amorce d'un apaisement. Mais
les divergences sur d'autres points, notamment quant à la déclaration Dignitatis
humanae sur la liberté religieuse, empêchent encore de «terminer» le concile, en
réconciliant les adversaires de gauche et de droite qu'il a produits dans l'Église:
comme l'a montré François Furet pour la Révolution française, leur extinction
démographique ne garantit nullement la fin de la querelle, qui se nourrit d'héritiers

inflexibles.39 Ce serait plutôt l'accentuation du déclin de l'emprise sociale
du catholicisme en France qui serait de nature à créer une «union sacrée» analogue

à celle de 1914 qui, aux yeux de Fabrice Bouthillon, permit véritablement
d'en finir avec 1789.40 En attendant, Vatican II continue donc d'occuper les

esprits. Comme Paul VI et Jean-Paul II, Benoît XVI, qui fut expert au concile, en a

fait la «boussole» qui doit orienter la vie de l'Église. Hans Küng, autre vétéran,

emploie la même image, mais pour désigner «l'esprit de Vatican II»: l'équivoque
est totale.41 Cette boussole est un boulet: on voit mal comment les jeunes catholiques

d'aujourd'hui pourraient s'identifier à une telle querelle d'anciens combattants.

Il en va de la révohition conciliaire comme de toutes les révolutions: plus
le temps passe, plus l'ancien régime qu'elle a créé, et qui lui sert de repoussoir
commode, cesse de signifier quelque chose. Pie XII n'évoque plus rien.

À l'édition originale, on préférera la réédition, augmentée d'un dossier critique établi par
Michel Fourcade: Jacques Maritain, Le Feu nouveau. Le Paysan de la Garonne, Genève
2007.
On lira avec intérêt l'étude d'un géographe sur la querelle de l'espace cultuel: Marc
Levatois, La Messe à l'envers. L'espace liturgique en débat. Paris 2009.
Un curé de Morlaix (Finistère) a reçu pendant des années des lettres anonymes signées «la

Chouanne», dans lesquelles une de ses paroissiennes critiquait les innovations liturgiques.
Voir Agnès Loarer, Le Traditionalisme à la base: les lettres de «la Chouanne» (Morlaix.
1970-1982), Maîtrise d'Histoire, Université de Bretagne Occidentale, 1998.

Voir François Furet, La Révolution, tome 2, Terminer la Révolution. De Louis XVIII à

Jules Ferry (1814-1880), Paris 1990.

Voir Fabrice Bouthillon, L'Illégitimité de la République. Considérations sur l'histoire
politique de la France au XIXe siècle, Paris 2005.
Hans Küng, Il faut réunirun concile, dans Le Monde. 18-19 avril 2010.



Espaces et temps vécus dans le catholicisme français contemporain -17

Temps choisi: génération Jean-Paul IL L'image de Jean-Paul II, en revanche,
est bien présente dans les esprits, ce qui suggère de réfléchir à la question des

générations catholiques. Un archevêque français s'étonnait naguère que l'on ne fût
pas capable de s'en tenir à une méthode apostolique plus d'une dizaine d'années
et que l'on se crût ainsi constamment obligé de passer à autre chose.42 Il exagérait

sans doute quant à la brièveté des modes pastorales, mais touchait à un vrai

problème: celui de la nécessité psychologique, pour une nouvelle génération, de

se distinguer de la précédente en inventant son propre modèle. Joseph Comblin
avait fort bien noté ce que le succès de l'Action catholique devait au désir des

jeunes vicaires de se démarquer de leurs curés acquis aux patronages.43 Ceux-ci
s'y étaient investis eux-mêmes pour échapper aux œuvres de piété chères à leurs

prédécesseurs. Et devenus curés à leur tour, les adeptes de l'Action catholique se

virent contestés par déjeunes vicaires tentés par l'esprit missionnaire. Le mouvement

catholique se transforme donc périodiquement en s'inventant de nouveaux
objectifs plus mobilisateurs que l'entretien de l'existant. Parfois, cette recharge
se fait autour d'une idée séduisante ou d'une personnalité charismatique. Il y a eu
la génération des mennaisiens, puis celle de la première démocratie chrétienne,

portée par l'atmosphère de 1848. Celle de 1870 s'est retrouvée denière Albert de

Mun. Celle de la Belle Époque, fortement conflictuelle, a suivi Maurras ou Marc
Sangnier, l'Action française ou le Sillon. Celle des années trente a trouvé son
élan dans les organisations de jeunesse de l'Action catholique spécialisée, JOC

en tête. Celle de l'après-guerre s'est identifiée à l'aventure des prêtres-ouvriers.
Celle de 1968 a fait de Bernard Besret, le prieur de Boquen, l'icône d'un improbable

consensus de la contestation catholique.
Mais aujourd'hui? On constate depuis une vingtaine d'années un réel

dynamisme à l'intérieur du catholicisme français, dans des domaines extrêmement
variés, mais on peine à inventorier toutes ces initiatives dispersées dont l'horizon
est souvent limité et la durée aléatoire. Comme il n'y a pas de structure dominante

qui donne le ton, les observateurs ne savent pas comment désigner ce phénomène

autrement qu'en le qualifiant d'identitaire et en évoquant la «génération
Jean-Paul II», dont on peut dater symboliquement la cristallisation, pour la France,

de 1997, année des Journées mondiales de la Jeunesse à Paris. Génération

pontificale, donc: je n'en vois qu'un précédent, la génération Léon XIII, caractérisée

elle aussi par une grande variété de réalisations à l'enseigne floue du
catholicisme social, à la suite de l'encyclique Rerum novarum avant que ne se pose à

nouveaux fais la question de la démocratie chrétienne.44

Propos privé, non identifié, rapporté par A.-J. Maydieu/A.-Z. Serrand. Le catholicisme français

dans le catholicisme mondial (suite et fin), dans La Vie intellectuelle, janvier 1950, 8.

Joseph Comblin. Echec de l'Action catholique'?. Paris 1961.
Voir Yvon Tranvouez, Catholiques d'abord. Approches du mouvement catholique en France

(XIX"-XXe siècle), Paris 1988 (chapitre 3: «La génération Léon XIII»).



218 Yvon Tranvouez

Cette génération pontificale est-elle amnésique? J'en ai le sentiment, mais

j'hésite à l'assurer. Dans les années 1960 circulait une généalogie, largement
fantasmée, qui postulait arbitrairement la continuité des grands moments du siècle

écoulé. Elle menait donc de Lamennais à Vatican II en passant par Lacordaire,
Montalembert, Albert de Mun, Marc Sangnier, la JOC et les prêtres-ouvriers.
Emile Poulat et Jean-Marie Mayeur ont suffisamment montré l'illusion de cet

enchaînement pour qu'il soit inutile d'y insister.41' Il n'empêche que les acteurs de

la révolution conciliaire ont éprouvé le besoin de se forger cette épopée
rétrospective de la lente réconciliation de l'Église et du monde moderne sous la

conduite de minorités éclairées et incomprises.46 Il me semble - mais ce n'est qu'une
impression qu'il faudrait vérifier - qu'au contraire les jeunes catholiques identitaires

d'aujourd'hui ne sentent pas le besoin de s'inscrire dans une lignée. La

précarité et la dissémination de leurs engagements ne favorisent certes pas la

construction d'un discours mémoriel élaboré, mais peut-être est-ce aussi, plus
généralement, un symptôme de la génération Y, hyperconnectée, fragmentée et

confinée dans l'immédiateté.
C'est un trait courant qu'une génération nouvelle, lorsqu'elle s'affirme au

détriment de la précédente, se réclame en même temps d'un passé plus lointain. Au
XIXe siècle et jusqu'au milieu du XXe, on a rêvé de la chrétienté médiévale, elle
aussi largement mythifiée, et imaginé de construire une nouvelle chrétienté,
tutelle ((profane» par la force des choses comme l'expliquait Jacques Maritain au

milieu des années 1930.47 Ce mirage s'évanouit au lendemain de la Seconde

Guerre mondiale.48 La vision du passé se renverse alors: l'époque médiévale
renvoie désormais l'image négative de la tentation théocratique, on récuse Là potes-
tas direda et même la potestas indireda. Bientôt, la légende noire s'étend en

amont jusqu'à Constantin, coupable d'avoir arrimé le char de l'Église à celui de

l'État. Elle s'étend aussi, en aval, jusqu'à Pie XII, dernier représentant d'un tri-
dentinisme pesant. Du passé, faisons table rase, ou presque: au lendemain du

concile, n'échappent à la critique que les premiers chrétiens, parés de toutes les

vertus. Mais aujourd'hui? J'incline à penser, sous bénéfice d'inventaire, que la

génération Jean-Paul II continue de privilégier l'invocation des temps les plus
reculés, quitte à les comprendre à sa façon, d'autant que la marginalisation du ca-

Voir Emile Poulat. Église contre bourgeoisie. Introduction au devenir du catholicisme
actuel, Paris 1977; Jean-Mane Mayeur, Catholicisme social et démocratie chrétienne. Principes

romains, expériences françaises, Paris 1986.

Bon exemple de cette reconstruction idéologique dans un ouvrage, d'ailleurs fort intéressant,

au titre significatif: Jean Lestavel, Les Prophètes de l'Eglise contemporaine, Paris
1969.

Jacques Maritain, Humanisme intégral. Problèmes temporels et spirituels d'une nouvelle
chrétienté, Paris 1936. Voir aussi Laurence van Ypersele/Anne-Dolorès Marcelis, Rêves de

chrétienté, réalités du monde. Imaginaires catholiques, Paris 2001.
Voir Etienne Fouilloux, Feu la «nouvelle chrétienté»?, dans Leo Kenis/Jaak Billiet/Patnck
Pasture (dir.), The Transformation of the Christian Churches in Western Europe, 1945

2000, Leuven 2010, 39-54.



Espaces et temps vécus dans le catholicisme français contemporain 219

tholicisme dans la société moderne favorise les analogies. Mais il n'est pas exclu

que la progression de l'islam suscite, dans certains milieux, la résurgence d'une
idéologie de chrétienté, défensive en quelque sorte.49

Temps subi: les rythmes du monde. L'horloge religieuse a sans doute ses

battements spécifiques, mais elle n'échappe pas pour autant aux rythmes du monde.

Réfléchissant, dans un ouvrage déjà lointain, publié en 1988, à la récurrence des

crises du mouvement catholique, je m'étais demandé s'il était possible de rendre

compte de leur périodicité.30 L'idée m'en était venue à la lecture d'une remarque
d'Henri Guitton sur le fait que les grandes encycliques qui avaient fait date et

provoqué une réelle mobilisation des catholiques, étaient des encycliques de

crise. En somme les papes chantaient toujours la même chanson mais c'est
«seulement dans les années mauvaises qu'ils avaient quelque chance d'être
entendus»5'. J'avais donc avancé l'idée de Kondratieff religieux liés aux Kondra-
tieff économiques (Figure 1), mais évoluant en phases inversées. Etienne Fouilloux

m'en a reconnu la paternité,5" mais il serait plus exact de parler de concomitance

puisque nous y avons songé indépendamment et que j'ai tiré parti de ses

remarques sur une première esquisse de ce modèle. Au reste, l'idée était en l'air:
Urs Altermatt, dans son étude sur les catholiques suisses aux XIXe et XXe siècles,

s'intenogeait également sur les rapports entre phases de renouveau religieux
et phases de dépression économique.53

Les S grands cycles Kondratieff : dénomination J. Schu mpeter et prolongemenM

1814 1872 1917r\ r\ r^V

1974

1790 1848 1893 1940

/
1992

• Le cycle "revolution induiirit;lle" (machine ,i vapeur : 1790 • 1848

• Le cycle "bourgeois" (rail, siderurgie) 1848 - 1893

¦ Le cycle "néomercanti liste" (automobile, électricité, chimie .1893 - 19-10

* Le cycle stratégique (avion, pétrole électronique) : 1940- 1992

¦ Le cycle gestionnaire (système d'information, telecom) :l?91

Infcjgrjph.» tenaitTw gk-< i L-H» »«»

Figure 1: les Kondratieff

La peur de l'ouvrier - des «classes dangereuses» - a ramené une certaine bourgeoisie du
XIXe siècle dans les églises. La peur de l'immigré - identifié au musulman - pourrait avoir
le même effet aujourd'hui, avec les mêmes équivoques périlleuses pour le catholicisme.
Marx est mort, mais Mahomet est vivant.
Tranvouez, Catholiques (voir note 12) («Un mouvement cyclique?», 245-254).
Henri Guitton, Le Catholicisme social, Paris 1945, 150.
Etienne Fouilloux, Traditions et expériences françaises, dans Jean-Marie Mayeur (dir.),
Histoire du christianisme, tome 12, Guerres mondiales et totalitarismes (1914-1958), Paris
1990,506.
Urs Altermatt, Le Catholicisme au défi de la modernité. L'histoire sociale des catholiques
suisses aux XIXe et XXe siècles, Lausanne 1994 (1989 édition allemande), 48^19 et 313-315.



220 Fir;» Tranvouez

Il s'agissait, dans mon esprit, d'attirer l'attention sur une corrélation entre ces
deux ordres de phénomènes. Denis Pelletier a trouvé que je dégageais «une
rythmique catholique spécifique», qui restait trop «peu sensible aux événements
extérieurs au champ spécifiquement ecclésiale Il est vrai que la conjoncture
économique me servait seulement d'étalon et que je ne me hasardais pas à envisager
des liens de causalité. Par ailleurs, l'adjectif religieux portait à équivoque, dans
la mesure où je n'observais que le mouvement catholique. D'autres indicateurs de

la vie religieuse amènent à repérer non une inversion mais au contraire une
correspondance avec les cycles économiques, comme Claude Savart l'a montré en

analysant les courbes de production du livre religieux en France au XIXe siècle:
les affaires de l'édition catholique prospèrent aux mêmes moments que celles de

l'ensemble des entreprises." D'autres indices encore, comme la pratique dominicale

ou pascale, en semblent complètement déconnectés.3 À ces limites particulières

s'en ajoute une autre, générale, qui tient aux incertitudes de la théorie économique.

Alors que Fernand Braudel, à la fin de sa vie, s'était véritablement converti
aux Kondratieff, Alfred Sauvy ne cachait pas sa perplexité quant à ce qui lui
semblait être une confusion entre deux notions, celle de cycle, qui suppose une
régularité, et celle d'alternance, qui s'observe dans tout phénomène aléatoire."'7

11 reste qu'une réflexion sur le temps vécu des catholiques d'aujourd'hui ne

peut esquiver la question posée par Urs Altermatt à propos de la signification du

tournant de 1974. «Cette crise, écrit-il, conespond-elle à la dépression de la
quatrième longue vague dans l'histoire de l'industrialisation, mène-t-elle par conséquent

à un nouveau sommet et à des stabilités socio-culturelles? Ou s'agit-il
d'une rupture historique, un tournant qui présente d'autres caractéristiques?»38
Bonne question, qui divise les spécialistes de l'économie. On peut la contourner
en admettant que, en toute hypothèse, «le modèle est une construction de l'esprit
à laquelle la réalité extérieure sera rendue conforme»59. Ainsi relativisés, les

Kondratieff gardent une réelle «valeur heuristique» qui déborde le champ de
l'économie.60 Je persiste à penser que, pour l'histoire religieuse, c'est un cadre

suggestif (Figure 2), qui suggère de rapprocher les trois grands pape de crise.
Léon XIII. Pie XI et Jean-Paul II, qui ont donné le branle à de nouvelles formes

Denis Pelletier. Historiographie récente du catholicisme français contemporain, dans Revue
(New York University), I (1991 62-63.
Claude Savart. Les Catholiques en France au X1XL siècle. Le témoignage du livre religieux,
Paris 1985. 213-219.
Voir Yves-Marie Hilaire, Le Temps retrouvé. Vingt-quatre regards sur deux siècles d'histoire

religieuse et politique, dans Revue du Nord, Hors série, collection Histoire, 14 (1998)
(«les rythmes de l'histoire religieuse», 103-106).
Voir Alfred Sauvy, De la rumeur à l'histoire, Paris 1985. Même critique chez Joseph L.

Stiglitz. Principes d'économie moderne, Paris/Bruxelles 2000.
Altermatt, Le Catholicisme (voir note 53), 313.
Léon H. Dupriez. Philosophie des conjonctures économiques. Paris 1959, cité par Benoit
Tonglet, Les cycles Kondratieff: une philosophie critique, dans Innovations, 19 (2004). 1,22.

"' Voir par exemple les observations de Benoît Tonglet sur le rapport entre le mouvement
syndical et les phases B des Kondratieff. voir note 59, 23-24



Espaces et temps vécus dans le catholicisme français contemporain 221

de mobilisation des énergies catholiques dont leurs successeurs ont eu à canaliser
le développement et à gérer les conflits. Du coup, on est amené à leur associer,

en amont. Pie VII: sa résistance passive à Napoléon a assuré son prestige et c'est
sous son pontificat que s'est forgé ce réveil catholique dont Lamennais a été la

figure centrale, à la postérité complexe.61

Kondratieff Papes de crise Émergences

1790-1814 1 vague, phase A

1814-1849 Phase B Pic Vil Catholicisme intransigeant

1849-1873 2"™ vague, phase A

1873-1896 Phase B Leon XIII Catholicisme social

1896-1920 3™K vague, phase A

1920-1945 Phase B Pic XI Action catholique

194S-1974 4™'" vague, phase A

1974 -1992 Phase B Jean-Paul 11 Catholicisme identitaire

1992- 5 vague, phase A

Figure 2: La «destruction créatrice»: Kondratieff, papes de crise et emergences apostoliques

Au terme de toutes ces réflexions, me revient en mémoire une lettre du Père

Didon, dominicain, qui fut Lin remarquable orateur, dans la lignée de Lacordaire.
Il se trouvait en vacances près de Saint-Brieuc en août 1879. «Hier, vendredi,
écrivait-il à une amie, nous avons fait une soupe fantastique. Elle était violette.
Le Père qui avait mis la principale main à l'affaire m'arrive désolé: (La soupe
sent bon, me dit-il, mais elle a une couleur violette. J'ai peur de vous empoisonner)

- (Qu'avez vous donc mis, lui dis-je?> - (Toutes sortes de choses) - (C'est

beaucoup, toutes sortes de choses). [...] Elle était épaisse comme du mortier.
Après l'avoir mangée, nous sommes sortis sur la grève, au bord de la mer, et il a

fallu cinq heures de marche au grand vent marin pour avoir raison de ce régal

pesant dont les Bretons font leurs délices.»62 Je crains de vous avoir servi, moi
aussi, une soupe épaisse et indigeste. Laissez-moi la filtrer en quelques mots.

Je m'étais demandé s'il y avait un changement de décor, spatial et temporel,
dans le catholicisme français depuis quelques années. Formulée ainsi, ma question

suggérait déjà la réponse, qui ne nie pas, mais relativise les mutations en

cours. Tout ce que j'ai évoqué sur la redistribution de ses espaces et la reconfiguration

de son rapport au temps ne me semble pas modifier fondamentalement la

Voir Emile Poulat. L'Église, c'est un monde. L'ecclésiosphère, Paris 1986 (chapitre IV,
«Lamennais et ses postérités putatives»). On observera que trois des quatre papes ainsi mis
en évidence ont échappé - au moins pour le moment - à la béatification. Le quatrième y a

été précipité par l'émotion générale qui a suivi sa longue agonie.
Henri Didon à Thérèse Vianzone, 9 août 1879. dans Lettres du R.P. Didon, de l'Ordre des
Frères prêcheurs, à Mademoiselle Th. V., Paris 1911. 161.



222 Yvon Tranvouez

scène catholique. Emmanuel Mounier expliquait, dans l'un de ses derniers textes,

que la vie de l'Eglise battait «continuellement entre deux mouvements», d'incarnation

et de transcendance.63 De chrétienté ou de mission, disait le Père Chenu,
dans une formule qui à la vertu de s'appliquer aussi bien à l'espace qu'au temps.
C'est dire qu'à l'hypothèse d'une rupture radicale, j'ai tendance à préférer celle
d'une nouvelle phase dans une évolution cyclique. Je dis bien préférer: j'ai beau

faire, je ne vois aucun argument décisif pour valider l'une et invalider l'autre,
mais je préfère la deuxième. Peut-être est-ce une manière de se rassurer à bon

compte. Quand nous sommes nés, Francis Python et moi, au lendemain de la
Seconde Guerre mondiale, le monde semblait «immobile, immense et pacifique»,
comme l'écrit joliment Odile Marcel pour résumer les illusions de notre enfance.

Nous étions encore au «siècle des Pie», dont Urs Altermatt nous assure

qu'il n'a été qu'une parenthèse enchantée.65 Notre génération a contribué à la

désenchanter, avant de déchanter: elle se console comme elle peut.
Quatre mois après avoir eu raison de sa soupe bretonne, le Père Didon eut à

avaler une potion plus amère. Il prêchait l'avent à Saint-Philippe-du-Roule et ses

conférences, très suivies, portaient sur le divorce, que les républicains
envisageaient de rétablir. Le dominicain condamnait naturellement cette idée, mais il
en attribuait la séduction à l'hypocrisie du mariage bourgeois, sur lequel il
n'avait pas de mots assez durs. Le cardinal Guibert s'en émut, convoqua le Père

Didon et lui signifia d'intenompre sa prédication. «Vous traitez des sujets qui
sont inopportuns», lui dit-il: «Parlez-leur de la Sainte-Vierge, cela vaut mieux»66.

Une autre fois, je vous parlerai de la Sainte-Vierge.

Espaces et temps vécus dans le catholicisme français contemporain
Le cadre spatio-temporel relativement stable dans lequel le catholicisme français s'est
inscrit du milieu du XIXe à la fin du XXe siècle semble aujourd'hui en pleine mutation. Il
s'agit ici de suggérer quels sont les principaux traits de cette nouvelle configuration. On
envisage d'abord la reconfiguration des territoires, marquée d'un côté par la substitution
du diocèse à la paroisse comme principal échelon ecclésial de référence, et d'un autre par
la romanisation accrue sur fond de mondialisation et de médiatisation des phénomènes
religieux. On s'interroge ensuite sur les repères chronologiques, en envisageant successivement

le poids de la référence au concile Vatican II, l'amnésie apparente de la génération
Jean-Paul II et l'inscription du mouvement catholique dans les rythmes cycliques de
l'économie mondiale.

Catholicisme français - espaces et temps - mondialisation - Vatican II - Jean-Paul II.

Gelebte Orte und Zeiten im zeitgenössischen französischen Katholizismus
Der räumliche und zeitliche Rahmen, der für den französischen Katholizismus von der
Mitte des 19. Jahrhunderts bis zum Ende des 20. Jahrhunderts relativ stabil war, scheint
sich heute in einem starken Wandel zu befinden. An dieser Stelle geht es darum, die

" Emmanuel Mounier, Feu la chrétienté, Paris 1950, 268.
Odile Marcel, Une éducation française, Paris 1984, 5.

Altermatt, Le Catholicisme (voir note 53), 48.
6 Cité par Marc Forissier, Un moine-apôtre, le Père H. Didon (1840-1900), Nérac 1936, 135.



Espaces et temps vécus dans le catholicisme français contemporain 223

wichtigsten .'\spekte dieser neuen Konfiguration auszumachen. Zuerst wird auf die Re-
konfiguration der Räume geschaut, die einerseits von der Ersetzung der Pfarre als
Hauptbezugsebene durch die Diözese gekennzeichnet ist, und andererseits von einer Romani-
sienmg auf der Grundlage einer Globalisierung und einer Medialisiemng religiöser
Phänomene. Danach fragen wir nach zeitlichen Markierungen, indem nacheinander das
Gewicht der Bezugnahme auf das Zweite Vatikanische Konzil, die offensichtliche Amnesie
der mit Johannes Paul II. verbundenen Generation sowie die Einzeichnung der katholischen

Bewegung in zyklische Rhythmen der Weltwirtschaft Betrachtung findet.

Französischer Katholizismus Orte und Zeiten Globalisierung - Vaticanum II - Johannes

Paul II.

Spazio e tempo vissuti nel cattolicesimo francese contemporaneo
Il contesto spazio-temporale relativamente stabile in cui il cattolicesimo francese si è

iscritto nel periodo che va dal XIX secolo alla fine del XX oggi sembra essere in piena
trasformazione. Questo contributo suggerisce quali sono i tratti principali di questa nuova
configurazione. In primo luogo viene esaminata la trasformazione dei territori, i quali da

un lato sono caratterizzati dalla sostituzione della diocesi alla parrocchia come principale
autorità ecclesiastica di riferimento, e dall'altro dall'accanita romanizzazione che si svolge

su uno sfondo di mondializzazione e di mediatizzazione dei fenomeni religiosi. In
seguito ci s'interroga sui riferimenti cronologici, esaminando successivamente il peso del
richiamo al concilio Vaticano II, l'apparente amnesia della generazione di Giovanni Paolo
II e l'inserimento del movimento cattolico nei ritmi ciclici dell'economia mondiale.

Cattolicesimo francese spazio e tempo mondializzazione - Vaticano II Giovanni
Paolo II.

Space and lime in contemporary French Catholicism
The relatively stable spatio-temporal frame enjoyed by French Catholicism from the
beginning of the 19th century to the end of the twentieth seems today to be undergoing
change. The aim here is to identify the principal feaUires of the new configuration. First
the territorial reconfiguration is considered, a phenomenon firstly characterised by the
substitution of parishes for dioceses as the principal level of reference for the Church, and
secondly by an increase in Romanization resulting from globalisation and heavier media
coverage of religious phenomena. We then investigate chronological points of reference,
analysing in succession the influence of Vatican II, the apparent amnesia of the generation
of John Paul II and the subjection of the Catholic movement to the cyclical effects of the
global economy.
French Catholicism - spaces and times globalization Vatican II - Jean-Paul II.

Yvon Tranvouez, Prof. Dr., Université de Brest (France), Centre de Recherche Bretonne et
Celtique (EA 4451).




	Espaces et temps vécus dans le catholocisme français contemporain : changement de décor?

