Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 107 (2013)

Artikel: Espaces et temps vécus dans le catholocisme frangais contemporain :
changement de décor?

Autor: Tranvouez, Yvon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Espaces et temps vécus dans le catholicisme francais
contemporain: changement de décor?

Yvon Tranvouez

Il faut sans doute des occasions comme celle-ci, la cordialiteé aidant, pour se lais-
ser aller a des réflexions générales qui dépassent le cadre des connaissances que
I’on peut avoir acquises soi-méme & partir de travaux de premiére main. A me-
sure que 1'on avance dans le métier, I’on est de plus en plus conscient de la com-
plexité du passé et de la fragilit¢ des grandes fresques. Mais maintenant que,
comme Francis Python, puisque nous sommes de la méme génération, j’arrive a
ce moment ou I’on devient indifférent aux précautions corporatives, je ne vois
pas pourquoi je m’interdirais quelques considérations hasardeuses sur des pro-
blemes qui m’ont traverse ’esprit au fil des années.

Je suis d’autant plus porté a cette imprudence que je partage avec Francis
Python au moins deux points communs. Le premier renvoie aux années parisien-
nes de notre formation. Méme si nous ne nous y sommes pas rencontrés, nous
sortons, si j’ose dire, de la méme écurie. Un peu de Mayeur, a I’école de la ri-
gueur et de la clarté; beaucoup de Poulat, avec la fascination de son érudition in-
vraisemblable, dans un séminaire improbable ou les jeunes doctorants cotoyerent
longtemps un vieux monsieur qui les impressionnait parce qu’il avait connu
Loisy.! Le second tient a ce que nous avons enseigné, I’un et 'autre, dans des
Universités — Fribourg et Brest — situées dans deux régions considérées comme
des bastions de chrétienté a I’époque contemporaine, la Suisse romande et la
Bretagne. Cela nous a rendus sensibles a un certain type de catholicisme qui
n’est pas forcément celui que 1’on pergoit de Rome ou de Paris. J’ajouterai que je
ne suis pas faché de noter que notre collaboration tardive, sur les mutations ré-

Il s’agissait de Raymond de Boyer de Sainte-Suzanne, autcur de Alfred Loisy entre la foi et
I'incroyance, Paris 1968. Sur le séminaire d’Emile Poulat a I"EHESS. voir Luc Perrin, Re-
tour de Chine, dans Valentine Zuber (dir.), Un objet de science, le catholicisme. Réflexions
autour de I'ccuvre d’Emile Poulat, Paris 2001, 56-61.

SZRKG, 107 (2013), 205-223



206 Yvon Tranvouez

centes des chrétientés occidentales,” fait suite, en quelque sorte, a celle qui avait
associé, il y a une quinzaine d’années, nos collegues Urs Altermatt et le regretté
Michel Lagrée.’

Mon propos n’est pas de dresser un bilan historiographique: il s’en rédige pé-
riodiquement d’excellents.’ Je veux plutdt m’interroger sur ceci; que deviennent,
aujourd’hui, les espaces et les temps vécus par les catholiques? Assistons-nous a
un changement de décor? Cette question m’est venue a force d’orienter de plus
en plus mes recherches sur le catholicisme francais de la fin du XX® et du début
du XXI° siécle. Je sais bien que, faute de recul, je m’expose a prendre des vessies
pour des lanternes, mais au moins puis-je avancer quelques observations suscep-
tibles d’ouvrir un débat.

Espaces

J’évoquerai successivement les espaces proches, ceux du quotidien en quelque
sorte, les espaces plus lointains, auxquels on appartient sans véritablement les
habiter, et les espaces occasionnels, que ’on investit conjoncturellement.

Espaces proches. La paroisse a longtemps été le lieu naturel de ’existence chré-
tienne: porte d’entrée, porte de sortie et, entre les deux, port d’attache. Sauf ur-
gence, nécessité ou dérogation accordée pour motif pastoral, c’est a I’église pa-
roissiale que s’administrait le baptéme, et c’est la aussi que I'on convoyait le dé-
funt pour les obseques religieuses. La encore que, tout au long de la vie, on assi-
stait a la messe et aux diverses manifestations de la vie religieuse locale. Le fi-
dele identifiait donc volontiers sa paroisse a son clocher. Il n’en allait pas de mé-
me dans le droit canon, qui privilégiait la présence et ’action du clergé.” Une en-
cyclopédie catholique populaire, publiée en 1933, expliquait qu’il incombe au
curé d’administrer les sacrements, de célébrer les offices, d’assurer le catéchisme
et la prédication, de visiter les malades et, si possible, de mettre en place un ré-
seau d’institutions chrétiennes — éducatives ou de loisirs — de maniere a «préser-
ver ses ouailles, au point de vue intellectuel, des erreurs dangereuses pour elles,

t

Francis Python (dir.), Ebranlement et renouveau. La perception des défis pastoraux en
«pays de chrétienté»: approches comparatives, dans Schweizerische Zeitschrift fiir Reli-
gions- und Kulturgeschichte / Revue Suisse d’Histoire Religieuse et Culturelle, 105 (2011),
261-375; Yvon Tranvouez (dir.), La Décomposition des chrétientés occidentales, 1950~
2010, Brest 2013.

Michel Lagrée (dir.), Chocs et ruptures en histoire religieuse (fin XVIII'-XIX" siécles),
Rennes 1998.

Le plus récent, 8 ma connaissance: Nicolas Champ, De I’espace en histoire religieuse con-
temporaine. Un cadre impensé, un objet a explorer, communication au colloque Des
chiftres et des cartes... Approches sérielles en histoire religieuse. Les «matériaux» Boulard
trente ans apres, Lyon 24 novembre 2011, a paraitre. Je ne connais pas d’équivalent pour la
question du temps.

Voir Gabriel Le Bras, L église et le village, Paris 1976, 13, note 2.



Espaces et temps vécus dans le catholicisme frangais contemporain 207

et au point de vue moral, des mauvais exemples et des scandales susceptibles de
les menacer»’. Un tel programme faisait du curé un «chef de village», selon un
modele dont Philippe Boutry estime qu’il est a perduré jusque vers 1945.

Le maintien de cet idéal a été compromis par I’effondrement des vocations sa-
cerdotales. Réduits a 35.000 au lendemain de la Révolution, les effectifs du cler-
gé séculier frangais s’€taient rapidement reconstitués, atteignant leur maximum
en 1870 avec 56.000 prétres. Malgré quelques fluctuations, liées notamment a la
séparation des Eglises et de 1'Etat et au premier conflit mondial, ils étaient en-
core 50.000 en 1950, dont 22% seulement avaient plus de 65 ans. Ils sont au-
jourd’hui un peu plus de 13.000, et plus de la moitié ont plus de 75 ans. Dés lors,
I’image de la paroisse se brouille en raison des recompositions imposées par cet-
te hémorragie. Réduction énergique du nombre de paroisses dans tel diocese,
constitution d’ensembles paroissiaux dans tel autre: quel que soit le dispositif
mis en ceuvre, le fidele n’a plus la messe a sa porte. Tant qu’a étre avec d’autres
qui ne sont plus ses voisins, il est tenté, surtout en ville, de choisir sa paroisse se-
lon des critéres qui tiennent a ses préférences, liturgiques ou sociales, ou méme
de se replier sur une communauté non paroissiale. On dit parfois que la paroisse
est increvable, qu’elle a eu raison des formules apostoliques qui la jugeaient dé-
passée et la croyaient condamnée: sans doute, mais il me semble qu’elle fonc-
tionne de plus en plus comme rassemblement électif plutét que comme circon-
scription territoriale.

Deuxieme échelon, le doyenné ne fut longtemps rien d’autre qu’un cadre de
sociabilité cléricale, avec la corvée trimestrielle des conférences ecclésiastiques
mais la réjouissance hebdomadaire du «jour» de réception des confreres. Il
trouve aujourd’hui une pertinence apostolique lorsqu’il correspond a un bassin
de vie et d’emploi, mais sa perception, qui pourrait se renforcer, reste encore
floue. Il n’en va pas de méme du diocese, espace qui fut toujours familier aux
fideles. L’évéque est un personnage connu: on I’a vu lors d’une confirmation ou
d’une visite pastorale, sa photo est dans les journaux. Nombre de décisions qui
influent directement sur la vie locale émanent de lui, @ commencer par les affec-
tations ecclésiastiques. Le choix des priorités pastorales lui appartient. Les cano-
nistes rappellent que «le pouvoir de chaque évéque sur son diocese, le droit de le
gouverner, est un pouvoir direct que le Pape ne peut supprimer ou réduire a des
limites trop étroites». C’est bien pourquoi on le qualifie de pouvoir ordinaire,
«par opposition a celui qui dépendrait uniquement d’une concession ou déléga-
tion papale, et qui porte le nom de pouvoir délégué».’

A Villien, Ce qu’un laic doit savoir de droit canon, dans: René Aigrain (dir.), Ecclesia.

Encyclopédie populaire des connaissances religieuses, Paris 1933, 252-253.

Philippe Boutry, Paroisses et clergé paroissial en France, dans Benoit Pellistrandi (dir.),
L’Histoire religieuse en France et en Espagne, Madrid 2004, 184,

A. Villien, dans Aigrain, Ecclesia (voir note 6), 249.

7

h



108 T
208 Yvon Tranvouez

Christian Sorrel a sans doute raison de rappeler que, globalement, les dioceses
vivent désormais «a [’heure des stratégies romaines et des impulsions nationa-
les»’. La montée de I'ultramontanisme dés le milieu du X1X¢ siécle, puis la mai-
trise romaine des nominations €piscopales apres 1905, ont assurément permis
aux papes successifs de se forger des épiscopats a leur convenance. De méme, la
mise en place de la Conférence épiscopale au lendemain de Vatican Il a-t-elle
favorisé une politique nationale de I’apostolat. Pourtant, comme le souligne
Jacques Palard, «le diocése n’en continue pas moins de représenter, pour la ma-
jorité des catholiques — clercs et laics — un espace d’action, de référence et
d’identification fondamental dont 1’évéque demeure le symbole unitaire»'’.
Hervé Queinnec a établi que la restructuration des paroisses en France, depuis
une vingtaine d’années, n’a obéi a aucun plan d’ensemble, ni national, ni méme
régional: chaque évéque a joué sa partition a son heure et a sa maniere, et ce
n’est qu’apres coup que I’historien peut, par comparaison, dégager deux ou trois
modeéles."" En fait, on ignore généralement ce qui se passe dans le diocése d’a
cOt€, parce qu’on ne s’en préoccupe guere.

En revanche, des efforts significatifs sont menés, depuis quelques années,
pour renforcer les liens intra-diocésains par 'organisation de rassemblements
ponctuels. Ces manifestations permettent de montrer que I’on fait encore nom-
bre, a cette échelle-1a, alors que les effectifs des offices paroissiaux laissent sou-
vent une impression déprimante. Elles attestent aussi que les expressions de plus en
plus diversifiées de la vie catholique participent bien de la méme appartenance
ecclésiale. La rétraction numérique du catholicisme frangais tend donc a faire du
diocese I'espace privilégié dans lequel ses fideles s’inscrivent. En somme. quand la
paroisse n’est plus ce qu’elle était, le diocése devient une super-paroisse.

Espaces lointains. La région est pour les catholiques un horizon ambivalent. Elle
peut jouer un role dans la représentation que 'on se fait de ce que 1'on est par ce
que I’on fut — ou ce que I'on imagine que I'on fut. La Bretagne catholique, par
exemple, a sans doute €té une réalité, d’ailleurs contrastée: elle a surtout €té une
image convenue, périodiquement redessinée.'> Mais on ne voit pas qu’elle ait

Christian Sorrel, Echelles et espaces: le diocése. Réflexions sur 'historiographie frangaise
contemporaine, dans Pellistrandi, Histoire religieuse {voir note 7), 235.

Jacques Palard, Pouvoir religicux et espace social. Le diocése de Bordeaux comme organi-
sation, Paris 1983, 39. «Le seul échelon qui vaille dans "’Eglise: le diocese», écrivait récem-
ment une journaliste, commentant la difficulté des évéques frangais a se doter d’une in-
stance de tutelle des comités académiques de I'enseignement catholique (Anne-Bénédicte
Hoffner, L’enseignement catholique replacé au cceur du diocese, dans La Croix, 19 avril
2013). ,

Hervé Queinnec, L’Implantation territoriale de I'Eglise catholique en France: crise et
«nouvel aménagement pastoral» des dioceses, thése de science politique, Université de
Bretagne Occidentale, 2008.

Voir Michel Lagrée, Religion et cultures en Bretagne (1850-1950), Paris 1992: Yvon
Tranvouez, Catholiques en Bretagne au XX® siécle, Rennes 2006 (chapitre XII: «La Bre-
tagne catholique, du mythe au folklore»); Yvon Tranvouez, Un objet incertain, le catholi-

10



Espaces et temps vécus dans le catholicisme francais contemporain 209

souvent existé dans des pratiques communes: le pardon annuel de Sainte-Anne-
d’Auray et, plus récemment, le pelerinage du 7ro Breiz en sont a peu pres les
seules expressions. Les provinces ecclésiastiques, dont les périmetres ont varié
au cours des deux derniers siecles, n’ont guere de signification pour les fidéles.
L’archevéque métropolitain n’a d’autorité que morale et ’opinion publique est
frappée par les désaccords entre prélats voisins: en novembre 2011, I’évéque de
Vannes soutenait publiquement les manifestants qui protestaient aux abords d’un
thédtre rennais contre une piéce, Golgota picnic, jugée blasphématoire, tandis
que I’archevéque de Rennes faisait savoir qu’il désavouait leur mode d’action.

L’ ambivalence est la méme pour I’échelon national. D’un c6té, il a perdu de
son importance. Le développement de |'ultramontanisme, qui s’est affirmé au
milieu du XIX® siécle,”” renforcé aprés la loi de séparation des Eglises et de
I"Etat, pour culminer sous le pontificat de Pie XII, a eu raison du gallicanisme.
Le regain des épiscopats nationaux, pendant et a la suite du concile Vatican 11, a
trouvé une limite dans le maintien des priviléges canoniques des ordinaires: un
cardinal Lustiger n’en a fait qu’a sa téte au désespoir de ses confreres, et plu-
sieurs ensuite ont fait comme lui.'* Une autre limite est apparue avec le prestige
renouvelé de la papauté grice au chdrisme de Jean-Paul 11, d’autant plus omni-
présent qu’il s’est fait grand voyageur.”” Pourtant, I’espace national est déter-
minant, ne serait-ce que parce que le cadre législatif dans lequel évolue le catho-
licisme dépend des dispositions prises par les pouvoirs politiques, et que les pro-
blemes relatifs aux relations entre I’Eglise et I'Etat se réglent essentiellement &
ce niveau. Cette contrainte était évidente dans la France concordataire, mais elle
n’est pas moins forte depuis 1905, I’application concréte de la laicité ne cessant
de susciter questions nouvelles et ajustements de la loi de séparation.'® La Confé-
rence épiscopale joue donc un réle majeur. Le public est d’ailleurs informé régu-
lierement des interventions de son Président, comme des débats des assemblées
annuelles de Lourdes. Mais c’est peut-étre pour les mouvements de laics que cet
espace est le plus significatif. Déja, I’Action catholique y avait trouvé sa véri-
table dimension: étre promu au «national», a Paris, était, pour les auméniers
comme pour les militants, le gage d’une influence décisive. Les engagements ac-
tuels, plus diversifiés, parfois méme atomise€s, ne trouvent eux aussi leur visibi-
lité qu’a cette échelle, a la différence prés que Paris n’est plus forcément le lieu
naturel de leur expression: Paray-le-Monial, par exemple, fait figure de capitale
du Renouveau charismatique.

cisme breton (XIX*-XXI" siécle), dans Yvon Tranvouez (dir.), Requiem pour le catholi-
cisme breton?, Brest 2011, 15-33.

Voir Austin Gough, Paris et Rome. Les catholiques francais et le pape au XIX® siecle, Paris
1996.

Voir Henri Tincq, Jean-Marie Lustiger. Le cardinal prophéte, Paris 2012

Voir Bernard Lecomte, Jean-Paul 11, Paris 2006.

Voir Emile Poulat, Scruter la loi de 1905. La République frangaise et la Religion. Paris
2010.



210 Yvon Tranvouez

Il faut des lunettes a double foyer pour observer le dernier niveau, celui de la
catholicité. Le mot renvoie en effet urbi et orbi, au pouvoir pontifical qui la
fonde et a ’extension géographique qui la manifeste. Recours des catholiques en
butte aux pouvoirs hostiles, le «parfum de Rome», célébré au XIX® siecle par
Louis Veuillot, n’a cessé depuis de se répandre dans I’Eglise sans faire ’unani-
mité: parfum subtil et enchanteur pour les uns, violent et désagréable pour les
autres, mais dont on ne peut se défaire. Dans I’encyclopédie catholique populaire
de 1933, le chapitre sur la géographie commence tout naturellement par un expo-
sé sur le Saint-Siége, avec un plan de la Rome ecclésiastique.'” Malgré la volonté
de rééquilibrage manifestée par le concile Vatican II, Rome est toujours au cceur
des consciences catholiques, d’autant plus que la personnalisation des institu-
tions, induite par les médias modernes, tend & faire que, pour I’opinion, I’Eglise,
c’est le pape. Il est symptomatique qu’un citoyen américain, victime d’un prétre
pédophile décédé depuis les faits, ait cru pouvoir, en 2002, porter plainte contre
le Vatican pour obtenir réparation. Le juge du tribunal fédéral de Portland 1’a ré-
cemment débouté au motif que le pape ne pouvait étre considéré comme I’em-
ployeur du clerc incriminé, qui ne relevait que de ["autorité de son évéque, ajou-
tant que, a suivre la logique de I'avocat du plaignant, «tous les catholiques, ou
que ce soit, pourraient étre considérés comme les employés du Saint-Siege»'®.
Idée d’autant plus saugrenue, en effet, que la montée de I'individualisme a consi-
dérablement affaibli le pouvoir pontifical: les catholiques d’aujourd’hui asso-
cient volontiers un réel attachement a Rome et un tri personnel des consignes qui
en émanent.

Mais la catholicité pergue, c’est aussi le monde catholique, ou plut6t une par-
tie de ce monde. 11 en va des Eglises nationales comme des diocéses: on s’y dés-
intéresse généralement ce qui se passe a coté de chez soi. Il n’y a donc pas de vé-
ritable dimension transnationale de 1'Eglise catholique. Quel fidéle moyen a la
moindre idée de la COMECE (la Commission des Episcopats de la Communauté
européenne) et de ce qui s’y discute? Et pourquoi, au demeurant, irait-il s’intér-
esser a ce qui ressemble bien a un «machin», comme disait de Gaulle en parlant
de I’ONU? En revanche, I’attention des fideles a longtemps été attirée sur les
pays de mission. Rome et les missions, c’était un tandem incontournable: on
donnait d’ailleurs pour les deux, aux quétes prévues a cet effet. Présentant en
1933 son Petit Atlas des missions catholiques, Mgr Boucher ne doutait pas de
trouver son public chez «les parents et les amis des milliers de missionnaires
francais»'®. C’est sans doute 'un des traits les plus frappants de la situation ac-
tuelle que la disparition de cet horizon missionnaire. Cela tient évidemment a la
diminution des forces disponibles: les congrégations missionnaires n’échappent

René Aigrain (avec Alexandre Brou), Géographie de I'Eglise catholique, dans Aigrain,
Ecclesia (voir note 6), 468-533.

Céline Hoyeau, Une victoire juridique pour le Saint-Siége dans une affaire de pédophilie
aux Etats-Unis, dans La Croix, 23 aout 2012,

Mgr André Boucher, «Avant-propos» au Petit Atlas des missions catholiques, Paris 1933.



Espaces et temps vécus dans le catholicisme frangais contemporain 211

pas a la crise générale du recrutement et I'on assiste depuis quelques années a
I"inversion des flux du clergé séculier Fidei donum.” Mais surtout, a I’heure du
dialogue interreligieux, le doute s’est insinué sur la pertinence du prosélytisme.
«Il reste encore plus d’un milliard d’infideles a convertir, et combien d’hére-
tiques!...Rogate Dominum messis ut mittat operarios in messem suamy», écrivait
en 1933 le Pére Brou.”' Qui tiendrait maintenant un pareil langage? Le catho-
lique d’aujourd’hui est moins préoccupé d’une improbable progression de son
Eglise que des atteintes a la liberté religieuse dans les pays musulmans et du des-
tin des chrétiens d’Orient, toutes confessions confondues.

J’observe que 'on trouve assez peu de cartes pour I’époque contemporaine
dans les histoires générales destin€es au grand public. L’ Histoire du christianis-
me publiée en 2007 sous la direction d’Alain Corbin n’a qu’une seule occur-
rence: trois mappemondes superposées figurant I'imprégnation — dont les criteres
ne sont pas definis — forte, moyenne, faible ou tres faible, du catholicisme, de
I’orthodoxie et du protestantisme.”® Guére plus dans I"Histoire du catholicisme
de Jean-Pierre Moisset, parue en 2006: une reprise de la carte Boulard de la pra-
tique religieuse de la France rurale et deux cartes des missions avant 1914 (Afri-
que et Moyen-Orient; Asie et Extréme-Orient).” C’est moins paresse ou négli-
gence que difficulté a trouver des données fiables, homogenes, significatives et
représentables a 1’échelle mondiale. Dans 1’encyclopédie catholique populaire de
1933 déja évoquee, 'abbé Aigrain avait pris un parti simple: une cartographie
systématique des provinces ecclésiastiques et des diocéses relevant de la Consis-
toriale d’une part, et des dioceses, vicariats apostoliques et préfectures apostoli-
ques des pays de mission dépendant de la Propagande d’autre part: 21 cartes au
total, déroulant une géographie purement administrative mais non dénuée d’inté-
rét, compte tenu des notices descriptives qui les accompagnent.** Le fidéle des
années 1930 était incité a réver de I’expansion de la chrétienté. Celui des années
2000 est amené a réfléchir aux limites de I’influence catholique dans le monde.

Voir Dominique Beleil, La réception de I’encyclique Fidei donum dans I'Ouest de la
France (1957-2003), dans Annales de Bretagne et des Pays de I'Ouest, 112/2 (2005), 149-
164; Céline Burnel, Les prétres Fidei donum du diocése de Quimper de 1957 a nos jours,
Master 1 d’Histoire, Université de Bretagne Occidentale, 2012.

Alexandre Brou, Les missions, dans Aigrain, Ecclesia (voir note 6), 533.
> Alain Corbin (dir.), Histoire du christianisme, Paris 2007, 455.
> Jean-Pierre Moisset, Histoire du catholicisme, Paris 2006, 437, 445, 446.
** En voici la liste: 1, France méridionale: 2, France nord et nord-ouest: 3, France nord-est,
Belgique, Hollande et Suisse; 4, Angleterre, Ecosse, Irlande; 5, Espagne et Portugal; 6,
Italie septentrionale; 7, Italie méridionale; 8, Europe centrale et orientale; 9, Canada et
Terre-Neuve; 10, Etats-Unis; 11, Mexique, Amérique centrale, Antilles; 12, Amérique du
Sud; 13, Australie; 14, Missions de I’'Indoustan; 15, Missions de 1'Indochine; 16, Missions
de Chine; 17, Missions du Japon, Corée, Mandchourie; 18, Missions de ['archipel Malais,
Philippines; 19, Missions d’Océanie; 20, Afrique septentrionale; 21, Afrique méridionale.
Les huit dernieres font inévitablement penser a autant de stands des expositions mission-
naires qu’on a pu voir dans les villes frangaises jusqu’au début des années 1960.

21



o) ’ "
212 Yvon Tranvoue:z

Mon curé, mon éveque et le pape: la paroisse, le diocese et Rome demeurent
sans doute les espaces privilégiés qui structurent les consciences catholiques,
mais ils ont changé d’aspect et, si je puis dire, de sens de circulation. Dans une
société caractérisée par I'individualisme et la médiatisation, Rome peut devenir
un identifiant plus proche, psychologiquement, que le diocese ou la paroisse:
c’est peut-étre désormais le pape, mon évéque et mon curé.

Espaces occasionnels. 11 faut considérer enfin les lieux que I'on investit de temps
a autre. Au niveau local, ce fut longtemps un sujet de conflit que celui de I'occu-
pation ponctuelle de 1’espace public par les manifestations religieuses. La sortie
des processions dans la rue a donné lieu & des querelles récurrentes.” Et puis, &
partir des années 1960, au nom d’une pastorale de 1’enfouissement et du respect
des consciences, le clergé a renoncé aux processions. Elles reviennent aujour-
d’hui ic1 ou 1a, surtout en ville, a la faveur de la restauration identitaire qui carac-
térise le catholicisme depuis le pontificat de Jean-Paul II. Mais tandis que le
culte réapparait ainsi sur le macadam, sous la forme de Fétes-Dieu ou de chemins
de croix, la culture aspire a s’exprimer dans les églises et les chapelles. Probleme
inédit, compliqué en France par la situation juridique de ces édifices dont la plu-
part sont la propriété des communes, qui ne peuvent en disposer librement puis-
qu’ils sont affectés au clergé. Maitres du jeu, les responsables catholiques hési-
tent entre deux attitudes. La premiere est de n’autoriser qu’avec parcimonie les
manifestations culturelles dans les lieux de culte, dont le caractére sacré est invo-
qué pour n’y admettre que des activités compatibles avec ’esprit et la dignité du
batiment. La seconde est au contraire de tirer parti de I’attrait esthétique de ce
parc immobilier pour développer une pastorale du tourisme aupres de popula-
tions que I’Eglise n’atteint plus que par ce biais.

A une autre échelle, I'évolution des pélerinages mérite elle aussi attention.
Chacun peut constater leur regain aprés une période de relatit délaissement. 11 y
eut un moment, dans les années 1970 ou 1980, ou le clergé lui-méme tendait a
proposer une offre minimaliste pour des participants que 1’on supposait pressés:
les cérémonies s’alignaient sur la civilisation de 1'automobile. On en revient a
des activités plus élaborées dans un temps moins comprimé. Mais on assiste a
I’individualisation des pratiques. Ce fut longtemps un grand classique que le pe-
lerinage paroissial a Lourdes, d’ou I’on rapportait la photo souvenir du groupe
devant la basilique du Rosaire. La cité mariale attire toujours autant de monde,
mais dans des configurations beaucoup plus diversifiées. Les pelerinages sont
désormais moins rituels et collectifs — sauf les pelerinages diocésains, et non plus
paroissiaux — que personnels et occasionnels. On voit aussi se développer des iti-
nérances spécifiques, qui expriment une spiritualité singuliere. J'a1 connu des
charismatiques qui déclaraient tous les €tés partir en vacances «a la grace de

23

Voir Paul d’Hollander (dir.), L'Eglise dans la rue. Les cérémonies extéricures du culte en
France au XIX" siécle, Limoges 2001,



ES])(J(’L’.S' et lemps vecus dans le catholicisme _]‘)'(H?('(HS contemporain 213

I’Esprit-Saint». On les retrouvait invariablement a Ars et Paray-le-Monial: 1I’Es-
prit-Saint est un tour operator partaitement prévisible. Parmi les créations récen-
tes, le pelerinage du 7ro Breiz, lancé en 1994 par quelques laics, a contre-courant
des modes ecclésiastiques de 1'époque, est assez révélateur des nouvelles prati-
ques. 1l convie a marcher, au rythme d’une semaine chaque début de mois
d’aout, entre deux des sept cathédrales des anciens évéchés bretons, ce qui fait
que ce tour de la Bretagne est achevé au bout de sept éditions, lorsque 1’on re-
vient au point de départ.”® Certains évéques ne le bénissent que de loin, quand un
autre y participe sac a dos et prend son casse-croite avec le tout venant.”” Mais le
plus surprenant est que cet exercice attire une proportion significative de non-
croyants, qui y trouvent le plaisir de la randonnée sur des chemins pittoresques.
La encore, par un singulier retournement, le profane s’installe dans le religieux.
Paradoxalement, la frontiére entre espaces profanes et espaces sacrés se brouille
au moment méme ou la tentation d’un certain nombre de catholiques est de la
rendre bien visible.

Je m’en suis tenu délibérément a une analyse statique de 1’espace. Il faudrait,
bien entendu, la compléter par une approche dynamique qui demanderait des in-
vestigations plus complexes et une étude spécifique. 11 suffira de rappeler ici la
tendance générale qui s’observe: dans une société de plus en plus mobile, les ré-
seaux relativisent les territoires et contribuent a les recomposer dans le sens que
j’ai indiqué.™®

Temps

Je distinguerai ici le temps regu, celui de la mémoire collective, le temps choisi,

celul auquel s’identifie une génération, et le temps subi, le «temps du monde»
: g 2 F z 3 5 : a

comme disait Braudel,” qui détermine aussi le champ religieux.

Temps recu: Vatican Il, un passé qui ne passe pas. C’est un curieux spectacle,
loin d’étre achevé, qu’offrent les cérémonies, rencontres ou publications susci-
tées par le cinquantieme anniversaire de Vatican 1. Chose étrange, alors que la

26

Voir Tranvouez, Catholiques (voir note 12) (Epilogue: «Un symptome religicux: le Tro
Breiz modeme», 223-226); Brigitte Bleuzen, Du Tro Breiz a la vallée des mille saints, dans
Archives de Sciences sociales des Religions, 151 (2010), 222-249.

Témoignage d’un participant a I'édition 2012 (de Saint-Brieuc a Saint-Malo): «C’est agré-
able de retrouver, sur les chemins, des gens avec qui on a dansé la veille. Quant a la re-
ligion, ce n’est pas ma motivation premiére, méme si je suis catholique pratiquant. [...] Voir
un évéque assis dans |'herbe a tartiner son pain de paté, c¢’est plutdét sympa. Quant aux
priéres et aux veillées organisées, on n’oblige personne a y participer» (Yves Guilloux, in-
terrogé par Hervé Queillé, Pélerin du Tro Breiz: «un autre regard», dans Le Télégramme,
15 aolt 2012). L évéque en question est Mgr Centéne, de Vannes.

Voir Colette Muller/Jean-René Bertrand, Ou sont passés les catholiques? Une géographie
des catholiques en France, Paris 2002.

Fernand Braudel, Civilisation matérielle, économie et capitalisme, XV=XVIII® siécle, tome
3, Le Temps du monde, Paris 1979, 56-70.

29



214 Yvon Tranvoue:

génération qui a fait le concile est, au mieux, septuagénaire, le débat public dans
le catholicisme demeure focalisé sur cet héritage. Encore plus étrange, ce concile
qui s’est voulu pastoral, qui a donc cherché a rendre le message chrétien audible
dans le monde nouveau des années soixante, ce concile tres daté par conséquent,
continue de faire référence dans un monde qui, de toute évidence, a profonde-
ment changé depuis. Ce double paradoxe s’explique sans doute par une raison
proprement ecclésiale, I'impossibilité, jusqu’a ce jour, de résorber 1’émigration
intégriste provoquée par la révolution conciliaire. Vatican Il reléve donc de ces
passés dont I’ombre portée peine a disparaitre. En ce sens, son cinquantenaire
pose le méme type de problemes que le bicentenaire de la Révolution frangaise.
Comme ce dernier, il hésite entre célébration, commémoration et histoire: la pre-
miere cherche le consensus, la seconde fait cohabiter les points de vue, la troi-
siéme les met en perspective.”’ Le concile attire d’ailleurs des questions analo-
gues a celle que ne cesse de susciter la Révolution frangaise et que 1’on peut
presque formuler dans les mémes termes.

Il y a d’abord celle de sa chronologie: quand commence et quand finit I’évé-
nement Vatican 1?7 On ne peut le réduire aux textes laborieusement votés au
cours des quatre sessions qui se sont tenues a Rome de 1962 a 1965. 1 se dé-
ploie, a la satisfaction des uns et a |’irritation des autres, dans les manifestations
de I’esprit conciliaire lors des années qui suivent. Le concile ressemble aux Etats
généraux. Le cardinal Liénart, qui exprime le refus de I’assemblée de se soumet-
tre aux regles du jeu fixées par la Curie, est son Mirabeau. Les documents adop-
tés ne sont pas plus une solution que la constitution de 1791. Les événements de
Mai 68 ont le méme effet d’accélération que la guerre en 1792. Mais ou placer le
18 Brumaire? Quand peut-on estimer, pour paraphraser la proclamation du Pre-
mier consul, que la révolution conciliaire est fixée aux principes qui I’ont com-
mencée, et qu’elle est donc finie? En 1975, estime Gérard Cholvy, qui en fait une
année symbolique marquée notamment par le premier grand rassemblement du
Renouveau charismatique a Rome, par la suppression du mandat épiscopal fran-
cais sur les mouvements d’Action catholique (qui s’en retrouvent libres mais
sans label privilégié sur le marché des offres pastorales) et par I’exhortation apo-
stolique Evangelii nuntiandi, qui appelle a une proclamation explicite de la foi.”’

" Voir Steven L. Kaplan, Adicu 89, Paris 1993. Il serait intéressant qu'un chercheur se lance

dans une enquéte analogue a propos du cinquantenaire de Vatican Il. Les actes du colloque
organisé des 2009 par I’Institut catholique de Toulouse témoignent de cette difficulté: célé-
bration dans la préface de I'archevéque, commémoration dans les interventions de cing té-
moins, histoire dans les onze contributions thématiques dont la clef de voute est fournie par
I"introduction vigoureuse de Christian Sorrel: Jean-Frangois Galinier-Pallerola/Augustin
Laffay/Bernard Minvielle (dir.), L’Eglise de France aprés Vatican 11, Paris 2011.

Gérard Cholvy, 1975: tournant spirituel et intellectuel, dans Revue des deux mondes, mai
1996, 96-106.

31



Espaces et temps vécus dans le catholicisme frangais contemporain a4

Sans nier ce premier tournant qui marque le début du «retour a ’ordre», Denis
Pelletier choisit plutot 1978, 1'élection de Jean-Paul Il coincidant avec la fin des
années utopiques et gauchistes.’

On peut aussi hésiter sur le début de la révolution conciliaire. Christian Sorrel
suggere de le repousser a 1963, au motif que c’est seulement cette année-la que
’opinion publique, frappée par la médiatisation de la mort de Jean XXIII, prend
conscience des enjeux de Vatican 11.** Inversement, il est paradoxal mais pas ab-
surde de soutenir que le concile n’a fait que «disperser les ruines» du tridentinis-
me, comme Chateaubriand I’écrivait de 1789 pour la monarchie absolue. Les Lu-
mieres de Vatican 11, ce sont les théologiens frangais — Congar, Chenu, de Lubac
et d’autres — qui dessinaient depuis de nombreuses années, malgré les tracasse-
ries de la censure romaine, les contours d’un autre visage de I’Eglise. Et il y a du
Louis XV dans Pie XII, en ce sens qu’il a ét€ un pape plus réformateur qu’on ne
le croit généralement, notamment en matiere de liturgie ou d’exégese.

Se pose aussi la question de I’homogeénéite. La révolution conciliaire est-elle
un «bloc», comme Clemenceau ’affirmait de la Révolution frangaise, ou y a-t-il
discordance entre ses différents moments? Ses partisans les plus déterminés et
ses ennemis les plus intransigeants se rejoignent dans 'idée de la continuité.
Tout est bon jusqu’a la fin, assurent les premiers: I’esprit du concile est le déve-
loppement logique de ses textes, et le coup d’arrét donné par Paul VI puis Jean-
Paul II a été une erreur. Tout est mauvais des le début, répondent les seconds, et
Benoit XVI s’est illusionné a vouloir en préserver une «juste interprétation»*”.
Ces positions extrémes sont minoritaires. La plupart des catholiques conviennent
qu’il y a eu «dérapage», pour reprendre le langage de Frangois Furet comparant
93 a 89. Mais quand les choses dérapent-elles? En 1968, dira-t-on spontanément,
a cause des événements de mai et plus encore, sans doute, de la crispation créée
par la publication de I’encyclique Humanae vitae.”> Mais peut-étre un an plus
tard, a I'automne 1969, lorsque la destitution du prieur de I’abbaye de Boquen
cristallise durablement la contestation catholique a gauche, tandis que s’organise
a droite le mouvement des «Silencieux de 1’Eglise» autour de Pierre Debray? Ou
seulement en 1972, quand les enrages de la révolution conciliaire versent dans le
maoisme, cependant que, aussi bien parmi le clergé que chez les laics, la
contestation tend a laisser place a la défection? Mais peut-étre faut-il au contraire
remonter plus tot. 1l y aurait eu dérapage déja en 1966, a en croire le diagnostic

Denis Pelletier, La Crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978),
Paris 2002.

Christian Sorrrel, Une histoire nécessaire, dans Galinier-Pallerola et alii, Vatican Il (voir
note 30), 23-34.

Benoit XVI, discours a la Curie, 22 décembre 2005, dans La Documentation catholique,
103 (2006).

Voir Martine Sevegrand, L' Affaire Humanae vitae. L’Eglise catholique et la contraception,
Paris 2008.

34

35



216 Yvon Tranvouez

de Jacques Maritain dans Le Pavsan de la Garonne’® En toute hypothese,
Jean XXIII est un Louis XVI qui n’a pas eu le temps de voir la révolution déra-
per. Je pourrais raffiner encore ces discussions byzantines qui intéressent | histo-
riographie de Vatican Il, mais il est clair que tous les événements que j’égrene
échappent au catholique moyen de 2012. En revanche, les jeunes les moins infor-
més et les anciens les plus amnésiques savent bien que la révolution conciliaire a
trainé tout au long sa Vendée liturgique, résistance de la religion populaire a la
liquidation du latin, mais surtout aux expérimentations anarchiques mences ici
ou la et a leurs dommages collatéraux, dans le réaménagement des lieux de culte
par exemple.”” Vatican II a eu ses chouans, peuple réel perturbant I'image idéale
du «peuple de Dieu»™.

On voit aujourd’hui sur ce terrain liturgique I’amorce d’un apaisement. Mais
les divergences sur d’autres points, notamment quant a la déclaration Dignitatis
humanae sur la liberté religieuse, empéchent encore de «terminer» le concile, en
réconciliant les adversaires de gauche et de droite qu’il a produits dans I"Eglise:
comme 1I’a montré Frangois Furet pour la Révolution frangaise, leur extinction
démographique ne garantit nullement la fin de la querelle, qui se nourrit d héri-
tiers inflexibles.”” Ce serait plutdt I’accentuation du déclin de I'emprise sociale
du catholicisme en France qui serait de nature a créer une «union sacrée» analo-
gue a celle de 1914 qui, aux yeux de Fabrice Bouthillon, permit véritablement
d’en finir avec 1789." En attendant, Vatican II continue donc d’occuper les es-
prits. Comme Paul VI et Jean-Paul I, Benoit XVI, qui fut expert au concile, en a
fait la «boussole» qui doit orienter la vie de I’Eglise. Hans Kiing, autre vétéran,
emploie la méme image, mais pour désigner «I’esprit de Vatican II»: I’équivoque
est totale.*' Cette boussole est un boulet: on voit mal comment les jeunes catho-
liques d’aujourd’hui pourraient s’identifier a une telle querelle d’anciens combat-
tants. Il en va de la révolution conciliaire comme de toutes les révolutions: plus
le temps passe, plus ’ancien régime qu’elle a créé, et qui lui sert de repoussoir
commode, cesse de signifier quelque chose. Pie XII n’évoque plus rien.

A P'édition originale, on préférera la réédition, augmentée d’un dossier critique établi par
Michel Fourcade: Jacques Maritain, Le Feu nouveau. Le Paysan de la Garonne, Geneve
2007.

On lira avec intérét ’étude d’un géographe sur la querelle de I'espace cultuel: Marc
Levatois, La Messe a I’envers. L’espace liturgique en débat, Paris 2009.

Un curé de Morlaix (Finistére) a regu pendant des années des lettres anonymes signées «la
Chouanne», dans lesquelles une de ses paroissiennes critiquait les innovations liturgiques.
Voir Agnés Loarer, Le Traditionalisme a la base: les lettres de «la Chouanne» (Morlaix,
1970-1982), Maitrise d’Histoire, Université de Bretagne Occidentale, 1998.

Voir Frangois Furet, La Révolution, tome 2, Terminer la Révolution. De Louis XVIII a
Jules Ferry (1814-1880), Paris 1990.

Voir Fabrice Bouthillon, L’lllégitimité de la République. Considérations sur I’histoire
politique de la France au XIX® siécle, Paris 2005.

Hans Kiing, Il faut réunir un concile, dans Le Monde. 18-19 avril 2010.

38

40

41



Espaces et temps vécus dans le catholicisme francais contemporain 217
A ¢ I

Temps choisi: genération Jean-Paul II. L’ image de Jean-Paul Il, en revanche,
est bien présente dans les esprits, ce qui suggere de réfléchir a la question des gé-
nérations catholiques. Un archevéque frangais s’étonnait naguére que I’on ne fat
pas capable de s’en tenir a une méthode apostolique plus d’une dizaine d’années
et que I’on se crlt ainsi constamment obligé de passer a autre chose.*” 11 exagé-
rait sans doute quant a la brieveté des modes pastorales, mais touchait a un vrai
probleme: celui de la nécessité psychologique, pour une nouvelle génération, de
se distinguer de la précédente en inventant son propre modele. Joseph Comblin
avait fort bien noté ce que le succes de I’Action catholique devait au désir des
jeunes vicaires de se démarquer de leurs curés acquis aux patronages.” Ceux-ci
s’y étalent investis eux-mémes pour €chapper aux ceuvres de piété cheres a leurs
prédécesseurs. Et devenus curés a leur tour, les adeptes de 1’ Action catholique se
virent contestés par de jeunes vicaires tentés par ’esprit missionnaire. Le mouve-
ment catholique se transforme donc périodiquement en s’inventant de nouveaux
objectifs plus mobilisateurs que I’entretien de ’existant. Parfois, cette recharge
se fait autour d’une 1dée séduisante ou d’une personnalité charismatique. 1l y a eu
la génération des mennaisiens, puis celle de la premieére démocratie chrétienne,
portée par [’atmosphere de 1848. Celle de 1870 s’est retrouvée derriére Albert de
Mun. Celle de la Belle Epoque, fortement conflictuelle, a suivi Maurras ou Marc
Sangnier, I’Action francaise ou le Sillon. Celle des années trente a trouvé son
¢lan dans les organisations de jeunesse de 1I’Action catholique spécialisée, JOC
en téte. Celle de I’apres-guerre s’est identifiée a I’aventure des prétres-ouvriers.
Celle de 1968 a fait de Bernard Besret, le prieur de Boquen, 'icone d’un impro-
bable consensus de la contestation catholique.

Mais aujourd’hui? On constate depuis une vingtaine d’années un réel dyna-
misme a I'intérieur du catholicisme francgais, dans des domaines extrémement va-
riés, mais on peine a inventorier toutes ces initiatives dispersées dont I"horizon
est souvent limité et la durée aléatoire. Comme il n’y a pas de structure dominan-
te qui donne le ton, les observateurs ne savent pas comment désigner ce phéno-
mene autrement qu’en le qualifiant d’identitaire et en évoquant la «génération
Jean-Paul II», dont on peut dater symboliquement la cristallisation, pour la Fran-
ce, de 1997, année des Journeées mondiales de la Jeunesse a Paris. Génération
pontificale, donc: je n’en vois qu’un précédent, la génération Léon XIII, caracté-
risée elle aussi par une grande variété de réalisations a I’enseigne floue du catho-
licisme social, a la suite de I’encyclique Rerum novarum avant que ne se pose a
nouveaux fais la question de la démocratie chrétienne.*

Propos privé, non identifié, rapporté par A.-J. Maydiew A.-Z. Serrand, Le catholicisme fran-
cais dans le catholicisme mondial (suite et fin), dans La Vie intellectuelle, janvier 1950, 8.
Joseph Comblin, Echec de I’ Action catholique?, Paris 1961.

Voir Yvon Tranvouez, Catholiques d’abord. Approches du mouvement catholique en Fran-
ce (XIX*-XX" siécle), Paris 1988 (chapitre 3: «La génération Léon XIII»).



218 Yvon Tranvouez

Cette génération pontificale est-elle amnésique? J'en ai le sentiment, mais
)’hésite a ’assurer. Dans les années 1960 circulait une généalogie, largement
fantasmeée, qui postulait arbitrairement la continuité des grands moments du siec-
le écoulé. Elle menait donc de Lamennais a Vatican Il en passant par Lacordaire,
Montalembert, Albert de Mun, Marc Sangnier, la JOC et les prétres-ouvriers.
Emile Poulat et Jean-Marie Mayeur ont suffisamment montré I'illusion de cet en-
chainement pour qu’il soit inutile d'y insister.” 1l n’empéche que les acteurs de
la révolution conciliaire ont éprouvé le besoin de se forger cette épopée rétro-
spective de la lente réconciliation de 1'Eglise et du monde moderne sous la con-
duite de minorités éclairées et incomprises.” Il me semble — mais ce n’est qu’une
impression qu’il faudrait vérifier — qu’au contraire les jeunes catholiques identi-
taires d’aujourd’hui ne sentent pas le besoin de s’inscrire dans une lignée. La
précarité et la dissémination de leurs engagements ne favorisent certes pas la
construction d’un discours mémoriel €laboré, mais peut-étre est-ce aussi, plus
généralement, un symptome de la génération Y, hyperconnectée, fragmentée et
confinée dans I'immeédiateté.

C’est un trait courant qu’une génération nouvelle, lorsqu’elle s affirme au dé-
triment de la précédente, se réclame en méme temps d’un passé plus lointain. Au
XI1X°® siecle et jusqu’au milieu du XX, on a révé de la chrétienté meédiévale, elle
aussi largement mythifiée, et imaginé de construire une nouvelle chrétienté, fit-
elle «profane» par la force des choses comme I’expliquait Jacques Maritain au
milieu des années 1930." Ce mirage s’évanouit au lendemain de la Seconde
Guerre mondiale.*® La vision du passé se renverse alors: 1’époque médiévale ren-
voie désormais 1'image négative de la tentation théocratique, on récuse la potes-
tas directa et méme la potestas indirecta. Bientot, la légende noire s’étend en
amont jusqu’a Constantin, coupable d’avoir arrimé le char de I’Eglise a celui de
I’Etat. Elle s’étend aussi, en aval, jusqu'a Pie XII, dernier représentant d’un tri-
dentinisme pesant. Du passé, faisons table rase, ou presque: au lendemain du
concile, n’échappent a la critique que les premiers chrétiens, parés de toutes les
vertus. Mais aujourd’hui? J’incline a penser, sous bénétfice d’inventaire, que la
génération Jean-Paul 1l continue de privilégier I'invocation des temps les plus re-
culés, quitte a les comprendre a sa fagon, d’autant que la marginalisation du ca-

Voir Emile Poulat, Eglise contre bourgeoisie. Introduction au devenir du catholicisme ac-
tuel, Paris 1977; Jean-Marie Mayeur, Catholicisme social et démocratie chrétienne. Princi-
pes romains, expériences frangaises, Paris 1986.

Bon exemple de cette reconstruction idéologique dans un ouvrage, d’ailleurs fort intéres-
sant, au titre significatif: Jean Lestavel, Les Prophetes de I’Eglise contemporaine, Paris
1969.

Jacques Maritain, Humanisme intégral. Problémes temporels et spirituels d'une nouvelle
chrétienté, Paris 1936. Voir aussi Laurence van Ypersele/Anne-Dolorés Marcelis, Réves de
chrétienté, réalités du monde. Imaginaires catholiques, Paris 2001.

Voir Etienne Fouilloux, Feu la «nouvelle chrétienté»?, dans Leo Kenis/Jaak Billiet/Patrick
Pasture (dir.), The Transformation of the Christian Churches in Western Europe, 1945
2000, Leuven 2010, 39-54.

46

4%



Espaces et temps vécus dans le catholicisme frangais contemporain 218

tholicisme dans la société moderne favorise les analogies. Mais il n’est pas exclu
que la progression de I'islam suscite, dans certains milieux, la résurgence d’une
idéologie de chrétienté, défensive en quelque sorte.*

Temps subi: les rythmes du monde. L horloge religieuse a sans doute ses batte-
ments spécifiques, mais elle n’échappe pas pour autant aux rythmes du monde.
Réfléchissant, dans un ouvrage déja lointain, publié en 1988, a la récurrence des
crises du mouvement catholique, je m’étais demandé s’il €tait possible de rendre
compte de leur périodicité.’® L’idée m’en était venue a la lecture d’une remarque
d’Henri Guitton sur le fait que les grandes encycliques qui avaient fait date et
provoqué une réelle mobilisation des catholiques, €taient des encycliques de
crise. En somme les papes chantaient toujours la méme chanson mais c’est
«seulement dans les années mauvaises qu’ils avaient quelque chance d’étre en-
tendus»’'. J’avais donc avancé 1’idée de Kondratieff religieux liés aux Kondra-
tieff économiques (Figure 1), mais évoluant en phases inversées. Etienne Fouil-
loux m’en a reconnu la paternité,”” mais il serait plus exact de parler de concomi-
tance puisque nous y avons songé indépendamment et que j’ai tiré parti de ses
remarques sur une premiere esquisse de ce modele. Au reste, I'idée était en I’air:
Urs Altermatt, dans son étude sur les catholiques suisses aux XIX® et XX° siec-
les, s’interrogeait également sur les rapports entre phases de renouveau religieux
et phases de dépression économique.™

Les 5 grands cycles Kondratieff : dénomination . Schumpeter et prolongements |
1814 1872 1917 1974

1790 1848 1893 1940 1992
* Le cycle “révolution industrielie” (machine a vapeur ...) : 1790 - 1848 |
* Le cycle “bourgeois™ (rail, sidérurgie) 11848 - 1893

* Le cycle “néomercantiliste” (automobile, électricite, chimie) 1893 - 1940

* Le cycle stratégique (avion, pétrole électronique) 11940 - 1992

* Le cycle gestionnaire (systéeme d'information, telecom) 11992

Infographie : Benoit Tonglet / UMarmattan - La deflation, 2003

Figure 1: lcs Kondraticff

49 5 . : . -
La peur de I'ouvrier — des «classes dangereuses» — a ramené une certaine bourgeoisie du

XIX" siecle dans les églises. La peur de I'immigré — identifié au musulman — pourrait avoir
le méme effet aujourd’hui, avec les mémes équivoques périlleuses pour le catholicisme.
Marx est mort, mais Mahomet est vivant.

Tranvouez, Catholiques (voir note 12) («Un mouvement cyclique?», 245-254).

l;lenri Guitton, Le Catholicisme social, Paris 1945, 150.

Etienne Fouilloux, Traditions et expériences frangaises, dans Jean-Marie Mayeur (dir.),
Histoire du christianisme, tome 12, Guerres mondiales et totalitarismes (1914-1958), Paris
1990, 506.

Urs Altermatt, Le Catholicisme au défi de la modernité. L histoire sociale des catholiques
suisses aux XIX® et XX° siécles, Lausanne 1994 (1989 édition allemande), 4849 et 313-315.

[

[}

53



220 Yvon Tranvouez

I s’agissait, dans mon esprit, d’attirer I’attention sur une corrélation entre ces
deux ordres de phénomenes. Denis Pelletier a trouvé que je dégageais «une ryth-
mique catholique spécifique», qui restait trop «peu sensible aux événements ex-
térieurs au champ spécifiquement ecclésial»™. Il est vrai que la conjoncture éco-
nomique me servait seulement d’étalon et que je ne me hasardais pas a envisager
des liens de causalité. Par ailleurs, 1’adjectif religieux portait a équivoque, dans
la mesure ou je n’observais que le mouvement catholique. D’autres indicateurs de
la vie religieuse ameénent a repérer non une inversion mais au contraire une cor-
respondance avec les cycles économiques, comme Claude Savart I’a montré en
analysant les courbes de production du livre religieux en France au XIX° siécle:
les affaires de I’édition catholique prospérent aux mémes moments que celles de
I’ensemble des entreprises.” D’autres indices encore, comme la pratique domini-
cale ou pascale, en semblent complétement déconnectés.®® A ces limites particulié-
res s’en ajoute une autre, générale, qui tient aux incertitudes de la théorie écono-
mique. Alors que Fernand Braudel, a la fin de sa vie, s’était véritablement converti
aux Kondratieff, Alfred Sauvy ne cachait pas sa perplexité quant a ce qui lui
semblait étre une confusion entre deux notions, celle de cycle, qui suppose une
régularité, et celle d’alternance, qui s’observe dans tout phénomeéne aléatoire.”’

Il reste qu’une réflexion sur le temps vécu des catholiques d’aujourd’hui ne
peut esquiver la question posée par Urs Altermatt a propos de la signification du
tournant de 1974. «Cette crise, €crit-il, correspond-elle a la dépression de la qua-
trieme longue vague dans I'histoire de I’'industrialisation, méne-t-elle par consé-
quent @ un nouveau sommet et a des stabilités socio-culturelles? Ou s’agit-il
d’une rupture historique, un tournant qui présente d’autres caractéristiques?»™
Bonne question, qui divise les spécialistes de I'économie. On peut la contourner
en admettant que, en toute hypothése, «le modéle est une construction de 1’esprit
a laquelle la réalité extérieure sera rendue conforme»”. Ainsi relativisés, les
Kondratietf gardent une réelle «valeur heuristique» qui déborde le champ de
I’économie.”” Je persiste a penser que, pour Ihistoire religieuse, ¢’est un cadre
suggestif (Figure 2), qui suggere de rapprocher les trois grands pape de crise.
Leon XIII, Pie XI et Jean-Paul 11, qui ont donné le branle a de nouvelles formes

34 ; ” . : ; 5 5 5 . 5
" Denis Pelletier, Historiographie récente du catholicisme frangais contemporain, dans Revue

(New York University), 1 (1991), 62-63.

Claude Savart, Les Catholiques en France au XIX" siécle. Le témoignage du livre religieux,
Paris 1985, 213-219,

Voir Yves-Marie Hilaire, Le Temps retrouvé. Vingt-quatre regards sur deux siécles d’his-
toire religicuse et politique, dans Revue du Nord, Hors série, collection Histoire, 14 (1998)
(«les rythmes de 'histoire religieuse», 103-106).

Voir Alfred Sauvy, De la rumeur a I"histoire, Paris 1985. Méme critique chez Joseph E.
Stiglitz, Principes d’économie moderne, Paris/Bruxelles 2000.

Altermatt, Le Catholicisme (voir note 53), 313.

Léon H. Dupriez, Philosophie des conjonctures ¢conomiques, Panis 1959, cité par Benoit
Tonglet, Les cycles Kondratieft: une philosophie critique, dans Innovations, 19 (2004), 1, 22.
Voir par exemple les observations de Benoit Tonglet sur le rapport entre le mouvement syn-
dical et les phases B des Kondratieft, voir note 59, 23-24

35

56

S8

59



Espaces et temps vecus dans le catholicisme frangais contemporain

de mobilisation des €énergies catholiques dont leurs successeurs ont eu a canaliser
le développement et a gérer les conflits. Du coup, on est amené a leur associer,
en amont, Pie VII: sa résistance passive a Napoléon a assuré son prestige et ¢’est
sous son pontificat que s’est forgé ce réveil catholique dont Lamennais a été la

figure centrale, a la postérité complexe.”’
Kondratieff Papes de crise Emergences

1790-1814 1 vague, phasc A
18141849 Phasc B Pic VII Catholicisme intransigcant
1849-1873 2™ vaguc, phasc A
1873-1896 Phasc B Léon XIII Catholicisme social
1896-1920 3™ vague, phase A
19201945 Phasc B Pic XI Action catholique
1945-1974 4™ vaguc, phasc A
1974--1992 Phasc B Jean-Paul 11 Catholicisme identitaire

19922 5 vague, phasc A ?

Figure 2: La «destruction créatrice»: Kondratieff, papes de crisc ct émergences apostoliques

Au terme de toutes ces réflexions, me revient en mémoire une lettre du Pere
Didon, dominicain, qui fut un remarquable orateur, dans la lignée de Lacordaire.
Il se trouvait en vacances pres de Saint-Brieuc en aolt 1879. «Hier, vendredi,
écrivait-il a une amie, nous avons fait une soupe fantastique. Elle était violette.
Le Pére qui avait mis la principale main a I’affaire m’arrive désolé: <La soupe
sent bon, me dit-1l, mais elle a une couleur violette. J’ai peur de vous empoison-
ner» — «Qu’avez vous donc mis, lui dis-je?> — «Toutes sortes de choses» — «Cest
beaucoup, toutes sortes de choses>. [...] Elle était épaisse comme du mortier.
Apres I’avoir mangée, nous sommes sortis sur la greve, au bord de la mer, et il a
fallu cinq heures de marche au grand vent marin pour avoir raison de ce régal
pesant dont les Bretons font leurs délices.»” Je crains de vous avoir servi, moi
aussi, une soupe épaisse et indigeste. Laissez-moi la filtrer en quelques mots.

Je m’étais demandé s’il y avait un changement de décor, spatial et temporel,
dans le catholicisme frangais depuis quelques années. Formulée ainsi, ma ques-
tion suggérait déja la réponse, qui ne nie pas, mais relativise les mutations en
cours. Tout ce que j’ai évoqué sur la redistribution de ses espaces et la reconfigu-
ration de son rapport au temps ne me semble pas modifier fondamentalement la

' Voir Emile Poulat, L'Eglise, c’est un monde. L’ecclésiosphére, Paris 1986 (chapitre 1V,

«Lamennais et ses postérités putatives»). On observera que trois des quatre papes ainsi mis
en évidence ont échappé — au moins pour le moment — a la béatification. Le quatriéme y a
¢té précipité par I’émotion générale qui a suivi sa longue agonie.

Henri Didon a Thérese Vianzone, 9 aout 1879, dans Lettres du R.P. Didon, de I'Ordre des
Freres précheurs, a Mademoiselle Th. V., Paris 1911, 161.

62



(§9]
(§9]
(8]

Yvon Tranvoue:z

scene catholique. Emmanuel Mounier expliquait, dans I’un de ses derniers textes,
que la vie de I’Eglise battait «continuellement entre deux mouvements», d’incar-
nation et de transcendance.”’ De chrétienté ou de mission, disait le Pére Chenu,
dans une formule qui a la vertu de s’appliquer aussi bien a I’espace qu’au temps.
C’est dire qu’a I’hypothése d’une rupture radicale, j’ai tendance a préférer celle
d’une nouvelle phase dans une évolution cyclique. Je dis bien préférer: j’ai beau
faire, je ne vois aucun argument décisif pour valider 'une et invalider ’autre,
mais je prefere la deuxiéme. Peut-étre est-ce une maniére de se rassurer a bon
compte. Quand nous sommes nés, Francis Python et moi, au lendemain de la Se-
conde Guerre mondiale, le monde semblait «immobile, immense et pacifique»,
comme [’écrit joliment Odile Marcel pour résumer les illusions de notre enfan-
ce.” Nous étions encore au «siécle des Pie», dont Urs Altermatt nous assure
qu’il n’a été qu’une parenthése enchantée.”” Notre génération a contribué a la
désenchanter, avant de déchanter: elle se console comme elle peut.

Quatre mois apres avoir eu raison de sa soupe bretonne, le Pére Didon eut a
avaler une potion plus amére. Il préchait I’avent a Saint-Philippe-du-Roule et ses
conférences, tres suivies, portaient sur le divorce, que les républicains envisa-
geaient de rétablir. Le dominicain condamnait naturellement cette idée, mais il
en attribuait la séduction a I’hypocrisie du mariage bourgeois, sur lequel il
n’avait pas de mots assez durs. Le cardinal Guibert s’en émut, convoqua le Pére
Didon et lui signifia d’interrompre sa prédication. «Vous traitez des sujets qui
sont inopportunsy, lui dit-il: «Parlez-leur de la Sainte-Vierge, cela vaut mieux»®
Une autre fois, je vous parlerai de la Sainte-Vierge.

Espaces et temps vécus dans le catholicisme frangais contemporain

Le cadre spatio-temporel relativement stable dans lequel le catholicisme frangais s’est in-
scrit du milieu du XIXe a la fin du XXe si¢cle semble aujourd’hui en pleine mutation. Il
s’agit ici de suggérer quels sont les principaux traits de cette nouvelle configuration. On
envisage d'abord la reconfiguration des territoires, marquée d’un coté par la substitution
du diocese a la paroisse comme principal échelon ecclésial de référence, et d’un autre par
la romanisation accrue sur fond de mondialisation et de médiatisation des phénomenes re-
ligieux. On s’interroge ensuite sur les reperes chronologiques, en envisageant successive-
ment le poids de la référence au concile Vatican II, I'amnésie apparente de la génération
Jean-Paul II et I’inscription du mouvement catholique dans les rythmes cycliques de
I’économie mondiale.

Catholicisme frangais — espaces et temps — mondialisation — Vatican II — Jean-Paul II.

Gelebte Orte und Zeiten im zeitgendssischen franzdsischen Katholizismus

Der rdaumliche und zeitliche Rahmen, der fiir den franzosischen Katholizismus von der
Mitte des 19. Jahrhunderts bis zum Ende des 20. Jahrhunderts relativ stabil war, scheint
sich heute in einem starken Wandel zu befinden. An dieser Stelle geht es darum, die

Emmanuel Mounier, Feu la chrétienté, Paris 1950, 268.

Odile Marcel, Une éducation frangaise, Paris 1984, 5.

Altermatt, Le Catholicisme (voir note 53), 48.

O Cité par Marc Forissier, Un moine-apdétre, le Pére H. Didon (1840-1900), Nérac 1936, 135.



Espaces et temps vécus dans le catholicisme frangais contemporain 223

wichtigsten Aspekte dieser neuen Konfiguration auszumachen. Zuerst wird auf die Re-
konfiguration der Raume geschaut, die einerseits von der Ersetzung der Pfarre als Haupt-
bezugsebene durch die Ditdzese gekennzeichnet ist, und andererseits von einer Romani-
sierung auf der Grundlage einer Globalisierung und einer Medialisierung religiéser Phi-
nomene. Danach fragen wir nach zeitlichen Markierungen, indem nacheinander das Ge-
wicht der Bezugnahme auf das Zweite Vatikanische Konzil, die offensichtliche Amnesie
der mit Johannes Paul II. verbundenen Generation sowie die Einzeichnung der katholi-
schen Bewegung in zyklische Rhythmen der Weltwirtschaft Betrachtung findet.

Franzosischer Katholizismus - Orte und Zeiten - Globalisierung — Vaticanum II — Johan-
nes Paul II.

Spazio e tempo vissuti nel cattolicesimo francese contemporaneo

[1 contesto spazio-temporale relativamente stabile in cui 1l cattolicesimo francese si € is-
critto nel periodo che va dal XIX secolo alla fine del XX oggi sembra essere in piena tras-
formazione. Questo contributo suggerisce quali sono i tratti principali di questa nuova
configurazione. In primo luogo viene esaminata la trasformazione dei territori, i quali da
un lato sono caratterizzati dalla sostituzione della diocesi alla parrocchia come principale
autorita ecclesiastica di riferimento, e dall’altro dall’accanita romanizzazione che si svol-
ge su uno sfondo di mondializzazione ¢ di mediatizzazione dei fenomeni religiosi. In se-
guito ci s'interroga sui riferimenti cronologici, esaminando successivamente il peso del ri-
chiamo al concilio Vaticano II, ["apparente amnesia della generazione di Giovanni Paolo
IT ¢ I'inserimento del movimento cattolico nei ritmi ciclici dell’economia mondiale.

Cattolicesimo francese - spazio e tempo — mondializzazione — Vaticano I -~ Giovanni
Paolo 1.

Space and time in contemporary French Catholicism

The relatively stable spatio-temporal frame enjoyed by French Catholicism from the be-
ginning of the 19th century to the end of the twentieth seems today to be undergoing
change. The aim here is to identify the principal features of the new configuration. First
the territorial reconfiguration is considered, a phenomenon firstly characterised by the
substitution of parishes for dioceses as the principal level of reference for the Church, and
secondly by an increase in Romanization resulting from globalisation and heavier media
coverage of religious phenomena. We then investigate chronological points of reference,
analysing in succession the influence of Vatican 11, the apparent amnesia of the generation
of John Paul II and the subjection of the Catholic movement to the cyclical effects of the
global economy.

French Catholicism — spaces and times — globalization — Vatican II — Jean-Paul II.

Yvon Tranvouez, Prof. Dr., Université de Brest (France), Centre de Recherche Bretonne et
Celtique (EA 4451).






	Espaces et temps vécus dans le catholocisme français contemporain : changement de décor?

