
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'incarnation
(Tours 1599 - Québec 1672)

Autor: Brodeur, Raymond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart)
de l'Incarnation (Tours 1599 - Québec 1672)

Raymond Brodeur

Dans son Instruction sur les États d'Oraison, publié en 1697, Bossuet, reprenant
à son compte une expression du jésuite Jérôme Lallemand, a dit de Marie de

l'Incarnation, la fondatrice des Ursulines de Québec, qu'elle était la «Thérèse de nos

jours et du Nouveau-Monde». Depuis une vingtaine d'années, l'historiographie
témoigne d'un réel engouement qui attire historiens, littéraires, théologiens,
psychanalystes et littéraires.' On étudie ses œuvres, ou à partir de celles-ci, on

publie des essais, des romans ou des pièces de théâtre. Un film a aussi été produit
en 2008, à l'occasion du 400e anniversaire de la ville de Québec." Dans le
présent article, nous voulons proposer un aperçu général de l'histoire de cette
femme en suivant son itinéraire mystique et apostolique à partir de ses écrits
spirituels et de sa correspondance.

On doit à Flenri Bremond d'avoir, au début du XX* siècle, fait jaillir de l'oubli
Marie Guyart de l'Incarnation. Dans son tome 6 de l'Histoire du sentiment
religieux en France, il expose, en introduction, le dilemme imprévu auquel il fut
confronté en abordant sérieusement l'étude des écrits de cette femme. Alors qu'il
avait d'abord envisagé de lui réserver quelques pages dans un volume qu'il
voulait consacrer à Jean de Bernières, fondateur de l'Ermitage de Caen, en
Normandie, il se rendit compte que sa doctrine pouvait tout autant être apparentée

aux grands maîtres jésuites ou feuillants de son époque. Il écrit:

1

Guy-Marie Oury, Sources et réédition des œuvres de Marie de l'Incarnation, p. 37—46 et

Françoise Deroy-Pineau, Survol des œuvres contemporaines sur Marie Guyart, p. 47-53 in:
Françoise Deroy-Pineau (dir.), Marie Guyard de l'Incarnation. Un destin transocéanique
(Tours 1599-Québec 1672), Paris 2000. Voir aussi Raymond Brodeur (dir.), Femme, mystique

et missionnaire, Marie Guyart de l'Incarnation, Québec 2001; R. Brodeur (dir.), Lecture

inédite de la modernité aux origines de la Nouvelle-France, Marie Guyart de l'Incarnation

et les autres fondateurs religieux, Québec 2009.
Jean-Daniel Lafont (réalisateur), Folle De Dieu, Québec 2008. Le réalisateur et la
comédienne principale du film, Marie Tiffo, ont réalisé la même année une pièce de théâtre
inspirée du film et intitulée «La déraison d'Amour».

SZRKG, 107(2013). 181-191



182 Raymond Brodeur

«Et nous revoici dans l'embarras. Où la mettre? A quelle école ferons-nous ce
présent royal? À aucune, ai-je fini par conclure. Un personnage de cette importance
déborde, plus que d'autres, nos classifications, d'ailleurs toujours plus ou moins
factices; nos cadres, trop étroits ou trop encombrés. Elle veut être étudiée
séparément, et pour elle-même. Marie est vraiment notre Thérèse, comme on l'a dit
avant Bossuet;3 une Thérèse de chez nous, sans rien d'espagnol, de flamand, ni de

germanique; tourangelle, française de tête et de cœur, jusqu'au bout des ongles,
ajouterais-je. s'il était permis de parler ainsi.»"1

Sa vie fascine et intrigue. Ses écrits fournissent d'abondantes descriptions de

la vie en Nouvelle-France au milieu du XVIIe siècle avec tout ce que cela implique

au point de vue politique, économique et interculturel.

Qui est Marie de l'Incarnation

Cette quatrième enfant du maître boulanger Florent Guyart et de Jeanne Michelet
fut baptisée le 29 octobre 1599 en l'Église Saint-Saturnin de Tours. Sa famille,
sans être riche, n'avait pas de souci financier et était attachée aux valeurs morales

et spirituelles.3 Ce qu'on peut connaître d'elle vient en grande partie des deux

autobiographies écrites l'une en 1633, deux ans après son entrée au Monastère
des Ursulines de Tours, à la demande de son directeur spirituel, le Jésuite Georges

de la Haye et l'autre en 1654, après 15 ans au Canada, rédigée pour satisfaire
aux incessantes demandes de son fils Claude, devenu bénédictin au Monastère de
Saint-Maur.6 On a d'elle également un volumineux recueil des enseignements
qu'elle a donnés aux novices du Monastère de Tours entre 1633 et 1635 ainsi
qu'une très importante correspondance qu'elle a entretenue avec sa famille, avec

Claude Martin écrit en 1677: «Un grand personnage [...] disait que notre mère est une
seconde sainte Thérèse, et qu'on la peut appeler la sainte Thérèse du nouveau monde.» Bossuet

reprend le mot, dans ses Etats d'Oraison, et après avoir lu le livre de Dom Claude.
Henri Bremond. Histoire littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des

guerres de religion jusqu'à nos jours. Paris 1916, Tome VI, 9-10. Une équipe de
chercheurs, sous la direction de François Trémolièrcs a publié, en 2006. chez l'éditeur Jérôme

Million, une nouvelle édition annotée et commentée de cet oeuvre de Bremond.
Françoise Deroy-Pineau, Marie de l'Incarnation, Montréal 1999, 89.

Dom Claude Martin avait publié en 1677 une première édition de ces écrits. Nous nous
servons ici du second tome de la réédition de ces écrits réalisée par Albert Jamet (1929-
1930), réédition intitulée: Marie de l'Incarnation. Ecrits spirituels et Historiques. Québec
1985. (Désormais «ESII»).
Ces pages, trouvées dans ses papiers après sa mort, permirent à son fils de préparer un

ouvrage paru en 1684 et réédité en 1691 sous le titre: L'Ecole sainte ou explication familière

des mystères de la foy pour toutes sortes de personnes qui sont obligées d'enseigner la

doctrine chrétienne, Paris 1684, 562 p. Pierre-François Richaudeau va en réaliser une
nouvelle édition en 1878 sous le titre Catéchisme de la vénérable mère Marie de L'Incarnation,
fondatrice des Ursulines de Québec, ou Explication familière de la doctrine chrétienne.
Paris/Leipzig/Tournai 1878, 359 p. Il justifie ce tire en disant que «le père Charlevoix,
jésuite, dans sa Vie de la vénérable mère, et Moréri. dans son Dictionnaire historique, ne
craignent pas de dire que cet ouvrage est l'un des meilleurs catéchismes qui existent en

français», VIII-IX.



Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'Incarnation 183

sa communauté et surtout avec son fils." C'est là qu'on retrouve d'une part les
éléments de vie spirituelle qui ont présidé au déploiement de son œuvre apostolique,

éléments qui sont inséparables les uns des autres.
Du récit qu'elle fait de son enfance, dès le début de son autobiographie de

1654, émerge comme élément déclencheur un rêve qu'elle fit à l'âge de sept ans.
Dans ce rêve, elle se voyait dans la cour d'une école champêtre à s'amuser avec
une compagne. Levant alors les yeux, elle vit et reconnut Notre Seigneur Jésus-

Christ, en fonne humaine, apparaître et venir à elle. Elle termine le récit avec ces

mots:

«Je commençai à étendre mes bras pour l'embrasser. Lors lui, le plus beau de tous
les enfants des hommes, avec un visage plein d'une douceur et d'un attrait
indicible, m'embrassant et me baisant amoureusement, me dit: (Voulez-vous être à

moi?). Je lui répondis: (Oui.) Lors, ayant ouï mon consentement, nous le vîmes
remonter au ciel.»9

Dans un ouvrage récent, René Champagne, faisant remarquer que 45 ans sont
passés entre le moment du rêve et celui du récit autobiographique, écrit: «Le
secret, et on pourrait ajouter l'émotion, qui entourait ce rêve s'est dissipé.» Elle
en connaît la signification spirituelle. Toutefois, comme le remarque Champagne,

le fait que cette enfant de sept ans reconnaisse ainsi Jésus Christ et réponde

sans hésitation «oui» à sa requête d'amour révèle d'ores et déjà son monde
culturel. Elle est née et grandit dans un milieu chrétien fervent et pratiquant.
«Son éducation tant familiale que paroissiale lui ont fait connaître et aimer Jésus

Christ et adhérer aux vérités de la foi catholique.»10 Elle précise avoir perdu tout
souvenir particulier de ce qu'elle a vu de l'humanité de Notre Seigneur, mais que
jamais les paroles entendues ne quittèrent sa pensée.

À l'âge de 14 ans, elle manifesta son désir de devenir religieuse, mais sa mère
la trouvant trop joyeuse pour une telle vocation, l'incita plutôt à se marier.
Suivant la coutume de l'époque, ses parents lui trouvèrent un mari, Claude Martin,
maître ouvrier en soie, qu'elle épousa à l'âge de 18 ans. Or, ce dernier mourut
deux ans plus tard, laissant à Marie Lin poupon de 6 mois, prénommé Claude

comme son père, ainsi que de lourdes dettes qu'elle parvint à régler en évitant la

faillite. Après avoir éprouvé une profonde douleur de la perte de son époux, elle
réalisa que ce destin lui donnait la possibilité de répondre à ses aspirations les

plus profondes en se vouant désormais totalement au Seigneur dans une vie
consacrée. Elle décida alors de ne pas se remarier, malgré les pressions de sa famille,
et prononça un vœu de chasteté. Elle résolut de rester avec son fils jusqu'au
moment opportun où elle pounait entrer au couvent. Cela dura un douzaine d'années,

entre 1619 et 1631.

Nous nous servons de la réédition de la correspondance de Marie de l'Incarnation éditée par
dorn Guy-Marie Oury sous le titre Marie de l'Incarnation (1599-1672) Correspondance,
Solesmes 1971. (Désormais «Correspondance»).
ESII.47.
René Champagne, Marie de l'Incarnation ou le chant du cœur, Montréal 2012, 14-15.



184 Raymond Brodeur

Au début de cette période, elle s'installa au second étage de la maison de son

père. C'est en ce temps-là qu'elle eut une première expérience mystique intense,

en mars 1620. Dans un récit particulièrement dense, elle s'efforce de décrire ce

qu'elle-même qualifie de l'instant de sa conversion. En un moment intangible,

«par une subite abstraction de son esprit», elle se vit littéralement plongée dans

le sang du Christ et vit en bloc toutes ses fautes et ses imperfections pour
lesquelles ce sang avait été versé, lui témoignant comment elle était pardonnée et

aimée malgré son indignité. Dans cet instant, elle saisit que même si elle eut été

la seule personne à exister au monde, ce sang aurait été versé pour elle, comme il
l'a été pour chaque personne de l'humanité. Elle s'empressa d'entrer à l'Église
qui se trouvait tout près et alla se confesser d'emblée au premier prêtre qu'elle
croisa. Elle revint chez elle transformée."

A cette époque, elle cherchait au meilleur de sa connaissance à trouver sa voie

spirituelle. Pour ce faire, elle utilisa des livres de spiritualités proposant des lignes

de conduite strictes qu'elle s'efforçait de suivre à la lettre, malgré les teni-
bles mots de tête qu'ils lui provoquaient, tant elle voulait bien se régler sur ces

consignes. C'est alors qu'elle fit la rencontre d'un directeur spirituel, dorn
Raymond de Saint Bernard, qui jouera un rôle capital dans son développement spirituel.

L'ayant écoutée attentivement sur son mode de vie et sur ses expériences

spirituelles, il lui interdit de continuer à se soumettre aux manuels spirituels et lui
recommanda de suivre les inspirations que suscitaient en elle l'Esprit, et de lui en

faire part au moment de leur rencontre.12 Quarante années plus tard, ayant appris
sa mort, elle écrira de lui qu'il l'a élevée et conduite longtemps dans la vie
spirituelle.1"'

Quelques mois plus tard, son beau-frère, Paul Buisson et sa sœur Claude, qui
avaient une importante entreprise de transport en bord de Loire, lui demandèrent

d'aller travailler pour eux, d'abord comme domestique pour l'entretien de leur
maison, puis comme intendante pour la gestion de l'entreprise qui employait une

cinquantaine d'hommes. Elle accepta de s'installer chez eux, avec son fils
Claude qui devient ainsi l'enfant de la maison Buisson. Elle y vécut à la fois en

employée obéissant à ses patrons comme à des supérieurs et, vivant tous ses

moments libres dans la réclusion et la prière.
Ses autobiographies rapportent de nouvelles expériences mystiques qu'elle a

eues entre 1624 et 1631, expériences qui. comme elle écrit, ouvraient son
intelligence au mystère de la trinité et qui la conduisirent aux épousailles mystiques
avec le Christ. Quelques années plus tard, lorsque son fils eût atteint 12 ans,
voulant répondre à la vocation qui la pressait, elle décida d'entrer au couvent des

Ursulines de Tours après avoir confié son fils à la garde de sa sœur et de son
beau-frère et avoir pris des arrangements avec les Jésuites pour son instruction.

" ESII, 67-71.
12

ESII, 77-79.
Correspondance, Lettre à son fils, 10 août 1662. 677.



Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'Incarnation 185

Par son éducation première, par son expérience de la gestion des affaires et

par le type de direction spirituelle que lui a proposé dorn Raymond, Marie
Guyart a appris à dire les choses, autant à l'oral qu'à l'écrit, cherchant à

comprendre et à nommer le fonctionnement et le sens des choses et démontrant sa

capacité d'écouter, de prendre des décisions éclairées et de passer aux actes. À la

lecture de ses lettres et de ses deux autobiographies qui livrent l'intime de cette
femme, Bremond écrit:

«Il y a là [dans ses écrits] une vivacité, un abandon, une liberté qui sont du monde
plus que du couvent. Sauf quelques contaminations inévitables, Marie de l'Incarnation

est restée ce qu'était Mme Martin. Elle n'a pas essayé de changer de voix,
[d'éteindre] son originalité, de contrefaire le ton, les tours prévus, l'onction un peu
fade d'une certaine littérature dévote. Son style n'a pas pris le voile.»14

Une catéchète mystique

Marie Guyart a choisi de se faire insuline parce que cet Ordre, fondé par Angele
Mérici, «ravit nombre d'âmes d'entre les mains de Satan» et que les rapports
avec le prochain lui semblaient conformes «à la conversation que notre Seigneur
a eue ici-bas dans l'instruction des âmes».15 Cette notion même de conversation
entre notre Seigneur et ses interlocuteurs situe l'expérience de Marie de l'Incarnation

ailleurs que dans une dynamique de transmission de notions doctrinales.
À son époque existait, effectivement, des catéchismes imprimés qui ont connu
beaucoup de popularité, mais il n'existait pas encore de catéchismes diocésains

«approuvés et autorisés par l'évêque du lieu pour être seul enseignés dans son
diocèse». C'était plus une période de gestation catéchétique que d'uniformisation
et de contrôle des énoncés de doctrine à mémoriser.

Un thème récurrent qui ressort de ses écrits touche à sa façon d'être en
conversation avec la Parole de Dieu qu'elle côtoie autant par les prédications
auxquelles elle assiste que par la lecture des textes bibliques ou encore celle des

catéchismes à sa disposition. Elle ne trouvait rien de plus grand que d'annoncer la

Parole de Dieu. C'était ce qui engendrait dans son cœur l'estime des missionnaires

qu'elle considérait comme «ceux auxquels notre Seigneur faisait la grâce
de la porter et de la produire». Lorsqu'elle entendait la parole de leur bouche, il
lui semblait que son cœur était un vase dans lequel cette divine parole découlait

comme une liqueur. Comme le montrent ses écrits spirituels et historiques, il
était clair que ce n'était pas là un effet de son imagination, mais bien la force de

l'Esprit de Dieu qui était en cette divine parole, qui, par un flux de ses grâces,

produisait cet effet dans son âme.16

Bremond, Histoire du sentiment religieux (voir note 4). 105.

Guy-Marie Oury, Ce que croyait Marie de l'Incarnation, Paris 1972, 40.
ESII. 54.



186 Raymond Brodeur

Une des premières responsabilités qui lui fut confiée après son entrée au
monastère fut de catéchiser les novices, tâche qu'elle accomplissait avec un grand
zèle. À propos de sa manière de transmettre la foi, elle précise: «J'avais beaucoup

de lumières là-dessus. Je portais en mon âme une grâce de sapience qui me
faisait quelque fois dire ce que je n'eusse pas voulu ni osé dire sans cette
abondance d'esprit [...] Je ne pouvais me taire, et il fallait que j'obéisse à l'esprit qui
me possédait».17 On touche ici à un aspect capital de cette dynamique catéchétique:

elle génère, au fond de la personne, un écho à la Parole de Dieu qui produit
de l'inédit.

Elle préparait ses leçons en se servant d'une lecture dans le petit catéchisme
du Concile de Trente et dans celui du cardinal Bellarmin, et cela, précise-t-elle,
«bien peu de temps». Ensuite, écrit-elle, «J'étais moi-même étonnée, lorsque

pour revenir à la moralité, après avoir parlé des points de la foi, de ce que quantité
de passages de l'Ecriture sainte me venaient à propos. Je ne pouvais me taire,

et il fallait que j'obéisse à l'Esprit qui me possédait.»18

Alors qu'elle vivait probablement les années les plus savoureuses de son
existence, sans autre préoccupations que de se donner corps et âme à la prière, à la

contemplation et à une tâche catéchétique toute nourrie de la Parole de Dieu,
émergea en elle une profonde propension à la vie apostolique. Elle écrit: «C'était
une émanation de l'esprit apostolique qui n'était autre que l'esprit de Jésus

Christ, lequel s'empara de mon esprit pour qu'il n'eut plus de vie que dans le

sien et par le sien.» Elle ajoute: «Mon corps était dans notre monastère mais mon
esprit [...] ne pouvait être enfermé. Cet Esprit me portait aux Indes, au Japon,
dans l'Amérique, dans l'Orient, dans l'Occident, dans les parties du Canada et

dans les Hurons, et dans toute la tene habitable où il y avait des âmes raisonnables

que je voyais toutes appartenir à Jésus Christ.»19

Peu après Noël 1633, au moment de son oraison, elle a une vision d'un pays
mystérieux, couvert de brumes, sur lequel repose le regard aimant de Jésus et de

sa mère. L'année suivante, elle eût l'occasion de lire les premières Relations des

Jésuites, sur la Nouvelle-France, écrites par le père Paul Lejeune. Puis, en 1635,

pendant l'office, elle raconte avoir à nouveau été sujet d'une vision durant
laquelle elle entendit le Seigneur lui dire: «c'est le Canada que je t'ai fait voir pour
que tu y constntises une maison à Jésus et à sa mère»20. Elle eût, à partir de là, la

certitude que sa vocation était désormais de donner toute sa vie au travail
d'évangélisation de ces peuples du Canada nouvellement découverts.

Par un concours de circonstance qu'elle décrit dans son autobiographie, elle
fit la rencontre de madame de la Peltrie, une riche veuve décidée à consacrée sa

vie et sa fortune à la mission des Jésuite au Canada. Avec cette bienfaitrice, en

compagnie de deux autres Ursulines et de trois religieuses hospitalières, elle

Oury, Ce que croyait Marie (voir note 15), 186-187.
CCI! 1QS18
ESII, 195

19
ESII, 198

:" ESII, 204



Catéchèse mystique el apostolique chez Marie (Guyart) de I Incarnation 187

quitta le port de Dieppe, le 4 mai 1639 pour accoster à Québec le 1er août
suivant. Elle devenait ainsi, avec ses sœurs, les premières religieuses cloîtrées à

quitter leur Monastère pour le Nouveau-Monde.

Une catéchèse apostolique

Sa mission première, en tant qu'Ursuline, fut de mettre sur pied «un séminaire»

pour accueillir et instruire les filles amérindiennes, répondant ainsi à un vœu
exprimé par le père Lejeune cinq années plus tôt, de voir s'implanter un séminaire
de filles qui serait «sous la conduite de quelque brave maîtresse, que le zèle de la

gloire de Dieu et l'affection au salut de ces peuples fera passer ici, avec quelques
Compagnes animées de pareil courage»21.

Malgré une grande précarité de moyens et un manque flagrant d'espace, elle
et ses consœurs accueillirent rapidement les premières séminaristes par l'entremise

des Jésuites et de quelques colons établis en Nouvelle-France. Dans ses

premières lettres canadiennes, elle raconte les soins que les religieuses apportent

pour les loger, les vêtir et les nourrir en vue de pouvoir les instruire. Au fil des

jours et des semaines, elle apprit à connaître les us et coutumes de ces filles et de

leurs familles et à composer avec leur façon de vivre. Un an après son arrivée, le

4 septembre 1640, elle écrit à son fils:

«L'on nous figuroit le Canada comme un lieu d'horreur; on nous disoit que c'était
les fauxbourgs de l'Enfer, et qu'il n'y avoit pas au monde un pais plus méprisable.
Nous expérimentons le contraire, car nous y trouvons un Paradis, que pour mon
particulier je suis indigne d'habiter. Il y a des filles sauvages qui n'ont rien de la

barbarie.»""

Ce qui l'interpellait le plus était toutefois de parvenir à entrer en conversation

avec ces personnes. Cela voulait dire, bien concrètement, apprendre leur langage
le plus parfaitement possible. Elle s'y est employée sans délais, profitant de

l'expertise des missionnaires Jésuites qui séjournaient dans leur maison de Québec,
voisine du Monastère, ainsi que de la présence de quelques jeunes filles
autochtones, telle Marie Amiskvian qui «nous a beaucoup aidé dans l'étude de la

langue, parce qu'elle parle bien François»" Celle-ci faisait en effet partie des

jeunes filles qui avaient été confiées, par les Jésuites, à Marie Rollet, veuve de

Louis Hébert pour leur apprendre, entre autre, le français.24 Elle devenait par le

fait même compétente pour une rétrotraduction du français vers l'algonquin.
L'année suivant son arrivée à Québec, elle écrivit à l'un de ses frères: «nous

étudions la langue Algonquine par préceptes et par méthode, ce qui est très difficile.

Notre Seigneur néanmoins me fait la grâce d'y trouver de la facilité, ce qui

Relation des Jésuites. 1634. 12.

Correspondance. 112.

Correspondance. Lettre à une dame de qualité. 3 septembre 1640. 95.

Correspondance, 100. note 11.



188 Raymond Brodeur

m'est d'une très grande consolation.» Le même jour, elle écrivit à une
religieuse de la Visitation de Tour:

«Il faut que je vous avoue qu'en France je ne me fusse jamais donné la peine de lire
une histoire: et maintenant il faut que je lise et médite toute sorte de choses en

sauvage. Nous faisons nos études en cette langue barbare comme font ces jeunes
enfans. qui vont au Collège pour apprendre le Latin. Nos Révérends Pères quoique
grands docteurs en viennent là aussi-bien que nous, et ils le font avec une affection
et docilité incroiable.»"''

Les langues qu'elle apprenait et dont elle aimait se servir étaient des outils
culturels qui visaient à rendre possible la conversation interpersonnelle avec ses

interlocuteurs en vue d'une communion avec Dieu ardemment désirée, de laquelle

ses lettres sont expression.

«Qui suis-je ma très-aimée Sœur, pour avoir été appellee à un employ si saint? Je
n'eusse jamais osé avoir seulement la pensée de pouvoir parvenir à pouvoir
enseigner nos chers Néophitcs. et néanmoins notre bon Maître me donne la facilité à

le faire en leur langue. Je vous avoue qu'il y a bien des épines à apprendre un

langage si contraire au nôtre; Et pourtant on se rit de moy quand je dis qu'il y a de la

peine car on me représente que si la peine étoit si grande, je n'y aurois pas tant de
facilité. Mais croyez moy, le désir de parler fait beaucoup: je voudrais faire sortir
mon cœur par ma langue pour dire à mes chers Néophites ce qu'il sent de l'amour
de Dieu et de Jésus notre bon Maître.»"

Ce trait mystique qui sous-tend l'apostolat de Marie de l'Incarnation ne sombre

toutefois pas dans le sentimentalisme. Comme le démontre Charles-André
Bernard," Marie de l'Incarnation est une intellectuelle dans le sens où elle a le

souci de nommer, de rendre compte de ce qui se passe en elle et de ce qu'elle
fait. Elle affiche ce côté intellectuel, rationnel, par son travail proprement
linguistique qui répond sans cesse, de manière systématique aux besoins du
moment. Après avoir appris l'Algonquin et le Montagnais, elle se mit à l'étude de la

langue huronne, en 1650. puis à l'iroquois un peu plus tard.
Femme mystique, mais également bien rodée à la gestion des affaires, elle se

soucie d'enseigner et de rédiger des ouvrages pour aider les nouveaux missionnaires

à bien apprendre ces langues difficiles. En 1662. elle écrit:

«Chacun tend à ce qu'il aime; les Marchands à gagner de l'argent, et les Révérends
Pères et nous à gagner des âmes. Ce demier motif est un puissant aiguillon pour
picquer et animer un coeur. J'avois l'hiver dernier trois ou quatre jeunes Sueurs
continuellement auprès de moy pour assouvir le désir qu'elles avoient d'apprendre
ce que je sçay des langues du pais. Leur grande avidité me donnoit de la ferveur et
des forces pour les instruire de bouche et par écrit de tout ce qui est nécessaire à ce

Correspondance. Lettre du 4 septembre 1640, 112.

Correspondance. Lettre du 4 septembre 1640. 108.

Correspondance. Lettre à la Mère Marie-Gilette Roland. 30 août 1641, 125.
Charles-André Bernard. Le Dieu des mystiques. Volume 3: Mystique et action. Paris 1998.
Une très grande partie de ce volume 3 de l'œuvre magistrale de C.-A. Bernard est consacré
à Marie de l'Incarnation.



Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'Incarnation 189

dessein. Depuis F Advent de Noël, jusqu'à la fin de Février je leur ai écrit un
Catéchisme Huron, trois Catéchismes Algonguins, toutes les prières Chrétiennes en cette

langue et un gros Dictionnaire Algonguin. Je vous assure que j'en étois fatiguée
au dernier point, mais il falloit satisfaire des coeurs que je voiois dans le désir de

servir Dieu dans les fonctions où notre Institut nous engage: Priez la divine bonté

que tout cela soit pour sa plus grande gloire.»"

Conclusion

L'étude des écrits et des œuvres de Marie Guyart, devenue Marie de l'Incarnation

en religion, fait plonger le lecteur en plein cœur de l'Ecole française de

spiritualité. On se trouve en présence d'une femme où mystique et apostolat se

conjuguent l'un l'autre. Ses écrits racontent une trajectoire amoureuse qui, dans tous

ces états, trouve sa cohérence profonde dans l'amour de son Seigneur. Quand
elle a décidé de venir au Canada, ce n'était pas par goût d'aventure et d'exploration,

mais par choix de se retirer encore davantage du monde pour être encore

plus entière consacrée à son Seigneur. Jamais elle n'a quitté son monastère de

Québec, mais tous les personnages qui passaient à Québec, venaient la

rencontrer.

Comme pour la grande majorité des missionnaires, le choix de la mission
s'enracine dans une expérience spirituelle signifiante et provoque, sur le terrain,
des mises à distance, des découvertes et des apprentissages qui prennent du

temps. «Pensez-vous, ma très-aimée Mère, qu'il ne faille pas changer d'état pour
entrer dans les véritables sentimens de ces fonctions Apostoliques de notre
nouvelle Eglise? Il le faut sans doute.» Et elle ajoute:

«Pour bien goûter la vocation du Canada, il faut de nécessité mourir à tout; et si
l'âme ne s'efforce de le faire. Dieu le fait luy-même, et se rend inexorable à la
nature, pour la réduire à cette mort, qui par une espèce de nécessité l'élève à une
sainteté eminente. [...] Car enfin, il en faut venir là, et il ne faut pas penser de pouvoir

vivre dans cette nouvelle terre de bénédiction qu'avec un esprit nouveau.»

Ce travail de transformation qu'elle voulait bien faire comprendre à son fils à

qui elle a tant écrit, concerne les représentations mentales relatives à différents

aspects du message chrétien. Ses manières de nommer l'expérience de Dieu sont
tributaires de l'environnement, des circonstances et du langage qui leur servent
de support. Dans sa rencontre avec les autochtones, elle comprend que pour
parvenir à une communion autour de ces réalités exige un patient travail qui passe

9
Correspondance. Lettre à son fils. 10 août 1662, 678. Six années plus tard, en 1668, elle lui
écrit encore: «Depuis le commencement du Carême dernier jusqu'à l'Ascension j'ay écrit
un gros livre Algonquin de l'histoire sacrée et de choses saintes, avec un Dictionaire et un
Catéchisme Hiroquois, qui est un trésor. L'année dernière j'écrivis un gros Dictionnaire
Algonquin à l'alphabet François; j'en ai un autre à l'alphabet Sauvage. Je vous dis cela pour
vous faire voir que la bonté divine me donne des forces dans ma foiblesse pour laisser à

mes Sueurs dequoy travailler à son service pour le salut des âmes», Correspondance, Lettre
du 9 août 1668,801.
Correspondance. Lettre à Mère Ursule de Ste-Catherine, 15 sept 1641, 140-141.



190 Raymond Brodeur

par le temps pris à apprendre sa langue en vue d'échanger vraiment. A ce niveau,
autant pour les Jésuites que pour Marie de l'Incarnation, l'instruction même des

vérités de la foi ne pouvait faire fi de l'expérience du quotidien et de

l'apprivoisement, sinon on serait en pleine idéologie. Il est dommage que les divers
outils de catéchèse et les ouvrages didactiques écrits par Marie de l'Incarnation
et les Jésuites aient disparu, mais il est précieux que l'un et l'autre aient laissé

tant de témoignages sur les efforts déployés pour parvenir à ce «parler ensemble»

avec les autochtones. Il y a, dans ces récits, d'un point de vue anthropologique,
des éléments importants qui aident à comprendre la dynamique symbolique à

l'œuvre dans ces actes de productions inédites. Ce qu'ils produisent, dans la

foulée de leur conversation, sont de véritables œuvres d'art. Marie va même

jusqu'à qualifier de «trésor»"'1 un catéchisme en Iroquois qu'elle a écrit sur la fin
de sa vie. Un trésor inédit qui vient du plus intime de l'être pour être mis à la

disposition des destinataires pour les faire accéder au royaume, suivant la grâce
de Dieu et «leur volonté propre», comme elle le rappelait sans cesse à son fils.

Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'Incarnation
(Tours 1599- Québec 1672)

Marie Guyart, devenue Marie de l'Incarnation en religion chez les Ursulines, est née à

Tour, en France, en 1599 et est décédée à Québec en 1672. Suivant la manière de parler à

l'époque, elle a connu tous les états de vie: mariée, veuve, mère de famille, religieuse,
missionnaire. Des expériences mystiques vécues en Touraine vont la conduire vers une
vie apostolique inimaginable à son époque, devenant avec deux compagnes les premières
religieuses cloîtrées à quitter le Vieux Continent pour devenir missionnaires dans le
Nouveau-Monde. Elle y fonde en 1639, le Monastère des Ursulines de Québec. Dénommée

par Bossuet «la Thérèse de nos jours et du Nouveau-Monde», elle a œuvré à
l'éducation des jeunes amérindiennes et des jeunes filles de la colonie. Elle a écrit des
catéchismes et des dictionnaires dans quatre différentes langues autochtones. On la connaît
par son abondante correspondance, deux autobiographies (1633 et 1654) et des notes sur
les enseignements qu'elle a donnés aux Novices de Tours lorsqu'elle fut responsable de
leur instruction religieuse.
Marie de l'Incarnation - Ursulines - mystique - Tours - Québec catéchismes - autobiographie

- correspondance - missionnaire.

Katechese der Mystik und des Apostolats bei Marie (Guvart) von der Menschwerdung
(Tours 1599 - Québec 1672)

Marie Guyart, als Ursuline mit dem Namen Maria von der Menschwerdung, kam in Tours
in Frankreich 1599 zur Welt und starb 1672 in Québec. Im Sprachgebrauch ihrer Zeit hat
sie alle Stände des Lebens durchlaufen - sie war verheiratet, verwitwet, Familienmutter,
Ordensfrau und Missionarin. Mystische Erfahrungen, die sie in der Provinz Touraine
machte, führten sie zu einer apostolischen Lebensweise hin, die in ihrer Zeit schier
unvorstellbar war: Mit zwei Begleiterinnen war sie die erste Ordensfrau in Klausur, die
den Alten Kontinent verliess, um Missionarin in der Neuen zu werden. 1639 gründete sie
das Kloster der Ursulinen von Québec. Von Bossuet als «Teresa unserer Tage und der
Neuen Welt» bezeichnet, hat sie sich der Erziehung junger Eingeborener und junger
Mädchen in der Kolonie gewidmet. Sie hat Katechismen und Wörterbücher in vier
verschiedenen autochthonen Sprachen verfasst. Zudem ist sie bekannt wegen ihrer um-

Correspondance. Lettre à son fils, 9 août 1668. 801.



Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'Incarnation 191

fangreichen Korrespondenz, zweier Autobiografien (1633 und 1654) sowie ihren Anmerkungen

über den Unterricht, den sie Novizinnen in Tours erteilte, für deren religiöse
Unterweisung sie verantwortlich war.

Maria von der Menschwerdung Ursulinen Mystik Tours Québec Katechismen -
Autobiografie Korrespondenz Missionarin.

Catechismo mistico e apostolico di Maria (Guyart) dell'Incarnazione
(Tours 1599 - Quebec 1672)

Marie Guyart. divenuta suora presso le Orsoline col nome di Maria dell'Incarnazione,
nacque a Tours, in Francia nel 1599 e morì in Québec nel 1672. Secondo l'espressione in
uso all'epoca Maria «conobbe tutti gli stadi della vita»: sposa, vedova, madre di famiglia,
religiosa e missionaria. Le esperienze mistiche vissute in Touraine la condurranno verso
una vita apostolica inimmaginabile all'epoca, diventando, insieme a due compagne, le prime

religiose di clausura ad abbandonare il Vecchio Continente per diventare missionarie
nel Nuovo Mondo. Nel 1639 fonderà il Monastero delle Orsoline in Québec. Denominata
da Bossuet «la Teresa dei nostri giorni e del Nuovo-Mondo», Maria si é dedicata all'educazione

dei giovani amerindi e delle giovani ragazze delle colonie. Maria scrive dei
catechismi e dei dizionari in quattro diverse lingue autoctone. È famosa per la sua fitta
corrispondenza, due biografie (1633 e 1654) e per i suoi appunti sugli insegnamenti che ha
trasmesso alle Novizie di Tours fino a quando fu responsabile della loro istruzione religiosa.
Maria dell'Incarnazione - Orsoline - mistico - Tours - Québec - catechismo autobiografia

corrispondenza missionaria.

The mystical and apostolic catechesis of Marie (divari) of the Incarnation
(Tours 1599 Quebec 1672)

Marie Guyart, who became Marie of the Incarnation within the Ursuline order, was bom
in Tours, France in 1599 and died in Quebec in 1672. She went through all the life stages
known at that time: she was married, widowed, became a mother, then a religious, and a

missionary. Her mystical experiences in Touraine led her to an apostolic life unimaginable
at that period and together with two other women she became part of the first group of

cloistered religious to leave the Old Continent to become missionaries in the New World,
where in 1639 she founded the Ursuline Monastery of Québec. Described by Bossuet as
«the Theresa of our time and of the New World», she strove to educate young Amerindians

and the young girls of the colony. She wrote catechisms and dictionaries in four
different local American languages. We know her today through her abundant correspondence,

two autobiographies (1633 and 1654) and the teaching notes she wrote when she
was responsible for the religious instruction of the novices of Tours.

Marie de l'Incarnation - Ursuline order - mysticism - Tours - Quebec - catechisms -
autobiography correspondence - mission.

Raymond Brodeur, professeur associé. Faculté de théologie et de sciences religieuse,
Université Laval, Québec.




	Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'incarnation (Tours 1599 - Québec 1672)

