Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 107 (2013)

Artikel: Catéchése mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'incarnation
(Tours 1599 - Québec 1672)

Autor: Brodeur, Raymond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Catéchese mystique et apostolique chez Marie (Guyart)
de I’Incarnation (Tours 1599 — Québec 1672)

Raymond Brodeur

Dans son Instruction sur les Etats d Oraison, publié en 1697, Bossuet, reprenant
a son compte une expression du jésuite Jérome Lallemand, a dit de Marie de I'In-
carnation, la fondatrice des Ursulines de Québec, qu’elle était la «Thérese de nos
Jours et du Nouveau-Monde». Depuis une vingtaine d’années, I’historiographie
témoigne d’'un réel engouement qui attire historiens, littéraires, théologiens,
psychanalystes et littéraires.” On étudie ses ceuvres, ou a partir de celles-ci, on
publie des essais, des romans ou des pieces de théatre. Un film a aussi été produit
en 2008, a I’occasion du 400° anniversaire de la ville de Québec.? Dans le pré-
sent article, nous voulons proposer un apergu général de I’histoire de cette
femme en suivant son itinéraire mystique et apostolique a partir de ses écrits spi-
rituels et de sa correspondance.

On doit a Henri Bremond d’avoir, au début du XX° siecle, fait jaillir de I’oubli
Marie Guyart de I’Incarnation. Dans son tome 6 de I’Histoire du sentiment re-
ligieux en France, 1l expose, en introduction, le dilemme imprévu auquel il fut
confronté en abordant sérieusement I’étude des écrits de cette femme. Alors qu’il
avait d’abord envisagé de lui réserver quelques pages dans un volume qu’il
voulait consacrer a Jean de Bemi¢res, fondateur de I’Ermitage de Caen, en Nor-
mandie, 1l se rendit compte que sa doctrine pouvait tout autant étre apparentée
aux grands maitres jésuites ou feuillants de son époque. 11 écrit:

Guy-Marie Oury, Sources et réédition des ceuvres de Marie de I'Incamation, p. 3746 et
Frangoise Deroy-Pinecau, Survol des ceuvres contemporaines sur Marie Guyart, p. 47-53 in:
Frangoise Deroy-Pineau (dir.), Marie Guyard de I’Incarnation. Un destin transocéanique
(Tours 1599—Québec 1672), Paris 2000. Voir aussi Raymond Brodeur (dir.), Femme, mys-
tique et missionnaire, Marie Guyart de I'Incarnation, Québec 2001; R, Brodeur (dir.), Lec-
ture inédite de la modernité aux origines de la Nouvelle-France, Marie Guyart de |'Incarna-
tion et les autres fondateurs religieux, Québec 20009.

Jean-Daniel Lafont (réalisateur), Folle De Dieu, Québec 2008. Le réalisateur et la comé-
dienne principale du film, Marie Tiffo, ont réalisé la méme année une pi¢ce de théatre in-
spirée du film et intitulée «La déraison d’Amour».

(5]

SZRKG, 107 (2013), 181-191



182 Ravmond Brodeur

«Et nous revoici dans I'embarras. Ou la mettre? A quelle ecole ferons-nous ce pré-
sent royal? A aucune, ai-je fini par conclure. Un personnage de cette importance
déborde, plus que d’autres, nos classifications, d’ailleurs toujours plus ou moins
factices; nos cadres, trop étroits ou trop encombrés. Elle veut étre étudiée sépa-
rément, et pour elle-méme. Marie est vraiment notre Thérése, comme on ’a dit
avant Bossuet;® une Thérése de chez nous, sans rien d’espagnol, de flamand, ni de
germanique; tourangelle, francaise de téte et de ceeur, jusqu'au bout des ongles,
ajouterais-je, s'il était permis de parler ainsi»’

Sa vie fascine et intrigue. Ses écrits fournissent d’abondantes descriptions de
la vie en Nouvelle-France au milieu du XVII® siécle avec tout ce que cela impli-
que au point de vue politique, économique et interculturel.

Qui est Marie de I'Incarnation

Cette quatrieme enfant du maitre boulanger Florent Guyart et de Jeanne Michelet
fut baptisée le 29 octobre 1599 en I'Eglise Saint-Saturnin de Tours. Sa famille,
sans étre riche, n’avait pas de souci financier et était attachée aux valeurs mora-
les et spirituelles.” Ce qu’on peut connaitre d’elle vient en grande partie des deux
autobiographies écrites 1'une en 1633, deux ans aprés son entrée au Monastere
des Ursulines de Tours, a la demande de son directeur spirituel, le Jésuite Geor-
ges de la Haye et 'autre en 1654, apres 15 ans au Canada, rédigée pour satisfaire
aux incessantes demandes de son fils Claude, devenu bénédictin au Monastere de
Saint-Maur.® On a d’elle également un volumineux recueil des enseignements
qu’elle a donnés aux novices du Monastére de Tours entre 1633 et 16357 ainsi
qu’une tres importante correspondance qu’elle a entretenue avec sa famille, avec

Claude Martin écrit en 1677: «Un grand personnage [...] disait que notre mere est une se-
conde sainte Thérése, et qu’on la peut appeler la sainte Thérése du nouveau monde.» Bos-
suet reprend le mot, dans ses Etats d’Oraison, et aprés avoir lu le livre de Dom Claude.
Henri Bremond, Histoire littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des
guerres de religion jusqu’a nos jours, Paris 1916, Tome VI, 9-10. Une équipe de cher-
cheurs, sous la direction de Frangois Trémoli¢res a publié, en 2006, chez I’éditeur Jérome
Million, une nouvelle édition annotée et commentée de cet oeuvre de Bremond.

Francoise Deroy-Pineau, Marie de I'Incamation, Montréal 1999, 89,

Dom Claude Martin avait publié¢ en 1677 une premicre édition de ces écrits. Nous nous
servons ici du second tome de la réédition de ces gcrits réalisée par Albert Jamet (1929-
1930), réédition intitulée: Marie de I'Incarnation. Ecrits spirituels et Historiques, Québec
1685. (Désormais «ESII»).

Ces pages, trouvées dans ses papiers aprés sa mort, permirent a son fils de préparer un
ouvrage paru en 1684 et réédité en 1691 sous le titre: L’Ecole sainte ou explication fami-
licre des mysteres de la foy pour toutes sortes de personnes qui sont obligées d’enseigner la
doctrine chrétienne, Paris 1684, 562 p. Pierre-Frangois Richaudeau va en réaliser une nou-
velle édition en 1878 sous le titre Catéchisme de la vénérable mére Marie de L’ Incarnation,
fondatrice des Ursulines de Québec, ou Explication familiere de la doctrine chrétienne,
Paris/Leipzig/Tournai 1878, 359 p. 1l justifie ce tire en disant que «le pére Charlevoix,
Jésuite, dans sa Vie de la vénérable mére, et Moréri, dans son Dictionnaire historique, ne
craignent pas de dire que cet ouvrage est 'un des meilleurs catéchismes qui existent en
francais», VIII-IX.



Catéchese mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de |'Incarnation 183

sa communauté et surtout avec son fils.® C’est 1a qu’on retrouve d’une part les
¢léments de vie spirituelle qui ont présidé au déploiement de son ceuvre aposto-
lique, éléments qui sont inséparables les uns des autres.

Du récit qu’elle fait de son enfance, dés le début de son autobiographie de
1654, émerge comme €lément déclencheur un réve qu’elle fit a I’age de sept ans.
Dans ce réve, elle se voyait dans la cour d’une école champétre a s’amuser avec
une compagne. Levant alors les yeux, elle vit et reconnut Notre Seigneur Jésus-
Christ, en forme humaine, apparaitre et venir a elle. Elle termine le récit avec ces
mots:

«Je commengai a étendre mes bras pour I'embrasser. Lors lui, le plus beau de tous
les enfants des hommes, avec un visage plein d’une douceur et d’un attrait indi-
cible, m’embrassant et me baisant amoureusement, me dit: «Voulez-vous étre &
moi?. Je lui répondis: «Oui.» Lors, ayant oui mon consentement, nous le vimes
remonter au ciel.»’

Dans un ouvrage récent, René Champagne, faisant remarquer que 45 ans sont
passés entre le moment du réve et celui du récit autobiographique, écrit: «Le
secret, et on pourrait ajouter I’émotion, qui entourait ce réve s’est dissipé.» Elle
en connait la signification spirituelle. Toutefois, comme le remarque Cham-
pagne, le fait que cette enfant de sept ans reconnaisse ainsi Jésus Christ et répon-
de sans hésitation «oui» a sa requéte d’amour révele d’ores et déja son monde
culturel. Elle est née et grandit dans un milieu chrétien fervent et pratiquant.
«Son éducation tant familiale que paroissiale lui ont fait connaitre et aimer Jésus
Christ et adhérer aux vérités de la foi catholique.»'® Elle précise avoir perdu tout
souvenir particulier de ce qu’elle a vu de [’humanité de Notre Seigneur, mais que
jamais les paroles entendues ne quittérent sa pensée.

A I’age de 14 ans, elle manifesta son désir de devenir religieuse, mais sa mere
la trouvant trop joyeuse pour une telle vocation, I’incita plutdt a se marier. Sui-
vant la coutume de I’époque, ses parents lui trouvérent un mari, Claude Martin,
maitre ouvrier en soie, qu’elle épousa a 1’age de 18 ans. Or, ce dernier mourut
deux ans plus tard, laissant a Marie un poupon de 6 mois, prénommé Claude
comme son pere, ainsi que de lourdes dettes qu’elle parvint a régler en évitant la
faillite. Apres avoir éprouvé une profonde douleur de la perte de son époux, elle
réalisa que ce destin lui donnait la possibilité de répondre a ses aspirations les
plus profondes en se vouant désormais totalement au Seigneur dans une vie con-
sacrée. Elle décida alors de ne pas se remarier, malgré les pressions de sa famille,
et pronong¢a un veeu de chasteté. Elle résolut de rester avec son fils jusqu’au mo-
ment opportun ou elle pourrait entrer au couvent. Cela dura un douzaine d’an-
nées, entre 1619 et 1631.

Nous nous servons de la réédition de la correspondance de Marie de |’Incarnation éditée par
dom Guy-Marie Oury sous le titre Marie de 'Incarnation (1599-1672) Correspondance,
Solesmes 1971. (Désormais «Correspondance»).

* ESIL 47.

René Champagne, Marie de I’Incarnation ou le chant du cceur, Montréal 2012, 14-15.



184 Raymond Brodeur

Au début de cette période, elle s’installa au second étage de la maison de son
pere. C’est en ce temps-la qu’elle eut une premiére expérience mystique intense,
en mars 1620. Dans un récit particulierement dense, elle s’efforce de décrire ce
qu’elle-méme qualifie de I'instant de sa conversion. En un moment intangible,
«par une subite abstraction de son esprit», elle se vit littéralement plongée dans
le sang du Christ et vit en bloc toutes ses fautes et ses imperfections pour les-
quelles ce sang avait été versé, lui témoignant comment elle était pardonnée et
aimée malgré son indignité. Dans cet instant, elle saisit que méme si elle eut été
la seule personne a exister au monde, ce sang aurait été versé pour elle, comme il
I’a été pour chaque personne de ’humanité. Elle s’empressa d’entrer a I’Eglise
qui se trouvait tout pres et alla se confesser d’emblée au premier prétre qu’elle
croisa. Elle revint chez elle transformée."'

A cette époque, elle cherchait au meilleur de sa connaissance a trouver sa voie
spirituelle. Pour ce faire, elle utilisa des livres de spiritualités proposant des lig-
nes de conduite strictes qu’elle s’efforcait de suivre a la lettre, malgré les terri-
bles mots de téte qu’ils lui provoquaient, tant elle voulait bien se régler sur ces
consignes. C’est alors qu’elle fit la rencontre d’un directeur spirituel, dom Ray-
mond de Saint Bernard, qui jouera un role capital dans son développement spiri-
tuel. L’ayant écoutée attentivement sur son mode de vie et sur ses expériences
spirituelles, il lui interdit de continuer a se soumettre aux manuels spirituels et lui
recommanda de suivre les inspirations que suscitaient en elle I’Esprit, et de lui en
faire part au moment de leur rencontre.'” Quarante années plus tard, ayant appris
sa mort, elle écrira de lui qu’il I’a élevée et conduite longtemps dans la vie spiri-
tuelle."

Quelques mois plus tard, son beau-frére, Paul Buisson et sa sceur Claude, qui
avaient une importante entreprise de transport en bord de Loire, lui demanderent
d’aller travailler pour eux, d’abord comme domestique pour I'entretien de leur
maison, puis comme intendante pour la gestion de I’entreprise qui employait une
cinquantaine d’hommes. Elle accepta de s’installer chez eux, avec son fils
Claude qui devient ainsi I’enfant de la maison Buisson. Elle y vécut a la fois en
employée obéissant a ses patrons comme & des supérieurs et, vivant tous ses
moments libres dans la réclusion et la priere.

Ses autobiographies rapportent de nouvelles expériences mystiques qu’elle a
eues entre 1624 et 1631, expériences qui, comme elle écrit, ouvraient son intel-
ligence au mystére de la trinité et qui la conduisirent aux €pousailles mystiques
avec le Christ. Quelques années plus tard, lorsque son fils et atteint 12 ans,
voulant répondre a la vocation qui la pressait, elle décida d’entrer au couvent des
Ursulines de Tours aprés avoir confié son fils & la garde de sa sceur et de son
beau-frére et avoir pris des arrangements avec les Jésuites pour son instruction.

" ESIL 67-71.
' ESII, 77-79.
¥ Correspondance, Lettre a son fils, 10 aoit 1662, 677.



Catéchese mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de ['Incarnation 185

Par son éducation premiere, par son expérience de la gestion des affaires et
par le type de direction spirituelle que lui a propos¢ dom Raymond, Marie
Guyart a appris a dire les choses, autant a ’oral qu’a 'écrit, cherchant a com-
prendre et a nommer le fonctionnement et le sens des choses et démontrant sa
capacité d’écouter, de prendre des décisions éclairées et de passer aux actes. A la
lecture de ses lettres et de ses deux autobiographies qui livrent I'intime de cette
femme, Bremond écrit:

«Il y a la [dans ses écrits] une vivacité, un abandon, une liberté qui sont du monde
plus que du couvent. Sauf quelques contaminations inévitables, Marie de I'Incarna-
tion est restée ce qu’était Mme Martin. Elle n’a pas essayé de changer de voix,
[d’éteindre] son originalité, de contrefaire le ton, les tours prévus, ’onction un peu
fade d’une certaine littérature dévote. Son style n’a pas pris le voile.»"

Une catécheéte mystique

Marie Guyart a choisi de se faire ursuline parce que cet Ordre, fondé par Angele
Mérici, «ravit nombre d’ames d’entre les mains de Satan» et que les rapports
avec le prochain lui semblaient conformes «a la conversation que notre Seigneur
a eue ici-bas dans instruction des ames»."” Cette notion méme de conversation
entre notre Seigneur et ses interlocuteurs situe I’expérience de Marie de I'Incar-
nation ailleurs que dans une dynamique de transmission de notions doctrinales.
A son époque existait, effectivement, des catéchismes imprimés qui ont connu
beaucoup de popularité, mais il n’existait pas encore de catéchismes diocésains
«approuvés et autorisés par I’évéque du lieu pour étre seul enseignés dans son
diocese». C’était plus une période de gestation catéchétique que d’uniformisation
et de contrdle des énoncés de doctrine a mémoriser.

Un théme récurrent qui ressort de ses écrits touche a sa fagon d’étre en con-
versation avec la Parole de Dieu qu’elle cotoie autant par les prédications aux-
quelles elle assiste que par la lecture des textes bibliques ou encore celle des ca-
téchismes a sa disposition. Elle ne trouvait rien de plus grand que d’annoncer la
Parole de Dieu. C’était ce qui engendrait dans son cceur 1’estime des mission-
naires qu’elle considérait comme «ceux auxquels notre Seigneur faisait la grace
de la porter et de la produire». Lorsqu’elle entendait la parole de leur bouche, il
lui semblait que son cceur était un vase dans lequel cette divine parole découlait
comme une liqueur. Comme le montrent ses €crits spirituels et historiques, 1l
€tait clair que ce n’¢tait pas la un effet de son imagination, mais bien la force de
I’Esprit de Dieu qui était en cette divine parole, qui, par un flux de ses graces,
produisait cet effet dans son dme.'*

" Bremond, Histoire du sentiment religicux (voir note 4), 105.

Guy-Marie Oury, Ce que croyait Marie de I'Incarnation, Paris 1972, 40.
" ESII, 54.



186 Raymond Brodeur

Une des premieres responsabilités qui lui fut confiée apres son entrée au mo-
nastere fut de catéchiser les novices, tache qu’elle accomplissait avec un grand
zele. A propos de sa maniére de transmettre la foi, elle précise: «J’avais beau-
coup de lumieres la-dessus. Je portais en mon dme une grace de sapience qui me
faisait quelque fois dire ce que je n’eusse pas voulu ni osé dire sans cette abon-
dance d’esprit [...] Je ne pouvais me taire, et il fallait que j’obéisse a I’esprit qui
me possédait».’” On touche ici & un aspect capital de cette dynamique catéché-
tique: elle génére, au fond de la personne, un écho a la Parole de Dieu qui produit
de I'inédit.

Elle préparait ses lecons en se servant d’une lecture dans le petit catéchisme
du Concile de Trente et dans celui du cardinal Bellarmin, et cela, précise-t-elle,
«bien peu de temps». Ensuite, écrit-elle, «J’étais moi-méme étonnée, lorsque
pour revenir a la moralité, aprés avoir parlé des points de la foi, de ce que quanti-
té de passages de I’Ecriture sainte me venaient & propos. Je ne pouvais me taire,
et il fallait que j’obéisse a I’Esprit qui me possédait.»'®

Alors qu’elle vivait probablement les années les plus savoureuses de son exis-
tence, sans autre préoccupations que de se donner corps et dme a la priere, a la
contemplation et a une tache catéchétique toute nourrie de la Parole de Dieu,
émergea en elle une profonde propension a la vie apostolique. Elle écrit: «C’était
une €manation de l’esprit apostolique qui n’était autre que l’esprit de Jésus
Christ, lequel s’empara de mon esprit pour qu’il n’eut plus de vie que dans le
sien et par le sien.» Elle ajoute: «Mon corps €tait dans notre monastére mais mon
esprit [...] ne pouvait étre enfermé. Cet Esprit me portait aux Indes, au Japon,
dans I’Ameérique, dans I’Orient, dans I’Occident, dans les parties du Canada et
dans les Hurons, et dans toute la terre habitable ou il y avait des 4mes raisonnab-
les que je voyais toutes appartenir & Jésus Christ.»'’

Peu apres Noél 1633, au moment de son oraison, elle a une vision d’un pays
mystérieux, couvert de brumes, sur lequel repose le regard aimant de Jésus et de
sa mere. L’année suivante, elle elit I’occasion de lire les premieres Relations des
Jésuites, sur la Nouvelle-France, écrites par le pére Paul Lejeune. Puis, en 1635,
pendant I’office, elle raconte avoir a nouveau été sujet d’une vision durant la-
quelle elle entendit le Seigneur lui dire: «c’est le Canada que je t’ai fait voir pour
que tu y construises une maison a Jésus et a sa mére»”". Elle eit, a partir de 13, la
certitude que sa vocation était désormais de donner toute sa vie au travail d’évan-
gélisation de ces peuples du Canada nouvellement découverts.

Par un concours de circonstance qu’elle décrit dans son autobiographie, elle
fit la rencontre de madame de la Peltrie, une riche veuve décidée a consacrée sa
vie et sa fortune a la mission des Jésuite au Canada. Avec cette bienfaitrice, en
compagnie de deux autres Ursulines et de trois religieuses hospitaliéres, elle

o

Oury, Ce que croyait Marie (voir note 15), 186-187.
ESII, 195.
ESII, 198.
' ESII, 204.

s



Catéchese mystique et apostolique chez Marie (Guvart) de |'Incarnation 187

quitta le port de Dieppe. le 4 mai 1639 pour accoster a Québec le 17 aoit sui-
vant. Elle devenait ainsi, avec ses sceurs, les premieres religieuses cloitrées a
quitter leur Monastere pour le Nouveau-Monde.

Une catéchése apostoligue

Sa mission premieére, en tant qu’Ursuline, fut de mettre sur pied «un séminaire»
pour accueillir et instruire les filles amérindiennes, répondant ainsi a un veeu ex-
primé par le pére Lejeune cinq années plus tot, de voir s’ implanter un séminaire
de filles qui serait «sous la conduite de quelque brave maitresse, que le z¢le de la
gloire de Dieu et ’affection au salut de ces peuples fera passer ici, avec quelques
Compagnes animées de pareil courage»”'.

Malgré une grande précarité de moyens et un manque tlagrant d’espace, elle
et ses consceurs accueillirent rapidement les premiéres séminaristes par [’entre-
mise des Jésuites et de quelques colons établis en Nouvelle-France. Dans ses pre-
miéres lettres canadiennes, elle raconte les soins que les religieuses apportent
pour les loger, les vétir et les nourrir en vue de pouvoir les instruire. Au fil des
jours et des semaines, elle apprit a connaitre les us et coutumes de ces filles et de
leurs familles et a composer avec leur fagon de vivre. Un an apres son arrivée, le
4 septembre 1640, elle écrit a son fils:

«L."on nous figuroit le Canada comme un lieu d’horreur; on nous disoit que ¢’€toit
les fauxbourgs de I'Enfer, et qu’il n’y avoit pas au monde un pais plus méprisable.
Nous expérimentons le contraire, car nous y trouvons un Paradis, que pour mon
particulier e suis indigne d’habiter. Il 'y a des filles sauvages qui n’ont rien de la
barbarie.»™

Ce qui I’interpellait le plus était toutefois de parvenir a entrer en conversation
avec ces personnes. Cela voulait dire, bien concrétement, apprendre leur langage
le plus parfaitement possible. Elle s’y est employée sans délais, profitant de 1’ex-
pertise des missionnaires Jésuites qui sé¢journaient dans leur maison de Queébec,
voisine du Monastére, ainsi que de la présence de quelques jeunes filles auto-
chtones, telle Marie Amiskvian qui «nous a beaucoup aidé dans I'étude de la
langue, parce qu’elle parle bien Francois»™. Celle-ci faisait en effet partie des
jeunes filles qui avaient été confiées, par les Jésuites, a Marie Rollet, veuve de
Louis Hébert pour leur apprendre, entre autre, le frangais.”* Elle devenait par le
fait méme compétente pour une rétrotraduction du frangais vers ’algonquin.

L’année suivant son arrivée a Québec, elle écrivit a I’'un de ses fréres: «nous
étudions la langue Algonquine par préceptes et par méthode, ce qui est tres diffi-
cile. Notre Seigneur néanmoins me fait la grace d’y trouver de la facilité, ce qui

21

*" Relation des Jésuites, 1634, 12.

* Correspondance, 112.

Correspondance, Lettre a une dame de qualité, 3 septembre 1640, 95.
Correspondance, 100, note 11.

23

24



188 Raymond Brodeur

3

5 5 % : 25 n g I 3
m’est d’une trés grande consolation.»™ Le méme jour, elle écrivit a une reli-
gieuse de la Visitation de Tour:

«Il faut que je vous avoue qu’en France je ne me fusse jamais donné la peine de lire
une histoire; et maintenant il faut que je lise et médite toute sorte de choses en
sauvage. Nous faisons nos ¢tudes en cette langue barbare comme font ces jeunes
enfans, qui vont au Collége pour apprendre le Latin. Nos Révérends Péres quoique
grands docteurs en viennent la aussi-bien que nous, et ils le font avec une affection
et docilité incroiable.»™

Les langues qu’elle apprenait et dont elle aimait se servir étaient des outils
culturels qui visaient a rendre possible la conversation interpersonnelle avec ses
interlocuteurs en vue d’une communion avec Dieu ardemment désirée, de laquel-
le ses lettres sont expression.

«Qui suis-je ma trés-aimée Sceur, pour avoir ¢té appellée a un employ si saint? Je
n’eusse jamais osé avoir seulement la pensée de pouvoir parvenir a pouvoir en-
seigner nos chers Néophites, et néanmoins notre bon Maitre me donne la facilité a
le faire en leur langue. Je vous avoue qu'il y a bien des épines a apprendre un lan-
gage si contraire au notre; Et pourtant on se rit de moy quand je dis qu'il y a de la
peine car on me représente que si la peine étoit si grande, je n'y aurois pas tant de
facilité. Mais croyez moy, le désir de parler fait beaucoup: je voudrois faire sortir
mon cceur par ma langue pour dire & mes chers Néophites ce qu'il sent de I'amour
de Dieu et de Jésus notre bon Maitre.»”’

Ce trait mystique qui sous-tend I’apostolat de Marie de I’Incarnation ne som-
bre toutefois pas dans le sentimentalisme. Comme le démontre Charles-André
Bernard,” Marie de 1’Incarnation est une intellectuelle dans le sens ou elle a le
souci de nommer, de rendre compte de ce qui se passe en elle et de ce qu’elle
fait. Elle affiche ce coté intellectuel, rationnel, par son travail proprement lin-
guistique qui répond sans cesse, de maniere systématique aux besoins du mo-
ment. Aprés avoir appris I’Algonquin et le Montagnais, elle se mit a 1'étude de la
langue huronne, en 1650, puis a I’Iroquois un peu plus tard.

Femme mystique, mais également bien rodée a la gestion des affaires, elle se
soucie d’enseigner et de rédiger des ouvrages pour aider les nouveaux mission-
naires a bien apprendre ces langues difticiles. En 1662, elle écrit:

«Chacun tend a ce qu’il aime; les Marchands a gagner de Iargent, et les Révérends
Peres et nous a gagner des dmes. Ce dernier motif est un puissant aiguillon pour
picquer et animer un coeur. J'avois I'hiver dernier trois ou quatre jeunes Sueurs
continuellement auprés de moy pour assouvir le désir qu’elles avoient d’apprendre
ce que je s¢ay des langues du pais. Leur grande avidité me donnoit de la ferveur et
des forces pour les instruire de bouche et par écrit de tout ce qui est nécessaire a ce

23

Correspondance, Lettre du 4 septembre 1640, 112.

** Correspondance, Lettre du 4 septembre 1640, 108.

£ Correspondance, Lettre a la Mere Marie-Gilette Roland, 30 aout 1641, 125,

* Charles-André Bernard, Le Dieu des mystiques, Volume 3: Mystique et action, Paris 1998.
Une trés grande partie de ce volume 3 de I’ceuvre magistrale de C.-A. Bernard est consacré
a Marie de I'Incarnation.



Catéchese mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de |'Incarnation 189

dessein. Depuis I'Advent de Noél, jusqu’a la fin de Février je leur ai écrit un Caté-
chisme Huron, trois Catéchismes Algonguins, toutes les prieres Chrétiennes en cet-
te langue et un gros Dictionnaire Algonguin. Je vous assure que j’en étois fatiguée
au dernier point, mais il falloit satisfaire des coeurs que je voiois dans le désir de
servir Dieu dans les fonctions ou notre Institut nous engage: Priez la divine bonté
que tout cela soit pour sa plus grande gloire.»29

Conclusion

L étude des écrits et des ceuvres de Marie Guyart, devenue Marie de I'Incarna-
tion en religion, fait plonger le lecteur en plein cceur de I’Ecole francaise de spi-
ritualité. On se trouve en présence d’une femme ou mystique et apostolat se con-
juguent I’un I'autre. Ses écrits racontent une trajectoire amoureuse qui, dans tous
ces états, trouve sa cohérence profonde dans I’amour de son Seigneur. Quand
elle a décidé de venir au Canada, ce n’était pas par gout d’aventure et d’explora-
tion, mais par choix de se retirer encore davantage du monde pour étre encore
plus entiére consacrée a son Seigneur. Jamais elle n’a quitté son monastére de
Québec, mais tous les personnages qui passaient a Québec, venaient la ren-
contrer.

Comme pour la grande majorité¢ des missionnaires, le choix de la mission
s’enracine dans une expérience spirituelle signifiante et provoque, sur le terrain,
des mises a distance, des découvertes et des apprentissages qui prennent du
temps. «Pensez-vous, ma trés-aimée Mere, qu’il ne faille pas changer d’état pour
entrer dans les véritables sentimens de ces fonctions Apostoliques de notre nou-
velle Eglise? 1l le faut sans doute.» Et elle ajoute:

«Pour bien goitter la vocation du Canada, il faut de nécessité mourir a tout; et si
I’ame ne s’efforce de le faire, Dieu le fait luy-méme, et se rend inexorable a la na-
ture, pour la réduire a cette mort, qui par une espece de nécessité 1’éleve a une
sainteté éminente. [...] Car enfin, il en faut venir 13, et il ne faut pas penser de}gou-
voir vivre dans cette nouvelle terre de bénédiction qu’avec un esprit nouveau.»

Ce travail de transformation qu’elle voulait bien faire comprendre a son fils a
qui elle a tant écrit, concerne les représentations mentales relatives a différents
aspects du message chrétien. Ses manieres de nommer |’expérience de Dieu sont
tributaires de I’environnement, des circonstances et du langage qui leur servent
de support. Dans sa rencontre avec les autochtones, elle comprend que pour par-
venir & une communion autour de ces réalités exige un patient travail qui passe

29

Correspondance, Lettre a son fils, 10 aoat 1662, 678. Six années plus tard, en 1668, elle lui
écrit encore: «Depuis le commencement du Caréme dernier jusqu’a I’Ascension j’ay écrit
un gros livre Algonquin de I’histoire sacrée et de choses saintes, avec un Dictionaire et un
Catéchisme Hiroquois, qui est un trésor. L’année derniere j’écrivis un gros Dictionnaire Al-
gonquin a ’alphabet Frangois; j’en ai un autre a I’alphabet Sauvage. Je vous dis cela pour
vous faire voir que la bonté divine me donne des forces dans ma foiblesse pour laisser a
mes Sueurs dequoy travailler a son service pour le salut des ames», Correspondance, Lettre
du 9 aont 1668, 801.

Correspondance, Lettre a8 Mere Ursule de Ste-Catherine, 15 sept 1641, 140-141.



190 Raymond Brodeur

par le temps pris a apprendre sa langue en vue d’échanger vraiment. A ce niveau,
autant pour les Jésuites que pour Marie de I'Incarnation, I'instruction méme des
vérités de la foi ne pouvait faire fi de I’expérience du quotidien et de ’appri-
voisement, sinon on serait en pleine idéologie. 1l est dommage que les divers
outils de catéchese et les ouvrages didactiques écrits par Marie de 1'Incarnation
et les Jésuites aient disparu, mais il est précieux que l'un et I"autre aient laissé
tant de témoignages sur les efforts déployés pour parvenir a ce «parler ensemble»
avec les autochtones. 1l y a, dans ces récits, d’un point de vue anthropologique,
des éléments importants qui aident a comprendre la dynamique symbolique a
I’ceuvre dans ces actes de productions inédites. Ce qu’ils produisent, dans la
foulée de leur conversation, sont de véritables ceuvres d’art. Marie va méme
jusqu’a qualifier de «trésor»’' un catéchisme en Iroquois qu’elle a écrit sur la fin
de sa vie. Un trésor inédit qui vient du plus intime de I'étre pour étre mis a la
disposition des destinataires pour les faire accéder au royaume, suivant la grace
de Dieu et «leur volonté propre», comme elle le rappelait sans cesse a son fils.

Catéchese mystique et apostolique chez Marie (Guyvart) de l'Incarnation
(Tours 1599 — Québec 1672)

Marie Guyart, devenue Marie de I'Incarnation en religion chez les Ursulines, est née a
Tour, en France, en 1599 et est décédée a Québec en 1672, Suivant la maniere de parler a
[’époque, elle a connu tous les états de vie: mariée, veuve, mere de famille, religieuse,
missionnaire. Des expériences mystiques vécues en Touraine vont la conduire vers une
vie apostolique inimaginable a son époque, devenant avec deux compagnes les premicres
religieuses cloitrées a quitter le Vieux Continent pour devenir missionnaires dans le
Nouveau-Monde. Elle y fonde en 1639, le Monastere des Ursulines de Québec. Dénom-
mée par Bossuet «la Thérése de nos jours et du Nouveau-Monde», elle a ceuvre a 1'édu-
cation des jeunes amérindiennes et des jeunes filles de la colonie. Elle a écrit des ca-
téchismes et des dictionnaires dans quatre différentes langues autochtones. On la connait
par son abondante correspondance, deux autobiographies (1633 et 1654) et des notes sur
les enseignements qu’elle a donnés aux Novices de Tours lorsqu’elle fut responsable de
leur instruction religieuse.

Marie de I’'Incamation — Ursulines — mystique — Tours — Québec - catéchismes — autobio-
graphie — correspondance — missionnaire.

Katechese der Mystik und des Apostolats bei Marie (Guyart) von der Menschwerdung
(Tours 1599 — Québec 1672)

Marie Guyart, als Ursuline mit dem Namen Maria von der Menschwerdung, kam in Tours
in Frankreich 1599 zur Welt und starb 1672 in Québec. Im Sprachgebrauch ihrer Zeit hat
sie alle Stande des Lebens durchlaufen — sie war verheiratet, verwitwet, Familienmutter,
Ordensfrau und Missionarin. Mystische Erfahrungen, die sie in der Provinz Touraine
machte, flihrten sie zu einer apostolischen Lebensweise hin, die in ihrer Zeit schier
unvorstellbar war: Mit zwei Begleiterinnen war sie die erste Ordensfrau in Klausur, die
den Alten Kontinent verliess, um Missionarin in der Neuen zu werden. 1639 griindete sie
das Kloster der Ursulinen von Québec. Von Bossuet als «Teresa unserer Tage und der
Neuen Welt» bezeichnet, hat sie sich der Erziehung junger Eingeborener und junger
Midchen in der Kolonie gewidmet. Sie hat Katechismen und Worterbiicher in vier
verschiedenen autochthonen Sprachen verfasst. Zudem ist sie bekannt wegen ihrer um-

3

Correspondance, Lettre a son fils, 9 aoat 1668, 801.



Catéchese mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de 'Incarnation 191

fangreichen Korrespondenz, zweier Autobiografien (1633 und 1654) sowie thren Anmer-
kuns_cn tiber den Unterricht, den sie Novizinnen in Tours erteilte, fur deren religitse
Unterw eisung sie verantwortlich war.

Maria von der Menschwerdung — Ursulinen - Mystik — Tours — Québec — Katechismen -
Autobiografie -~ Korrespondenz — Missionarin.

Catechismo mistico e apostolico di Maria (Guvart) dell 'Incarnazione
(Tours 1399 — Québec 1672)

Marie Guyart, divenuta suora presso le Orsoline col nome di Maria dell’Incarnazione,
nacque a Tours, in Francia nel 1599 e mori in Québec nel 1672. Secondo 'espressione in
uso all’epoca Maria «conobbe tutti gli stadi della vita»: sposa, vedova, madre di famiglia,
religiosa ¢ missionaria. Le esperienze mistiche vissute in Touraine la condurranno verso
una vita apostolica inimmaginabile all’epoca, diventando, insieme a due compagne, le pri-
me religiose di clausura ad abbandonare il Vecchio Continente per diventare missionarie
nel Nuovo Mondo. Nel 1639 fondera il Monastero delle Orsoline in Québec. Denominata
da Bossuet «la Teresa dei nostri giorni e del Nuovo-Mondo», Maria si € dedicata all’edu-
cazione deil giovani amerindi e delle giovani ragazze delle colonie. Maria scrive dei cate-
chismi e dei dizionari in quattro diverse lingue autoctone. E famosa per la sua fitta corris-
pondenza, due biografie (1633 e 1654) e per i suoi appunti sugli insegnamenti che ha tras-
messo alle Novizie di Tours fino a quando fu responsabile della loro istruzione religiosa.

Maria dell’Incarnazione — Orsoline — mistico — Tours — Québec — catechismo - autobio-
grafia — corrispondenza — missionaria.

The mystical and apostolic catechesis of Marie (Guyart) of the Incarnation
(Tours 1599 — Quebec 1672)

Marie Guyart, who became Marie of the Incarnation within the Ursuline order, was born
in Tours, France in 1599 and died in Quebec in 1672. She went through all the life stages
known at that time: she was married, widowed, became a mother, then a religious, and a
missionary. Her mystical experiences in Touraine led her to an apostolic life unimaginab-
le at that period and together with two other women she became part of the first group of
cloistered religious to leave the Old Continent to become missionaries in the New World,
where in 1639 she founded the Ursuline Monastery of Québec. Described by Bossuet as
«the Theresa of our time and of the New World», she strove to educate young Amerin-
dians and the young girls of the colony. She wrote catechisms and dictionaries in four dif-
ferent local American languages. We know her today through her abundant correspon-
dence, two autobiographies (1633 and 1654) and the teaching notes she wrote when she
was responsible for the religious instruction of the novices of Tours.

Marie de I'Incarnation — Ursuline order -~ mysticism — Tours — Quebec — catechisms —
autobiography — correspondence — mission.

Raymond Brodeur, professeur associé. Faculté de théologie et de sciences religieuse, Uni-
versité Laval, Québec.






	Catéchèse mystique et apostolique chez Marie (Guyart) de l'incarnation (Tours 1599 - Québec 1672)

