
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Die SZRKG als Forum und Netzwerk für eine vielstimmige
transnationale Religionsgeschichte

Autor: Berlis, Angela / De Maeyer, Jan / Lemaitre, Nicole

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die SZRKG als Forum und Netzwerk
fur eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte

Die Zielsetzungen der Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte

der letzten Jahre lassen sich mit den Begriffen Netzwerk, Forum und

mehrstimmmige Plattform charakterisieren. Die Festigung und der Ausbau dieser
Dimensionen ist uns ftir die Weiterarbeit wichtig. Die Statements der Podiums-
diskussion der Tagung von Angela Berlis (Bern). Jan De Maeyer (Leuven) und
Nicole Lemaître (Paris) zeigen Linien für das Weiterdenken der Zeitschrift, für
künftige Perspektiven und Themenfelder auf.

Trans-it-Geschiehte

Angela Berlis

Als Jugendliche fuhr ich gerne von dem Ort in Südbaden, in dem ich
aufgewachsen bin, über die deutsche Grenze nach Schaffhausen. Dort musste man sich
immer einordnen. Die eine Strasse führte direkt ins Zentrum der Stadt, die
andere war die Transitstrecke, auf der man das historische Stadtzentrum
umgehen und direkt den Weg nach Zürich einschlagen konnte. Beide Wege führten

jeweils zu unterschiedlichen Zielen.
Was heisst eigentlich «trans-» genau? «Durch, über, hinüber, jenseits, auf die

andere Seite ...». Das lateinische Präfix ist seit einigen Jahren sehr beliebt in
verschiedenen Disziplinen (auch in Geschichte und Kirchengeschichte) bis in die
Namen von Forschungsprogrammen hinein. Die Schweizerische Zeitschrift für
Religions- und Kulturgeschichte (SZRKG) wählte ihn für ihre Tagung
«Religionsgeschichte transnational» Ende 2012, bei der sich erstmals das internationale

Editorial Board traf. Eine passende Themenstellung - nicht nur für eine

Tagung, sondern als Programm für die zukünftige Arbeit dieser Zeitschrift, von der
wir gewohnt sind, Anstösse zu bekommen, gebräuchliche historische Methoden und

Inhalte zu transgredieren und transformieren. Dies ist denn auch, kurz zusammen-
gefasst, meine Erwartung und Hoffnung auch für die Zukunft: die SZRKG möge
eine Zeitschrift bleiben, die auch weiterhin Anstösse zum methodischen Transferdenken

gibt Lind allzu kleinformatiges Denken immer neu zu transzendieren weiss.

SZRKG. 107(2013). 143-156



144 Die SZRKG als Forum und Netzwerk

Mit ihrer internationalen Ausrichtung ist die SZRKG als Schnittstelle
verschiedener Sprachen und Forschungsperspektiven geradezu prädestiniert, einen

gewichtigen Beitrag zum entgrenzenden Wissenstransfer zu leisten. Vergleichende

Herangehensweisen werden schon allein durch die internationale Präsenz

in Schriftleitung und Editorial Board eröffnet und ermöglicht.
Was erwarte ich von der SZRKG? Oder anders gesagt: was möchte ich

zukünftig darin lesen? Ich möchte etwas wiederfinden über die Wechselwirkung
von Kultur und religiösen Bewegungen im Laufe der Geschichte, seien es die
Bettelorden im Mittelalter oder die US-amerikanische Abstinenzbewegung im
19. Jahrhundert, seien es die transnationalen Beziehungen und Lebenswelten von
Nationalstaaten und ihre Analyse aus postkolonialer Perspektive; ich möchte
lesen über transnationale Bewegungen und Prozesse der Vernetzung und

Verflechtung, die über die eigene Nation oder die eigene «In»-group hinausgehen. Ich
möchte lesen über Verbindung oder Überwindung bzw. Überschreitung nicht nur
von realer Transnationalität, sondern auch von (transnationalem Imaginärem).'

Für eine Kirchenhistorikerin sind natürlich in erster Linie die Kirchen als
nationale und internationale Organisationen bedeutsam. Was heisst dabei «Kirche»,
was «Kirchengeschichte»? Was sich heute Kirchengeschichte nennt (ein Begriff,
den die SZRKG 2004 zugunsten eines neuen Namens bewusst abgelegt hat), ist
nicht mehr einfach auf Institutionen bezogene Geschichte. Beginnend mit einer

Auffassung von «Kirche» als Volk Gottes bis hin zur Aussage «Kirche sind wir»
kann und soll Kirchengeschichte auch die Alltagsgeschichte gelebten Glaubens
samt seiner Glatibenspraktiken einschliessen.

Wenn es um Prozesse transnationaler Vernetzung geht, so kann darunter auch

die seit Ende des 19. Jahrhunderts aufkeimende und im 20. Jahrhundert erstarkte
Ökumenische Bewegung verstanden werden, aber auch die Entstehung von
Kirchenverbänden und der Zusammenschluss religiöser Gruppen, Kirchen und
Konfessionen zu länderübergreifenden Gemeinschaften oder internationalen
Organisationen, wie etwa dem Roten Kreuz und seinen nicht nur durch Kreuz bzw.
Halbmond symbolisierten religiösen Hintergründen und Akzenten, nicht zu

vergessen die Entstehung anderer Internationalen - der Frauen, der Arbeiter etc.

Derartige Zusammenschlüsse wurden möglich durch neue Verkehrsmöglichkeiten

(Eisenbahn, mehr noch Dampfschifffahrt) und durch die Entwicklung
neuer Technologien, die der EimgLing den Weg ebneten; sie wurden aber auch

durch mentale Mobilität und Globalisierung gefördert. Welche Faktoren haben

ein solch übernationales, nationenübersteigendes Bewusstsein gefordert, welche
Rolle spielten religiöse Beweggründe, die Kirchen und religiösen Gemeinschaften

dabei? Was ist der (zivil-)religiöse Gehalt internationaler Bewegungen,
welche religionsgeschichtlich interessanten Schubkräfte und Heils-Zielvorstel-
lungen stecken dahinter?

Sebastian Conrad/Jürgen Osterhammel. Einleitung, in: dies. (Hg.), Das Kaiserreich
transnational. Deutschland in der Welt 1871-1914. Göttingen 2004. 6-27. hier 27.



fiir eine vielstimmige transnationale Religwnsgeschichle 145

Für die Forschung ist die longue durée von Bewegungen und Entwicklungen
ein wichtiger Ansatzpunkt. Doch sollte auch das kurze Aufflackern von Hoch-
Zeiten bestimmter Erscheinungsfomen, deren Spuren in der (frühen oder späten)
Moderne sich schon bald wieder verlieren, nicht aus dem Blick geraten. Zu
solchen Erscheinungsformen gehören die auf den ersten Blick geschichtslosen
oder in der Geschichte schon zu ihren Lebzeiten vergessenen, marginalisierten
Personen und Bewegungen, die für die Erklärung der betreffenden Zeit und ihrer

Religionsauffassung und -praxis bedeutsam und prägend waren. Ohne sie

Geschichte schreiben und verstehen zu wollen, ist m. E. heute nicht mehr möglich.
Zu sehr ist uns bewusst geworden, dass das Ausklammern von Geschichten nicht
zu deren Vergessen führt. Sie bleiben als «Stille Post» eingeschrieben." Das

sorgfaltige Achthaben auf die Geschichte vergessener Bewegungen und Personen,

deren Vergessen durch Marginalisierung oder Indizierung betrieben wurde,
ist nicht nur eine lohnende historische, sondern im Letzten eine ethische
Aufgabe: die Suche nach «Vollständigkeit» der Rekonstruktion der Geschichte und

der historischen Wahrheit.
Es gilt, die politische Dimension von Einzelschicksalen aufzudecken, das

Nach- und Fortwirken von Ideen und Traditionen herauszuarbeiten, das Neuaufleben

unterdrückter Erinnerungen und Denkstränge zu erkennen: bewusste

Stimulierung einer das Nationale übersteigenden, eben transnationalen Erinnerungs-
kultur, einer Beziehungsgeschichte, in der nicht «unbewegte» Monaden im Zentrum

stehen; aber auch eines Querschnitlsbewusstseins, das quer durch Nationen
und scheinbar homogene Milieus schneidet, übereinstimmende Muster und

Koalitionen findet, die sich mit der jeweiligen Zugehörigkeit zu einer bestimmten

Gruppe nicht ohne Weiteres vereinbaren lassen. Heute, in einer hybriden
Gesellschaft, deren Kennzeichen Mehrsprachigkeit, Polykonfessionalität, multiple

Loyalitäten und Identitäten sind, wird uns leichter bewusst, dass auch die

Vergangenheit nicht einfach (mono> war.
Was möchte ich zukünftig lesen in der SZRKG? Diese Frage muss ergänzt

werden mit: wie möchte ich zukünftig lesen? Es wächst eine neue Generation

heran, die nicht mehr ohne weiteres gewohnt ist, Bücher zu lesen. Wie können

wir Geschichtsschreibung anbieten, die den Guido-Knopp-Stil vermeidet und

dennoch spannend geschrieben ist? Geschichte schreiben - gut, verständlich und

einfühlsam, mit selbstverständlich hohem Anspruch an Wissenschaftlichkeit -
bleibt eine Herausforderung.

In welcher Weise wenden wir uns der transnationalen Geschichte zu? In
welcher Weise wird transnationale Historiographie nicht nur den Blickwinkel
erweitern, sondern zu neuen Ergebnissen führen?

Neben solch grossräumigen Darstellungen, grosse Räume und Verflechtungen
betrachtend, braucht es aber auch weiterhin auf kleine Gruppen, eng umgrenzte
Räume und Einzelfragen bezogene Detailstudien, die Weltbilder in ihrer Veror-

2

Vgl. Christina von Braun. Stille Post. Eine andere Familiengeschichte. Berlin 2007.



146 Die SZRKG als Forum und Netzwerk

tung an konkrete Orte und Denkmuster beschreiben, analysieren und diese aus
der Mikroperspektive heraus gestalten. Sonst werden gerade spezifische Konturen

gelebten Glaubens verwischt zugunsten «grosser Strukturen» (Charles Tilly).
Zu solchen Mikrostudien in einem weiteren Sinn gehört auch die Aufarbeitung
theologischer Denkmuster und Strömungen, aufscheinend z. B. unter Begriffen
wie Ultramontanismus, Modernismus, Quietismus, Supranaturalismus als Ver-
stehensgrundlage des Handelns.

Insofern mahnt uns die Perspektive transnationaler Geschichtsschreibung zur
Achtsamkeit auf lokale Traditionen und Praktiken. Und das zeigt: der trans-Blick
schliesst den Blick aufs Konkrete nicht aus. Transitstrecken und die anderen Wege

ans Ziel der Reise, den konkreten Ort, sind beide notwendig.
Zum Schluss möchte ich der SZRKG wünschen, was hier zu finden ist und

bleibt: ein breites Spektrum an Beiträgen, Themen und Fragestellungen,
verschiedene Perspektiven und Deutungsmuster, Überlegungen zu historischer und

historiographischer Methodik. Wünschenswert wäre eine stärkere Einbeziehung
der Geschichte des Judentums, aber auch Beiträge zur Rezeptionsgeschichte
(etwa, wie bestimmte Gruppen sich das Mittelalter oder die Alte Kirche aneignen,
um aktuelle Fragen zu klären).

Transnational religious history

Jan De Maeyer

Je voudrais distinguer deux phases dans ma réflexion: D'une part, celle des

observations ou des remarques. D'autre part, celle des perspectives. L'ensemble de

ces considérations sont basées sur ma connaissance de la littérature internationale,

les débats auxquels j'ai assisté lors de diverses rencontres scientifiques et
les discussions menées ici à Fribourg, pendant ce colloque. Je suis très frappé par
le dynamisme de la recherche sur le fait religieux en Suisse et en Europe et par
son approche de plus en plus comparative. Je me réjouis donc sincèrement des

orientations prises par la SZRKG/RSHRC/RSSRC.

Observations

- Un long chemin a été parcouru, depuis une histoire des églises ou des

institutions religieuses vers une histoire du fait religieux, des religions ou encore une
étude des interactions entre sphère culturelle, anthropologie et fait ou comportement

religieux. À mon sens, l'histoire religieuse apparaît de plus en plus comme
un élément universel. Les guerres de tranchée et les clivages, la tendance à se



fur eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 147

présenter comme un champ d'étude fermé, le cloisonnement et la pilarisation
mentale semblent désormais derrière nous.

- L'histoire religieuse est de plus en plus une affaire de professionnels et de

moins et moins celle de ministres des cultes ou de membres des ordres religieux.
Si je peLix me permettre une boutade: on est passé de l'imprimatur au processus
du peer reviewing, mais on peut se demander si c'est toujours pour un mieLix?

- Après des thèmes comme l'histoire du milieu catholique/la pilarisation (y
compris l'étude des organisations poLir adultes, jeunes, etc.), la question des

relations des Eglises avec les États modernes ou la modernité, l'histoire des

instituts religieux (présentées comme des multinationales avant la lettre), l'histoire

des structures, par exemple des diocèses, ou le rôle des évêques, on s'est

tourné vers une histoire plus culturelle et des thèmes comme les dévotions et les

pèlerinages, l'histoire immatérielle, le genre (féminisation, masculinisation...),
les missions dans la perspective d'une confrontation des cultures et le débat sur

l'inculturation, la sécularisation et le phénomène de la décomposition des

chrétientés en Occident...
- J'ai l'impression que les historiens ont du mal à sortir du cadre national - en

tout cas à en juger par les titres des revues (par exemple la Revue d'histoire de

l'Eglise de France (1910), votre Revue suisse d'histoire religieuse et culturelle
(1907) ou la Revue belge de philologie et d'histoire (1922), mais aussi par le

contenu des études ou des monographies, la composition des commissions de

recherches etc. Même si, de façon accessoire ou dans le cadre d'études comparatives,

on met souvent en parallèle les situations dans les divers pays, les études

«géographiquement intégrées» restent exceptionnelles. C'est étonnant en soi,
dans la mesure où le fait religieux est un phénomène culturel qui ne s'arrête pas

aux frontières nationales ou linguistiques... Je citerai par exemple les apparitions
de la Vierge, le phénomène des pèlerinages ou la dévotion papale aux XIXe et

XXe siècles...
- BeaucoLip d'initiatives qui peuvent se réclamer d'une certaine ancienneté ou

d'Line certaine tradition - par exemple la très connue Revue d'histoire ecclésiastique

(1902) - sont en train de chercher une nouvelle orientation et/ou ont changé
récemment leur politique linguistique. Le résultat est surprenant: concrètement,
toutes ces revues utilisent désormais un mélange de langues et se sont ouvertes à

des études plus internationales. On peut s'interroger sur ce qu'il reste de leur

spécificité? Quel est leur objectif propre? J'en viens parfois à me demander, bien

modestement, s'il ne serait pas préférable d'envisager une fusion, de travailler à

la réalisation d'une unique revue européenne, dynamique et de grande qualité,
consacrée aux relations entre religion, culture et société? Ne sommes-nous pas

trop frileux à l'idée de quitter nos cadres nationaux, familiers, de rompre avec
l'arrière-ban ou les anciennes formes de mécénat? Nous avons également beaucoup

de mal à dépasser les frontières chronologiques, autrement dit nous nous
focalisons encore trop sur le court terme, en particulier la période exceptionnelle



148 Die SZRKG als Forum und Netzwerk

comprise entre le réveil (1815) et 1950... Les premiers pas de l'Union
européenne ont été franchis dans les lendemains immédiats de la Seconde Guerre
mondiale (1940-1945). Peut-être est-il temps que les historiens de la religion
s'attaquent sérieusement à ce défi dans les années qui viennent, portés par les

possibilités de la digitalisation. des sites portails ou de l'open access.

- Je ne suis pas pour autant devenu partisan d'un nouvel enfermement de

l'histoire de la religion, cette fois au niveau européen. Non, car comme je l'ai dit
plus haut, il est souhaitable qLie l'histoire religieuse poursuive l'évolution qui fait
d'elle une partie inhérente de l'Histoire (culturelle). Mais cette évolution invite
aussi à s'interroger sur l'ouverture ou la tolérance vis-à-vis du phénomène de la

religion et des religions organisées ou institutionnalisées (Eglises). Tout cela

pose aussi la question de l'intégration (demandée, par invitation) ou de la non-
intégration (fruit de la négligence, de l'intolérance intellectuelle) de l'histoire
religieuse (du fait religieux) dans l'histoire générale... Nous sommes confrontés ici
à un véritable problème...

Perspectives

- Peut-être la première partie de mon exposé vous a-t-elle plongé dans une
certaine perplexité, mais je voudrais en fait plaider pour le développement de micro-
études, cette fois dans un cadre réellement comparatif et international,
interdisciplinaire - impliquant anthropologues, sociologues de la religion, théologiens,

historiens - sur l'impact des grands tournants de l'histoire des Eglises et

sur le fait religieux. Des études basées stir une recherche approfondie, à partir de

séries de données historiques rassemblées (quelles que soient les difficultés que
cela pose) grâce à un programme comme le European Value System.

Je voudrais également plaider pour que l'on ne perde pas de vue la
perspective du long tenne, et plus particulièrement de la continuité ou des ruptures
entre Ancien Régime et XIXe, XXe siècles (cadre chronologique allant de la
période postrévolutionnaire à l'époque postmoderne)... Quelques exemples:

(1) L'impact de l'ecclésiologie ultramontaine et des «nouvelles dévotions»
(apparitions de la Vierge, pèlerinages) sur la vie des fidèles et des paroisses. On
traite des grands événements - manifestations émotionnelles de sympathie ou de

solidarité envers les papes, Internationale noire, apparition des journaux
catholiques... - mais je me demande si le monde historique sait suffisamment ce

qu'il s'est passé sur le terrain des paroisses? L'ultramontanisation a-t-elle également

modifié l'image de Dieu chez le simple croyant? Ce dernier a-t-il changé sa

façon d'envisager Dieu sous l'inflLience des actions sociales et des «Culture Wars»

ou est-ce surtout l'image du Christ crucifié, souffrant, qui a été mise en avant dans

la foulée du réveil religieLix? Dans le même contexte, on peut aussi se demander

s'il ne faut pas imprimer une nouvelle dynamique à la recherche sur le concile



...fur eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 149

Vatican I (1870-1871), en clair, se concentrer moins sur son contenu, et davantage
sur l'impact qu'il a eu sur l'Eglise elle-même, et cela, à ses différents niveaux.

(2) Un autre champ à explorer serait selon moi celui de l'impact du mouvement

liturgique du début du XXe siècle sur les pratiques des paroisses,
l'intégration du plain chant, l'usage des textes dans les langues vulgaires... Cette
étude n'est pas à sous-estimer dès lors qu'elle peut permettre une meilleure
compréhension de la vie paroissiale, des attentes partagées ou non des fidèles, de la

correspondance plus ou moins grande entre le vécu concret à l'église et les

célébrations liturgiques telles que conçues par les théoriciens liturgiques de l'église.
(3) Nous vivons pour l'instant un grand mouvement de commémorations du

Concile Vatican II (1962-1965). Les colloques se succèdent, présentent l'un
après l'autre des études de qualité (à n'en pas douter) concernant les écoles de

théologie, les grands maîtres à penser, l'attitude des conférences épiscopales,
etc., mais le vécu dans les paroisses, les communautés religieuses, en lien avec
les tournants culturels/les changements/affectant les paradigmes pastoraux, la

vague de l'œcuménisme et les conséquences pour l'image (perception, réception,
image de soi) du clergé restent des sujets moins abordés....

- Je propose donc des recherches qui concilient le rôle attribué aux événements

extérieurs d'une part, aux dynamiques internes de l'autre, un équilibre très

difficile à trouver... Entre la religion considérée comme un simple produit de la

société (comme Line donnée culturelle ou anthropologique, en d'autres termes) et

la religion comme expérience intime que l'on ne peut réduire aux seuls

conditionnements, l'historiographie ne cesse de balancer et de chercher un équilibre...
et c'est bien là sa vocation.

- Je me permets un autre plaidoyer encore. Je souhaite que l'on mette sur rail
des projets de recherche sur la question ou la problématique de la transmission
des idées, de la formation religieuse du peuple, des transferts d'idées ou d'attitudes,

du discours concernant les autres penseurs du religieux (tolérance, intolérance,

processus, moyens utilisés, mots et images - dans ce domaine, on peut
regretter que l'étude d'Isabelle Saint-Martin n'ait pas fait école), de la transposition

dans le milieu familial (coutumes, discussions, éducation, impact des livres
et périodiques pour la jeunesse, utilisation des médias...), de l'influence de

l'instruction, du rôle des paroisses, institutions religieuses, ordres et congrégations,

mouvements de jeunesse, etc. On poLirrait également se consacrer à des

études visant à une meilleure connaissance des comportements et des choix
individuels (et sociétaux).

- Je constate que l'histoire des institutions religieuses connaît un réel essor.
Dans ce contexte, je lance un appel pour que l'on mette sur pied des projets plutôt

non institutionnels ou indépendants de toute démarche apostolique, consacrés

en priorité au comportement ou à l'attitude des institutions religieuses (ordres et

congrégations) et surtout des membres de la communauté vis-à-vis de l'incultu-
ration de l'Eglise catholique romaine dans la société moderne et postmoderne:



150 Die SZRKG als Forum und Netzwerk

par ex., à travers l'instauration des nouveaux rituels de vie liés à la cohabitation,
à l'union des homosexuels, des personnes divorcées, la bénédiction d'une
nouvelle relation, la commémoration des animaux décédés Dans ce cadre, il me
semble intéressant de lancer des recherches sur le mythe - fondé ou non? - selon

lequel les religieux utilisent une stratégie pastorale plus libre, moins stricte, plus
comprehensive... que les séculiers? Je me permets d'introduire cette idée en

empruntant les mots de Claude Prudhomme, qui a un jour écrit: «Le religieux bouge,

il se déplace et se transforme, attire ou inquiète, fascine ou révulse mais il
demeure bien vivant ...»

- Religion et migration: ce champ de recherche relativement neuf mérite selon
moi de nouveaux efforts. Tant le XIXe siècle que le XXe se caractérisent par
d'importants mouvements migratoires. Il s'agit donc d'étudier les lignes de force
qui déterminent le fonctionnement des Églises dans ce contexte: favorisent-elles
l'isolement, le lien avec le pays natal et sa culture, ou au contraire l'intégration
par divers moyens. Il faudra également aborder des questions comme l'interaction

des langues et des religions, les changements s'opérant dans les paroisses
et les quartiers en raison des croyances d'une population mixte, la montée de

l'intolérance ou au contraire l'apparition d'une plus grande tolérance au sein de
la population, ou encore la confrontation des religions avec Line (post)modernité
sécularisatrice...

De même que les religions institutionnalisées et le fait religieux s'adaptent en

permanence au contexte culturel, la recherche se doit de rester attentive aux
questions et aux dynamiques neuves. Les réflexions et exemples proposés ci-
avant en témoignent suffisamment, du moins je l'espère. En ce sens, un riche
avenir s'offre encore à des revues comme la SZRKG/RSHRC/RSSRC.

Pour penser et pratiquer une histoire religieuse
transnationale

Nicole Lemaitre

Je présenterai le problème comme historienne mais un peu aussi sous l'angle de

la théologie car je fais partie en France d'une catégorie spéciale, celle des historiens

qui ont des grades de théologie mais dont la parole est libre puisque ces

derniers ne sont pas reconnus par l'État. Sans charge autre dans mon Église

(catholique) que celle de baptisé, je crois encore qu'on peut avoir une parole
croyante en étudiant l'histoire de l'Église avec rigueur, c'est à dire avec les

instruments de connaissance d'aLijourd'hui. Certains sont d'ailleurs issus de l'histoire

de l'érudition catholique ancienne, et d'autres confessions, juive, réformée
voire anabaptiste ont déjà pris ce parti d'ignorer les frontières nationales. Mais je



für eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 151

parlerai surtout à partir de ma spécialité, l'histoire moderne des 16e-18e siècles, ce

temps que j'hésite toujours à appeler moderne tant le terme est devenu ambigu.
Si ma position est paradoxale en France, je crois pourtant que le double héritage

scientifique et croyant n'est pas gênant, au contraire, pour la pratique
historique; je crois qu'il peut être un facteur de meilleure saisie des phénomènes
historiques, surtout si l'on prend au sérieux les travaux locaux sur les faits religieux.
Car, même en France, l'enracinement identitaire n'est pas que national. Pourtant,
c'est en sachant dans quel contexte théologique des choix sont faits qu'on peut
expliquer leur fécondité sociale et spirituelle (ou non). Et celle-ci dépasse largement

le cadre national. Mais je pourrais tout autant dire que ma spécialité
chronologique favorise aussi l'étude des phénomènes transconfessionnels. Saisir

pourquoi et comment des groupes humains décident de diverger ou de se

retrouver fait partie des études passionnantes des dynamiques culturelles et sociales

de la première modernité. Elles permettent d'affirmer aussi que ce qui unit
des adversaires est finalement plus important que ce qui les divise quand ils tiennent

à se distinguer; cet héritage du combat fratricide devient même un héritage
commun, une force quand l'identité du groupe est remise en cause dans un monde

plus global et plus mobile.
Je verrai donc poLirquoi l'historien a intérêt à dresser l'inventaire des diversités

de son objet puis comment il faut passer au temps long des religions pour
inventer des schemes nouveaux pennettant d'expliquer le présent.

Certes, l'étude de la diversité est féconde et elle a été largement balisée ces

dernières années en histoire religieuse où l'on peut parler d'une véritable
«révolution des Annales». La sociologie religieuse a été appliquée à l'histoire
voici maintenant cinquante ans par Louis Perouas en France et elle a provoqué
une vague de fond d'exploitation des visites pastorales qui n'est pas encore tout à

fait affaissée ailleurs qu'en France.3 Dans l'essor de l'histoire globale, il faut
continuer ce travail de fourmi car ce geste de l'évêque qui visite son tenitoire
prend des sens différents, non seulement selon la politique episcopale, mais aussi

selon les contextes historiques et les tenitoires. L'intelligence des sources originales

seule permet aux interprétations de ne pas sombrer dans une rhétorique parfois

brillante mais reproductrice, trop loin des réalités rapportées par la documentation

écrite, plus longues et difficiles à lire, évidemment. L'histoire institutionnelle

des Églises et des groupes doit donc continuer, l'histoire des minorités et

des migrations doit aller plus loin, l'histoire du rapport des croyances à la société
et à la politique doit être réinvestie comme une histoire religieuse et non plus au

seul service de l'institution (mais pas forcément contre elle bien sûr). C'est ainsi

que l'on passera de l'histoire de l'installation des séminaires à celle de leur
pédagogie et de leur évolution; et de l'histoire d'un séminaire particulier, on passera à

Louis Perouas. Le diocèse de La Rochelle de 1648 à 1724. Sociologie et pastorale. Paris
1964; pour l'Italie par exemple, des éditions avec une présentation commune, à partir de

Cecilia Nubola. Per una banca dati delle visite pastorali italiane. Le visite della diocesi di
Trento (1537-1940). Bologna 1998.



152 Die SZRKG als Forum und Netzwerk

celles des autres, selon les lignes pédagogiques adoptées ou les critères de sélection,

par exemple. C'est ainsi que l'on passera de la même façon de la défense
d'un concile à la compréhension de son contexte et à l'évolution de certaines

questions disputées ou aux modalités et discontinuités de sa réception.
Cette histoire «classique» est aussi, depuis l'origine, une histoire de frontières,

de confins et de conflits (et pas seulement en Suisse...). Elle est donc une
histoire de dialogues entamés et poursuivis, dans la réussite ou dans l'échec, une
histoire de combats entre frères ennemis qui provoque massacres et violences de

tous ordres et instille la méfiance et la division entre des communautés. La
manière dont rejouent ces failles est, par exemple largement appliquée à l'histoire
des Cévennes.^ Paradoxalement, c'est ainsi qu'elle alimente une histoire de la

négociation, de la construction sociale de la paix et du respect.6 C'est finalement
celle de l'Europe, construite sur l'affrontement intime plutôt que contre les «autres»

qui est maintenant la cible des historiens. C'est tout sauf une histoire
mondialisée - elle reste «locale» - mais qui semble encore nécessaire au point où

nous en sommes.
Pour inventer des approches nouvelles, poLir ne pas en rester à l'histoire

classique, il faut encore passer à une histoire du temps long, celle des modifications
impensées, appliquée à des mots et des gestes du religieux. Elle devient urgente,
en particulier quand une génération ne comprend plus ses ancêtres et se met en
situation herméneutique pour ne pas perdre son identité.

Pourquoi et comment passer au temps long de l'histoire des religions

Pour aller au delà de l'histoire institutionnelle classique des séculiers, des réguliers

ou des lieux et des choses, il faut embrasser en profondeur les modalités
d'une construction nouvelle du fait chrétien. Il suffit de lire, par exemple, les
visites pastorales autrement que pour leurs aspects sociologiques pour découvrir
qu'elles sont aussi une liturgie, une géostratégie, un marqueur de pouvoir... Mais
les visites ont été conservées au fil des siècles pour contrôler la réalité des réformes

ou les modifications de la fiscalité et du territoire diocésains, l'énoncé des

droits et privilèges de chacun..., une histoire longue rarement menée pour les

diocèses, mais pas mieux chez les Réguliers qui souvent encore s'attachent à une
histoire immobile, or les cisterciens ou les dominicains, par exemple, ont changé
de stratégie et d'idéal d'une époque à l'autre. Ce type d'histoire, sensible aux

Voir, par exemple, les travaux de Simona Negruzzo, «Collegij a forma di Seminano». Il
sistema di formazione teologica nello Stato di Milano in età spagnola. Brescia 2001.
Patrick Cabanel, Histoire des protestants en France, Paris 2012.
Etienne François (éd.), Mémoires allemandes, Paris 2006; Claire Gantet, Une mémoire du
conflit après la guerre de Trente ans (XVlIe-XVIIIe siècle), in: Reiner iVlarcowitz/W'erner
Paravicini (éd.). Vergeben und Vergessen? Vergangenheitsdiskurse nach Besatzung,
Bürgerkrieg und Revolution. Pardonner et oublier? Les discours sur le passé après l'occupation,
la guerre civile et la révolution (Pariser historische Studien 94). Munich 2010. 57-72.



fìir eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 153

ruptures et aux continuités, doit être mené aussi sur les conciles, en comparant
leur préparation, leur procédure, leur déroulement dans le temps et l'espace, leurs

crises, leur réception, ses filtres, sa domestication et ses refus. Les changements
de thématique à l'intérieur même d'un concile peuvent faire l'objet d'une
histoire comparative propre à comprendre les nouvelles directions institutionnelles
qui vont suivre, ce qui suppose la mise en rapport de plusieurs conciles, pas
forcément successifs, entre eux. Le même type d'histoire peut être mené à peu près

sur toutes les institutions religieuses.
L'histoire des gestes et des pratiques reste trop peu travaillée également: bien

entendu, les catéchismes, les sacrements, les sanctuaires, le culte de la Vierge et
des saints peuvent révéler des phénomènes transnationaux voire transconfessionnels.

Prenons par exemple la dévotion au Purgatoire. On a trop travaillé sur le

troisième lieu comme expression de la crainte de la mort et comme si celui-ci
avait toujours le même sens pour les fidèles. Or il faut tenir compte des modifications

introduites par le passage de la ville qui l'a fait naître (Le Goff) aux
campagnes qui l'ont développée en même temps que les fabriques paroissiales, et des

communautés aux familles et aux individus. Quels sont par exemple les raisons

et les effets de la prise en charge des fondations par les fabriques, les curés ou la

curie romaine? On sait combien la disparition de la piété aux âmes du Purgatoire
a semblé le signe d'une déchristianisation à M. Vovelle et au contraire le signe
d'un adaptation à la piété individuelle romantique pour P. Boutry.7

C'est dans les lieux sensibles où les pratiques ordinaires révèlent des mondes

ordinairement inaccessibles dans les sources écrites qu'on peut tenter de comprendre

ce que peuvent être la sécularisation ou la déchristianisation. Ces termes
techniques nous divisent aujourd'hui plus qu'ils nous rassemblent car leur sens diverge
selon les langues qu'on emploie et l'origine philosophique de laquelle on part.

L'histoire des notions religieuses enfin doit nous intéresser d'autant plus
qu'elle ne sert plus automatiquement l'apologétique ou le discours identitaire
chrétien. Les notions théologiques des théologiens ont aussi une histoire et des

contextes. Nous le savons depuis longtemps, depuis Michel de Certeau au moins,
les notions spirituelles ne vont pas de soi quand le discours psychanalytique met
le soupçon sur la langue mystique et même sur les épanchements des chercheurs
de Dieu.8 En faire l'histoire pour entrer dans les arcanes de ces discours doit être
le meilleur socle pour les interpréter de façon efficace. Ici et là, des travaux col-

Jacques Le Goff, La Naissance du Purgatoire, Paris 1991 (lrc édition 1981); Michèle Fournie,

Le ciel peut-il attendre? Le culte du Purgatoire dans le Midi de la France (vers 1320-
vers 1520), Paris 2000; Michel Vovelle, Piété baroque et déchristianisation en Provence au
XVIIIe siècle: les attitudes devant la mort d'après les clauses des testaments, Paris 1973 et,
avec Gaby Vovelle, Vision de la mort et de l'au-delà en Provence: d'après les autels des

âmes du purgatoire, XVe-XXe siècles, Paris 1970; Préface de Philippe Botitry à Guillaume
Cuchet, Le crépuscule du Purgatoire, Paris 2005.
Michel de Certeau, La fable mystique. Paris 1987; Editeur de Jean-Joseph Surin, Guide
spirituel pour la perfection, Paris 2008; Le lieu de l'autre. Flistoire religieuse et mystique,
Paris 2005.



154 Die SZRKG als Forum und Netzwerk

lectifs ont été parfois menés (on pense aux Annales carmélitaines en leur temps),
mais sans qu'une approche anthropologique systématique puisse être entreprise
au fil de l'histoire. La complexité des courants, des espaces, des filiations est telle

que l'approche commune s'impose.
On observe partout un retour vers des sources beaucoup plus singulières: les

livres de famille, de raison, journaux personnels et autobiographies sont actuellement

sondés pour comprendre l'intériorisation des pratiques et la constitution de

positions individuelles. Là encore, l'interrogation sur ce qu'est l'individu dépasse

les frontières.9

Il en est de même pour les notions liturgiques ou dogmatiques, qui sont des

manières de dire ou de faire enracinées dans leur temps et largement diffusées
sous le manteau quand elles ne sont pas dans la stricte obédience, comme c'est le

cas des Réformés de la première génération ou des Jansénistes, ce mouvement si

parisien à l'origine, qui est devenu un phénomène européen. Que met-on derrière
l'idée de justification, de salut, d'origine, de comiminauté, de liberté religieuse...?

Ces notions ne sont pas aussi immobiles que les «dogmaticiens» voudraient

le faire croire. Même la liturgie et les gestes liturgiques, des prêtres et des

croyants, peuvent être suivis sur le temps long. Pour prendre un exemple, quel
rapport aux saints mystères peuvent induire le fait pour le public d'être assis sur
des jonchées, sur des bancs, sur des chaises..., de recevoir la communion seul,
en petit groupe ou en foule? Est-ce toujours le même geste et la même sensibilité
quand l'uniformité ou l'intériorité sont imposés par l'Église? Pourquoi certains
rites passent-ils du côté du siècle (par exemple le culte des reliques) et pas
d'autres (par exemple l'élévation)?

Scruter à nouveau frais et dans les documents des notions qui semblaient aller
de soi il y a quelques années, comme la chrétienté, le salut, la justification, la

révélation, la Tradition, l'origine... est devenu indispensable en raison de l'éloig-
nement inéluctable d'une culture chrétienne commune. Cet effacement permet
aussi de revisiter des notions qui autrefois faisaient consensus car elles étaient
verrouillées par les appareils institutionnels. Les historiens du religieux ont beaucoup

à dire sur leur naissance et leur développement dans différents contextes
politiques, religieux et sociaux et ils ne peuvent le dire qu'en quittant une
histoire nationale ou locale de ces notions.

Ainsi le programme d'une histoire religieuse transfrontalière ouvre des

espaces nouveaux d'interrogation sur les systèmes religieux, leurs variations, leurs

inflexions et leurs confrontations.

Dans un flot de travaux récents, il faut noter le travail collectif, français puis européen,
accompli dans le cadre du GDR du CNRS 2649 «Ecrits du for privé» depuis quelques années

avec le repérage des documents, l'analyse standardisée de leurs contenus et l'interrogation
sur leurs auteurs à travers de multiples colloques, http:7vvww.ecritsduforprive.fr.



...für eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 155

Verschränkungsgeschichten - longue durée -
transdisziplinäre Zugänge

Franziska Metzger

Die SZRKG sieht sich als ein Netzwerk von etablierten Forschenden wie von
Nachwuchswissenschaftlern im internationalen Kontext der Religions- und

Kirchengeschichte und soll einen Schnittpunt für die in den letzten Jahren stark
dynamisierten, angewachsenen und transdisziplinär ausgebauten Forschung im
europäisch-nordamerikanischen Raum und darüber hinaus sein. Als Sprachräume

überschreitendes, transnationales Netzwerk will die Zeitschrift ein Forum für
die Diskussion und Erprobung neuartiger Ansätze und für die Lancierung neuer
Themen sein. Dabei ist die Debatte und die Offenheit für eine Vielfalt
unterschiedlicher Zugänge wichtig und weiterführend. Dieser Forumscharakter soll in
den kommenden Jahren über die jährlich erscheinende Zeitschrift hinaus durch

Tagungen, Diskussionsrunden und den stärkeren Einbezug eines breiteren
interessierten Publikums weiter dynamisiert und geöffnet werden. Wissenschaftliche
Zeitschriften haben wie kaum andere wissenschafliche Organe oder Institutionen
das Potential konzentrierte Plattformen der Mehrstimmigkeit zu sein. Es ist
gerade diese Mehrstimmigkeit, die inspirierend auf Autoren und Leser zugleich
wirken und die Dynamik einer Zeitschrift jenseits von Homogenisierungs- oder

Dogmatisierungstendenzen ausmachen. Die Vielfalt der Themen mit Bezug auf
die Religions- und Kirchengeschichte von der Antike bis in die Gegenwart, die
verschiedenen räumlichen Foki und Reichweiten sowie eine Pluralität von
Herangehensweisen, die in der SZRKG gefördert werden, ermöglicht die
Vereinigung einer Vielfalt von Erzählungen der Geschichte an einem Ort. Diese
Dimension soll die SZRKG weiterhin pflegen und sichtbar machen.

Die Transdisziplinarität der SZRKG soll in den kommenden Jahren weiter
ausgebaut werden, indem sie über einzelne Beiträge hinaus in Form von
Grundsatzdiskussionen zu konzeptionellen, methodischen und thematischen Fragen
sichtbar und reflektiert werden soll. So scheint etwa eine systematische
transdisziplinäre Debatte im Feld von Religion und Kultur über den (Kirchen)histo-
rischen Zusammenhang hinaus vielversprechend, d.h. jener beiden Begriffe, die
im Titel der Zeitschrift zum einen den inhaltlichen Fokus (Religion), zum anderen

die Perspektive (Kultur) bezeichnen und gerade durch die Verschränkung
von Inhalt und theoretischer Reflexion zur transdisziplinären Debatte einladen.

Transnationale Perspektiven sollen künftig verstärkt nicht nur im Gesamt der
Zeitschrift - in Beiträgen, die auf verschiedene nationale Geschichten oder aber

auf die Mikro- oder Makroebene fokussiert sind und die selbstverständlich alle

zur Mehrstimmigkeit der Zeitschrift beitragen - zum Ausdruck kommen,
sondern bewusst Fragestellungen und Untersuchungsanlagen leiten. Damit soll ein -
in Reflexionen zu Transfergeschichte nach wie vor verbreitetes - enges Ver-



156 Die SZRKG als Forum und Netzwerk

ständnis von Transnationalität im Sinne einer auf verschiedene Nationalstaaten

bezogenen Transfergeschichte transzendiert werden. ((Transnationale soziale
Räume»10 als Kommunikations- und Erfahrungsräume sind komplexer und
setzen einen komplexen Blick auf Verschränkungsverhältnisse voraus.

So soll der Fokus denn verstärkt auf Versehränkungs- und Verhältnisgeschichten,

auf Durchlässigkeiten Lind Grenzkonstruktionen bzw. -Verschiebungen
gerichtet werden. Fragen von Beziehungsgeschichten lassen sich mit Bezug auf
verschiedene Religions- bzw. Konfessionsgemeinschaften, aber auch mit Bezug
auf das Verhältnis verschiedener gesellschaftlicher Felder - etwa Religion und

Wissenschaft, Religion und Politik -, verschiedener Diskurse und Semantiken,
Erfahrungs- und Kommunikationsräumen angehen. Dabei ist die Konstruktion
und Verschiebung von «Räumen», «Rändern» und «Grenzen» zwischen
Religionsgemeinschaften, sind Expansion und Neudefinition von Räumen - so auch

etwa von Städten - vermehrt in den Blick zu nehmen. Insgesamt betrifft diese

Perspektive auf Sprache, Handlung und Struktur bezogene «Durchlässigkeiten»"
zwischen verschiedenen Gemeinschaften.

Solche Zugänge transnationaler Verschränkungen richten sich in Bezug auf
das Verhältnis von Religion und anderen gesellschaftlichn Feldern ebenso wie in

Bezug auf verschiedene Gemeinschaften zueinander dichotomisierenden und zu
stark homogenisierenden Perspektiven entgegen. Dadurch lassen sich nicht
zuletzt Masternanative der Religionsgeschichte wie - für die neLiere und neLieste

Geschichte - jene von Modernisierung / Antimodernität, Säkularisierungskonzepte,
Vorstellungen eines «American» oder auch eines «European exceptionalism» oder
auch gewisse zu statische Milieukonzeptionen (inklusive der Erosion «des»
katholischen Milieus) dekonstruieren.

Zu solchen Dekonstruktionen kann gerade auch eine Perspektive der longue
durée beitragen. So soll die Zeitschrift neben Tiefenschnitten - so im Themen-

schwerpunk 2014 «Soldat Lind Frömmigkeit» - vermehrt Themen der longue durée

aufgreifen, wobei Blickwinkel Institutionen und Kommunikationsräume,
Wahrnehmungen und Deutungen, Handlungen, soziale Interkationen und agency
und deren Transformationen miteinander verbunden werden sollen. Transfonna-
tionen vielmehr als homogenisierende Erzählungen von Kontinuität oder von
Brüchen ennöglichen, auf unterschiedliche historische Temporalitäten, auf die

Komplexität der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen zu fokussieren.

10
Jürgen Osterhammel, Transnationale Gesellschaftsgeschichte: Erweiterung oder Alternati¬
ve?, in: Geschichte und Gesellschaft, 27 (2001), 464-479, 473.
Friedrich Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Götter, Religion in der modernen Kultur,
München 2004,41.


	Die SZRKG als Forum und Netzwerk für eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte

