Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 107 (2013)

Artikel: Die SZRKG als Forum und Netzwerk fir eine vielstimmige
transnationale Religionsgeschichte

Autor: Berlis, Angela / De Maeyer, Jan / Lemaitre, Nicole

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390538

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die SZRKG als Forum und Netzwerk
flir eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte

Die Zielsetzungen der Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturge-
schichte der letzten Jahre lassen sich mit den Begriffen Netzwerk, Forum und
mehrstimmmige Plattform charakterisieren. Die Festigung und der Ausbau dieser
Dimensionen 1st uns flir die Weiterarbeit wichtig. Die Statements der Podiums-
diskussion der Tagung von Angela Berlis (Bern). Jan De Maeyer (Leuven) und
Nicole Lemaitre (Paris) zeigen Linien fiir das Weiterdenken der Zeitschrift, fiir
kiinftige Perspektiven und Themenfelder auf.

Trans-1t-Geschichte

Angela Berlis

Als Jugendliche fuhr ich gerne von dem Ort in Stdbaden, in dem ich aufge-
wachsen bin, {iber die deutsche Grenze nach Schafthausen. Dort musste man sich
immer einordnen. Die eine Strasse fiihrte direkt ins Zentrum der Stadt, die
andere war die Transitstrecke, auf der man das historische Stadtzentrum um-
gehen und direkt den Weg nach Ziirich einschlagen konnte. Beide Wege fiihrten
jewelils zu unterschiedlichen Zielen.

Was heisst eigentlich «trans-» genau? «Durch, lber, hintiber, jenseits, auf die
andere Seite ...». Das lateinische Prifix ist seit einigen Jahren sehr beliebt in ver-
schiedenen Disziplinen (auch in Geschichte und Kirchengeschichte) bis in die
Namen von Forschungsprogrammen hinein. Die Schweizerische Zeitschrift fiir
Religions- und Kulturgeschichte (SZRKG) wihlte ihn fiir thre Tagung «Reli-
gionsgeschichte transnational» Ende 2012, bei der sich erstmals das interna-
tionale Editorial Board traf. Eine passende Themenstellung — nicht nur fuir eine
Tagung, sondern als Programm fiir die zukiinftige Arbeit dieser Zeitschrift, von der
wir gewohnt sind, Anstdsse zu bekommen, gebrduchliche historische Methoden und
Inhalte zu transgredieren und transformieren. Dies ist denn auch, kurz zusammen-
gefasst, meine Erwartung und Hoffnung auch fiir die Zukunft: die SZRKG moge
eine Zeitschrift bleiben, die auch weiterhin Anstgsse zum methodischen Transfer-
denken gibt und allzu kleinformatiges Denken immer neu zu transzendieren weiss.

SZRKG, 107 (2013), 143156



144 Die SZRKG als Forum und Netzwerk ...

Mit ihrer internationalen Ausrichtung ist die SZRKG als Schnittstelle ver-
schiedener Sprachen und Forschungsperspektiven geradezu priddestiniert, einen
gewichtigen Beitrag zum entgrenzenden Wissenstransfer zu leisten. Verglei-
chende Herangehensweisen werden schon allein durch die internationale Prisenz
in Schriftleitung und Editorial Board eréffnet und ermoglicht.

Was erwarte ich von der SZRKG? Oder anders gesagt: was mochte ich
zukiinftig darin lesen? Ich méchte etwas wiedertinden tiber die Wechselwirkung
von Kultur und religiosen Bewegungen im Laufe der Geschichte, seien es die
Bettelorden im Mittelalter oder die US-amerikanische Abstinenzbewegung im
19. Jahrhundert, seien es die transnationalen Beziehungen und Lebenswelten von
Nationalstaaten und ihre Analyse aus postkolonialer Perspektive; ich mochte
lesen iiber transnationale Bewegungen und Prozesse der Vernetzung und Ver-
flechtung, die iiber die eigene Nation oder die eigene «In»-group hinausgehen. Ich
mochte lesen {iber Verbindung oder Uberwindung bzw. Uberschreitung nicht nur
von realer Transnationalitit, sondern auch von «transnationalem Imaginéirelm.'

Fiir eine Kirchenhistorikerin sind natiirlich in erster Linie die Kirchen als na-
tionale und internationale Organisationen bedeutsam. Was heisst dabei «Kirche»,
was «Kirchengeschichte»? Was sich heute Kirchengeschichte nennt (ein Begriff,
den die SZRKG 2004 zugunsten eines neuen Namens bewusst abgelegt hat), ist
nicht mehr einfach auf Institutionen bezogene Geschichte. Beginnend mit einer
Auffassung von «Kirche» als Volk Gottes bis hin zur Aussage «Kirche sind wir»
kann und soll Kirchengeschichte auch die Alltagsgeschichte gelebten Glaubens
samt seiner Glaubenspraktiken einschliessen.

Wenn es um Prozesse transnationaler Vernetzung geht, so kann darunter auch
die seit Ende des 19. Jahrhunderts autkeimende und im 20. Jahrhundert erstarkte
Okumenische Bewegung verstanden werden, aber auch die Entstehung von Kir-
chenverbinden und der Zusammenschluss religidser Gruppen, Kirchen und Kon-
fessionen zu landeriibergreifenden Gemeinschaften oder internationalen Organi-
sationen, wie etwa dem Roten Kreuz und seinen nicht nur durch Kreuz bzw.
Halbmond symbolisierten religiosen Hintergriinden und Akzenten, nicht zu ver-
gessen die Entstehung anderer Internationalen — der Frauen, der Arbeiter etc.
Derartige Zusammenschliisse wurden moglich durch neue Verkehrsmoglich-
keiten (Eisenbahn, mehr noch Dampfschifffahrt) und durch die Entwicklung
neuer Technologien, die der Einigung den Weg ebneten; sie wurden aber auch
durch mentale Mobihtidt und Globalisierung gefordert. Welche Faktoren haben
ein solch iibernationales, nationeniibersteigendes Bewusstsein gefordert, welche
Rolle spielten religiose Beweggriinde, die Kirchen und religiosen Gemeinschaf-
ten dabei? Was ist der (zivil-)religiose Gehalt internationaler Bewegungen,
welche religionsgeschichtlich interessanten Schubkrifte und Heils-Zielvorstel-
lungen stecken dahinter?

' Sebastian Conrad/Jiirgen Osterhammel, Einleitung, in: dies. (Hg.), Das Kaiserreich trans-

national. Deutschland in der Welt 1871-1914, Gottingen 2004, 6-27, hier 27.



... flir eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 145

Fur die Forschung ist die longue durée von Bewegungen und Entwicklungen
ein wichtiger Ansatzpunkt. Doch sollte auch das kurze Aufflackern von Hoch-
Zeiten bestimmter Erscheinungsfomen, deren Spuren in der (frithen oder spiten)
Moderne sich schon bald wieder verlieren, nicht aus dem Blick geraten. Zu
solchen Erscheinungsformen gehoren die auf den ersten Blick geschichtslosen
oder in der Geschichte schon zu ihren Lebzeiten vergessenen, marginalisierten
Personen und Bewegungen, die fiir die Erkldarung der betretfenden Zeit und ihrer
Religionsauffassung und -praxis bedeutsam und prigend waren. Ohne sie Ge-
schichte schreiben und verstehen zu wollen, ist m. E. heute nicht mehr moglich.
Zu sehr 1st uns bewusst geworden, dass das Ausklammern von Geschichten nicht
zu deren Vergessen fiithrt. Sie bleiben als «Stille Post» eingeschrieben.” Das
sorgfiltige Achthaben auf die Geschichte vergessener Bewegungen und Perso-
nen, deren Vergessen durch Marginalisierung oder Indizierung betrieben wurde,
ist nicht nur eine lohnende historische, sondern im Letzten eine ethische Auf-
gabe: die Suche nach «Vollstindigkeit» der Rekonstruktion der Geschichte und
der historischen Wahrheit.

Es gilt, die politische Dimension von Einzelschicksalen aufzudecken, das
Nach- und Fortwirken von Ideen und Traditionen herauszuarbeiten, das Neuauf-
leben unterdriickter Erinnerungen und Denkstringe zu erkennen: bewusste Sti-
mulierung einer das Nationale tibersteigenden, eben transnationalen Erinnerungs-
kultur, einer Beziehungsgeschichte, in der nicht «unbewegte» Monaden im Zent-
rum stehen; aber auch eines Querschnittsbewusstseins, das quer durch Nationen
und scheinbar homogene Milieus schneidet, {ibereinstimmende Muster und
Koalitionen findet, die sich mit der jeweiligen Zugehdorigkeit zu einer bestimm-
ten Gruppe nicht ohne Weiteres vereinbaren lassen. Heute, in einer hybriden
Gesellschaft, deren Kennzeichen Mehrsprachigkeit, Polykonfessionalitdt, multip-
le Loyalititen und Identititen sind, wird uns leichter bewusst, dass auch die
Vergangenheit nicht einfach mono» war.

Was mochte ich zukiinftig lesen in der SZRKG? Diese Frage muss ergénzt
werden mit: wie mochte ich zukiinftig lesen? Es wichst eine neue Generation
heran, die nicht mehr ohne weiteres gewohnt ist, Biicher zu lesen. Wie kdnnen
wir Geschichtsschreibung anbieten, die den Guido-Knopp-Stil vermeidet und
dennoch spannend geschrieben ist? Geschichte schreiben — gut, verstindlich und
einfithlsam, mit selbstverstdndlich hohem Anspruch an Wissenschaftlichkeit —
bleibt eine Herausforderung.

In welcher Weise wenden wir uns der transnationalen Geschichte zu? In wel-
cher Weise wird transnationale Historiographie nicht nur den Blickwinkel er-
weitern, sondern zu neuen Ergebnissen fithren?

Neben solch grossraumigen Darstellungen, grosse Rdume und Verflechtungen
betrachtend, braucht es aber auch weiterhin auf kleine Gruppen, eng umgrenzte
Raume und Einzelfragen bezogene Detailstudien, die Weltbilder in ihrer Veror-

Vgl. Christina von Braun, Stille Post. Eine andere Familiengeschichte, Berlin *2007.



146 Die SZRKG als Forum und Netzwerk ...

tung an konkrete Orte und Denkmuster beschreiben, analysieren und diese aus
der Mikroperspektive heraus gestalten. Sonst werden gerade spezifische Kontu-
ren gelebten Glaubens verwischt zugunsten «grosser Strukturen» (Charles Tilly).
Zu solchen Mikrostudien in einem weiteren Sinn gehort auch die Autarbeitung
theologischer Denkmuster und Strémungen, aufscheinend z. B. unter Begriffen
wie Ultramontanismus, Modernismus, Quietismus, Supranaturalismus als Ver-
stehensgrundlage des Handelns.

Insofern mahnt uns die Perspektive transnationaler Geschichtsschreibung zur
Achtsamkeit auf lokale Traditionen und Praktiken. Und das zeigt: der trans-Blick
schliesst den Blick aufs Konkrete nicht aus. Transitstrecken und die anderen We-
ge ans Ziel der Reise, den konkreten Ort, sind beide notwendig.

Zum Schluss mochte ich der SZRKG wiinschen, was hier zu finden 1st und
bleibt: ein breites Spektrum an Beitrigen, Themen und Fragestellungen, ver-
schiedene Perspektiven und Deutungsmuster, Uberlegungen zu historischer und
historiographischer Methodik. Wiinschenswert wire eine stirkere Einbeziehung
der Geschichte des Judentums, aber auch Beitridge zur Rezeptionsgeschichte (et-
wa, wie bestimmte Gruppen sich das Mittelalter oder die Alte Kirche aneignen,
um aktuelle Fragen zu kldren).

Transnational religious history

Jan De Maeyer

Je voudrais distinguer deux phases dans ma rétlexion: D’une part, celle des ob-
servations ou des remarques. D’autre part, celle des perspectives. L’ensemble de
ces considérations sont basées sur ma connaissance de la littérature interna-
tionale, les débats auxquels j’ai assisté lors de diverses rencontres scientitiques et
les discussions menées ici a Fribourg, pendant ce colloque. Je suis trés frappé par
le dynamisme de la recherche sur le fait religieux en Suisse et en Europe et par
son approche de plus en plus comparative. Je me réjouis donc sincérement des
orientations prises par la SZRKG/RSHRC/RSSRC.

Observations

- Un long chemin a été parcouru, depuis une histoire des églises ou des insti-
tutions religieuses vers une histoire du fait religieux, des religions ou encore une
¢tude des interactions entre sphere culturelle, anthropologie et fait ou comporte-
ment religieux. A mon sens, I’histoire religieuse apparait de plus en plus comme
un €lément universel. Les guerres de tranchée et les clivages, la tendance a se



... fir eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 147

présenter comme un champ d’étude termé, le cloisonnement et la pilarisation
mentale semblent désormais derriere nous.

- L’histoire religieuse est de plus en plus une atfaire de professionnels et de
moins et moins celle de ministres des cultes ou de membres des ordres religieux.
Si je peux me permettre une boutade: on est passé de I'imprimatur au processus
du peer reviewing, mais on peut se demander si ¢’est toujours pour un mieux?

- Apres des thémes comme 'histoire du milieu catholique/la pilarisation (y
compris 1’étude des organisations pour adultes, jeunes, etc.), la question des
relations des Eglises avec les Etats modernes ou la modernité, I’histoire des
instituts religieux (présentées comme des multinationales avant la lettre), I’his-
toire des structures, par exemple des dioceses, ou le role des évéques, on s’est
tourné vers une histoire plus culturelle et des thémes comme les dévotions et les
pélerinages, I’histoire immatérielle, le genre (féminisation, masculinisation...),
les missions dans la perspective d’une confrontation des cultures et le débat sur
I’inculturation, la sécularisation et le phénomene de la décomposition des
chrétientés en Occident...

- J’ai I'impression que les historiens ont du mal a sortir du cadre national — en
tout cas a en juger par les titres des revues (par exemple la Revue d’histoire de
I’Eglise de France (1910), votre Revue suisse d’histoire religicuse et culturelle
(1907) ou la Revue belge de philologie et d’histoire (1922), mais aussi par le
contenu des études ou des monographies, la composition des commissions de re-
cherches etc. Méme si, de fagcon accessoire ou dans le cadre d’études compara-
tives, on met souvent en parallele les situations dans les divers pays, les études
«géographiquement intégrées» restent exceptionnelles. C’est étonnant en soi,
dans la mesure ou le fait religieux est un phénomeéne culturel qui ne s’arréte pas
aux frontieres nationales ou linguistiques... Je citerai par exemple les apparitions
de la Vierge, le phénoméne des pélerinages ou la dévotion papale aux XIX® et
XX siecles...

- Beaucoup d’initiatives qui peuvent se réclamer d’une certaine ancienneté ou
d’une certaine tradition — par exemple la trés connue Revue d histoire ecclésias-
tigue (1902) — sont en train de chercher une nouvelle orientation et/ou ont changé
récemment leur politique linguistique. Le résultat est surprenant: concretement,
toutes ces revues utilisent désormais un mélange de langues et se sont ouvertes a
des études plus internationales. On peut s’interroger sur ce qu’il reste de leur
specificité? Quel est leur objectif propre? J’en viens parfois a me demander, bien
modestement, s’il ne serait pas préférable d’envisager une fusion, de travailler a
la réalisation d’une unique revue européenne, dynamique et de grande qualité,
consacrée aux relations entre religion, culture et société? Ne sommes-nous pas
trop frileux a I’idée de quitter nos cadres nationaux, familiers, de rompre avec
I’arriére-ban ou les anciennes formes de mécénat? Nous avons également beau-
coup de mal a dépasser les frontieres chronologiques, autrement dit nous nous
focalisons encore trop sur le court terme, en particulier la période exceptionnelle



148 Die SZRKG als Forum und Netzwerk ...

comprise entre le réveil (1815) et 1950... Les premiers pas de 1’Union euro-
péenne ont été franchis dans les lendemains immédiats de la Seconde Guerre
mondiale (1940-1945). Peut-étre est-il temps que les historiens de la religion
s’attaquent sérieusement a ce défi dans les années qui viennent, portés par les
possibilités de la digitalisation, des sites portails ou de I’open access.

- Je ne suis pas pour autant devenu partisan d’un nouvel enfermement de
I"histoire de la religion, cette fois au niveau européen. Non, car comme je ’ai dit
plus haut, il est souhaitable que I’histoire religieuse poursuive 1’évolution qui fait
d’elle une partie inhérente de 1'Histoire (culturelle). Mais cette évolution invite
aussi a s’interroger sur I’ouverture ou la tolérance vis-a-vis du phénomeéne de la
religion et des religions organisées ou institutionnalisées (Eglises). Tout cela
pose aussi la question de I'intégration (demandée, par invitation) ou de la non-
intégration (fruit de la négligence, de I'intolérance intellectuelle) de I’histoire re-
ligieuse (du fait religieux) dans ’histoire générale... Nous sommes confrontés ici
a un véritable probleme...

Perspectives

- Peut-€tre la premiere partie de mon exposé vous a-t-elle plongé dans une cer-
taine perplexité, mais je voudrais en fait plaider pour le développement de micro-
études, cette fois dans un cadre réellement comparatif et international, inter-
disciplinaire — impliquant anthropologues, sociologues de la religion, théolo-
giens, historiens — sur I'impact des grands tournants de I’histoire des Eglises et
sur le fait religieux. Des études basées sur une recherche approfondie, a partir de
séries de données historiques rassemblées (quelles que soient les difficultés que
cela pose) grace a un programme comme le European Value System.

Je voudrais également plaider pour que I’on ne perde pas de vue la per-
spective du long terme, et plus particulierement de la continuité ou des ruptures
entre Ancien Régime et XIX®, XX° siécles (cadre chronologique allant de la pé-
riode postrévolutionnaire a I’époque postmoderne)... Quelques exemples:

(1) L'impact de I'ecclésiologie ultramontaine et des «nouvelles dévotions»
(apparitions de la Vierge, pelerinages) sur la vie des fidéles et des paroisses. On
traite des grands événements — manifestations émotionnelles de sympathie ou de
solidarité envers les papes, Internationale noire, apparition des journaux ca-
tholiques... — mais je me demande si le monde historique sait suffisamment ce
qu’il s’est passé sur le terrain des paroisses? L’ultramontanisation a-t-elle égale-
ment modifié I’image de Dieu chez le simple croyant? Ce dernier a-t-il changé sa
fagon d’envisager Dieu sous I’influence des actions sociales et des «Culture Wars»
ou est-ce surtout I'image du Christ crucifié, souffrant, qui a été¢ mise en avant dans
la foulée du réveil religieux? Dans le méme contexte, on peut aussi se demander
s’il ne faut pas imprimer une nouvelle dynamique a la recherche sur le concile



... fiir eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 149

Vatican [ (1870-1871), en clair, se concentrer moins sur son contenu, et davantage
sur I"impact qu’il a eu sur I’Eglise elle-méme, et cela, a ses différents niveaux.

(2) Un autre champ a explorer serait selon mo1 celur de I'impact du mouve-
ment liturgique du début du XX° siécle sur les pratiques des paroisses, I'inté-
gration du plain chant, ['usage des textes dans les langues vulgaires... Cette
étude n’est pas a sous-estimer des lors qu’elle peut permettre une meilleure com-
préhension de la vie paroissiale, des attentes partagées ou non des fidéles, de la
correspondance plus ou moins grande entre le vécu concret a I’église et les céle-
brations liturgiques telles que congues par les théoriciens liturgiques de 1’église.

(3) Nous vivons pour I’instant un grand mouvement de commémorations du
Concile Vatican II (1962-1965). Les colloques se succedent, présentent |'un
apres 1'autre des ¢tudes de qualité (a n’en pas douter) concernant les écoles de
théologie, les grands maitres a penser, 1'attitude des conférences épiscopales,
etc., mais le vécu dans les paroisses, les communautés religieuses, en lien avec
les tournants culturels/les changements/affectant les paradigmes pastoraux, la va-
gue de I'cecuménisme et les conséquences pour I'image (perception, réception,
image de so1) du clergé restent des sujets moins abordés....

- Je propose donc des recherches qui concilient le role attribué aux événe-
ments extérieurs d’une part, aux dynamiques internes de 1’autre, un équilibre trés
difficile a trouver... Entre la religion considérée comme un simple produit de la
société (comme une donnée culturelle ou anthropologique, en d’autres termes) et
la religion comme expérience intime que 1’on ne peut réduire aux seuls condi-
tionnements, I"historiographie ne cesse de balancer et de chercher un équilibre...
et c’est bien la sa vocation.

- Je me permets un autre plaidoyer encore. Je souhaite que I’on mette sur rail
des projets de recherche sur la question ou la problématique de la transmission
des 1dées, de la formation religieuse du peuple, des transferts d’idées ou d’atti-
tudes, du discours concernant les autres penseurs du religieux (tolérance, intolé-
rance, processus, moyens utilisés, mots et images — dans ce domaine, on peut
regretter que 1’étude d’Isabelle Saint-Martin n’ait pas fait école), de la transpo-
sition dans le milieu familial (coutumes, discussions, éducation, impact des livres
et périodiques pour la jeunesse, utilisation des médias...), de I'influence de
I’instruction, du réle des paroisses, institutions religieuses, ordres et congréga-
tions, mouvements de jeunesse, etc. On pourrait également se consacrer a des
études visant a une meilleure connaissance des comportements et des choix indi-
viduels (et sociétaux).

- Je constate que I’histoire des institutions religieuses connait un réel essor.
Dans ce contexte, je lance un appel pour que I’on mette sur pied des projets plu-
tot non Institutionnels ou indépendants de toute démarche apostolique, consacrés
en priorité au comportement ou a [’attitude des institutions religieuses (ordres et
congrégations) et surtout des membres de la communauté vis-a-vis de I'incultu-
ration de I’Eglise catholique romaine dans la société moderne et postmoderne:



150 Die SZRKG als Forum und Netzwerk ...

par ex., a travers I'instauration des nouveaux rituels de vie liés a la cohabitation,
a 'union des homosexuels, des personnes divorcées, la bénédiction d’une nou-
velle relation, la commémoration des animaux décédés ... Dans ce cadre, il me
semble intéressant de lancer des recherches sur le mythe — fondé ou non? — selon
lequel les religieux utilisent une stratégie pastorale plus libre, moins stricte, plus
compréhensive... que les séculiers? Je me permets d’introduire cette idée en em-
pruntant les mots de Claude Prudhomme, qui a un jour écrit: «Le religieux bou-
ge, 1l se déplace et se transforme, attire ou inquiéte, fascine ou révulse mais il de-
meure bien vivant ...»

- Religion et migration: ce champ de recherche relativement neuf mérite selon
mo1 de nouveaux efforts. Tant le XIX® siécle que le XX® se caractérisent par
d’importants mouvements migratoires. Il s’agit donc d’étudier les lignes de force
qui déterminent le fonctionnement des Eglises dans ce contexte: favorisent-elles
I’isolement, le lien avec le pays natal et sa culture, ou au contraire I’intégration
par divers moyens. 1l faudra également aborder des questions comme 1’inter-
action des langues et des religions, les changements s’opérant dans les paroisses
et les quartiers en raison des croyances d’une population mixte, la montée de
I"intolérance ou au contraire ’apparition d’une plus grande tolérance au sein de
la population, ou encore la confrontation des religions avec une (post)modernité
sécularisatrice. ..

De méme que les religions institutionnalisées et le fait religieux s’adaptent en
permanence au contexte culturel, la recherche se doit de rester attentive aux
questions et aux dynamiques neuves. Les réflexions et exemples proposés ci-
avant en témoignent suffisamment, du moins je I’espere. En ce sens, un riche
avenir s’offre encore a des revues comme la SZRKG/RSHRC/RSSRC.

Pour penser et pratiquer une histoire religicuse
transnationale

Nicole Lemaitre

Je présenterai le probleme comme historienne mais un peu aussi sous I’angle de
la théologie car je fais partie en France d’une catégorie spéciale, celle des histo-
riens qui ont des grades de théologie mais dont la parole est libre puisque ces
derniers ne sont pas reconnus par I’Etat. Sans charge autre dans mon Eglise
(catholique) que celle de baptis€, je crois encore qu’on peut avoir une parole
croyante en étudiant I’histoire de 1'Eglise avec rigueur, c’est a dire avec les in-
struments de connaissance d’aujourd’hui. Certains sont d’ailleurs issus de I’his-
toire de 1’érudition catholique ancienne, et d’autres confessions, juive, réformée
voire anabaptiste ont déja pris ce parti d’ignorer les frontiéres nationales. Mais je



... flir eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 151

parlerai surtout a partir de ma spécialité, I’histoire moderne des 16e—18e siecles, ce
temps que ) hésite toujours a appeler modemne tant le terme est devenu ambigu.

Si ma position est paradoxale en France, je crois pourtant que le double héri-
tage scientifique et croyant n’est pas génant, au contraire, pour la pratique histo-
rique; je crois qu’il peut étre un facteur de meilleure saisie des phénomeénes his-
toriques, surtout si I’on prend au sérieux les travaux locaux sur les faits religieux.
Car, méme en France, I’enracinement identitaire n’est pas que national. Pourtant,
c’est en sachant dans quel contexte théologique des choix sont faits qu’on peut
expliquer leur fécondité sociale et spirituelle (ou non). Et celle-ci dépasse large-
ment le cadre national. Mais je pourrais tout autant dire que ma spécialité chro-
nologique favorise aussi l’é¢tude des phénomenes transconfessionnels. Saisir
pourquoi et comment des groupes humains décident de diverger ou de se re-
trouver fait partie des études passionnantes des dynamiques culturelles et socia-
les de la premiere modernité. Elles permettent d’affirmer aussi que ce qui unit
des adversaires est finalement plus important que ce qui les divise quand ils tien-
nent a se distinguer; cet héritage du combat fratricide devient méme un héritage
commun, une force quand I'1dentité du groupe est remise en cause dans un mon-
de plus global et plus mobile.

Je verrai donc pourquoi I’historien a intérét a dresser 1’inventaire des diversi-
tés de son objet puis comment il faut passer au temps long des religions pour in-
venter des schémes nouveaux permettant d’expliquer le présent.

Certes, ’étude de la diversité est féconde et elle a €té largement balisée ces
derniéres années en histoire religieuse ol 1’on peut parler d’une véritable
«révolution des Annales». La sociologie religieuse a été appliquée a I’histoire
voici maintenant cinquante ans par Louis Perouas en France et elle a provoqué
une vague de fond d’exploitation des visites pastorales qui n’est pas encore tout a
fait affaissée ailleurs qu’en France.” Dans I’essor de I’histoire globale, il faut
continuer ce travail de fourmi car ce geste de I’évéque qui visite son territoire
prend des sens différents, non seulement selon la politique épiscopale, mais aussi
selon les contextes historiques et les territoires. L’intelligence des sources origi-
nales seule permet aux interprétations de ne pas sombrer dans une rhétorique par-
fois brillante mais reproductrice, trop loin des réalités rapportées par la documen-
tation écrite, plus longues et difficiles a lire, évidemment. L histoire institution-
nelle des Eglises et des groupes doit donc continuer, Ihistoire des minorités et
des migrations doit aller plus loin, I’histoire du rapport des croyances a la société
et a la politique doit étre réinvestie comme une histoire religieuse et non plus au
seul service de I'institution (mais pas forcément contre elle bien sir). C’est ainsi
que I’on passera de 'histoire de 'installation des séminaires a celle de leur péda-
gogie et de leur évolution; et de I'histoire d’un séminaire particulier, on passera a

Louis Perouas, Le diocése de La Rochelle de 1648 a 1724. Sociologie et pastorale, Paris
1964; pour I'ltalie par exemple, des éditions avec une présentation commune, a partir de
Ceciha Nubola, Per una banca dati delle visite pastorali italiane. Le visite della diocesi di
Trento (1537-1940), Bologna 1998.



152 Die SZRKG als Forum und Netzwerk ...

celles des autres, selon les lignes pédagogiques adoptées ou les criteres de sélec-
tion, par exemple.® C’est ainsi que 1’on passera de la méme fagon de la défense
d’un concile a la compréhension de son contexte et a I’évolution de certaines
questions disputées ou aux modalités et discontinuités de sa réception.

Cette histoire «classique» est aussi, depuis [’origine, une histoire de frontiéres,
de confins et de conflits (et pas seulement en Suisse...). Elle est donc une his-
toire de dialogues entameés et poursuivis, dans la réussite ou dans I’échec, une
histoire de combats entre fréres ennemis qui provoque massacres et violences de
tous ordres et instille la méfiance et la division entre des communautés. La ma-
niere dont rejouent ces failles est, par exemple largement appliquée a I'histoire
des Cévennes.” Paradoxalement, c’est ainsi qu’elle alimente une histoire de la
négociation, de la construction sociale de la paix et du respect.” C’est finalement
celle de I’Europe, construite sur I’affrontement intime plutot que contre les «aut-
res» qui est maintenant la cible des historiens. C’est tout sauf une histoire mon-
dialisée — elle reste «locale» — mais qui semble encore nécessaire au point ol
nous en sommes.

Pour inventer des approches nouvelles, pour ne pas en rester a I’histoire clas-
sique, 1l faut encore passer a une histoire du temps long, celle des modifications
impensées, appliquée a des mots et des gestes du religieux. Elle devient urgente,
en particulier quand une génération ne comprend plus ses ancétres et se met en
situation herméneutique pour ne pas perdre son identite.

Pourquoi et comment passer au temps long de I’histoire des religions

Pour aller au dela de I'histoire institutionnelle classique des séculiers, des régu-
liers ou des lieux et des choses, il faut embrasser en profondeur les modalités
d’une construction nouvelle du fait chrétien. 1l suffit de lire, par exemple, les vi-
sites pastorales autrement que pour leurs aspects sociologiques pour découvrir
qu’elles sont aussi une liturgie, une géostratégie, un marqueur de pouvoir... Mais
les visites ont été conservées au fil des siécles pour contréler la réalité des réfor-
mes ou les modifications de la fiscalité et du territoire diocésains, 1’énoncé des
droits et privileges de chacun..., une histoire longue rarement menée pour les
dioceses, mais pas mieux chez les Réguliers qui souvent encore s’attachent a une
histoire immobile, or les cisterciens ou les dominicains, par exemple, ont changé
de stratégie et d’idéal d’une époque a 'autre. Ce type d’histoire, sensible aux

Voir, par exemple, les travaux de Simona Negruzzo, «Collegij a forma di Seminario». Il
sistema di formazione teologica nello Stato di Milano in eta spagnola, Brescia 2001.

Patrick Cabanel, Histoire des protestants en France, Paris 2012.

Etienne Frangois (€d.), Mémoires allemandes, Paris 2006; Claire Gantet, Une mémoire du
conflit aprés la guerre de Trente ans (XVIle-XVIlle siécle), in: Reiner Marcowitz/Werner
Paravicini (éd.), Vergeben und Vergessen? Vergangenheitsdiskurse nach Besatzung, Biir-
gerkrieg und Revolution. Pardonner et oublier? Les discours sur le passé apres ’occupation,
la guerre civile et la révolution (Pariser historische Studien 94), Munich 2010, 57-72.



N
(957

... flir eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 1

ruptures et aux continuités, doit étre mené aussi sur les conciles, en comparant
leur préparation, leur procédure, leur déroulement dans le temps et I’espace, leurs
crises, leur réception, ses filtres, sa domestication et ses refus. Les changements
de thématique a I'intérieur méme d’un concile peuvent faire I’objet d’une his-
toire comparative propre a comprendre les nouvelles directions institutionnelles
qui vont suivre, ce qui suppose la mise en rapport de plusieurs conciles, pas for-
cément successifs, entre eux. Le méme type d’histoire peut étre mené a peu pres
sur toutes les institutions religieuses.

L histoire des gestes et des pratiques reste trop peu travaillée également: bien
entendu, les catéchismes, les sacrements, les sanctuaires, le culte de la Vierge et
des saints peuvent révéler des phénomenes transnationaux voire transconfession-
nels. Prenons par exemple la dévotion au Purgatoire. On a trop travaillé sur le
troisiéme lieu comme expression de la crainte de la mort et comme si celui-ci
avait toujours le méme sens pour les fideles. Or il faut tenir compte des modifi-
cations introduites par le passage de la ville qui I’a fait naitre (Le Goff) aux cam-
pagnes qui I’ont développée en méme temps que les fabriques paroissiales, et des
communautés aux familles et aux individus. Quels sont par exemple les raisons
et les effets de la prise en charge des fondations par les fabriques, les curés ou la
curie romaine? On sait combien la disparition de la piété aux ames du Purgatoire
a sembl€ le signe d’une déchristianisation a M. Vovelle et au contraire le signe
d’un adaptation  la piété individuelle romantique pour P. Boutry.’

C’est dans les lieux sensibles ou les pratiques ordinaires révelent des mondes
ordinairement inaccessibles dans les sources €crites qu’on peut tenter de compren-
dre ce que peuvent étre la sécularisation ou la déchristianisation. Ces termes tech-
niques nous divisent aujourd’hui plus qu’ils nous rassemblent car leur sens diverge
selon les langues qu’on emploie et I’origine philosophique de laquelle on part.

L’histoire des notions religieuses enfin doit nous intéresser d’autant plus
qu’elle ne sert plus automatiquement 1’apologétique ou le discours identitaire
chrétien. Les notions théologiques des théologiens ont aussi une histoire et des
contextes. Nous le savons depuis longtemps, depuis Michel de Certeau au moins,
les notions spirituelles ne vont pas de soi quand le discours psychanalytique met
le soupgon sur la langue mystique et méme sur les épanchements des chercheurs
de Dieu.” En faire I’histoire pour entrer dans les arcanes de ces discours doit étre
le meilleur socle pour les interpréter de fagon efficace. Ici et la, des travaux col-

Jacques Le Goff, La Naissance du Purgatoire, Paris 1991 (1™ édition 1981); Michéle Four-
nié, Le ciel peut-il attendre? Le culte du Purgatoire dans le Midi de la France (vers 1320-
vers 1520), Paris 2000; Michel Vovelle, Piété baroque et déchristianisation en Provence au
XVllle siecle: les attitudes devant la mort d’aprés les clauses des testaments, Paris 1973 et,
avec Gaby Vovelle, Vision de la mort et de I’au-dela en Provence: d’aprés les autels des
ames du purgatoire, XVe-XXe siécles, Paris 1970; Préface de Philippe Boutry & Guillaume
Cuchet, Le crépuscule du Purgatoire, Paris 2005,

Michel de Certeau, La fable mystique, Paris 1987; Editeur de Jean-Joseph Surin, Guide
spirituel pour la perfection, Paris 2008; Le lieu de 'autre. Histoire religieuse et mystique,
Paris 2005.



154 Die SZRKG als Forum und Netzwerk ...

lectifs ont été parfois menés (on pense aux Annales carmélitaines en leur temps),
mais sans qu’une approche anthropologique systématique puisse étre entreprise
au f1l de I'histoire. La complexité des courants, des espaces, des filiations est tel-
le que I’approche commune s’impose.

On observe partout un retour vers des sources beaucoup plus singuliéres: les
livres de famille, de raison, journaux personnels et autobiographies sont actuelle-
ment sondés pour comprendre I'intériorisation des pratiques et la constitution de
positions individuelles. La encore, I’interrogation sur ce qu’est I'individu dépas-
se les frontiéres.”

Il en est de méme pour les notions liturgiques ou dogmatiques, qui sont des
maniéres de dire ou de faire enracinées dans leur temps et largement diffusées
sous le manteau quand elles ne sont pas dans la stricte obédience, comme c¢’est le
cas des Réformés de la premiere génération ou des Jansénistes, ce mouvement si
parisien a 1’origine, qui est devenu un phénomene européen. Que met-on derriere
’idée de justification, de salut, d’origine, de communauté, de liberté religieu-
se...? Ces notions ne sont pas aussi immobiles que les «dogmaticiens» voud-
raient le faire croire. Méme la liturgie et les gestes liturgiques, des prétres et des
croyants, peuvent étre suivis sur le temps long. Pour prendre un exemple, quel
rapport aux saints mystéres peuvent induire le fait pour le public d’étre assis sur
des jonchées, sur des bancs, sur des chaises..., de recevoir la communion seul,
en petit groupe ou en foule? Est-ce toujours le méme geste et la méme sensibilité
quand I’uniformité ou I'intériorité sont imposés par I’Eglise? Pourquoi certains
rites passent-ils du coté du siécle (par exemple le culte des reliques) et pas
d’autres (par exemple ’élévation)?

Scruter a nouveau frais et dans les documents des notions qui semblaient aller
de so11l y a quelques années, comme la chrétienté, le salut, la justification, la re-
vélation, la Tradition, I'origine... est devenu indispensable en raison de I’¢loig-
nement inéluctable d’une culture chrétienne commune. Cet effacement permet
aussi de revisiter des notions qui autrefois faisaient consensus car elles étaient
verrouillées par les appareils institutionnels. Les historiens du religieux ont beau-
coup a dire sur leur naissance et leur développement dans différents contextes
politiques, religieux et sociaux et ils ne peuvent le dire qu’en quittant une his-
toire nationale ou locale de ces notions.

Ainsi le programme d’une histoire religieuse transfrontaliére ouvre des es-
paces nouveaux d’interrogation sur les systemes religieux, leurs variations, leurs
inflexions et leurs confrontations.

Dans un flot de travaux récents, il faut noter le travail collectif, frangais puis européen, ac-
compli dans le cadre du GDR du CNRS 2649 «Ecrits du for privé» depuis quelques années
avec le repérage des documents, [’analyse standardisée de leurs contenus et I'interrogation
sur leurs auteurs a travers de multiples colloques. http://www.ecritsduforprive.fr.



... fiir eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte 155

Verschrinkungsgeschichten — longue durée —
transdisziplindre Zugénge

Franziska Metzger

Die SZRKG sieht sich als ein Netzwerk von etablierten Forschenden wie von
Nachwuchswissenschaftlern im internationalen Kontext der Religions- und Kir-
chengeschichte und soll einen Schnittpunt fiir die in den letzten Jahren stark dy-
namisierten, angewachsenen und transdisziplindr ausgebauten Forschung im
européisch-nordamerikanischen Raum und dariiber hinaus sein. Als Sprachriu-
me tiberschreitendes, transnationales Netzwerk will die Zeitschrift ein Forum fuir
die Diskussion und Erprobung neuartiger Ansitze und fiir die Lancierung neuer
Themen sein. Dabei ist die Debatte und die Offenheit fiir eine Vielfalt unter-
schiedlicher Zugidnge wichtig und weiterfiihrend. Dieser Forumscharakter soll in
den kommenden Jahren tber die jdhrlich erscheinende Zeitschrift hinaus durch
Tagungen, Diskussionsrunden und den stirkeren Einbezug eines breiteren inter-
essierten Publikums weiter dynamisiert und gedftnet werden. Wissenschaftliche
Zeitschriften haben wie kaum andere wissenschafliche Organe oder Institutionen
das Potential konzentrierte Plattformen der Mehrstimmigkeit zu sein. Es ist ge-
rade diese Mehrstimmigkeit, die inspirierend auf Autoren und Leser zugleich
wirken und die Dynamik einer Zeitschrift jenseits von Homogenisierungs- oder
Dogmatisierungstendenzen ausmachen. Die Vielfalt der Themen mit Bezug auf
die Religions- und Kirchengeschichte von der Antike bis in die Gegenwart, die
verschiedenen raumlichen Foki und Reichweiten sowie eine Pluralitit von Her-
angehensweisen, die in der SZRKG gefordert werden, ermoglicht die Verei-
nigung einer Vielfalt von Erzéhlungen der Geschichte an einem Ort. Diese Di-
mension soll die SZRKG weiterhin pflegen und sichtbar machen.

Die Transdisziplinaritit der SZRKG soll in den kommenden Jahren weiter
ausgebaut werden, indem sie liber einzelne Beitridge hinaus in Form von Grund-
satzdiskussionen zu konzeptionellen, methodischen und thematischen Fragen
sichtbar und reflektiert werden soll. So scheint etwa eine systematische transdis-
ziplindre Debatte im Feld von Religion und Kultur iiber den (Kirchen)histo-
rischen Zusammenhang hinaus vielversprechend, d.h. jener beiden Begriffe, die
im Titel der Zeitschrift zum einen den inhaltlichen Fokus (Religion), zum ande-
ren die Perspektive (Kultur) bezeichnen und gerade durch die Verschrinkung
von [nhalt und theoretischer Reflexion zur transdisziplindren Debatte einladen.

Transnationale Perspektiven sollen kiinftig verstirkt nicht nur im Gesamt der
Zeitschrift — in Beitrdgen, die auf verschiedene nationale Geschichten oder aber
auf die Mikro- oder Makroebene fokussiert sind und die selbstverstandlich alle
zur Mehrstimmigkeit der Zeitschrift beitragen — zum Ausdruck kommen, son-
dern bewusst Fragestellungen und Untersuchungsanlagen leiten. Damit soll ein —
in Reflexionen zu Transfergeschichte nach wie vor verbreitetes — enges Ver-



156 Die SZRKG als Forum und Netzwerk ...

stindnis von Transnationalitdt im Sinne einer auf verschiedene Nationalstaaten
bezogenen Transfergeschichte transzendiert werden. «Transnationale soziale
Riaume»'’ als Kommunikations- und Erfahrungsriume sind komplexer und set-
zen einen komplexen Blick auf Verschrankungsverhiltnisse voraus.

So soll der Fokus denn verstiarkt aut Verschrinkungs- und Verhdltnisge-
schichten, auf Durchldssigkeiten und Grenzkonstruktionen bzw. -verschiebungen
gerichtet werden. Fragen von Beziehungsgeschichten lassen sich mit Bezug auf
verschiedene Religions- bzw. Konfessionsgemeinschaften, aber auch mit Bezug
auf das Verhiltnis verschiedener gesellschaftlicher Felder — etwa Religion und
Wissenschaft, Religion und Politik —, verschiedener Diskurse und Semantiken,
Erfahrungs- und Kommunikationsrdumen angehen. Dabei ist die Konstruktion
und Verschiebung von «Rdumen», «Rdndern» und «Grenzen» zwischen Religi-
onsgemeinschaften, sind Expansion und Neudefinition von Ridumen — so auch
etwa von Stiddten — vermehrt in den Blick zu nehmen. Insgesamt betriftt diese
Perspektive auf Sprache, Handlung und Struktur bezogene «Durchléssigkeiten»'
zwischen verschiedenen Gemeinschatten.

Solche Zugidnge transnationaler Verschrinkungen richten sich in Bezug auf
das Verhiltnis von Religion und anderen gesellschaftlichn Feldern ebenso wie in
Bezug auf verschiedene Gemeinschaften zueinander dichotomisierenden und zu
stark homogenisierenden Perspektiven entgegen. Dadurch lassen sich nicht zu-
letzt Masternarrative der Religionsgeschichte wie — flir die neuere und neueste Ge-
schichte — jene von Modernisierung / Antimodernitit, Sdkularisierungskonzepte,
Vorstellungen eines «American» oder auch eines «European exceptionalism» oder
auch gewisse zu statische Milieukonzeptionen (inklusive der Erosion «des» ka-
tholischen Milieus) dekonstruieren.

Zu solchen Dekonstruktionen kann gerade auch eine Perspektive der /ongue
durée beitragen. So soll die Zeitschrift neben Tiefenschnitten — so im Themen-
schwerpunk 2014 «Soldat und Frommigkeit» — vermehrt Themen der /ongue du-
rée aufgreifen, wobei Blickwinkel Institutionen und Kommunikationsraume,
Wahrnehmungen und Deutungen, Handlungen, soziale Interkationen und agency
und deren Transformationen miteinander verbunden werden sollen. Transforma-
tionen vielmehr als homogenisierende Erzéhlungen von Kontinuitdt oder von
Briichen ermoglichen, auf unterschiedliche historische Temporalititen, auf die
Komplexitit der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen zu fokussieren.

Jirgen Osterhammel, Transnationale Gesellschaftsgeschichte: Erweiterung oder Alternati-
ve?, in: Geschichte und Gesellschaft, 27 (2001), 464-479, 473.

Friedrich Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Gotter, Religion in der modernen Kultur,
Miinchen 2004, 41.



	Die SZRKG als Forum und Netzwerk für eine vielstimmige transnationale Religionsgeschichte

