Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 107 (2013)

Artikel: Religibse Phanomene und ihre Geschichte als Gegenstand
anthropologischer, psychologischer und biologischer Forschung

Autor: Besier, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religiose Phinomene und thre Geschichte
als Gegenstand anthropologischer, psychologischer
und biologischer Forschung

Gerhard Besier

1966 erschien erstmals das Buch von Peter L. Berger und Thomas Luckmann
iiber Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit." In diesem Buch, in-
zwischen ldngst ein Klassiker der Wissenssoziologie, geht es darum, zu zeigen,
wie sich eine intersubjektiv geteilte, gemeinsame Wirklichkeit herausbildet. Die-
ser Prozess zielt darauf, dass dem Einzelnen das Ganze seiner Existenz als sinn-
haftes Ganzes im Rahmen jener Kultur, in der er lebt, vermittelt wird. Diese Le-
gitimierung durch symbolische Sinnwelten transzendiert die Alltagserfahrung
und integriert die Erfahrungen aus verschiedenen Wirklichkeitssphdren in ein
und dieselbe, in eine alles umfassende Sinn-Welt. «Nur dank dieser schiitzenden
Umarmung behilt die Wirklichkeit der Alltagswelt ihre oberste, absolute und,
wenn man so will, «<wirklichste> Wirklichkeitsqualitédt.» [...] So kann der Mensch
«wissen, wer er ist», wenn er seine Identitdt in einer kosmischen Wirklichkeit
verankert, die vor den Zufdllen der Sozialisation und vor den bosen Selbsttrans-
formationen durch Grenzsituationen geschiitzt ist.»” Er hat seinen unverwechsel-
baren Platz in einer absoluten Sinn-Welt, die durch Gottheiten, Parteien oder an-
dere Institutionen absolut legitimiert ist. «In diese symbolische Sinn-Welt einge-
schlossen ist natiirlich auch die Geschichte. So entsteht aus den an sich kontin-
genten Ereignissen eine zusammenhédngende Einheit, «die Vergangenheit, Ge-
genwart und Zukunft umschlieBt [...].»° Fiir die Vergangenheit hilt die symbo-
lische Sinn-Welt ««Erinnerungy bereit, deren alle teilhaftig sein kdnnen, die zu
der betreffenden Gesellschaft gehoren. Fiir die Zukunft garantiert sie ein gemein-
sames Bezugssystem, einen Projektionsrahmen fiir individuelle Handlungen. So

Vgl. Peter L. Berger/Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality, New York 1966.
Deutsch: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, Frankfurt a. M. 1980 (23.
Aufl. 2010).

Berger/Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion (wie Anm. 1), 105, 107.
Berger/Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion (wie Anm. 1), 110.

SZRKG, 107 (2013), 115142

-

3



116 Gerhard Besier

verbindet die symbolische Sinnwelt die Menschen mit ihren Vorfahren und
Nachfahren zu einer sinnhaften Totalitit, in der die Endlichkeit der individuellen
Existenz transzendiert und dem Tod des Individuums Sinn verliehen wird.»"

Damit eine solcherart konstruierte Welt ithre Gewissheiten-Funktion erfiillen
kann, 1st es notwendig, dass die Sinnwelten im Bewusstsein der Menschen fest
verankert sind; denn nur in diesem Fall kénnen die institutionalisierten Sinnver-
mittlungsagenturen menschliche Aktivitaten auch «richtig» lenken.

Eine fundamentale Voraussetzung fiir die Bildung institutioneller Strukturen
besteht darin, dass Menschen kommunizieren, d. h. zur kollektiven «Représenta-
tion von Objekten und Sachverhalten in der Welt in der einen oder anderen der
moglichen Sprechaktformen»” in der Lage sind. Mit den performativen Sprech-
akten, z. B. einem Versprechen, verfligen Menschen tiber ein Mittel, Dinge — De-
klarativa — zu erschaften, die nur existieren, weil sie es beschlielen, die dann
aber eine Macht gewinnen, die unabhingig von uns zu sein scheint. Solche krea-
tiven Sprechakte reprisentieren eine Wirklichkeit, die erst durch den Menschen
selbst geschaffen wird.® Menschen besitzen so die Fihigkeit, Gegenstinden oder
Personen dauerhaft Funktionen zuzuweisen, wenn eine entsprechende kollektive
Intentionalitdt besteht. Eine vollstindige Naturgeschichte des Geistes, darauf
weist Habermas hin, hat freilich nicht nur den sprachlich artikulierten Mythos
einzubeziehen, sondern auch die vorsprachliche rituelle Praxis als der «in Ko-
operationszusammenhédngen entstandenen Gestenkommunikation», weil sich im
Ritus «der urspriingliche Prozess der Erzeugung von Normativitidt» manifestiere
und nach Zisuren erneuere.” Der Ritus, so Habermas, stelle in der Genealogie
des Geistes eine neue Stufe symbolisch vermittelter Verstindigung dar. Auf
einer nichtsprachlichen, archaischen Kommunikationsstufe habe der Mensch — in
der Spannung zwischen Vereinzelungserfahrung und Vergesellschaftungszwang
— mithilfe des Ritus gemeinschaftliche Kulturpraktiken eingetibt. Mit dieser kiih-
nen Hypothese, die freilich im Widerspruch zu mafBgeblichen religionswissen-
schaftlichen wie soziologischen Konstruktionen steht,” weist Habermas der Reli-
gion als einer «Gestalt des Geistes» einen eminent wichtigen Platz in der Ge-
schichte des menschlichen Geistes zu: Die rituelle Gemeindepraxis war Bestand-
teil eines Lernprozesses, aus dem verniinftige Verstindigungsverhéltnisse her-
vorgegangen sind.

Berger/Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion (wie Anm. 1), 110f.

John R. Searle, Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Zur Ontologie sozia-
ler Tatsachen, Berlin 201 1, 235.

Vgl. John R. Searle, Wic wir die soziale Welt machen, Berlin 2012.

Jirgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken II. Aufsiitze und Repliken, Berlin 2012, 91,
93.

Vgl z. B. Emile Durkheim, Die elementaren Formen des religiosen Lebens (1912), Frank-
furt a. M./Leipzig 2007, der umgekehrt Kulturpraktiken als kollektive Formen der Sakrali-
sierung sozialer Ordnung versteht.



Religicse Phdanomene und ihre Geschichte 117

Wenn wir Religion als kulturelles System verstehen, als Produkt der Kultur-
geschichte des Menschen’ — damit werden allerdings existentielle erfahrungs-
bzw. offenbarungstheologische Interpretationen ausgeschlossen —,'* dann miissen
wir uns fragen, wie es zur Ausprdgung religioser Vorstellungen in der Mensch-
heitsgeschichte gekommen sein kénnte.'' Es geht also nicht um Gott, sondern
um Gottesvorstellungen und -gedanken. Theologische Briickenbildungen zwi-
schen beiden Perspektiven erfolgen neuerdings tiber eine Spaltung des Er-
tahrungsbegriffs in Empirie als beobachtende Erfahrung und in teilnehmende Er-
fahrung aus existenzieller Betroffenheit.'” Auf die existenzielle Erfahrung, wenn
auch aus der Beobachterperspektive, soll im Folgenden nicht verzichtet werden.

Religion als (Neben)produkt der menschlichen Evolution

Anthropologen, Religionswissenschaftler und Neurobiologen sind sich darin
einig, dass das, was wir als Religion kennen, eng mit der Fortentwicklung des
menschlichen Geistes — im Sinne des Sich-Seiner-Selbst-Bewusst-Werdens — zu-
sammenhingt. Das Erwachen des sich und andere erkennenden Selbst, eine evo-
lutiondr spdte Entwicklungsstufe, bewirkte einen gewaltigen kulturellen Schub,
der zwischen 100.000 und 50.000 v. Chr. vonstattenging."” In dieser GroBepoche
begannen Menschen, iiber Symbole, gegenstiandliche Bilder und Objekte, die
keinen praktischen Nutzen besallen, miteinander zu kommunizieren. lhre Kreati-
vitdt schuf neue kulturelle Ausdrucksformen, die sich etwa in Hohlenmalereien
und komplizierten Bestattungspraktiken duflerten. Antonio Damasio spricht in
diesem Zusammenhang von einer «biologischen Revolution namens Kultur»',
Pascal Boyer von einem «kognitiven Durchbruch»'®. Dabei handelte es sich frei-
lich um einen langsamen, in unregelmidBigen Spriingen vonstattengegangenen
Prozess. Dieser beginnt mit Neuronen, neuartigen Korperzellen im Gehirmn, die
sich in immer groferen Schaltkreisen organisierten und Systeme mit raffinierten
Funktionseigenschaften bildeten. Die neuronalen Netzwerke im Gehim fiihrten

Vgl. Clifford Geertz, Dichte Beschreibung. Beitrdge zum Verstehen kultureller Systeme,
Frankfurt a. M. 1987, 44-95 (Religion als kulturelles System).

Vgl. dazu Ulrich H. J. Kortner, Gott und Gehirn — Neurophysiologische Herausforderungen
fir die Theologie, in: Christian Ammer/Andreas Lindemann (Hg.), Himforschung und
Menschenbild, Leipzig 2012, 115-148, hier 1191,

Vgl. Pascal Boyer, Religion: Bound to Believe?, in: Nature, 455 (2008), 1038f.

Vgl. Christina Aus der Au, Im Horizont der Anrede. Das theologische Menschenbild und
seine Herausforderung durch die Neurowissenschaften, Géttingen 2011, 72-117; 188ff;
2471f,

Vgl. Pascal Boyer, Und Mensch schuf Gott, Stuttgart 2004, 388ff; Antonio Damasio, Selbst
ist der Mensch. Korper, Geist und die Entstehung des menschlichen Bewusstseins, Miin-
chen 2011, 302ft; Robert Leonard Carnero, The Evolution of Human Mind. From Superna-
turalism to Naturalism — An Anthropological Perspective, New York 2010; Gerhard Besier,
Weder Gut noch Bose. Warum sich Menschen wie verhalten, Berlin/Miinster 32013, 3331t
Damasio, Selbst ist der Mensch (wie Anm. 13), 302.

Boyer, Und Mensch schuf Gott (wie Anm. 13), 389.

10

13



118 Gerhard Besier

zu einer spektakuldren Verbesserung der Lebenssteuerung, indem sie kontrol-
lierend und optimierend in das Management der Korperfunktionen eingriffen —
in threr eng verschalteten Gitterstruktur reprisentieren diese 100 Milliarden Ner-
venzellen den «Geist», der dem Menschen eine Erweiterung seines Verhaltens-
spielraums ermoglichte.'® Am Ende dieses Entwicklungsprozesses schuf sich das
neuronale Geist-System ein Selbst, das sich die Umwelt in Bildern und Ge-
schichten erschloss und so eine Erweiterung des mentalen Verarbeitungsraumes
herstellte — mit der Entwicklung komplexer Emotionen sowie einem ausge-
ficherten Erinnerungsvermogen und dem Arbeitsgedichtnis.'” Menschen sind
davon tiberzeugt, dass ihr «Selbst» alle Entscheidungen trifft und ihre Handlun-
gen auslost. Aus den zahlreichen Impulsen, die wir standig empfangen und ver-
arbeiten, generiert unser Hirn einheitliche Erklarungen — es arbeitet als syntheti-
sierender «Interpret» unserer disparaten Wahmehmungen, Erinnerungen und
Handlungen und webt sie zeitverzoégert zu einer in sich kohédrenten Geschichte,
die wir als erlebte Wirklichkeit begreifen.' In diesem Sinne sind Religionen,
aber auch die Kunst, der dem Menschen innewohnende Versuch zu grof3en Syn-
thesen.'” Diese konstruktive Natur des Hirns ist eine zentrale Voraussetzung
kreativer Arbeit. Das Entstehen des Selbstbewusstseins fithrte zu kulturellen
AuBerungsformen — konkreten wie abstrakten Zeichnungen, kiinstlerischer Aus-
drucksfahigkeit, Werkzeugherstellung, der Sprache, Informationstransfers und
verschiedenen Briuchen. Mit der Wahrnehmung seiner selbst, dem Unter-
scheidenkonnen zwischen Ahnlichen und Anderen sowie der Moglichkeit einer
Perspektiveniibernahme, also dem Erkennen der Absichten anderer, setzten erste
Versuche ein, das Leben zu interpretieren, ihm einen Wert beizumessen und {iber
sein Ende nachzudenken.”

Unter den Bedingungen des reflexiven Selbst war es moglich, von den
natlirlichen Erfahrungen auf iibernattirliche zu schlieBen und Phantasiewesen und
-welten zu schaffen, die nicht wahrgenommen werden konnten, und die gegen
die intuitive Erwartung verstieBen.”' Aber nicht alle religiosen Ideen konnten die
Menschen iiber einen ldngeren Zeitraum hinweg faszinieren, sondern nur solche,
die mit einer «Mehrfachrelevanz»™ iiberzeugten, die also in der Lage waren,
ganz verschiedene Lebensduflerungen so einzufangen und zu transzendieren,
dass eine plausible Erklarungswelt entstand, die in einem holistischen Modell

Vgl. Sebastian Seung, Connectome: How the Brain’s Wiring Makes Us Who We Are,
Boston/New York 2012.

Vgl. Besier, Weder Gut noch Bése (wie Anm. 13), 203{f.

Vel. Michael S. Gazzaniga, Who's in Charge? Free Will and the Science of Brain, New
York 2011, 102ff.

Vgl. Eric Kandel, Das Zeitalter der Erkenntnis — Die Erforschung des Unbewussten in
Kunst, Geist und Gehirn von der Wiener Moderne bis heute, Miinchen 2012.

Vgl. Damasio, Selbst ist der Mensch (wie Anm. 13), 304,

Der Glaube an die Wirkmichtigkeit von Geistern ist bis heute in bestimmten Kulturen
selbstverstindlich. Vgl. Marie Pohl, Geisterreise, Frankturt a. M. 2012,

“ Boyer, Und Mensch schuf Gott (wie Anm. 13), 392.



Religiése Phdnomene und ihre Geschichte 9

Natiirliches mit Ubernatiirlichem verband. Da Menschen auch in dieser Hinsicht
nur iiber ein begrenztes Repertoire verfligen, «weisen die Religionen in aller
Welt gemeinsame Grundziige auf»™. Das gilt Gibrigens auch fiir unser Moralsys-
tem, denn ohne einen Grundbestand von moralischen Verhaltensweisen wire ein
soziales Leben gar nicht méglich.** Allerdings miissen Moralsysteme nicht unbe-
dingt auf religiosen Grundlagen aufruhen. Der Philosoph und Neurowissen-
schaftler Sam Harris etwa wirbt fiir die Entwicklung eines verniinftigen, univer-
sal giiltigen Moral-, Werte- und Sinnraums aus den inzwischen gewonnenen na-
turwissenschaftlichen Einsichten heraus.”> Dem steht entgegen, dass moralische
Urteile auf Intuitionen beruhen, die im Nachhinein rationalisiert werden. Aller-
dings ist unser universales Moralsystem nicht beliebig, sondern orientiert sich an
evolutiondr entwickelten, kulturell nur leicht Gberformten «Tugenden», die das
individuelle wie das soziale Leben befordern — Fiirsorge, Fairness, Fretheit,
Loyalitit, Autoritit und Reinheit.”®

Menschen denken nicht nur tiber das nach, was der Fall ist, sondern sie
tabulieren auch stdndig dariiber, was sein koénnte, was sie vermuten, fiihlen und
planen.”” Auch religiose Vorstellungen und Verhaltensweisen kleiden sie in Ge-
schichten, erzihlen von ihren Erlebnissen und Begegnungen mit Dingen und Ak-
teuren, die kontraintuitive Eigenschaften besitzen, damit im Widerspruch zum
Umwelt-Wissen stehen, und die mit ithren Fahigkeiten wie Botschaften beein-
drucken. Besondere Akteure konnen bestimmte Dinge bewirken — etwa Ungliick
vermeiden helfen, indem sie in bestimmten Kontexten — zum Beispiel angesichts
der schwer durchschaubaren Situation des Todes™ — dazu auffordern, an-
scheinend sinnlose Handlungen stdndig zu wiederholen. Aus der Angst heraus,
man werde irgendwie in Gefahr geraten, wenn man sich nicht an die Instruktion

=~ Boyer, Und Mensch schut Gott (wie Anm. 13), 392. Dies belegt auch Dawkins im Blick auf
die strukturelle Ahnlichkeit von Schopfungs- und anderen Erklarungsmythen. Vgl. Richard
Dawkins, Der Zauber der Wirklichkeit. Die faszinierende Wahrheit hinter den Rétseln der
Natur, Berlin 2012.

«Moral systems are interlocking sets of values, virtues, norms, practices, identities, institu-
tions, technologies, and evolved psychological mechanisms that work together to suppress
or regulate selfishness and make social life possible.» Jonathan Haidt, Morality, in: S. T.
Fiske/D.T. Gilbert/G. Lindzey (Hg.), Handbook of Social Psychology, Vol. 2, 5™ edition,
New York "2010, 797-832.

Vgl. dazu Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values,
New York 2010.

Vgl. dazu Jonathan Haidt, The Righteous Mind. Why Good People Are Divided by Politics
and Religion, New York 2012.

Vgl. hierzu und zum Folgenden Ilkka Pyysidinen, Cognitive Science of Religion: State-of-
the-Art, in: Journal for the Cognitive Science of Religion, 1 (2012), 1-28; ders., Superna-
tural agents: Why we believe in Souls, Gods, and Buddhas, Oxford 2009.

Vgl. Jesse M. Bering, The folk psychology of souls, in: Behavioral & Brain Sciences, 29
(2006), 453-462; Pascal Boyer, Prosocial aspects of afterlife beliefs: Maybe another bypro-
duct. A commentary on Bering, in: Behavioral & Brain Sciences, 29 (2006), 466.



120 Gerhard Besier

hilt, wird man die empfohlenen Handlungen vollziehen.” So entstehen Rituale,
die an einen bestimmten Adressaten gehen und damit Unheil vermeiden bzw.
Heil herbeifiihren sowie die Gedngstigten beruhigen sollen. Solche Handlungen
dienen dazu, der unberechenbaren Welt etwas entgegenzusetzen, den Lauf der
Dinge vermeintlich zu kontrollieren und die Zukunft mitbestimmen zu kénnen.*”
Dabei spielt der Grundmechanismus des Lernens, wonach nahe beieinander liegen-
de Ereignisse kausal miteinander verkniipft werden, eine entscheidende Rolle.”'
Folgte auf ein regelwidriges Verhalten, das im Widerspruch zu dem Willen
der Gemeinschaft steht, eine Naturkatastrophe, dann fiihrten die Menschen diese
Katastrophe auf das Handeln der Regelverletzer zuriick und interpretierten die
Sturmflut als Strafe Gottes. Um die Gottheit zu besdnftigen und weiteres Un-
gliick zu vermeiden, mussten die Ubeltiter hernach bestraft werden. Solche aber-
glaubischen Interpretationen sind kaum zu falsifizieren, da sich — gerade 1im Zu-
sammenhang mit der Bewiltigung einer schwierigen Situation — immer Einzelne
ausmachen lassen, die sich regelwidrig verhalten haben. Wird abergldubisches
Verhalten in einer Gesellschaft wie selbstverstidndlich praktiziert, folgen die
meisten Menschen dieser Verfligbarkeitsheuristik. So finden wir nichts dabei,
dass es im Flugzeug keine Reihe 13 gibt, ein Talisman Gliick bringt und be-
stimmte Rituale beim Verrichten einer Tétigkeit den Erfolg des Unternehmens
giinstig beeinflussen.’” Im Falle des Erfolges wird die Ritualhandlung in dhn-
lichen Situationen emeut vollzogen; sie kann auf andere Felder generalisieren

¥ Vgl. Pascal Boyer/Pierre Liénard, Why ritualized behavior? Precaution systems and action-
parsing in developmental, pathological and cultural rituals, in: Behavioral & Brain Sciences
29 (2006), 595-650; Pierre Liénard/Pascal Boyer, Whence collective rituals? A cultural se-
lection model of ritualized behavior, in: American Anthropolgist, 108 (2006), 814-827;
Pascal Boyer/Pierre Liénard, Ritual Behavior in Obsessive and Normal Individuals. Mode-
rating Anxiety and Reorganizing the Flow of Behavior, in: Current Directions in Psycholo-
gical Science, 17 (2008), 291-294; Pascal Boyer/Brian Bergstrom, Threat-detection in child
development: An evolutionary perspective, in: Neuroscience & Biobehavioral Reviews, 35
(2011), 1034-1041; Quentin D. Atkinson/Harvey Whitehouse, The cultural morphospace of
ritual form: Examining modes of religiosity cross-culturally, in: Evolution & Human Beha-
vior, 32 (2011), 50-62.

Vegl. Stuart Vyse, Believing in Magic: The Psychology of Superstition, Oxford 1997. Siehe
schon Burrhus Skinner, der 1948 einen Aufsatz mit dem Titel «Superstition in the Pigeon»
(Journal of Experimental Psychology, 38 [1948], 168—172) vertffentlichte.

Schon etwa fiinfidhrige Kinder interpretieren die Natur in kausalen Zusammenhangen, wie
Deborah Kelemen (Are Children «Intuitive Theists»? Reasoning About Purpose and Design
in Nature, in: Psychological Science, 15 [2004], 295-301) gezeigt hat. Danach gibt es bei-
spielsweise Fliisse, damit Tiere daraus trinken konnen. Solche Annahmen einer sinnvoll
eingerichteten Welt legen die Frage nach dem Urheber nahe und verweisen auf einen ge-
wissen Hang zum Schépfungsglauben. Siehe auch Konika Banerjee/Paul Bloom, Would
Tarzan believe in God? Conditions for the emergence of religious belief, in: Trends in Co-
gnitive Sciences, 17 (2013), 7f; Cristine H. Legare/E. Margaret Evans/Karl S. Rosengren/
Paul L. Harris, The coexistence of natural and supernatural explanations across cultures and
development, in: Child Development, 83 (2012), 779-793.

Vegl. Eckart R. Straube, Heilsamer Zauber. Psychologie eines neuen Trends, Heidelberg
2005.

30

3



Religiose Phanomene und ihre Geschichte 121

und schliefilich zur Kulthandlung werden. Ein Amulett, in gefahrvollen Situatio-
nen getragen, gilt als Gliicksbringer, dessen magische Kraft sogar auf andere
tibertragen werden kann.

Gelingt es den Akteuren solcher Regelbildungen und Rituale, mit ihren kon-
traintuitiven Botschaften eine grolere Gruppe zu liberzeugen, indem sie ein En-
semble von Vorstellungen — Imaginationen in Form von Geschichten — so ge-
schickt zusammenkomponieren, dass es die Welt als Ganzes zu erkldren vermag,
dann bilden sie eine Art Gilde und tibernehmen eine besondere Rolle im Vollzug
der Rituale. Im Kontext einer entsprechend Hochkultur wird sich aus der Gruppe
der Kundigen eine Elite herausschilen, die das iiberkommene kontraintuitive
Wissen systematisiert und abstrahiert. Diese religiose Elite nutzt thr Wissen, ihre
Stellung und den Glauben der groBBen Gruppe an die iibernatiirlichen Phidnomene,
um iber deren Verhalten eine allerhochste, ndmlich von einem gottlichen Willen
abgeleitete Kontrolle, auszuiiben und sie damit tauglich fiir gemeinsame Grof3-
projekte zu machen, fir zivilisatorische Leistungen.” Insofern halten einige Wis-
senschaftler Religion fiir eine «niitzliche Illusion»™, weil sie die Gliubigen tiber
eine supranatural konstruierte Aufsicht diszipliniert und auf diese Weise wichti-
ge Bausteine fiir ein gedeihliches Sozialleben liefert.””

Wie unser Hirn zahlreiche Wahrnehmungen zu religiosen Konzepten biindelt

Menschen wollen wohl nicht alle Phinomene, aber oftmals thnen mysteridse, sie
beunruhigende Ereignisse und Prozesse verstehen; sie wollen sie erkldren und ihr
Eintreffen moglichst vorhersagen konnen. Aber dieses Bediirfnis wird nicht da-
durch eingeldst, dass Menschen religiose Konzepte kreieren, um sich die Ur-

¥ Eine religids motivierte, kulturelle Leistung ist beispiclsweise das steinzeitliche Berg-

heiligtum Gaébekli Tepe siidostlich der Stadt Sanliurfa. Vgl. dazu Klaus Schmidt, Sie bauten
die ersten Tempel. Das rétsclhafte Heiligtum der Steinzeitjdger. Die archdologische Ent-
deckung am Gébekli Tepe, Miinchen *2007; ders., Gobekli Tepe. Eine Beschreibung der
wichtigsten Befunde erstellt nach den Arbeiten der Grabungsteams der Jahre 1995-2007,
in: Erste Tempel - Frithe Siedlungen. 12000 Jahre Kunst und Kultur. Ausgrabungen und
Forschungen zwischen Donau und Euphrat, fiir ArchaeNova e.V. Heidelberg, hg. von Klaus
Schmidt, Oldenburg 2009. Ein weiteres Beispiel fiir religiose Vergemeinschaftung und
Schaftfenskraft ist Stonehenge, ein in der Jungsteinzeit begriindetes Bauwerk, 13 Kilometer
nordlich von Salisbury gelegen. Vgl. Bernhard Maier, Stonehenge. Archiologie, Geschich-
te, Mythos, Miinchen 2005; Julian Richards, Stonehenge. English Heritage, London 2005.
Vgl. Jesse Bering, The God Instinct: The Psychology of Souls, Destiny and the Meaning of
Life, London 2011; siche auch ders., The Belief Instinct: The Psychology of Souls, Destiny,
and the Meaning of Life, New York 2010; Pascal Boyer, The Fracture of an Illusion. Scien-
ce and the Dissolution of Religion (Frankfurt Templeton Lectures 2008), Gottingen 2010.
Vgl. llkka Pyysidinen, Religion, Economy, and Cooperation, Berlin 2010; Jeffrey P. Schloss/
Michael J. Murray, Evolutionary accounts of belief in supernatural punishment: a critical Re-
view, in: Religion, Brain & Behavior, 1 (2011), 46-99; Azim F. Sharift, Big Gods were made
for big groups: Commentary on Schloss & Murray, in: Religion, Brain & Behavior, 1 (2011),
89-93; Scott Atran, Psychological origins and cultural evolution of religion, in: Ron Sun
(Hg.). Grounding Social Sciences in Cognitive Sciences, Cambridge (MA) 2012, 209-238.



122 Gerhard Besier

sache aller ritselhaften Begebenheiten supranatural zu erkldren. In diesem Fall
hitten die Erkldrungsansitze nur einen geringen Grad an Plausibilitdt, da ihre
Funktionalitdt nur allzu durchsichtig wire. Vielmehr miissen wir davon ausge-
hen, dass religiose Vorstellungen unabhiéngig von bestimmten Erkldrungsbediirt-
nissen entstehen und in einer Art Verdichtung unseres unaufhorlich schlussfol-
gernden Gehirns zu einem «Aha-Erlebnis» fiithren, ohne dass uns der Vorgang,
wie das Inferenz-System zustande gekommen ist, bewusst ist. Der Anthropologe
Pascal Boyer hat gegen monokausale Rekonstruktionen zu Recht eingewandt, es
gehore zu den intellektuellen Fehlschliissen ex post, ein Phinomen auf eine Ur-
sache zurlickzufithren — z. B. religiose Konzepte auf das Todesbewusstsein. Er
gibt zu bedenken, dass religiose Konzepte in threm Ursprung wohl auf zahl-
reiche und disparate Erklarungsmuster — komplexe Inferenz-Systeme unseres
Gehims mit allen seinen affektiven und kognitiven Komponenten — zuriickge-
hen, die schlieBlich vernetzt werden und dem Gldubigen erst in einem spiteren,
ganzheitlichen Stadium als «wahr» erscheinen. Erst wenn diese Stufe erreicht ist,
kann man davon reden, dass religiose Konzepte bestimmte Funktionen erfiillen,
nicht zu Beginn des Prozesses.

Menschen sind wegen ihrer Fihigkeit zu komplexen Schlussfolgerungen in
der Lage, autbauend auf nur fragmentarischen Informationen, umfangreiche
Konzepte zu entwickeln. Solche Schlussfolgerungen tragen jedoch keine zu-
fallige Struktur, sondern sie orientieren sich an mentalen Dispositionen, an weni-
gen Mustern, wonach das fragmentarische Material gefiltert, geordnet und in
spezifischer Weise zu einer Reihe von Konzepten verarbeitet wird. Wie auch im-
mer unsere Wahrnehmungen beschaffen sein mogen — unser Gehirn organisiert
die Erinnerungen an diese wie die daraus gezogenen Schlussfolgerungen in ganz
dhnlicher Weise. Dies ist ein wichtiger Grund, warum Menschen, trotz ganz
unterschiedlicher Erfahrungen, zu dhnlichen Schlussfolgerungen kommen kon-
nen. In einer Art «mentaler Epidemie»’® entwickeln sie auf der Grundlage vari-
abler Informationen &dhnliche Formen religiéser Konzepte und Normen. Es gibt
also so etwas wie mentale Grundmuster oder Schablonen fiir religiose Konzepte,
die viele Menschen veranlassen, auf der Grundlage einiger Informationen ent-
sprechende Konzepte zu bilden. Ein weiterer Grund flir die Bildung &hnlicher
Konzepte liegt darin, dass Religion ein kulturelles Phdanomen ist — ein Verhalten
also, das die Menschen untereinander kommunizieren. Menschen bevorzugen
solche Glaubensvorstellungen, die moglichst viele relevante Merkmale unseres
mentalen Systems miteinander kombinieren — also emotionale, kognitive, soziale
und direkte Verhaltensaspekte. AuBBerdem haben Menschen Intuitionen im Blick
auf religiose [deen, «mentale Rezepte» gewissermallen, wonach Bekanntes, uns
Vertrautes mit etwas Uberraschendem, uns Fremdem verbunden wird.

** Pascal Boyer, Religion Explained. The Evolutionary Origins of Religious Thought, New

York 2001, 47.



Religidse Phinomene und ihre Geschichte 123

Im Blick auf Boyers evolutionsbiologisch abgeleiteten «mentalen Rezepte»
konnte man, etwa durch einen Griff in Michel Foucaults «Werkzeugkiste»®',
auch einen Briickenschlag zur Diskursanalyse vornehmen und sagen, es handele
sich um einen recht basalen sozio-kulturellen Code, «ein positives Unbewusstes
des Wissens»™, das eine gegebene Kultur gemeinschaftlich besitzt und jenen
Subjekten das gemeinsame Denken, Sprechen und Handeln erlaubt, die mit die-
sem sozial eingebetteten Diskurs vertraut sind.”” Solche Wissensordnungen um-
tassen alle Bereiche menschlicher Aktivitdt; ihre Hervorbringung soziokultu-
reller Wirklichkeit mit einem entsprechenden Bedeutungsgehalt beschriankt sich
nicht auf die Sprache.*’ Religiose Ideen kénnte man in diesem Sinne als Sche-
mata der Verallgemeinerung,' als «institutionalisierte bzw. institutionalisierbare
Redeweisen» verstehen, «deren Regeln und Funktionenmechanismen gleichsam
«positivs> zu ermitteln sind».** Wie entscheidend dabei die institutionellen, sozia-
len und (macht)politischen Rahmenbedingungen sind, zeigt Foucault exempla-
risch an der Funktion der kirchlichen Beichtpraxis im Diskurs iiber Sexualitit.*
Einmal geduBert, werden Diskurse zu einem Gegenstand von Geschichte.*

Ein Alltagsgeschehen, das jedermann erlebt, taugt schlecht fiir ein religitses
Konzept. Es muss schon etwas AuBergewohnliches sein, das potentiell vielen
Menschen widerfahren konnte, aber im konkreten Fall bezeugt sein sollte. Um in
unserer religiosen Kultur zu bleiben: Von der Auferstehung eines Toten redeten
damals viele Menschen; solche Wunder lagen férmlich in der Luft. Jesus voll-
brachte das Heilungswunder an einem schon Verwesenden. Fiir seine eigene
Auferstehung gab es eine Reihe von Zeugen, die eine direkte Begegnung mit ihm
hatten oder meinten, eine solche mit ihm gehabt zu haben.

7 Vgl. Michel Foucault, Schriften in vier Bénden. Dits et Ecrits, Bd. 2: 1970-1975, hg. von
Daniel Defert/Frangois Ewald, Frankfurt a. M. 2002, 887f.

Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissen-
schaften, Frankfurt a. M. M1997, 11. Allerdings hilt Foucault Konzepte, die mit Mentalitét,
Traditionen und Entwicklungen arbeiten, nicht fiir hilfreich. Vgl. ders., Archéologie des
Wissens, Frankfurt a. M. *1997, 33-41.

Wer sich mit seinen Uberlegungen nicht «im Wahren» des (religisen) Diskurses seiner
Zeit befindet, gehorcht dessen machtbasierten und -produzierten Regeln nicht und wird da-
rum nicht gehort. Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a. M. 1991,
25,

Vgl. Gilles Deleuze, Was ist ein Dispositiv?, in Frangois Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.),
Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt a. M. 1991, 153-162.

Vgl. Foucault., Archidologie des Wissens (wie Anm. 38); ders., Schriften in vier Bénden.
Dits et Ecrits, Bd. 1: 1954-1969, hg. von Daniel Defert/Frangois Ewald, Frankfurt a. M.
2001, 869.

So Peter Schottler, Wer hat Angst vor dem «linguistic turn»?, in: Geschichte und Gesell-
schaft, 23 (1997), 134-151, hier 139.

Vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1, Frankfurt a. M.
1992, bes. 28-31.

Vgl. Michel Foucault, Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gesprach mit Ducio Trombadori,
Frankfurt a. M. 1997, bes. 87.

38

39

40

41

43

44



124 Gerhard Besier

Religiose Konzepte kénnen erkldrt werden als eine Kombination aus einem
begrenzten Technik-Reservoir und einer limitierten Anzahl von Materialien. Wir
alle wissen, dass Menschen, also auch wir selbst, sterben miissen, und dennoch
erwarten wir, dass mindestens jene, die wir lieben und auch wir selbst, moglichst
lange leben und am besten gar nicht sterben.”” Natiirlich verletzen solche Vor-
stellungen unsere mentale Repridsentation von Tod, aber gleichzeitig bewahren
sie eine andere Vorstellung, die uns bestens vertraut 1st — ndmlich die vom Le-
ben. In dieser Kombination sind wir versucht, eine ontologische Kategorie im In-
teresse einer anderen zu verletzen. Moglich wird dies durch einen Menschen, der
zwar einerseits so ist wie wir, andererseits aber auch nicht. Er kann das Beson-
dere, von uns dringend Gewiinschte vollbringen, und dafiir, dass er das auch tat-
sdchlich getan hat, gibt es glaubwiirdige Zeugen, die uns diese Geschichte mit al-
len ihren Pointen erzidhlen. Das wundertédtige Wesen erfiillt die uns vertraute Ka-
tegorie «Person», besitzt aber spezielle kognitive Krifte, die wir fiir gewohnlich
nicht mit dieser Kategorie verbinden. Ahnlich ist es mit der Jungfrauengeburt.
Diese Vorstellung enthilt die uns vertrauten Kategorien «Frau» und «Geburt»;
neu hinzu tritt aber ein spezielles biologisches Merkmal, das wir ansonsten nicht
mit den uns geldufigen Kategorien verbinden — ja mehr noch: das gegen diese
steht. Religiose Konzepte widersprechen also in bestimmten Bereichen den
ontologischen Kategorien, die uns wohl bekannt sind. Was uns zunichst fremd
und Uberraschend anmutet, kann uns aber bald vertraut vorkommen, obwohl es
nach wie vor gegen unsere ontologische Erfahrung, gegen unsere Intuition ver-
stoBt. So liberrascht es Juden, Christen wie Moslems nicht, wenn man 1hnen er-
zdhlt, dass es ein allwissendes, allmédchtiges Wesen gibt, das sie auf thren Wegen
begleitet, sie beobachtet und beschiitzt, sie aber auch bestraft und belohnt. Wir
konnen zu diesem omnipriasenten Wesen sprechen, es aber nicht sehen. Es gibt
allerdings vermittelnde Instanzen, die uns nédher sind — in der christlichen Kultur
Jesus, die Gottesmutter oder auch Heilige. Aber diese sind ebenfalls seit langem
nicht mehr unter uns. Darum ist es uns vertraut, vor Christus-, Marien- und
Heiligenfiguren zu beten™ — also leblosen Gegenstinden, denen wir auf diese

43

Vgl. John Gray, Wir werden sein wie Gott. Die Wissenschaft und die bizarre Suche nach
Unsterblichkeit, Stuttgart 2012, Darin beschreibt der Verfasser, welche Wege Menschen ge-
gangen sind, um den Tod auf «wissenschaftliche» Weise zu tiberwinden und die technolo-
gisch herbeigefiihrte Unsterblichkeit zu erfinden.

Vel z. B. die Ausstellung Seelenkind. Verehrt — Verwohnt — Verklart. Das Jesuskind in
Bayerns Frauenkldstern, hg. vom Didzesanmuseum Freising. Ausstellungskatalog, Miin-
chen 2012. Hier wird gezeigt, wie Klosterschwestern Jesus-Figuren zu thren Bezugsperso-
nen machten, sie bemutterten und vergétterten. Siehe auch Uffe Schjoedt/Hans Stedkilde-
Jorgensen/Armin W. Geertz/Andreas Roepstorff, Rewarding prayers, in: Neuroscience Let-
ters, 443 (2008). 165-168: dies., Highly religious participants recruit areas of social cogni-
tion in personal prayer, in: Social Cognitive & Affective Neuroscience, 4 (2009), 199-207;
dies/Torben E. Lund, The power of charisma — perceived chrisma inhibits the frontal execu-
tive network of believers in intercessory prayer, in: Social Cognitive & Affective Neuro-
science, 6 (2011), 119-127.

46



(89
N

Religiose Phinomene und ihre Geschichte |

Weise Leben einhauchen.”” Manchmal sprechen die héheren Wesen auch zu uns
— etwa im Traum oder in einem Trancezustand. Obwohl solche Erlebnisse nicht
unserem Erfahrungswissen entsprechen, meinen wir deutlich gehort zu haben,
was von uns erwartet wird.

Entscheidend bleibt, dass unser stdndig die ankommenden Reize kategorial
verarbeitender Geist aufgrund von Erlebnissen zu bestimmten Wahmehmungen
gelangt. Als ein Ergebnis dieser Wahrnehmungen formt unser Geist dann Glau-
benssysteme liber das, was geschehen ist. Dabei zeigt er keine Miihe, begrenzte
Verletzungen der bekannten ontologischen Kategorien und der sich aus diesen
ergebenden Schlussfolgerungen in einer Art kultureller Transmission zu tber-
winden. Maria entspricht vollstindig dem Muster Frau — mit einer einzigen
biologischen Abweichung: Sie konnte ein Kind gebdren, ohne dass zuvor ein
Zeugungsakt stattgefunden hatte.*® Unser Geist ist die ganze Zeit damit be-
schiftigt, aus fragmentarischen Informationen eine in sich plausible Geschichte
zu rekonstruieren, die unseren intuitiven Erwartungen entspricht. Aus Marias
biologischer Besonderheit ergibt sich, dass ihr Kind in bestimmter Hinsicht
ebenfalls etwas Auflergewdhnliches sein muss, allerdings nicht in seinen sonsti-
gen Eigenschaften, die mit unserer Kategorie «Person» ganz iibereinstimmen. Im
Ubrigen zeigt Maria Verhaltensweisen — etwa in ihrem Leid um den Gekreuzig-
ten —, die liber viele Jahrhunderte, und zwar kulturiibergreifend, menschliches
Mitgetiihl und Miterleben, aber auch Bewunderung und glidubige Identifikation
ermoglichten.”” Sie bietet eine Projektionsfliche fiir nahezu alles Menschliche,
das im Zusammenhang mit einer Frau nur gedacht und gefiihlt werden kann.”

Erfolgversprechende religiose Konzepte beruhen auf ganz wenigen ontologi-
schen Kategorien und einem sehr begrenzten Katalog supranaturaler Muster. So
kann etwa die Kategorie «Person» mit folgenden nichtintuitiven Mustern repré-
sentiert werden: Sie besitzt besondere physische Eigenschaften (in Bezug auf
Gotter), sowie besondere biologische (Gotter sterben nicht) und psychische (Got-
ter horen, sehen und wissen alles). Tieren und Gegenstdnden (z. B. blutende Sta-
tuen) kann man dhnliche Muster attribuieren. Empirischen Untersuchungen
zufolge behielten die Versuchspersonen jene Geschichten besonders gut, die
Verletzungen der ontologischen Kategorie enthielten, weil diese — vor dem Hin-
tergrund ihrer Erwartungen — Uberraschungseffekte aufwiesen.”' In diesem Sin-

*" Die profane Nachfolge klassischer Heiligenfiguren haben anthropomorphe Maschinen an-

getreten. Vgl. zu letzteren Jan Plamper, Geschichte und Gefiihl. Grundlagen der Emotions-
geschichte, Miinchen 2012, 37f.

Vel. Lukas 1,31-35. Joseph Ratzinger schreibt in seinem dritten Jesusbuch: «So bleibt das
Ritsel — oder sagen wir besser: das Geheimnis — dieses Satzes bestehen.» J. Ratzinger/Be-
nedict XVI., Jesus von Nazareth, Bd. 3, Freiburg i. Br. 2012, 40.

Vgl. Miri Rubin, Emotion and Devotion. The Meaning of Mary in Medieval Religious
Cultures, Budapest/New York 2009, bes. 37, 98f.

Vgl. Johannes Stohr (Hg.), Papst Johannes Paul 1I. Marianische Texte (1985-1987), Bam-
berg 1987.

Vel. Boyer, Religion Explained (wie Anm. 36), 80f.

48

49

50



126 Gerhard Besier

ne ist folgendes Beispiel flir ein religitses Repertoire bestens geeignet: Wir beten
zu dieser Frau, weil sie die Einzige ist, die je ein so besonderes Kind gebar — und
das, ohne zuvor sexuellen Kontakt gehabt zu haben. Die Kombination nur einer
Verletzung der ontologischen Kategorie und mithin unserer Erwartungen scheint
das kognitive Optimum zu sein.”® Sobald mehrere Verletzungen der ontologi-
schen Kategorie riskiert werden, wichst die kognitive Irritation und fiithrt zu
einer Uberdehnung des Uberraschungseffekts. Uberdies unterscheidet sich das
mentale Konzept — etwa das tiber Gott — von dem, was die Leute sagen, wenn sie
gefragt werden. So fand Justin Barret heraus, dass die Befragten «theologisch
korrekt», aber kognitiv entgegen ihrer Erwartung erkldrten, Gott konne mehrere
Dinge zugleich tun. Wenn sie aber zwei Episoden nacherzéhlten, in denen Gott
geholfen hatte, dann arrangierten sie ihre Erzdhlung so, dass Gott zuerst das eine
und dann das andere getan habe.”

«Meme», begrenzte kulturelle Entwicklungen, kostspielige Signale
und spektakuldire Opfer

In seinem Buch Das egoistische Gen schlug Richard Dawkins vor, neben der ge-
netischen auch die kulturelle Evolution als Replikationsphdnomen zu berlick-
sichtigen. Als Namen flir die kulturelle Vererbung wihlte er das Wort «Memy,
eine Verkiirzung des griechischen «Mimen», um eine Analogie zu dem Begriff
«Geny zu erhalten.” «So wie Gene sich im Genpool vermehren, indem sie sich
mit Hilfe von Spermien oder Eiern von Kérper zu Kérper fortbewegen, so ver-
breiten sich Meme im Mempool, indem sie von Gehirn zu Gehirn {iberspringen
mit Hilfe eines Prozesses, den man in einem allgemeinen Sinn als Imitation be-
zeichnen kann.»>® Unter den Beispielen, die Dawkins anfiihrt, befindet sich auch
«die ldee «Gott»™, wie er sagt. Als Grund dafiir, warum die Vorstellung von
einem Gott von Generation zu Generation repliziert wurde, nennt er die «grofe
psychologische Anziehungskraft», die in diesem Gedanken stecke. Sie bestehe
darin, dass das «Gott-Mem» «eine auf den ersten Blick einleuchtende Antwort
auf unergriindliche und beunruhigende Fragen tiber das Dasein» gebe. Gegen
Dawkins* Memtheorie sind gewichtige Einwénde erhoben worden;”’ dass es Pro-

Vgl. dagegen Andrew Shtulman, Variation in the anthropomorphization of supernatural
beings and its implications for cognitive theories of religion, in: Journal of Experimental
Psychology, 34 (2008), 1123-1138.

Vegl. Justin L. Barret, Exploring the Natural Foundations of Religion, in: Trends in Cogni-
tive Science, 4 (2000), 29-34. Siehe auch ders., Born Believers. The Science of Children’s
_ Religious Belief, New York 2012 sowie Boyer, Religion Explained (wie Anm. 36), 89.

* Vgl. Richard Dawkins, Das egoistische Gen (1976), Berlin/Heidelberg/New York 1978,
226f.

Dawkins, Das egoistische Gen (wie Anm. 54), 227,

Dawkins, Das egoistische Gen (wie Anm. 54), 227.

Vgl. z. B. Boyer, Religion Explained (wie Anm. 36), 37, 39f.

33

56
57



Religidse Phdnomene und ihre Geschichte 127

bleme gibt, hat er selbst eingeriumt, wenngleich er sie fiir iibertrieben hilt.™ Re-
ligiose ldeen, so argumentierte er 2006, gehorten zu einem Memplex, einer
Gruppe von Memen, «die allein nicht unbedingt eine gute Uberlebensfihigkeit
besitzen, in Gegenwart der anderen Meme ihres Memplexes jedoch erhalten
bleiben [...], weil sie sich mit anderen Memen vertragen, die im Mempool bereits
in groBer Zahl vorhanden sind [...].»" Als Beispiele fiihrt er die Gedanken von
einem Weiterleben nach dem Tod, die Belohnung des Mirtyrers im Jenseits
sowie umgekehrt die Bestrafung von Abtriinnigen im Diesseits wie im Jenseits
an; weiterhin: den Glauben an Gott — entgegen aller rationalen Argumente — als
eine Tugend zu verstehen, Glaubigen einen hohen Respekt zu zollen, Unver-
stindliches nicht ergriinden, sondern als Geheimnis bewahren zu wollen und kul-
turelle Leistungen auf einen religiosen Ursprung zuriickzufiihren. Urspriinglich
iiberlebten solche Gedanken, weil sie auf die Psyche der Menschen einen eigen-
artigen Reiz ausiibten, in spiteren Phasen wurden sie zu einer Religion organi-
siert und dabei stindig weiterentwickelt. «Das Mem breitet sich wie ein Virus
exponentiell aus»®, meint Dawkins, und erkldrt damit auch die rasche Verbrei-
tung religioser Gedanken auf dem Wege der Nachahmung.

Humanisten wie Christen konnten sich iiber die hier skizzierte Plastizitét
unseres Gehirns freuen — verhei3t diese doch, dass ganz allméhlich die 1deale der
westlichen Kultur unsere natiirlichen Anlagen {iberformen und am Ende der Ent-
wicklung ein durch und durch kultiviertes Lebewesen steht — sozusagen die Ver-
leiblichung des Kulturchristentums. Doch die Nobilitierung des Menschen als
unvergleichliches Geschopf sto3t immer wieder an seine natiirlichen Grenzen —
nicht nur im Blick darauf, dass die Grollen Menschenaffen ebenfalls denken
konnen, sich ihrer selbst bewusst sind, Ansitze einer «Theory of Mind» zeigen,
Werkzeuge herstellen und benutzen konnen, symbolisch miteinander kommuni-
zieren und sich normativ-moralisch verhalten.®’ Entscheidender noch ist die Fal-
sifizierung der These, dass der Mensch wihrend seiner Sozialisation — im Zuge
sozial vermittelter Lernprozesse — «(fast) unbegrenzt formbar und anpassungsfi-
hig erscheint», so dass schlieBlich die Kultur den Instinkt ersetze und sich «des-
halb weitestgehend von biologischen Grenzen und Zwingen» emanzipiere.®’
Auch das Lernen ist «ein biologisch detailliert geregelter und hiufig eng gebahn-

38

Vgl. Richard Dawkins, Der Gotteswahn (2006), Berlin “2009, 268ff.

Dawkins, Gotteswahn (wie Anm. 58), 278f.

Vel. Richard Dawkins, Geschichten vom Ursprung des Lebens. Eine Zeitreise auf Darwins
Spuren (2004), Berlin 2008, 390. Siche auch Daniel C. Dennet, Den Bann brechen. Reli-
gion als natiirliches Phiinomen, Frankfurt a. M./Leipzig 2008, 109ff.

Vel. Eckart Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur. Evolutiondre Perspektiven der
Soziobiologie, in: Silke Meyer/Armin Owzar (Hg.), Disziplinen der Anthropologie, Miins-
ter/New York/Miinchen/Berlin 2011, 37-55, hier 38f; Besier, Weder Gut noch Bose (wie
Anm. 13), 340ff; Darby Proctor/Rebecca A. Williamson/Frans B. M. de Waal/Sarah F.
Brosnan, Chimpanzees Play the Ultimatum Game, in PNAS, January 14, 2013 «doi:
10.1073/pnas.1220806110> (28.1.2013).

Zitate: Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur (wie Anm. 61), 40f.

59
60

61



128 Gerhard Besier

ter Vorgang. [...]. Man lernt nur das, wozu man in langen Selektionsprozessen
eingerichtet ist. [...] Es sind immer wieder der alte Adam und die alte Eva, die
uns begegnen, wihrend der im Denken, Fiihlen und Verhalten verbesserte
Mensch trotz aller religios oder weltlich motivierter Anstrengung in dieser Rich-
tung einfach nicht aufscheinen will.»®

Dabei kommt es in ruhigen, kollektiv abgesicherten Lebensphasen immer
wieder zu erheblichen Selbsttduschungen bis eine auBergewdhnliche Grenzsitua-
tion — Ausnahmezustinde wie Kriege, Hungersnite oder Unfille — uns schmerz-
lich daran erinnern, woher wir stammen. Denn in diesen Notlagen reagieren wir
gemdl unserem biologischen Programm — wir tduschen, téten und verspeisen
auch Artgenossen.” Aber auch abgesehen von solchen Extremvarianten sind es
unsere neurobiologischen Grundlagen, die uns kulturelle Reprisentationen in
charakteristischer Weise ermoglichen, aber eben auch begrenzen. «Die mensch-
liche Natur manifestiert sich in Kultur, also in den vielfdltigsten Losungen flir
adaptive Probleme, aber umgekehrt schaftt Kultur keinesfalls eine neuartige Na-
tur des Menschen, indem sie etwa auf die genetische Ausstattung des Menschen
nachhaltig Einfluss nihme.»®

Viele kulturelle Errungenschaften lassen sich nicht unmittelbar auf Nutzlich-
keits-, sondern auf Signalevolution zurilickfithren. «Die menschliche Kulturge-
schichte ist nicht zuletzt eine grandiose Geschichte der Ubertreibung durch teure
Signale.»® Das betrifft nicht zuletzt kirchliche Prachtentfaltung — man denke nur
an den Dombau oder die Kleiderordnung des hohen Klerus. Der verschwende-
rische Gebrauch von Ressourcen dokumentiert Macht und Prestige und lésst die
Institution bis heute auf dem sozialen Markt interessant erscheinen. Im Unter-
schied zu profanen kulturellen Signalen — etwa dem Palastbau —, die nur irdische
Herrschaft dokumentieren, verkniipft die Religion solche Signale der Macht mit
dem Ubemnatiirlichen und erscheint darum als besonders méchtig.”” Uberdies bin-
det die scheinbar verschwendete Zeit und Energie im Zusammenhang mit der
Herstellung solcher Signale die Gldaubigen nur umso enger an ihre Religion.
Indem sie, meist offentlich, eine Fiille miihevoller, schmerzlicher Prozeduren —
Initiationsriten, Gebetsrituale, Fastengebote, Selbstkasteiungen — auf sich neh-
men, demonstrieren sie sich selbst und anderen, wie wichtig ihnen ihr Glaubens-
gebdude i1st. Mit ihren Investitionen vertiefen sie ihre eigene Glaubigkeit und
wecken Uberdies bei AuBenstehenden grofle Neugier. Denn wer sich so seltsam
verhilt, dabei aber grole Selbstgewissheit zeigt, muss sich davon einen erheb-

 Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur (wie Anm. 61), 42f.

(“: Vegl. Besier, Weder Gut noch Bose (wie Anm. 13), 365-367.

6 Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur (wie Anm. 61), 47.

5 Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur (wie Anm. 61), 53. Siehe auch Joseph Bul-
bulia/Richard Sosis, Signaling Theory and the Evolution of Religious Cooperation, in: Re-
ligion, 41 (2012), 363-388.

Vgl. Ara Norenzayan/Will M. Gervais, The Cultural Evolution of Religion, in: Edward
Slingerland/Mark Collard (Hg.) Creating Consilience: Integrating Science and the Huma-
nities, Oxford 2012, 243-265.

67



Religiése Phdnomene und ihre Geschichte 129

lichen Gewinn versprechen, der auch fiir einen selbst erstrebenswert sein konnte.
Je kostspieliger eine Religion ist, desto attraktiver erscheint sie den Gldubigen
wie den potentiellen Konvertiten.*®

. 60 o .
«Neurotheologische»” und andere Effekte der experimentellen

Religionspsychologie

Zahlreiche Forscher haben nach neuronalen Entsprechungen religioser Erfahrun-
gen gesucht und meinen, bei individuellen Gehirnen bestimmte Dispositionen fiir
die Wahrnehmung {ibernatiirlicher Phianomene entdeckt zu haben — Menschen,
die eine groBere Neigung als andere zeigen, aulergewéhnliche Erlebnisse als
transzendente zu deuten, ohne dass klinische Auffalligkeiten zu registrieren wi-
ren.”” Verinderte Bewusstseinszustinde, wihrend derer es zu religiésen, spiri-
tuellen und mystischen Erlebnissen kommt — meditative Trancezustinde oder
Halluzinationen —, konnen mithilfe bestimmter musikalischer bzw. sprachlicher
Einwirkungen, korperlicher Bewegungen oder der Einnahme von psychoaktiven
Drogen gezielt herbeigefiihrt werden. Im Kontext der Interventionen erleben die
Nutzer ein Abweichen ihrer Gehirnfunktionen von der alltiglichen Wirklichkeit,
das sie als religiose Erfahrung deuten. In einigen Religionen gehoren Trance-
tinze und -gesdnge und die Einnahme psychoaktiver Substanzen zum integralen
Bestandteil der praktischen Religionsausiibung.”

Obwohl in der europdisch-amerikanischen Christentums-Kultur das Anstre-
ben verdnderter Bewusstseinszustdnde durch die Einnahme von Drogen als mo-
ralische und gesundheitliche Bedrohung verpont ist und deren Gebrauch fast
tiberall unter Strafe gestellt wird, gehort — im Widerspruch zu diesem «pharma-
kologischen Calvinismus»’> — die Einnahme von Psychopharmaka in der west-

Vgl. dazu Richard Sosis/Ulrich Schnabel, The Adjusted Belief: What Makes a Religion
Successful?, in: Til Galrev (Hg.), The Pope in the Crossfire: Extrapolate back to Pius or the
Council?, Berlin 2009, 165-167; Richard Sosis/Joseph Bulbulia, The Behavioral Ecology
of Religion: The Benefits and Costs of one Evolutionary Approach, in: Religion, 41(2011),
341-362; Wesley J. Wildman/Richard Sosis, Stability of Groups with Costly Beliefs and
Practices, in: Journal of Artificial Societies and Social Simulation 14 (2011), 6
<http://jasss.soc.surrey.ac.uk/14/3/6.html (25.1.2013).

Vgl. Michael Blume, Neurotheologie. Hirnforscher erkunden den Glauben, Marburg 2009.
In Aldous Huxleys utopischem Buch «Island» (New York 1962, 94; 144) etablierten die
Bewohner der Insel eine wissenschaftliche Disziplin mit dem Namen «Neurotheologie», um
die Bezichungen zwischen Physiologie und Spiritualitdt zu erforschen.

Vel Riidiger Vaas/Michael Blume, Gott, Gene und Gehirn. Warum Glaube niitzt. Die Evo-
lution der Religiositét, Stuttgart 2009, bes. 180ff.

Vgl. zu den rechtlichen Auseinandersetzungen in den USA Gerhard Besier, «The First of
Our Liberties... A Lustre to Our Country.» Religionsfreiheit in Amerika und Europa — ein
Vergleich, in: Philipp Gassert/Detlef Junker/Wilfried Mausbach/Martin Thunert (Hg.), Was
Amerika ausmacht. Multidisziplindre Perspektiven, Stuttgart 2009, 141-160, hier 149; 153f.
So Gerald Klerman, Psychotropic vs. Pharmacological Calvinism, in: Hastings Center Re-
port, 3 (1972), 1-3.

69

71



130 Gerhard Besier

lichen Welt zum alltiglichen Leben.”” Nach jahrzehntelanger Tabuisierung un-
tersucht auch die Palliativmedizin die Wirkung von psychedelischen Drogen auf
unheilbar kranke Patienten, um thre Depressionen zu mildern und ihnen das Ge-
fiihl tiefer Einsamkeit zu nehmen.”

Im religiosen Kontext finden wir ebenfalls noch Reste psychoaktiver (Dro-
gen-)Techniken — etwa den Einsatz des Duftstoffs Weihrauch, die spezielle Ge-
staltung von Riumen und die Inszenierung von Gesang und Licht.” Jeder im ro-
mischen Katholizismus religids Sozialisierte diirfte das emotionale Arousal ken-
nen, das ihn angesichts des olfaktorischen Reizes erfasst, wenn er den Weih-
rauchgeruch in sich aufnimmt — eine der Angst nicht unidhnliche Mischung aus
«religioser Ehrfurcht» und «heiliger Scheu»’®, das einen erfasst, sobald man den
sakralen Kirchenraum betritt. Religionen nutzen die komplexen Reaktionen un-
seres Gehirns auf sensorische Reize — Sehen, Tasten, Riechen und Schmecken.
Schauer der Erregung durchfahren einen Glaubigen, wenn er die Oblate sieht, sie
anfasst und auf der Zunge spiirt, oder beim Rot des Abendmahlweins, seinem
Geruch und Geschmack; wohlige Wiarme durchflutet ihn, wenn der Geistliche
ihm die Hand auflegt’’ — von der sozialen Bindefunktion gemeinsamer Mahlzei-
ten be1 Gemeindeveranstaltungen ganz zu schweigen. Auch die visuelle und
haptische Materialisierung von Religion in Gestalt von Dingen wie Reliquien
gehort in diesen Zusammenhang — ein Bediirfnis nach gegenstidndlicher Verge-
wisserung, dem auch der Protestantismus nicht entgehen konnte. Trotz Sola
Scriptura entwickelte sich Martin Luther zu einer Art Kultfigur,” konnten Dinge
und Orte nicht nur zu Tragern historischer Erinnerungen werden, sondern auch
zu handfesten Zeichen spiritueller Erbauung, wie etwa die Sammlung der
Franckeschen Kunst- und Wunderkammer in Halle veranschaulicht.”

73 Vgl. Nicolas Langlitz, Political Neurotheology: Emergence and Revival of a Psychedelic

Alternative to Cosmetic Psychopharmacology, in: Francisco Ortega/Fernando Vidal (Hg.),
Neurocultures. Glimpses into an Expanding Universe, Frankfurt a. M./Berlin 2011, 141~
165.

Vgl. Charles S. Grob/Alicia L. Danforth/Gurpreet S. Chopra/Marycie Hagerty/Charles R. Mc-
Kay/Adam L. Halberstadt/G. R. Greer, Pilot Study of Psilocybin Treatment for Anxiety in
Patients with Advanced-Stage Cancer, in: Archives of General Psychiatry, 68 (2011), 71--78.
So Vaas/Blume, Gott, Gene und Gehirn (wie Anm. 70), 183.

Vgl. Andrew Newberngugene d’Aquili/Vince Rause, Der gedachte Gott. Wie Glaube im
Gehirn entsteht, Miinchen "2008, 125f.

Vgl. Marion Albrecht’!Amanda Hahn/Carmen Lefevre/David Perrett,Ross D. Whitehead,
Hot or Not? Thermal Reactions to Social Contact, in: Biological Letters, 30" May 2012
«doi:10.1098/rsbl.2012.0338> (28.1.2013).

Vgl. Gerhard Besier, Human Images, Myth creation and projections. From Luther myth to
the Luther campaign, in: KZG/CCH 2/2013 (im Druck). Im 20. Jahrhundert erhielt auch der
reformierte Theologe Karl Barth in Kreisen der so genannten Bekennenden Kirche eine Art
Kultstatus.

Vgl. Stefan Laube, Von der Reliquie zum Ding. Heiliger Ort — Wunderkammer — Museum,
Berlin 2011, bes. 460.

74

76

744

78

79



Religiése Phdnomene und thre Geschichte 131

Erlebnisse, die als spirituell interpretiert werden, treten allerdings nicht nur
unter der Wirkung externer Substanzen und Gegenstinde auf.*’ Verinderte Be-
wusstseinszustinde, etwa (ibersinnliche Visionen, kéonnen auch durch neuronal
erzeugte Halluzinationen, wie Outnof-Body-Erfahrungen,x] entstehen. Etwa ein
Drittel aller Kinder und einer von hundert Erwachsenen sehen Bilder, die das
Gehirn aus sich selbst heraus konstruiert, den sog. Pavor Nocturnus, den Nacht-
schreck — ein Traum, der mit dem Aufwachen nicht abbricht, sondern als Trug-
wahrheit eine vermeintliche Realitit annimmt.™> Dabei handelt es sich um «Ge-
sichter», unsichtbare Besucher im Sonnenlicht, ritselhafte Stimmen, die Illusion,
dass etwa die verstorbene Mutter anwesend sei und mit einem spricht. Unsinnige
Gerdusche werden als Stimmen gehort und das vermeintlich Gesagte wird auch
verstanden.® Besonders héufig lassen sich solche Phinomene bei Kindern nach-
weisen, die noch nicht in die Pubertit eingetreten sind.** Auch tagsiiber erleben
viele Kinder immer wieder imagindre Begleiter, die ihnen Ratschlige geben,
ihnen Geschichten erzahlen oder mit ihnen spielen.* Wer unter den beobach-
teten Kindern solche Halluzinationserfahrungen besal3, erwies sich als besonders
sensibel fiir die Wahrnehmung der Empfindungen und Gedanken anderer. Im
Unterschied zu psychotischen Patienten nehmen die Kinder solche unsichtbaren
Besucher und ihre Einfliisterungen aber nicht als etwas Bedrohliches wahr, son-
dern als willkommene Erscheinungen. Sobald die Kinder dlter werden und die
Pubertit eintritt, wird in einigen Fillen die Zahl der Halluzinierenden mit psy-
chischer Auftilligkeit groBer, bei der Mehrheit der Erwachsengewordenen treten
Halluzinationen jedoch gar nicht mehr auf.

*" vgl. Nicolas Langlitz, The Persistence of the Subjective in Neuropsychopharmacology. Ob-

servations of Contemporary Hallucinogen Research, in: History of the Human Sciences,
23,1 (2010), 37-57; ders., Kultivierte Neurochemie und unkontrollierte Kultur. Uber den
Umgang mit Gefiihlen in der psychopharmakologischen Halluzinogenforschung, in: Zeit-
schrift fiir Kulturwissenschaften, 2 (2010), 61-88; ders., Delirious Brain Chemistry and
Controlled Culture: Exploring the Contextual Mediation of Drug Effects, in: Suparna
Choudhury/Jan Slaby [eds.]. Critical neuroscience: a Handbook of the Social and Cultural
Contexts of Neuroscience, Chichester 2012, 253-262.

Vgl. Pim van Lommel/Bérbel Janicke, Endloses Bewusstsein. Neue medizinische Fakten
zur Nahtoderfahrung, Diisseldorf 2009; Besier, Weder Gut noch Bése (wie Anm. 13), 294
296.

Vgl. Erich Kasten, Die irreale Welt in unserem Kopf. Halluzinationen, Visionen, Trdume,
Minchen 2008; siche auch Manfred Engel, Der Traum zwischen Psychologie und Literatur,
in: Schweizerische Monatshefte fiir Politik, Wirtschaft und Kultur, 80 (2000), 26-29.

Vgl. Charles Fernyhough, Das Kind im Spiegel, Miinchen 2010; Charles Fernyhough Asks
Does Neuroscience Change The Way We Understand Ourselves?, in: The School of Life.
Ideas to live by <http://www.theschooloflife.com» (21.2.2013).

Vgl. Annegien Anncke Bartels-Velthuis, Auditory Hallucinations in Childhood, Groningen
2011; Annegien Anneke Bartels-Velthuis/E.M.A. Blijd-Hoogewys, E.M.A./Jim van Os,
Better Theory-of-Mind Skills in Children Hearing Voices Mitigate the Risk of Secondary
Delusion Formation, in: Acta Psychiatrica Scandinavica 124 (2011), 1-5; Agna A. Bartels-
Velthuis/Jack A. Jenner/Gerard van de Willige/Jim van Os/D. Wiersma, Prevalence and
Correlates of Auditory Vocal Hallucinations in Middle Childhood, in: The British Journal
of Psychiatry, 196 (2010), 41-46.

Vgl. Fernyhough, Das Kind im Spiegel (wie Anm. 83).

83

84



132 Gerhard Besier

Ein anderes Phinomen hingt mit sinnlicher Deprivation zusammen.™ Men-
schen, die lange in Dunkelheit leben und daher keine sensorischen Impulse em-
pfangen, beginnen Dinge zu sehen, die gar nicht da sind. Meditation bewirkt
einen dhnlichen Effekt: Menschen lernen durch die Meditationstechniken, ihre
Augen nicht mehr zu bewegen und dadurch den Bilderfluss zum Gehirn bewusst
zu unterbrechen. Infolge dieser Unterbrechung von Signalen aus der Umwelt
produziert das Gehirn ersatzweise Bilder, die von dem Meditierenden als wirk-
lich erlebt werden. Solche «bewusstseinsverindernden» Phdanomene, die unter
Anleitung eingetibt und zuverldssig hervorgerufen werden kdnnen, mogen einer
der Griinde dafiir gewesen sein, warum sie seit Mitte der 1980er Jahre in einer
als spirituell eher ausgedorrt erlebten Subkultur — ich meine den landeskirch-
lichen Protestantismus — eifrig evoziert wurden.*” SchlieBlich ist in der Neuro-
logie das sog. Charles-Bonnet-Syndrom bekannt — Halluzinationen Erblindeter,
die plotzlich Szenen und Bilder von Personen sehen, so, als wiirden sie vor thnen
stehen.®™ Dabei handelt es sich um nach auBen projizierte, innere Bilder, die in
der optischen Erinnerung vorhanden sind und tber visuelle Assoziationsareale
aufgerufen werden.

Vor diesem Hintergrund lassen sich Marienerscheinungen — fiir Gldubige
Wunder, fiir Ungliubige Scharlatanerie® — auch noch in anderer Hinsicht inter-
pretieren als es der Sozialhistoriker David Blackburn getan hat, der sie vor-
wiegend als Ausdruck sozialer Note und Proteste innerhalb kirchlicher Milieus
begriff.”’ Bei der Marienerscheinung von Fatima Mitte Mai 1917 waren es drei
Kinder im Alter zwischen 7 und 10, denen die Jungfrau erstmals erschien und
die thnen bei der dritten Erscheinung drei Geheimnisse anvertraute. Auch im

* Vgl. Ronald K. Siegel/Louis Jolyon West (Ed.), Hallucinations: Behavior, Experience, and

Theory, London/Sydney/Toronto 1975,

Siehe die einschldgigen Kurse in der Evangelischen Akademie Loccum Mitte der 1980er
Jahre und die Aktivititen des Arbeitskreises fiir Meditation e.V. der Ev. Akademie. Vgl. zur
unklaren neurophysiologischen Wirkung von Meditationstechniken B. Rael Cahn/John
Polich, Meditation States and Traits: EEG, ERP, and Neuroimaging Studies, in: Psycho-
logical Bulletin, 132 (2006), 180-211.

Vgl. M. Manford/F. Andermann, Complex Visual Hallucinations, Clinical and Neurobiolo-
gical Insights, in: Brain, 121 (1998), 1819-1840; Vilaynur S. Ramachandran/Sandra Bla-
keslee, Die blinde Frau, die sehen kann. Ritselhafte Phidnomene unseres Bewusstseins,
Reinbek bei Hamburg 2009, 152ff.

Vgl. Gottfried Hierzenberger/Otto Nedomansky, Erscheinungen und Botschaften der Got-
tesmutter Maria. Vollstindige Dokumentation durch zwei Jahrtausende, Augsburg 1993:
Borelli Machado/Antonio Augusto, Die Erscheinungen und die Botschaft von Fatima. Pro-
phezeiungen der Tragddie oder der Hoffnung?, Frankfurt a. M. 1996; Michael Schmidt-Sa-
lomon, «Schaffen wir zwei, drei, viele Fatimas!» Marpingen '99 — ein Bericht aus dem ma-
rianischen Absurdistan, in: KATZ-Jahrbuch 1999/2000 und MIZ 4/99.

Vgl. David Blackburn, «Wenn ihr sie wieder seht, fragt sie, wer sie sei». Marienerscheinun-
gen in Marpingen — Aufstieg und Niedergang des deutschen Lourdes, Reinbek bei Hamburg
1997. Siehe zum Folgenden auch Monique Scheer, Rosenkranz und Kriegsvisionen: Ma-
rienerscheinungskulte im 20. Jahrhundert, Tibingen 2006; dies., Verspielte Frommigkeit:
Somatische Interaktionen beim Marienerscheinungskult von Heroldsbach-Thum 1949/50,
in: Historische Anthropologie, 17 (2009), 386-405.

87

88

89

90



. - s . 7 — . 2
Religigse Phinomene und ihre Geschichte 133

Hirtelwald bei dem saarldndischen Dorf Marpingen begegnete die Jungfrau
Maria 1876/77 drei damals achtjdhrigen Méadchen. Bei anderen Marienerschei-
nungen, etwa denen vom September 1999 in Marpingen. waren es ebenfalls Kin-
der, denen die Jungfrau erschien. An den Berichten der Kinder fdllt natiirlich auf,
dass in das Geschilderte Versatzstiicke threr religiésen Sozialisation einflossen;
diese machten sie erst sprachfihig.”’ Auch die permanente Erwartung von Mira-
keln erhoht natiirlich die Wahrscheinlichkeit von deren Eintreten. Im Blick auf
die Visionen biblischer Gestalten und des Riickzuges von Monchen in der Friih-
phase des Christentums ist vor dem Hintergrund neurobiologischer Einsichten
iiberdies darauf zu verweisen, dass diese Personen gezielt Orte (etwa die Wiiste)
aufsuchten, die extrem einsam und reizarm waren.

Schiiefilich deuten neuropsychologische Befunde bei manchen Epilepsie-Er-
krankungen auf eine Hyperaktivitdt von bestimmten Schaltkreisen im mensch-
lichen Gehirn - insbesondere Teilen der unteren Schlidfenlappen wie des gesam-
ten limbischen Systems —°* die bei entsprechenden Umgebungsvariablen und
Reizen zu religivsen Phantasien mit Wirklichkeits-Anmutung fithren konnen.”
Die infolge der Antille einsetzende emotionale Erregung in den genannten Hirn-
strukturen flihrt zu bestimmten Erleuchtungserfahrungen — sehr dhnlich denen,
die wir aus dem Schrifttum bekannter Religionen kennen. Darum galt die Epilep-
sie schon in der Antike als «heilige Krankheit»™. Manche Neuropsychologen
meinen, dass u. a. Mose, Ezechiel”, Jesus, Paulus”, Mohammed, Theresia von

"' So auch Matthias Petzoldt, Gehirn — Geist — Heiliger Geist. Muss der Glaube die Willlens-

freiheit verteidigen?, Hamburg 2008, 20.

Die Anfille haben ihren Ursprung in definierten anatomischen Strukturen des Temporallap-
pens, dem Hippocampus, der Windung um den Hippocampus herum und dem Mandelkern.
Temporallappenepilepsie stellt mit etwa 27 Prozent die hédufigste Form der anatomisch
klassifizierbaren lokalisationsbezogenen Epilepsien dar. Vgl. dazu Ansgar Matthes/Hans-
jorg Schneble, Epilepsien — Diagnostik und Therapie fiir Klinik und Praxis, Stuttgart/New
York °1999, 132ff; Hartmut Siemes/Blaise F. D. Bourgeois, Anfille und Epilepsien bei
Kindern und Jugendlichen, Stuttgart/New York 2001, 10ft, 108ft.

Vgl. Ramachandran/Blakeslee, Die blinde Frau (wie Anm. 88), 283ff. Siche auch M. R.
Trimble/A. Freeman, An Investigation of Religiosity and the Gastaud-Geschwind Syn-
drome in Patients with Temporal Lobe Epilepsy, in: Epilepsy and Behavior, 9 (2006), 407
414. Siehe auch M. Atadzhanov/E. Chomba/A. Haworth/E. Mbewe/G. L. Birbeck, Know-
ledge, Attitudes, Behaviors, and Practices Regarding Epilepsy among Zambien Clerics, in:
Epilepsy & Behavior, 9 (2006), 83-88; Anne-Marie Landtblom, Case Report: The «Sensed
Presence»: An Epileptic Aura with Religious Overtones, in: Epilepsy & Behavior, 9 (2006),
186-188; Katia Lin/Catherine Marx/Luis O. S. F. Caboclo/Ricardo S. Centeno/Ameérico C.
Sakamote/Elza M. T. Yacubian, Sign of the Cross (Signum Crucis): Observation of an Un-
common Ictal Manifestation of Mesial Temporal Lobe Epilepsy, in: Epilepsy & Behavior,
14 (2009), 400-403; Andrea Eugenio Cavanna/S. Cavanna/A. Cavanna, Epileptic and Spirit
Possession in Haitian Culture: Report of Four Cases and Review of the Literature, in: Epi-
lepsy & Behavior, 19 (2010), 89-91.

Vgl. Oliver Sacks, Drachen, Doppelginger und Dimonen. Uber Menschen mit Halluzina-
tionen, Reinbek bei Hamburg 2013, 155-186.

Vgl. Karl Jaspers, Der Prophet Ezechiel. Eine pathographische Studie, in: H. Kranz (Hg.),
Arbeiten zur Psychiatrie, Neurologie und ihren Grenzgebieten. FS K. Schneider, Heidelberg
1947, 77-85.

92

93

94



134 Gerhard Besier

Avila, Jakob Bohme und Jeanne d’Arc”” an Schlifen-Epilepsie gelitten haben
konnten.”™ Auch der «Geisterseher» Emanuel Swedenborg, die Mitbegriinderin
der Siebenten-Tags-Adventisten, Ellen G. White,” der Mormonen-Griinder Jo-
seph Smith'" und Fjodor Dostojewski, der wihrend seiner epileptischen Anfille
meinte, Gott zu berithren,'” fallen in diese Kategorie. Vergleicht man die reli-
giosen Erlebnisse dieses zeitlich wie ortlich weit verstreuten Personenkreises,
dann springen vor allem die Parallelen ins Auge. Diese illustrieren nicht nur das
begrenzte Human-Repertoire auf bestimmten Verhaltens-Feldern, sondern lassen
auch eine Beschreibung des als religits gedeuteten Phinomens zu. In einer Art
Traum oder Trance stiirzen die Betroffenen meist zu Boden; dann gibt ihnen eine
lichtumflutete Gestalt, die sie als Boten (Engel) oder gar Gott selbst identifizieren
und deren Stimme sie deutlich vernehmen, Anweisungen, etwas Bestimmtes zu
tun. Diese Handlungen kénnen vom Aufschreiben prophetischer Texte oder ganzer
heiliger Biicher bis hin zu vollig neuen, nicht-intuitiven Einsichten und revolutio-
ndren Handlungen reichen und werden in den jeweiligen Gesellschaften von einer
Mehrheit zunidchst meist nicht verstanden bzw. sogar abgelehnt. In allen Fillen
erscheint es — als Voraussetzung flir das Eintreten solcher Erlebnisse — wichtig,
dass die Seher vom religiosen Milieu ihres Kulturkreises gepriigt waren.'” Auch
der Komponist Frédéric Chopin, der ebenfalls an Scheitellappenepilepsie litt, hatte

96

Vel. Gal. 1,15f; Apg. 9.4. Siche auch Colleen Shantz, Paul in Ecstasy. The Neurobiology of
the Apostel’s Life and Thought, New York 2008.

Vgl. Philippe Martin, Jeanne d’Arc — Les métamorphoses d'une heroine, Nancy 2009, 13.
Vgl. Orrin Devinsky/George Lai, Spirituality and Religion in Epilepsy, in: Epilepsy & Be-
havior, 12 (2008), 636-643, bes. 637f.

Vgl. Helmut Obst, Apostel und Propheten der Neuzeit. Griinder christlicher Religionsge-
meinschaften des 19. und 20. Jahrhunderts, Gottingen 2000; Floyd Greenleaf, Seventh Day
Adventists, in: Hans J. Hillerbrand (Hg.), The Encyclopedia of Protestantism, New York/
London 2004, Bd. 4, 1714-1719.

Vgl. Albert Mossmer, Die Mormonen. Die Heiligen der letzten Tage, Diisseldort 2004,
15ff. Smith berichtet, dass im «Augenblick des groBen Schreckens», das den 15jdhrigen
beim Beten in der Einsamkeit erfasst hatte, er «eine Sdule aus Licht genau iiber meinem
Kopf» sah, «heller als die Sonne; sie kam nach und nach herunter, bis sie auf mich fiel» (S.
18). Aus dem Licht traten zwei herrliche Personen, die ihm mitteilten, dass alle christlichen
Lehren falsch und korrupt seien. «Als Joseph wieder zu sich kam, lag er mit dem Riicken
auf dem Boden und sah durch die Wipfel der Biume den Himmel. Es dauerte eine Zeitlang,
bis er genug Kraft sammeln konnte, um aufzustehen und nach Hause zu gehen.» Aus der
Darstellung Méssmers geht hervor, wie sehr Smith von der Second Great Awakening ge-
pragt war, die auf Seiten der Glidubigen zu enthusiastischen, emotionalen Ausbriichen fiihr-
te. Auf die erste Vision Smith* folgten weitere.

Vegl. Horst-Jiirgen Gerigk, Ein Meister aus Russland. Beziehungsfelder der Wirkung Dosto-
jewskijs. Vierzehn Essays, Heidelberg 2010.

Vgl. Michael A. Persinger, «I would kill in God’s name»: Role of Sex, Weekly Church At-
tendance, Report of a Religious Experience, and Limbic Lability, in: Perceptual and Motor
skills, 85 (1997), 128-130. Persingers Forschungsdesigns haben heftige Kritik erfahren. Vgl.
dazu Pehr Granqgvist et al., Sensed Presence and Mystical Experiences are Predicted by Sug-
gestibility, not by the Application of Transcranial Weak Complex Magnetic Fields, in: Neuro-
science Letters, 379 (2005), 1-6; Pehr Granqvist/M. Larsson, Contribution of Religiousness in
the Prediction and Interpretation of Mystical Experiences in a Sensory Deprivation Context:
Activation and Religious Schemas, in: The Journal of Psychology, 140 (2006), 319.

97
9%

99

100

101

102



(98]
wh

Religidse Phdanomene und ihre Geschichte I

heftige optische Halluzinationen und hérte Stimmen; bei Konzerten sah er
Kreaturen aus dem Klavier steigen und konnte daraufhin nicht mehr weiter spie-
len.'"” Aber er interpretierte seine Erscheinungen eben nicht religids. Und umge-
kehrt gilt gewiss auch, dass nicht jeder religiose Mensch ein Epileptiker ist.'”

Religiose Erziehung als ein Weg zur Eintibung in Religiositdt

Im Unterschied zu kleinen, eher nicht etablierten Religionsgemeinschaften legen
die gesellschaftlich meist privilegierten GroBkirchen mit ihrer gesamten Organisa-
tionsmacht erheblichen Wert darauf, dass Kinder moglichst friih religiés so-
zialisiert werden.'” Im Bereich der Kindertagesstitten besitzen die beiden groBen
Kirchen in Deutschland bis heute eine Monopolstellung.'”® Zu Beginn der Weima-
rer Republik wollte keine der beiden Religionsgesellschaften auf den schulischen
Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach verzichten. Darum unternahmen sie
groBe Anstrengungen, um die Gldubigen fiir die Durchsetzung des schulischen Re-
ligionsunterrichts zu mobilisieren.'”” Ubrigens: Mit ihrem Handeln gegen die
sozialistische Kulturpolitik stellten sie ihre Wirkmacht als Organisation, auch unter
republikanischen Bedingungen, noch einmal unter Beweis; sie demonstrierten, was
sie in der deutschen Gesellschaft zihlten und als was sie zihlten.'” Das Anliegen
einer konfessionellen Sozialisation setzte sich in den 1960er Jahren im Streit um die
katholische Konfessionsschule fort'™ und hat sich bis heute kaum verindert, wie
das von den Kirchen mit betriebene, freilich gescheiterte Berliner Volksbegehren
«Pro Reli» aus dem Jahr 2009 illustriert; dabei ging es um die Etablierung des Fachs
Religion als eines ordentlichen Unterrichtsfachs im Status eines Wahlpflichtfachs.'"’

L Vgl. Manuel Vazquez Caruncho/Franciso Braiias Fernandez, The Hallucinations of Frédéric
Chopin, in: Medical Humanities, 37 (2011), 5-8; «doi:10.1136/jmh.2010.005405»> (28.1.2013).

'" So Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens. Forscher ergriinden, wie Glaube ent-

steht und warum er Berge versetzt, Miinchen 2008, 209.

Vgl. «Die Religionsfreiheit und das Staat-Kirche — Verhéltnis in Europa und den USAx,

Themenheft 1/2013 der Zeitschrift Religion-Staat-Gesellschaft.

Vgl. dazu Gerhard Besier, Finanzierung kirchlicher Bildung, in: Heiner Barz (Hg.), Hand-

buch Bildungsfinanzierung, Wiesbaden 2010, 287-303, hier 292f.

Vgl. Klaus Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd. 1: Vorgeschichte und Zeit der

[llusionen 1918-1934, Frankfurt a. M./Berlin 1986, 20ff; Gerhard Besier, Zwischen Waf-

fenstillstand und Reichsverfassung. Die APU und das Ende des monarchischen Summepis-

kopats, in: J. F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hg.), Die Geschichte der EKU. Ein

Handbuch, Bd. 3, Leipzig 1999, 35-75; hier 511f.

Vgl. Stephan Duschek/Michael Gaitanides/Wenzel Matiaske/Giinther Ortmann (Hg.), Orga-

nisationen regeln. Die Wirkmacht korporativer Akteure, Wiesbaden 2012, bes. 8f.

Vgl. Hermann Avenarius/Rainer Ilgner (Hg.), Der Staat und die katholische Schule, Kéln

1992. Darin heilit es S. 14: «Friiher galt die katholische Schule vor allem als Bollwerk ge-

gen schidliche Einfliisse von auBlen, gegen weltliche Gefahren. Heute wird ihre positive

Aufgabe hervorgehoben.» Siehe auch Kerstin Schmitz-Stuhltriger, Das Recht auf christ-

liche Erziehung im Kontext der Katholischen Schule, Miinster/Berlin 2009,

Vgl. den Artikel: Kirche gab 650.000 Euro fiir «Pro Reli» aus, in: Tagesspiegel vom 14. 11,

2009, 10. Siehe auch Wilhelm Grab/Thomas Thieme, Religion oder Ethik? Die Auseinan-

dersetzung um den Ethik- und Religionsunterricht in Berlin, Géttingen 2011.

105

106

107

108

109

110



136 Gerhard Besier

Warum 1st das Interesse an religioser Sozialisation bereits im Kindesalter so
grofl? Der wichtigste Effekt solcher Sozialisationsprozesse besteht darin, dass
uns ein Vorgang, nachdem wir ihn ein paar Mal mitgemacht haben, wohl ver-
traut erscheint.’’’ Darin besteht, ganz unabhingig vom Inhalt des Gebotenen, der
eigentliche Gewinn. Denn was uns vertraut ist, erscheint uns als gut. Wir haben
gelernt, dass keine Gefahr von dem Vorgang ausgeht, wir uns also sicher fiihlen
diirfen.''* Diese Art zu denken hat die Evolution tief in uns verwurzelt. Im Blick
auf das, was wir kennen, haben wir eine bestimmte Erwartung, die wihrend des
Geschehens bestitigt oder falsifiziert wird. Im Riickblick wie 1im Vorblick auf
ein immer wiederkehrendes Geschehen, etwa einen Gottesdienst, kennen wir
dessen Ablauf ganz genau. Die Liturgie, die Rituale, die einzelnen Episoden sind
uns vollig vertraut. Bei der Bewertung des Erlebten spielt es keine Rolle, wie
langweilig oder unverstidndlich weite Teile etwa des Gottesdienstes waren, wenn
nur die erwarteten Hohepunkte zu den emotional anriihrenden Ereignissen ein-
treten — sagen wir die Eucharistie mit Transsubstantiation und der Schlusssegen.
Unser «Erinnerndes Ich» hilt diese Hohepunkte fest und tiberstrahlt alles andere
— auch das «Erlebende Ich», das die ganze Prozedur, mit den vielleicht schwer
ertriglichen Lingen, tberstechen musste. Vergessen ist auch das miihsame Ein-
iiben disziplinierter Rituale, das dazu diente, unbewussten Handlungsabldufen
bewusst getroffene Entscheidungen aufzuzwingen.'"” Es zihlen fur das erlebte
Wobhlbefinden in der nachtriglichen Bewertung also nur die Hoéhepunkte und das
Ende einer Episode, nicht die Dauer der Veranstaltung und ihre Tiefpunkte.'"
Dabei kann die Abwechslung von eher langweiligen Ruhe- und hohen Erre-
gungsphasen letztere sogar noch angenehm steigern.'” Auch die Art der Beur-
teilung im Nachhinein ist evolutionir begriindet, denn wichtig fiirs Uberleben ist
nur der Gesichtspunkt, ob eine Geschichte am Ende gut ausgegangen ist. Diese
Sicht der Dinge ist freilich auch kulturell geprigt, denn der Buddhismus betont
beispielsweise, im Unterschied zum Christentum, stets die Gegenwart, das Leben
im Augenblick.'"® Von einer evolutionir-kulturellen Perspektive aus erscheint
die Betonung des Gekreuzigten, wie sie in einigen protestantischen Theologen-
zirkeln (blich ist, wenig in Ubereinstimmung mit den anthropologischen Gege-
benheiten zu stehen. Der Hohepunkt der Geschichte ist nicht der Karfreitag, son-
dern die Auferstehung. Das wird in den Evangelien auch entsprechend reflektiert.

"' Vgl. Paul Harris, Trusting what you're told. How children learn from others, Cambridge

(MA)2012.

"2 vgl. Daniel Kahnemann, Schnelles Denken, Langsames Denken, Miinchen 2011, 83ff,

'* Vgl. Damasio, Selbst ist der Mensch (wie Anm. 13), 295.

‘“_ Vgl. Kahnemann, Schnelles Denken (wie Anm. 112), 467{f.

""" Vagl. Besier, Weder Gut noch Bése (wie Anm. 13), 307f.

Wb Vegl. Thubten Chodron, Buddhismus. Antworten auf die hdufigsten Fragen, Freiburg i. Br.
2003. Siehe auch John Tresch, Experimental Ethics and the Science of the Meditating
Brain, in: Ortega/Vidal (Hg.), Neurocultures (wie Anm. 66), 49-68.



Religidse Phinomene und ihre Geschichte 137

Traditionsprozesse insgesamt folgen dem Grundsatz, an das Erfahrene, Er-
kannte und Gepriifte vertrauensvoll anzukniipfen — nicht zuletzt, weil man weil3,
was einen erwartet. Ob dies ohne Weiteres mit dem urspriinglichen Verstdndnis
von Vernunft in Einklang zu bringen ist, wie der ehemalige Papst Benedikt XVI.
meint, steht auf einem anderen Blatt — zumal er mit Hilfe dieses Vernunftver-
stindnisses die Auswirkungen der Aufkldrung einer Reinigung unterziehen
méchte.'”” Aus anthropologischer Perspektive kommt dieser Ansatz den mensch-
lichen Dispositionen weit ndher als die lockere Zuversicht oder der brennende
Eifer, sich dem neu Entdeckten, Erdachten und Ertrdumten hinzugeben. Denn
auf den neuen Wegen lauert das Unbekannte, das Risiko auch, sich in Gefahren
zu begeben, aus denen es womoglich kein Entrinnen gibt. Andererseits ist kaum
zu verkennen, dass die aktuelle Offenbarung gegentiber der liberkommenen den
Reiz des Frischen, des Unverbrauchten und Neuen hat. Sie ist noch frei von
Verkrustungen und von den die Sache oft verdunkelnden, schwerfilligen Denk-
gebiuden wie von deren administrativer Verstetigung.''® Der Mensch schwankt
zwischen den Paradoxien von Sicherheit und Aufbruch. Das gilt auch flir den
Bereich des Religiosen, und unter bestimmten Umstidnden entscheidet er sich
nicht fiir die ruhige Gewissheit der etablierten Kirche, sondern fuir das religiose
Abenteuer. Gezieltes Lernen als Produkt von (religioser) Erziehung enthélt beide
Elemente: Das seit jeher Bekannte zu erinnern und sich zu erschlieflen, aber auch
fiir das Neue Wissbegier zu wecken.

Nach einem Bekehrungserlebnis wiedergeboren: Konversionserzdhlungen

Aus der Christentums-Geschichte kennen wir den Anspruch einer Erneuerung als
Riickkehr zu den eigentlichen Wurzeln,'"” aber auch einer Erneuerung aufgrund
neuer Einsichten oder Offenbarungen. Die damit gegebene Problematik in Bezug
auf die Bewertung der Tradition hat Andrea Striibind fiir die kongregationalis-
tisch verfassten Kirchen so beschrieben: Sie tdten «sich schwer, ihre eigene Ge-
schichte und Tradition als einen substanziellen Wert zu erkennen»; ihr «dynami-
sches Kirchenverstdndnis» hdnge «in erster Linie vom «aktuellen «Commitment»
der einzelnen Mitglieder» ab. Damit gehe eine «mangelnde Identifizierbarkeit in
Form klarer theologischer Signaturen» einher, «die in der Gewissheit einer die
Gegenwart erschlieBenden Tradition» ruhten.'”” Andererseits kennen die Frei-
kirchen wie evangelikale Bewegungen eine andere Form der Selbstvergewisse-

"7 Vgl Stefan GroB, Glaube und Wissen — Die kreatiirliche Vernunft im Werk Joseph Ratzin-

gers, in: Tabula Rasa. Zeitung fiir Gesellschaft und Kultur Nr. 66 (8/2011) <http://www.ta-
~ bularasa-jena.de/artikel/artikel_3541> (25.1.2013).

"* Siehe dazu schon Ernst Benz, Kirchengeschichte in ékumenischer Sicht, Leiden/Kéln 1961,
bes. 86.

"? ygl. z. B. Heinz Schilling, Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, Miinchen
2012.

"% Vgl. Andrea Striibind/Martin Rothkegel (Hg.), Baptismus. Geschichte und Gegenwart, Got-
tingen 2012, VIIf.



138 Gerhard Besier

rung — das Konversionserlebnis. Besonders im Methodismus John Wesleys spielt
die Idee der individuellen Bekehrung eine zentrale Rolle."*' In einer empirischen
Untersuchung zeigte Sebastian Murken, dass die Zustimmung zur Frage nach
einem solchen religiosen Wendepunkt «eine gewisse Abhéngigkeit von der kon-
fessionellen Zugehorigkeit»' > aufwies. «Die Frage wurde von 35% der Katholi-
ken, 28% der Evangelischen, 50% der ev.-freikirchlich Orientierten bejaht.»'*
Den Antworten zufolge handelt es sich bei der Bekehrung um eine «intensivierte
Gottesbeziehung infolge einer religisen Neuorientierung» '™,

Bei dem, was der Glaubige im Bekehrungserlebnis erfdhrt, handelt es sich um
kein Traditions-, sondern um ein «Gefiihlswissen», das den Menschen ganzheit-
lich erfasst und nach einem festgelegten und in den Gemeindeversammlungen
eingeiibten Schema abliuft.'”’ Bereit zum «BuBkampf», wissen die Bekehrungs-
willigen, was mit ihnen geschieht und durchlaufen alle psychosomatischen Kom-
ponenten dieses Prozesses, der von Zuckungen iiber Stéhnen, Schreien und
Schmerzempfindungen zu einem gliicklichen Erschépfungszustand der schlief3-
lich angenommenen «Kinder Gottes» fiihrt.'*® Dabei reprisentiert die Aufnahme
in die Gemeinschaft der «Wiedergeborenen» das Ja Gottes zu dem Bekehrten.
Aus den rituellen Handlungen erwachsen angenehme Einheitserfahrungen, die
die Grenzen des Selbst allmihlich verschwimmen lassen. Wir erleben das be-
gliickende Gefiihl, in einem groBeren Ganzen aufzugehen.'”’” Im Unterschied zu

b Vgl. Ann Taves, Fits, trances and visions. Experiencing religion and explaining experience
from Wesley to James, Princeton 1999; David Hempton, Methodism. Empire of the Spirit,
New Haven 20035; Pascal Eitler/Monique Scheer, Emotionsgeschichte als Korpergeschichte.
Eine heuristische Perspektive auf religiose Konversionen im 19. und 20. Jahrhundert, in:
GugG, 35 (2009), 282-313; Monique Scheer, Empfundener Glaube: Die kulturelle Praxis re-
ligioser Emotionen im deutschen Methodismus des 19. Jahrhunderts, in: Zeitschrift fur
Volkskunde, 105 (2009), 185-213; dies., Protestantisch fiihlen lernen. Uberiegungen zur
emotionalen Praxis der Innerlichkeit, in: Zeitschrift fliir Erziehungswissenschaft, 15 (2012),
179-193; dies., Are Emotions a Kind of Practice (and Is That What Makes Them Have a
History)? A Bourdieuan Approach to Understanding Emotion, in: History and Theory, 51
(2012), 193-220. Siehe auch die kritische Wiirdigung ihres Ansatzes bei Plamper, Ge-
schichte und Gefiihl (wie Anm. 47), 313-319.
Sebastian Murken, Gottesbeziehung und Bekehrung. Empirische Anmerkungen zur Opera-
tionalisierung von Bekehrung, in: C. Henning/E. Nestler (Hg.), Konversion. Zur Aktualitit
eines Jahrhundertthemas, Frankfurt a. M. 2002, 147-152, hier 148.
Murken, Gottesbeziehung (wie Anm. 122), 148.
~ Murken, Gottesbeziehung (wie Anm. 122), 151.
Vgl. Bernd Ulmer, Konversionserzahlungen als rekonstruktive Gattung. Erzéhlerische Mit-
tel und Strategien bei der Rekonstruktion eines Bekehrungserlebnisses, in: Zeitschrift flir
Soziologie, 17 (1988), 19-33. Siche auch die «Digitale Edition: Konversionserzahlungen
16. bis 20. Jahrhundert» von der Freien Universitit Berlin <http://www.geschkult.fu-ber-
lin.defe’konversionen/index.html> (25.1.2013); H. Newton Malony/Samuel Southard (Ed.),
Handbook of Religious Conversion, Birmingham 1992; Chana Ullman, The Transformed
- Self: The Psychology of Religious Conversion, New York 1989.
12* vgl. Newberg et al., Der gedachte Gott (wie Anm. 76), 62ff; Besier, Weder Gut noch Bose
_ (wie Anm. 13), 308f.
T Vgl. Newberg et al., Der gedachte Gott (wie Anm. 76), 122ff. Siche auch Scheer, Empfun-
dener Glaube (wie Anm. 121).



Religidse Phdanomene und ihre Geschichte 139

den Deutungen religiéser Erregung'™® von Schleiermacher'™ iiber William Ja-
mes'"” bis Rudolf Otto""', die davon ausgingen, dass Religion mehr oder weniger
in spezifischen Gefiihlen von Individuen wurzelte, nimmt man in der Emotions-
psychologie heute eher an, dass Menschen aufgrund des religiosen Kontextes —
der Frommigkeitskultur, in welcher sie sich bewegen — ihre Erregungszustinde
auf Glaubens-Erlebnisse zuriickfiihren.'

Bekehrungserlebnisse sind Vorginge, die meist eine entsprechende religiose
Sozialisation voraussetzen und den « Wendepunkt» von einer eher losen Zugeho-
rigkeit zu einer Denomination hin zu brennender Gldubigkeit bezeichnen. Promi-
nente Beispiele solcher religiosen Wenden sind die US-amerikanischen Prisi-
denten Jimmy Carter,””* Ronald Realgan]34 und George W. Bush'*’. Im Verstind-
nis der Erweckungs- und Pfingstbewegungen befihigt die Bekehrung zu einem
heiligen und stindenfreien Leben, das schlieBlich zu einem Heiligungserlebnis
fuhrt. Nach dieser Erfahrung engagiert sich der Glaubige in missionarischen Ver-
sammlungen und sucht moglichst viele Menschen fuir die Sache Jesu Christi zu
gewinnen.

" Siche Christoph Ribbat, Religiose Erregung. Protestantische Schwirmer im Kaiserreich,

Frankfurt a. M./New York 1996.
Vgl. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten
unter ihren Verdchtern (1799), Hamburg 1958. Die «Anschauung des Universums» und das
«Gefiihl schlechthinniger Abhédngigkeit» sind fiir Schleiermacher die zentralen anthropolo-
gischen Kategorien, in denen Religion griindet und die daher auch Gegenstand der mo-
dernen Theologie sein miissen.
Vgl. William James, Uber die Vielfalt religioser Erfahrung (1902), Frankfurt a. M./Leipzig
1997, bes. 234ff. (Bekehrung). Fiir den Sohn eines strengen Presbyterianers war es selbst-
verstindlich, dass religiose Erweckung mit tiefen personlichen Erschiitterungen einherging.
Vgl. Rudolf Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein Ver-
hiltnis zum Rationalen (1917), Breslau 21918, 8ff. Fiir Otto stellen religiose Gefiihle eine
eigenstindige Gruppe von Emotionen dar.
"2 Vgl. Besier, Weder Gut noch Bose (wie Anm. 13), 307f.
W Vegl. Bruce Mazlish/Edwin Diamond, Die drei Geburten des Jimmy Carter, in: Der Spiegel
Nr. 3 vom 10. 1. 1977; Jimmy Carter, Das Beste geben. Autobiographie, Wuppertal/Kassel
2002, bes. 150ff; John Dumbrell, The Carter Presidency, Manchester 1993; Howard Nor-
ton/Bob Slosser, Jimmy Carter. Eine Dokumentation {iber Amerikas 39. Prisidenten,
Schorndorf *1977, 110f; Gebhard Schweigler, Jimmy Carter 19771981, in: Jiirgen Heide-
king/Christof Mauch (Hg.), Die amerikanischen Présidenten. 42 historische Portriits von
George Washington bis George W. Bush, Miinchen *2005, 387-394; bes. 389.
Vgl. Peter Losche, Ronald W. Reagan 1981-1989, in: Heideking/Mauch, Die amerikani-
schen Prisidenten (wie Anm. 133), 395-407; bes. 397; Edmund Morris, Dutch. A Memoir
of Ronald Reagan, New York 1999, 42f; John Patrick Diggins, Ronald Reagan: Fate, Free-
dom, and the Making of History, New York 2007.
Vgl. Steven Mansfield, The Faith of George W Bush, New York 2003; D. Jason Berggren/
Nicol C. Rae, Jimmy Carter and George W. Bush: Faith Foreign Policy, and an Evangelical
Presidential Stile, in: Presidential Studies Quarterly, 36 (2006), 606-632.

29

130

131

134



140 Gerhard Besier

Obwohl die mit den Erweckungsbewegungen verbundene Naherwartung
Christi «zum Motor der weltweiten Missionsbestrebungen» wurde,'* ist davon
doch die Praxis der klassischen Missionssituation unter Andersgldubigen bzw.
«Heiden» zu unterscheiden. Nicht selten wurde die innere Widerspriichlichkeit
der Religion des weillen Mannes erkannt und auch wahrgenommen, dass sein
Verhalten durchaus nicht den Normen und Werten der von ihm gepredigten
Liebes-Religion entsprach.””” Aber es gehorte zum Uberlebenswillen der Unter-
legenen, sich der anscheinend iiberméchtigen imperialen Kolonialkultur zu beu-
gen, um mithilfe der in den Missionsschulen vermittelten Kulturtechniken zu den
weillen Herren aufzuschlieBen. So ist es kein Zufall, dass viele Fiihrer der
schwarzen Emanzipationsbewegungen aus den Reihen der Missionsschiiler ka-
men."™ Das Uberzeugungspotential christlicher Religionen beruhte jedenfalls
nicht allein auf der christlichen Lehre und dem Glaubenseifer der Missionare,
sondern auch auf der militirischen wie kulturellen Uberlegenheit der Kolonial-
méchte. In abgeschwichter Form lassen sich solche Missionserfolge wirtschaft-
lich potenter Denominationen — meist aus dem Herkunftsland USA - bis in die
Gegenwart verfolgen.'”

Religiése Phdnomene und ihre Geschichte als Gegenstand anthropologischer.
psychologischer und biologischer Forschung

Seit der menschliche Geist sich seiner selbst bewusst wurde (zwischen 100.000 und
50.000 Jahren v. Chr.), konstruiert er sich Lebens- und Sinnwelten. Bei diesem Prozess
leisten vorsprachliche wie sprachliche Reprisentationen wichtige Dienste. Unsere Welt-
Wahrnehmungen werden zwar durch unseren Geist kulturell transformiert, aber solche
Enkulturationen bleiben durch die Natur eigentiimlich begrenzt. Religidse Vorstcllungen
sind als Teil der Kultur entstanden, wie diese insgesamt, in einer Art Verdichtung unseres
unaufhorlich schlussfolgernden Gehirns, ohne dass uns ein Zusammenhang zwischen den
so entstandenen Inferenz-Systemen und unseren Erkldrungsbediirfnissen bewusst war.
Erfolgversprechende religiose Konzepte beruhen auf ganz wenigen ontologischen Katego-
rien und einem sehr begrenzten Katalog supranaturaler Muster. Menschen haben schlieB-
lich die Neigung, auBBergewdhnliche Erlebnisse, die zum Teil durch psychoaktive Drogen
oder physische Dispositionen zustande kamen, als tibernatiirliche Phidnomene zu deuten.
Ist erst einmal eine religiose Organisation entstanden, versuchen deren Akteure mit allen
Mitteln der Beeinflussung ihr System zu konservieren.

™ Vgl. Jérg Haustein, Die Pfingstbewegung als Alternative zur Sakularisierung? Zur Wahr-

nehmung einer globalen religiosen Bewegung des 20. Jahrhunderts, in: Archiv flir Sozial-
__ geschichte, 51 (2011), 533-552, hier 534.

" vgl. World Missionary Conference (2010: Edinburgh, Scotland). The History and Record of
the Conference; Together with Addresses Delivered at the Evening Meetings, Edinburgh/
New York 2010.

" vl die Beitriige in Ulrich von der Heyden/Holger Stoecker (Hg.), Mission und Macht im
Wandel politischer Orientierungen. Europdische Missionsgesellschaften in politischen
Spannungsfeldern in Afrika und Asien zwischen 1800 und 1945, Stuttgart 2005; Hilary M.
Carey, God’s Empire. Religion and Colonialism in the British World, ¢. 1801-1908, Cam-
bridge 2011.

"% S0 etwa Baptisten und Methodisten in den 1920er Jahren und nach 1989 in Ostmitteleuropa.
Viele der friheren Staaten der Sowjetunion fiihlten sich in den 1990er Jahren durch die
«amerikanischen» Religionen, darunter Jehovas Zeugen, térmlich Gberrannt.



Religiose Phidnomene und ihre Geschichte 141

Konstruktion von Wirklichkeit und Sinn — Kommunikation iiber Symbole und Riten —
Religion und Evolution — magische Vorstellungen — «Meme» und Gene — Emotion und
Religion — Religion und Halluzination — Religigse Sozialisation — Bekehrungserlebnisse
und Konversionserziéhlungen — Missionierung.

Les phénomenes religieux et leur histoire en tant qu'objet de recherche anthropologique,
psychologique et biologique

Depuis que I’esprit humain a pris conscience de soi (entre 100.000 et 50.000 ans av. J.-
C.), 1l se construit des mondes de vécu et de sens. Au cours de ce processus, des représen-
tations pré-linguistiques et linguistiques jouent un réle majeur. Bien que nos conceptions
du monde soient transformées culturellement par notre esprit, ces «enculturations» de-
meurent limitées dans leurs propriétés par la nature. Les conceptions religieuses se sont
formées en tant qu’élément de la culture, tout comme celle-ci en général, par une sorte de
densification de notre cerveau tirant sans cesse des conclusions, sans que 1’on pergoive un
rapport entre les systémes d’inférence ainsi formés et nos besoins d’explication. Des
concepts religieux prometteurs de succes reposent sur trés peu de catégories ontologiques
et un catalogue trés étroit de modeles surnaturels. Les étres humains sont finalement en-
clins a interpréter des expériences hors-normes, générées en partie par des drogues
psychoactives ou des dispositions physiques, en tant que phénoménes surnaturels. Des le
moment ol une organisation religieuse est constituée, ses acteurs tentent par tous les
moyens d’exercer leur influence afin de conserver leur systéme.

Construction de réalité et de sens — communication sur symboles et rites — religion et évo-
lution — représentations magiques — «meéme» et géne — émotion et religion — religion et
hallucination — socialisation religieuse — expériences et récits de conversion — évangélisa-
tion.

Fenomeni religiosi e la loro storia in quanto oggetti di ricerche antropologiche,
psicologiche e biologiche

Da quando lo spirito umano ha preso coscienza di sé (tra i 100.000 e 50.000 anni a.C.), si
costruisce ambiti di vita e di senso. In questo processo le rappresentazioni pre-linguistiche
¢ linguistiche giocano un ruolo molto importante. Le rappresentazioni religiose come am-
bito della cultura sono nate da una sorta di condensazione del nostro cervello, incessante
deduttore, senza che noi fossimo coscienti del legame tra il sistema d’inferenza cosi costi-
tuito e il nostro bisogno di spiegazioni. Concetti religiosi promettenti si basano su poche
categorie ontologiche e su un catalogo di modelli soprannaturali limitato. In fondo, gl es-
seri umani hanno la tendenza a interpretare come fenomeni sovrannaturali avvenimenti in-
soliti originati in parte da droghe psicoattive o da particolari disposizioni fisiche. Una vol-
ta formata un’organizzazione religiosa, 1 suoi interpreti cercano di conservare il sistema
con tutti i mezzi d’influenza possibili.

Costruzione di realta e senso — comunicazione su simboli e riti - religione e evoluzione —
rappresentazioni magiche — «Meme» e geni — emozioni e religione — religione e allucina-
zioni — socializzazione religiosa — esperienze e racconti di conversione — missionari.

Religious phenomena and their history as objects of anthropological, psychological and
biological research

Once the human mind had become self-aware (100,000 to 50,000 years BC), it began to
construct worlds of meaning to inhabit. Both linguistic and pre-linguistic representations
made important contributions to this process. Religious beliefs, part of human culture,
developed as the result of a heightening of the ongoing inferential processes in the brain
but without humans consciously understanding the relationship between our need for
explanations and the resultant inference systems. Religious concepts likely to enjoy
success with humans are based on a very small number of ontological categories and a
very limited catalogue of supranatural models. People quite simply have a tendency to
interpret extraordinary experiences, some of which would have been caused by psycho-



142 Gerhard Besier

active drugs or physical dispositions, as supernatural phenomena. Once a religious organi-
zation has been formed, its actors use all possible means of influence to try to keep their
system in place.

Construction of reality and meaning-making — communication by symbols and rites —reli-
gion and evolution — magic beliefs — meme and gene - emotion und religion — religion

and hallucination — religious socialization — narratives and experiences of conversions —
missionization.

Gerhard Besier, Prof. Dr. theol. habil., Dr. phil., Dr. h. c., Inhaber des Lehrstuhls fiir
Europastudien an der TU Dresden.



	Religiöse Phänomene und ihre Geschichte als Gegenstand anthropologischer, psychologischer und biologischer Forschung

