
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Religiöse Phänomene und ihre Geschichte als Gegenstand
anthropologischer, psychologischer und biologischer Forschung

Autor: Besier, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiöse Phänomene und ihre Geschichte
als Gegenstand anthropologischer, psychologischer
und biologischer Forschung

Gerhard Besier

1966 erschien erstmals das Buch von Peter L. Berger und Thomas Luckmann
über Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit} In diesem Buch,
inzwischen längst ein Klassiker der Wissenssoziologie, geht es darum, zu zeigen,
wie sich eine intersubjektiv geteilte, gemeinsame Wirklichkeit herausbildet. Dieser

Prozess zielt darauf, dass dem Einzelnen das Ganze seiner Existenz als
sinnhaftes Ganzes im Rahmen jener Kultur, in der er lebt, vermittelt wird. Diese

Legitimierung durch symbolische Sinnwelten transzendiert die Alltagserfahrung
Lind integriert die Erfahrungen aus verschiedenen Wirklichkeitssphären in ein
und dieselbe, in eine alles umfassende Sinn-Welt. «Nur dank dieser schützenden

Umarmung behält die Wirklichkeit der Alltagswelt ihre oberste, absolute und,

wenn man so will, (wirklichste) Wirklichkeitsqualität.» [...] So kann der Mensch

«(wissen, wer er ist>, wenn er seine Identität in einer kosmischen Wirklichkeit
verankert, die vor den Zufällen der Sozialisation und vor den bösen
Selbsttransformationen durch Grenzsituationen geschützt ist.»" Er hat seinen unverwechselbaren

Platz in einer absoluten Sinn-Welt, die durch Gottheiten, Parteien oder
andere Institutionen absolut legitimiert ist. «In diese symbolische Sinn-Welt
eingeschlossen ist natürlich auch die Geschichte. So entsteht aus den an sich kontin-
genten Ereignissen eine zusammenhängende Einheit, «die Vergangenheit.
Gegenwart und Zukunft umschließt [,..].»3 Für die Vergangenheit hält die symbolische

Sinn-Welt «(Erinnerung) bereit, deren alle teilhaftig sein können, die zu
der betreffenden Gesellschaft gehören. Für die Zukunft garantiert sie ein gemeinsames

Bezugssystem, einen Projektionsrahmen für individuelle Handlungen. So

Vgl. Peter L. Berger/Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality. New York 1966.
Deutsch: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Frankfurt a. M. 1980 (23.
Aufl. 2010).
Berger/Luckmann. Die gesellschaftliche Konstruktion (wie Aran. 1), 105, 107.

Berger/Luckmann. Die gesellschaftliche Konstruktion (wie Anm. 1), 110.

SZRKG. 107(2013), 115-142



116 Gerhard Bester

verbindet die symbolische Sinnwelt die Menschen mit ihren Vorfahren und
Nachfahren zu einer sinnhaften Totalität, in der die Endlichkeit der individuellen
Existenz transzendiert und dem Tod des Individuums Sinn verliehen wird.»

Damit eine solcherart konstruierte Welt ihre Gewissheiten-Funktion erfüllen
kann, ist es notwendig, dass die Sinnwelten im Bewusstsein der Menschen fest

verankert sind: denn nur in diesem Fall können die institutionalisierten Smnver-
mittlungsagenturen menschliche Aktivitäten auch «richtig» lenken.

Eine fundamentale Voraussetzung ftir die Bildung institutioneller Strukturen
besteht darin, dass Menschen kommunizieren, d. h. zur kollektiven «Repräsentation

von Objekten und Sachverhalten in der Welt in der einen oder anderen der

möglichen Sprechaktformen»' in der Lage sind. Mit den performativen Sprechakten,

z. B. einem Versprechen, verfügen Menschen über em Mittel, Dinge - De-
klarativa - zu erschaffen, die nur existieren, weil sie es beschließen, die dann
aber eine Macht gewinnen, die unabhängig von uns zu sein scheint. Solche kreativen

Sprechakte repräsentieren eine Wirklichkeit, die erst durch den Menschen
selbst geschaffen wird.6 Menschen besitzen so die Fähigkeit, Gegenständen oder
Personen dauerhaft Funktionen zuzuweisen, wenn eine entsprechende kollektive
Intentionalität besteht. Eine vollständige Naturgeschichte des Geistes, darauf
weist Habermas hin, hat freilich nicht nur den sprachlich artikulierten Mythos
einzubeziehen, sondern auch die vorsprachliche rituelle Praxis als der «in Ko-
operationszusammenhängen entstandenen Gestenkommunikation», weil sich im
Ritus «der ursprüngliche Prozess der Erzeugung von Normativität» manifestiere
und nach Zäsuren erneuere. Der Ritus, so Flabermas, stelle in der Genealogie
des Geistes eine neue Stufe symbolisch vermittelter Verständigung dar. Auf
einer nichtsprachlichen, archaischen Kommumkationsstufe habe der Mensch - in
der Spannung zwischen Vereinzelungserfahrung und Vergesellschaftungszwang

- mithilfe des Ritus gemeinschaftliche Kulturpraktiken eingeübt. Mit dieser kühnen

Hypothese, die freilich im Widerspruch zu maßgeblichen religionswissenschaftlichen

wie soziologischen Konstruktionen steht,' weist Flabermas der Religion

als einer «Gestalt des Geistes» einen eminent wichtigen Platz in der
Geschichte des menschlichen Geistes zu: Die rituelle Gemeindepraxis war Bestandteil

eines Lernprozesses, aus dem vernünftige Verständiglingsverhältnisse
hervorgegangen sind.

Berger'Luckmann, Die gesellschaftliche Konstraktion (wie Anm. 1), 1 lOf.
John R. Searle, Die Konstraktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Zur Ontologie sozialer

Tatsachen, Berlin "2011, 23 5.

Vgl. John R. Searle. Wie wir die soziale Welt machen, Berlin 2012.
Jürgen Habermas, Nachmetaphvsisches Denken II. Aufsätze und Repliken. Berlin 2012. 91,
93."

Vgl. z. B. Emile Durkheim, Die elementaren Formen des religiösen Lebens (1912). Frankfurt

a. M./Leipzig 2007, der umgekehrt Kulturpraktiken als kollektive Formen der Sakrali-
sierang sozialer Ordnung versteht.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 117

Wenn wir Religion als kulturelles System verstehen, als Produkt der
Kulturgeschichte des Menschen9 - damit werden allerdings existentielle erfahrungs-
bzw. offenbarungstheologische Interpretationen ausgeschlossen -, dann müssen

wir uns fragen, wie es zur Ausprägung religiöser Vorstellungen in der

Menschheitsgeschichte gekommen sein könnte." Es geht also nicht um Gott, sondern

um Gottesvorstellungen und -gedanken. Theologische Brückenbildungen
zwischen beiden Perspektiven erfolgen neuerdings über eine Spaltung des

Erfahrungsbegriffs in Empirie als beobachtende Erfahrung und in teilnehmende
Erfahrung aus existenzieller Betroffenheit.1" Auf die existenzielle Erfahrung, wenn
auch aus der Beobachterperspektive, soll im Folgenden nicht verzichtet werden.

Religion als (Neben)produkt der menschlichen Evolution

Anthropologen, Religionswissenschaftler und Neurobiologen sind sich darin

einig, dass das, was wir als Religion kennen, eng mit der Fortentwicklung des

menschlichen Geistes - im Sinne des Sich-Seiner-Selbst-Bewusst-Werdens -
zusammenhängt. Das Erwachen des sich und andere erkennenden Selbst, eine
evolutionär späte Entwicklungsstufe, bewirkte einen gewaltigen kulturellen Schub,
der zwischen 100.000 und 50.000 v. Chr. vonstattenging.1 In dieser Großepoche
begannen Menschen, über Symbole, gegenständliche Bilder und Objekte, die
keinen praktischen Nutzen besaßen, miteinander zu kommunizieren. Ihre Kreativität

schuf neue kulturelle Ausdrucksformen, die sich etwa in Höhlenmalereien
und komplizierten Bestattungspraktiken äußerten. Antonio Damasio spricht in
diesem Zusammenhang von einer «biologischen Revolution namens Kultur»14,
Pascal Boyer von einem «kognitiven Durchbruch»'5. Dabei handelte es sich freilich

um einen langsamen, in unregelmäßigen Sprüngen vonstattengegangenen
Prozess. Dieser beginnt mit Neuronen, neuartigen Körperzellen im Gehirn, die
sich in immer größeren Schaltkreisen organisierten und Systeme mit raffinierten
Funktionseigenschaften bildeten. Die neuronalen Netzwerke im Gehirn führten

Vgl. Clifford Geertz, Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme.
Frankfurt a. M. 1987,44-95 (Religion als kulturelles System).
Vgl. dazu Ulrich FI. J. Körtner, Gott und Gehirn - Neurophysiologische Herausforderangen
tur die Theologie, in: Christian Ammer Andreas Lindemann (Hg.). Hirnforschung und
Menschenbild. Leipzig 2012, 115-148. hier 119f.

Vgl. Pascal Boyer, Religion: Bound to Believe'.', in: Nature, 455 (2008), 1038f.
Vgl. Christina Aus der Au, Im Florizont der Anrede. Das theologische Menschenbild und
seine Herausforderung durch die Neurowissenschaften, Göttingen 2011, 72-117; 188ff;
247 ff.
Vgl. Pascal Boyer. Und Mensch schuf Gott. Stuttgart 2004, 388ff; Antonio Damasio, Selbst
ist der Mensch. Körper. Geist und die Entstehung des menschlichen Bewusstseins, München

2011, 302ff; Robert Leonard Carnero. The Evolution of Human Mind. From Superna-
turalism to Naturalism - An Anthropological Perspective, New York 2010; Gerhard Besier,
Weder Gut noch Böse. Warum sich Menschen wie verhalten, Berlin/Münster "2013, 333ff.
Damasio, Selbst ist der Mensch (wie Anm. 13), 302.

Boyer, Und Mensch schuf Gott (wie Anm. 13). 389.



118 Gerhard Bester

zu einer spektakulären Verbesserung der Lebenssteuerung, indem sie kontrollierend

und optimierend in das Management der Körperfunktionen eingriffen -
in ihrer eng verschalteten Gitterstruktur repräsentieren diese 100 Milliarden
Nervenzellen den «Geist», der dem Menschen eine Erweiterung seines Verhaltens-
spielraums ermöglichte.16 Am Ende dieses Entwicklungsprozesses schuf sich das

neuronale Geist-System ein Selbst, das sich die Umwelt in Bildern und
Geschichten erschloss und so eine Erweiterung des mentalen Verarbeitungsraumes
herstellte - mit der Entwicklung komplexer Emotionen sowie einem
ausgefächerten Erinnerungsvermögen tind dem Arbeitsgedächtnis.1 Menschen sind
davon überzeugt, dass ihr «Selbst» alle Entscheidungen trifft und ihre Handlungen

auslöst. Aus den zahlreichen Impulsen, die wir ständig empfangen und
verarbeiten, generiert unser Hirn einheitliche Erklärungen - es arbeitet als
synthetisierender «Interpret» unserer disparaten Wahrnehmungen, Erinnerungen und

Handlungen und webt sie zeitverzögert zu einer in sich kohärenten Geschichte,
die wir als erlebte Wirklichkeit begreifen.Ix In diesem Sinne sind Religionen,
aber auch die Kunst, der dem Menschen innewohnende Versuch zu großen
Synthesen. Diese konstruktive Natur des Hirns ist eine zentrale Voraussetzung
kreativer Arbeit. Das Entstehen des Selbstbewusstseins führte zu kulturellen
Äußerungsformen - konkreten wie abstrakten Zeichnungen, künstlerischer Aus-
drucksfähigkeit, Werkzeugherstellung, der Sprache. Informationstransfers und
verschiedenen Bräuchen. Mit der Wahrnehmung seiner selbst, dem
Unterscheidenkönnen zwischen Ähnlichen und Anderen sowie der Möglichkeit einer

Perspektivenübernahme, also dem Erkennen der Absichten anderer, setzten erste
Versuche ein, das Leben zu interpretieren, ihm einen Wert beizumessen und über
sein Ende nachzudenken.20

Unter den Bedingungen des reflexiven Selbst war es möglich, von den

natürlichen Erfahrungen auf übernatürliche zu schließen und Phantasiewesen und
-weiten zu schaffen, die nicht wahrgenommen werden konnten, Lind die gegen
die intuitive Erwartung verstießen."' Aber nicht alle religiösen Ideen konnten die
Menschen über einen längeren Zeitraum hinweg faszinieren, sondern nur solche,
die mit einer «Mehrfachrelevanz»"" überzeugten, die also in der Lage waren,
ganz verschiedene Lebensäußerungen so einzufangen und zu transzendieren,
dass eine plausible Erklärungswelt entstand, die in einem hol istischen Modell

Vgl. Sebastian Seung, Connectome: How the Brain's Wiring Makes Us Who We Are.
Boston/New York 2012.
Vgl. Besier, Weder Gut noch Böse (wie Anm. 13), 203ff.
Vgl. Michael S. Gazzaniga. Who's in Charge? Free Will and the Science of Brain. New
YoVk2011, 102ff.
Vgl. Eric Kandel, Das Zeitalter der Erkenntnis - Die Erforschung des Unbewussten in
Kunst. Geist und Gehirn von der Wiener Moderne bis heute, München 2012.
Vgl. Damasio, Selbst ist der Mensch (wie Anm. 13), 304.
Der Glaube an die Wirkmächtigkeit von Geistern ist bis heute in bestimmten Kulturen
selbstverständlich. Vgl. Marie Pohl, Geisterreise. Frankfurt a. .VI. 2012.
Boyer, Und Mensch schuf Gott (wie Anm. 13), 392.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 1 1 "

Natürliches mit Übernatürlichem verband. Da Menschen auch in dieser Hinsicht
nur über ein begrenztes Repertoire verfügen, «weisen die Religionen in aller
Welt gemeinsame Grundzüge auf»23. Das gilt übrigens auch ftir unser Moralsystem,

denn ohne einen Grundbestand von moralischen Verhaltensweisen wäre ein
soziales Leben gar nicht möglich.24 Allerdings müssen Moralsysteme nicht unbedingt

auf religiösen Grundlagen aufruhen. Der Philosoph und Neurowissenschaftler

Sam Harris etwa wirbt für die Entwicklung eines vernünftigen, universal

gültigen Moral-, Werte- und Sinnraums aus den inzwischen gewonnenen
naturwissenschaftlichen Einsichten heraus.""1 Dem steht entgegen, dass moralische
Urteile auf Intuitionen beruhen, die im Nachhinein rationalisiert werden. Allerdings

ist unser universales Moralsystem nicht beliebig, sondern orientiert sich an

evolutionär entwickelten, kulturell nur leicht überformten «Tugenden», die das

individuelle wie das soziale Leben befördern - Fürsorge, Fairness, Freiheit,

Loyalität, Autorität und Reinheit."6

Menschen denken nicht nur über das nach, was der Fall ist, sondern sie

fabulieren auch ständig darüber, was sein könnte, was sie vermuten, fühlen und
planen.27 Auch religiöse Vorstellungen und Verhaltensweisen kleiden sie in
Geschichten, erzählen von ihren Erlebnissen und Begegnungen mit Dingen und

Akteuren, die kontraintuitive Eigenschaften besitzen, damit im Widerspruch zum
Umwelt-Wissen stehen, und die mit ihren Fähigkeiten wie Botschaften
beeindrucken. Besondere Akteure können bestimmte Dinge bewirken - etwa Unglück
vermeiden helfen, indem sie in bestimmten Kontexten - zum Beispiel angesichts
der schwer durchschaubaren Situation des Todes2K - dazu auffordern,
anscheinend sinnlose Flandlungen ständig zu wiederholen. Aus der Angst heraus,

man werde irgendwie in Gefahr geraten, wenn man sich nicht an die Instruktion

Boyer, Und Mensch schuf Gott (wie Anm. 13), 392. Dies belegt auch Dawkins im Blick auf
die strukturelle Ähnlichkeit von Schöpfungs- und anderen Erklärungsmythen. Vgl. Richard
Dawkins, Der Zauber der Wirklichkeit. Die faszinierende Wahrheit hinter den Rätseln der
Natur, Berlin 2012.
«Moral systems are interlocking sets of values, virtues, norms, practices, identities, institutions,

technologies, and evolved psychological mechanisms that work together to suppress
or regulate selfishness and make social life possible.» Jonathan Haidt, Morality, in: S. T.
Fiske/D.T. Gilbert/G. Lindzey (Hg.), Handbook of Social Psychology, Vol. 2, 5,h edition,
New York "2010, 797-832.
Vgl. dazu Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values,
New York 2010.

Vgl. dazu Jonathan Haidt, The Righteous Mind. Why Good People Are Divided by Politics
and Religion, New York 2012.

Vgl. hierzu und zum Folgenden Ilkka Pyysiäinen. Cognitive Science of Religion: State-of-
the-Art, in: Journal for the Cognitive Science of Religion, 1 (2012), 1-28; ders., Supernatural

agents: Why we believe in Souls. Gods, and Buddhas, Oxford 2009.

Vgl. Jesse M. Bering, The folk psychology of souls, in: Behavioral & Brain Sciences, 29

(2006), 453^162; Pascal Boyer, Prosocial aspects of afterlife beliefs: Maybe another byproduct.

A commentary on Bering, in: Behavioral & Brain Sciences, 29 (2006), 466.



120 Gerhard Besier

hält, wird man die empfohlenen Handlungen vollziehen." So entstehen Rituale,
die an einen bestimmten Adressaten gehen und damit Unheil vermeiden bzw.
Heil herbeiführen sowie die Geängstigten beruhigen sollen. Solche Handlungen
dienen dazu, der unberechenbaren Welt etwas entgegenzusetzen, den Lauf der

Dinge vermeintlich zu kontrollieren und die Zukunft mitbestimmen zu können.30

Dabei spielt der Grundmechanismus des Lernens, wonach nahe beieinander liegende

Ereignisse kausal miteinander verknüpft werden, eine entscheidende Rolle."

Folgte auf ein regelwidriges Verhalten, das im Widerspruch zu dem Willen
der Gemeinschaft steht, eine Naturkatastrophe, dann führten die Menschen diese

Katastrophe auf das Handeln der Regelverletzer zurück und interpretierten die

Sturmflut als Strafe Gottes. Um die Gottheit zu besänftigen und weiteres
Unglück zu vermeiden, mussten die Übeltäter hernach bestraft werden. Solche

abergläubischen Interpretationen sind kaum zu falsifizieren, da sich - gerade im
Zusammenhang mit der Bewältigung einer schwierigen Situation - immer Einzelne
ausmachen lassen, die sich regelwidrig verhalten haben. Wird abergläubisches
Verhalten in einer Gesellschaft wie selbstverständlich praktiziert, folgen die

meisten Menschen dieser Verfügbarkeitsheuristik. So finden wir nichts dabei,
dass es im Flugzeug keine Reihe 13 gibt, ein Talisman Glück bringt und
bestimmte Rituale beim Verrichten einer Tätigkeit den Erfolg des Unternehmens

günstig beeinflussen.32 Im Falle des Erfolges wird die Ritualhandlung in
ähnlichen Situationen erneut vollzogen; sie kann auf andere Felder generalisieren

Vgl. Pascal Boyer/Pierre Liénard, Why ritualized behavior? Precaution systems and action-
parsing in developmental, pathological and cultural rituals, in: Behavioral & Brain Sciences
29 (2006), 595-650; Pierre Liénard/Pascal Boyer, Whence collective rituals? A cultural
selection model of ritualized behavior, in: American Anthropolgist. 108 (2006), 814-827:
Pascal Boyer/Pierre Liénard, Ritual Behavior in Obsessive and Normal Individuals. Moderating

Anxiety and Reorganizing the Flow of Behavior, in: Current Directions in Psychological

Science, 17 (2008), 291-294; Pascal Boyer/Brian Bergstrom, Threat-detection in child
development: An evolutionary perspective, in: Neuroscience & Biobehavioral Reviews, 35

(2011), 1034-1041; Quentin D. Atkinson'Harvey Whitehouse, The cultural morphospace of
ritual form: Examining modes of religiosity cross-culturally, in: Evolution & Human Behavior,

32 (2011), 50-62.
Vgl. Stuart Vyse, Believing in Magic: The Psychology of Superstition, Oxford 1997. Siehe
schon Burrhus Skinner, der 1948 einen Aufsatz mit dem Titel «Superstition in the Pigeon»
(Journal of Experimental Psychology. 38 [1948]. 168-172) veröffentlichte.
Schon etwa fünfjährige Kinder interpretieren die Natur in kausalen Zusammenhängen, wie
Deborah Kelemen (Are Children «Intuitive Theists»? Reasoning About Purpose and Design
in Nature, in: Psychological Science, 15 [2004], 295-301) gezeigt hat. Danach gibt es

beispielsweise Flüsse, damit Tiere daraus trinken können. Solche Annahmen einer sinnvoll
eingerichteten Welt legen die Frage nach dem Urheber nahe und verweisen auf einen
gewissen Hang zum Schöpfungsglauben. Siehe auch Konika Banerjee/Paul Bloom, Would
Tarzan believe in God? Conditions for the emergence of religious belief, in: Trends in
Cognitive Sciences, 17 (2013), 7f; Cristine H. Legare/E. Margaret Evans/Karl S. Rosengren/
Paul L. Harris, The coexistence of natural and supernatural explanations across cultures and

development, in: Child Development, 83 (2012). 779-793.
Vgl. Eckart R. Straube, Heilsamer Zauber. Psychologie eines neuen Trends, Heidelberg
2005.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte ' 21

und schließlich zur Kulthandlung werden. Ein Amulett, in gefahrvollen Situationen

getragen, gilt als Glücksbringer, dessen magische Kraft sogar auf andere

übertragen werden kann.

Gelingt es den Akteuren solcher Regelbildungen und Rituale, mit ihren kon-
traintuitiven Botschaften eine größere Gruppe zu überzeugen, indem sie ein
Ensemble von Vorstellungen - Imaginationen in Form von Geschichten - so
geschickt zusammenkomponieren. dass es die Welt als Ganzes zu erklären vermag,
dann bilden sie eine Art Gilde und übernehmen eine besondere Rolle im Vollzug
der Rituale. Im Kontext einer entsprechend Hochkultur wird sich aus der Gruppe
der Kundigen eine Elite herausschälen, die das überkommene kontraintuitive
Wissen systematisiert und abstrahiert. Diese religiöse Elite nutzt ihr Wissen, ihre

Stellung und den Glauben der großen Gruppe an die übernatürlichen Phänomene,

um über deren Verhalten eine allerhöchste, nämlich von einem göttlichen Willen
abgeleitete Kontrolle, auszuüben und sie damit tauglich für gemeinsame
Großprojekte zu machen, für zivilisatorische Leistungen.3"' Insofern halten einige
Wissenschaftler Religion für eine «nützliche Illusion»34, weil sie die Gläubigen über
eine supranaUiral konstruierte Aufsicht diszipliniert und auf diese Weise wichtige

Bausteine für ein gedeihliches Sozialleben liefert.3>

Wie unser Hirn zahlreiche Wahrnehmungen zu religiösen Konzepten bündelt

Menschen wollen wohl nicht alle Phänomene, aber oftmals ihnen mysteriöse, sie

beunruhigende Ereignisse und Prozesse verstehen; sie wollen sie erklären und ihr
Eintreffen möglichst vorhersagen können. Aber dieses Bedürfnis wird nicht
dadurch eingelöst, dass Menschen religiöse Konzepte kreieren, um sich die Ur-

Eine religiös motivierte, kulturelle Leistung ist beispielsweise das steinzeitliche
Bergheiligtum Göbekli Tepe südöstlich der Stadt Sanliurfa. Vgl. dazu Klaus Schmidt. Sie bauten
die ersten Tempel. Das rätselhafte Fleiligtum der Steinzeitjäger. Die archäologische
Entdeckung am Göbekli Tepe. München 2007: ders.. Göbekli Tepe. Eine Beschreibung der

wichtigsten Befunde erstellt nach den Arbeiten der Grabungsteams der Jahre 1995-2007.
in: Erste Tempel Frühe Siedlungen. 12000 Jahre Kunst und Kultur. Ausgrabungen und

Forschungen zwischen Donau und Euphrat. für ArchaeNova e.V. Heidelberg, hg. von Klaus
Schmidt. Oldenburg 2009. Ein weiteres Beispiel für religiöse Vergemeinschaftung und
Schaffenskraft ist Stonehcnge. ein in der Jungsteinzeit begründetes Bauwerk. 13 Kilometer
nördlich von Salisbury gelegen. Vgl. Bernhard Maier. Stonehenge. Archäologie. Geschichte.

Mythos. München 2005: Julian Richards. Stonehcnge. English Fleritage. London 2005.

Vgl. Jesse Bering. The God Instinct: The Psychology of Souls. Destiny and the Meaning of
Life. London 2011: siehe auch ders.. The Belief Instinct: The Psychology of Souls. Destiny,
and the Meaning of Life. New York 2010; Pascal Boyer. The Fracture of an Illusion. Science

and the Dissolution of Religion (Frankfurt Templeton Lectures 2008). Göttingen 2010.

Vgl. Ilkka Pyysiäincn. Religion. Economy, and Cooperation. Berlin 2010; Jeffrey P. Schloss/
Michael J. Murray. Evolutionary accounts of belief in supernatural punishment: a critical
Review, in: Religion. Brain & Behavior. 1 (2011). 46-99: Azim F. Shariff. Big Gods were made
for big groups: Commentary on Schloss & Murray, in: Religion. Brain & Behavior. 1 (2011).
89-93; Scott Atran, Psychological origins and cultural evolution of religion, in: Ron Sun

(Hg.). Grounding Social Sciences in Cognitive Sciences. Cambridge (MA) 2012. 209 -238.



122 Gerhard Besier

sache aller rätselhaften Begebenheiten supranatural zu erklären. In diesem Fall
hätten die Erklärungsansätze nur einen geringen Grad an Plausibilität, da ihre
Funktionalität nur allzu durchsichtig wäre. Vielmehr müssen wir davon ausgehen,

dass religiöse Vorstellungen unabhängig von bestimmten Erklärungsbedürfnissen

entstehen und in einer Art Verdichtung unseres unaufhörlich schlussfol-

gernden Gehirns zu einem «Aha-Erlebnis» führen, ohne dass uns der Vorgang,
wie das Inferenz-System zustande gekommen ist, bewusst ist. Der Anthropologe
Pascal Boyer hat gegen monokausale Rekonstruktionen zu Recht eingewandt, es

gehöre zu den intellektuellen Fehlschlüssen ex post, ein Phänomen auf eine
Ursache zurückzuführen - z. B. religiöse Konzepte auf das Todesbewusstsein. Er

gibt zu bedenken, dass religiöse Konzepte in ihrem Ursprung wohl auf
zahlreiche und disparate Erklärungsmuster - komplexe Inferenz-Systeme unseres
Gehirns mit allen seinen affektiven und kognitiven Komponenten - zurückgehen,

die schließlich vernetzt werden und dem Gläubigen erst in einem späteren,
ganzheitlichen Stadium als «wahr» erscheinen. Erst wenn diese Stufe erreicht ist,
kann man davon reden, dass religiöse Konzepte bestimmte Funktionen erfüllen,
nicht zu Beginn des Prozesses.

Menschen sind wegen ihrer Fähigkeit zu komplexen Schlussfolgerungen in

der Lage, aufbauend auf nur fragmentarischen Informationen, umfangreiche
Konzepte zu entwickeln. Solche Schlussfolgerungen tragen jedoch keine

zufällige Struktur, sondern sie orientieren sich an mentalen Dispositionen, an wenigen

Mustern, wonach das fragmentarische Material gefiltert, geordnet und in

spezifischer Weise zu einer Reihe von Konzepten verarbeitet wird. Wie auch

immer unsere Wahrnehmungen beschaffen sein mögen - unser Gehirn organisiert
die Erinnerungen an diese wie die daraus gezogenen Schlussfolgerungen in ganz
ähnlicher Weise. Dies ist ein wichtiger Grund, warum Menschen, trotz ganz
unterschiedlicher Erfahrungen, zu ähnlichen Schlussfolgerungen kommen können.

In einer Art «mentaler Epidemie»36 entwickeln sie auf der Grundlage
variabler Informationen ähnliche Formen religiöser Konzepte und Normen. Es gibt
also so etwas wie mentale Grundmuster oder Schablonen für religiöse Konzepte.
die viele Menschen veranlassen, auf der Grundlage einiger Informationen
entsprechende Konzepte zu bilden. Ein weiterer Grund für die Bildung ähnlicher

Konzepte liegt darin, dass Religion ein kulturelles Phänomen ist - ein Verhalten
also, das die Menschen untereinander kommunizieren. Menschen bevorzugen
solche Glaubensvorstellungen, die möglichst viele relevante Merkmale unseres
mentalen Systems miteinander kombinieren - also emotionale, kognitive, soziale
und direkte Verhaltensaspekte. Außerdem haben Menschen Intuitionen im Blick
auf religiöse Ideen, «mentale Rezepte» gewissermaßen, wonach Bekanntes, uns
Vertrautes mit etwas Überraschendem, uns Fremdem verbunden wird.

Pascal Boyer. Religion Explained. The Evolutionary Origins of Religious Thought. New
York 2001. 47.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 123

Im Blick auf Boyers evolutionsbiologisch abgeleiteten «mentalen Rezepte»
könnte man, etwa durch einen Griff in Michel Foucaults «Werkzeugkiste»37,
auch einen Brückenschlag zur Diskursanalyse vornehmen und sagen, es handele
sich um einen recht basalen sozio-kulturellen Code, «ein positives Unbewusstes
des Wissens»38, das eine gegebene Kultur gemeinschaftlich besitzt und jenen
Subjekten das gemeinsame Denken, Sprechen und Handeln erlaubt, die mit
diesem sozial eingebetteten Diskurs vertraut sind.39 Solche Wissensordnungen
umfassen alle Bereiche menschlicher Aktivität; ihre Hervorbringung soziokultu-
reller Wirklichkeit mit einem entsprechenden Bedeutungsgehalt beschränkt sich
nicht auf die Sprache.40 Religiöse Ideen könnte man in diesem Sinne als Schemata

der Verallgemeinerung,41 als «institutionalisierte bzw. institutionalisierbare
Redeweisen» verstehen, «deren Regeln und Funktionenmechanismen gleichsam
(positiv) zu ermitteln sind».42 Wie entscheidend dabei die institutionellen, sozialen

und (macht)politischen Rahmenbedingungen sind, zeigt Foucault exemplarisch

an der Funktion der kirchlichen Beichtpraxis im Diskurs über Sexualität.43

Einmal geäußert, werden Diskurse zu einem Gegenstand von Geschichte.44

Ein Alltagsgeschehen, das jedermann erlebt, taugt schlecht für ein religiöses
Konzept. Es muss schon etwas Außergewöhnliches sein, das potentiell vielen
Menschen widerfahren könnte, aber im konkreten Fall bezeugt sein sollte. Um in

unserer religiösen Kultur zu bleiben: Von der Auferstehung eines Toten redeten
damals viele Menschen; solche Wunder lagen förmlich in der Luft. Jesus
vollbrachte das Heilungswunder an einem schon Verwesenden. Für seine eigene
Auferstehung gab es eine Reihe von Zeugen, die eine direkte Begegnung mit ihm
hatten oder meinten, eine solche mit ihm gehabt zu haben.

Vgl. Michel Foucault, Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 2: 1970-1975, hg. von
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt a. M. 2002, 887f.
Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a. M. I41997, 11. Allerdings hält Foucault Konzepte, die mit Mentalität,
Traditionen und Entwicklungen arbeiten, nicht für hilfreich. Vgl. ders.. Archäologie des

Wissens, Frankfurt a. M. 81997, 33^11.
Wer sich mit seinen Überlegungen nicht «im Wahren» des (religiösen) Diskurses seiner
Zeit befindet, gehorcht dessen machtbasierten und -produzierten Regeln nicht und wird
darum nicht gehört. Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a. M. 1991,
25.

Vgl. Gilles Deleuze, Was ist ein Dispositiv?, in François Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.),
Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt a. M. 1991, 153-162.
Vgl. Foucault., Archäologie des Wissens (wie Anm. 38); ders., Schriften in vier Bänden.
Dits et Ecrits, Bd. 1: 1954-1969. hg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt a. M.
2001,869.
So Peter Schöttler, Wer hat Angst vor dem (linguistic turn>?, in: Geschichte und Gesellschaft,

23 (1997). 134-151, hier 139.

Vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. Frankfurt a. M.
1992, bes. 28-31.
Vgl. Michel Foucault, Der Mensch ist ein Erfahrungsticr. Gespräch mit Ducio Trombadon,
Frankfurt a. M.: 1997. bes. 87.



124 Gerhard Besier

Religiöse Konzepte können erklärt werden als eine Kombination aus einem

begrenzten Technik-Reservoir und einer limitierten Anzahl von Materialien. Wir
alle wissen, dass Menschen, also auch wir selbst, sterben müssen, und dennoch

erwarten wir, dass mindestens jene, die wir lieben und auch wir selbst, möglichst
lange leben und am besten gar nicht sterben.45 Natürlich verletzen solche

Vorstellungen unsere mentale Repräsentation von Tod, aber gleichzeitig bewahren
sie eine andere Vorstellung, die Lins bestens vertraut ist - nämlich die vom
Leben. In dieser Kombination sind wir versucht, eine ontologische Kategorie im
Interesse einer anderen zu verletzen. Möglich wird dies durch einen Menschen, der

zwar einerseits so ist wie wir, andererseits aber auch nicht. Er kann das Besondere,

von uns dringend Gewünschte vollbringen, und dafür, dass er das auch
tatsächlich getan hat, gibt es glaubwürdige Zeugen, die uns diese Geschichte mit
allen ihren Pointen erzählen. Das wundertätige Wesen erfüllt die uns vertraute
Kategorie «Person», besitzt aber spezielle kognitive Kräfte, die wir für gewöhnlich
nicht mit dieser Kategorie verbinden. Ähnlich ist es mit der Jungfrauengeburt.
Diese Vorstellung enthält die uns vertrauten Kategorien «Frau» und «Geburt»;
neu hinzu tritt aber ein spezielles biologisches Merkmal, das wir ansonsten nicht
mit den uns geläufigen Kategorien verbinden - ja mehr noch: das gegen diese

steht. Religiöse Konzepte widersprechen also in bestimmten Bereichen den

ontologischen Kategorien, die uns wohl bekannt sind. Was uns zunächst fremd
und überraschend anmutet, kann uns aber bald vertraut vorkommen, obwohl es

nach wie vor gegen unsere ontologische Erfahrung, gegen unsere Intuition
verstößt. So überrascht es Juden, Christen wie Moslems nicht, wenn man ihnen
erzählt, dass es ein allwissendes, allmächtiges Wesen gibt, das sie auf ihren Wegen
begleitet, sie beobachtet und beschützt, sie aber auch bestraft und belohnt. Wir
können zu diesem omnipräsenten Wesen sprechen, es aber nicht sehen. Es gibt
allerdings vermittelnde Instanzen, die uns näher sind - in der christlichen Kultur
Jesus, die Gottesmutter oder auch Heilige. Aber diese sind ebenfalls seit langem
nicht mehr unter uns. Darum ist es uns vertraut, vor Christus-, Marien- und

Heiligenfiguren zu beten46 - also leblosen Gegenständen, denen wir auf diese

Vgl. John Gray, Wir werden sein wie Gott. Die Wissenschaft und die bizarre Suche nach

Unsterblichkeit, Stuttgart 2012. Darin beschreibt der Verfasser, welche Wege Menschen

gegangen sind, um den Tod auf «wissenschaftliche» Weise zu überwinden und die technologisch

herbeigeführte Unsterblichkeit zu erfinden.
Vgl. z. B. die Ausstellung Seelenkind. Verehrt Verwöhnt Verklärt. Das Jesuskind in

Bayerns Frauenklöstern, hg. vom Diözesanmuseum Freising. Ausstellungskatalog. München

2012. Hier wird gezeigt, wie Klosterschwestem Jesus-Figuren zu ihren Bezugspersonen

machten, sie bemutterten und vergötterten. Siehe auch Uffe Schjoedt Hans Stodkilde-
Jergensen Armin W. Geertz/Andreas Roepstorff. Rewarding prayers, in: Neuroscience
Letters, 443 (2008). 165-168: dies., Highly religious participants recruit areas of social cognition

in personal prayer, in: Social Cognitive & Affective Neuroscience. 4 (2009), 199-207;
dies/Torben E. Lund, The power of charisma - perceived chrisma inhibits the frontal executive

network of believers in intercessory prayer, in: Social Cognitive & Affective Neuro-
science, 6(2011), 119 127.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 125

Weise Leben einhauchen.4 Manchmal sprechen die höheren Wesen auch zu uns

- etwa im Traum oder in einem Trancezustand. Obwohl solche Erlebnisse nicht

unserem Erfahrungswissen entsprechen, meinen wir deutlich gehört zu haben,

was von uns erwartet wird.
Entscheidend bleibt, dass unser ständig die ankommenden Reize kategorial

verarbeitender Geist aufgrund von Erlebnissen zu bestimmten Wahrnehmungen
gelangt. Als ein Ergebnis dieser Wahrnehmungen formt unser Geist dann

Glaubenssysteme über das. was geschehen ist. Dabei zeigt er keine Mühe, begrenzte
Verletzungen der bekannten ontologischen Kategorien und der sich aus diesen

ergebenden Schlussfolgerungen in einer Art kultureller Transmission zu
überwinden. Maria entspricht vollständig dem Muster Frau - mit einer einzigen
biologischen Abweichung: Sie konnte ein Kind gebären, ohne dass zuvor ein

ZeugLingsakt stattgefunden hatte.4S Unser Geist ist die ganze Zeit damit
beschäftigt, aus fragmentarischen Informationen eine in sich plausible Geschichte

zu rekonstruieren, die unseren intuitiven Erwartungen entspricht. Aus Marias
biologischer Besonderheit ergibt sich, dass ihr Kind in bestimmter Hinsicht
ebenfalls etwas Außergewöhnliches sein muss, allerdings nicht in seinen sonstigen

Eigenschaften, die mit unserer Kategorie «Person» ganz übereinstimmen. Im
Übrigen zeigt Maria Verhaltensweisen - etwa in ihrem Leid um den Gekreuzigten

-, die über viele Jahrhunderte, und zwar kulturübergreifend. menschliches

Mitgefühl und Miterleben, aber auch BewLinderung und gläubige Identifikation
ermöglichten. Sie bietet eine Projektionsfläche für nahezu alles Menschliche,
das im Zusammenhang mit einer Frau nur gedacht und gefühlt werden kann.M)

Erfolgversprechende religiöse Konzepte beruhen auf ganz wenigen ontologischen

Kategorien Lind einem sehr begrenzten Katalog supranaturaler Muster. So

kann etwa die Kategorie «Person» mit folgenden nichtintuitiven Mustern
repräsentiert werden: Sie besitzt besondere physische Eigenschaften (in Bezug auf
Götter), sowie besondere biologische (Götter sterben nicht) und psychische (Götter

hören, sehen und wissen alles). Tieren und Gegenständen (z. B. blutende
Statuen) kann man ähnliche Muster attribuieren. Empirischen Untersuchungen
zufolge behielten die Versuchspersonen jene Geschichten besonders gut. die

Verletzungen der ontologischen Kategorie enthielten, weil diese - vor dem

Hintergrund ihrer Erwartungen - Überraschungseffekte aufwiesen/1 In diesem Sin-

Die profane Nachfolge klassischer Heiligenfiguren haben anthropomorphe Maschinen
angetreten. Vgl. zu letzteren Jan Plamper. Geschichte und Gefühl. Grundlagen der
Emotionsgeschichte. München 2012. 37f.
Vgl. Lukas 1.31-35. Joseph Ratzinger schreibt in seinem dritten Jesusbuch: «So bleibt das
Rätsel oder sagen wir besser: das Geheimnis - dieses Satzes bestehen.» J. Ratzinger
Benedict XVI., Jesus von Nazareth, Bd. 3. Freiburg i. Br. 2012, 40.

Vgl. Miri Rubin. Emotion and Devotion. The Meaning of Mary in Medieval Religious
Cultures. Budapest/New York 2009. bes. 37. 98f.

Vgl. Johannes Stöhr (Hg.). Papst Johannes Paul II. Marianische Texte (1985-1987). Bamberg

1987.

Vgl. Boyer. Religion Explained (wie Anm. 36). 80f.



126 Gerhard Besier

ne ist folgendes Beispiel für ein religiöses Repertoire bestens geeignet: Wir beten

zu dieser Frau, weil sie die Einzige ist, die je ein so besonderes Kind gebar - und

das, ohne zuvor sexuellen Kontakt gehabt zu haben. Die Kombination nur einer

Verletzung der ontologischen Kategorie und mithin unserer Erwartungen scheint
das kognitive Optimum zu sein.52 Sobald mehrere Verletzungen der ontologischen

Kategorie riskiert werden, wächst die kognitive Irritation und fuhrt zu
einer Überdehnung des Überraschungseffekts. Überdies unterscheidet sich das

mentale Konzept - etwa das über Gott - von dem, was die Leute sagen, wenn sie

gefragt werden. So fand Justin Barret heraus, dass die Befragten «theologisch
korrekt», aber kognitiv entgegen ihrer Erwartung erklärten, Gott könne mehrere

Dinge zugleich tun. Wenn sie aber zwei Episoden nacherzählten, in denen Gott
geholfen hatte, dann arrangierten sie ihre Erzählung so, dass Gott zuerst das eine

und dann das andere getan habe.53

((Meme», begrenzte kulturelle Entwicklungen, kostspielige Signale
und spektakuläre Opfer

In seinem Buch Das egoistische Gen schlug Richard Dawkins vor, neben der
genetischen auch die kulturelle Evolution als Replikationsphänomen zu
berücksichtigen. Als Namen für die kulturelle Vererbung wählte er das Wort «Mem»,
eine Verkürzung des griechischen «Mimen», um eine Analogie zu dem Begriff
«Gen» zu erhalten.54 «So wie Gene sich im Genpool vermehren, indem sie sich
mit Hilfe von Spermien oder Eiern von Körper zu Körper fortbewegen, so
verbreiten sich Meme im Mempool, indem sie von Gehirn zu Gehirn überspringen
mit Hilfe eines Prozesses, den man in einem allgemeinen Sinn als Imitation
bezeichnen kann.»" Unter den Beispielen, die Dawkins anführt, befindet sich auch

«die Idee (Gott)»36, wie er sagt. Als Grund dafür, warum die Vorstellung von
einem Gott von Generation zu Generation repliziert wurde, nennt er die «große

psychologische Anziehungskraft», die in diesem Gedanken stecke. Sie bestehe

darin, dass das «Gott-Mem» «eine auf den ersten Blick einleuchtende Antwort
auf unergründliche und beunruhigende Fragen über das Dasein» gebe. Gegen
Dawkins' Memtheorie sind gewichtige Einwände erhoben worden;""1 dass es Pro-

Vgl. dagegen Andrew Shtulman, Variation in the anthropomorphization of supernatural
beings and its implications for cognitive theories of religion, in: Journal of Experimental
Psychology, 34 (2008), 1123-1138.
Vgl. Justin L. Barret, Exploring the Natural Foundations of Religion, in: Trends in Cognitive

Science. 4 (2000), 29-34. Siehe auch ders., Born Believers. The Science of Children's
Religious Belief, New York 2012 sowie Boyer, Religion Explained (wie Anm. 36), 89.

Vgl. Richard Dawkins, Das egoistische Gen (1976), Berlin/Heidelberg/New York 1978,
226f.
Dawkins, Das egoistische Gen (wie Anm. 54), 227.

Dawkins, Das egoistische Gen (wie Anm. 54), 227.

Vgl. z. B. Boyer, Religion Explained (wie Anm. 36), 37, 39f.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte ' 27

bleme gibt, hat er selbst eingeräumt, wenngleich er sie ftir übertrieben hält.

Religiöse Ideen, so argumentierte er 2006, gehörten zu einem Memplex, einer

Gruppe von Meinen, «die allein nicht unbedingt eine gute Überlebensfähigkeit
besitzen, in Gegenwart der anderen Meine ihres Memplexes jedoch erhalten
bleiben [...], weil sie sich mit anderen Meinen vertragen, die im Mempool bereits
in großer Zahl vorhanden sind [...].» Als Beispiele führt er die Gedanken von
einem Weiterleben nach dem Tod, die Belohnung des Märtyrers im Jenseits

sowie umgekehrt die Bestrafung von /\btrünnigen im Diesseits wie im Jenseits

an; weiterhin: den Glauben an Gott - entgegen aller rationalen Argumente - als

eine Tugend zu verstehen, Gläubigen einen hohen Respekt zu zollen,
Unverständliches nicht ergründen, sondern als Geheimnis bewahren zu wollen und
kulturelle Leistungen auf einen religiösen Ursprung zurückzuführen. Ursprünglich
überlebten solche Gedanken, weil sie auf die Psyche der Menschen einen
eigenartigen Reiz ausübten, in späteren Phasen wurden sie zu einer Religion organisiert

und dabei ständig weiterentwickelt. «Das Mem breitet sich wie ein Virus
exponentiell aus»60, meint Dawkins, und erklärt damit auch die rasche Verbreitung

religiöser Gedanken auf dem Wege der Nachahmung.
Humanisten wie Christen könnten sich über die hier skizzierte Plastizität

unseres Gehirns freuen - verheißt diese doch, dass ganz allmählich die Ideale der

westlichen Kultur unsere natürlichen Anlagen überformen und am Ende der

Entwicklung ein durch und durch kultiviertes Lebewesen steht - sozusagen die Ver-
leiblichung des Kulturchristentums. Doch die Nobilitierung des Menschen als

unvergleichliches Geschöpf stößt immer wieder an seine natürlichen Grenzen -
nicht nur im Blick darauf, dass die Großen Menschenaffen ebenfalls denken

können, sich ihrer selbst bewusst sind, Ansätze einer «Theory of Mind» zeigen,
Werkzeuge herstellen und benutzen können, symbolisch miteinander kommunizieren

und sich normativ-moralisch verhalten.61 Entscheidender noch ist die Fal-

sifizierung der These, dass der Mensch während seiner Sozialisation - im Zuge
sozial vermittelter Lernprozesse - «(fast) unbegrenzt formbar und anpassungsfähig

erscheint», so dass schließlich die Kultur den Instinkt ersetze und sich «deshalb

weitestgehend von biologischen Grenzen und Zwängen» emanzipiere.62

Auch das Leinen ist «ein biologisch detailliert geregelter und häufig eng gebahn-

Vgl. Richard Dawkins, Der Gotteswahn (2006), Berlin 52009, 268ff
Dawkins, Gotteswahn (wie Anm. 58), 278f.
Vgl. Richard Dawkins. Geschichten vom Ursprung des Lebens. Eine Zeitreise auf Darwins
Spuren (2004), Berlin 2008, 390. Siehe auch Daniel C. Dennet, Den Bann brechen. Religion

als natürliches Phänomen, Frankfurt a. M.'Leipzig 2008, I09ff.
Vgl. Eckart Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur. Evolutionäre Perspektiven der

Soziobiologie, in: Silke Meyer'Armin Owzar (Hg.), Disziplinen der Anthropologie,
Münster/New York/München/Berlin 2011, 37-55, hier 38f; Besier, Weder Gut noch Böse (wie
Anm. 13), 340ff; Darby Proctor'Rebecca A. Williamson'Frans B. M. de WaaFSarah F.

Brosnan, Chimpanzees Play the Ultimatum Game, in PNAS, January 14, 2013 (doi:
10.1073/pnas. 1220806110) (28.1.2013).
Zitate: Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur (wie Anm. 61), 40f.



128 Gerhard Bester

ter Vorgang. [...]. Man lernt nur das, wozu man in langen Selektionsprozessen
eingerichtet ist. [...] Es sind immer wieder der alte Adam und die alte Eva, die
uns begegnen, während der im Denken, Fühlen und Verhalten verbesserte
Mensch trotz aller religiös oder weltlich motivierter Anstrengung in dieser Richtung

einfach nicht aufscheinen will.»
Dabei kommt es in ruhigen, kollektiv abgesicherten Lebensphasen immer

wieder zu erheblichen Selbsttäuschungen bis eine außergewöhnliche Grenzsituation

- Ausnahmezustände wie Kriege. Hungersnöte oder Unfälle - uns schmerzlich

daran erinnern, woher wir stammen. Denn in diesen Notlagen reagieren wir
gemäß unserem biologischen Programm - wir täuschen, töten und verspeisen
auch Artgenossen.

4 Aber auch abgesehen von solchen Extremvarianten sind es

unsere neurobiologischen Grundlagen, die uns kulturelle Repräsentationen in
charakteristischer Weise ermöglichen, aber eben auch begrenzen. «Die menschliche

Natur manifestiert sich in Kultur, also in den vielfältigsten Lösungen für
adaptive Probleme, aber umgekehrt schafft Kultur keinesfalls eine neuartige Natur

des Menschen, indem sie etwa auf die genetische Ausstattung des Menschen

nachhaltig Einfiuss nähme.»
Viele kulturelle Errungenschaften lassen sich nicht unmittelbar auf Nützlich-

keits-, sondern auf Signalevolution zurückführen. «Die menschliche Kulturgeschichte

ist nicht zuletzt eine grandiose Geschichte der Übertreibung durch teure
Signale.»66 Das betrifft nicht zuletzt kirchliche Prachtentfaltung - man denke nur
an den Dombau oder die Kleiderordnung des hohen Kleais. Der verschwenderische

Gebrauch von Ressourcen dokumentiert Macht und Prestige und lässt die
Institution bis heute auf dem sozialen Markt interessant erscheinen. Im Unterschied

zu profanen kulturellen Signalen - etwa dem Palastbau -, die nur irdische
Herrschaft dokumentieren, verknüpft die Religion solche Signale der Macht mit
dem Übernatürlichen und erscheint darum als besonders mächtig.6 Überdies bindet

die scheinbar verschwendete Zeit und Energie im Zusammenhang mit der

Herstellung solcher Signale die Gläubigen nur umso enger an ihre Religion.
Indem sie, meist öffentlich, eine Fülle mühevoller, schmerzlicher Prozeduren -
Initiationsriten, Gebetsrituale, Fastengebote. Selbstkasteiungen - auf sich
nehmen, demonstrieren sie sich selbst und anderen, wie wichtig ihnen ihr Glaubensgebäude

ist. Mit ihren Investitionen vertiefen sie ihre eigene Gläubigkeit und
wecken überdies bei Außenstehenden große Neugier. Denn wer sich so seltsam

verhält, dabei aber große Selbstgewissheit zeigt, muss sich davon einen erheb-

Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur (wie Anm. 61 42f.
Vgl. Besier, Weder Gut noch Böse (wie Anm. 13), 365-367.
Voland. Seine Kultur ist des Menschen Natur (wie Anm. 61), 47.
Voland, Seine Kultur ist des Menschen Natur (wie Anm. 61), 53. Siehe auch Joseph Bul-
bulia'Richard Sosis, Signaling Theory and the Evolution of Religious Cooperation, in:

Religion, 41 (2012), 363-388.
Vgl. Ara Norenzayan Will M. Gervais. The Cultural Evolution of Religion, in: Edward
Slingerland/Mark Collard (Fig.) Creating Consilience: Integrating Science and the Humanities,

Oxford 2012, 243-265.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 129

liehen Gewinn versprechen, der auch ftir einen selbst erstrebenswert sein könnte.
Je kostspieliger eine Religion ist, desto attraktiver erscheint sie den Gläubigen
wie den potentiellen Konvertiten.68

«Neurotheologische»69 und andere Effekte der experimentellen
Religionspsychologie

Zahlreiche Forscher haben nach neuronalen Entsprechungen religiöser Erfahrungen

gesucht und meinen, bei individuellen Gehirnen bestimmte Dispositionen für
die Wahrnehmung übernatürlicher Phänomene entdeckt zu haben - Menschen,
die eine größere Neigung als andere zeigen, außergewöhnliche Erlebnisse als

transzendente zu deuten, ohne dass klinische Auffälligkeiten zu registrieren
wären.70 Veränderte Bewusstseinszustände, während derer es zu religiösen,
spirituellen und mystischen Erlebnissen kommt - meditative Trancezustände oder
Halluzinationen -, können mithilfe bestimmter musikalischer bzw. sprachlicher
Einwirkungen, körperlicher Bewegungen oder der Einnahme von psychoaktiven
Drogen gezielt herbeigeführt werden. Im Kontext der Interventionen erleben die

Nutzer ein Abweichen ihrer Gehirnfunktionen von der alltäglichen Wirklichkeit,
das sie als religiöse Erfahrung deuten. In einigen Religionen gehören Trancetänze

und -gesänge und die Einnahme psychoaktiver Substanzen zum integralen
Bestandteil der praktischen Religionsausübung.71

Obwohl in der europäisch-amerikanischen Christentums-KultLir das Anstreben

veränderter Bewusstseinszustände durch die Einnahme von Drogen als
moralische und gesundheitliche Bedrohung verpönt ist und deren Gebrauch fast

überall tinter Strafe gestellt wird, gehört - im Widerspruch zu diesem
«pharmakologischen Calvinismus»72 - die Einnahme von Psychopharmaka in der west-

Vgl. dazu Richard Sosis/Ulrich Schnabel, The Adjusted Belief: What Makes a Religion
Successful?, in: Til Galrev (Hg.), The Pope in the Crossfire: Extrapolate back to Pius or the

Council?, Berlin 2009, 165-167; Richard Sosis/Joseph Bulbulia, The Behavioral Ecology
of Religion: The Benefits and Costs of one Evolutionary Approach, in: Religion, 41(2011),
341-362; Wesley J. Wildmaa'Richard Sosis, Stability of Groups with Costly Beliefs and

Practices, in: Journal of Artificial Societies and Social Simulation 14 (2011), 6

(http:'/jasss.soc.surrey.ac.uk 14/3/6.html> (25.1.2013).
Vgl. Michael Blume, Neurotheologie. Hirnforscher erkunden den Glauben, Marburg 2009.
In aMdous Huxleys utopischem Buch «Island» (New York 1962, 94; 144) etablierten die
Bewohner der Insel eine wissenschaftliche Disziplin mit dem Namen «Neurotheologie», um
die Beziehungen zwischen Physiologie und Spiritualität zu erforschen.

Vgl. Rüdiger Vaas'Michael Blume, Gott. Gene und Gehirn. Warum Glaube nützt. Die
Evolution der Religiosität, Stuttgart 2009, bes. 180ff.

Vgl. zu den rechtlichen Auseinandersetzungen in den USA Gerhard Besier, «The First of
Our Liberties... A Lustre to Our Country.» Religionsfreiheit in Amerika und Europa - ein

Vergleich, in: Philipp Gassert Detlef Junker'Wilfried Mausbach Martin Thunert (Flg.), Was
Amerika ausmacht. Multidisziplinäre Perspektiven, Stuttgart 2009, 141-160, hier 149; 153f.
So Gerald Klerman, Psychotropic vs. Pharmacological Calvinism, in: Hastings Center
Report, 3 (1972). 1-3.



130 Gerhard Besier

lichen Welt zum alltäglichen Leben. ' Nach jahrzehntelanger Tabuisierung
untersucht auch die Palliativmedizin die Wirkung von psychedelischen Drogen auf
unheilbar kranke Patienten, um ihre Depressionen zu mildern und ihnen das
Gefühl tiefer Einsamkeit zu nehmen.'4

Im religiösen Kontext finden wir ebenfalls noch Reste psychoaktiver (Dro-
gen-)Techniken - etwa den Einsatz des Duftstoffs Weihrauch, die spezielle
Gestaltung von Räumen und die Inszenierung von Gesang und Licht. 3 Jeder im
römischen Katholizismus religiös Sozialisierte dürfte das emotionale Arousal kennen,

das ihn angesichts des olfaktorischen Reizes erfasst, wenn er den

Weihrauchgeruch in sich aufnimmt - eine der Angst nicht unähnliche Mischung aus

((religiöser Ehrfurcht» und «heiliger Scheu» 6, das einen erfasst, sobald man den

sakralen Kirchenraum betritt. Religionen nutzen die komplexen Reaktionen
unseres Gehirns auf sensorische Reize - Sehen, Tasten, Riechen und Schmecken.
Schauer der Erregung durchfahren einen Gläubigen, wenn er die Oblate sieht, sie

anfasst und auf der Zunge spürt, oder beim Rot des Abendmahlweins, seinem
Geruch und Geschmack; wohlige Wärme durchflutet ihn, wenn der Geistliche
ihm die Hand auflegt77 - von der sozialen Bindeftmktion gemeinsamer Mahlzeiten

bei Gemeindeveranstaltungen ganz zu schweigen. Auch die visuelle und

haptische Materialisierung von Religion in Gestalt von Dingen wie Reliquien
gehört in diesen Zusammenhang - ein Bedürfnis nach gegenständlicher
Vergewisserung, dem auch der Protestantisimis nicht entgehen konnte. Trotz Sola

Scriptum entwickelte sich Martin Luther zu einer Art Kultfigur,7s konnten Dinge
und Orte nicht nur zu Trägern historischer Erinnerungen werden, sondern auch

zu handfesten Zeichen spiritueller Erbauung, wie etwa die Sammlung der
Franckeschen Kunst- und Wunderkammer in Halle veranschaulicht. 9

Vgl. Nicolas Langlitz. Political Neurotheology: Emergence and Revival of a Psychedelic
Alternative to Cosmetic Psychopharmacology. in: Francisco Ortega. Fernando Vidal (IIg.).
Neurocultures. Glimpses into an Expanding Universe. Frankfurt a. M.'Berlin 2011. 141-
165.

Vgl. Charles S. Grob'Alicia L. Danforth/Gurpreet S. ChopraMarycie Hagerty Charles R.

McKay/Adam L. HalberstadtG. R. Greer. Pilot Study of Psilocybin Treatment for Anxiety in
Patients with Advanced-Stage Cancer, in: Archives of General Psychiatry. 68 (2011). 71-78.
So Vaas/Blume. Gott. Gene und Gehirn (wie Anm. 70), 183.

Vgl. Andrew Newberg'Euaene d'Aquili Vince Rause. Der gedachte Gott. Wie Glaube im
Gehirn entsteht, München 2008, 125f
Vgl. Marion Albrecht/Amanda Flahn/Carmen Lefevre David Perrett.Ross D. Whitehead.
Flot or Not? Thermal Reactions to Social Contact, in: Biological Letters. 30th Mav 2012
(doi:10.1098/isbl.2012.0338) (28.1.2013).
Vgl. Gerhard Besier. Ffuman Images. Myth creation and projections. From Luther myth to
the Luther campaign, in: KZG'CCH 2/2013 (im Druck). Im 20. Jahrhundert erhielt auch der
reformierte Theologe Karl Barth in Kreisen der so genannten Bekennenden Kirche eine Art
Kultstatus.
Vgl. Stefan Laube. Von der Reliquie zum Ding. Heiliger Ort - Wunderkammer - Museum.
Berlin 2011, bes. 460.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 131

Erlebnisse, die als spirituell interpretiert werden, treten allerdings nicht nur
unter der Wirkung externer Substanzen und Gegenstände auf.so Veränderte Be-
wusstseinsztistände, etwa übersinnliche Visionen, können auch durch neuronal

erzeugte Halluzinationen, wie Out-of-Body-Erfahrungen,*' entstehen. Etwa ein
Drittel aller Kinder und einer von hundert Erwachsenen sehen Bilder, die das

Gehirn aus sich selbst heraus konstruiert, den sog. Pavor Nodurnus, den
Nachtschreck - ein Traum, der mit dem Aufwachen nicht abbricht, sondern als Trug-
wahrheit eine vermeintliche Realität annimmt.8" Dabei handelt es sich um
«Gesichter», unsichtbare Besucher im Sonnenlicht, rätselhafte Stimmen, die Illusion,
dass etwa die verstorbene Mutter anwesend sei und mit einem spricht. Unsinnige
Geräusche werden als Stimmen gehört und das vermeintlich Gesagte wird auch
verstanden.83 Besonders häufig lassen sich solche Phänomene bei Kindern
nachweisen, die noch nicht in die Pubertät eingetreten sind.84 Auch tagsüber erleben
viele Kinder immer wieder imaginäre Begleiter, die ihnen Ratschläge geben,
ihnen Geschichten erzählen oder mit ihnen spielen.^ Wer unter den beobachteten

Kindern solche Halluzinationserfahrungen besaß, erwies sich als besonders
sensibel für die Wahrnehmung der Empfindungen und Gedanken anderer. Im
Unterschied zu psychotischen Patienten nehmen die Kinder solche unsichtbaren
Besucher und ihre Einflüsterungen aber nicht als etwas Bedrohliches wahr,
sondern als willkommene Erscheinungen. Sobald die Kinder älter werden und die
Pubertät eintritt, wird in einigen Fällen die Zahl der Halluzinierenden mit
psychischer Auffälligkeit größer, bei der Mehrheit der Erwachsengewordenen treten
Halluzinationen jedoch gar nicht mehr auf.

Vgl. Nicolas Langlitz. The Persistence of the Subjective in Neuropsychopharmacology.
Observations of Contemporary Hallucinogen Research, in: History of the Human Sciences,
23.1 (2010). 37 57; ders.. Kultivierte Neurochemie und unkontrollierte Kultur. Über den

Umgang mit Gefühlen in der psychopharmakologischen Halluzinogenforschung, in:
Zeitschrift für Kulturwissenschaften, 2 (2010), 61-88; ders.. Delirious Brain Chemistry and
Controlled Culture: Exploring the Contextual Mediation of Drag Effects, in: Suparna
Choudhury/Jan Slaby [eds.]. Critical neuroscience: a Handbook of the Social and Cultural
Contexts of Neuroscience. Chichester 2012. 253-262.
Vgl. Pim van Lommel/Bärbel Jänicke. Endloses Bewusstsein. Neue medizinische Fakten

zur Nahtoderfahrung. Düsseldorf 2009: Besier. Weder Gut noch Böse (wie Anm. 13), 294-
296.

Vgl. Erich Kasten. Die irreale Welt in unserem Kopf. Halluzinationen. Visionen, Träume,
München 2008; siehe auch Manfred Engel, Der Traum zwischen Psychologie und Literatur,
in: Schweizerische Monatshefte für Politik. Wirtschaft und Kultur, 80 (2000), 26-29.
Vgl. Charles Femyhough. Das Kind im Spiegel. München 2010; Charles Fernyhough Asks
Does Neuroscience Change The Way We Understand Ourselves?, in: The School of Life.
Ideas to live by (http://www.theschooloflife.com> (21.2.2013).
Vgl. Annegien Anneke Bartels-Velthuis. Auditory Hallucinations in Childhood. Groningen
2011: Annegien Anneke Bartels-Velthuis/E.M.A. Blijd-Hoogewys, E.M.A./Jim van Os.
Better Theory-of-Mind Skills in Children Hearing Voices Mitigate the Risk of Secondary
Delusion Formation, in: Acta Psychiatrica Scandinavica 124 (2011), 1-5; Agna A. Bartels-
Velthuis Jack A. Jenner/Gerard van de Willige/Jim van Os/D. Wiersma. Prevalence and
Correlates of Auditory Vocal Hallucinations in Middle Childhood, in: The British Journal
of Psychiatry. 196(2010). 41-46.
Vgl. Fernyhough. Das Kind im Spiegel (wie Anm. 83).



132 Gerhard Bester

Ein anderes Phänomen hängt mit sinnlicher Deprivation zusammen.86

Menschen, die lange in Dunkelheit leben und daher keine sensorischen Impulse
empfangen, beginnen Dinge zu sehen, die gar nicht da sind. Meditation bewirkt
einen ähnlichen Effekt: Menschen lernen durch die Meditationstechniken, ihre

Augen nicht mehr zu bewegen und dadurch den Bilderfluss zum Gehirn bewusst

zu unterbrechen. Infolge dieser Unterbrechung von Signalen aus der Umwelt
produziert das Gehirn ersatzweise Bilder, die von dem Meditierenden als wirklich

erlebt werden. Solche «bewusstseinsverändernden» Phänomene, die unter

Anleitung eingeübt und zuverlässig hervorgerufen werden können, mögen einer
der Gründe dafür gewesen sein, warum sie seit Mitte der 1980er Jahre in einer
als spirituell eher ausgedorrt erlebten Subkultur - ich meine den landeskirchlichen

Protestantismus - eifrig evoziert wurden.87 Schließlich ist in der Neurologie

das sog. Charles-Bonnet-Syndrom bekannt - Halluzinationen Erblindeter,
die plötzlich Szenen und Bilder von Personen sehen, so, als würden sie vor ihnen
stehen.88 Dabei handelt es sich um nach außen projizierte, innere Bilder, die in
der optischen Erinnerung vorhanden sind und über visuelle Assoziationsareale

aufgerufen werden.
Vor diesem Hintergrund lassen sich Marienerscheinungen - für Gläubige

Wunder, für Ungläubige Scharlatanerie89 - auch noch in anderer Hinsicht
interpretieren als es der Sozialhistoriker David Blackburn getan hat, der sie

vorwiegend als Ausdruck sozialer Nöte und Proteste innerhalb kirchlicher Milieus
begriff.90 Bei der MarienerscheinLing von Fatima Mitte Mai 1917 waren es drei
Kinder im Alter zwischen 7 und 10, denen die Jungfrau erstmals erschien und
die ihnen bei der dritten Erscheinung drei Geheimnisse anvertraute. Auch im

6

Vgl. Ronald K. Siegel/Louis Jolyon West (Ed.). Hallucinations: Behavior, Experience, and

Theory, London/Sydney.'Toronto 1975.
Siehe die einschlägigen Kurse in der Evangelischen Akademie Loccum Mitte der 1980er
Jahre und die Aktivitäten des Arbeitskreises für Meditation e.V. der Ev. Akademie. Vgl. zur
unklaren neurophysiologischen Wirkung von Meditationstechniken B. Rael Cahn/John
Polich. Meditation States and Traits: EEG. ERP, and Neuroimaging Studies, in: Psychological

Bulletin, 132 (2006), 180-211.
*

Vgl. M. Manford/F. Andermann, Complex Visual Hallucinations, Clinical and Neurobiolo-
gical Insights, in: Brain, 121 (1998). 1819-1840; Vilaynur S. Ramachandran/Sandra Bla-
keslee, Die blinde Frau, die sehen kann. Rätselhafte Phänomene unseres Bewusstseins,
Reinbek bei Hamburg 42009, 152ff.

Vgl. Gottfried Hierzenberger/Otto Nedomansky. Erscheinungen und Botschaften der
Gottesmutter Maria. Vollständige Dokumentation durch zwei Jahrtausende, Augsburg 1993;
Borelli Machado/Antonio Augusto. Die Erscheinungen und die Botschaft von Fatima.
Prophezeiungen der Tragödie oder der Hoffnung?. Frankfurt a. M. 1996; Michael Schmidt-Salomon,

«Schaffen wir zwei, drei, viele Fatimas!» Marpingen '99 - ein Bericht aus dem ma-
rianischen Absurdistan, in: KATZ-Jahrbuch 1999/2000 und MIZ 4/99.

1

Vgl. David Blackburn, «Wenn ihr sie wieder seht, fragt sie, wer sie sei». Marienerscheinungen

in Marpingen - Aufstieg und Niedergang des deutschen Lourdes. Reinbek bei Hamburg
1997. Siehe zum Folgenden auch Monique Scheer, Rosenkranz und Kriegsvisionen:
Marienerscheinungskulte im 20. Jahrhundert, Tübingen 2006; dies.. Verspielte Frömmigkeit:
Somatische Interaktionen beim Marienerscheinungskult von Heroldsbach-Thurn 1949/50,
in: Historische Anthropologie, 17 (2009), 386-405.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 133

Härtelwald bei dem saarländischen Dorf Marpingen begegnete die Jungfrau
Maria 1876/77 drei damals achtjährigen Mädchen. Bei anderen Marienerschei-

nungen. etwa denen vom September 1999 in Marpingen, waren es ebenfalls Kinder,

denen die Jungfrau erschien. An den Berichten der Kinder fällt natürlich auf,
dass in das Geschilderte Versatzstücke ihrer religiösen Sozialisation einflössen;
diese machten sie erst sprachfähig.9' Auch die permanente Erwartung von Mirakeln

erhöht natürlich die Wahrscheinlichkeit von deren Eintreten. Im Blick auf
die Visionen biblischer Gestalten und des Rückzuges von Mönchen in der
Frühphase des Christentums ist vor dem Hintergrund neurobiologischer Einsichten
überdies darauf zu verweisen, dass diese Personen gezielt Orte (etwa die Wüste)
aufsuchten, die extrem einsam und reizarm waren.

Schließlich deuten neuropsychologische Befunde bei manchen Epilepsie-Erkrankungen

auf eine Hyperaktivität von bestimmten Schaltkreisen im menschlichen

Gehirn - insbesondere Teilen der unteren Schläfenlappen wie des gesamten

limbischen Systems -,92 die bei entsprechenden Umgebungsvariablen und
Reizen zu religiösen Phantasien mit Wirklichkeits-Anmutung führen können.93

Die infolge der Anfalle einsetzende emotionale Erregung in den genannten Flirn-
strukturen fuhrt zu bestimmten Erleuchtungserfahrungen - sehr ähnlich denen,
die wir aus dem Schrifttum bekannter Religionen kennen. Darum galt die Epilepsie

schon in der Antike als «heilige Krankheit»94. Manche Neuropsychologen
meinen, dass u. a. Mose, Ezechiel95, Jesus, Paulus96, Mohammed, Theresia von

So auch Matthias Petzoldt, Gehirn - Geist - Heiliger Geist. Muss der Glaube die Willensfreiheit

verteidigen?, Hamburg 2008, 20.
Die Anfälle haben ihren Ursprung in definierten anatomischen Strukturen des Temporallappens,

dem Hippocampus, der Windung um den Hippocampus herum und dem Mandelkern.
Temporallappenepilepsie stellt mit etwa 27 Prozent die häufigste Form der anatomisch
klassifizierbaren lokalisationsbczogenen Epilepsien dar. Vgl. dazu Ansgar Matthes'Hans-
jörg Schneble, Epilepsien - Diagnostik und Therapie für Klinik und Praxis, Stuttgart/New
York 1999, 132ff; Hartmut Siemes/BIaise F. D. Bourgeois, Anfälle und Epilepsien bei
Kindern und Jugendlichen, Stuttgart/New York 2001, lOff, 108ff.
Vgl. Ramachandran Blakeslee, Die blinde Frau (wie Anm. 88), 283ff. Siehe auch M. R.

Trimble A. Freeman. An Investigation of Religiosity and the Gastaud-Geschwind
Syndrome in Patients with Temporal Lobe Epilepsy, in: Epilepsy and Behavior, 9 (2006), 407-
414. Siehe auch M. Atadzhanov'E. Chomba/A. Haworth E. Mbewe/G. L. Birbeck, Knowledge,

Attitudes, Behaviors, and Practices Regarding Epilepsy among Zambien Clerics, in:
Epilepsy & Behavior, 9 (2006), 83 88; Anne-Marie Landtblom, Case Report: The «Sensed
Presence»: An Epileptic Aura with Religious Overtones, in: Epilepsy & Behavior, 9 (2006),
186-188: Katia Lin/Catherine Marx/Luis O. S. F. Caboclo'Ricardo S. Centeno/Américo C.
Sakamote Elza M. T. Yacubian, Sign of the Cross (Signum Crucis): Observation of an
Uncommon letal Manifestation of Mesial Temporal Lobe Epilepsy, in: Epilepsy & Behavior.
14 (2009), 400 403; Andrea Eugenio Cavanna S. Cavanna A. Cavanna, Epileptic and Spirit
Possession in Haitian Culture: Report of Four Cases and Review of the Literature, in:
Epilepsy & Behavior, 19(2010), 89 91.

Vgl. Oliver Sacks, Drachen, Doppelgänger und Dämonen. Über Menschen mit Halluzinationen,

Reinbek bei Hamburg 2013, 155-186.
Vgl. Karl Jaspers. Der Prophet Ezechiel. Eine pathographische Studie, in: H. Kranz (Hg.),
Arbeiten zur Psychiatrie, Neurologie und ihren Grenzgebieten. FS K. Schneider, Heidelberg
1947.77-85.



134 Gerhard Bester

Âvila, Jakob Böhme und Jeanne d'Arc97 an Schläfen-Epilepsie gelitten haben
könnten.98 Auch der «Geisterseher» Emanuel Swedenborg, die Mitbegründerin
der Siebenten-Tags-Adventisten, Ellen G. White,99 der Mormonen-Gründer
Joseph Smith' und Fjodor Dostojewski, der während seiner epileptischen Anfalle
meinte, Gott zu berühren,' ' fallen in diese Kategorie. Vergleicht man die
religiösen Erlebnisse dieses zeitlich wie örtlich weit verstreuten Personenkreises,
dann springen vor allem die Parallelen ins Auge. Diese illustrieren nicht nur das

begrenzte Human-Repertoire auf bestimmten Verhaltens-Feldern, sondern lassen

auch eine Beschreibung des als religiös gedeuteten Phänomens zu. In einer Art
Traum oder Trance stürzen die Betroffenen meist zu Boden; dann gibt ihnen eine

lichtumflutete Gestalt, die sie als Boten (Engel) oder gar Gott selbst identifizieren
und deren Stimme sie deutlich vernehmen, Anweisungen, etwas Bestimmtes zu
tun. Diese Handlungen können vom Aufschreiben prophetischer Texte oder ganzer
heiliger Bücher bis hin zu völlig neuen, nicht-intuitiven Einsichten und revolutionären

Handlungen reichen und werden in den jeweiligen Gesellschaften von einer
Mehrheit zunächst meist nicht verstanden bzw. sogar abgelehnt. In allen Fällen
erscheint es - als Voraussetzung für das Eintreten solcher Erlebnisse - wichtig,
dass die Seher vom religiösen Milieu ihres Kulturkreises geprägt waren.10" Auch
der Komponist Frédéric Chopin, der ebenfalls an Scheitellappenepilepsie litt, hatte

Vgl. Gal. 1,15t"; Apg. 9,4. Siehe auch Colleen Shantz. Paul in Ecstasy. The Neurobiology of
the Apostel's Life and Thought, New York 2008.

Vgl. Philippe Martin, Jeanne d'Arc Les metamorphoses d'une heroine. Nancy 2009, 13.

Vgl. Orrin Devinsky George Lai. Spirituality and Religion in Epilepsy, in: Epilepsy &
Behavior, 12 (2008), 636-643, bes. 637f.
Vgl. Helmut Obst, Apostel und Propheten der Neuzeit. Gründer christlicher
Religionsgemeinschaften des 19. und 20. Jahrhunderts, Göttingen 2000; Floyd Greenleaf, Seventh Day
Adventists, in: Hans J. Hillerbrand (Hg.). The Encyclopedia of Protestantism, New York;
London 2004, Bd. 4. 1714 1719.

Vgl. Albert Mössmer, Die Mormonen. Die Heiligen der letzten Tage, Düsseldorf 2004,
15ff". Smith berichtet, dass im «Augenblick des großen Schreckens», das den 15jährigen
beim Beten in der Einsamkeit erfasst hatte, er «eine Säule aus Licht genau über meinem
Kopf» sah, «heller als die Sonne: sie kam nach und nach herunter, bis sie auf mich fiel» (S.
18). Aus dem Licht traten zwei herrliche Personen, die ihm mitteilten, dass alle christlichen
Lehren falsch und korrupt seien. «Als Joseph wieder zu sich kam, lag er mit dem Rücken
auf dem Boden und sah durch die Wipfel der Bäume den Himmel. Es dauerte eine Zeitlang,
bis er genug Kraft sammeln konnte, um aufzustehen und nach Hause zu gehen.» Aus der

Darstellung Mössmers geht hervor, wie sehr Smith von der Second Great Awakening
geprägt war, die auf Seiten der Gläubigen zu enthusiastischen, emotionalen Ausbrüchen führte.

Auf die erste Vision Smith' folgten weitere.
Vgl. Horst-Jürgen Gerigk, Ein Meister aus Russland. Beziehungsfelder der Wirkung Dosto-
jewskijs. Vierzehn Essays. Heidelberg 2010.

Vgl. Michael A. Persinger, «I would kill in God's name»: Role of Sex, Weekly Church
Attendance, Report of a Religious Experience, and Limbic Lability, in: Perceptual and Motor
skills, 85 (1997), 128-130. Persingers Forschungsdesigns haben heftige Kritik erfahren. Vgl.
dazu Pehr Granqvist et al., Sensed Presence and Mystical Experiences are Predicted by
Suggestibility, not by the Application of Transcranial Weak Complex Magnetic Fields, in:
Neuroscience Letters. 379 (2005), 1-6; Pehr Granqvist/M. Larsson. Contribution of Religiousness in

the Prediction and Interpretation of Mystical Experiences in a Sensory Deprivation Context:
Activation and Religious Schemas, in: The Journal of Psychology, 140 (2006), 319.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 135

heftige optische Halluzinationen und hörte Stimmen; bei Konzerten sah er
Kreaturen aus dem Klavier steigen und konnte daraufhin nicht mehr weiter
spielen.10" Aber er interpretierte seine Erscheinungen eben nicht religiös. Und umgekehrt

gilt gewiss auch, dass nicht jeder religiöse Mensch ein Epileptiker ist.'04

Religiöse Erziehung als ein Weg zur Einübung in Religiosität

Im Unterschied zu kleinen, eher nicht etablierten Religionsgemeinschaften legen
die gesellschaftlich meist privilegierten Großkirchen mit ihrer gesamten
Organisationsmacht erheblichen Wert darauf, dass Kinder möglichst früh religiös
sozialisiert werden.105 Im Bereich der Kindertagesstätten besitzen die beiden großen
Kirchen in Deutschland bis heute eine Monopolstellung.106 Zu Beginn der Weimarer

Republik wollte keine der beiden Religionsgesellschaften auf den schulischen

Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach verzichten. Darum unternahmen sie

große Anstrengungen, um die Gläubigen für die Durchsetzung des schulischen

Religionsunterrichts zu mobilisieren.107 Übrigens: Mit ihrem Handeln gegen die
sozialistische Kulturpolitik stellten sie ihre Wirkmacht als Organisation, auch unter

republikanischen BedingLingen, noch einmal unter Beweis; sie demonstrierten, was
sie in der deLitschen Gesellschaft zählten und als was sie zählten.108 Das Anliegen
einer konfessionellen Sozialisation setzte sich in den 1960er Jahren im Streit um die
katholische Konfessionsschule fort109 und hat sich bis heute kaum verändert, wie
das von den Kirchen mit betriebene, freilich gescheiterte Berliner Volksbegehren
((Pro Reli» aus dem Jahr 2009 illustriert; dabei ging es um die Etablierung des Fachs

Religion als eines ordentlichen Unterrichtsfachs im Status eines Wahlpflichtfachs."0

103
Vgl. Manuel Vazquez Caruncho/Franciso Brafias Fernandez, The Hallucinations of Frédéric
Chopin, in: Medical Humanities, 37 (2011), 5-8; <doi:10.1136/jmh.2010.005405> (28.1.2013).
So Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens. Forscher ergründen, wie Glaube
entsteht und warum er Berge versetzt, München 2008, 209.

5
Vgl. «Die Religionsfreiheit und das Staat-Kirche - Verhältnis in Europa und den USA»,
Themenheft 1/2013 der Zeitschrift Religion-Staat-Gesellschaft.
Vgl. dazu Gerhard Besier, Finanzierung kirchlicher Bildung, in: Heiner Barz (Hg.). Handbuch

Bildungsfinanzierung, Wiesbaden 2010, 287-303, hier 292f.
Vgl. Klaus Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd. 1: Vorgeschichte und Zeit der
Illusionen 1918-1934, Frankfurt a. M./Berlin 1986, 20ff; Gerhard Besier, Zwischen
Waffenstillstand und Reichsverfassung. Die APU und das Ende des monarchischen Summepiskopats,

in: J. F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hg.), Die Geschichte der EKU. Ein
Handbuch, Bd. 3, Leipzig 1999, 35-75; hier 5Iff.
Vgl. Stephan Duschek/Michael Gaitanides/Wenzel Matiaske/Günther Ortmann (Hg.),
Organisationen regeln. Die Wirkmacht korporativer Akteure, Wiesbaden 2012, bes. 8f.

Vgl. Hermann Avenarius/Rainer ligner (Hg.), Der Staat und die katholische Schule, Köln
1992. Darin heißt es S. 14: «Früher galt die katholische Schule vor allem als Bollwerk
gegen schädliche Einflüsse von außen, gegen weltliche Gefahren. Heute wird ihre positive
Aufgabe hervorgehoben.» Siehe auch Kerstin Schmitz-Stuhlträger, Das Recht auf christliche

Erziehung im Kontext der Katholischen Schule, Münster/Berlin 2009.
Vgl. den Artikel: Kirche gab 650.000 Euro für «Pro Reli» aus, in: Tagesspiegel vom 14. 11.

2009, 10. Siehe auch Wilhelm Gräb/Thomas Thieme, Religion oder Ethik? Die
Auseinandersetzung um den Ethik- und Religionsunterricht in Berlin, Göttingen 2011.



136 Gerhard Besier

Warum ist das Interesse an religiöser Sozialisation bereits im Kindesalter so

groß? Der wichtigste Effekt solcher Sozialisationsprozesse besteht darin, dass

uns ein Vorgang, nachdem wir ihn ein paar Mal mitgemacht haben, wohl
vertraut erscheint.'" Darin besteht, ganz unabhängig vom Inhalt des Gebotenen, der

eigentliche Gewinn. Denn was uns vertraut ist, erscheint uns als gut. Wir haben

gelernt, dass keine Gefahr von dem Vorgang ausgeht, wir uns also sicher fühlen
dürfen."" Diese Art zu denken hat die Evolution tief in uns verwurzelt. Im Blick
auf das, was wir kennen, haben wir eine bestimmte Erwartung, die während des

Geschehens bestätigt oder falsifiziert wird. Im Rückblick wie im Vorblick auf
ein immer wiederkehrendes Geschehen, etwa einen Gottesdienst, kennen wir
dessen Ablauf ganz genau. Die Liturgie, die Rituale, die einzelnen Episoden sind

uns völlig vertraut. Bei der Bewertung des Erlebten spielt es keine Rolle, wie

langweilig oder unverständlich weite Teile etwa des Gottesdienstes waren, wenn
nur die erwarteten Höhepunkte zu den emotional anrührenden Ereignissen
eintreten - sagen wir die Eucharistie mit Transsubstantiation und der Schlusssegen.
Unser «Erinnerndes Ich» hält diese Höhepunkte fest und überstrahlt alles andere

- auch das «Erlebende Ich», das die ganze Prozedur, mit den vielleicht schwer

erträglichen Längen, überstehen musste. Vergessen ist auch das mühsame
Einüben disziplinierter Rituale, das dazu diente, unbewussten Handlungsabläufen
bewusst getroffene Entscheidungen aufzuzwingen. " Es zählen für das erlebte
Wohlbefinden in der nachträglichen Bewertung also nur die Höhepunkte und das

Ende einer Episode, nicht die Dauer der VeranstalUmg und ihre Tiefpunkte."4
Dabei kann die Abwechslung von eher langweiligen Ruhe- und hohen

Erregungsphasen letztere sogar noch angenehm steigern."5 Auch die Art der

Beurteilung im Nachhinein ist evolutionär begründet, denn wichtig fürs Überleben ist

nur der Gesichtspunkt, ob eine Geschichte am Ende gut ausgegangen ist. Diese
Sicht der Dinge ist freilich auch kulturell geprägt, denn der Buddhismus betont

beispielsweise, im Unterschied zum Christentum, stets die Gegenwart, das Leben
im Augenblick."6 Von einer evolutionär-kulturellen Perspektive aus erscheint
die Betonung des Gekreuzigten, wie sie in einigen protestantischen Theologenzirkeln

üblich ist. wenig in Übereinstimmung mit den anthropologischen
Gegebenheiten zu stehen. Der Höhepunkt der Geschichte ist nicht der Karfreitag,
sondern die Auferstehung. Das wird in den Evangelien auch entsprechend reflektiert.

" Vgl. Paul Harris, Trusting what you're told. How children learn from others. Cambridge

^
(MA) 2012.

12

Vgl. Daniel Kahnemann. Schnelles Denken, Langsames Denken. München 2011, 83ff.
113

Vgl. Damasio. Selbst ist der Mensch (wie Anm. 13), 295.
114

Vgl. Kahnemann, Schnelles Denken (wie Anm. 112), 467ff.
Vgl. Besier, Weder Gut noch Böse (wie .'Vnm. 13), 307f.

16
Vgl. Thubten Chodron, Buddhismus. Antworten auf die häufigsten Fragen. Freiburg i. Br.
2003. Siehe auch John Tresch. Experimental Ethics and the Science of the Meditating
Brain, in: Ortcga/Vidal (Hg.), Neurocultures (wie Anm. 66). 49 68.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 137

Traditionsprozesse insgesamt folgen dem Grundsatz, an das Erfahrene,
Erkannte und Geprüfte vertrauensvoll anzuknüpfen - nicht zuletzt, weil man weiß.

was einen erwartet. Ob dies ohne Weiteres mit dem ursprünglichen Verständnis

von Vernunft in Einklang zu bringen ist, wie der ehemalige Papst Benedikt XVI.
meint, steht auf einem anderen Blatt - zumal er mit Hilfe dieses Vernunftverständnisses

die Auswirkungen der Aufklärung einer Reinigung unterziehen
möchte." Aus anthropologischer Perspektive kommt dieser Ansatz den menschlichen

Dispositionen weit näher als die lockere Zuversicht oder der brennende

Eifer, sich dem neu Entdeckten, Erdachten und Erträumten hinzugeben. Denn
auf den neuen Wegen lauert das Unbekannte, das Risiko auch, sich in Gefahren

zu begeben, aus denen es womöglich kein Entrinnen gibt. Andererseits ist kaum

zu verkennen, dass die aktuelle Offenbarung gegenüber der überkommenen den

Reiz des Frischen, des Unverbrauchten und Neuen hat. Sie ist noch frei von
Verkrustungen und von den die Sache oft verdunkelnden, schwerfälligen Denk-
gebäuden wie von deren administrativer Verstetigung."8 Der Mensch schwankt
zwischen den Paradoxien von Sicherheit und Aufbruch. Das gilt auch für den

Bereich des Religiösen, und unter bestimmten Umständen entscheidet er sich
nicht ftir die ruhige Gewissheit der etablierten Kirche, sondern für das religiöse
Abenteuer. Gezieltes Lernen als Produkt von (religiöser) Erziehung enthält beide
Elemente: Das seit jeher Bekannte zu erinnern und sich zu erschließen, aber auch

für das Neue Wissbegier zu wecken.

Nach einem Bekehrungserlebnis wiedergeboren: Konversionserzählungen

Aus der Christentums-Geschichte kennen wir den Anspruch einer Erneuerung als

Rückkehr zu den eigentlichen Wurzeln,"9 aber auch einer Erneueamg aufgrund
neuer Einsichten oder Offenbarungen. Die damit gegebene Problematik in Bezug
auf die Bewertung der Tradition hat Andrea Strübind fur die kongregationalis-
tisch verfassten Kirchen so beschrieben: Sie täten «sich schwer, ihre eigene
Geschichte Lind Tradition als einen substanziellen Wert zu erkennen»; ihr «dynamisches

Kirchenverständnis» hänge «in erster Linie vom «aktuellen (Commitment)
der einzelnen Mitglieder» ab. Damit gehe eine «mangelnde Identifizierbarkeit in
Form klarer theologischer Signaturen» einher, «die in der Gewissheit einer die

Gegenwart erschließenden Tradition» ruhten.120 Andererseits kennen die
Freikirchen wie evangelikale Bewegungen eine andere Form der Selbstvergewisse-

" Vgl. Stefan Groß, Glaube und Wissen - Die kreatürliche Vernunft im Werk Joseph Ratzin¬

gers, in: Tabula Rasa. Zeitung ftir Gesellschaft und Kultur Nr. 66 (8/2011) (http://www.ta-
bularasa-jena.de/artikel'artikel_3541> (25.1.2013).
Siehe dazu schon Ernst Benz, Kirchengeschichte in ökumenischer Sicht. Leiden/Köln 1961,
bes. 86.

Vgl. z. B. Heinz Schilling, Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs. München
2012.

Vgl. Andrea Strübind,Martin Rothkegel (Hg.), Baptismus. Geschichte und Gegenwart.
Göttingen 2012. Vllf.



13 8 Gerhard Besier

rung - das Konversionserlebnis. Besonders im Methodismus John Wesleys spielt
die Idee der individuellen Bekehrung eine zentrale Rolle.'"1' In einer empirischen
Untersuchung zeigte Sebastian Murken, dass die Zustimmung zur Frage nach
einem solchen religiösen Wendepunkt «eine gewisse Abhängigkeit von der
konfessionellen Zugehörigkeit»12" aufwies. «Die Frage wurde von 35% der Katholiken,

28% der Evangelischen, 50% der ev.-freikirchlich Orientierten bejaht.»'"3
Den Antworten zufolge handelt es sich bei der Bekehrung um eine «intensivierte
GottesbeziehLing infolge einer religiösen Neuorientierung» "

Bei dem, was der Gläubige im Bekehrungserlebnis erfährt, handelt es sich um
kein Traditions-, sondern um ein «Gefühlswissen», das den Menschen ganzheitlich

erfasst und nach einem festgelegten und in den Gemeindeversammlungen
eingeübten Schema abläuft.'2^ Bereit zum «Bußkampf», wissen die Bekehrungswilligen,

was mit ihnen geschieht und durchlaufen alle psychosomatischen
Komponenten dieses Prozesses, der von Zucktingen über Stöhnen, Schreien und

Schmerzempfindungen zu einem glücklichen Erschöpfungszustand der schließlich

angenommenen «Kinder Gottes» fuhrt.'"6 Dabei repräsentiert die Aufnahme
in die Gemeinschaft der «Wiedergeborenen» das Ja Gottes zu dem Bekehrten.
Aus den rituellen Handlungen erwachsen angenehme Einheitserfahaingen, die
die Grenzen des Selbst allmählich verschwimmen lassen. Wir erleben das

beglückende Gefühl, in einem größeren Ganzen aufzugehen.127 Im Unterschied zu

121
Vgl. Ann Taves, Fits, trances and visions. Experiencing religion and explaining experience
from Wesley to James, Princeton 1999; David Flempton, Methodism. Empire of the Spirit,
New Haven 2005; Pascal EitlerMonique Scheer, Emotionsgeschichte als Körpergeschichte.
Eine heuristische Perspektive auf religiöse Konversionen im 19. und 20. Jahrhundert, in:
GuG, 35 (2009), 282-313; Monique Scheer, Empfundener Glaube: Die kulturelle Praxis
religiöser Emotionen im deutschen Methodismus des 19. Jahrhunderts, in: Zeitschrift für
Volkskunde, 105 (2009), 185-213; dies., Protestantisch fühlen lernen. Überlegungen zur
emotionalen Praxis der Innerlichkeit, in: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, 15 (2012),
179-193; dies., Are Emotions a Kind of Practice (and Is That What Makes Them Flave a

History)? A Bourdieuan Approach to Understanding Emotion, in: History and Theory, 51

(2012), 193-220. Siehe auch die kritische Würdigung ihres Ansatzes bei Plamper,
Geschichte und Gefühl (wie Anm. 47), 313-319.

,2" Sebastian Murken, Gottesbeziehung und Bekehrung. Empirische Anmerkungen zur Opera-
tionalisierung von Bekehrung, in: C. Flenning'E. Nestler (Hg.), Konversion. Zur Aktualität
eines Jahrhundertthemas, Frankfurt a. M. 2002, 147-152, hier 148.

'"3 Murken, Gottesbeziehung (wie Anm. 122), 148.

Murken, Gottesbeziehung (wie Anm. 122), 151.
!;i Vgl. Bernd Ulmer. Konversionserzählungen als rekonstruktive Gattung. Erzählensche Mittel

und Strategien bei der Rekonstruktion eines Bekehrangserlebnisses, in: Zeitschrift für
Soziologie, 17 (1988), 19-33. Siehe auch die «Digitale Edition: Konversionserzählungen
16. bis 20. Jahrhundert» von der Freien Universität Berlin (http://w\vw.geschkult.fu-ber-
lin.de'e'konversionen'index.html) (25.1.2013); H. Newton Malony/Samuel Southard (Ed.),
Handbook of Religious Conversion, Birmingham 1992; Chana Ullman. The Transformed
Self: The Psychology of Religious Conversion, New York 1989.

126
Vgl. Newberg et al., Der gedachte Gott (wie Anm. 76). 62ff: Besier, Weder Gut noch Böse

(wie Anm. 13), 308f.
127

Vgl. Newberg et al., Der gedachte Gott (wie Anm. 76), 122ff. Siehe auch Scheer, Empfundener

Glaube (wie Anm. 121).



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 139

den Deutungen religiöser Erregung'"8 von Schleiermacher'"' über William
James' ' bis Rudolf Otto' die davon ausgingen, dass Religion mehr oder weniger
in spezifischen Gefühlen von Individuen wurzelte, nimmt man in der
Emotionspsychologie heute eher an, dass Menschen aufgrund des religiösen Kontextes -
der Frömmigkeitskultur, in welcher sie sich bewegen - ihre Erregungszustände
auf Glaubens-Erlebnisse zurückführen.13"

Bekehrungserlebnisse sind Vorgänge, die meist eine entsprechende religiöse
Sozialisation voraussetzen und den «Wendepunkt» von einer eher losen Zugehörigkeit

zu einer Denomination hin zu brennender Gläubigkeit bezeichnen. Prominente

Beispiele solcher religiösen Wenden sind die US-amerikanischen
Präsidenten Jimmy Carter,13"' Ronald Reagan134 und George W. Bush13"1. Im Verständnis

der Erweckungs- und Pfingstbewegungen befähigt die Bekehrung zu einem

heiligen und sündenfreien Leben, das schließlich zu einem Heiligungserlebnis
führt. Nach dieser Erfahrung engagiert sich der Gläubige in missionarischen
Versammlungen und sucht möglichst viele Menschen für die Sache Jesu Christi zu

gewinnen.

Siehe Christoph Ribbat, Religiöse Erregung. Protestantische Schwärmer im Kaiserreich,
Frankfurt a. M./Nevv York 1996.

Vgl. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Über die Religion. Reden an die Gebildeten
unter ihren Verächtern (1799), Hamburg 1958. Die «Anschauung des Universums» und das

«Gefühl schlcchthinniger Abhängigkeit» sind für Schleiermacher die zentralen anthropologischen

Kategorien, in denen Religion gründet und die daher auch Gegenstand der
modernen Theologie sein müssen.

Vgl. William James. Über die Vielfalt religiöser Erfahrung (1902), Frankfurt a. M./Leipzig
1997, bes. 234ff. (Bekehrung). Für den Sohn eines strengen Presbyterianers war es
selbstverständlich, dass religiöse Erweckung mit tiefen persönlichen Erschütterungen einherging.
Vgl. Rudolf Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein
Verhältnis zum Rationalen (1917), Breslau "1918, 8ff. Für Otto stellen religiöse Gefühle eine
eigenständige Gruppe von Emotionen dar.

Vgl. Besier, Weder Gut noch Böse (wie Anm. 13), 307f.

Vgl. Bruce Mazlish/Edwin Diamond. Die drei Geburten des Jimmy Carter, in: Der Spiegel
Nr. 3 vom 10. 1. 1977: Jimmy Carter, Das Beste geben. Autobiographie, Wuppertal/Kassel
2002, bes. 150ff; John Dumbrell, The Carter Presidency, Manchester 1993; Howard
Norton/Bob Slosser, Jimmy Carter. Eine Dokumentation über Amerikas 39. Präsidenten,
Schorndorf "1977, 1 lOf; Gebhard Schweigler, Jimmy Carter 1977-1981, in: Jürgen Heide-
king'Christof Mauch (Hg.). Die amerikanischen Präsidenten. 42 historische Porträts von
George Washington bis George W. Bush, München 42005, 387 394; bes. 389.

Vgl. Peter Lösche, Ronald W. Reagan 1981-1989, in: Heideking/Mauch, Die amerikanischen

Präsidenten (wie Anm. 133), 395^107; bes. 397; Edmund Morris, Dutch. A Memoir
of Ronald Reagan. New York 1999, 42f; John Patrick Diggins. Ronald Reagan: Fate, Freedom,

and the Making of History, New York 2007.

Vgl. Steven Mansfield. The Faith of George W Bush, New York 2003: D. Jason Berggren
Nicol C. Rae. Jimmy Carter and George W. Bush: Faith Foreign Policy, and an Evangelical
Presidential Stile, in: Presidential Studies Quarterly. 36 (2006), 606-632.



140 Gerhard Besier

Obwohl die mit den Erweckungsbewegungen verbundene Naherwartung
Christi «zum Motor der weltweiten Missionsbestrebungen» wurde,136 ist davon
doch die Praxis der klassischen Missionssituation Linter Andersgläubigen bzw.
«Heiden» zu Linterscheiden. Nicht selten wurde die innere Widersprüchlichkeit
der Religion des weißen Mannes erkannt und auch wahrgenommen, dass sein
Verhalten durchaus nicht den Normen Lind Werten der von ihm gepredigten
Liebes-Religion entsprach.'"' Aber es gehörte zum Überlebenswillen der
Unterlegenen, sich der anscheinend übermächtigen imperialen Kolonialkultur zu beugen,

um mithilfe der in den Missionsschulen vermittelten Kulturtechniken zu den

weißen Herren aufzuschließen. So ist es kein Zufall, dass viele Führer der
schwarzen Emanzipationsbewegungen aus den Reihen der Missionsschüler
kamen. Das Überzeugungspotential christlicher Religionen beruhte jedenfalls
nicht allein auf der christlichen Lehre und dem Glaubenseifer der Missionare,
sondern auch auf der militärischen wie kulturellen Überlegenheit der Kolonialmächte.

In abgeschwächter Form lassen sich solche Missionserfolge wirtschaftlich

potenter Denominationen - meist aus dem Herkunftsland USA - bis in die
Gegenwart verfolgen.139

Religiöse Phänomene und ihre Geschichte als Gegenstand anthropologischer,
psychologischer und biologischer Forschung
Seit der menschliche Geist sich seiner selbst bewusst wurde (zwischen 100.000 und
50.000 Jahren v. Chr.), konstruiert er sich Lebens- und Sinnwelten. Bei diesem Prozess
leisten vorsprachliche wie sprachliche Repräsentationen wichtige Dienste. Unsere Welt-
Wahrnehmungen werden zwar durch unseren Geist kulturell transformiert, aber solche
Enkulturationen bleiben durch die Natur eigentümlich begrenzt. Religiöse Vorstellungen
sind als Teil der Kultur entstanden, wie diese insgesamt, in einer Art Verdichtung unseres
unaufhörlich schlussfolgernden Gehirns, ohne dass uns ein Zusammenhang zwischen den
so entstandenen Inferenz-Systemen und unseren Erklärungsbedürfnissen bewusst war.
Erfolgversprechende religiöse Konzepte beruhen auf ganz wenigen ontologischen Kategorien

und einem sehr begrenzten Katalog supranaturaler Muster. Menschen haben schließlich

die Neigung, außergewöhnliche Erlebnisse, die zum Teil durch psychoaktive Drogen
oder physische Dispositionen zustande kamen, als übernatürliche Phänomene zu deuten.
Ist erst einmal eine religiöse Organisation entstanden, versuchen deren Akteure mit allen
Mitteln der Beeinflussung ihr System zu konservieren.

Vgl. Jörg Haustein, Die Pfingstbewegung als Alternative zur Säkularisierung? Zur
Wahrnehmung einer globalen religiösen Bewegung des 20. Jahrhunderts, in: Archiv für
Sozialgeschichte, 51 (2011), 533-552, hier 534."

7

Vgl. World Missionary Conference (2010: Edinburgh, Scotland), The Flistory and Record of
the Conference; Together with Addresses Delivered at the Evening Meetings. Edinburgh'
New York 2010.
Vgl. die Beiträge in Ulrich von der Heyden/Holger Stoecker (Hg.), Mission und Macht im
Wandel politischer Orientierungen. Europäische Missionsgesellschaften in politischen
Spannungsfeldern in Afrika und Asien zwischen 1800 und 1945, Stuttgart 2005; Hilary M.
Carey, God's Empire. Religion and Colonialism in the British World, c. 1801 1908,
Cambridge 2011.
So etwa Baptisten und Methodisten in den 1920er Jahren und nach 1989 in Ostmitteleuropa.
Viele der früheren Staaten der Sowjetunion fühlten sich in den 1990er Jahren durch die
«amerikanischen» Religionen, darunter Jehovas Zeugen, förmlich überrannt.



Religiöse Phänomene und ihre Geschichte 141

Konstruktion von Wirklichkeit und Sinn - Kommunikation über Symbole und Riten
Religion und Evolution magische Vorstellungen - «Meme» und Gene Emotion und
Religion - Religion und Halluzination - Religiöse Sozialisation - Bekehrungserlebnisse
und Konversionserzählungen - Missionierung.

Les phénomènes religieux et leur histoire en tant qu 'objet de recherche anthropologique,
psychologique et biologique

Depuis que l'esprit humain a pris conscience de soi (entre 100.000 et 50.000 ans av. J.-

C), il se construit des mondes de vécu et de sens. Au cours de ce processus, des représentations

pré-linguistiques et linguistiques jouent un rôle majeur. Bien que nos conceptions
du monde soient transformées culturellement par notre esprit, ces «enculturations»
demeurent limitées dans leurs propriétés par la nature. Les conceptions religieuses se sont
formées en tant qu'élément de la culture, tout comme celle-ci en général, par une sorte de
densification de notre cerveau tirant sans cesse des conclusions, sans que l'on perçoive un
rapport entre les systèmes d'inférence ainsi formés et nos besoins d'explication. Des

concepts religieux prometteurs de succès reposent sur très peu de catégories ontologiques
et un catalogue très étroit de modèles surnaturels. Les êtres humains sont finalement
enclins à interpréter des expériences hors-normes, générées en partie par des drogues
psychoactives ou des dispositions physiques, en tant que phénomènes surnaturels. Dès le

moment où une organisation religieuse est constituée, ses acteurs tentent par tous les

moyens d'exercer leur influence afin de conserver leur système.

Construction de réalité et de sens - communication sur symboles et rites - religion et
évolution représentations magiques - «même» et gène - émotion et religion - religion et
hallucination socialisation religieuse - expériences et récits de conversion - evangelisation.

Fenomeni religiosi e la loro storia in quanto oggetti di ricerche antropologiche,
psicologiche e biologiche
Da quando lo spirito umano ha preso coscienza di sé (tra i 100.000 e 50.000 anni a.C), si
costruisce ambiti di vita e di senso. In questo processo le rappresentazioni pre-linguistiche
e linguistiche giocano un molo molto importante. Le rappresentazioni religiose come
ambito della cultura sono nate da una sorta di condensazione del nostro cervello, incessante
deduttore, senza che noi fossimo coscienti del legame tra il sistema d'inferenza cosi costituito

e il nostro bisogno di spiegazioni. Concetti religiosi promettenti si basano su poche
categorie ontologiche e su un catalogo di modelli soprannaturali limitato. In fondo, gli
esseri umani hanno la tendenza a interpretare come fenomeni sovrannaturali avvenimenti
insoliti originati in parte da droghe psicoattive o da particolari disposizioni fisiche. Una volta

formata un'organizzazione religiosa, i suoi interpreti cercano di conservare il sistema
con tutti i mezzi d'influenza possibili.
Costruzione di realtà e senso - comunicazione su simboli e riti - religione e evoluzione -
rappresentazioni magiche - «Meme» e geni - emozioni e religione - religione e allucinazioni

- socializzazione religiosa - esperienze e racconti di conversione - missionari.

Religious phenomena and their history as objects ofanthropological, psychological and
biological research

Once the human mind had become self-aware (100,000 to 50,000 years BC), it began to
construct worlds of meaning to inhabit. Both linguistic and pre-linguistic representations
made important contributions to this process. Religious beliefs, part of human culture,
developed as the result of a heightening of the ongoing inferential processes in the brain
but without humans consciously understanding the relationship between our need for
explanations and the resultant inference systems. Religious concepts likely to enjoy
success with humans are based on a very small number of ontological categories and a

very limited catalogue of supranaftiral models. People quite simply have a tendency to
interpret extraordinary experiences, some of which would have been caused by psycho-



142 Gerhard Besier

active drugs or physical dispositions, as supernamral phenomena. Once a religious organization

has been formed, its actors use all possible means of influence to try to keep their
system in place.

Construction of reality and meaning-making - communication by symbols and rites -religion

and evolution - magic beliefs - même and gene emotion und religion religion
and hallucination - religious socialization narratives and experiences of conversions -
missionization.

Gerhard Besier, Prof. Dr. theol. habil.. Dr. phil.. Dr. h. c, Inhaber des LehrsMhls für
Europastudien an der TU Dresden.


	Religiöse Phänomene und ihre Geschichte als Gegenstand anthropologischer, psychologischer und biologischer Forschung

