Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 107 (2013)

Artikel: Zur Situation des Schweizer Judentums heute : neuere Forschung und
das Nationale Forschungsprogramm "Religionsgemeinschaften, Staat,

Gesellschaft"
Autor: Picard, Jacques
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Situation des Schweizer Judentums heute
Neuere Forschungen und das Nationale Forschungspro-
gramm «Religionsgemeinschaften, Staat, Gesellschaft»

Jacques Picard

ddentitdt> 1st ein schillernder Begriff, ein Versuch, individuelle bzw. soziale
Lebenspraxen, die es Menschen erlauben, sich auch mit unterschiedlichsten Aus-
sagen, Symbolen und Handlungen zu identifizieren, zu beschreiben. Damit ist
auch gesagt, dass dies kein spezifisch jiidisches Phdnomen ist. Das, was Identitit
und dann auch idische Identitdt> genannt wird, zu verstehen und seine qualita-
tiven Figurationen, seine Symbole, Rituale und Emotionen zu beschreiben, dann
als «Religion>, «<Minderheits, <Ethnos», «Volk>, <Kultur> oder «Gemeinschaft> oder
als was auch immer zu bezeichnen, trifft heute — auch im Zeichen von Migra-
tionen, Regionalisierung und Wissenstransfer — auf viele europdische Gemein-
schaften und Gesellschaften zu.' Menschen sind aus Notwendigkeiten, wie Isaiah
Berlin treffend formulierte, Symbolen, Orten, Ritualen und Normen zugetan, um
als Gemeinschaft Werte hervorzubringen und den Alltag zu bewiltigen.” Wenn
die Orte solcher Identifizierungen mit Judentum sowohl die Familie, die Synago-
ge oder sonst eine Institution sein kdnnen, aber auch topografisch entlegene oder
selbst imaginierte Bezirke, die im Denken der Menschen dazu fiihren, eine be-
stimmte Selbstbeschreibung zu generieren — dann wird deutlich, dass wir es beim
Begriff Identitit mit einem Komplex oszillierender Indikatoren zu tun haben. Die
darin eingewobenen Selbst- und mit ihnen die Fremdbilder sind somit keine
autonomen Bezirke, sie sind weit mehr prozesshafte Vorstellungen tiber die
Welt, in die man sich hinein denkt und von der man letztlich erzeugt worden ist.
Kurz, ddentitdt> 1st ein zirkuldrer Begriff, der auf soziale Vorginge und Netze
verweist, religiose, kulturelle und politische Verortungen meint und die ihnen
zugrunde liegenden historischen und gesellschaftlichen Bedingtheiten zum Aus-
druck bringt.

' Geoffrey Alderman, British Jewry, Religious Community or Ethnic Minority?, in: Jonathan

Webber (Hg), Jewish Identities in the New Europe, London 1994, 190.
[saiah Berlin, Nationalism, Against the Current, London 1980, 341.

SZRKG, 107 (2013),97-113



98 Jacques Picard

Kennzahlen, Kontexte, Entwicklungen, Fragen

Die aktuelle Situation des demographisch kleinen Schweizer Judentums ist ein
beispielhafter Ort, an dem sich diese Phdnomene beobachten und studieren las-
sen. In der Schweiz leben heute ungefihr 18.000 Jiidinnen und Juden, soweit sie
sich statistisch als solche haben erfassen lassen; weitere 7.000 Menschen diirften
als jiidisch gelten.’ Zudem ist zu erwihnen, dass rund 15.000 Schweizer und
Schweizerinnen, die sich selber zu einem grosseren Teil als jiidisch bezeichnen,
in Israel leben und gerade dort darauf beharren, als Schweizer und Schweizerin-
nen zu gelten. Der hohe Grad an Integration in der Schweiz misst sich etwa da-
ran, dass 42 Prozent (im Vergleich zu den durchschnittlichen fast 20 Prozent)
iiber einen tertiiren Bildungsabschluss verfligen.” Langst nicht alle Juden und
Jiidinnen gehoren einer jiidischen Gemeinde an. Die wichtigen Gemeinden in
Basel, Bern und Ziirich sowie Genf verstehen sich als «Einheitsgemeinden», das
heisst als Dach fir Mitglieder mit unterschiedlichen Lebenspraxen — religios
praktizierend, sdkular lebend oder «etwas dazwischen» — und entsprechend di-
vergierenden Bediirfnissen und Lebensmodi, jedoch allermeist unter Fithrung
eines orthodoxen Rabbinats, das fiir eine entsprechend akzeptierte Transmission
zu sorgen hat. Unter dem Dach dieser Einheitsgemeinden ist der gréssere Teil
der jiidischen Bevélkerung der Schweiz beheimatet.’

Der Schweizerische Israelitische Gemeindebund (SIG) vertritt etwa 13.000
Juden und Jidinnen, darunter drei dieser Einheitsgemeinden mit mehr als 1.000
Mitgliedern in Ziirich, Genf und Basel. Die religits-liberalen Gemeinden in Genf
und Ziirich weisen rund 1.500 Mitglieder auf. Dieselbe oder eine hohere Zahl
diirften die — pejorativ oft <ultra-orthodox> genannten — charedischen Gemeinden
inner- und ausserhalb des SIG zihlen.” Bemerkenswert ist das politisch-institu-
tionelle Schisma, das die Lage des organisierten Schweizer Judentums am An-
fang des 21. Jahrhunderts kennzeichnet: Der SIG als Dachverband, der 17 Ge-
meinden mit insgesamt rund 13.000 Mitgliedern umfasst, verweigerte 2003 den
liberalen Gemeinden von Ziirich und Genf die Aufnahme, was den SIG in sei-
nem Offentlichen Ansehen vermutlich geschwiécht haben diirfte. Dies geschah

Ralph Weill, Eine Zukunft fir die Europdische Jidische Gemeinschaft, Unpubl. O.]. (SIG
1985); ders., 50 000 Juden — wo sind sie geblieben? Riickblick und Ausblick auf die
judische Bevolkerung der Schweiz, in: Jidische Rundschau, 1. Mai 1997; ders., Strukturelle
Veranderungen in der schweizerischen Judenheit, in: Gabrielle Rosenstein (Hg.), Judische
Lebenswelt Schweiz, 100 Jahre Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund (SIG), Ziirich
2004, 120129,

Weill, Strukturelle Verdnderungen in der schweizerischen Judenheit (wie Anm 3), 123.

Pia Graf/Jacques Picard, Jiidische Gemeinden, Institutionen, Organisationen, in: Rosen-
stein, Jidische Lebenswelt (wie Anm. 3), 457f.

Zur Worterkldarung: Vom hebriischen Chareda, dt. <Furcht, Zittern>, nach Jes. 66,5,
Strikteste Auslegung der religiésen Gesetze, rigide Geschlechtertrennung und moglichst
minimaler Kontakt zur sdkularen Um- und Mitwelt sind gemidss der Jerusalemer
Anthropologin Nurit Stadler einige Indikatoren dieser als «charedisch> bezeichneten Ver-
sion von Judentum. Vgl. Nurit Stadler, Yeshiva Fundamentalism, Piety, Gender and Resis-
tance in the Ultra-Orthodox World, New York 2009.



Zur Situation des Schweizer Judentums hette 99

weitgehend unter dem Eindruck der orthodoxen und charedischen Gemeinden,
also jenen durch strikteste Auslegung der Religionsgesetze bemiihten, mit Ge-
schlechtertrennung und minimalem Kontakt zur sdkularen Welt lebenden
Gemeinschaften. Das fiir eine Aufnahme notwendige Quorum von zwei Dritteln
der Stimmen wurde nicht erreicht, was auch zu Diskussionen iiber das reale
Gewicht von orthodoxen Gemeinden und der Kleingemeinden innerhalb des SIG
fiihrte.” In Kontrast dazu wird oft darauf verwiesen, dass ein erheblicher Teil der
orthodoxen Gemeinden selber — und hier wird auf die charedischen Gemeinden
verwiesen — gar nicht Mitglied des SIG ist. In Reaktion auf die verweigerte
Aufnahme der Liberalen formierten sich die liberalen Gemeinden in einer
eigenen Plattform der Liberalen Juden der Schweiz (PLJS). 2010 kam es zu
einem Kooperationsabkommen der beiden Dachverbande, um Interessen und
Haltungen nach aussen absprechen zu konnen, auch wenn die Zusammenarbeit
anfinglich als harzig laufend empfunden wurde.® Beide Organisationen verste-
hen sich als Ansprechpartner fiir die politische Offentlichkeit und den interreli-
giosen Dialog.

Innerhalb des hier kurz skizzierten Spektrums ist also eine Vielfalt angezeigt,
die nicht nur auf die soziale und kulturelle Vielschichtigkeit des Schweizer Ju-
dentums verweist, sondern auch auf Konflikte, die vom Ringen um Identitdt
bzw. der Identifizierung mit unterschiedlichen Deutungsangeboten des Juden-
tums erzidhlen. Konfliktuelle Vielfalt im Judentum ist gewiss nichts Neues, und
oft genug waren und sind jiidische Gemeinden auch kulturelle Kampfplitze der
Traditionsdeutungen und fiir religionspolitische Priferenzen. Schon in den
1920er und 1930er Jahren sind traditionsreiche Narrative jiidischer Identitét fest-
stellbar, bei denen Selbstbilder des Schweizerischen, des Jiidischen und eines be-
grifflich imaginierten Dritten verhandelt werden — seien dies Konzepte der Erin-
nerungs-, Schicksals-, Kultur- oder Volksgemeinschaft. So betrachtet kann man,
in Anlehnung an Jacques Derrida, diese Identitdten in Alternativen und deswe-
gen im Plural als «Schweizer Judentiimer» erzdhlen, wie dies Marlene Oehler
Brunnschweiler jiingst als sprechenden Titel ihrer Dissertation gewihlt hat.” Bei
der Entstehung von neuen religiosen Initiativen oder institutionellen Abspaltun-
gen konnen sich Gemeinden und religiose Gemeinschaften zwar als demokra-
tisch ausweisen, aber auch ebenso zu konsensfeindlichen Separierungen ten-
dieren. Ein beredtes historisches Beispiel sind die orthodoxen Austrittsgemein-
den in Ziirich (1895) und Basel (1927), die gegen liberale bzw. neue zionistische
Deutungen des Judentums gerichtet waren; dann die Griindung liberaler Gemein-
den in Genf (1970) und Ziirich (1979), die eine Abspaltung gegeniiber orthodo-
xer Hegemonie in Einheitsgemeinden darstellten; und schliesslich die Initiativen

Vgl. im Weiteren die Beitrige im schweizerischen Wochenmagazin Tachles, bes. Tachles
vom 28. Mai 2003.

¥ Zum Riickblick auf die ersten zehn Jahre PLJS vgl. Tachles vom 5. April 2013, 6-10.

Vgl. Marlen Oehler Brunnschweiler, Schweizer Judentiimer, Identitatsbilder und Geschich-
ten des Selbst in der schweizerisch-jiidischen Presse der 1930er Jahre, K&ln 2013.



100 Jacques Picard

mehrerer liberaler Gruppen in Basel inner- oder ausserhalb der Einheitsgemein-
de. Auch die gelungenen Integrationen divergierender Interessen und Stile in die
Einheitsgemeinden, die solche Herausforderungen durchaus auch erfolgreich und
umsichtig zu temporieren wussten, sind erwidhnenswert. In Kontrast dazu steht
das Erscheinen von charedischen Gemeinden sowie chassidischen Missionen, die
— unter einem die Gesetze streng befolgenden Dach — mit einem popreligitsen
Angebot Heimatgefiihl, Geborgenheit und ein messianisches Telos anbieten.
Dieser Kontrast wird beispielhaft in der Einrichtung jiidischer ziircherischen
Tagesschulen, die entweder einem sikularen Verstindnis von Primarschule mit
judischer Identifizierung unter modern-orthodoxer Fithrung folgen oder eben
einem jidischen Lernen im Rahmen streng orthodoxer bzw. charedischer Welt-
anschauung gehorchen. '’

Hinzu kommt, was man stets bedenken soll: Seit der Schoah hat sich durch
die Vernichtung grosser Teile der europdischen Juden die Situation grundlegend
gedndert. Als Erstes fehlten in der Folge der Vernichtung die jlidischen Men-
schen, sie waren unwiederbringlich ausgelscht, wihrend bis heute die Uberle-
benden und Nachgeborenen — auch in der Schweiz — mit dieser Leere zu leben
lernten. Als Zweites gewann der zuvor lange nicht {iberall akzeptierte Bezirk des
Zionismus neues Gewicht fiir jene ldentitdtskonstruktionen des Judischen, wie
sie unter den Kultusgemeinschaften zuvor noch vorwiegend von Liberalismus
einerseits und Orthodoxie andererseits als aus dem 19. Jahrhundert tradierten
Bezirken der judischen Religion gepriagt gewesen waren. So verloren viele Ge-
meinden ihre Jugendlichen seit den 1950er Jahren immer wieder durch Auswan-
derung nach Israel, verkorperte doch dieses Land eine neue und neuartige Bin-
dung an das Judentum. Die Ereignisse Mitte des 20. Jahrhunderts beeinflussten,
drittens, die nichtjiidischen Schweizerinnen und Schweizer in ihrer Wahrneh-
mung der Juden und des Judentums, womit sich auch die Perzeptionen im
schweizerisch-jiidischen Verhiltnis und Verstindnis verindern mussten.'' Die
Aufarbeitung der Haltung der Schweiz in den Schreckensjahren wihrend der
nationalsozialistischen Vorherrschaft in Europa kam zwar nur langsam in Gang,
und auch der Mangel fiir ein Bewusstsein eigener Mitverantwortung oder die
Reproduktion antisemitischer Stereotypen in offentlichen Ausserungen ver-
schwanden oft nur harzig. Gleichzeitig setzte jedoch in den Jahrzehnten seit der
100-Jahr-Feier der Emanzipation der jtidischen Mitbiirger (1966) nach und nach
ein neues Interesse am Jiidischen in der schweizerischen Offentlichkeit ein.
Vermehrt wurde die Welt des Jiidischen zum Gegenstand des gelehrten und
medialen Interesses. Dies besonders auch deshalb, weil sich in der schweizeri-

" Vgl. Leonardo Fridman, Das jiidische Bildungsangebot in der Schweiz, in: Jacques

Picard/Daniel Gerson (Hg.), Schweizer Judentum im Wandel, Religion und Gemeinschaft
zwischen Integration, Selbstbehauptung und Abgrenzung, Ziirich 2013 (im Druck).

Vgl. Zsolt Keller, Abwehr und Aufkldrung, Antisemitismus in der Nachkriegszeit und der
Schweizerische Israelitische Gemeindebund, Ziirich 2011; sowie Heinz Roschewski, Auf
dem Weg zu einem neuen jidischen Selbstbewusstsein? Geschichte der Juden in der
Schweiz 1945-1994, Basel 1994.



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 101

schen Gesellschaft ein beschleunigter Wandel bemerkbar machte, der bisher
distinktive Merkmale fiir das Selbst- wie Fremdbild von Schweizern und
Schweizerinnen transformiert hat und als selbstverstandlich geltende Identitizie-
rungen mit religiosen und kulturellen Werten in Frage zog.

Fir die Situation in der Schweiz kann festgehalten werden, dass sie wie an-
dernorts auch von der Verblirgerlichung der Juden seit dem 19. Jahrhundert, den
Migrationen osteuropdisch-russischer sowie nordafrikanisch-arabischer Juden in
westliche Linder und dem Aufkommen des Zionismus, der Entstehung des
Staates Israel und der Abwanderung dorthin gewiss nicht unberiihrt geblieben ist.
Davon erzidhlen heute mehrere historiografische Darstellungen, die einerseits der
Rolle der Schweiz und der jidischen Organisationen zur Zeit des Nationalsozia-
lismus in Europa und andererseits der Sozial-, Kultur- und Wirtschaftsgeschichte
der Juden in Basel, Bern, Luzern, Solothurn, St. Gallen und Ziirich im 19. und
20. Jahrhundert gewidmet sind.'> So hat beispielsweise die intensive Beteiligung
der Juden an der Schweizer Uhrenindustrie eine eingehendere Darstellung ge-
funden.” Und die Festschrift des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebun-
des (2004) macht eine Fiille von Aspekten, Fragen und Beitrdgen jtidischer Le-
benswelt in der Schweiz historisch kund. Mit einem gediegen présentierten Band
iiber die Synagogen in der Schweiz ist auch die architektonische Visibilitdt im
offentlichen Raum kunst- und sozialgeschichtlich dargestellt worden."

Religions- und sozialanthropologische Perspektiven

All dieses Wissen legt es indes nahe, sich dem jiingeren Wandel des Schweizer
Judentums aus einer sozial-, religions- und kulturanthropologischen Perspektive
zuzuwenden und dazu vermehrt judaistische, ethnographische, volkskundliche,
soziologische sowie politikwissenschaftliche Beitrige zu generieren. Die Ergeb-
nisse aus dem Nationalen Forschungsprogramm 58 unter dem Vorsitz von
Christoph Bochinger analysieren wichtige Aspekte dieses Wandels."” Ein geson-
derter Band mit zahlreichen Beitrigen fiihrt einige Indikatoren fiir das Schweizer

Vgl. die Schriftenreihe des SIG, die vom hier schreibenden Autor wissenschaftlich betreut
wird. Dazu gehoren u.a. die folgenden Binde: Stefan Michler, Hilfe und Ohnmacht, Der
Schweizerische Israelitische Gemeindebund und die nationalsozialistische Verfolgung
1933-1945, Ziirich 2005; Sabine Schreiber, Hirschfeld, Strauss, Malinsky, Jiidisches Leben
in St. Gallen 1803 bis 1933, Ziirich 2006; Karin Huser, Vieh- und Textilhdndler an der
Aare, Geschichte der Juden im Kanton Solothurn vom Mittelalter bis heute, Ziirich 2007;
Noémi Sibold, Bewegte Zeiten, Zur Geschichte der Juden in Basel, 1930er bis 1950er
Jahre, Ziirich 2010; Annette Brunschwig, Heimat Biel, Geschichte der Juden in einer
Schweizer Stadt vom Spétmittelalter bis 1945, Ziirich 2011.

Stefanie Mahrer, Handwerk der Moderne, Jiidische Uhrmacher und Uhrenunternehmer im
Neuenburger Jura 1800-1914, Wien/Kéln/Weimar 2012.

Rosenstein, Jiidische Lebenswelt Schweiz (wie Anm. 3); Ron Epstein, Die Synagogen der
Schweiz, Bauen zwischen Emanzipation, Assimilation und Akkulturation, Fotografien von
Michael Richter, Ziirich 2008.

Vgl. Christoph Bochinger (Hg.), Religionen, Staat und Gesellschaft, Die Schweiz zwischen
Sakularisierung und religiser Vielfalt, Ziirich 2012.



102 Jacques Picard

Judentum eingehender aus.'® Darin werden bislang selten angesprochene, spezi-
fische Fragen eruiert, die in den beiden grossen Referenzpolen Israel (rund 6
Millionen Juden) und Nordamerika (USA und Kanada, ebenfalls sechs Millionen
Juden) sonst intensiv diskutiert und schon ldnger beforscht werden: Wie sind die
Orte des Wissens, an denen Judentum nach aussen vermittelt wird, ausgestaltet?
Welche Prozesse der offentlich-rechtlichen Anerkennung haben sich (fiir die
Schweiz in den Kantonen) durchgesetzt, und mit welchen Folgen? Welche
Angebote bieten jiidische Tagesschulen, und wie erfolgreich werden sie von Kin-
dern und Jugendlichen genutzt? Welche Stellung kommt den jiidischen Frauen in
Gemeinden und Synagogen zu? Welche Geschlechterbilder sind in jiidischen
Traditionen fixiert bzw. in Bewegung geraten? Wie gehen Gemeinden mit
Ubertritten und Mischehen (in-marriages, non-marriages und inter-marriages)
um? Es versteht sich von selbst, dass dies sehr spezifische Fragen sind, zu denen
weitere, wie die zunehmende Uberalterungen einzelner Gemeinden oder die
Segregation streng orthodoxer Juden bzw. kinderreichen charedischen Nachbar-
schaften, hinzu kommen. Uberdies sind es Fragen, die auch Forscher und For-
scherinnen auf dem Feld der Kirchen und christlichen und ebenso nichtchrist-
licher Religionen beschidftigen, womit ein gemeinsames methodisches und in-
haltliches Verstindnis sozial-, kultur- und religionswissenschaftlicher Diszipli-
nen angezeigt werden soll.

In westlichen Gesellschaften wie der Schweiz zeigen sich, wie Jirg Stolz das
Verhiltnis zwischen Religion und Individuum im Zeichen religiser Pluralisie-
rung charakterisiert hat, Verinderungen bei Familien-, Sexual- und Rechtsnor-
men sowie durch ein Schwinden von Akzeptanzwerten wie Treue, Gehorsam
und Pflichterfiillung, aber auch in Idealen wie Kreativitit, Unabhingigkeit und
Individualitit.'” So sind, gemiss einer Studie von Christoph Morgenthaler, ge-
rade junge jiidische Erwachsene besonders eindringlich mit ihrer Herkunftsreli-
gion bzw. Herkunftskultur identifiziert, wenn es um die Bedeutung von solchen
Werten geht.'® Damit aber wird auch der starke Druck angezeigt, dem junge
Menschen ausgesetzt sind, wenn es um die aus solchen Werten resultierenden
spezifischen Erwartungen beziiglich Freundschaften, Geschlechterverhiltnissen
oder sozialer Konformititen geht. Wo Menschen, und gerade junge Menschen,
nicht angepasst oder nicht gleichgiiltig, sondern eigenwillig individualisierend
und aufbrechend ihren Weg suchen, sind Konflikte, allfillige Exklusionen und
damit verbundene schmerzhafte Erfahrungen einzurechnen. Das Interesse am
Jiddischen seitens der Offentlichkeit einerseits und die innerhalb eines sich plu-
ralisierenden Schweizer Judentums vorhandenen Deutungskonflikte um den
rechten Weg andererseits fithren dazu, dass auch der demographisch kleine Kos-

Vgl. Picard/Gerson, Schweizer Judentum im Wandel (wie Anm. 10).

Jirg Stolz, Religion und Individuum unter dem Vorzeichen religiéser Pluralisierung, in:
Bochinger, Religionen, Staat und Gesellschaft (wie Anm. 15), 13-23.

Christoph Morgenthaler, Bedeutung von Werten der Religiositdt fiir Jugendliche, in: NFP
58, Themenheft I1I: Jugendliche und Religion, Juni 2011, 25.



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 103

mos des Schweizer Judentums in seiner kontliktuellen Vielfalt Gegenstand von
Studien und Reportagen wird, die ithren Blick auf diesen Teil der schweizeri-
schen Bevolkerung richten.

Zu beachten ist, dass indes Israel und Nordamerika heute die Referenzorien-
tierungen fur das europdische bzw. schweizerische Judentum geworden sind.
Wie Israel ist auch das nordamerikanische Judentum historisch in Europa — in
Basel und Berlin, in Riga und Warschau, in London und Amsterdam — «geboren»
worden. Schon die Begriffe, mit denen wir es bei den Beschreibungen jiidischer
Religionsparteien heute zu tun haben — zum Beispiel die gédngigen Bezeichnun-
gen fir konfessionelle jiidische Bezirke wie <orthodox», «charedisch>, diberal
oder <konservativy — stammen aus einem epistemischen Kontinuum, das zwar
langstens nicht mehr auf Europa beschrédnkt bleibt, doch gerade in dieser Weltre-
gion ausgedacht worden war. «Orthodox> zum Beispiel ist ein historisch zuge-
wachsener Sammelbegrift, unter den bis heute sehr unterschiedliche Prigungen
summiert wurden, die alles andere als von einer Einheit der Doktrin — also von
Orthodoxie im eigentlichen Sinne dieses griechischen Wortes — erzihlen.'” Mit
guten Griinden stellt David Ellenson in den Raum, dass das religionsgesetzliche
System der Halacha, wie es seit dem 19. Jahrhundert die Orthodoxie als dessen
Hiiterin monopolartig in Anspruch genommen hat, auch innerhalb dieser Ortho-
doxie heute selber stark plural ist. Dabei ist die Halacha seit der zweiten Hilfte
des 20. Jahrhundert wiederum mehr und mehr von den Kontrahenten der Ortho-
doxie durch progressive reformerische Deutungen konkurrenziert worden; so hat
sich auch eine (Reform-Halacha)> — sowohl unter dem liberalen wie dem konser-
vativen Judentum — herausgebildet. Zudem gibt es auf der anderen Seite ent-
schiedene Beflirworter einer posthalachischen, im Rahmen ethischer Leitverfas-
sung zu prozedierenden demokratischen Konstruktion der jlidischen Zukuntt, die
jenseits rabbinischer Autoritit und Doktrin auskommen soll.*

Jiidische Gemeinden als Arenaplatz von Richtungskdmpfen

Innerhalb der so genannten Dach- oder Einheitsgemeinden der Schweiz hat es in
den letzten vier Jahrzehnten immer wieder Initiativen reformerischer bzw. libe-
raler Diktion gegeben, um ein Vakuum lebenspolitischer Angebote fiir Mitglie-
der zu vermeiden. So zeigt Daniel Gerson die Entwicklungen der liberalen Be-
wegung in der Schweiz auf und skizziert auch jiingste Alternativen, die er im
Rahmen des allgemeinen gesellschaftlichen Wandels deutet.*' Fiir die Bildung
liberaler Gemeinden lédsst sich ein generelles Muster zeigen: Im Zuge zundchst
relativ informeller Initiativen sowohl am Rande wie innerhalb der etablierten

1 Vel. David Ellenson, Tradition Transition, Orthodoxy, Halakhah and the Boundaries of

Modern Jewish Identity, Lanham (Maryland) 1989.

Vgl. Jack J. Cohen, Judaism in a Post-Halakhic Age, Boston 2010.

Daniel Gerson, Pluralisierungen und Polarisierungen, Jidische Reformbewegungen in der
Schweiz 1950-2010, in: Picard/Gerson, Schweizer Judentum im Wandel (wie Anm. 10).



104 Jacques Picard

Gemeinden, die solche Initiativen aber nur ungern dulden wollen oder ihnen
feindlich begegnen, kommt es zur kontinuierlichen Weiterentwicklung einer mit
Integrationskraft ausgestatteten neuen Kraft, die — angesichts ihrer geringen
Tolerterung 1im Rahmen der bestehenden Einheitsgemeinden — schliesslich als
eigenstindige jidisch-liberale Gemeinde Gestalt gewinnt. Der Zeitraum dieses
Vorgangs umfasst 10 bis 15 Jahre, eine numerisch geniigende Grosse in der Stadt
ist Voraussetzung, und der Erfolg basiert auf einem aussergewohnlichen Enga-
gement der Griindergeneration und auf der Bereitstellung von Ressourcen finan-
zieller wie intellektueller Art. Am Beispiel Basels ldsst sich das «Experimentie-
ren> von liberal-jiidischen Gruppen unterschiedlichster Ausprigung anschaulich
nachvollziehen, indem sich dort mehrere Gruppen und Initiativen gebildet haben,
die ihr jeweiliges Traditions- und Gesellschaftsverstandnis pointiert ausformulie-
ren und teils innerhalb, teils ausserhalb der Einheitsgemeinde leben. Ob dies dem
Muster folgend zu einer eigenstdndigen jiidisch-liberalen Gemeinde fithren wird,
die sich dank geniigend kulturellem und sozialem Kapital stabilisieren kann,
muss ungesagt bleiben.”” Das Berner Modell hingegen vermochte durch einen
respektierten Toleranzrahmen das Leben in der Gemeinde soweit zu 6ffnen, dass
die Mitglieder, denen {berlieterte Gewohnheiten und Konventionen wichtig
sind, der Gemeinde die Treue bewahren — dies wiederum um den Preis, dass die
Offenheit der Gemeinde nicht gleichzusetzen ist mit dem Grad an einer von
liberalen Kriften gewtinschten Ausgestaltung neuer Traditionen flir Liturgie und
Festtage. Bemerkenswert an Bern ist {iberdies, dass dort mehrfach Frauen das
Priasidium der Gemeinde fiihrten und flihren, die zudem teils nichtjiidisch gebo-
ren wurden. Im Gegensatz dazu hat die Israelitische Gemeinde Basel in ihren
Statuten erst kiirzlich jene grundrechtlich héchst problematische Bestimmung
gestrichen, die Frauen einen Vorsitz des Vorstandes oder von Kommissionsgre-
mien verbot.

Die jiidischen Einheitsgemeinden unter Fiihrung eines orthodoxen Rabbinats
befinden sich also unter einem stidndigen Spannungsfeld um die Deutung von
Gesetzen und Zugehorigkeit bzw. den Ein- und Ausschluss von Mitgliedern.
Dabei anerkennen charedische Rabbiner oft Entscheide moderat orthodoxer
Rabbiner nicht an; letztere wiederum verweigern sich liberalen oder konservati-
ven Rabbinern, die inzwischen zwar eine eigene halachische Autoritit errungen
haben, deren Wirkung sich aber auf den eigenen Kreis der Liberalen beschrinkt.
Im Weiteren wird die Spannung erhoht durch den Druck seitens des israelischen
Oberrabbinats, an das der Staat Israel zivilgesetzliche Kompetenzen delegiert
hat, woraus die Orthodoxen nunmehr implizit oder explizit eine Anerkennung
thres Hegemonialanspruchs ableiten und solcherart den Ausschluss abweichen-
der rabbinischer Dezisionen in den — auch europdischen — Raum der Einheitsge-
meinden stellen. Als Fazit muss man fiir die Einheitsgemeinden eine Identifizie-

b

Mit der Gruppe (Migwan> scheint sich eine solche Entwicklung anzubahnen, ist aber derzeit
nicht als stabil zu betrachten.



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 105

rung mit dem Defizitiren konstatieren, was dann zu einer defensiven Haltung
fiihren kann — bis hin zur kraftlosen Beschiaftigung mit den eigenen Sorgen, die
dem bedrohlichen Ausfransen des Mitgliederanhangs auf alle Seiten hin ge-
schuldet ist. Man konnte wegen diesem Dilemma die heutige Einheitsgemeinde
eher als zu Milieugemeinden tendierend sehen, in Gegensatz zu einer Sektoren-
gemeinde, die fahig wire, alle divergierenden Richtungen innerhalb eines geo-
grafischen Perimeters unter einem Dach zu halten.

Zu den langjéhrigen liberalen Traditionen und ihren ebenso langjéhrigen or-
thodoxen Kontrahenten kommen in den letzten Jahrzehnten neue — weltweit
rivalisierende — Initiativen und lokale Gemeinschaften auf orthodoxer bzw. cha-
redischer Seite hinzu. Aus der Mystik und dem Chassidismus inspirierte Traditi-
onslinien haben in den USA seit den 1950er Jahren und heute in Israel und
weltweit neue Zuginge in die jiidische und auch nichtjiidische Offentlichkeit
gesucht und geschaffen.” Besonders die neochassidische Chabad-Bewegung hat
in der Schweiz an mehreren Orten Fuss gefasst und ist ein illustratives Beispiel
fiir den Wettbewerb durch eine streng orthodoxe Reaktualisierung von Tradi-
tion.”* Diese Bewegung, die ihre Arena gerade ausserhalb institutioneller ortli-
cher Gemeinden sieht, spricht das Defizitgefiihl in den Einheitsgemeinden an
und wendet sich nach eigener Diktion allen, will heissen auch sdkular lebenden
Juden aktiv zu, ohne allerdings die halachische Position beziiglich Stellung der
Frauen, Gleichstellung der Geschlechter, Mischehen oder Konversionen zu re-
formieren. Die Reumiitigen, die man dem sdkularen Lebenswandel abgewinnt,
bezeugen vielmehr die Vorrangstellung religionsgesetzlicher Strenge, was diese
Form des Jiidischseins als unentrinnbares Ideal rechtfertigen soll.

Chabad Lubawitsch ist eine weltweit agierende jiidische Organisation mit —
nach eigener Darstellung — {iber 2.500 Zentren, die religiose, erzieherische und
soziale Dienste anbietet. Die heute in Brooklyn bei New York niedergelassene
chassidische Gruppierung, die auf die rabbinische Linie einer 1773 im weissrus-
sischen Ljadi begriindeten und bald nach Lubawitsch verlegten Jeschiwa (religi-
6se Hochschule) zuriickgeht, ist keine Gemeinde im Sinne einer 6rtlichen Sekto-
rengemeinde mit allenfalls ideologischen Préferenzen. Chabad versteht sich
vielmehr als eine religiose Bewegung, um Juden aller Altersstufen mittels gesell-
schaftlicher, pddagogischer, kultischer und sozialer Aktivitdten zu erreichen —
dies moglichst an Orten ausserhalb etablierter Synagogen. Dieser mit hohem
Einsatz der Mitglieder gespielte Mobilitdtsduktus bringt neben den stindigen

Ein frithes Zeugnis solcher Bemiihungen sind die Publikationen der Kabbalah Foundation
in Brooklyn. Vgl. Levi Isaac Krakovsky, Kabbalah, Light of Redemption, New York 1950.
Auf die heute von Pop-lkonen geforderten Kabbalah-Zentren in New York, London und Tel
Aviv und ihre Ausstrahlung kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. Jacques Picard,
Madonna im Heiligen Land, Die Lehren der Kabbalah zwischen Geheimnis und Popkultur,
in: Kuckuck, Notizen zur Alltagskultur, 27 (2012), 12-19.

In deutscher Sprache sind die gesammelten Spruchweisheiten des letzten «Lubawitscher
Rebbe» der Chabad-Bewegung erhiltlich. Vgl. Tzvi Freeman (Hg.), Den Himmel auf die
Erde bringen, Die Weisheit des Rabbi Schneerson aus New York, Bern 1996.



106 Jacques Picard

offenen Angeboten, wie zum Beispiel gemeinsamen Freitagabenden, Alltagsphé-
nomene hervor wie (mobile Synagogen», Gebete und kultische Handlungen auf
offentlichen Plitzen (wie das Entziinden von Chanukkaleuchtern), Chanukka on
Ice, Festtagspartys, Aktivititen fur Juden in entlegenen Orten, Wanderungen,
Schabbat-Mabhlzeiten fiir Touristen, Weiterbildungen nach individuellem Bediirt-
nis, Beratung von Hilfesuchenden und Gefangenen und weitere bottom-up ge-
fragte Aktivitdten. Einen Hohepunkt bildet das «Chassidic Song Festivaly in Zii-
rich, das wohl im deutschsprachigen Raum das prominenteste jiidische Pop-Fes-
tival sein durfte. Insgesamt hat Chabad eine erhebliche Beachtung finden kén-
nen, soweit sich das verifizieren ldsst. Ob man dies mit freikirchlichen Initiativen
im Christentum und entsprechenden eschatologischen Traditionen vergleichen
will, sei hier dahin gestellt.” Thre Attraktivitit bezieht diese streng orthodox aus-
gerichtete Bewegung aus einer konsequent dem jlidischen Individuum zuge-
wandten Dynamik, in deren Mittelpunkt das pietistisch anmutende emotionale Er-
leben von Menschen in der Gemeinschaft sowie auch eine kabbalistische Heils-
okonomie zur Gewinnung jidischer Seelen flir die messianische Erlosung stehen.
Verglichen mit der Zeit vor 1945 hat sich zumindest zeitweise das Bediirtnis
der jiidischen Gemeinden entwickelt, sich — mithin auch autgrund der 6ftentlich-
rechtlichen Anerkennung — mittels offentlicher Veranstaltungen als selbstver-
stindlichen Teil der Schweizer Gesellschaft zu prisentieren. Konzepte wie das
einstige College der Israelitischen Cultusgemeinde Ziirich (ICZ) und der Jidi-
schen Gemeinde Bern (JGB) und dann Jom [lllyun als Lern- und Aktivie-
rungstage zeugen von diesem Bemiihen. Mit dem Ziircher Lehrhaus ist ein be-
sonders dem interreligiosen Dialog von Juden, Christen und Muslimen ver-
pflichteter Ort des Wissens entstanden. Eine solche kulturelle und soziale Oft-
nung des Judentums ist nicht nur in der Schweiz feststellbar. Das Interesse am
Judentum in der Gesamtgesellschaft spricht vermutlich eher einen spezifisch
christlichen Interessenkreis an oder allenfalls sikular gestimmte Sinnsuchende
aus dem Bildungsbiirgertum. Wie auch immer, diese Orte des Wissens zeugen
von einem erheblichen jlidischen Engagement und einer intellektuellen Offenheit
in der Schweizer Offentlichkeit, wie es vor wenigen Jahrzehnten noch kaum
denkbar war.”® Ob sich diese Orte und die Nachfrage des angebotenen Wissens
werden halten kénnen und wie sie sich weiterentwickeln, wird abzuwarten sein.
Inzwischen beteiligen sich jiidische Gemeinden regelméssig an einer «Nacht der
Religionen», mit der in stddtischen Rdumen Toleranz gegeniiber Kirchen und
religiosen Gemeinschaften wie unter diesen selber von den Beteiligten postuliert
wird, was jedoch ebenso sehr einer Popularisierung religioser Formen auf der

25

Dazu bietet sich Jacob Taubes, Abendldndische Eschatologie (1947), Miinchen 1991, an,
der als Gelehrter und Rabbiner aus Ziirich ein zwar schmales aber intellektuell bemer-
kenswertes Werk hinterlassen hat. Vgl. auch Jacob Taubes, Vom Kult zur Kultur, Bausteine
zu einer Kritik der historischen Vernunft, Gesammelte Aufsitze zur Religions- und Geistes-
geschichte, hg. v. Aleida und Jan Assmann, Miinchen 1996.

Vgl. Isabel Schlerkmann, Orte des Wissens, Zum Interesse am Judentum in der Schweiz -
ein Streiflicht, in: Picard/Gerson, Schweizer Judentum im Wandel (wie Anm. 10).



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 107

Biihne oftentlicher Inszenierungen gleichkommt. Die jidischen Gemeinden veran-
stalten zudem jahrlich ihre jeweils lokalen Events im Rahmen des <Europdischen
Tages der Jiidischen Kultun, etwa mit Synagogenfiihrungen, Vortragen, Konzerten
oder Literaturlesungen, eine Art Tag der offenen Tiiren, durch die Judentum als
immaterielles wie materielles Kulturgut schitzenswert erscheint.

Anerkennungsprozesse und Verdnderungen im offentlichen Status

Es fillt auf, dass die Offnung jiidischer Institutionen an die Adresse jener Mit-
glieder, die sich Wissen {iber Judentum aneignen mochten, einher geht mit der
erfolgten oOffentlich-rechtlichen Anerkennung jidischer Gemeinden. Dass hier
Parallelen vorliegen, offenbart meines Erachtens in beiden Punkten einen fiir
viele Schweizer und fiir viele Juden charakteristischen Pragmatismus. Staatskir-
chenrechtliche Verhiltnisse — genauer: staatsrechtliche Bestimmungen zu den
Kirchen — sind in der Schweiz Ausdruck von Genesen, die komplexen Riick-
sichtsnahmen, Bediirfnissen und Hemmungen geschuldet sind. Sie sind Ausfluss
eines Modells, das die von sozialen Umwilzungen gezeichneten emotionalen
Unsicherheiten in neue stabile Verhiltnisse kanalisierte, weshalb es im 20. Jahr-
hundert nur vorsichtig modifiziert wurde. Dabei hat der von foderalen und neo-
korporatistischen Elementen geprigte, halb direktdemokratische Republikanis-
mus es in der Schweiz mit sich gebracht, dass die Anerkennung von jiidischen
Gemeinden als oOffentlich-rechtlicher Teil eines die Religion schiitzenden oder
fordernden Systems nicht abstrakten Prinzipien und allgemeinen prozeduralen
Regeln folgte.”’ Ausschlaggebend waren viel mehr die situativen Momente
kantonaler Rechtspolitiken, die in den Kantonen Basel, Bern, Fribourg, St. Gal-
len, Waadt und Ziirich zur Anerkennung judischer Gemeinden gefiihrt haben.
Offentlich-rechtliche Anerkennungen jiidischer Gemeinschaften sind — in Basel
erstmals 1975 in der Folge einer gescheiterten Wiedervereinigung beider Teil-
kantone — durch spezifische Nennungen der jiidischen Gemeinden in den Verfas-
sungen und eine entsprechende Zubilligung bestimmter Rechte in den einzelnen
Kantonen zustande gekommen.

Mithin kommt dies so auch bei den Bestattungspraxen in drei grosseren
Stddten zum Vorschein, wie eine jlingste vergleichende ethnologische Unter-
suchung von Barbara Richner zeigt.”* Die auch von Emotionen und Vorlieben
geprdgten Anerkennungsprozesse, aus denen historisch erkldrbare kantonale Pri-
vilegien sprechen, kontrastiert mit dem durch Einfachheit und universale Logik
bestechenden Trennungsmodell, das auf eidgendssischer Ebene verworfen wurde

Sandro Cattacin/Cla Reto Famos/Michael Duttwiler/Hans Mahnig, Staat und Religion in
der Schweiz - Anerkennungskidmpfe, Anerkennungsformen, Bern 2003 (Eidgendssische
Kommission gegen Rassismus); René Pahud de Mortanges (Hg.), Das Religionsrecht der
neuen Bundesverfassung / Le droit des religions dans la nouvelle Constitution fédérale
(FVRR 10), Freiburg 2001.

Vgl. Barbara Richner, «Im Tod sind alle gleich», Die Bestattung nichtchristlicher Menschen
in der Schweiz, Zirich 2006.



108 Jacques Picard

und nur im Kanton Genf zum Zuge kam (und vermutlich im franzdsischen
Laizismus wurzelt). In einer Masterarbeit hat Marija Cicak solche Vorginge in
Basel, Bern und Ziirich als exemplarische Felder fiir Anerkennungsvorgiinge un-
tersucht, was ihre Einsichten, wie sie betont, auch fiir andere Religionsgemein-
schaften (Freikirchen, christlich Orthodoxe, Muslime, Mormonen, usw.) relevant
machen konnte.” Dabei ist dieses Thema fiir die jiidischen Gemeinden schon seit
den 1960er Jahren bedeutend geworden, wenn man von dem prizedenzlosen Fall
des Kantons Neuenburg absieht, der 1873, noch vor der Revision der Bundes-
verfassung, der jiidischen Gemeinde den Status einer Staatsreligion geben wollte,
was diese nur mit knappster Mehrheit abgelehnt hatte.” Der Umweg iiber spe-
zifische Anerkennungsabstimmungen — statt durch universal gewihrleistete An-
erkennungsverfahren in den Kantonsverfassungen — fundiert die These, dass weit
mehr Angste vor anderen als der jiidischen Religion diesen Umweg nétig mach-
ten. Wie eine Forschergruppe um Adrian Vatter zeigt, bestimmen in der direkten
Demokratie der Schweiz die Fragen nach kultureller und sozialer Identitdt die
jeweiligen Perzeptionen von spezifischen Minderheiten, die sich sowohl
Offenheit wie auch Befiirchtungen seitens der stimmenden Bevolkerung ausge-
setzt finden.’' Damit liegt nahe, dass Pluralismus und Fremdenangst in einer of-
tenen, von Migrationen gekennzeichneten Gesellschaft die Kehrseiten derselben
Medaille sind, die auf Seiten der Minderheiten selber von deren Bediirfnis nach
immaterieller Anerkennung in komplexen Konstellationen erzidhlt. Wie weit das
republikanisch-pragmatische Vorgehen, mit seinen Riicksichten auf geschicht-
liche Vorgaben, kiinftig den gelegentlich erschallenden Ruf nach dem Modell
der Trennung von Staat und Religion wird abfedern kénnen, muss dahin gestellt
und mit Skepsis belegt bleiben.”” Bedeutsam ist: Das Verhiltnis zwischen Staat
und Religionsgemeinschaften regeln die Kantone. Das setzt einem abstrakten,
auf Religionsneutralitdt beruhenden dffentlichen Recht Grenzen. Die Anerken-
nungsformen sind entsprechend vielfdltig. Indem jidischen Gemeinden nunmehr
Rechte garantiert werden, kommt es zur Uberantwortung von Pflichten, die der
liberale Verfassungsstaat den Religionsgemeinschaften zuweist. Das verlangt
den jldischen Gemeinden ein neuartiges, auch aus Statuten, Jahresberichten und

Vgl. Marija Cicak, Die Anerkennung jiidischer Gemeinden als 6ffentlich rechtliche Reli-
gionsgemeinschaften in der Schweiz 1960-2012, Unpubl. Masterarbeit, Universitit Basel
2012.

Mahrer, Handwerk (wie Anm. 13), 155.

Dazu die Beitridge verschiedener Autoren in Adrian Vatter (Hg.), Vom Schécht- zum Mina-
rettverbot, Religiose Minderheiten in der direkten Demokratie, Ziirich 2011, und Denis
Danaci, Die Macht sozialer ldentititen, Einstellungen und Abstimmungsverhalten gegen-
iiber Minderheiten in der Schweiz, Baden-Baden 2012. Diese Forschungen entstanden
ebenfalls im Rahmen des NFP 58.

Eine Sichtung der Begriffs- und Theorieangebote ergibt durch sehr verschiedene Absender
— amerikanischer Pragmatismus und Pluralismus, kanadischer Multikulturalismus, west-
europdische Integrationsdebatten — postulierte Diskurse zu den Grundrechten, die in der
Schweiz rezipiert, aber weiter gedacht wurden, weil hier das Spannungsverhiltnis zwischen
direktdemokratischen Referenden und grundrechtlichen Anspriichen von Bedeutung ist.

30

3

32



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 109

Haltungen oder Vernehmlassungen gegeniiber staatlichen Akteuren lesbares
Selbstverstidndnis ab, indem sie sich im 6ffentlichen Diskurs jenen Fragen stellen
miissen, die allgemein akzeptierten Werten und Grundrechtsnormen gelten.

Generationen- und geschlechterspezifische Perspektiven

Hier lassen sich denn auch Problemanzeigen festmachen. Fiir einen grossen Teil
der orthodoxen Frauen ist es ungewohnt, im Rahmen der Religionspraxis Aufga-
ben mit 6ffentlichem Charakter wahrzunehmen, und ebenso ist es fiir einen gros-
sen Teil der jiidischen Ménner ungewohnt, Frauen in Synagoge und Gemeinde
im Rahmen des Ritus als kompetente und ebenbiirtige Personlichkeiten zu ak-
zeptieren. Valérie Rhein nimmt diese Beobachtung, dass im zeitgendssischen
orthodoxen Judentum Frauen und Maénner ihre wihrend Jahrhunderten gelebten
Rollen verinnerlicht haben, zum Ausgangspunkt ihrer Auseinandersetzung mit
der Frage, wo es Spielrdume fiir einen Wandel der Tradition heute geben kann.™
Zu dieser Entwicklung hin zur Gleichgestellung von Mann und Frau, die in den
auf das liberale und konservative Judentum ausgerichteten Gemeinden weitest-
gehend fortgeschritten ist, gehoren heute bei den orthodox gefiihrten Einheits-
gemeinden in der Schweiz auch vorsichtig angebahnte Formen von Bat-Mizwa-
Feiern, das heisst jener Feiern, in denen Midchen ihre religiose Miindigkeit
erlangen. Welchen Spielraum beinhaltet die Halacha, das jidisches Religionsge-
setz und seine Exegesen, um Bat-Mizwa-Feiern in Synagogen und Gemeinden
zu gestalten? Wie setzen die judischen Einheitsgemeinden in Ziirich, Basel und
Bern entsprechende Moglichkeiten zu solchen Rites-de-passage in die Praxis
um? Die Synagoge ist ein zentraler Ort, in welchem sich jiidische Identitdt mani-
festiert und ausdriicken ldsst. Der Wunsch judischer Frauen, in der Synagoge
endlich eine viel aktivere Rolle spielen zu konnen, spiegelt gesellschaftliche
Verdnderungen sowie den heute moéglichen Zugang zu jenem Wissen, auf wel-
chem die rabbinischen Entscheidungskompetenzen griinden. Von Interesse sind
dabei auch neue Berufsperspektiven — etwa die Moglichkeit einer Frau, sich zur
Rabbinerin ausbilden zu lassen und im Rahmen angesehener Institutionen eine
Smicha, eine Ordination, zu erlangen. In den Lehranstalten des liberalen und
konservativen Judentums ist die Ordination von Frauen heute selbstverstind-
lich geworden, ja sogar mehrheitlich. Auch 1im orthodoxen Judentum stehen bei
der Ablehnung der Frauenordination nicht halachische Griinde im Vorder-
grund, wie Aussagen orthodoxer Rabbiner veranschaulichen. Bisher hat noch
keine orthodoxe Institution eine Frau ordiniert. In der Schweiz ist auch noch
keine Rabbinerin in ein Amt — einer liberalen geschweige einer orthodoxen

Valérie Rhein, Zwischen Religionsgesetz und sozialer Konvention, Die Frau im Judentum,
in: Frauenfragen 2010, 69-74.



110 Jacques Picard

Gemeinde — gewihlt worden. So erhdlt man den Eindruck, dass vorab geschlecht-
liche Vorherrschaften und soziale Konventionen als Grund dieses Fehlens ange-
sehen werden miissen.™

Eine weitere Problemanzeige: Zwischen 1952 und 1980 haben etwa 48 Pro-
zent aller heiratenden jidischen Ménner mit Wohnsitz in der Schweiz nichtjiidi-
sche Frauen geheiratet, ab 1980 stieg der Anteil auf 60 Prozent. Deutlicher ist die
Zunahme bei den nichtjiidische Ménner heiratenden jiidischen Frauen, wenn im
gesamten Zeitraum ihr Anteil von 20 Prozent auf rund 55 Prozent stieg.” Als in
den 1970er Jahren die Zahl der Mischehen auch in der Schweiz erstmals die
innerjidischen Eheschliessungen tibertraf, war dies der Anlass fiir den damaligen
Prasidenten des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes, seinen Jahres-
bericht mit «Krise der Identitét» zu betiteln und resignativ von der «religiosen
und weltanschaulichen Pluralitit» der Schweizer Juden zu reden.’® Diese Scheu
vor «Pluralitdt» zeugt von den Schwierigkeiten der Einheitsgemeinden, die tradi-
tionelle Transmissions- und Ubertrittspraxen zu modifizieren sowie von dem so-
zialen Druck, der auf jiidischen Minnern lastet, ithre nichtjiidischen Partnerinnen
zum Ubertritt zu bewegen. Solcher Probleme der seelischen Not und dem huma-
nen Erfordernis, Heimat auch fiir Kinder aus Mischehen zu werden, sah sich ge-
mdss ihrer Festschrift die Ziircher Cultusgemeinde (ICZ) enthoben, indem die
neu gegriindete liberale Gemeinde Or Chadasch auch den nichtjiidischen Ehe-
partnern und -partnerinnen ihrer Mitglieder Aufnahme gewihrte.”” Mit Metho-
den der qualitativen Sozialforschung und einem kultur- und sozialanthropologi-
schen sowie psychologischen Ansatz beschreibt Madeleine Dreyfus in einer noch
unpublizierten Dissertation’® die verschiedenen Dispositive von zahlreichen Be-
troffenen gegeniiber der Frage von Mischehe und Konversion: Es geht einerseits
um Transmission, das heisst die Erwartung, die gemeinsamen Kinder jlidisch
aufwachsen zu lassen, und die Bereitschaft der Familien, diese Absicht nach
bestem Wissen zu unterstiitzen, aber andererseits — und darin liegt die Krux — mit
unterschiedlichen Positionen der Ehepartner beziiglich des individuellen religio-
sen Bekennens und der formalen Zugehorigkeit zur jiidischen Konfession.

Elternschaft bringt diese Problemstellung verschirft hervor, indem die matri-
lineare Weitergabe des Judentums als im Widerspruch zur traditionellen Rolle
der Frau im orthodoxen Judentum stehend wahrgenommen wird und gleichzeitig
dem modernen biirgerlichen Rechtsempfinden, das die Gleichberechtigung der

*Im Weiteren siehe Valérie Rhein, Konservativer als die Halacha? Die Frau im Judentum

und die Bat-Mizwa in Deutschschweizer Einheitsgemeinden, in: Picard/Gerson, Schweizer
Judentum im Wandel (wie Anm. 10).

Vgl. Weill, Zukunft (wie Anm. 3) sowie ders., 50.000 Juden (wie Anm. 3), 2-5.

Madeleine Dreyfus, Jidische Identitdten in der Schweiz, in: Rosenstein, Jidische Lebens-
welt Schweiz (wie Anm. 3), 368.

Alfred Bodenheimer, «Nicht irgendein anonymer Verein...», Eine Geschichte der Israeliti-
schen Cultusgemeinde Ziirich, Ziirich 2012, 251.

Publikation in Vorbereitung: Madeleine Dreyfus, Jidische Identititskonstruktionen in
Mischehen und Ubertritten (Arbeitstitel), Diss. Basel 2013,

35

3%



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 111

Geschlechter fordert, nicht zu geniigen vermag.’’ Fiir Minner, die ihr Judentum
weitergeben mochten, ohne auf einen religios konnotierten Ubertritt ihrer Partne-
rinnen angewiesen zu sein, stellt dies eine seelische Not dar. Die rabbinische
Praxis bei Ubertritten wird indessen oft als willkiirlich empfunden, es mangelt an
Rechtssicherheit beziiglich des Verfahrens und der Klarheit der Erfordernisse.
Dabei kénnen die Anerkennung und Wertschiatzung der rabbinischen Autoritit
Schaden erleiden. Die bei Dreyfus zu Worte gekommenen Personen erleben ihr
individuelles Jiidischsein bei all dieser Ambivalenz als positiven Teil ihrer sozi-
alen Identitdt und mochten es an die nachste Generation weitergeben. Judentum
als Religion und Jiidischsein als soziale und emotionale Zugehdorigkeit werden
als unterschiedliche wenn nicht gar als entgegengesetzte Aspekte erlebt. Die
Beziehung zum Judentum erfolgt in Kontrast zum Christentumn weit weniger
iber den Glaubensaspekt als liber das soziale Netz, den «Familismus», sowie
durch eine starke Gewichtung von Wissen und Bildung. Denn Judischsein ist
generell selten theologische Gewissheit oder Glaubenssache als viel mehr Aus-
druck einer soziokulturellen und ethnischen Zugehorigkeit, die sich meist inner-
halb der Familie abspielt. Uberzutreten, dabei aber nicht glaubig bzw. «nicht
fromm» zu werden, erzeugt — wie Madeleine Dreyfus dies begrifflich fasst — eine
«paradoxe Religiositidt». Dies trifft ibrigens nicht nur auf die jiidische Gemein-
schaft zu, auch der katholischen Kirche sind rein spirituelle Griinde suspekt, wie
die Konversionsforschung zeigt; weit mehr sind auch dort bei Ubertritten soziale
Netze als Einflussfaktoren nachweisbar, aber auch Sozialisationsfaktoren wie
Stress und Beeinflussung.*” Ubertritte finden also im Konvergenzbereich eines
sozio-religiosen bzw. ethnisch-kulturellen Zugehorigkeitsverstindnisses statt,
auch wenn zwischen pragmatischen und ideologisch iliberzeugten Konvertiten
nicht immer unterschieden werden kann.

Von Interesse ist dabei ein Konnex zur Lebenspraxis von in Israel wohnenden
Schweizer und Schweizerinnen. [srael scheint als eine Alternative zu gelten, um
dem Konvergenzdruck zu entgehen. Die Migration nach Israel kann fiir Men-
schen, die in der Schweiz formell nicht dem Judentum angehorten, eine Mog-
lichkeit bieten, sich eine judisch-israelische Identitdt anzueignen, deren Selbst-
aussage dann sowohl religids als auch sékular-jliidisch als auch tiberhaupt nicht-
jidisch aber eben israelisch geprdgt sein kann. Generalisierend gesprochen ist
dies ein Hinweis darauf, dass in Israel als einem Immigrationsland die gleichzei-
tige Priasenz unterschiedlichster jiidischer Herkunftskulturen und Strdmungen als
Hebel gesehen wird, um Alterititen und Identitdten — halachische, sdkulare,
gruppenspezifische — in wechselseitiger Abgrenzung herstellen zu konnen.”!

» Vgl. Paula Hyman, Gender and Assimiliation in Modern Jewish History, The Roles and

Representation of Women, Seattle 1995.

Monika Wohlrab-Sahr, Paradigmen soziologischer Konversionsforschung, in: Christina
Henning/Erich Nestler (Hg.), Konversion, Zur Aktualitit eines Jahrhundertthemas, Frank-
furt a. M. 2002, 77-79.

Vgl. Sabina Bossert, Humus und Chuchichéschtli. Empirische Sozialforschung zur Aus-
wanderung von Schweizer Jiidinnen und Juden nach Israel, Unpubl. Lizentiatsarbeit, Uni-
versitidt Basel 2009.

40

41



112 Jacques Picard

Schlussbemerkungen

Als Fazit dieses Artikels kann gesagt werden, dass es darum geht, ethnische,
religiose oder kulturelle Differenz gegeniiber universalen Normannahmen, die in
der Gesellschaft durchgesetzt werden, als einen Diskurs um konfligierende
Normkulturen innerhalb der Gemeinschaft zu begreifen.”” Dieser Vorgang findet
also nicht nur auf dem Feld offentlichen bzw. rechtsstaatlichen Vernunftge-
brauchs statt, sondern ebenso auf einem sozialen Feld, auf dem Individuen, Fa-
milien und deren Nachkommen ihre alten oder ererbten religiosen Tradition vor
dem Hintergrund sozio- und rechtspolitischer Bedingungen bewahren, aber
gleichzeitig in teils hybride bzw. synkretistische, teils eigene und eigenstiandige —
wieder gefundene, abgewandelte oder erfundene — Traditionen umsetzen. In der
Publikation zum NFP58 wird dafiir der Begnft «Sekundére Pluralisierung» vor-
geschlagen.” Dies geschieht unbesehen davon, was Juden und Jiidinnen religios
«glauben> oder nicht «glauben>, wenn sie denn iiberhaupt <glauben>. Der Begriff
Tradition ist — wie jener der ldentitdt — somit dynamisch und plural zu fassen: als
Ringen um Bewahrung, Erneuerung, Umdeutung und Erfindung von kulturellen
Traditionen des solcherart immer wieder (re)konstruierten und konstruierbaren
Jidischen.

Zur Situation des Schweizer Judentums heute. Neuere Forschungen und das Nationale
Forschungsprogramm «Religionsgemeinschaften, Staat, Gesellschaft»

Seitdem in verschiedenen Kantonen der Schweiz eine 6ffentlich-rechtliche Anerkennung
judischer Gemeinden zustande gekommen ist, wird das Selbstverstdndnis der Juden in der
Schweiz von neuem tangiert. Der hier vorliegende Beitrag berichtet iiber einige Tenden-
zen, wie sie im Rahmen eines Nationalen Forschungsprogrammes in der Schweiz vorge-
legt werden. Ausgangspunkt bilden die <Einheitsgemeinden, unter deren Dach die unter-
schiedlichen religiésen Priferenzen und Richtungen unter Fithrung durch ein zumeist
orthodoxes Rabbinat stehen. Die Auseinandersetzungen zwischen orthodoxen, konserva-
tiven und liberalen Fliigeln des Judentums haben immer wieder die Frage nach Inklusion
und Exklusion aufgeworfen. Neuere Konfliktfelder sind die Stellung der jtidischen Frauen
in Gemeinden und Gottesdiensten, der Umgang mit Ehen zwischen jiidischen und nicht-
judischen Partnern und deren Kindern, oder das Auftreten von neuen charedischen, das
heisst streng orthopraxen Bewegungen. Damit stellen sich Fragen nach dem Regelwerk
von Selbstorganisation, nach dem religiosen Wertekanon und den systemischen Wirkun-
gen in- und ausserhalb der jiidischen Gemeinden.

Pluralismus — Judentum — Schweiz — Lebenswelten — Religionsanthropologie — Gender -
Identitdt — Migration.

= Vgl. Walter Kélin, Grundrechte im Kulturkonflikt, Fretheit und Gleichheit in der Einwande-

rungsgesellschaft, Zirich 2000, sowie Charles Taylor, Multikulturalismus und die Politik
der Anerkennung, Frankfurt a. M. 1993 thematisieren die transatlantischen Probleme aus
dem europiischen bzw. kanadischen Erfahrungshorizont.

Jacques Picard, Konfliktuelle Vielfalt und sekundére Pluralisierung, Zum Werte- und Tradi-
tionswandel im Schweizer Judentum heute, in: Picard/Gerson, Schweizer Judentum im
Wandel (wie Anm. 10).



Zur Situation des Schweizer Judentiums heute 113

Le judaisme en Suisse aujourd hui. Nouvelles études et programme national de recherche
«Communautes religieuses, Etat, Société»

Depuis qu’une reconnaissance de droit public des collectivités juives a €té introduite dans
plusieurs cantons en Suisse, la perception de soi des juifs en Suisse est remise a I'épreuve.
Cet article rapporte certaines tendances telles qu’elles sont présentées dans le cadre d’un
programme national de recherche en Suisse. Les «communes unifiées», qui abritent diver-
ses préférences et orientations religieuses sous la direction d’un rabbinat généralement
orthodoxe, en constituent le point de départ. La question de I'inclusion et de I'exclusion a
toujours ¢€té soulevée dans le cadre des différends entre juifs orthodoxes, conservateurs et
libéraux. La place des femmes juives dans les collectivités et services religieux, les ma-
riages entre juifs et non-juifs ainsi que leur progéniture, ou encore I’émergence de nou-
veaux haredim, a savoir de mouvements observant une orthopraxie stricte, sont de nou-
veaux dilemmes. Des questions émergent quant aux régles de 'auto-organisation, au ca-
non des valeurs religieuses et aux effets systémiques au sein et au dehors des collectivités
juives.

Pluralisme - judaisme — Suisse - mondes de vécu — anthropologie religieuse — genre -
identité — migration.

A proposito della situazione dell 'ebraismo svizzero oggi. Nuove ricerche e il programma
nazionale di ricerca « Comunita religiose, stato, societay.

Da quando in diversi cantoni svizzeri la comunita ebraica gode di un riconoscimento pub-
blico-legale, I'immagine degli ebrei si vede esposta a nuove influenze. Questo contributo
rende conto di alcune tendenze che sono state riscontrate nel corso di un programma na-
zionale di ricerca svizzero. Il punto di partenza della riflessione ¢ composto dalle «Ein-
heitsgemeinschaften» (comunita regionali), che sotto la guida di almeno un rabbinato
ortodosso accolgono diversi orientamenti ¢ indirizzi religiosi. Gli scontri tra le correnti
ebree ortodosse, conservatrici e liberali da sempre hanno sollevato questioni d’inclusione
ed esclusione. Nuovi conflitti nascono sulle questioni legate al ruolo delle donne ebree
nelle comunita e nelle funzioni religiose, ai problemi relativi alle unioni tra ebrei e non-
ebrei e ai loro figli, oppure alla comparsa dei charedi, movimenti di stretta ortodossia. Da
tutto cio sorgono domande sui meccanismi che regolano I’autorganizzazione, sui canoni
dei valori religiosi e sugli effetti sistemici dentro e fuori la comunita ebrea.

Pluralismo — Ebraismo — Svizzera — mondi di vita - antropologia della religione — Gender
- identita — migrazione.

On the position of the Jews in Switzerland today. Recent research and National Research
Programme «Religions, the state and society».

Now that Jewish communities have been granted legal recognition by a number of Swiss
cantons, the self-perception of Swiss Jews has again shifted. This paper reports on a num-
ber of findings of the Swiss National Research Programme. Within communities typically
led by an orthodox rabbi, a variety of religious preferences and tendencies can coexist.
Confrontation between orthodox, conservative and liberal Jewish groups continues to
raise issues of inclusion and exclusion. New areas of conflict have emerged concerning
the place of females within communities and in worship, how to deal with marriages bet-
ween Jews and non-Jews and their progeny, and the emergence of new Haredi move-
ments, strongly orthopraxic groups. This raises questions about rules and standards for
self-organization, the canon of religious values as well as systemic effects both within and
beyond the Jewish communities themselves.

Pluralism - Judaism — Switzerland - Lifeworlds — Anthropology of religion — Gender -
Identity — Migration.

Jacques Picard, Prof. Dr. phil., Ordinarius fur Judische Geschichte und Kulturen der Mo-
derne und Branco-Weiss-Professor flir Kulturanthropologie an der Universitit Basel.






	Zur Situation des Schweizer Judentums heute : neuere Forschung und das Nationale Forschungsprogramm "Religionsgemeinschaften, Staat, Gesellschaft"

