
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 107 (2013)

Artikel: Zur Situation des Schweizer Judentums heute : neuere Forschung und
das Nationale Forschungsprogramm "Religionsgemeinschaften, Staat,
Gesellschaft"

Autor: Picard, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Situation des Schweizer Judentums heute
Neuere Forschungen und das Nationale Forschungsprogramm

«Religionsgemeinschaften, Staat, Gesellschaft»

Jacques Picard

(Identität) ist ein schillernder Begriff, ein Versuch, individuelle bzw. soziale

Lebenspraxen, die es Menschen erlauben, sich auch mit unterschiedlichsten
Aussagen, Symbolen und Handlungen zu identifizieren, zu beschreiben. Damit ist
auch gesagt, dass dies kein spezifisch jüdisches Phänomen ist. Das, was Identität
und dann auch (jüdische Identität) genannt wird, zu verstehen und seine qualitativen

Figurationen, seine Symbole, Rituale und Emotionen zu beschreiben, dann
als (Religion). (Minderheit), (Ethnos>, (Volk), (Kultur) oder (Gemeinschaft) oder
als was auch immer zu bezeichnen, trifft heute - auch im Zeichen von Migrationen,

Regionalisierung und Wissenstransfer - auf viele europäische Gemeinschaften

und Gesellschaften zu.1 Menschen sind aus Notwendigkeiten, wie Isaiah
Berlin treffend formulierte, Symbolen, Orten, Ritualen und Normen zugetan, um
als Gemeinschaft Werte hervorzubringen und den Alltag zu bewältigen.2 Wenn
die Orte solcher Identifizierungen mit Judentum sowohl die Familie, die Synagoge

oder sonst eine Institution sein können, aber auch topografisch entlegene oder
selbst imaginierte Bezirke, die im Denken der Menschen dazu führen, eine
bestimmte Selbstbeschreibung zu generieren - dann wird deutlich, dass wir es beim
Begriff Identität mit einem Komplex oszillierender Indikatoren zu tun haben. Die
darin eingewobenen Selbst- und mit ihnen die Fremdbilder sind somit keine
autonomen Bezirke, sie sind weit mehr prozesshafte Vorstellungen über die
Welt, in die man sich hinein denkt und von der man letztlich erzeugt worden ist.
Kurz. (Identität) ist ein zirkulärer Begriff, der auf soziale Vorgänge und Netze
verweist, religiöse, kulturelle und politische Verortungen meint und die ihnen

zugrunde liegenden historischen und gesellschaftlichen Bedingtheiten zum
Ausdruck bringt.

Geoffrey Alderman, British Jewry, Religious Community or Ethnic Minority?, in: Jonathan
Webber (Fig). Jewish Identities in the New Europe. London 1994, 190.
Isaiah Berlin. Nationalism. Against the Current. London 1980. 341.

SZRKG. 107(2013). 97-113



98 Jacques Picard

Kennzahlen. Kontexte. Entwicklungen. Fragen

Die aktuelle Situation des demographisch kleinen Schweizer Judentums ist ein

beispielhafter Ort, an dem sich diese Phänomene beobachten und studieren
lassen. In der Schweiz leben heute ungefähr 18.000 Jüdinnen und Juden, soweit sie

sich statistisch als solche haben erfassen lassen; weitere 7.000 Menschen dürften
als jüdisch gelten."' Zudem ist zu erwähnen, dass rund 15.000 Schweizer und

Schweizerinnen, die sich selber zu einem grösseren Teil als jüdisch bezeichnen,
in Israel leben und gerade dort darauf beharren, als Schweizer und Schweizerinnen

zu gelten. Der hohe Grad an Integration in der Schweiz misst sich etwa
daran, dass 42 Prozent (im Vergleich zu den durchschnittlichen fast 20 Prozent)
über einen tertiären Bildungsabschluss verfügen.4 Längst nicht alle Juden und

Jüdinnen gehören einer jüdischen Gemeinde an. Die wichtigen Gemeinden in

Basel, Bern und Zürich sowie Genf verstehen sich als ((Einheitsgemeinden», das

heisst als Dach für Mitglieder mit unterschiedlichen Lebenspraxen - religiös
praktizierend, säkular lebend oder «etwas dazwischen» - und entsprechend
divergierenden Bedürfnissen und Lebensmodi, jedoch allermeist unter Führung
eines orthodoxen Rabbinats, das für eine entsprechend akzeptierte Transmission

zu sorgen hat. Unter dem Dach dieser Einheitsgemeinden ist der grössere Teil
der jüdischen Bevölkerung der Schweiz beheimatet."'

Der Schweizerische Israelitische Gemeindebund (S1G) vertritt etwa 13.000

Juden und Jüdinnen, darunter drei dieser Einheitsgemeinden mit mehr als 1.000

Mitgliedern in Zürich, Genfund Basel. Die religiös-liberalen Gemeinden in Genf
und Zürich weisen rund 1.500 Mitglieder auf Dieselbe oder eine höhere Zahl
dürften die - pejorativ oft (ultra-orthodox> genannten - charedischen Gemeinden
inner- und ausserhalb des SIG zählen.6 Bemerkenswert ist das politisch-institutionelle

Schisma, das die Lage des organisierten Schweizer Judentums am
Anfang des 21. Jahrhunderts kennzeichnet: Der SIG als Dachverband, der 17

Gemeinden mit insgesamt rund 13.000 Mitgliedern umfasst, verweigerte 2003 den

liberalen Gemeinden von Zürich und Genf die Aufnahme, was den SIG in

seinem öffentlichen Ansehen vermutlich geschwächt haben dürfte. Dies geschah

Ralph Weill, Eine Zukunft für die Europäische Jüdische Gemeinschaft. Unpubl. O.J. (SIG
1985): ders., 50 000 Juden - wo sind sie geblieben? Rückblick und Ausblick auf die
jüdische Bevölkerung der Schweiz, in: Jüdische Rundschau. 1. Mai 1997; ders., Strukturelle
Veränderungen in der schweizerischen Judenheit. in: Gabrielle Rosenstein (Hg.), Jüdische
Lebenswelt Schweiz, 100 Jahre Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund (SIG). Zürich
2004, 120-129.
Weill, Strukturelle Veränderungen in der schweizerischen Judenheit (wie Anm 3), 123.
Pia Graf/Jacques Picard, Jüdische Gemeinden, Institutionen, Organisationen, in: Rosenstein.

Jüdische Lebenswelt (wie Anm. 3), 457f.
Zur Worterklärung: Vom hebräischen Chareda. dt. (Furcht, Zittern), nach Jes. 66,5.
Strikteste Auslegung der religiösen Gesetze, rigide Geschlechtertrennung und möglichst
minimaler Kontakt zur säkularen Um- und Mitwelt sind gemäss der Jerusalemer

Anthropologin Nurit Stadler einige Indikatoren dieser als <charedisch> bezeichneten Version

von Judentum. Vgl. Nurit Stadler, Yeshiva Fundamentalism, Piety, Gender and Resistance

in the Ultra-Orthodox World, New York 2009.



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 99

weitgehend unter dem Eindruck der orthodoxen und charedischen Gemeinden,
also jenen durch strikteste Auslegung der Religionsgesetze bemühten, mit Ge-

schlechtertrennung Lind minimalem Kontakt zur säkularen Welt lebenden
Gemeinschaften. Das für eine Aufnahme notwendige Quorum von zwei Dritteln
der Stimmen wurde nicht erreicht, was auch zu Diskussionen über das reale

Gewicht von orthodo,xen Gemeinden und der Kleingemeinden innerhalb des SIG
führte.7 In Kontrast dazu wird oft darauf verwiesen, dass ein erheblicher Teil der

orthodoxen Gemeinden selber - und hier wird auf die charedischen Gemeinden
verwiesen - gar nicht Mitglied des SIG ist. In Reaktion auf die verweigerte
Aufnahme der Liberalen formierten sich die liberalen Gemeinden in einer

eigenen Plattform der Liberalen Juden der Schweiz (PLJS). 2010 kam es zu
einem Kooperationsabkommen der beiden Dachverbände, um Interessen Lind

Haltungen nach aussen absprechen zu können, auch wenn die Zusammenarbeit

anfänglich als harzig laufend empfunden wurde.8 Beide Organisationen verstehen

sich als Ansprechpartner für die politische Öffentlichkeit und den interreligiösen

Dialog.
Innerhalb des hier kurz skizzierten Spektrums ist also eine Vielfalt angezeigt,

die nicht mir auf die soziale und kulturelle Vielschichtigkeit des Schweizer
Judentums verweist, sondern auch auf Konflikte, die vom Ringen um Identität
bzw. der Identifizierung mit unterschiedlichen Deutungsangeboten des Juden-

tums erzählen. Konfliktuelle Vielfalt im Judentum ist gewiss nichts Neues, und

oft genug waren und sind jüdische Gemeinden auch kulturelle Kampfplätze der

TraditionsdeLitungen und für religionspolitische Präferenzen. Schon in den

1920er und 1930er Jahren sind traditionsreiche Narrative jüdischer Identität
feststellbar, bei denen Selbstbilder des Schweizerischen, des Jüdischen und eines

begrifflich imaginierten Dritten verhandelt werden - seien dies Konzepte der Erin-

nerungs-, Schicksals-, Kultur- oder Volksgemeinschaft. So betrachtet kann man,
in Anlehnung an Jacques Derrida, diese Identitäten in Alternativen Lind deswegen

im Plural als «Schweizer Judentümer» erzählen, wie dies Marlene Oehler
Brunnschweiler jüngst als sprechenden Titel ihrer Dissertation gewählt hat. Bei
der Entstehung von neuen religiösen Initiativen oder institutionellen Abspaltungen

können sich Gemeinden und religiöse Gemeinschaften zwar als demokratisch

ausweisen, aber aLich ebenso zu konsensfeindlichen Separiemngen
tendieren. Ein beredtes historisches Beispiel sind die orthodoxen Austrittsgemeinden

in Zürich (1895) und Basel (1927), die gegen liberale bzw. neue zionistische

Deutungen des Judentums gerichtet waren; dann die Gründung liberaler Gemeinden

in Genf (1970) und Zürich (1979), die eine Abspaltung gegenüber orthodoxer

Hegemonie in Einheitsgemeinden darstellten; und schliesslich die Initiativen

Vgl. im Weiteren die Beiträge im schweizerischen Wochenmagazin Tachles, bes. Tachles
vom 28. Mai 2003.
Zum Rückblick auf die ersten zehn Jahre PLJS vgl. Tachles vom 5. April 2013, 6-10.
Vgl. Marien Oehler Brunnschweiler, Schweizer Judentümer, Identitätsbilder und Geschichten

des Selbst in der schweizerisch-jüdischen Presse der 1930er Jahre, Köln 2013.



' Ou Jacques Picard

mehrerer liberaler Gruppen in Basel inner- oder ausserhalb der Einheitsgemeinde.
Auch die gelungenen Integrationen divergierender Interessen und Stile in die

Einheitsgemeinden, die solche Herausforderungen durchaus auch erfolgreich und

umsichtig zu temporieren vvussten, sind erwähnenswert. In Kontrast dazu steht
das Erscheinen von charedischen Gemeinden sowie chassidischen Missionen, die

- unter einem die Gesetze streng befolgenden Dach - mit einem popreligiösen
Angebot Heimatgefühl, Geborgenheit und ein messianisches Telos anbieten.
Dieser Kontrast wird beispielhaft in der Einrichtung jüdischer zürcherischen
Tagesschulen, die entweder einem säkularen Verständnis von Primarschule mit
jüdischer Identifizierung unter modern-orthodoxer Führung folgen oder eben
einem jüdischen Lernen im Rahmen streng orthodoxer bzw. charedischer
Weltanschauung gehorchen.10

Hinzu kommt, was man stets bedenken soll: Seit der Schoah hat sich durch
die Vernichtung grosser Teile der europäischen Juden die Situation grundlegend
geändert. Als Erstes fehlten in der Folge der Vernichtung die jüdischen
Menschen, sie waren unwiederbringlich ausgelöscht, während bis heute die Überlebenden

und Nachgeborenen - auch in der Schweiz - mit dieser Leere zu leben
lernten. Als Zweites gewann der zuvor lange nicht überall akzeptierte Bezirk des

Zionismus neues Gewicht für jene Identitätskonstruktionen des Jüdischen, wie
sie unter den Kultusgemeinschaften zuvor noch vorwiegend von Liberalismus
einerseits und Orthodoxie andererseits als aus dem 19. Jahrhundert tradierten
Bezirken der jüdischen Religion geprägt gewesen waren. So verloren viele
Gemeinden ihre Jugendlichen seit den 1950er Jahren immer wieder durch Auswanderung

nach Israel, verkörperte doch dieses Land eine neue und neuartige
Bindung an das Judentum. Die Ereignisse Mitte des 20. Jahrhunderts beeinflussten,
drittens, die nichtjüdischen Schweizerinnen und Schweizer in ihrer Wahrnehmung

der Juden und des Judentums, womit sich auch die Perzeptionen im
schweizerisch-jüdischen Verhältnis und Verständnis verändern mussten." Die
Aufarbeitung der Haltung der Schweiz in den Schreckensjahren während der
nationalsozialistischen Vorherrschaft in Europa kam zwar nur langsam in Gang,
und auch der Mangel für ein Bewusstsein eigener Mitverantwortung oder die

Reproduktion antisemitischer Stereotypen in öffentlichen Äusserungen
verschwanden oft nur harzig. Gleichzeitig setzte jedoch in den Jahrzehnten seit der
100-Jahr-Feier der Emanzipation der jüdischen Mitbürger (1966) nach und nach
ein neues Interesse am Jüdischen in der schweizerischen Öffentlichkeit ein.
Vermehrt wurde die Welt des Jüdischen zum Gegenstand des gelehrten und
medialen Interesses. Dies besonders auch deshalb, weil sich in der schweizeri-

Vgl. Leonardo Fridman. Das jüdische Bildungsangebot in der Schweiz, in: Jacques
Picard Daniel Gerson (Hg.). Schweizer Judentum im Wandel, Religion und Gemeinschaft
zwischen Integration. Selbstbehauptung und Abgrenzung. Zürich 2013 (im Druck).
Vgl. Zsolt Keller. Abwehr und Aufklärung. Antisemitismus in der Nachkriegszeit und der
Schweizerische Israelitische Gemeindebund. Zürich 2011; sowie Heinz Roschewski, Auf
dem Weg zu einem neuen jüdischen Selbstbewusstsein? Geschichte der Juden in der
Schweiz 1945-1994. Basel 1994.



Zur Situai ion des Schweizer Judentums heule ' 01

sehen Gesellschaft ein beschleunigter Wandel bemerkbar machte, der bisher

distinktive Merkmale für das Selbst- wie Fremdbild von Schweizern und

Schweizerinnen transformiert hat und als selbstverständlich geltende Identifizierungen

mit religiösen und kulturellen Werten in Frage zog.
Für die Situation in der Schweiz kann festgehalten werden, dass sie wie

andernorts auch von der Verbürgerlichung der Juden seit dem 19. Jahrhundert, den

Migrationen osteuropäisch-russischer sowie nordafrikanisch-arabischer Juden in

westliche Länder und dem Aufkommen des Zionismus, der Entstehung des

Staates Israel und der Abwanderung dorthin gewiss nicht unberührt geblieben ist.

Davon erzählen heute mehrere historiografische Darstellungen, die einerseits der

Rolle der Schweiz und der jüdischen Organisationen zur Zeit des Nationalsozialismus

in Europa und andererseits der Sozial-, Kultur- und Wirtschaftsgeschichte
der Juden in Basel, Bern, Luzern, Solothurn, St. Gallen und Zürich im 19. und

20. Jahrhundert gewidmet sind.12 So hat beispielsweise die intensive Beteiligung
der Juden an der Schweizer Uhrenindustrie eine eingehendere Darstellung
gefunden.13 Und die Festschrift des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes

(2004) macht eine Fülle von Aspekten, Fragen und Beiträgen jüdischer
Lebenswelt in der Schweiz historisch kund. Mit einem gediegen präsentierten Band

über die Synagogen in der Schweiz ist auch die architektonische Visibilität im
öffentlichen Raum kunst- und sozialgeschichtlich dargestellt worden.1

Religions- und sozialanthropologische Perspektiven

All dieses Wissen legt es indes nahe, sich dem jüngeren Wandel des Schweizer
Judentums aus einer sozial-, religions- und kulturanthropologischen Perspektive
zuzuwenden und dazu vermehrt judaistische, ethnographische, volkskundliche,
soziologische sowie politikwissenschaftliche Beiträge zu generieren. Die Ergebnisse

aus dem Nationalen Forschungsprogramm 58 unter dem Vorsitz von
Christoph Bochinger analysieren wichtige Aspekte dieses Wandels.15 Ein gesonderter

Band mit zahlreichen Beiträgen führt einige Indikatoren für das Schweizer

l: Vgl. die Schriftenreihe des SIG, die vom hier schreibenden Autor wissenschaftlich betreut
wird. Dazu gehören u.a. die folgenden Bände: Stefan Mächler, Hilfe und Ohnmacht, Der
Schweizerische Israelitische Gemeindebund und die nationalsozialistische Verfolgung
1933-1945, Zürich 2005; Sabine Schreiber, Hirschfeld, Strauss, Malinsky, Jüdisches Leben
in St. Gallen 1803 bis 1933, Zürich 2006; Karin Huser, Vieh- und Textilhändler an der
Aare, Geschichte der Juden im Kanton Solothurn vom Mittelalter bis heute, Zürich 2007:
Noemi Sibold, Bewegte Zeiten, Zur Geschichte der Juden in Basel, 1930er bis 1950er
Jahre. Zürich 2010; Annette Brunschwig, Heimat Biel, Geschichte der Juden in einer
Schweizer Stadt vom Spätmittelalter bis 1945, Zürich 2011.

" Stefanie Mahrer, Handwerk der Moderne, Jüdische Uhrmacher und Uhrenuntemehmer im
Neuenburger Jura 1800-1914, Wien/Köln'Weimar 2012.

14
Rosenstein, Jüdische Lebenswelt Schweiz (wie Anm. 3); Ron Epstein, Die Synagogen der
Schweiz, Bauen zwischen Emanzipation, Assimilation und Akkulturation, Fotografien von
Michael Richter, Zürich 2008.
Vgl. Christoph Bochinger (Hg.), Religionen, Staat und Gesellschaft, Die Schweiz zwischen
Säkularisierung und religiöser Vielfalt. Zürich 2012.



102 Jacques Picard

UaJudentum eingehender aus. ' Darin werden bislang selten angesprochene,
spezifische Fragen eruiert, die in den beiden grossen Referenzpolen Israel (rund 6

Millionen Juden) und Nordamerika (USA und Kanada, ebenfalls sechs Millionen
Juden) sonst intensiv diskutiert und schon länger beforscht werden: Wie sind die
Orte des Wissens, an denen Judentum nach aussen vermittelt wird, ausgestaltet?
Welche Prozesse der öffentlich-rechtlichen Anerkennung haben sich (für die
Schweiz in den Kantonen) durchgesetzt, und mit welchen Folgen? Welche
Angebote bieten jüdische Tagesschulen, und wie erfolgreich werden sie von Kindern

und Jugendlichen genutzt? Welche Stellung kommt den jüdischen Frauen in
Gemeinden und Synagogen zu? Welche Geschlechterbilder sind in jüdischen
Traditionen fixiert bzw. in Bewegung geraten? Wie gehen Gemeinden mit
Übertritten und Mischehen (in-marriages, non-marriages und inter-marriages)
um? Es versteht sich von selbst, dass dies sehr spezifische Fragen sind, zu denen

weitere, wie die zunehmende Überalterungen einzelner Gemeinden oder die
Segregation streng orthodoxer Juden bzw. kinderreichen charedischen Nachbarschaften,

hinzu kommen. Überdies sind es Fragen, die auch Forscher und
Forscherinnen auf dem Feld der Kirchen und christlichen und ebenso nichtchristlicher

Religionen beschäftigen, womit ein gemeinsames methodisches und
inhaltliches Verständnis sozial-, kultur- und religionswissenschaftlicher Disziplinen

angezeigt werden soll.
In westlichen Gesellschaften wie der Schweiz zeigen sich, wie Jürg Stolz das

Verhältnis zwischen Religion und Individuum im Zeichen religiöser Pluralisie-

atng charakterisiert hat, Veränderungen bei Familien-, Sexual- und Rechtsnormen

sowie durch ein Schwinden von Akzeptanzwerten wie Treue, Gehorsam
und Pflichterfüllung, aber auch in Idealen wie Kreativität, Unabhängigkeit und
Individualität.1 So sind, gemäss einer Studie von Christoph Morgenthaler,
gerade junge jüdische Erwachsene besonders eindringlich mit ihrer Herkunftsreli-
gion bzw. Herkunftskultur identifiziert, wenn es um die Bedeutung von solchen
Werten geht. Damit aber wird auch der starke Druck angezeigt, dem junge
Menschen ausgesetzt sind, wenn es um die aus solchen Werten resultierenden

spezifischen Erwartungen bezüglich Freundschaften, Geschlechterverhältnissen
oder sozialer Konformitäten geht. Wo Menschen, und gerade junge Menschen,
nicht angepasst oder nicht gleichgültig, sondern eigenwillig individualisierend
Lind aufbrechend ihren Weg suchen, sind Konflikte, allfällige Exklusionen und
damit verbundene schmerzhafte Erfahrungen einzurechnen. Das Interesse am
Jüdischen seitens der Öffentlichkeit einerseits und die innerhalb eines sich plu-
ralisierenden Schweizer Judentums vorhandenen Deutungskonflikte um den
rechten Weg andererseits führen dazu, dass auch der demographisch kleine Kos-

Vgl. Picard/Gerson. Schweizer Judentum im Wandel (wie Anm. 10).
Jürg Stolz. Religion und Individuum unter dem Vorzeichen religiöser Pluralisierang, in:
Bochinger. Religionen. Staat und Gesellschaft (wie Anm. 15), 13-23.
Christoph Morgenthaler, Bedeutung von Werten der Religiosität für Jugendliche, in: NFP
58. Themenheft III: Jugendliche und Religion. Juni 2011. 25.



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 103

mos des Schweizer Judentums in seiner konfliktuellen Vielfalt Gegenstand von
Studien und Reportagen wird, die ihren Blick auf diesen Teil der schweizerischen

Bevölkerung richten.
Zu beachten ist, dass indes Israel und Nordamerika heute die Referenzorientierungen

für das europäische bzw. schweizerische Judentum geworden sind.
Wie Israel ist auch das nordamerikanische Judentum historisch in Europa - in
Basel und Berlin, in Riga und Warschau, in London und Amsterdam - (geboren)
worden. Schon die Begriffe, mit denen wir es bei den Beschreibungen jüdischer
Religionsparteien heute zu tun haben - zLim Beispiel die gängigen Bezeichnungen

ftir konfessionelle jüdische Bezirke wie (orthodox), (charedisch), (liberal)
oder (konservativ) - stammen aus einem epistemischen Kontinuum. das zwar
längstens nicht mehr auf Europa beschränkt bleibt, doch gerade in dieser Weltregion

ausgedacht worden war. (Orthodox) zum Beispiel ist ein historisch
zugewachsener Sammelbegriff, unter den bis heute sehr unterschiedliche Prägungen
summiert wurden, die alles andere als von einer Einheit der Doktrin - also von
Orthodoxie im eigentlichen Sinne dieses griechischen Wortes - erzählen.19 Mit
guten Gründen stellt David Ellenson in den Raum, dass das religionsgesetzliche
System der Halacha, wie es seit dem 19. Jahrhundert die Orthodoxie als dessen

Hüterin monopolartig in Anspruch genommen hat, auch innerhalb dieser Orthodoxie

heute selber stark plural ist. Dabei ist die Halacha seit der zweiten Hälfte
des 20. Jahrhundert wiederum mehr und mehr von den Kontrahenten der Orthodoxie

durch progressive reformerische Deutungen konkurrenziert worden; so hat

sich auch eine (Reform-Halacha> - sowohl unter dem liberalen wie dem konservativen

Judentum - herausgebildet. Zudem gibt es auf der anderen Seite
entschiedene Befürworter einer posthalachischen, im Rahmen ethischer Leitverfas-

sung zu prozedierenden demokratischen Konstruktion der jüdischen Zukunft, die

jenseits rabbinischer Autorität und Doktrin auskommen soll.20

Jüdische Gemeinden als Arenaplatz von Richtungskämpfen

Innerhalb der so genannten Dach- oder Einheitsgemeinden der Schweiz hat es in
den letzten vier Jahrzehnten immer wieder Initiativen reformerischer bzw.
liberaler Diktion gegeben, um ein Vakuum lebenspolitischer Angebote ftir Mitglieder

zu vermeiden. So zeigt Daniel Gerson die Entwicklungen der liberalen

Bewegung in der Schweiz auf und skizziert auch jüngste Alternativen, die er im
Rahmen des allgemeinen gesellschaftlichen Wandels deutet.21 Für die Bildung
liberaler Gemeinden lässt sich ein generelles Muster zeigen: Im Zuge zunächst
relativ informeller Initiativen sowohl am Rande wie innerhalb der etablierten

Vgl. David Ellenson. Tradition Transition. Orthodoxy. Halakhah and the Boundaries of
Modern Jewish Identity. Lanham (Maryland) 1989.

Vgl. Jack J. Cohen. Judaism in a Post-Halakhic Age, Boston 2010.
Daniel Gerson. Pluralisierungen und Polarisierangen, Jüdische Reformbewegungen in der
Schweiz 1950-2010. in: Picard Gerson. Schweizer Judentum im Wandel (wie Anm. 10).



104 Jacques Picard

Gemeinden, die solche Initiativen aber nur ungern dulden wollen oder ihnen
feindlich begegnen, kommt es zur kontinuierlichen Weiterentwicklung einer mit
Integrationskraft ausgestatteten neuen Kraft, die - angesichts ihrer geringen
Tolerierung im Rahmen der bestehenden Einheitsgemeinden - schliesslich als

eigenständige jüdisch-liberale Gemeinde Gestalt gewinnt. Der ZeitraLim dieses

Vorgangs umfasst 10 bis 15 Jahre, eine numerisch genügende Grösse in der Stadt
ist Voraussetzung, und der Erfolg basiert auf einem aussergewöhnlichen
Engagement der Gründergeneration und auf der Bereitstellung von Ressourcen
finanzieller wie intellektueller Art. Am Beispiel Basels lässt sich das (Experimentieren)

von liberal-jüdischen Gruppen unterschiedlichster Ausprägung anschaulich

nachvollziehen, indem sich dort mehrere Gruppen und Initiativen gebildet haben,
die ihr jeweiliges Traditions- und Gesellschaftsverständnis pointiert ausformulie-
ren und teils innerhalb, teils ausserhalb der Einheitsgemeinde leben. Ob dies dem

Muster folgend zu einer eigenständigen jüdisch-liberalen Gemeinde führen wird,
die sich dank genügend kulturellem und sozialem Kapital stabilisieren kann,
muss ungesagt bleiben." Das Berner Modell hingegen vermochte durch einen

respektierten Toleranzrahmen das Leben in der Gemeinde soweit zu öffnen, dass

die Mitglieder, denen überlieferte Gewohnheiten und Konventionen wichtig
sind, der Gemeinde die Treue bewahren - dies wiederum Lim den Preis, dass die
Offenheit der Gemeinde nicht gleichzusetzen ist mit dem Grad an einer von
liberalen Kräften gewünschten Ausgestaltung neuer Traditionen ftir Liturgie und

Festtage. Bemerkenswert an Bern ist überdies, dass dort mehrfach Frauen das

Präsidkim der Gemeinde führten Lind führen, die zudem teils nichtjüdisch geboren

wurden. Im Gegensatz dazu hat die Israelitische Gemeinde Basel in ihren
Statuten erst kürzlich jene grundrechtlich höchst problematische Bestimmung
gestrichen, die Frauen einen Vorsitz des Vorstandes oder von Kommissionsgremien

verbot.
Die jüdischen Einheitsgemeinden unter Führung eines orthodoxen Rabbinats

befinden sich also unter einem ständigen Spannungsfeld um die Deutung von
Gesetzen und Zugehörigkeit bzw. den Ein- und Ausschluss von Mitgliedern.
Dabei anerkennen charedische Rabbiner oft Entscheide moderat orthodoxer
Rabbiner nicht an; letztere wiederum verweigern sich liberalen oder konservativen

Rabbinern, die inzwischen zwar eine eigene halachische Autorität errungen
haben, deren Wirkung sich aber auf den eigenen Kreis der Liberalen beschränkt.

Im Weiteren wird die Spannung erhöht durch den Druck seitens des israelischen
Oberrabbinats, an das der Staat Israel zivilgesetzliche Kompetenzen delegiert
hat, woraus die Orthodoxen nunmehr implizit oder explizit eine Anerkennung
ihres Hegemonialanspruchs ableiten tind solcherart den Ausschluss abweichender

rabbinischer Dezisionen in den - auch europäischen - Raum der Einheitsgemeinden

stellen. Als Fazit muss man für die Einheitsgemeinden eine Identifizie-

Mit der Gruppe <Migwan> scheint sich eine solche Entwicklung anzubahnen, ist aber derzeit
nicht als stabil zu betrachten.



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 105

rung mit dem Defizitären konstatieren, was dann zu einer defensiven Haltung
führen kann - bis hin zur kraftlosen Beschäftigung mit den eigenen Sorgen, die
dem bedrohlichen Ausfransen des Mitgliederanhangs auf alle Seiten hin
geschuldet ist. Man könnte wegen diesem Dilemma die heutige Einheitsgemeinde
eher als zu Milieugemeinden tendierend sehen, in Gegensatz zu einer
Sektorengemeinde, die fähig wäre, alle divergierenden Richtungen innerhalb eines geo-
grafischen Perimeters unter einem Dach zu halten.

Zu den langjährigen liberalen Traditionen und ihren ebenso langjährigen
orthodoxen Kontrahenten kommen in den letzten Jahrzehnten neue - weltweit
rivalisierende - Initiativen und lokale Gemeinschaften auf orthodoxer bzw. cha-
redischer Seite hinzu. Aus der Mystik und dem Chassidismus inspirierte
Traditionslinien haben in den USA seit den 1950er Jahren und heute in Israel und
weltweit neue Zugänge in die jüdische und auch nichtjüdische Öffentlichkeit
gesucht und geschaffen."3 Besonders die neochassidische Chabad-Bewegung hat

in der Schweiz an mehreren Orten Fuss gefasst und ist ein illustratives Beispiel
für den Wettbewerb durch eine streng orthodoxe Reaktualisierung von Tradition.24

Diese Bewegung, die ihre Arena gerade ausserhalb institutioneller örtlicher

Gemeinden sieht, spricht das Defizitgefühl in den Einheitsgemeinden an

und wendet sich nach eigener Diktion allen, will heissen auch säkular lebenden
Juden aktiv zu, ohne allerdings die halachische Position bezüglich Stellung der

Frauen, Gleichstellung der Geschlechter, Mischehen oder Konversionen zu
reformieren. Die Reumütigen, die man dem säkularen Lebenswandel abgewinnt,
bezeugen vielmehr die Vorrangstellung religionsgesetzlicher Strenge, was diese

Form des Jüdischseins als unentrinnbares Ideal rechtfertigen soll.
Chabad Lubawitsch ist eine weltweit agierende jüdische Organisation mit -

nach eigener Darstellung - über 2.500 Zentren, die religiöse, erzieherische und
soziale Dienste anbietet. Die heute in Brooklyn bei New York niedergelassene
chassidische Gruppierung, die auf die rabbinische Linie einer 1773 im weissrus-
sischen Ljadi begründeten und bald nach Lubawitsch verlegten Jeschiwa (religiöse

Hochschule) zurückgeht, ist keine Gemeinde im Sinne einer örtlichen
Sektorengemeinde mit allenfalls ideologischen Präferenzen. Chabad versteht sich
vielmehr als eine religiöse Bewegung, um Juden aller Altersstufen mittels
gesellschaftlicher, pädagogischer, kultischer und sozialer Aktivitäten zu erreichen -
dies möglichst an Orten ausserhalb etablierter Synagogen. Dieser mit hohem
Einsatz der Mitglieder gespielte Mobilitätsduktus bringt neben den ständigen

Ein frühes Zeugnis solcher Bemühungen sind die Publikationen der Kabbalah Foundation
in Brooklyn. Vgl. Levi Isaac Krakovsky, Kabbalah, Light of Redemption, New York 1950.
Auf die heute von Pop-Ikonen geförderten Kabbalah-Zentren in New York, London und Tel
Aviv und ihre Ausstrahlung kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. Jacques Picard,
Madonna im Heiligen Land, Die Lehren der Kabbalah zwischen Geheimnis und Popkultur,
in: Kuckuck, Notizen zur Alltagskultur, 27 (2012), 12-19.
In deutscher Sprache sind die gesammelten Spruchweisheiten des letzten <Lubawitscher
Rebbe> der Chabad-Bewegung erhältlich. Vgl. Tzvi Freeman (Hg.), Den Himmel auf die
Erde bringen. Die Weisheit des Rabbi Schneerson aus New York, Bern 1996.



106 Jacques Picard

offenen Angeboten, wie zum Beispiel gemeinsamen Freitagabenden. Alltagsphänomene

hervor wie (mobile Synagogen), Gebete und kultische Flandlungen auf
öffentlichen Plätzen (wie das Entzünden von Chanukkaleuchtern), Chanukka on
Ice, Festtagspartys, Aktivitäten für Juden in entlegenen Orten, Wanderungen,
Schabbat-Mahlzeiten für Touristen, Weiterbildungen nach individuellem Bedürfnis,

Beratung von Hilfesuchenden und Gefangenen und weitere bottom-up
gefragte Aktivitäten. Einen Höhepunkt bildet das (Chassidic Song Festival) in
Zürich, das wohl im deutschsprachigen Raum das prominenteste jüdische Pop-Festival

sein dürfte. Insgesamt hat Chabad eine erhebliche Beachtung finden können,

soweit sich das verifizieren lässt. Ob man dies mit freikirchlichen Initiativen
im Christentum und entsprechenden eschatologischen Traditionen vergleichen
will, sei hier dahin gestellt."5 Ihre Attraktivität bezieht diese streng orthodox aus-
gerichtete Bewegung aus einer konsequent dem jüdischen Individuum
zugewandten Dynamik, in deren Mittelpunkt das pietistisch anmutende emotionale
Erleben von Menschen in der Gemeinschaft sowie auch eine kabbalistische
Heilsökonomie zur GewinnLtng jüdischer Seelen ftir die messianische Erlösung stehen.

Verglichen mit der Zeit vor 1945 hat sich zumindest zeitweise das Bedürfnis
der jüdischen Gemeinden entwickelt, sich - mithin auch aufgrund der öffentlich-
rechtlichen Anerkennung - mittels öffentlicher Veranstaltungen als
selbstverständlichen Teil der Schweizer Gesellschaft zu präsentieren. Konzepte wie das

einstige College der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich (ICZ) und der
Jüdischen Gemeinde Bern (JGB) und dann Jörn Illyun als Lern- und

Aktivierungstage zeugen von diesem Bemühen. Mit dem Zürcher Lehrhaus ist ein
besonders dem interreligiösen Dialog von Juden, Christen und Muslimen
verpflichteter Ort des Wissens entstanden. Eine solche kulturelle und soziale

Öffnung des Judentums ist nicht nur in der Schweiz feststellbar. Das Interesse am
Judentum in der Gesamtgesellschaft spricht vermutlich eher einen spezifisch
christlichen Interessenkreis an oder allenfalls säkular gestimmte Sinnsuchende

aus dem Bildungsbürgertum. Wie auch immer, diese Orte des Wissens zeugen
von einem erheblichen jüdischen Engagement und einer intellektuellen Offenheit
in der Schweizer Öffentlichkeit, wie es vor wenigen Jahrzehnten noch kaum
denkbar war."6 Ob sich diese Orte und die Nachfrage des angebotenen Wissens
werden halten können und wie sie sich weiterentwickeln, wird abzuwarten sein.
Inzwischen beteiligen sich jüdische Gemeinden regelmässig an einer «Nacht der

Religionen», mit der in städtischen Räumen Toleranz gegenüber Kirchen und

religiösen Gemeinschaften wie unter diesen selber von den Beteiligten postuliert
wird, was jedoch ebenso sehr einer Popularisierung religiöser Formen auf der

Dazu bietet sich Jacob Taubes, .abendländische Eschatologie (1947). München 1991, an,
der als Gelehrter und Rabbiner aus Zürich ein zwar schmales aber intellektuell
bemerkenswertes Werk hinterlassen hat. Vgl. auch Jacob Taubes. Vom Kult zur Kultur. Bausteine
zu einer Kritik der historischen Vernunft. Gesammelte Aufsätze zur Religions- und Gcistcs-
geschichte, hg. v. Aleida und Jan Assmann. München 1996.

b
Vgl. Isabel Schlerkmann. Orte des Wissens. Zum Interesse am Judentum in der Schweiz -
ein Streiflicht, in: Picard Gerson. Schweizer Judentum im Wandel (wie Anm. 10).



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 107

Bühne öffentlicher Inszenierungen gleichkommt. Die jüdischen Gemeinden
veranstalten zudem jährlich ihre jeweils lokalen Events im Rahmen des (Europäischen
Tages der Jüdischen Kultur), etwa mit Synagogenführungen, Vorträgen, Konzerten
oder LiteratLirlesungen, eine Art Tag der offenen Türen, durch die Judentum als

immaterielles wie materielles Kulturgut schätzenswert erscheint.

Anerkennungsprozesse und Veränderungen im öffentlichen Status

Es fällt auf, dass die Öffnung jüdischer Institutionen an die Adresse jener
Mitglieder, die sich Wissen über Judentum aneignen möchten, einher geht mit der

erfolgten öffentlich-rechtlichen Anerkennung jüdischer Gemeinden. Dass hier
Parallelen vorliegen, offenbart meines Erachtens in beiden Punkten einen für
viele Schweizer und für viele Juden charakteristischen Pragmatismus. Staatskir-
chenrechtliche Verhältnisse - genauer: staatsrechtliche Bestimmungen zu den

Kirchen - sind in der Schweiz Ausdruck von Genesen, die komplexen Rück-
sichtsnahmen, Bedürfnissen und Hemmungen geschuldet sind. Sie sind Ausfluss
eines Modells, das die von sozialen Umwälzungen gezeichneten emotionalen
Unsicherheiten in neue stabile Verhältnisse kanalisierte, weshalb es im 20.
Jahrhundert nur vorsichtig modifiziert wurde. Dabei hat der von föderalen und neo-
korporatistischen Elementen geprägte, halb direktdemokratische Republikanismus

es in der Schweiz mit sich gebracht, dass die Anerkennung von jüdischen
Gemeinden als öffentlich-rechtlicher Teil eines die Religion schützenden oder
fördernden Systems nicht abstrakten Prinzipien und allgemeinen prozeduralen
Regeln folgte." Ausschlaggebend waren viel mehr die situativen Momente
kantonaler Rechtspolitiken, die in den Kantonen Basel, Bern, Fribourg, St. Gallen,

Waadt und Zürich zur Anerkennung jüdischer Gemeinden geführt haben.
Öffentlich-rechtliche Anerkennungen jüdischer Gemeinschaften sind - in Basel
erstmals 1975 in der Folge einer gescheiterten Wiedervereinigung beider
Teilkantone - durch spezifische Nennungen der jüdischen Gemeinden in den Verfassungen

und eine entsprechende Zubilligung bestimmter Rechte in den einzelnen
Kantonen zustande gekommen.

Mithin kommt dies so auch bei den Bestattungspraxen in drei grösseren
Städten zum Vorschein, wie eine jüngste vergleichende ethnologische
Untersuchung von Barbara Richner zeigt."8 Die auch von Emotionen und Vorlieben
geprägten Anerkennungsprozesse, aus denen historisch erklärbare kantonale
Privilegien sprechen, kontrastiert mit dem durch Einfachheit und universale Logik
bestechenden Trennungsmodell, das auf eidgenössischer Ebene verworfen wurde

Sandro Cattacin Cla Reto Famos/Michael Duttwiler/Hans Mahnig, Staat und Religion in
der Schweiz Anerkennungskämpfe. Anerkennungsformen. Bern 2003 (Eidgenössische
Kommission gegen Rassismus); René Pahud de Mortanges (Hg.). Das Religionsrecht der
neuen Bundesverfassung I Le droit des religions dans la nouvelle Constitution fédérale
(FVRR 10), Freiburg 2001.
Vgl. Barbara Richner. «Im Tod sind alle gleich». Die Bestattung nichtchristlicher Menschen
in der Schweiz. Zürich 2006.



108 Jacques Picard

und nur im Kanton Genf zum Zuge kam (und vermutlich im französischen
Laizismus wurzelt). In einer Masterarbeit hat Marija Cicak solche Vorgänge in

Basel, Bern und Zürich als exemplarische Felder für Anerkennungsvorgänge
untersucht, was ihre Einsichten, wie sie betont, auch für andere Religionsgemeinschaften

(Freikirchen, christlich Orthodoxe, Muslime, Mormonen, usw.) relevant
machen könnte.29 Dabei ist dieses Thema für die jüdischen Gemeinden schon seit

den 1960er Jahren bedeutend geworden, wenn man von dem präzedenzlosen Fall
des Kantons Neuenburg absieht, der 1873. noch vor der Revision der
Bundesverfassung, der jüdischen Gemeinde den Status einer Staatsreligion geben wollte,
was diese nur mit knappster Mehrheit abgelehnt hatte.j0 Der Umweg über
spezifische Anerkennungsabstimmungen - statt durch universal gewährleistete
Anerkennungsverfahren in den Kantonsverfassungen - ftmdiert die These, dass weit
mehr Ängste vor anderen als der jüdischen Religion diesen Umweg nötig machten.

Wie eine Forschergruppe um Adrian Vatter zeigt, bestimmen in der direkten
Demokratie der Schweiz die Fragen nach kultureller und sozialer Identität die

jeweiligen Perzeptionen von spezifischen Minderheiten, die sich sowohl
Offenheit wie auch Befürchtungen seitens der stimmenden Bevölkerung ausgesetzt

finden.31 Damit liegt nahe, dass Pluralismus und Fremdenangst in einer
offenen, von Migrationen gekennzeichneten Gesellschaft die Kehrseiten derselben

Medaille sind, die auf Seiten der Minderheiten selber von deren Bedürfnis nach

immaterieller Anerkennung in komplexen Konstellationen erzählt. Wie weit das

republikanisch-pragmatische Vorgehen, mit seinen Rücksichten auf geschichtliche

Vorgaben, künftig den gelegentlich erschallenden Ruf nach dem Modell
der Trennung von Staat und Religion wird abfedern können, muss dahin gestellt
und mit Skepsis belegt bleiben.32 Bedeutsam ist: Das Verhältnis zwischen Staat

und Religionsgemeinschaften regeln die Kantone. Das setzt einem abstrakten,
auf Religionsneutralität beruhenden öffentlichen Recht Grenzen. Die
Anerkennungsformen sind entsprechend vielfältig. Indem jüdischen Gemeinden nunmehr
Rechte garantiert werden, kommt es zur Überantwortung von Pflichten, die der

liberale Verfassungsstaat den Religionsgemeinschaften zuweist. Das verlangt
den jüdischen Gemeinden ein neuartiges, auch aus Statuten, Jahresberichten und

Vgl. Marija Cicak, Die Anerkennung jüdischer Gemeinden als öffentlich rechtliche
Religionsgemeinschaften in der Schweiz 1960-2012. Unpubl. Masterarbeit. Universität Basel
2012.
Mahrer, Handwerk (wie Anm. 13), 155.
Dazu die Beiträge verschiedener Autoren in Adrian Vatter (Hg.), Vom Schacht- zum
Minarettverbot, Religiöse Minderheiten in der direkten Demokratie. Zürich 2011, und Denis
Danaci, Die Macht sozialer Identitäten, Einstellungen und Abstimmungsverhalten gegenüber

Minderheiten in der Schweiz, Baden-Baden 2012. Diese Forschungen entstanden
ebenfalls im Rahmen des NFP 58.
Eine Sichtung der Begriffs- und Theorieangebote ergibt durch sehr v erschiedene Absender

- amerikanischer Pragmatismus und Pluralismus, kanadischer Multikulturalismus,
westeuropäische Integrationsdebatten - postulierte Diskurse zu den Grundrechten, die in der
Schweiz rezipiert, aber weiter gedacht wurden, weil hier das Spannungsverhältnis zwischen
direktdemokratischen Referenden und grundrechtlichen Ansprüchen von Bedeutung ist.



Zur Situation des Schweizer Judentums heule 109

Haltungen oder Vernehmlassungen gegenüber staatlichen Akteuren lesbares

Selbstverständnis ab, indem sie sich im öffentlichen Diskurs jenen Fragen stellen

müssen, die allgemein akzeptierten Werten und Grundrechtsnormen gelten.

Generationen- und geschlechterspezifische Perspektiven

Hier lassen sich denn auch Problemanzeigen festmachen. Für einen grossen Teil
der orthodoxen Frauen ist es ungewohnt, im Rahmen der Religionspraxis Aufgaben

mit öffentlichem Charakter wahrzunehmen, und ebenso ist es für einen grossen

Teil der jüdischen Männer ungewohnt, Frauen in Synagoge und Gemeinde
im Rahmen des Ritus als kompetente und ebenbürtige Persönlichkeiten zu
akzeptieren. Valérie Rhein nimmt diese Beobachtung, dass im zeitgenössischen
orthodoxen Judentum Frauen und Männer ihre während Jahrhunderten gelebten
Rollen verinnerlicht haben, zum Ausgangspunkt ihrer Auseinandersetzung mit
der Frage, wo es Spielräume für einen Wandel der Tradition heute geben kann.3"

Zu dieser Entwicklung hin zur Gleichgestellung von Mann und Frau, die in den

auf das liberale und konservative Judentum ausgerichteten Gemeinden weitestgehend

fortgeschritten ist, gehören heute bei den orthodox geführten
Einheitsgemeinden in der Schweiz auch vorsichtig angebahnte Formen von Bat-Mizwa-
Feiern, das heisst jener Feiern, in denen Mädchen ihre religiöse Mündigkeit
erlangen. Welchen Spielraum beinhaltet die Halacha, das jüdisches Religionsgesetz

und seine Exegesen, um Bat-Mizwa-Feiern in Synagogen und Gemeinden

zu gestalten? Wie setzen die jüdischen Einheitsgemeinden in Zürich, Basel und

Bern entsprechende Möglichkeiten zu solchen Rites-de-passage in die Praxis
um? Die Synagoge ist ein zentraler Ort, in welchem sich jüdische Identität
manifestiert und ausdrücken lässt. Der Wunsch jüdischer Frauen, in der Synagoge
endlich eine viel aktivere Rolle spielen zu können, spiegelt gesellschaftliche
Veränderungen sowie den heute möglichen Zugang zu jenem Wissen, auf
welchem die rabbinischen Entscheidungskompetenzen gründen. Von Interesse sind
dabei auch neue Berufsperspektiven - etwa die Möglichkeit einer Frau, sich zur
Rabbinerin ausbilden zu lassen und im Rahmen angesehener Institutionen eine

Smicha, eine Ordination, zu erlangen. In den Lehranstalten des liberalen und
konservativen Judentums ist die Ordination von Frauen heute selbstverständlich

geworden, ja sogar mehrheitlich. Auch im orthodoxen Judentum stehen bei
der Ablehnung der Frauenordination nicht halachische Gründe im Vordergrund,

wie Aussagen orthodoxer Rabbiner veranschaulichen. Bisher hat noch
keine orthodoxe Institution eine Frau ordiniert. In der Schweiz ist auch noch
keine Rabbinerin in ein Amt - einer liberalen geschweige einer orthodoxen

,J Valérie Rhein. Zwischen Religionsgesetz und sozialer Konvention, Die Frau im Judentum,
in: Frauenfragen 2010. 69 74.



I I 0 Jacques Picard

Gemeinde - gewählt worden. So erhält man den Eindruck, dass vorab geschlechtliche

Vorherrschaften und soziale Konventionen als Grund dieses Fehlens
angesehen werden müssen.'4

Eine weitere Problemanzeige: Zwischen 1952 und 1980 haben etwa 48 Prozent

aller heiratenden jüdischen Männer mit Wohnsitz in der Schweiz nichtjüdische

Frauen geheiratet, ab 1980 stieg der Anteil auf 60 Prozent. Deutlicher ist die
Zunahme bei den nichtjüdische Männer heiratenden jüdischen Frauen, wenn im
gesamten Zeitraum ihr Anteil von 20 Prozent auf rund 55 Prozent stieg.3> Als in

den 1970er Jahren die Zahl der Mischehen auch in der Schweiz erstmals die

innerjüdischen Eheschliessungen übertraf, war dies der Anlass für den damaligen
Präsidenten des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes, seinen Jahresbericht

mit «Krise der Identität» zu betiteln und resignativ von der ((religiösen
und weltanschaulichen Pluralität» der Schweizer Juden zu reden.J Diese Scheu

vor «Pluralität» zeugt von den Schwierigkeiten der Einheitsgemeinden, die
traditionelle Transmissions- und Übertrittspraxen zu modifizieren sowie von dem
sozialen Druck, der auf jüdischen Männern lastet, ihre nichtjüdischen Partnerinnen

zum Übertritt zu bewegen. Solcher Probleme der seelischen Not und dem humanen

Erfordernis, Heimat auch für Kinder aus Mischehen zu werden, sah sich
gemäss ihrer Festschrift die Zürcher Cultusgemeinde (ICZ) enthoben, indem die

neu gegründete liberale Gemeinde Or Chadasch auch den nichtjüdischen
Ehepartnern und -Partnerinnen ihrer Mitglieder Aufnahme gewährte. Mit Methoden

der qualitativen Sozial forsch ung und einem kultur- und sozialanthropologischen

sowie psychologischen Ansatz beschreibt Madeleine Dreyfus in einer noch

unpublizierten Dissertation38 die verschiedenen Dispositive von zahlreichen
Betroffenen gegenüber der Frage von Mischehe und Konversion: Es geht einerseits

um Transmission, das heisst die Erwartung, die gemeinsamen Kinder jüdisch
aufwachsen zu lassen, und die Bereitschaft der Familien, diese Absicht nach
bestem Wissen zu unterstützen, aber andererseits - und darin liegt die Krux - mit
unterschiedlichen Positionen der Ehepartner bezüglich des individuellen religiösen

Bekennens und der formalen Zugehörigkeit zur jüdischen Konfession.
Elternschaft bringt diese Problemstellung verschärft hervor, indem die

matrilineare Weitergabe des Judentums als im Widerspruch zur traditionellen Rolle
der Frau im orthodoxen Judentum stehend wahrgenommen wird und gleichzeitig
dem modernen bürgerlichen Rechtsempfinden, das die Gleichberechtigung der

Im Weiteren siehe Valérie Rhein, Konservativer als die Halacha? Die Frau im Judentum
und die Bat-Mizwa in Deutschschweizer Einheitsgemeinden, in: Picard Gerson, Schweizer
Judentum im Wandel (wie Anm. 10).

Vgl. Weill. Zukunft (wie Anm. 3) sowie ders., 50.000 Juden (wie Anm. 3), 2-5.
Madeleine Dreyfus, Jüdische Identitäten in der Schweiz, in: Rosenstein. Jüdische Lebenswelt

Schweiz (wie Anm. 3), 368.
Alfred Bodenheimer, «Nicht irgendein anonymer Verein...». Eine Geschichte der Israelitischen

Cultusgemeinde Zürich, Zürich 2012, 251.
Publikation in Vorbereitung: Madeleine Dreyfus. Jüdische Identitätskonstraktionen in
Mischehen und Übertritten (Arbeitstitel), Diss. Basel 2013.



Zur Situation des Schweizer Judentums heute 1 ' 1

Geschlechter fordert, nicht zu genügen vermag.39 Für Männer, die ihr Judentum

weitergeben möchten, ohne auf einen religiös konnotierten Übertritt ihrer Partnerinnen

angewiesen zu sein, stellt dies eine seelische Not dar. Die rabbinische
Praxis bei Übertritten wird indessen oft als willkürlich empfunden, es mangelt an

Rechtssicherheit bezüglich des Verfahrens und der Klarheit der Erfordernisse.
Dabei können die Anerkennung und Wertschätzung der rabbinischen Autorität
Schaden erleiden. Die bei Dreyfus zu Worte gekommenen Personen erleben ihr
individuelles Jüdischsein bei all dieser Ambivalenz als positiven Teil ihrer sozialen

Identität und möchten es an die nächste Generation weitergeben. Judentum
als Religion und Jüdischsein als soziale und emotionale Zugehörigkeit werden
als unterschiedliche wenn nicht gar als entgegengesetzte Aspekte erlebt. Die
Beziehung zum Judentum erfolgt in Konirast zum Christentum weit weniger
über den Glaubensaspekt als über das soziale Netz, den «Familismus», sowie
durch eine starke Gewichtung von Wissen und Bildung. Denn Jüdischsein ist

generell selten theologische Gewissheit oder Glaubenssache als viel mehr
Ausdruck einer soziokulturellen und ethnischen Zugehörigkeit, die sich meist innerhalb

der Familie abspielt. Überzutreten, dabei aber nicht gläubig bzw. «nicht
fromm» zu werden, erzeugt - wie Madeleine Dreyfus dies begrifflich fasst - eine

«paradoxe Religiosität». Dies trifft übrigens nicht nur auf die jüdische Gemeinschaft

zu, auch der katholischen Kirche sind rein spirituelle Gründe suspekt, wie
die Konversionsforschung zeigt; weit mehr sind auch dort bei Übertritten soziale
Netze als Einflussfaktoren nachweisbar, aber auch Sozialisationsfaktoren wie
Stress Lind BeeinflussLing.40 Übertritte finden also im Konvergenzbereich eines

sozio-religiösen bzw. ethnisch-kulturellen Zugehörigkeitsverständnisses statt,
auch wenn zwischen pragmatischen und ideologisch überzeugten Konvertiten
nicht immer unterschieden werden kann.

Von Interesse ist dabei ein Konnex zur Lebenspraxis von in Israel wohnenden
Schweizer und Schweizerinnen. Israel scheint als eine Alternative zu gelten, um
dem Konvergenzdruck zu entgehen. Die Migration nach Israel kann für
Menschen, die in der Schweiz formell nicht dem Judentum angehörten, eine
Möglichkeit bieten, sich eine jüdisch-israelische Identität anzueignen, deren

Selbstaussage dann sowohl religiös als auch säkular-jüdisch als auch überhaupt
nichtjüdisch aber eben israelisch geprägt sein kann. Generalisierend gesprochen ist
dies ein Hinweis darauf, dass in Israel als einem Immigrationsland die gleichzeitige

Präsenz unterschiedlichster jüdischer Herkunftskulturen und Strömungen als

Hebel gesehen wird, um Alteritäten und Identitäten - halachische, säkulare,

gruppenspezifische - in wechselseitiger Abgrenzung herstellen zu können.

9

Vgl. Paula Hyman, Gender and Assimiliation in Modern Jewish Flistory, The Roles and
Representation of Women. Seattle 1995.

0 Monika Wohlrab-Sahr. Paradigmen soziologischer Konversionsforschung, in: Christina
Henning/Erich Nestler (Hg.). Konversion, Zur Aktualität eines Jahrhundertthemas. Frankfort

a. M. 2002. 77-79.
41

Vgl. Sabina Bossen, Humus und Chuchichäschtli. Empirische Sozialforschung zur
Auswanderung von Schweizer Jüdinnen und Juden nach Israel. Unpubl. Lizentiatsarbeit,
Universität Basel 2009.



112 Jacques Picard

Schlussbemerkungen

Als Fazit dieses Artikels kann gesagt werden, dass es darum geht, ethnische,
religiöse oder kulturelle Differenz gegenüber universalen Normannahmen, die in
der Gesellschaft durchgesetzt werden, als einen Diskurs um konfligierende
Normkulturen innerhalb der Gemeinschaft zu begreifen.42 Dieser Vorgang findet
also nicht nur auf dem Feld öffentlichen bzw. rechtsstaatlichen Vernunftgebrauchs

statt, sondern ebenso auf einem sozialen Feld, auf dem Individuen,
Familien Lind deren Nachkommen ihre alten oder ererbten religiösen Tradition vor
dem Hintergrund sozio- und rechtspolitischer Bedingungen bewahren, aber

gleichzeitig in teils hybride bzw. synkretistische, teils eigene und eigenständige -
wieder gefundene, abgewandelte oder erfundene - Traditionen umsetzen. In der
Publikation zum NFP58 wird dafür der Begriff (Sekundäre Pluralisierung)
vorgeschlagen.43 Dies geschieht unbesehen davon, was Juden und Jüdinnen religiös
(glauben) oder nicht (glauben), wenn sie denn überhaupt (glaLtben>. Der Begriff
Tradition ist - wie jener der Identität - somit dynamisch und plural zu fassen: als

Ringen um Bewahrung, Erneuerung, Umdeutung und Erfindung von kulturellen
Traditionen des solcherart immer wieder (re)konstruierten und konstruierbaren
Jüdischen.

Zur Situation des Schweizer Judentums heute. Neuere Forschungen und das Nationale
Forschungsprogramm ((Religionsgemeinschaften, Staat, Gesellschaft»
Seitdem in verschiedenen Kantonen der Schweiz eine öffentlich-rechtliche Anerkennung
jüdischer Gemeinden zustande gekommen ist. wird das Selbstverständnis der Juden in der
Schweiz von neuem tangiert. Der hier vorliegende Beitrag berichtet über einige Tendenzen,

wie sie im Rahmen eines Nationalen Forschungsprogrammes in der Schweiz vorgelegt
werden. Ausgangspunkt bilden die (Einheitsgemeinden), unter deren Dach die

unterschiedlichen religiösen Präferenzen und Richtungen unter Führung durch ein zumeist
orthodoxes Rabbinat stehen. Die Auseinandersetzungen zwischen orthodoxen, konservativen

und liberalen Flügeln des Judenmms haben immer wieder die Frage nach Inklusion
und Exklusion aufgeworfen. Neuere Konfliktfelder sind die Stellung der jüdischen Frauen
in Gemeinden und Gottesdiensten, der Umgang mit Ehen zwischen jüdischen und
nichtjüdischen Partnern und deren Kindern, oder das Auftreten von neuen charedischen. das
heisst streng orthopraxen Bewegungen. Damit stellen sich Fragen nach dem Regelwerk
von Selbstorganisation, nach dem religiösen Wertekanon und den systemischen Wirkungen

in- und ausserhalb der jüdischen Gemeinden.

Pluralismus - Judentum - Schweiz - Lebenswelten - Religionsanthropologie - Gender -
Identität - Migration.

Vgl. Walter Kälin. Grundrechte im Kulturkonflikt. Freiheit und Gleichheit in der
Einwanderungsgesellschaft. Zürich 2000, sowie Charles Taylor. Multikulturalismus und die Politik
der Anerkennung. Frankfurt a. M. 1993 thematisieren die transatlantischen Probleme aus
dem europäischen bzw. kanadischen Erfahrangshorizont.
Jacques Picard. Konfliktuelle Vielfalt und sekundäre Pluralisierung. Zum Werte- und Tradi-
tionswandel im Schweizer Judentum heute, in: Picard/Gerson. Schweizer Judentum im
Wandel (wie Anm. 10).



Zur Situation des Schweizer Judentums heute ' ' 3

Le judaïsme en Suisse aujoitrd hui. Nouvelles études et programme national de recherche
((Communautés religieuses. Etat. Société»

Depuis qu'une reconnaissance de droit public des collectivités juives a été introduite dans

plusieurs cantons en Suisse, la perception de soi des juifs en Suisse est remise à l'épreuve.
Cet article rapporte certaines tendances telles qu'elles sont présentées dans le cadre d'un
programme national de recherche en Suisse. Les (communes unifiées), qui abritent diverses

préférences et orientations religieuses sous la direction d'un rabbinat généralement
orthodoxe, en constituent le point de départ. La question de l'inclusion et de l'exclusion a

toujours été soulevée dans le cadre des différends entre juifs orthodoxes, conservateurs et
libéraux. La place des femmes juives dans les collectivités et services religieux, les
mariages entre juifs et non-juifs ainsi que leur progéniture, ou encore l'émergence de

nouveaux haredim. à savoir de mouvements observant une orthopraxie stricte, sont de
nouveaux dilemmes. Des questions émergent quant aux règles de l'auto-organisation, au
canon des valeurs religieuses et aux effets systémiques au sein et au dehors des collectivités
juives.
Pluralisme - judaïsme - Suisse mondes de vécu anthropologie religieuse - genre -
identité - migration.

A proposito della situazione dell ebraismo svizzero oggi. Nuove ricerche e il programma
nazionale di ricerca ((Comunità religiose, stato, società».

Da quando in diversi cantoni svizzeri la comunità ebraica gode di un riconoscimento
pubblico-legale, l'immagine degli ebrei si vede esposta a nuove influenze. Questo contributo
rende conto di alcune tendenze che sono state riscontrate nel corso di un programma
nazionale di ricerca svizzero. Il punto di partenza della riflessione è composto dalle «Ein-
heitsgemeinschaften» (comunità regionali), che sotto la guida di almeno un rabbinato
ortodosso accolgono diversi orientamenti e indirizzi religiosi. Gli scontri tra le correnti
ebree ortodosse, conservatrici e liberali da sempre hanno sollevato questioni d'inclusione
ed esclusione. Nuovi conflitti nascono sulle questioni legate al molo delle donne ebree
nelle comunità e nelle funzioni religiose, ai problemi relativi alle unioni tra ebrei e
nonebrei e ai loro figli, oppure alla comparsa dei charedi, movimenti di stretta ortodossia. Da
tutto ciò sorgono domande sui meccanismi che regolano l'autorganizzazione. sui canoni
dei valori religiosi e sugli effetti sistemici dentro e fuori la comunità ebrea.

Pluralismo - Ebraismo Svizzera mondi di vita - antropologia della religione - Gender
identità - migrazione.

On the position of the Jews in Switzerland today. Recent research and National Research
Programme «Religions, the state and society».

Now that Jewish communities have been granted legal recognition by a number of Swiss
cantons, the self-perception of Swiss Jews has again shifted. This paper reports on a number

of findings of the Swiss National Research Programme. Within communities typically
led by an orthodox rabbi, a variety of religious preferences and tendencies can coexist.
Confrontation between orthodox, conservative and liberal Jewish groups continues to
raise issues of inclusion and exclusion. New areas of conflict have emerged concerning
the place of females within communities and in worship, how to deal with marriages
between Jews and non-Jews and their progeny, and the emergence of new Haredi
movements, strongly orthopraxie groups. This raises questions about rules and standards for
self-organization, the canon of religious values as well as systemic effects both within and

beyond the Jewish communities themselves.

Pluralism Judaism - Switzerland Lifeworlds - Anthropology of religion Gender
Identity - Migration.

Jacques Picard. Prof. Dr. phil.. Ordinarius für Jüdische Geschichte und Kuluiren der
Moderne und Branco-Weiss-Professor für Kulturanthropologie an der Universität Basel.




	Zur Situation des Schweizer Judentums heute : neuere Forschung und das Nationale Forschungsprogramm "Religionsgemeinschaften, Staat, Gesellschaft"

