Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: Baumer, Isco / Beck, Andrea / Kiimper, Hiram

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus 665

Der heilige Gallus 612/2012. Leben — Legen-
de — Kult. Katalog zur Jahresausstellung in
der Stiftsbibliothek St. Gallen (27. November
2011 bis 11. November 2012). Mit einer voll-
stindigen Ubersetzung der Gallusvita Wettis
durch Franziska Schnoor. St. Gallen, Verlag
am Klosterhof 2011, 208 S.

Die Autoren des Katalogs sind: Karl Schmu-
ki, Franziska Schnoor, Emst Tremp. Vorweg
sei gesagt: er ist grossziigig und tadellos aus-
gestattet, jeder Ausstellungsgegenstand ist
farbig abgebildet und hat seine Erkldarung auf
der gegeniiberliegenden Seite. Genau be-
schrieben ist so der volle Inhalt der acht Vi-
trinen im Saal der Stiftsbibliothek, aber auch
ein Panel im Barocksaal, zusétzliche Vitrinen
und eine Bildergalerie im Lapidarium im Un-
tergeschoss der Bibliothek. Hochst dankens-
wert ist die Ubersetzung der Gallusvita des
Reichenauer-Mdnchs Wetti (1824), der eine
nur noch sehr fragmentarisch tberlieferte Vi-
ta vetustissima (berarbeitet hat. Es ist, wenn
man den Prolog Wettis mit beriicksichtigt,
die erste vollstindige Ubersetzung (Katalog,
167-193). Uberdies gab die Stiftsbibliothek
auf das Jubildum hin im Reclam-Verlag die
Vita sancti Galli — Das Leben des heiligen
Gallus von Walahfrid Strabo (1849) auf latei-
nisch und deutsch heraus (Stuttgart 2012, 240
Seiten). Er hat sich auf die Vetustissima und
auf Wetti abgestiitzt und den Text um 38 Ka-
pitel erweitert, «welche die Ereignisse und
Wunder am Gallusgrab bis in seine Zeit um-
fassen», sodass sein Werk «zu einer eigent-
lichen Wallfahrts-, Kult- und Klosterge-
schichte ausgewachsen» ist (Katalog, 16).
Auch diese Vita ist von Franziska Schnoor
hervorragend tbersetzt und von Ernst Tremp
mit allen wiinschenswerten Anmerkungen
und einem Nachwort versehen worden.

Der erste Satz des Katalogs gibt den
Grund zur Ausstellung an: «Vor 1400 Jahren,
im Jahr 612 (oder allenfalls im darauffolgen-
den Jahr), hat Gallus sich im Tal der Steinach
niedergelassen» (7). Was in einer beein-
druckenden Zusammenarbeit von Stadt, Kan-
ton und Bistum St. Gallen zu diesem Jubi-
ldum geboten wird, zdhlt ein Festfithrer von
152 Seiten, mit Stadt- und Kantonsplan und
unzdhligen [llustrationen (und Inseraten!)
auf.

SZRKG, 106 (2012)

Inmitten darin hat die Ausstellung in der
Stiftsbibliothek ihren zentralen Platz. Sie
zeigt, dass Geschichte nicht nur Vergangen-
heit 1st, sondern auch fortwirkende Gegen-
wart sein kann. Mit Dokumenten aus dem
reichen Schatz der Stiftsbibliothek und wert-
vollen Leihgaben holt sie den heiligen Gallus
in seiner Zeit ab und macht ihn fiir uns Heuti-
ge verstdndlich. Die Ausstellung ist in fol-
gende Abschnitte gegliedert: Leben und
Wunder des Monchs und Einsiedlers Gallus —
Zeit und Zeitgenossen des Gallus — Irland
und der Kontinent — Gallus in der Liturgie —
Gallus in der Dichtung — Reliquien und Kult-
gegenstinde — Der St. Galler Klosterplan und
der heilige Gallus. Das Panel im Barocksaal
zeigt das Leben des heiligen Gallus, gezeich-
net 1630 von Pierre Wuilleret und gestochen
von Wolfgang Kilian. Die Dokumente und
Gegenstinde im Lapidarium bezeugen die
Gallusverehrung vom 17. bis zum 19. Jahr-
hundert und das Bild des hl. Gallus im Wan-
del der Zeit. Jedes Kapitel im Katalog wird
einleitend gesamthaft vorgestellt und dann
durch die Beschreibung jedes Exponats kon-
kretisiert. Der Katalog reicht weit iiber die
Ausstellung hinaus, da er sie erstens rekapi-
tuliert und zweitens die ganze Forschung zu
den verschiedenen Themen in die mitteleuro-
paische Geschichte eingefligt zusammenfasst,
wie in den Literaturhinweisen auf den Seiten
194-205 nachgewiesen wird.

Fiir das Leben und die darauf folgenden
Wunder sind die zwei Darstellungen von
Wetti und Walahfrid Strabo, die einleitend
erwidhnt wurden, die Hauptunterlagen. Die
nur mehr vier vorhandenen Blatter der Vetus-
tissima wurden zur Beilegung des «Kulturgi-
terstreits» zwischen St. Gallen und Ziirich
von der Ziircher Kantonsregierung der Stifts-
bibliothek geschenkt. Die vita Wettis ist nur
in einem einzigen Exemplar tiberliefert wor-
den, das aber immerhin zeitlich dem Autor
nahe steht. Der Text ist «noch dem merowin-
gischen Stilideal» verhaftet (14), was ja dann
den Anlass zu einer «moderneren» Fassung
des Walahfrid gab, die in mindestens 75 Ab-
schriften erhalten ist. Er wollte noch eine me-
trische Vita schreiben, doch hinderte ihn sein
frither Unfalltod daran; wohl ein irischer
Ménch tbernahm dann diese Aufgabe (auch
nur in einer Abschrift vorhanden).



666 Rezensionen — Comptes rendus

Die dlteste bildliche Darstellung des Gal-
lus findet sich auf der berihmten Elfenbein-
tafel des Monches Tuotilo; der Bar aus der
Legende, der hier auch auftritt, ist der Stadt
St. Gallen, den beiden Appenzell und dem
Bistum als Wappentier bis heute geblieben.
Was in alten Texten aufgeschrieben wurde,
kam auch vielfdltig ins Bild, farbig im St.
Galler Legendar von 1451/60, als Holzschnitt
aus der Frithzeit des Buchdrucks, wiederum
farbig in der Chronik des St. Galler Stadtarz-
tes und Reformators Vadian oder in der fein-
sinnigen Gestaltung des Galluslebens durch
den Goldschmied und Schriftkiinstler Josef
Tannheimer (1913-2002).

Das Leben des Gallus fillt in eine «selbst
fiir viele Historiker [...] wenig bekannte Epo-
che.» «In vielen Gebieten, so auch in der Bo-
denseegegend, hatten sich verschiedene Vol-
kergruppen vermischt.» (34) Daher auch die
Fragen rund um die Herkunft des Gallus:
Jahrhunderte lang wurde er unzweifelbar fur
einen Iren gehalten, aber nun hat man sich
gefragt, warum er so gut Alemannisch
konnte, um so predigen zu koénnen; als Ire
sprach er ja keltisch und als Monch lateinisch
(und somit nahe dem Galloromanischen).
War er erst in Luxeuil in den Vogesen auf
den Iren Kolumban gestossen und hatte sich
thm und seiner strengen Klosterregel ange-
schlossen? Diese ganze Sprachen- und Her-
kunftstrage hat Max Schédr in seinem Buch
«Gallus. Der Heilige in seiner Zeit» (Schwa-
be Verlag Basel 2011), 51-76 ausfiihrlich
diskutiert. — Man wird sich bewusst, dass der
Prophet Mohammed ein Zeitgenosse des Gal-
lus war; sein Koran liegt in einer schénen
westarabischen Handschrift vor, die aus dem
Maghreb bald nach Ungarn und dann als
Kriegsbeute geschenkweise nach St. Gallen
kam. Erwihnt sei ein seltsam vertracktes «Fi-
gurengedicht» des Venantius Fortunatus;
man kann sich in Spekulationen dariiber er-
gehen, was man damals an Zeit und Geduld
aufbrachte, um so hochkomplizierte Gebilde
zu dichten. Die iiberlieferte Herkunft des
Gallus aus Irland fiihrte dazu, dass St. Gallen
in lebendigem Kontakt mit Irland blieb, be-
zeugt in kostbaren Manuskripten, so die il-
teste irische liturgische Handschrift (Anti-
phonar von Bangor, Leihgabe der Biblioteca
Ambrosiana, Mailand), oder ein griechisch-
lateinisches Evangeliar in irischer Schrift,

SZRKG, 106 (2012)

schliesslich die Beschreibung Irlands in Be-
das englischer Kirchengeschichte. St. Gallen
ist berthmt wegen seiner kostbaren liturgi-
schen Handschriften und Druckwerken.

Bemerkenswert ist gewiss, dass eine
Sequenz des Notker Balbulus auf den hl. Gal-
lus noch heute jahrlich am Gallusfest (16.
Oktober) in der Kathedrale St. Gallen gesun-
gen wird. Es sei darauf hingewiesen, dass Se-
quenzen, Tropen und Gregorianischer Choral
aus dem Kloster St. Gallen (von Notker Bal-
bulus) in Zusammenarbeit mit der Stifts-
bibliothek auf einer CD festgehalten sind
(christophorus-records). Ein  althochdeut-
sches Gallus-Lied Ratperts ist leider nur in
lateinischer Ubersetzung erhalten. Reliquien
und Kultgegenstande bezeugen wie die Le-
bensbeschreibungen, Dichtungen usw. das
Fortleben des Heiligen. Aus einer Silberscha-
le wurde mit einem Silberloffel am Festtag
den Glaubigen Gallus-Wein ausgeteilt — dies
bis ca. 1950! Dem St. Galler Klosterplan
(keine verpflichtende Vorzeichnung, sondern
ein Idealplan, dem aber vieles entnommen
wurde) kann man die Lage des Gallusgrabes
in der Klosterkirche entnehmen. Ein Kupfer-
stich (von insgesamt acht) von Wuilleret/Ki-
lian zeichnet in barocker Weise das Leben
des Gallus und weiterer Personen aus seinem
Umfeld bzw. seiner Nachfolge. Die typischen
Kennzeichen des Galluslebens wiederholen
sich auf Stichen, Gemailden, Gebetblichem,
Siegeln, Miinzen.

Fribourg Iso Baumer

Josef Ackermann, Das «ltinerarium Ber-
nardi Monachiy. Edition — Ubersetzung —
Kommentar, Hannover, Hahn, 2010 (= Mo-
numenta Germaniae Historica, Studien und
Texte, Bd. 50), XXII und 154 S., 5 Karten.

Trotz der umfangreichen literarischen Pro-
duktion in der karolingischen Epoche sind
aus dieser Zeit fast keine Zeugnisse aus dem
Bereich der Reiseliteratur Uberliefert. Aus
diesem Grunde ist nun zu Recht das Itinera-
rium des Monches Bernhard, ein Reisebericht
aus der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts,
von Josef Ackermann neu ediert worden. Die
als Dissertation in Ziirich eingereichte Edi-
tion enthilt neben einem Kommentar auch



Rezensionen — Comptes rendus 667

erstmals eine vollstandige deutsche Uber-
setzung. Bereits 1879 war der Text von Titus
Tobler und Augustus Molinier kritisch her-
ausgegeben worden (Itinerarium Bernardi
Monachi Franci, in: Titus Tobler/Augustus
Molinier: Itinera Hierosolymitana et descri-
ptiones Terrae Sanctae, Bd. 1, Osnabriick
1966 [Nachdruck der Ausgabe Genf 1879],
307-320), doch war diese Edition mit eini-
gen, wenngleich zu vernachldssigenden Feh-
lern behaftet. Ackermann hat nicht nur diese
Fehler ausgerdumt, sondern noch einen wei-
teren, bisher unbeachteten, obgleich nach
Ackermanns Aussage (23) fiir die Uberliefe-
rung eher unbedeutenden Textzeugen (Hand-
schrift W, Oxford, Worcester College, Ms.
285) fiir die Edition berficksichtigt.
Ackermann beginnt sein Werk zunéchst
mit einigen Informationen {iber den Verfas-
ser, liber dessen unbekannte Herkunft in der
Forschung bereits viel gerdtselt wurde. In
einem zweiten Abschnitt geht Ackermann
auf die Textiiberlieferung ein, indem er zu-
ndchst die Handschriften beschreibt (9-19).
Dabei gelingt es ihm, den Wiener Text-
zeugen V vom 14. ins 12. Jahrhundert vorzu-
datieren (12). Anschliessend nennt er die bis-
herigen Editionen (20-23), wobei ihm ein
Fehler unterlduft, wenn er schreibt, Tobler/
Molinier hitten «neben den Textwiedergaben
von F, L und W sowie der Edition Mabillons
auch die Abschrift von V einbezogen» (22).
Hitte Tobler W gekannt und benutzt, wére
fir eine Neuedition kein Anlass gegeben.
Leider sind solche Fliichtigkeitsfehler haufi-
ger in diesem Werk zu finden: Sie reichen
von falschen Seitenangaben (22, Anm. 68
und 69 gibt er die Seiten XIV-XVII und
XVI-XVII start XLIV-XLVII und XLVI-
XLVII an), verwirrenden Rechtschreibfehlern
(in der Worcester-Fassung W fehle Kapitel
24; zum folgenden Kapitel 25 heisst es 127,
Anm. z, dieses wire bei W zwischen 23 und
24 eingefiigt, was sich aber auf Kapitel 13
und 14 beziehen muss), {iber falsche Textan-
gaben (56, Anm. 29: das Fassungsvermogen
der Grotte vom Monte Gargano wiirde laut
Itinerar 50 Menschen fassen, tatsdchlich wer-
den dort aber 60 Personen genannt; so Kor-
rekt im Text 79, in Anm. 152, jedoch falsche
Kapitelangabe; 74, Anm. 123: der Erdmittel-
punkt sei in Kapitel 9 genannt, tatsdchlich

SZRKG, 106 (2012)

aber in Kapitel 1) hin zu irrefithrenden Ver-
weisen innerhalb des Buches (S. 81, Anm.
162 heisst es «Vgl. Anm. 40 des vorangehen-
den Abschnitts» — doch keine Anm. 40 im
gesamten Buch bezieht sich auf die ange-
sprochene Stelle), um nur einige Beispiele zu
nennen.

Es folgt dann eine Liste der Ubersetzun-
gen in modeme Sprachen (23-24), die aller-
dings unvollstindig ist, da die neuere italie-
nische Ubersetzung Ugo Doveres (Bernardo
il Saggio, monaco franco. Itinerario dei luog-
hi santi [Piccola Biblioteca, Bd. 16], Neapel
2003) fehlt. Dieser italienischen Ubersetzung
ist auch eine breite Kommentierung beigege-
ben, die somit ebenfalls unbeachtet blieb;
desgleichen wurde der neuere Beitrag Anto-
nio Vuolos (L’ «ltinerarium» del monaco
Bemardo, in: Massimo Oldoni [Hg.], Fra Ro-
ma e Gerusalemme nel Medioevo. Paesaggi
umani ed ambientali del pellegrinaggio meri-
dionale [Studi e testi, Bd. 11], Salerno 2005,
Bd. 1, 313-334) tibersehen.

Ackermann stellt anschliessend das Itine-
rarium Bernardi Monachi in den literarischen
Kontext, indem er einen kurzen Abriss iiber
Pilgerfahrten ins Heilige Land von der Spét-
antike bis zur Abfassungszeit des Itinerars
gibt (24-29). In den folgenden beiden Ab-
schnitten widmet er sich zum einen der Text-
struktur, also dem Aufbau und der Darstel-
lungsweise — er kann den Text als eine
Mischform von Reisebericht, Itinerar und
Reise-/Pilgerfiihrer einordnen (30-36) — und
zum anderen der Sprache Bernhards, die bis-
her in der Forschung grossenteils nicht be-
achtet wurde. Ackermann geht auf die unter-
schiedliche Orthographie, Morphologie, Syn-
tax und das Vokabular ein (36-50).

In einem dritten grossen Abschnitt wid-
met sich der Autor dem Inhalt des Berichtes,
beginnend mit dessen Datierung (51-54).
Diese wirft insofern Probleme auf, da die
handschriftliche Uberlieferung das Jahr 970
als Zeitpunkt der Reise angibt, inhaltliche
Anhaltspunkte, wie verschiedene genannte
Herrscher, aber auf die Zeit um das Jahr 870
schliessen lassen. Hierbei macht Ackermann
ungenaue Angaben: Nach ihm stehe das Jahr
970 in den Textzeugen «F, L und W» (51),
aber dem Apparat der kritischen Edition nach
stehe in W, der Worcester-Fassung, die Jah-



668 Rezensionen — Comptes rendus

resangabe «DCCCLXX» (115, Anm. b-b),
wohingegen er im Kommentar die ausge-
schriebene Zahl als Variante der Worcester
Handschrift nennt (51, Anm. 1). Durch die
Amtszeiten der verschiedenen Herrscher und
mit Hilfe der bisherigen Forschung kommt
Ackermann zu dem Schluss, dass die Reise
wohl ins Jahr 867 zu legen ist (54).

Nach der Datierung wird der Verlauf der
Reise wiedergegeben (55-66). Es folgen
Uberlegungen zu Reiseart und Reisemitteln
(66-72), dann geht Ackermann auf die im
Reisebericht genannten Bibelstellen und Be-
ziige auf die Bibel insgesamt sowie auf Bau-
weise und Strukturen der erwéhnten Kirchen
ein (72-84). Uberlegungen zum Pilgerwesen,
zum Heiligen- und Reliquienkult, zu im [ti-
nerar beschriebenen Wundern und Zeichen
werden angestellt sowie Anhaltspunkte fiir
eine Endzeiterwartung im Text gesucht (84—
98). Dass dabei die Apokalypse in die Apos-
telgeschichte verlegt wird, ist wohl einem
Schreibfehler zuzuordnen (96 mit Anm. 246:
Erzengel Michael als Anfihrer im Endkampf
sel in der Bibel bei «Act. 12,7-10» zu finden;
dieser Fehler ist leider auch ins Register
{ibernommen worden). Es folgt eine letzte
grossere Passage, in der politische, herr-
schaftliche und wirtschaftliche Themen, wie
das Leben der Christen unter islamischer
Herrschaft, christliche Sklaven und das mus-
hmische Geldwesen, betrachtet werden (98—
109). Nach einer kurzen Erlauterung der Ge-
staltung der Edition folgt diese auch schliess-
lich (115-127), zusammen mit der nicht ge-
genliber-, sondern nachgestellten deutschen
Ubersetzung, die sich eng am lateinischen
Text orientiert (128-135). Den Schluss des
Buches bilden insgesamt fiinf geographische
Karten, auf denen die Reiseroute Bernhards
nachvollzogen werden kann und die Acker-
mann auf der Basis der Karten von John Wil-
kinson (Jerusalem Pilgrims Before the Cru-
sades, Warminster 1977) erstellt hat. In vier
Registern kann der Benutzer die literarischen
Quellen, genannte Handschriften, Personen-
und Ortsnamen sowie lateinisches Vokabular
nachschlagen.

Wer kiinftig tber das Itinerarium Ber-
nardi Monachi arbeiten mochte, findet hier
eine neue Edition mit kleinen Méngeln und
vermeidbaren Fehlern im kritischen Apparat,
aber mit zuverldssiger deutscher Uberset-

SZRKG, 106 (2012)

zung. Andere Literatur wird man zur vertief-
ten Interpretation bestimmter Stellen des lti-
nerars weiterhin heranziehen miissen.

Erlangen Andrea Beck

Brett Edward Halen (Hg.), Pilgrimage in
the Middle Ages. A Reader, Toronto, Univer-
sity of Toronto Press, 2011 (= Readings in
Medieval Civilization and Cultures, Bd. 16),
XIV+385 S.

Die Reihe Readings in Medieval Civilization
and Cultures bietet seit etwas mehr als zehn
Jahren verldssliche Sammlungen ins Eng-
lische iibersetzter Quellenausziige zu Grund-
themen der mittelalterlichen Geschichte,
Auch wenn der englischsprachige Unterricht
in mittelalterlicher Geschichte an den Uni-
versititen des deutschen Sprachraums — allen
politischen Signalen fiir eine so verstandene
Internationalisierung zum Trotz — noch ziem-
lich selten ist, kann eine solche Sammlung
auch hier niitzlich sein: zum einen, weil Ver-
gleichbares in deutscher Sprache bislang fast
ausschliesslich in Bearbeitungen fir die
Schule, nicht aber fiir den Hochschulunter-
richt unternommen worden ist, zum anderen,
weil manches Material schlicht in keiner
deutschen Ubersetzung vorhanden sein diirf-
te, der Gritf zur urspriinglichen Fassung aber
den Leser regelméssig an seine sprachlichen
Grenzen bringt. Da helfen auch dem deutsch-
sprachigen Unterricht solche Teilausgaben in
immerhin  einigermassen  voraussetzbaren
Sprachen. Gerade fiir arabische Quellen etwa
sind die einzigen Ubersetzungen in moderne
westliche Sprachen hiufig ins Englische oder
Franzosische unternommen worden.

Nach einer leider sehr kurzen Einleitung
gruppieren sich die insgesamt 72 Quellenaus-
ziige der Sammlung in acht Kapiteln, die im
Grossen und Ganzen chronologisch aneinan-
der anschliessen. An die spitantiken Wurzeln
des christlichen Pilgerwesens (Kapitel 1),
schliesst sich das Frithmittelalter an (Kapitel
2). In beiden Kapiteln spielen der Sache nach
Hagiographie und Martyrererzdhlungen eine
wichtige Rolle. Kapitel 3 gruppiert sich um
Jerusalem als Zentralplatz des Pilgerwesens,
nicht nur fiir Christen, sondern auch fiir
Muslime. Das wird im finften Kapitel wieder



Rezensionen — Comptes rendus 669

aufgegriffen. das unter dem Titel Pilgrimage
and Holy War unter anderem auch den
Bericht der Gesta Francorum von der Erob-
erung Jerusalems 1099 und die Pilgerreise
des Peter von Amien («der Einsiedler»)
bietet. Zuvor aber liegt chronologisch noch
Kapitel 4, das sich mit der neuen Bliite des
Pilgerwesens um das Jahr 1000 auseinander-
setzt, Etwas uninspiriert ist das sechste Kapi-
tel, das im wesentlichen Bekanntes — neben
dem Reliquientraktat des Guibert de Nogent
das Pilgerhandbuch fiir Santiago di Compos-
tela und den bekannten Mirakelbericht vom
Becket-Schrein - bietet, die schon hdufiger in
ghnlichen Quellensammlungen abgedruckt
wurden. Interessant dagegen ist, dass Heraus-
geber Whalen statt der hiufig reproduzierten
Maria Magdalenen-Legende aus der Legenda
aurea des Jacobus de Voragine eine eigene
Ubersetzung aus dem Dossier Vézelin de Ma-
rie Madeleine wihlt. Kapitel 7 fithrt aus dem
Mittelmeerraum und Westeuropa nach Asien
und tiefer nach Afrika hinein. Hier lesen wir
etwa Berichte muslimischer Hidschad oder
von der Pilgerreise des Nestorianers Rabban
Bar Sauma aus dem heutigen Peking nach Je-
rusalem. Im achten und letzten Kapitel wird
dann das christliche Pilgerwesen des Spét-
mittelalters bis hin zu den Auseinanderset-
zungen mit Reliquien und Pilgerfahrt durch
Thomas More und Martin Luther behandelt.
Mit einer spannenden Quelle des frithen 16,
Jahrhunderts, einem Fronleichnamsspiel ndm-
lich, das missonierende Franziskaner und
missionierte Tlaxcalteken 1539 in Tlaxalca
auffiihrten, und das eine fiktive christliche
Wiedereroberung Jerusalems zur Auffithrung
brachte, endet der Band.

Jeder Quellenauszug wird mit einer kur-
zen Einleitung und genauem Quellennach-
weis eingeleitet und von einer oder mehreren
Fragen an den Text beschlossen. Ein Sachin-
dex hilft beim Auffinden einschligigen Ma-
terials. Die Quellenauswahl ist in ihrer Ex-
emplaritdit im Grossen und Ganzen {ber-
zeugend, chronologisch wie geographisch
ausgewogen und nimmt das mittelalterliche
Pilgerwesen auch als religionsiibergreifendes
Phinomen ernst. Etwas zu kurz kommen
tiber die sehr starke Betonung von Fernrei-
sen, insbesondere der Pilgerfahrt nach Jerusa-
lem, die reginonalen Wallfahrten. Dringend

SZRKG, 106 (2012)

gewiinscht hiitte man sich ausserdem eine
etwas ecingehendere Einleitung und — mit
Blick auf das Zielpublikum - zumindest eine
Auswahlbibliographie, besser noch einen
kommentierenden bibliographischen Weg-
weiser, wie er in dhnlichen Publikationen an-
sonsten langst (iblich ist.

Bielefeld Hiram Kumper

Frank Godthardt, Marsilius von Padua und
der Romzug Ludwigs des Bavern. Politische
Theorie und politisches Handeln, Gottingen,
V&R Unipress, 2011 (= Nova Mediaevalia.
Quellen und Studien zum europidischen Mit-
telalter, Bd. 6), 533 S.

Die vorliegende Hamburger Dissertation be-
schiftigt sich mit den Auswirkungen spatmit-
telalterlicher politischer Theorie auf das poli-
tische Handeln der Zeitgenossen. Das Thema
wird nicht abstrakt diskutiert, sondern an
einem konkreten Fallbeispiel exemplitiziert,
ndmlich dem Einfluss des Paduaner Philoso-
phen Marsilius dei Mainardini auf die politi-
schen Entscheidungen Ludwigs des Bayemn
in dessen Auseinandersetzung mit Papst Jo-
hannes XXII. Im Zentrum der Untersuchung
steht Marsilius’ 1324 abgeschlossene Schrift
Defensor pacis, die den weltlichen Herr-
schaftsanspriichen der Pépste eine dezidierte
Absage erteilt. Dabei wird insbesondere die
Mitwirkung des Papstes an der Wahl des Ko-
nigs bzw. Kaisers abgelehnt — ein Standpunkt
von betrdchtlicher politischer Tagesbrisanz,
wenn man an die Nichtanerkennung Ludwigs
durch Johannes XXII. denkt. Einen Hohe-
punkt erreichte der Kampf zwischen dem
Papst und dem gewdhlten romischen Konig,
an dessen Hof sich Marsilius von Padua nach
dem Abschluss des Defensor pacis zuriickge-
zogen hatte, wihrend Ludwigs Romzug, zu
dem er in den letzten Tagen des Jahres 1326
aufbrach: Entgegen dem ausdriicklichen Wil-
len des Papstes liess sich Ludwig in Rom
zum Kaiser kronen, wobei die eigentliche
Krénung von vier Vertretern des rémischen
Volkes vollzogen wurde; dariber hinaus er-
klarte er Johannes XXII. fur abgesetzt und
setzte an dessen Stelle den Minoriten Pietro



670 Rezensionen — Comptes rendus

von Corvaro als kurzlebigen Gegenpapst Ni-
kolaus V. ein.

Diesen drei Momenten, Ludwigs Kaiser-
krénung, der erkldrten Absetzung Johan-
nes” XXI1. und der Erhebung Nikolaus® V.,
in denen sich Ludwigs politisches Handeln
gleichsam in «reiner» Form manifestiert, gilt
Frank Godthardts besonderes Interesse: Der
genaue Ablauf der jeweiligen rituellen Hand-
lungen und die Rolle der daran Beteiligten
werden unter Zuhilfenahme aller erhéltlicher
Quellen minutios nachgezeichnet und auf all-
fallige Spuren von Marsilius® Anteil an den
Ereignissen hin befragt. Dabei bleibt der Ver-
fasser seiner vorsichtigen, quellennahen Li-
nie treu. In Bezug auf die konkrete politische
Ausgestaltung der Kaiserkronung sei bei-
spielsweise Marsilius®  Einfluss auf der
Grundlage der erhaltenen Zeugnisse «nicht
sicher zu beurteilen» (307). Anders prisen-
tiert sich die Sachlage in Fall der Absetzung
Johannes® XXII.: Der Papst selbst flihrte
Ludwigs Vorstoss auf die Irrlehren von Mar-
silius und dessen Gefdhrten Johannes von Jan-
dun zuriick. Auch die Erhebung des Gegen-
papstes durch Ludwig wurde von den Zeit-
genossen mit Marsilius und Johannes in Ver-
bindung gebracht, die sich beide wenigstens
zeitweise im Gefolge des Bayern befanden.

Was die Frage nach dem méglichen Ein-
fluss der politischen Theorie Marsilius’ auf
Ludwigs politisches Handeln betrifft — wir
bewegen uns hier auf einer abstrakteren Deu-
tungsebene, als es die Einschidtzungen der
Zeitgenossen sind —, so muss sich der Leser
seine Antworten an verschiedenen Stellen zu-
sammensuchen. Ein eigenes Kapitel, in dem
diese Elemente gebiindelt worden wiren,
hitte dem Publikum diese Miihe abgenom-
men. In Ermangelung eines solchen Kapitels
hélt sich der Leser an die Zusammenfassung
des Buches (die freilich ohne Nachweise aus-
kommt). Dort wird festgehalten, dass die
«beiden Grundgedanken Ludwigs zur Kaiser-
krénung, wonach erstens der Papst die Pflicht
zur Krénung [...] hat, und zweitens die
Kaiserkronung zwar notwendig ist zur Aus-
iibung des Rechts, den Kaisertitel zu fiihren,
durch sie aber keine Autoritdt {ibertragen
wird», Marsilius™ Vorstellungen 1m Defensor
pacis entsprechen (448). Damit ldsst sich
eine Linie zwischen Ludwigs politischem
Handeln und den theoretischen Vorgaben sei-

SZRKG, 106 (2012)

nes Hoflings ziehen, auch wenn nicht alle
formalen Aspekte von Ludwigs Kronung aus
dem Traktat hergeleitet werden konnen.
Weitere Ubereinstimmungen zwischen Theo-
rie und sich allem Anschein nach davon in-
spirierender Praxis betreffen die Absetzung
Johannes XXII. durch Ludwig den Bayern
und die Erhebung des neuen Papstes. Dabei
lehnte sich die Praxis bei Bedarf an die Theo-
rie an, ohne Letztere zu ihrer Richtschnur zu
machen: Frank Godthardt weist beispiels-
weise darauf hin, dass «Ludwigs Auffassung
vom Kaisertum als [nstitution», insbesondere
von dessen gottlichem Ursprung, in mancher-
lei Hinsicht von Marsilius’ Vorstellungen ab-
wich (450).

Mit seinem Buch legt der Verfasser eine
wohltuend quellennahe, ja geradezu quellen-
gesittigte Studie vor, die abgesehen vom mo-
nierten «Konstruktionsfehler» systematisch
und stringent aufgebaut ist. Ein kombiniertes
Namen- und Sachregister erleichtert punk-
tuelles Nachschlagen.

Solothurn Georg Modestin

Susan Boynton/Diane J. Reilly (Hg.), The
Practice of the Bible in the Middle Ages.
Production, Reception, and Performance in
Western Christiany, New York, Columbia
University Press 2011, viii+364 S.

Dieser lesenswerte Band tiber die Auseinan-
dersetzung mit der Bibel als Buch changiert
zwischen Aufsatzsammlung und Handbuch.
Bewusst haben die beiden Herausgeberinnen
versucht, die «most essential aspects of the
Bible as experienced in the Middle Ages» (6)
abzudecken — und das insgesamt recht erfolg-
reich. Das Anliegen wird dadurch noch un-
terstiitzt, dass anstelle einer Einleitung eine
«QOrientation for the Reader» (1-9) voran-
gestellt wird, die auch auf einschligige Vor-
ginger und Hilfsmittel fiir das Studium der
mittelalterlichen Bibelkultur hinweist. Nicht
zuletzt schldgt sich das Anliegen, Studienlite-
ratur zu bieten, auch im vergleichsweise an-
genehmen Preis nieder. Der Untertitel «Pro-
duction, Reception and Performance» weist
schon darauf hin: es geht nicht so sehr um
einzelne biblische Stoffe oder Themen, son-
dern eher um die medialen Rahmenbedingun-



Rezensionen — Comptes rendus 671

gen und die Bibelnutzung im westlich-latei-
nischen Mittelalter. Die insgesamt vierzehn
auf die «Orientation» folgenden Beitrdge, die
durch ein Glossar und einen umfangreichen
Personen-, Werk- und Sachindex sowie ein
separates Handschriftenregister erschlossen
werden, lassen sich dann auch im Wesent-
lichen unterscheiden in solche, die Praktiken,
also Umgangsweisen im Umgang mit der Bi-
bel, und solche, die Medien, also spezifische
Ausprigungen der Bibelproduktion, in den
Mittelpunkt ihrer Ausfiihrungen stellen. Zu
den ersteren gehoren mehrere Studien zur
Rolle der Bibel in der Liturgie (10-33, 34-60
und 105-125). in der monatischen Welt des
Frith- und Hochmittelalters (61-83) sowie
der Bettelorden (179-204) oder zur zentralen
Rolle biblischer Chronologie und biblischer
Stoffe fur die Geschichtsschreibung (84—
104). Einzelne mediale Ausformungen der
Bibel als Buch behandeln etwa die italie-
nischen Riesenbibeln (126—-156) oder — in
cinem sehr lesenswerten, analytischen Bei-
trag — die Pariser Taschenbibeln des 13. Jahr-
hunderts (228-246). Als einziges Buch der
Bibel, das einer separaten Untersuchung un-
terzogen wird, betrachtet Stella Panayotova
illustrierte  Psalterhandschriften (247-271);
fraglos eines der wichtigsten und einfluss-
reichsten Biicher der Bibel wihrend des Mit-
telalters — und bemerkenswert gerade in sei-
ner illustrierten Verbreitungsform. Gross an-
gelegte Uberblicke bieten Eyal Poleg zur
Rolle der Bibel in mittelalterlichen Predigten
(205-227) und Frans van Liere iiber Bibel-
exegese im 12, Jahrhundert (157-178). Be-
schlossen wird der Band durch drei Aufsétze
zu volkssprachigen Bibeliibersetzungen ins
Englische, Franzosische und das mittelalter-
liche Castellano. Und diesen einen kleinen
Wermutstropfen missen Leser dann auch
hier und da an anderen Stellen auf sich neh-
men: manches in dem Band ist naturgemiss
regional oder sprachlich eingegrenzt und
nicht ohne weiteres in andere Sprach- und
Kulturrdume iibertragbar. Auch Riesenbibeln
etwa hat es zwar zuerst, aber natiirlich nicht
nur in Italien gegeben. Das kann aber den
Wert der Beitrdge kaum schmilern und einen
europaweiten Bogen wird man von keinem
Buch dieses Umfangs erwarten diirfen. Die-
ser Band passt sich in dieser Anlage gut als

SZRKG, 106 (2012)

Erginzung ein in die Reihe der bereits vor-
liegenden grosseren Handbiicher, wie die
Cambridge History of the Bible (hier vor al-
lem Bd. 2, 1969, zum Mittelalter) — zumal,
solange die angekiindigte Uberarbeitung
noch nicht erschienen ist. Diesen und ande-
ren Handbiichern hat er natiirlich die Aktuali-
tdt voraus, zum anderen den Vorteil, hier und
da zugunsten tieferer und illustrativ-exempla-
rischer Behandlung von der allzu grossen
Synthese wegzukommen. Und so ist das ein-
gangs angesprochene Changieren zwischen
Aufsatzsammlung und Handbuch insgesamt
vor allem eines: wohltuend abwechselungs-
reich und trotzdem zugénglich.

Bielefeld Hiram Kiimper

Heinz-Dieter Heimann/Angelica Hilsebein/
Bernd Schmies/Christoph Stiegemann (Hg),
Gelobte Armut. Armutskonzepte der franzis-
kanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis
in die Gegenwart, Paderborn, Ferdinand
Schoningh, 2012, 632 S.

Das im Zusammenhang mit einer strengen
imitatio Christi stehende, freiwillige Armsein
des hl. Franziskus und der hl. Klara sowie
sein Fortbestehen in franziskanischen, klaris-
sischen und kapuzinischen Gemeinschaften
zdhlen zu den grossten Faszinosa in der Ge-
schichte abendldndischen Ordenslebens. Un-
geachtet dessen steckt die Erforschung der
Erscheinungs- und Wirkungsgeschichte jener
mendikantischen Existenzweisen in noch be-
scheidenen Anfingen. Der vorliegende Ta-
gungsband, initiiert durch die Universitét
Potsdam und in Zusammenarbeit mit der
Fachstelle Franziskanische Forschung Miins-
ter sowie dem Erzbischoflichen Didzesanmu-
seum Paderborn, sucht diese Licke mit
einem grossziigig angelegten, epocheniiber-
greifenden «Retihenversuch» zu fiillen, in
welchem das Spannungsverhiltnis zwischen
Ideal und Wirklichkeit der titelgebenden «ge-
lobten Armut» als ein dynamisches Element
in der Wirkungsgeschichte der franziskani-
schen Ordensfamilie identifiziert und unter-
sucht wird. Unter Berlicksichtigung von In-
nen- und Aussensicht(en) fragen die Beitrége
nach der Bedeutung des Prinzips «einfachen



672 Rezensionen — Comptes rendus

Lebens» im Wandel der Zeit sowie danach.
wie dic jeweiligen Gemeinschaften in der
Nachfolge Franziskus® von der Tradition des
selbst auferlegten Stigmas der Armut heraus-
gefordert waren. Die vorliegende Rezension
bemiiht sich um einen Uberblick iiber die
wichtigsten thematischen Schwerpunkte. wo-
bei es nicht moglich sein wird, auf alle Bei-
triige einzugehen.

[. Kern des von Franziskus propagierten
und gelebten Grundprinzips «gelobter Ar-
mut» ist die radikale Umwertung der pauper-
tas, die auf das Matthius-Evangelium zu-
riickgeht: Irdischer Verzicht auf gleichermas-
sen materielle wie geistige Giiter versteht sich
hier neu als «Kapital im Bettelsack»; dem-
zufolge ist dem, der auf Erden den Weg der
Armut beschreitet, «nackt dem nackten Jesus
folgend» (nach Walter Map), in der Erlosung
unendlicher Reichtum gewiss. Die bahn-
brechende Innovationskraft dieser christli-
chen, genauer franziskanischen Neuausrich-
tung in Fragen der Besitzlosigkeit, welche
sich dadurch zu einem immer intensiver re-
flektierten Problem in der europdischen Kul-
tur entwickelte, ist Gegenstand von Otto Ger-
hard Oexles Beitrag zur frithen ldeenge-
schichte der Armut (3—15). Peter Schallen-
berg (67-80) schreibt der frithen franziska-
nischen Armutsbewegung das Verdienst zu,
mit ihrer neuartigen programmatischen Hin-
wendung zu den tieferen Gesellschaftsschich-
ten den Beginn einer ersten vormodernen So-
zialethik mitgefordert zu haben. Die mendi-
kantischen Leitlinien der compassio und imi-
tatio des armen Christus hitten einen dies-
seitigen Aktivismus zur Folge gehabt, wel-
cher mit der Vorstellung vieler dlterer monas-
tischer Stromungen, das Ende der Zeit konne
nur in Weltflucht abgewartet werden, radikal
bricht. Von den verschiedenen poetischen
Ausdrucksweisen der «gelobten Armut», vom
ersten Regelentwurf Franziskus® (Regula non
bullata, 1221) tber Schriften zeitgendssischer
Franziskaner (u.a. Bonaventuras Legenda
maior, 1263) bis hin zu ersten volkssprachli-
chen Ubersetzungen (u.a. bei David von Augs-
burg), sowie von den produktiven Abwandlun-
gen des urspriinglichen Armutskonzeptes, die
diese Rezeption der ersten Stunde vermittelte,
handeln die Beitrdge Leonhard Lehmanns
(37-65), Volker Honemanns (101-127) sowie
Michael Rupps (129-151).

SZRKG, 106 (2012)

[1. Die Unvereinbarkeit des franziska-
nischen Armutsideals mit den Herausforde-
rungen der Wirklichkeit, welche erzwunge-
nermassen Anpassungen zur Folge hatte,
durchzieht die gesamte Ordensgeschichte wie
ein roter Faden und wird dementsprechend in
einer Vielzahl der Beitrage prominent disku-
tiert. Apostelgleiches Wander- und Bettlerle-
ben sowie eine zundchst nur lockere Organi-
sationsform riickten die Laiengemeinschaft in
thren Anfangen in die suspekte Nihe zu an-
deren, als hiretisch geltenden Bewegungen
wie den Waldensern. Im Gegenzug zu recht-
licher Approbation und Stabilisierung hatte
sie sich demzufolge bereits frith der kirchen-
politischen Einflussnahme des Papstes zu
beugen. Jiirgen Miethke beschreibt in seinem
Beitrag zum «theoretischen Armutstreity»
(243-283), wie die Kurie die Franziskaner in
die bestehende Kirchenhierarchie einzuebnen
suchte: Der Verleih von Eigentum unter Vor-
behalt eines wsus facti (Gebrauchsrechts)
sollte die Ordensmitglieder sesshaft und bes-
ser kontrollierbar machen, was jedoch nur
zulasten des urspriinglichen Armutsideals
geschehen konnte. Andreas Sohn (155-182)
und Almut Breitenbach (183-215) themati-
sieren diese Problematik im Zusammenhang
mit der Bildung von Franziskanern und Kla-
rissen: Aus der rasanten europaweiten Ver-
breitung der minoritischen Gemeinschaften
habe sich frith die Notwendigkeit ergeben,
ein spezifisches Studiensystem einzurichten,
um geniigend Personal fiir Predigt, Seelsorge
und Ordensleitung ausbilden zu kénnen. Die
allméhliche Akademisierung des Ordens ab
Mitte des 13. Jahrhunderts war jedoch ein
Verstoss gegen Franziskus’ Forderung nach
erosstmoglicher innerer simplicitas. Ver-
schiedene interessant zu lesende Beitrdge
handeln des Weiteren davon, wie Monche
und Nonnen zu allen Zeiten durch unlautere
Anhdufung von Eigenbesitz und Geld- oder
Immobilienhandel auffallen konnten und
sogar wirkungsmichtig zur Entwicklung all-
gemeiner Okonomischer Theorien beigetra-
gen haben sollen (dazu der ebenso pointierte
wie spannende Beitrag von Annette Kehnel,
233-240). Bernd Schmies (285-3035), der
tiber den Alltag spdtmittelalterlicher Gemein-
schaften in Thiringen referiert. vermerkt
dazu treffend, dass sich die entsprechenden
Konvente, die ihrer Natur gemiss die Nihe



Rezensionen — Comptes rendus 673

zu stiadtischen Gemeinschaften suchten, no-
lens volens auf deren wirtschaftlichen Geset-
ze einlassen mussten, wollten sie in thnen be-
stehen.

[I1. Die zunehmende Hinwendung zur Le-
bensform von monachi proprietarii forderte
die Reaktion reformbestrebter Gruppierungen
heraus, die fiir eine Riickkehr zu einer stren-
geren Observanz der urspriinglichen Ordens-
regel eintraten. Michael Hohlstein (393-409)
beleuchtet hierzu anhand der Beispiele
zweier spdtmittelalterlicher Konvente (Ulm
und Soflingen) die Argumentationsmuster
von Beflirwortern und Gegnern solcher Re-
formbemiihungen. In die gleiche Richtung
einer Emeuerung des franziskanischen Ar-
mutsideals zielte spidter die Griindung des
Kapuzinerordens, der, wie Hillard von Thies-
sen (423-447) ausfiihrt, wegen seiner intensi-
ven Nihe zum einfachen Volk zu einer
Wiedererstarkung des Katholizismus im
Konfessionszeitalter beigetragen habe. Mit
einer glaubwiirdig gelebten, rigorosen Armut
gewannen die Kapuziner zudem das Ver-
trauen vieler grosser Herrscherhauser, darun-
ter dasjenige der Habsburger, welche dem
Wiener Konvent am Neuen Markt die Aufga-
ben der Schatzverwahrung, Grablegung und
Memoria tiberantworteten. Die neuerliche Ge-
fahr der Entfremdung vom Armutsideal, die
diese kaiserlichen Begiinstigungen mit sich
brachten, und die starken Ressentiments, die
den Kapuzinern dadurch erwuchsen, sind Ge-
genstidnde des Beitrags von Susanne Hehen-
berger (477-501).

Der Band aus dem Verlagshaus Ferdinand
Schéningh beeindruckt dadurch, dass es ihm
gelingt, eine ausserordentlich grosse, illustre
Rethe an Beitrdgen unterschiedlichster dis-
ziplindrer Provenienz zu versammeln, die
trotzdem fast durchgehend und sehr effizient
auf wenige konzis formulierte Fragestellun-
gen eingestimmt scheinen und zudem einen
Zeitrahmen ohne grossere Liicken abdecken.
Das Anliegen der Herausgeber, die Erfor-
schung eines vemachldssigten Themenbe-
reichs anzuregen, konnte mit diesem grosszii-
gigen Band durchaus von Erfolg gekront
sein. Doch manchmal ist weniger auch mehr:
«Gelobte Armut» ist nicht frei von repetiti-
ven Momenten, die zwangsldufig dann auf-
treten, wenn mehrere Beitrdge sich sehr dhn-

SZRKG, 106 (2012)

lichen Untersuchungsgegenstinden widmen
und dabei zu wenig aufeinander abgestimmt
sind, was bei einer solchen Textmasse jedoch
auch schwer realisierbar wire.

Zirich Benedikt Tremp

Gerd Althoff/Christel Meier, /ronie im Mit-
telalter. Hermeneutik — Dichtung — Politik,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 2011, 240 S.

Dass die Menschen des Mittelalters zu Ironie
fahig gewesen sein konnten, ist in der For-
schung bislang stark bezweifelt worden. Da-
fiir erscheint uns diese Epoche «zu ernsthaft,
zu religids, zu moralisch oder didaktisch,
wohl auch etwas zu emnfiltig» (12). Ent-
sprechend gering ist in der aktuellen Ironie-
forschung, die v.a. in den Gebieten der Lite-
raturwissenschaft, Rhetorik und Linguistik
angesiedelt ist, das Interesse an Unter-
suchungen zu medidvistischen und dariiber
hinaus geschichtswissenschaftlichen Frage-
stellungen.

Christel Meier und Gerd Althoff legen
mit der hier zu besprechenden Monographie
den Versuch vor, diesem Vorurteil dezidiert
entgegenzuwirken und weiterfithrende For-
schung zu dieser unkonventionellen Thema-
tik anzuregen. In Zusammenarbeit mit Sti-
pendianten der Studienstiftung des Deutschen
Volkes entstand eine interdisziplinidr angeleg-
te Untersuchung, die auf der Grundlage eines
sehr grosszligigen und vielfdltigen Quellen-
materials querschnittartig Anwendungsmog-
lichkeiten und Funktionen von Ironie im Mit-
telalter aufzeigen will. Analysiert wird sie
unter dem Gesichtspunkt jener zwei Formen,
in denen sie grundsitzlich auftreten kann: als
rhetorisches Mittel, wie es in der alltdglichen
Kommunikation zwischen Menschen ange-
wandt wird, und als literarische Strategie.

[. Ein erster, von Meier verantworteter
Teil der Untersuchung widmet sich den We-
gen, iiber die Vorstellungen von Ironie in
mittelalterliche Schulen gelangten und wei-
tervermittelt wurden: jenen der theoretischen
Rezeption antiker Rhetorik- und Ethiklehren,
u.a. bei Beda Venerabilis (672/3-735, Ein-
fliisse Donats) und Thomas von Aquin



674 Rezensionen — Comptes rendus

(12251274, Rezeption der (Nikomachischen
Ethik>), sowie der praxisbezogenen Dich-
tungslektiire und -erkldrung in Kommentarli-
teratur und Bibelexegese, u.a. bei Wilhelm
von Conches (ca. 1080/90-1154) bzw. Ru-
pert von Deutz (ca. 1070-1130). Meier zeigt
dabei auf, mit welcher iiberraschenden Ver-
trautheit und Selbstverstdndlichkeit hochmit-
telalterliche Autoren einerseits tiber Schwie-
rigkeiten in Ironiedefinitionen retlektierten
(un.a. im Zusammenhang mit der Frage nach
Beschaftenheit des «Gegensatzes> von Wort
und Sinn, der konstitutiv ist fiir ironische Re-
de) und andererseits in der Kommentierung
und Auslegung von sdkularen Dichtungen
und der Bibel Ironie als bewihrtes stilis-
tisches Mittel identifizierten und diskutierten.

II. Althoft prisentiert in seinem Teil der
Untersuchung eine Vielzahl bestens bekann-
ter narrativer Quellen des Mittelalters, von
einschligigen historiographischen Werken
bis hin zu Brieftraktaten, in denen er auf
Zeugnisse ironischen Sprechens «in der poli-
tischen Interaktion der rang- und echrbe-
wussten mittelalterlichen Gesellschaft» (17)
gestossen ist. Diese beleuchtet er unter dem
Gesichtspunkt verschiedener konstellatori-
scher Bedingungen (Ironie u.a. zwischen
Herrschenden und Untergebenen oder zwi-
schen Gleichgestellten). Funktionen und In-
tentionen (Ironie u.a. als Ausdruck vernich-
tender, polemischer Kritik des Siegers gegen-
iiber dem Besiegten oder wohlwollenden,
konzilianten Tadels flir Verbiindete und Ver-
traute) und unterstreicht eindriicklich, dass
[ronie als wirkungsvolles Mittel in typischer-
weise agonalen Kommunikationssituationen
einen gesicherten Platz zumindest in der Vor-
stellungswelt mittelalterlicher Gesellschaften
besessen haben muss.

[II. Neuerlich von Meier verantwortet,
behandelt der letzte, literaturwissenschaft-
liche Teil der Monographie «ironieaftine Gat-
tungen» in der mittellateinischen Literatur
und, als kurzer, abschliessender Ausblick,
des 15. und frithen 16. Jahrhunderts. Anhand
einer bunten Serie von Einzeluntersuchungen
einiger ausgewahlter Beispiele aus den Be-
reichen von Satire, Invektive, Tierepos sowie
ironischen Kleingattungen wie u.a. dem Grab-
epigramm, der Vagantendichtung oder der
Fazetie prdsentieren sich hier verschiedenste
Spielarten der damaligen Autoren mit litera-

SZRKG, 106 (2012)

rischen Ironiestrategien: etwa hartnidckige
Ironieleugnung in Nikolaus' von Bibra (ge-
storben nach 1307) bissigem Occultus Erfor-
densis, die letztlich nichts anderes als «poten-
zierte Tronie» (164) ist, oder ironische Inver-
tierung einer anderen (nicht-ironischen) Gat-
tung, wie das Tierepos (u.a. der Ysengrimus)
gemiss Meier mit dem hohen Epos verfihrt.

Das Grundkonzept der Monographie. eine
weitldufige (Neu-Lektiire> altbekannten Quel-
lenmaterials vermittels eines neuen, spannen-
den Zugangs, ist gleichermassen simpel wie
erfrischend. Auswahl und Behandlungsum-
fang der verschiedenen Texte und Textgat-
tungen erscheinen im Grossen und Ganzen
sinnvoll und ausgewogen; es fehlen jedoch
Werke aus der deutschsprachigen Dichtung,
die fur die Ironiethematik moglicherweise
von Interesse sein diirften, so etwa Sebastian
Brants Narrenschiff.

Die Annahme, Ironie sei im Mittelalter
nicht existent gewesen, dirfte infolge der
Textanalysen von Meier und Althoff auf je-
den Fall unhaltbar geworden sein.

Ziirich Benedikt Tremp

Lucy J. Sackville, Heresy and Heretics in the
Thirteenth Century. The Textual Representa-
tions. York, Medieval Press, 2011. 224, S.

Anzuzeigen ist ein hochst anregendes Buch
aus der Schule des englischen Héresiefor-
schers Peter Biller (auch wenn nicht angege-
ben wird, ob es sich um eine Dissertation
oder e¢ine Habilitationsschrift handelt). Es
geht davon aus, dass die Haresie und die Ha-
retiker des 13. Jhs. letzlich Konstrukte sind,
die ihren Niederschlag in verschiedenen
Textsorten gefunden haben. wobei die Text-
sorten teilweise auch den Inhalt der Kon-
strukte bestimmen. Mit diesem Ansatz si-
tuiert die Autorin sich jenseits des linguistic
turn, und letztlich auch in der Nachfolge der
Hiresiespezialisten  Herbert  Grundmann
(1902-1970). der bereits 1927 einen grundle-
genden Artikel mit dem Titel «Der Typus des
Ketzers in mittelalterlicher Anschauung» (in:
Fs. flir Walter Goetz, wiederabgedruckt in:
H. Grundmann, Ausgewihlte Aufsitze |,
313-27) verdftentlicht hat. Bei dem Buch
handelt es sich im Grund um ein «imaginaire



Rezensionen — Comptes rendus 675

de 1'heresie», wie wir es fiir die frithesten
Texte tiber die imagindre Hexensekte publi-
ziert haben (siche L'imaginaire du sabbat.
Edition critique des textes les plus anciens.
1430 ¢. — 1440 c., réunis par M. Ostorero, A.
Paravicini Bagliani, K. Utz Tremp, Lausanne
1999).

Die Autorin befasst sich mit vier ver-

schiedenen Textgattungen: Anti-hdretische
Polemik, erbauliche und kirchenrechtliche

Texte und schliesslich von der Inquisition
produzierte Texte, allerdings eher Inquisito-
renhandbiicher als Verhore (Kap. 1-4). Am
Anfang eines jeden Kapitels werden jeweils
die Texte, um die es geht, kurz vorgestellt, so
im ersten Kapitel die polemischen «Sum-
men», die fast alle aus Italien stammen (wie
die Summa adversus catharos et valdenses
des Dominikaners Moneta von Cremona).
Hier werden die Héretiker nicht mehr als i//i-
terati dargestellt wie noch im 12. Jh. Die
Hiresie ist nicht mehr ein Produkt von Unge-
bildeten — so leicht macht man es sich nicht
mehr —, wohl aber entspringt sie einer fal-
schen Auslegung der Schriften (Bibel, Patris-
tik). Zu den erbaulichen Texten geh&ren ins-
besondere die Exempelsammlungen des Zis-
terziensers Caesarius von Heisterbach und
des Dominikaners Stephan von Bourbon,
aber auch biografische bzw. hagiografische
Texte aus dem Dominikanerorden, bei dessen
Griindung die Héresie eine dusserst wichtige
Rolle spielte. In der Erbauungsliteratur sind
die Héretiker nie um ihrer selbst willen dar-
gestellt, wohl aber liefern sie die dunkle Folie
fur das moralisch richtige Verhalten der an-
dern. Gerade in der dominikanischen Litera-
tur geht es auch um die richtige Apostelnach-
folge, welche die Dominikaner den Hireti-
kern streitig machen; diese werden deshalb
als falsch und scheinheilig dargestellt. Ent-
sprechend erscheint die Héresie als zeitge-
nossisches, bedringendes Problem.

Wieder anders verhdlt es sich mit der ka-
nonisch-rechtlichen Literatur, d.h. mit den
Statuten und Dekreten des 4. Laterankonzils,
der regionalen, v.a. siidfranzosischen Kon-
zilien sowie mit Gratians Decretum und
Gregors [X. Liber extra. Gerade das 4. Late-
ranum trigt sehr stark die Handschrift Papst
Innozenz’ 111., der bereits die Dekretale Ver-
gentis in senium (1199) formuliert hatte. Das

SZRKG, 106 (2012)

Konzil verdammte alle Haretiker ohne Unter-
schied und prigte eine neue Orthodoxie, die
viel stidrker vom katharischen Dualismus be-
einflusst ist, als man gemeinhin weiss. Die
regionalen Konzilien befassen sich vor allem
mit den verschiedenen Graden des Involviert-
seins in die Héresie (die eigentlichen haere-
tici, die credentes, celatores/occultatores, re-
ceptatores, defensores, fautores). Es geht
also viel weniger um die Héresie an sich als
um die Beziehung zu den Haéretikern, d.h.
den Hiresiarchen (auch wenn dieser Begriff
noch nicht eben viel gebraucht wird). Was
die grossen Kanonessammlungen betrifft, so
stellen sich zwischen Gratians Dekret und
dem Liber extra wichtige Verdnderungen ein.
Wihrend die Héretiker im Dekret als Aussen-
seiter dargestellt werden, die sich aus eige-
nem Willen von der Kirche getrennt haben,
erscheinen sie im Liber extra als von der
Kirche Ausgeschlossene, was bedeutet, dass
diese die Initiative zuriickgenommen und -
gewonnen hat.

Im vierten Kapitel kommen erste Inquisi-
torenhandbiicher wie der Anonymus von Pas-
sau oder das Werk des Pseudo-David zur
Sprache. Bemerkenswert ist, dass alle diese
Handbiicher eine gewisse historische Per-
spektive aufweisen, indem ihre Verfasser
versuchen, fiir die verschiedenen Héiresien
einen Begriinder zu finden (was bei den Wal-
densern sehr leicht und bei den Katharern
sehr schwierig ist). Der Passauer Anonymus
und Pseudo-David gehen noch viel mehr vom
Topos des ungebildeten Haretikers aus als die
italienischen  Handbuchschreiber  Raniero
Sacconi und Anselm von Alessandria; der
Topos scheint sich nérdlich der Alpen ldnger
gehalten zu haben als in der Lombardet, die
nicht nur als gelobtes Land der Hiretiker
galt, sondern es zu einem gewissen Grad
auch war (siehe 58, 125 und 185). Dabei ver-
wickelt sich gerade der Passauer Anonymus
in einige Widerspriiche.

Im fiinften und letzten Kapitel versucht
die Verfasserin, die Fidden zusammen zu
nehmen (was ihr nicht immer gleich gut
gelingt). Dies tut sie unter dret Themen bzw.
Titeln: Figurative construction, Number,
Heresy and the heretic. Unter dem ersten
Titel befasst sie sich insbesondere mit den
Fiichsen. mit denen die Héretiker nicht selten



676 Rezensionen — Comptes rendus

verglichen wurden, und zwar aufgrund von
Hohelied 2, 15 («Fang uns die Fiichse, die
Fiichse, die kleinen, die den Weinberg
verwiisten») und Richter 15, 4-5 («Und Sim-
son ging hin und fing dreihundert Fiichse,
kehrte Schwanz gegen Schwanz und tat zwi-
schen je zwel Schwinze eine Fackel. Hierauf
ziindete er die Fackeln an und jagte die Fiich-
se in die Kornfelder der Philister»). Aufgrund
des ersten Zitats wurden die Héretiker mit
Fiichsen verglichen, die in den Weinberg des
Herrn eingebrochen waren, und aufgrund des
zweiten wurde ihnen vorgeworfen, dass sie
unter sich nicht einig seien, im Unterschied
zur Einigkeit der Orthodoxie. Schon Herbert
Grundmann hatte stark auf diese beiden
Bilder abgestellt, doch meint Sackville, dass
er die Sache zu statisch gesehen habe. Im 12.
Jh. wurde das Bild von den Fiichsen in Wein-
berg vor allem von den Zisterziensern auf die
Héretiker angewandt. Das Bild von den an
den Schwinzen zusammengebundenen Fiich-
sen erscheint zuerst in der Dekretale Vergen-
tis in senium (1199) und geht von da in den
Liber extra ein; es wird aber auch vom Ano-
nymus von Passau und von Stephan von
Bourbon benutzt. Nichtsdestominder verglich
man im 13. Jh. den Haretiker eher mit dem
Wolf im Schafspelz (Matth. 7, 15) als mit
dem Fuchs im Weinberg, wobei das erstere
Bild insbesondere fir die Falschheit und
Scheinheiligkeit der Haretiker ins Feld ge-
fithrt wurde; leider setzt sich die Verfasserin
mit diesem Bild weniger eingehend auseinan-
der als mit dem Fuchs im Weinberg.

Das Bild von den an den Schwinzen zu-
sammengebundenen Fiichsen gibt den Blick
auf ein weiteres Problemfeld frei, nidmlich
dasjenige von Uniformitdt und Pluralitit der
Haretiker (bei Sackville unter dem Titel
«Number»). Wihrend die iltere Polemik, ba-
sierend auf Isidor von Sevillas Haretikerkata-
log, der nicht weniger als rund siebzig Hére-
sien nennt, vor allem die Vielzahl und Viel-
falt der Haresien und ihre Uneinigkeit betont
hatte, sah die jlingere Polemik vor allem die
Einheitsfront der Hiretiker gegen die ortho-
doxe Kirche. Gerade in der erbaulichen Lite-
ratur wird kaum je zwischen den verschiede-
nen héretischen Strémungen unterschieden.
Dagegen differenzieren die Inquisitoren zwi-
schen dlteren und «moderneny Haresien und
kommentieren einerseits mit Zufriedenheit,

SZRKG, 106 (2012)

dass die Héresien im Ganzen zuriickgegan-
gen, und andererseits in apokalyptischem
Ton, dass die «modernen» Hiresien viel be-
drohlicher seien als die dlteren. So weisen so-
wohl die Einheit als auch die Diversitit der
Hiresien jeweils zwei Seiten auf.

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

Thomas Haas, Geistliche als Kreuzfahrer.
Der Klerus im Konflikt zwischen Orient und
Okzident 1095-1221, Heidelberg, Winter,
2012 (= Heidelberg Transcultural Studies,
Bd. 3), 341 S.

Wie schon die Kreuzzugschronistik des 11.
bis 13. Jahrhunderts, so orientieren sich tradi-
tioneller Weise auch die nmuttlerweile so zahl-
reichen Gesamtdarstellungen zur Geschichte
der Kreuzziige bei der Beschreibung der «be-
waffneten Wallfahrten» in erster Linie an den
Taten der GroBen, der Méchtigen, der Fiirs-
ten. Die Angehorigen anderer gesellschaft-
licher (Teil-)Gruppen werden in den Uber-
blickswerken zur Kreuzzugsgeschichte in der
Regel nur am Rande thematisiert. Dieser
durchaus einseitigen Betrachtungsweise stell-
ten sich in den letzten Jahren einige wertvolle
Studien entgegen, die sich speziell mit der
Rolle der Frauen auf Kreuzziigen sowie mit
der sozialen Schichtung der Kreuzfahrerheere
auseinandersetzten (Zur Rolle der Frauen sie-
he besonders Sabine Geldsetzer, Frauven auf
Kreuzziigen. 1096—1291, Darmstadt 2003).
Ebenfalls mit der Situation der Frauen, aber
auch mit den sozialen Gruppen der Pauperes,
Milites, Iuvenes und Principes, die sich in
den Quellen zum Ersten Kreuzzug aus-
machen lassen, befasst sich Conor Kostick,
The Social Structure of the First Crusade
[The Medieval Mediterranean, Bd. 76], Lei-
den/Boston 2008). Hier reiht sich nun auch
Thomas Haas mit seiner Heidelberger Dis-
sertation ein, in der er sich mit dem Handeln
des gesellschaftlichen Standes der orarores
auf den Kreuzziigen des 11. bis frithen 13.
Jahrhunderts beschéftigt und damit eine bis-
her bestehende Liicke in der historischen
Kreuzzugsforschung schliefit.

In seiner Einleitung erldutert Haas zu-
nidchst die Vielfalt der Kirchendmter inner-
halb der Gruppe der Geistlichen, zu der er



Rezensionen — Comptes rendus 677

neben den Weltgeistlichen, die fiir die Seel-
sorge der Kirchengemeinde verantwortlich
sind, auch das Monchtum zahlt (18-26). Aus-
serdem fithrt er zwei Kategorisierungssys-
teme e¢in, die er fir hilfreich hilt, Besonder-
heiten des Verhaltens von Klerikern und
Monchen wihrend eines Kreuzzugs festzu-
stellen: Erstens unterscheidet er dabei «geist-
liches» von «weltlichem» Handeln. Wihrend
er z.B. das Gebet, die Predigt, das Lesen der
Messe, die Leitung von Prozessionen und an-
deren BuBiibungen als geistlich-religiose
Handlungen charakterisiert, gehéren fiir ihn
die Funktionen als Ratgeber, Mahner, Rich-
ter, Feldherr, Krieger und Gesandter in den
sakularen Bereich (26). Diese Gegeniiberstel-
lung von geistlichem und weltlichem Han-
deln erscheint jedoch nicht immer unproble-
matisch, stellt doch gerade ein Kreuzzug
seinem Wesen nach eine Mischung aus
beidem dar: Pilgerfahrt und Kriegszug. So
muss auch Haas zugeben, dass «an mancher
Stelle die eindeutige Zuordnung [einer Hand-
lung zur religiésen oder sikularen Kategorie]
nicht moglich» sei. Im Rahmen seines zwei-
ten Einteilungssystems unterscheidet Haas
dann «nach innen» und «nach auflen» (26f.)
gerichtetes Verhalten von Geistlichen: So
zdhlt er neben der Seelsorge und anderen re-
ligiosen Aufgaben auch die vor allem wih-
rend des Ersten Kreuzzugs zahlreich iiberlie-
ferten Visionen von Geistlichen, sowie ihre
Funktion als Ratgeber, Truppenfiithrer und
Gesandte zu «internen» Handlungsakten in-
nerhalb des Kreuzheeres oder zumindest in-
nerhalb des christlich-abendlandischen Kul-
turkreises. «Externes», also nach aussen ge-
richtetes Handeln umfasse demnach den kul-
turellen Kontakt zu Byzantinern und Musli-
men, der sich unter Anderem in Gesandt-
schaften, Kampf und Missionierung aus-
driicken konne. Doch auch bei dieser Eintei-
lung sind die Grenzen flieBend, wie bei-
spielsweise bei den mehrfach iiberlieferten
Kriegsreden, in denen Geistliche sich zwar
«nach innen» an ihre Mitstreiter wenden, da-
mit aber eine «nach auflen», namlich gegen
den Feind gerichtete Aktion hervorrufen wol-
len. Haas selbst stellt bei dieser Art der Kate-
gorisierung «die Gefahr gewisser Unschirfe
und Obertlachlichkeit» fest.

SZRKG, 106 (2012)

Bei der Analyse der historiographischen
Quellen (und einiger Kreuzzugsbriefe) hin-
sichtlich des Handelns von Geistlichen auf
Kreuzziigen nimmt die Beschiftigung mit
dem Ersten Kreuzzug den weitaus groBten
Raum ein (29-156). Hierbei handelt der
Autor nacheinander die Werke der Kreuz-
zugsteilnehmer ab (35-94), sodann folgen
spitere, z.T. abhingige Uberlieferungen (95—
148). Zum Vergleich werden tberdies mit
Anna Komnenas Alexias und mit Ibn al-At-
hirs Chronik zwei Quellenwerke herangezo-
gen, die ein Bild des Ersten Kreuzzugs und
der beteiligten Geistlichen aus byzantinischer
und muslimischer Sicht bieten (148-156).
Anschliefend widmet sich Haas ausgewihl-
ten historiographischen Quellen zum Zweiten
(160-172), Dritten (175-197), Vierten (201-
212) und Fiinften Kreuzzug (214-222). Da-
bei stellt er im diachronen Vergleich fest,
dass die Chronisten der spiteren Kreuzziige
in Bezug auf das Handeln der Geistlichen
vornehmlich vom Verhalten der teilnehmen-
den Bischidfe, Erzbischéfe und pépstlichen
Legaten erzihlen. Umgekehrt sei gerade in
den Quellen zum Ersten Kreuzzug immer
wieder die Rede von Taten und Visionen von
Angehorigen der niederen Geistlichkeit. Ge-
nerell treten im Rahmen des Ersten Kreuz-
zugs nur wenige Geistliche namentlich her-
vor, allen voran Adhémar, der papstliche Le-
gat und Bischof von LePuy, und der Wander-
prediger Petrus von Amiens. Dagegen wer-
den ab dem Zweiten Kreuzzug in der Regel
die Namen von zahlreichen Bischéfen und
Abten iiberliefert, die sich an den Orientzii-
gen beteiligten. Die Anwesenheit von Mén-
chen, Nonnen und Abten werde insgesamt, vor
allem aber in den Quellenwerken zum Ersten
Kreuzzug vergleichsweise selten erwihnt.
AuBerdem konstatiert Haas, dass in den
Quellen zum Ersten Kreuzzug das Verhiltnis
von «internen» zu «externen» Handlungsak-
ten durchschnittlich im Verhiltnis von 6:1
liege, wobei in den spiteren Kreuzziigen das
Ubergewicht des Handelns «nach innen»
leicht zurtickgehe. Bei den «geistlichen» und
den «weltlichen» Taten sei das Verhiltnis zu-
mindest in den meisten Quellen zum Ersten
Kreuzzug noch einigermalen ausgeglichen,
wihrend spiter die sikularen Handlungen
liberwiegen.



678 Rezensionen — Comptes rendus

In einem weiteren Abschnitt beschaftigt
sich Haas sodann mit einzelnen «internen»
und «externen» Handlungsaspekten, die er
wiederum in threr diachronen Entwicklung
betrachtet. Unter die «nach innen» gerichte-
ten Taten von Geistlichen zédhlt er die Aufga-
ben der «Militirseelsorge» (Gebete, Mess-
feiern, Bussrituale, Beerdigungen und Predig-
ten), die Motivation der Kreuzfahrer vor der
Schlacht, die Identitdtsstiftung im Rahmen li-
turgischer Akte, den Umgang mit himmli-
schen Visionen, die Beratung und Ermah-
nung der anderen Kreuzfahrer, die Schlich-
tung von Streitféllen, die selbstindige Fiih-
rung einer Kreuzzugsabteilung und die Ge-
sandtschaften zu Mitgliedern der lateinisch-
christlichen Eigengruppe (225-264). Inter-
kulturelle Kontakte, Gesandtschaften zu by-
zantinischen und muslimischen Groflen, Mis-
sionierungsversuche und das Handeln als
Krieger und Feldherr werden hingegen unter
den «externen Aspekten» behandelt (265-
280). In einer abschliefenden Synthese fasst
der Autor die Handlungsmoglichkeiten geist-
licher Kreuzzugsteilnehmer noch einmal zu-
sammen (281-293). Ein Personen- und Orts-
register rundet die Arbeit ab.

Mit groflem Flei3 hat Haas fiir seine
Arbeit eine Vielzahl an Quellenbelegen ge-
sammelt, die geistliche Akteure und ihr Han-
deln auf Kreuzziigen eindrucksvoll dokumen-
tieren. Dennoch wire es wiinschenswert ge-
wesen, die in den Fufinoten zitierten Quellen-
stellen im FlieBtext ausfiihrlicher und ge-
nauer zu paraphrasieren. Freilich stellt es
einen Extremfall dar, wenn der Autor in einer
FuBnote auf insgesamt zwanzig Zeilen eine
Adhémar von LePuy zugeschriebene Kriegs-
rede anfiihrt, die er im Haupttext nur mit den
Worten «er hilt eine Rede vor dem Ausfall
aus Antiochia und verspricht im Falle des
Todes das Martyrium» zusammenfasst (97,
Fn. 352; diese Kurzzusammenfassung ist
schon deshalb problematisch, weil im lateini-
schen Text den Kreuzfahrern im Falle ihres
Todes zwar «ewige Freuden» im Jenseits zu-
gesagt werden, wohingegen eine Wertung der
Gefallenen als «Mirtyrer» keine explizite Er-
wihnung findet). Ahnlich fihrt Haas in zahl-
reichen weiteren Fuflnoten Uberlange latei-
nische Quellenpassagen an, die im Fliesstext
zum Teil nur unzureichend paraphrasiert
werden.

SZRKG, 106 (2012)

Neben dem durch manch ausuferndes
Quellenzitat unnétig aufgeblihten Fufnoten-
apparat fallen zudem einige Flichtigkeitsfeh-
ler ins Auge, die sicherlich vermeidbar gewe-
sen wiren: So steht etwa die Abkiirzung
RHC nicht fiir «Revue des Historiens des
Croisades» (15: stattdessen: «Recueil des
Historiens des Croisades»); der Zisterzienser-
monch Otto wurde im Jahr 1138 nicht Bi-
schof von «Freiburg» (161), sondern Bischof
von Freising; Stephan von Blois, englischer
Kénig von 1135 bis 1154, war nicht der
«Sohn» Wilhelms des Eroberers (186, Fn.
835), sondern sein Enkel; und auf der
Schlacht von Andernach kdmpften am 8.
Oktober 876 nicht «die Méanner Ludwigs des
Deutschen» (232), der bereits am 28. August
desselben Jahres verstorben war, sondern die
Krieger Ludwigs 11I. des Jingeren. Davon
abgesehen ist Haas mit seiner Dissertation
insgesamt eine durchaus gewinnbringende
Studie gelungen. Eindrucksvoll erscheint vor
allem die erarbeitete Fiille an verschiedenen
Handlungsfeldern, in denen geistliche Kreuz-
zugsteilnehmer wiahrend der ersten flinf
Kreuzziige wirkten.

Regensburg Martin Volkl

Anne Miiller/Karen Stober (Eds.), Self-Re-
presentation of Medieval Religious Commui-
nities. The British Isles in Context, Berlin
u.a., LIT, 2009 (= Vita regularis. Ordnungen
und Deutungen religiosen Lebens im Mittel-
alter, Bd. 40), 412 S., Abb.

Anzuzeigen ist ein gehaltsvoller Band, der
sich damit befasst, wie mittelalterliche Klos-
ter in England sich selbst darzustellen ver-
suchten. Was auffillt, ist, dass gewisse Histo-
riker heute schon sehr weit von der mittelal-
terlichen Welt der Kloster entfernt sind und
sich diese recht mithsam zusammenreimen
miissen. Dies gilt vielleicht in besonderem
Masse fiir England, wo die katholische Welt
im 16. Jahrhundert von Konig Heinrich VIIL
gewissermassen ausradiert wurde und wo es
Kloster allerh6chstens noch als Ruinen gibt.
— Gert Melville, Construction and decon-
struction of religious symbols in the Middle
Ages (3-19), befasst sich mit den Habits der
verschiedenen Orden und ihrer Interpretation



Rezensionen — Comptes rendhis 679

durch die Zeitgenossen. — Jens Rohrkasten,
Reality and symbolic meaning among the
early Franciscans (21-41), zeigt auf, wie die
Werte der Armut, Demut und Einfachheit bei
Franziskus und der ersten franziskanischen
Generation noch reell waren und wie sie
dann unter dem Zwang der Ordensbildung
immer mehr zu Symbolen wurden; daher
auch der Widerstand der Spiritualen, — Jorg
Sonntag. Welcoming high guests to the
paradise of the monks: Social interactions
and symbolic moments of monastic self-re-
presentation according to Lanfranc’s consti-
tutions (45-65), analysiert die Passagen, die
Lanfranc, zunichst Prior von Bec (Dioz.
Rouen) und dann Erzbischof von Canterburg
(gest. 1089), in seinen Constitutiones dem
Empfang hoher Giste im Kloster widmet und
verletht thnen allen méglichen (und unmég-
lichen) Sinngehalt. — Annette Kehnel und
Mirjam Mencej, Representing eternity: Cir-
cular movement in the cloister, round dan-
cing, winding-staircases and dancing angels
(67-97), suchen an allen moglichen (und un-
moglichen) Orten nach kreisformigen Bewe-
gungen. — Martin Heale, Mitres and arms:
Aspects of the self-representation of the mo-
nastic superior in late medieval England (99—
122), zeichnet nach, wie immer mehr eng-
lische Klosterobere im Spatmittelalter und im
16. Jahrhundert nach den Pontifikalien streb-
ten und unter threm eigenen Familienwappen
auftraten und sich damit einerseits die Oppo-
sition der Bischofe und andererseits diejenige
ihrer eigenen Konvente zuzogen. — Julie
Kerr, The symbolic significance of hospitali-
ty (125-141), zeigt, dass die den Mdonchen
durch die Bibel und die Regula Benedicti
auferlegte Gastfreundschatt diese in mannig-
fache Dilemmen brachte, weil es galt, den
klgsterlichen Frieden zu bewahren. Die im
Hochmittelalter neu gegriindeten Orden #n-
derten einiges an den herkémmlichen Ge-
wohnheiten; am konservativsten verhielten
sich die Kartduser, bei denen Géste — zumin-
dest in den landlichen Kartausen — nur in den
unteren Hiusern empfangen werden durften.
— Margrit Mersch, Programme, pragmatism
and symbolism in mendicant architecture
(143-166), schildert, wie Dominikaner und
Franziskaner ihre rigiden Bauvorschriften
auch gegen reiche Sponsoren durchsetzen

SZRKG, 106 (2012)

konnten und wie sie den Laien mehr Zugang
selbst zum Chor gewdhrten als die Zisterzien-
ser. — Anne Miiller, Presenting identity in the
cloister: Remarks on Benedictine and mendi-
cant concepts of space (167-187), spricht
iber die Interpretation von urspriinglichen
Klostern als Paradies oder Fegefeuer und
iiber die Bedeutung des Kapitelhauses bei
den Zisterziensern. Die Mendikanten mit
threr vita activa brachen mit diesen Konzep-
ten; die ersten Franziskaner zerstdrten sogar
Gebéude, die ihnen zur Verfiigung gestellt
worden waren. Die Dominikaner unterteilten
die Dormitorien in Zellen, damit die Monche
auch des Nachts den Studien obliegen konn-
ten, und statteteten ihre Kapitelshduser mit
Dominikanerstammbédumen aus. — Peter Din-
hardt, Building (en) the church: Craftsman-
ship and practival skills in the life of English
abbots (189-205), zeichnet nach, wie in eng-
lischen Quellen die Benediktinerdbte (angel-
sdchsische und spdter normannische) als
Bauherren gefeiert werden, wihrend bei den
Zisterziensern diese Tugend dahinfillt. -
Emilia Jamroziak, Cistercian identities on the
northern peripheries of medieval Europe
from the twelfth to the late fourteenth century
(209-219), zeigt anhand der Chronik des
Klosters Melrose, wie diese erste Zisterzie-
nserabtei auf schottischem Boden aufgrund
von Visitationen und Gebetsbriiderschaften
sehr viel stirker in das zisterziensische Netz
eingebunden war als das pommerische Zis-
terzienserkloster Kolbacz, das 1173 von Di-
nemark aus gegriindet worden war. — Frances
Andrews, Self-representation in times of
crisis: The case oft the early Humiliati (221
231), schildert anhand der Humiliaten, dass
bei den neuen religiésen Bewegungen des
Hochmittelalters der Name héufig Programm
war, das indessen auch kritische Ablehnung
(bis zur pépstlichen Verdammung) her-
vorrufen konnte. — Andrew Abram, Identity
and remembrance: Interaction between Au-
gustinian Houses and their benefactors in an
English context (233-244), beschreibt die
Mittel, mit welchen die hochmittelalterlichen
englischen Augustinerchorherren thre Wohl-
titer an sich banden (Begrédbnisse, Bruder-
schaften, Jahrzeiten). — James G. Clark, The
self-image of the scholar monk in late medi-
eval England (245-271), schildert die Span-



680 Rezensionen — Comptes rendus

nungen, die am Ende des Mittelalters daraus
erwuchsen, dass auch die englischen Bene-
diktinermdnche mehr und mehr die hoheren
Schulen und Universititen besuchten, einer
der gehaltvollsten Aufsitze des vorliegenden
Bandes. — Julian Luxford, Texts and images
of Carthusian foundation (275-305), ldsst die
«Zyklen» und «Bdume» des hl. Bruno Revue
passieren, die im Spédtmittelalter auf dem
Kontinent und in England entstanden. Sie
zeugen von einem ausgeprigten Geschichts-
bewusstsein des Ordens, bei dem jeder
Monch iiber den Ursprung des Ordens und
seines eigenen Klosters Bescheid wissen
musste. — Antonio Sennis, The power of ti-
me: Looking at the past in medieval monaste-
ries (307-325), beschreibt das ambivalente
Verhiltnis gegeniiber Geddchtnis und Ver-
gessen der mittelalterlichen Kloster. «Recyc-
ling» von Pergamenten, d.h. die Produktion
von Palimpsesten, war gerade in Italien noch
lange Zeit an der Tagesordnung, und so
wichtige Griber wie dasjenige des hl. Bene-
dikt konnten einfach vergessen gehen. — Ja-
net Burton, Constructing a corporate identi-
tiy: The Historia Fundationis of the Cister-
cian abbeys of Byland and Jervaulx (327-
340), zéhlt die Faktoren auf, durch welche
ein «corporate identity» kreiert wurde:
schwierige Anfange, die bewiltigt wurden;
die Einordnung in die zisterziensische Filia-
tion und gleichzeitig in den lokalen Kontext
und schliesslich die Versehung mit einer
méchtigen Schutzherrin, bei den Zisterzien-
sern mit Vorliebe die Jungfrau Maria. — Mi-
chael Robson, OFMConv., The Franciscans
in the custody of York: Evidence drawn from
chronicles and annals (341-367), befasst sich
mit der franziskanischen Kustodie York, die
ausserordendlich viel Geschichtsschreibung
hervorgebracht hat. Diese ist sowohl tiber die
lokalen Ereignissen als auch iiber die franzis-
kanischen Entwicklungen auf dem Kontinent
informiert. — Karen Stéber, Self-representa-
tion of medieval religious communities in
their writing of history (369-384), fokussiert
auf die Zisterzienserabtei von Crowden (in
Statfordshire), die eine eigene Chronik her-
vorgebracht hat. Aus dieser geht hervor, dass
das Kloster eine enge Bezichung zur Griin-
derfamilie Verdun aufrechterhielt, so dass die
Chronik zeitweise Ziige einer Familienchro-

SZRKG, 106 (2012)

nik aufweist. — Martial Staub, Conclusion

(385-388).

Freiburg 1. Ue. Kathrin Utz Tremp

Gabriel Audisio, Migranti valdesi. Delfi-
nato, Piemonte, Provenza (1460-1560). Mi-
grants vaudois. Dauphiné, Piémont, Proven-
ce. Traduzione di Micaela Fenoglio, Turin,
Claudiana, 211 (= Collana della Societa di
Studi valdesi), 247 S.. 11 Karten und Grafi-
ken.

Das anzuzeigende Buch enthélt den franzési-
schen Urtext und eine italienische Uberset-
zung Seite an Seite, d.h. wenn man den fran-
zosischen Urtext liest und auf die nichste
Seite wechseln will, muss man dafiir die
Seite kehren. Das ist nicht weiter schlimm,
man gewdohnt sich daran, und wahrscheinlich
1st es klug, ein Buch, das von der Emigration
vom Piemont — aber auch von der Dauphiné
— nach Sidfrankreich spricht, von allem An-
fang an in den beiden Sprachen Franzosisch
und Italienisch zu verdffentlichen. Gabriel
Audisio, heute emeritierter Professor fiir mo-
derne Geschichte der Universitidt Aix-en-Pro-
vence, hatte 1984 cine These iiber die
Waldenser des Luberon (Siidfrankreich) ver-
offentlicht und ist seither ein allseits aner-
kannter Spezialist fur die mittelalterliche
Sekte und spéter reformierte Kirche der Wal-
denser, und insbesondere flir die romanischen
Waldenser. Insbesondere hat er auch eine
absolut lesenswerte Geschichte der Walden-
ser geschrieben, die in mehrere Sprachen
ibersetzt worden 1st (G. Audisio, Les vau-
dois. Histoire d’une dissidence, Xlle-XVle
siecle, Paris 1998). Fiir die These iiber die
Waldenser des Luberon hatte Audisio mehr
als 2000 Notariatsregister ausgezogen, was
einen Stock von rund 37.000 Fichen ergab.
Davon sind 17.000 bereits in numerischer
Form vorhanden — Audisios These war eine
der ersten in Geschichte, die bereits auf In-
formatik beruhte —, wihrend rund 20.000 Fi-
chen in Kartons gelagert und manchmal nicht
einmal mehr fiir den Autor lesbar waren. Aus
diesen wurde nun eine Auswahl von 1537
Akten ausgewihlt, die insgesamt 1346 Wal-
denser betreffen, welche die Dauphiné oder
das Piemont zwischen 1460 und 1360 ver-



Rezensionen — Comptes rendus 631

lassen und sich im Luberon niedergelassen
hatten, das sowohl zur Provence (Kdénigreich
Frankreich) als auch zum Comtat Venaissin
(Avignon) gehorte. Die Akten konnten nicht
integral wiedergegeben werden, es konnte
lediglich auf die betretfende Stelle in den
Archiven verwiesen werden. Ein Beispiel: ?
Agnes, F, oo PARIS Laurent, Roussillon,
Dubbione Pinasca. Mariage, 15/09/1517, co.
3 E 36/99/259, A. Aufzuldsen: ? = Patronym
(normalisiert) fehlt; Agnés = Vormame (nor-
malisiert); F = weiblich; oo = verheiratet mit;
PARIS Laurent = Ehemann; Roussillon =
Wohnpfarrei; Dubbione Pinasca: Heimatpfar-
rei; Mariage = Art des Aktes; 15/09/1517 =
Datum des Aktes; co. = cote = Signatur des
Aktes; 3 E = Archives départementales de
Vaucluse; A = acteur, Ausstellerin des Aktes.
Das Buch versteht sich also eher als ein
Hilfsmittel denn als ein eigentliches ge-
schichtliches Buch. Nichtsdestoweniger fiithrt
der Autor doch in die Geschichte der Aus-
wanderung der Waldenser des Piemonts und
der Dauphiné nach Siidfrankreich ein, eine
geradezu spannende Geschichte, die er zu-
mindest teilweise schon in seiner These ge-
schildert und 1989 in einer zweiten Publika-
tion wieder aufgenommen hatte: G. Audisio,
Une grande migration alpine en Provence
(1460-1560), Turin, Deputazione Subalpine
di Storia Patria, 1989.

Demnach verdankt sich die massive
waldensische Prisenz im Luberon in erster
Linie einer massiven Einwanderungswelle,
die seit den 1460er Jahren von den Alpen her
kam. Erfasst wurden die Waldenser des Lu-
beron als Einwanderer; sobald sie sesshaft
geworden waren, wurden sie nicht mehr auf-
genommen. Bei thnen handelt es sich nicht
um Bewohner der Provence, die sich zum
Waldensertum bekehrt hatten, sondern eben
um Einwanderer. Umgekehrt wird eine Per-
son dann als Waldenser betrachtet, wenn sie
aus einem notorischen Waldenserdort in den
Alpen stammte und sich in einer notorisch
waldensischen Ortschaft in der Provence
niederliess; wenn sie einen waldensischen
Familiennamen (Patronym) trug und eine
Ehe mit einem Waldenser/einer Waldenserin
einging. Da die Verfolgung in Siidfrankreich
erst 1530 begann (als die Waldenser nicht
selten mit den Lutheranern und spiteren

SZRKG, 106 (2012)

Hugenotten verwechselt wurden), waren nur
wenige der hier ausgewihlten Waldenser
wirklich von Verfolgung betroffen und er-
scheinen deshalb kaum in Quellen juristi-
scher Natur. Die massive Einwanderungswel-
le, die sich in der zweiten Hilfte des 15, Jahr-
hunderts von den Alpen in die Provence er-
goss, bestand nicht nur aus Waldensern, aber
im Unterschied zu anderen Eingewanderten,
die sich in den Stidten niederliessen, blieben
diese Bauern. Vor allem aber kamen sie aus
Dérfern im Piemont oder in der Dauphing,
die seit dem 14. Jahrhundert den Ruf von
«Waldensernestern» hatten.

Zwischen 1460 und 1560 kamen zwi-
schen 10.500 und 12.000 Einwanderer in das
Luberon. Davon stammen rund 70% aus den
Digzesen Embrun (Dauphiné), Turin (Pie-
mont), Gap, Genf und Sisteron. Die Provence
war als Einwanderungsland interessant, weil
sie bis Mitte des 15. Jahrhunderts durch-
schnittlich 42% ihrer Bevoélkerung durch
Kriege und Seuchen verloren hatte. Die
Grundherren bemiihten sich, ihre Dorfer wie-
der zu bevolkern und belehnten Einwanderer
zu giinstigen Bedingungen. Die Waldenser
siedelten in ganzen Familien in so genannten
«Bastiden», etwas entfernt von den Stddten,
so dass man ohne grossere Probleme die
wandernden Waldenserprediger (bei den ro-
manischen Waldensern «Barben» genannt)
empfangen und beherbergen konnte. Von den
Einwanderern stammten 68,5% aus der Di6-
zese Turin und 26,5% aus der Dibzese Em-
brun. Innerhalb der Didzese Embrun stamm-
ten 85% aus Freissinieres, einem der bekann-
ten Waldenserdorfer. Innerhalb der Ditzese
Turin stammten 23% aus dem Val Pellice,
17% aus dem Val Chisone und 7% aus Pine-
rolo und dem Val Lemina. Es lésst sich zei-
gen, dass die Einwanderer aus Freissiniéres
sich vorwiegend in Cabriéres d’Aigues nie-
derliessen, und diejenigen aus Bobbio Pellice
in Lourmarin. Nichtsdestoweniger war die
Flucht vor der Inquisition nicht das einzige
Motiv, um auszuwandern, sondern vielmehr
Armut und Arbeitslosigkeit. Die Umstellung
vom Ackerbau zur Viehzucht im 15. Jahr-
hundert in den Alpen hatte viele Leute ar-
beitslos gemacht. Trotzdem wanderten die
Waldenser nicht nur aus Armut und wegen
Arbeitslosigkeit aus, denn die Einwande-



682 Rezensionen — Comptes rendus

rungswellen in Stdfrankreich folgen auf die
Verfolgungswellen in den Alpen. Im Jahr
1495 schloss eine Gruppe von 75 Familien-
vitern aus Freissiniéres einen Vertrag mit
dem Herrn von Cabrieres d’Aigues; dies aber
war nur sicben Jahre nach dem Kreuzzug,
den der pipstliche Kommissar Albert Catta-
neo 1487/88 in der Dauphiné gefiihrt hatte.
Der Inquisitor Jean de Roma und das Parla-
ment der Provence machten denn auch durch-
aus eine Assoziation zwischen Einwanderung
und Hiresie, wenn sie dem franzosischen
Koénig 1533 empfahlen, in Zukunft keine
Einwanderer aus der Dauphiné, Savoyen und
dem Piemont mehr zuzulassen.

Einmal in Siidfrankreich angekommen,
taten die Waldenser alles. um nicht aufzu-
fallen, und nahmen deshalb auch am katho-
lischen Gottesdienst mit all seinen Riten und
Ritualen teil, doch beschrinkten sie sich hier
auf ein Minimum, ohne allerdings zu provo-
zieren. Daneben empfingen sie weiterhin ihre
Barben, die sie fiir Nachfolger der Apostel
hielten, die angeblich so gut lebten, dass sie
thnen ihre Siinden vergeben konnten. Audisio
nimmt die Waldenser vor dem Vorwurf des
Nikodemus in Schutz, denn sie hitten diese
Haltung mitnichten gesucht und gerechtfer-
tigt, sondern sich vielmehr dafiir geschamt.
Da inquisitoriale Quellen in Sidfrankreich
erst in den 1530er Jahren wieder einsetzen,
muss man zu den Notariatsregistern greifen,
insbesondere zu den Heiratsvertragen und zu
den Testamenten. Die Waldenser stifteten
wenig Messen und gaben dafiir umso mehr
Spenden fir die Armen. Insbesondere aber
heirateten sie unter sich, was es thnen er-
laubte, die Barben ungestort auch von einer
«ungldubigen» Frau in threm Haus zu emp-
fangen. Sie waren in ihrer grossen Mehrheit
Bauern (was man daraus schliessen muss,
dass sie in den Notariatsregistern keine Be-
rufsbezeichnung trugen) und verfiigten tber
nicht wenig thnen verpachtetes Land. Sie be-
sassen auch Giiter an ihren Herkunftsorten,
die sie aber mit der Zeit abstiessen; dies lasst
sich als endgiiltigen Bruch mit der urspriing-
lichen Heimat und als Wille, im Luberon zu
bleiben, interpretieren. Wihrend die beiden
ersten Generationen unbehelligt blieben, ob-
wohl man wusste, dass es sich um Hairetiker
handelte, setzten in der 1530er Jahren auch in
der Provence Verfolgungen ein, einerseits

SZRKG, 106 (2012)

weil man die Waldenser mit den Lutheranern
verwechselte, und andererseits, weil das Land
wieder bevolkert war und man sie nicht mehr
brauchte. Was geschildert wird, ist ein span-
nendes Stiick Migrationsgeschichte, bei dem
die Hiresie gewissermassen die Rolle eines
Kontrastmittels spielt, das es erlaubt, Dinge
zu sehen, die man sonst nicht sehen wiirde.

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

René Bornert OSB avec le concours d’un
groupe d’historiens, Les Monastéres d'Alsa-
ce. Tome lll: Monasteres et prieurés des Be-
nédictins. Abbaves et monasteres des Béne-
dictines des origines a la Révolution frangaise,
Strasbourg, Editions du Signe, 2010, 743 S.

Auf den 1. und 2. Band dieses gross ange-
legten elsdssischen Klosterwerkes wurde be-
reits in dieser Zeitschrift 2010 (474f.) hinge-
wiesen. Inzwischen sind die restlichen Binde
erschienen. In diesem 3. Band kommen vier
grossere Gruppen von benediktinischen Klos-
tern zur Sprache. Die erste Gruppe umfasst
dret Hauser (Alanesberg, Amulfsau und St-
Léonard bei Boersch), die nur kurze Zeit be-
nediktinisch gepriagt waren. Zur folgenden
Gruppe gehdren die  Konventualpriorate
Echery-le-Vieux (Alteckerich); Feldkirch bei
Niedernai, beide von Moyenmoutier abhin-
gig; Lieépvre (Leberau), ein Besitz von St-De-
nis; Rouftach, das im 16. Jahrhundert die Je-
suiten {ibernahmen. St-Quirin und Ste-Foy
(St. Fides) in Séléstat/Schlettstadt, das im17.
Jahrhundert an die Jesuiten fiel. Die nidchste
Gruppe sind die einfachen Priorate: Lauben-
heim, St-Hippolyte (St. Pilt), St-Nicolas-des-
Bois. St. Nicolas de Meroux und Sigolsheim.
Ste-Trinité in Strassburg wurde fiir Augusti-
ner Chorherren gegriindet, aber im 13./14.
Jahrhundert benediktinisch; hier lebte iibri-
gens der geheimnisvolle «Gottesfreund im
Oberland», Rulman Merswin, der das Haus
dann den Johannitern iibergab. Dazu gehoren
noch St-Maurice bei Thannvillé und St-
Sauveur in Vipucelle.

Umfassender ist die vierte Gruppe der
Abteien und Kloster der Benediktinerinnen:
Altdorf, abhidngig von St. Cyriak in Baden,
das aber bald schon in ein Minnerkloster um-
gewandelt wurde; Biblisheim, das im 17./18.



Rezensionen — Comptes rendiuis 683

Jahrhundert vom
wieder neues Leben erhielt durch Entsendung
von zwei Abtissinnen (wo auch zwei Spiri-
tuale von Disentis wirkten); Eschau, als Min-
nerkloster gegriindet. aber bereits ab dem 12.
Jahrhundert ein Frauenkloster, spiter ein Ka-
nonissenstift, das in der Reformation einging;
Graufthal, wo einstmals auch Hildegard von
Bingen intervenierte; es ging im 16. Jahrhun-
dert unter wie auch Herbitzheim; das bekann-
te Ottmarsheim ist neben Muri eine Habsbur-
gerstiftung; Ste-Croix-en Plaine stifteten die
Egisheimer, endete aber bereits im 14. Jahr-
hundert; St-Jean in Saverne (Zabern) war von
St. Georgen im Schwarzwald abhangig: Sin-
delsberg war Marmoutier unterstellt. Zuletzt
wird noch St-Marc in Gueberschwihr er-
wihnt, wo zeitweilig Cluniazenserinnen leb-
ten, spiter an St. Georgen im Schwarzwald
und dann an Ebersmiinster fiel. Hier wird
auch die Legende widerlegt, wonach der
heilige Himerius hier Abt gewesen sein soll.
Nach der Revolution erwarb ein Weltpriester
die Klosteranlage und griindete dort die
Schwesterngemeinschaft vom Heiligen Jo-
seph (St. Marx). Die vielen Namen mdogen
auf den Leser etwas verwirrend wirken, Da-
rum wire eine geographische Karte wiin-
schenswert gewesen, wie tiberhaupt zu jedem
Band dieses Werkes eine Karte hilfreich wire.

Mariastein Lukas Schenker OSB

René Bornert OSB avec le concours d’un
groupe d’historiens, Les Monasteres d’Alsa-
ce. Tome [IV: Monasteres associés, integers
ou apparentés a Cluny des origines a la Ré-
volution frangaise, Strasbourg, Editions du
Signe, 2010, 384 S.

Der 4. Band behandelt die Kloster, die unter
dem Einfluss von Cluny und seinem Reform-
programm standen. Zuerst werden zwei Klos-
ter behandelt, die nur zeitweise von Cluny
abhingig waren: Seltz, gegriindet von Kaise-
rin Adelheid (987-999), die auch hier begra-
ben ist, worauf es zur Walltahrtsstitte wurde.
Durch eine Schenkung Kaiser Ottos III. er-
langte Seltz Besitzungen im Berner Ober-
land. Abhédngig von Seltz entstand das
Frauenkloster Mirmelberg, vielleicht auch

SZRKG, 106 (2012)

schweizerischen Seedorf

eine Griindung Adelheids, das im 15. Jahr-
hundert unterging. Zur Darstellung kommen
dann die Gruppe von acht Minner- und
einem Frauenkloster, die dem Verband von
Cluny angeschlossen waren. Zuerst das tradi-
tionsreiche St. Morand n Altkirch, eine
Adelsgriindung, geleitet vom spiter so ge-
nannten Apostel des Sundgaus, dem heiligen
Morand; sein Hochgrab existiert noch heute.
Durch den Armagnakenkrieg (St. Jakob an
der Birs 1444) schwer geschidigt, misslang
eine dauernde Erneuerung. Schlussendlich
gelangte der Besitz an die Jesuiten zum Un-
terhalt ihres Kollegs in Freiburg, die aber St.
Morand auch als Zentrum der katholischen
Restauration benutzten. Doch Cluny gab den
Anspruch auf Altkirch nie auf. Durch gute
Beziehungen des Solothurner Schulheissen
Johann Schwaller zu Frankreich Gbernahm
1651 sein Sohn, der Mariasteiner Benedikti-
ner Benedikt Schwaller, das Priorat St. Mo-
rand. Doch konnte er sich nicht halten, denn
der Abt von Cluny sandte zwei Mdonche dort-
hin; aber auch sie konnten nicht bleiben,
denn die Politik setzte es durch, dass die Je-
suiten St. Morand behalten konnten. Als der
Jesuitenorden 1773 aufgehoben wurde, ver-
suchte Cluny nochmals in den Besitz zu
kommen. Aber vergeblich, es verblieb als
Dotationsgut der Universitdt Freiburg. Das
Priorat Petit St-Morand in Ribeauvillé war
ein abhingiges Haus von Altkirch, das dann
ebenfalls den Jesuiten zufiel. Biesheim, eine
Griindung des Basler Bischots Burkhard von
Fenis, gehorte zum Dotationsgut des Klosters
St. Alban in Basel, das derselbe Bischof ge-
griindet hatte. Es wurde denn auch 1481 St.
Alban inkorporiert. Infolge der Reformation
fanden beide ein Ende. Durch die Schenkung
eines Hofes in Colmar 965 an den Prior von
Payerne fasste Cluny erstmals Fuss im El-
sass; daraus entstand das Priorat St-Pierre.
Die Verbindung mit Payerne hatte aber zur
Folge, dass dieses Priorat mit Payerne in der
Reformationszeit auch unterging. Das Priorat
Wintzenheim war von Colmar abhéngig und
damit auch von Payerne und teilte ihr Schick-
sal. Erhalten hat sich aber die Wallfahrt zum
heiligen Aegidius (St-Gilles) bis zur Revolu-
tionszeit. Das Priorat St-Nicolas von En-
schingen gehérte zu St. Alban in Basel, das
hier zuerst die Pfarrkirche innehatte, worauf-



684 Rezensionen — Comptes rendus

hin dann hier im 14. Jahrhundert ein kleines
Kloster entstand, das mit der Reformation en-
dete. Doch kdmpfte Cluny noch bis ins 18.
Jahrhundert hinein um diesen Besitz. Im
Priorat St-Pierre in Froidefontaine (Kalten-
brunnen), gegriindet von den Edlen von
Montbéliard 1im Jahre 1105, wohnten nur we-
nige Monche. Was schlussendlich iibrig
blieb, gelangte zuerst an das Bistum Basel,
dann an die Jesuiten in Ensisheim und fand
mit der Aufhebung des Ordens 1773 ein defi-
nitives Ende. Thierenbach war schon vor
dem Anschluss an Cluny seit der 1. Hilfte
des 12. Jahrhunderts ein Marienheiligtum.
Kardinal Richelieu als Kommendatarabt und
Generalsuperior von Cluny reformierte den
Orden und teilte thn 1642 auf in die alte und
in die strenge Observanz. Thierenbach gehor-
te zur strengen Observanz und wurde mit
dem Priorat Vaucluse vereint. Im 18. Jahr-
hundert blithte die Wallfahrt wieder. Feld-
bach ist das einzige Cluniazenserinnenkloster
im Elsass, gestiftet 1144 durch die Grafen
von Pfirt. Um 1650 wurde es ebenso den Je-
suiten von Ensisheim iibergeben. — Das Klos-
ter Alspach gehorte der Hirsauerbewegung
an und wurde 1282 an Klarissen verkauft.
Das kleine Valdiew/Gottesthal entstand um
1250 und geht auf Ménche von Chaise-Dieu
zuriick. Auch dieses Priorat gelangte im 16.
Jahrhundert an die Jesuiten.

In diesem informative «Cluniazenser-
band» wird auch mehrfach der Cluniazen-
sernband der «Helvetia Sacra» zitiert, da
viele Verbindungen der elsdssischen Kloster
zu den Schweizer Cluniazenserkldstern in der
Westschweiz und auch zu St. Alban in Basel
bestanden.

Mariastein Lukas Schenker OSB

René Bornert OSB avec le concours d’un
groupe d’historiens, Les Monasteres d’'Alsa-
ce. Tome V: Les Monasteres de Cisterciens et
de Cisterciennes des origines a la Révolution
frangaise, Strasbourg, Editions du Signe.
2011, 645 S.

Der 5. Band behandelt die Kléster, die dem
Zisterzienserorden angehdrten. Es sind dies
die vier bedeutenden Abteien Lucelle (Lut-
zel), Neubourg, Pairis und Baumgarten, dazu

SZRKG, 106 (2012)

das Priorat U. L. Frau oder Drei Konige in
Soultz. Das einzige zisterziensische Frauen-
kloster stand in Koenigsbruck. Behandelt
werden aber auch Kloster, die nur zeitweise
dem Zisterzienserorden angehérten. Genannt
werden hier Schoenen-Steinbach, das von
Litzel abhiingige Frauenkloster und Priorat
Micheltelden-Blotzheim, St-Apollinaire in
Ober-Michelbach und das Priorat Ma-
rienbronn. In Strasbourg wurde 1478-1594
eine Grindung fiir Frauen versucht, St-Ber-
nard, hatte aber keinen Bestand. — Fir die
Schweiz war natiirlich die Abtei Lucelle von
einflussreicher Bedeutung. Sie war so etwas
wie eine Drehscheibe zwischen dem Burgund
und dem deutschen Sprachgebiet innerhalb
des Zisterzienserordens. Zugleich aber hatte
Lucelle auch gute Beziehungen und Einfluss
auf die heutige schweizerische Nachbar-
schaft. In den heutigen Bezirken Porrentruy
und Delémont besass Lucelle viele Giiter, die
in der Besitzgeschichte auch mit Grafiken gut
zur Darstellung kommt. Ein Vertrag mit dem
reformierten Basel von 1539 sicherte dem
Kloster den dortigen Besitz, musste aber
einen reformierten Verwalter anstellen. Inter-
essant ist auch die Zusammenstellung, von
woher die Monche kamen; aus der heutigen
Schweiz sind es immerhin 51 Monche, auch
aus der Deutschschweiz, dazu 82 aus der
Ajoie und Delémont. Lucelle war auch Va-
ter-Kloster von 7 Klostern, darunter Frienis-
berg, St. Urban und Salem, sowie von acht
Frauenklostern, darunter Engenthal bei Mut-
tenz, Olsberg, Rathausen, Steinen SZ und
Wurmsbach. Das Klasterchen Kleinliitzel,
das seit 1264 dem Stift St. Leonhard zu Basel
gehorte, erwarb Lucelle erst 1505 und richte-
te es als kleines Priorat ein. Im 16. Jahrhun-
dert kam auch Lowenburg und Miserez in die
Hinde von Lucelle. Die Universitdtsbiblio-
thek Basel besitzt heute cinige wertvolle Ma-
nuskripte aus Liitzeler Besitz. Beinahe die
ganze Klosteranlage fiel der revolutiondren
Zerstorungswut zum Opfer, doch kamen ver-
schiedene Ausstattungsstiicke der Kirche in
andere Kirchen des Sundgaues.

Mariastein Lukas Schenker OSB



Rezensionen — Comptes vendus 685

René Bornert OSB avec le concours d’un
groupe d’historiens, Les Monastéres d'Alsa-
ce. Tome VI: Ordres monastiques et Congré-
gations bénédictines du Xlle au XXe siecle,
Strasbourg, Editions du Signe, 2011, 804 S.

Der umfangreiche Schlussband dieses sechs-
biandigen elsdssischen Klosterwerkes reicht
nun bis in die Gegenwart hinein. Doch wer-
den zuerst die alten monastischen Kloster be-
handelt, die nicht auf die Benediktinerregel
zuriickgehen: Es sind dies drei Priorate der
Wilhelmiten: Marienthal, das im Bauernkrieg
zerstort wurde und dann an die Jesuiten kam,
die den Wallfahrtsort zur Bliite brachten.
Nach Aufthebung des Ordens kam Marienthal
an die Ditzese Strassburg, die heute noch fiir
die dortige Wallfahrt zustdndig ist. Auch das
Priorat in Haguenau gelangte nach der Krise
der Reformation 1612 an die Jesuiten, spater
an die Kapuziner. Das dritte Priorat ist St-
Guillaume in Strassburg. Es erlebte eine kur-
ze humanistische Bliite, erlag aber dem Pro-
testantismus. — Der zweite monastische nicht-
benediktinische Orden sind die Kartduser. Im
Elsass gab es zwei Kartausen: in Strassburg
selber und in Molsheim. In Strassburg wurde
die Kartause erst Ende 14. Jahrhundert ge-
griindet. Sie hatte eine dhnliche Bedeutung in
der Stadt wie die Kartause in Basel. Sie er-
lebte wihrend der Reformationszeit Existenz-
krisen, die dann um 1600 zu ithrem Ende
fiihrten. Doch zogen einige Kartduser nach
Molsheim, wo sie eine neue Kartause be-
griindeten und die Tradition von Strassburg
weiterflihrten. — Ein dritter Abschnitt behan-
delt die Eremiten und ihre Eremitagen. Da-
von werden hier fiirs Mittelalter nicht weni-
ger als 26 aufgezihlt. Dazu kommen 25 Orte,
wo sich Reklusinnen niedergelassen hatten,
manchmal in der Nihe anderer Kloster. — In
der neueren Zeit gab es auch Waldbriider.
Fiir diese suchte der Basler Bischof Joseph
Wilhelm Rinck von Baldenstein kurz vor der
Revolution eine eigene Kongregation zu
griinden. Immerhin sind bis ins 20. Jahrhun-
dert hinein solche Waldbriider oder Eremiten
in 100 Ortschaften im Elsass bezeugt mit
mehr oder weniger Dauer.

Ein grosseres Kapitel ist auswirtigen
Klostern gewidmet, die einmal im Elsass Be-
sitz und Rechte hatten. Darunter finden sich

SZRKG, 106 (2012)

einige Schweizer Klgster: aus der Frithzeit
Moutier-Grandval, St-Ursanne, Schonen-
werd, dann die Benediktinerkloster Einsie-
deln, Muri und St. Gallen; ferner die beiden
Cluniazenserkloster St. Alban in Basel und
Payerne und das Zisterzienserstift St. Urban,
sowie die beiden aargauischen Frauenklgster
Gnadental und Olsberg, dazu auch die Kar-
tause Basel. — Ein weiteres Kapitel ist den
Trappisten gewidmet. Dazu gehéren die bei-
den noch heute existierenden Kloster: die
Abtei Oelenberg, deren wechselvolle Ge-
schichte eigentlich in La Valsainte anfing, bis
1825 Oelenberg begriindet werden konnte
und eine wechselvolle Geschichte erlebte,
und die Frauenabtei Altbronn in Ergersheim.
Diese Frauengemeinschaft hat eigentlich ihre
Wurzeln im Wallis (1796 in Volléges bei
Sembrancher), gelangte dann iiber Russland
und die Niederlande nach Oelenberg. Von
dort 1830 vertrieben, kamen die Schwestern
kurz (1830-32) nach Beinwil und Laufen,
dann wieder nach Oelenberg und schliesslich
1895 nach Altbronn.

Dann folgen die neueren Kongregationen:
Die Benediktinerinnen der Anbetung in Bel-
lemagny, eine Griindung des Weltpriesters
Joseph-Aloyse Faller im Jahre 1850. Mit der
Ewigen Anbetung des Allerheiligsten Sakra-
mentes verbinden diese Benediktinerinnen
eine vielseitige dussere Tatigkeit und sind
heute in eine Elsissische, Franzosische, Os-
terreichische und Bayerische Provinz ge-
gliedert. Das Kloster in Ottmarsheim geht auf
eine Griindung 1845 in Steinerberg und
Seelisberg zuriick, bis sich die Schwestern
1848 in Ottmarsheim niederliessen, allerdings
als Schwestern vom Kostbaren Blut. Benedik-
tinische Formung erhielten sie vom Kloster in
der Au in Einsiedeln, spdter vom Kloster
Bonn-Endenich. 2004 wurde das Kloster aus
Personalmangel aufgegeben. Die letzte iiberle-
bende Schwester iibersiedelte ins Kloster Ros-
heim, ins dritte elsdssische benediktinische
Anbetungskloster, das 1862 gegriindet worden
war. — Zuletzt werden noch zwei monastische
Fraternititen behandelt Die Benediktinerinnen
du Sacré-Coeur de Monmartre seit 1970 in
Marienthal und die Benediktinerinnen der hl.
Lioba, von 1963-1988 in Ottrott und von 1988
in Romanswiller. Als letzte Gemeinschaft
werden die Briider und Schwestern der Frau-



686 Rezensionen — Comptes rendus

ternités monastiques de Jérusalem erwihnt,
die sich seit 1995 in Strasbourg befinden.

Der so reichhaltige Band schliesst mit
einem monastischen Uberblick unter dem
Titel «Conclusion et Bilan». Dann folgen
aber noch ein Personen- und ein Ortsregister
tiber samtliche Binde, sowie ein Index der
Ortsnamen, wo die einzelnen elséssischen
Kloster Besitzungen hatten. Gerade dieses
Register weist die weitldufigen Beziehungen
dieser Kloster auf. — Im Riickblick auf alle
Binde kann man dem Hauptinitiator Dom
Bornert und seinen Mitarbeitern nur danken
fiir diese hochst beachtenswerte Leistung.
Die Binde enthalten vielseitige Informatio-
nen tber das Elsass in kultureller, kirchen-.
wirtschafts- und sozialgeschichtlicher wie
auch politischer und selbstverstandlich mo-
nastischer Beziehung.

Hinweis: Der Initiant und Hauptverfasser
dieser Reihe, René Bomert, iiberblickt nach
der Bearbeitung der hier vorgestellten Ban-
den die elsdssische Klostergeschichte in ei-
nem «Schlussbeitrag» unter einen Doppelas-
pekt mit dem Titel «Zweierlei Kultur und
Zweisprachigkeit in den elsidssischen Bene-
diktiner- und Zisterzienserklostern vom Friih-
mittelalter bis zur Neuzeit», erschienen in:
Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins,
159, 2011, 1-63.

Mariastein Lukas Schenker OSB

Stefan Jaggi, Arm sein in Luzern. Unter-
suchungen und Quellen zum Luzerner Ar-
men- und Fiirsorgewesen 1590-1593, Basel,
Schwabe 2012 (= Luzerner Historische Ver-
offentlichungen, Bd. 43), 187 S.

In der Alten Eidgenossenschaft hiufien sich
seit den 1520er Jahren die Klagen iiber die
herumzichenden Bettlermassen, und das The-
ma wurde zu einem Dauerbrenner an den
Tagsatzungen. 1533 beschloss die Tagsat-
zung, dass die Obrigkeit ihren Bediirftigen
Ausweise vertetlen sollte, um sie vor den
fremden Bettlern unterscheiden zu kénnen.
Die Fremden und die Zigeuner waren des
Landes zu verweisen. Die Massnahmen niitz-
ten jedoch nichts. Im Gegenteil, das Uber-
handnehmen der Bettler wurde beklagt. Bei
der landlichen Bevolkerung entstand ein Ge-

SZRKG, 106 (2012)

fiihl der Unsicherheit. Einerseits traute man
dem fahrenden Volk bis zu Mord und Brand-
stiftung alles zu, andererseits schreckten die
Landstreicher vor handfesten Drohungen
nicht zurick, um zu ithren Almosen zu kom-
men.

Um die Mitte des 16. Jahrhunderts ver-
suchte man das Heimatprinzip zu forcieren,
dass nimlich jede Gemeinde oder Pfarrei ihre
Armen selbst unterhalten sollte. Eines der
Hauptprobleme, das der heimatlosen Armen,
wurde dadurch nicht gelost. Die Landvogte
vor allem der Gemeinen Herrschaften erhiel-
ten Befehl, die Zugénge zu ihren Territorien
zu kontrollieren. Es tauchte sogar der Gedan-
ke auf, die Mussiggdnger gesamthaft auf die
Galeeren zu schicken. Gegen Ende des 16.
Jahrhunderts veranstalteten die Behorden re-
gelrechte «Betteljagden» oder «Landrumi»,
was auch nicht viel niitzte.

In Luzern versuchte der Rat, die Be-
schliisse der Tagsatzung umzusetzen und der
Bevélkerung zur Kenntnis zu bringen. Fla-
chendeckende Betteljagden wurden organi-
siert. In der Stadt stellte man vereidigte Tor-
wichter an die Stadttore. Durchziehende
Bettler durften im Spital nur wahrend einer
Nacht beherbergt werden. Auf dem Land
wurde ausdriicklich toleriert, dass an ertapp-
ten Dieben und Einbrechern Selbstjustiz ge-
bt wurde. Stifte und Kloster teilten seit al-
tersher regelméissig Almosen aus, was eine
starke Sogwirkung ausiibte. Die Spend in Be-
romiinster wurde regelmissig von gegen 80
Personen besucht, an die Spend im Kloster
St. Urban, die dreimal die Woche ausgegeben
wurde, kamen gegen 400 Personen, von de-
nen keine funfzig aus dem Luzernbiet
stammten. Emmen beschwerte sich tiber den
grossen Zulauf zum Kloster Rathausen. Die
Obrigkeit konnte nur vorschlagen. die Frem-
den ohne Almosen abzuweisen. Die geistli-
chen Institutionen wollten aber eine seit Jahr-
hunderten getibte wohltitige und heilbringen-
de Gewohnheit nicht aufgeben.

Seit etwa Mitte des 16. Jahrhunderts wur-
de die obrigkeitliche Herrschatt verstérkt und
zentralisiert. Auch das Fiirsorgewesen erfuhr
eine grundlegende Neuorganisation. Renward
Cysat (1545-1614) amtete seit 1375 als
Stadtschreiber in Luzern. Er war verantwort-
lich fiir die Reorganisation und Verdichtung
der staatlichen Verwaltung im spiten 16.



Rezensionen — Comptes rendus 687

Jahrhundert. Dank seiner vielseitigen Bil-
dung, seiner Sprachkenntnisse und seinen
weitgespannten Beziehungen wurde er eine
der fithrenden Perstnlichkeiten Luzerns und
der katholischen Eidgenossenschaft. Er nahm
sich auch der Reorganisation des bis dahin
verzettelten und unsystematisch betriebenen
Fiirsorgewesens an. Innert kiirzester Zeit leg-
te Cysat mehrere Entwirfe fiir eine umfas-
sende Almosenordnung vor. Die dritte Fas-
sung fand am 26. Januar 1590 die Zustim-
mung des Rates. Zuerst wurde eine Almosen-
kommission eingesetzt. Sie sollte die Armen
erfassen und registrieren. Deswegen wurde
die Stadt in vier Quartiere aufgeteilt. Zudem
stellte die Stadt ein Startkapital von 2000
Gulden zur Verfiigung. Almosenbiichsen in
der Kirche, Wirtschaften und Trinkstuben
wurden aufgestellt. Der Gassenbettel wurde
verboten und die Rolle des Spitals neu defi-
niert. Zur Betreuung armer Méidchen und
bettlageriger weiblicher Kranken wurden die
Bruchschwestern eingesetzt.

Luzern zdhlte um 1590 ca. 4000 Einwoh-
ner. Davon waren etwa 600 Personen zu un-
terstiitzen, das sind 15%. Dazu kam eine
nicht quantifizierbare Dunkelziffer von «ver-
schiamten Armen», die nicht vor die Kom-
mission treten wollten und deren Erfassung
in der Stadt schwierig war. Unter den Armen
zahlte man vor allem Frauen, darunter sehr
viele Witwen. 90% waren Frauen, nur 10%
Minner. Witwenschaft war das grosste Ar-
mutsrisiko, daneben ledige Frauen, die aus
gesundheitlichen Griinden arbeitsunfahig wa-
ren. Bei verheirateten Frauen waren die Min-
ner hdufig im Solddienst abwesend. Bediirf-
tige Kinder wurden fremdplatziert, um sie
eine Lehre machen zu lassen. Die regelmés-
sige Unterstiitzung erfolgte in Form von Bar-
auszahlung oder in Form von Naturalien. Da-
neben vergab die Stadt verschiedene leichte
Arbeitsstellen, z.B. die Anstellung als Tor-
wichter. Zwei Drittel der Unterstilitzten
stammten aus dem Luzernbiet.

Einen betrichtlichen Einfluss auf das Fiir-
sorgewesen hatte der Solddienst. 1590-93
befanden sich mehr als 20 Mainner im
Kriegsdienst, meistens in Frankreich. Fast
zwanzig wurden als im Kriegsdienst umge-
kommen bezeichnet. Der Solddienst wurde
im 16. Jahrhundert zu einem wichtigen Wirt-

SZRKG, 106 (2012)

schaftszweig. Cysat hat das Reislaufen nicht
als problematisch betrachtet, sondern lediglich
verlangt, dass die Reisldufer ihre finanziellen
Angelegenheiten vor ihrem Wegzug ordnen
und regelmdssig einen Anteil ihres Soldes an
die Familien schicken sollten. Dem Aspekt der
Gesundheit widmete sich die Armenkom-
mission speziell: Kranke und Verunfallte wur-
den sofort unterstiitzt. Auch aufwindige The-
rapien wurden angeordnet, so der Besuch von
Heilbiddern in Baden oder Pfifers.

Die Almosenordnung von 1590 galt nicht
nur in der Stadt, sondern auch auf der Land-
schaft. Dabei wurden die Pfarrer, Kirchmeier
und die Geschworenen eingespannt. Es wur-
de ein genaues Verzeichnis der Armen aufge-
nommen. Ein monatliches Rapportwesen der
Pfarrer an die Dekane wurde eingefiihrt. Die-
se rapportierten ihrerseits an den Leutpriester
in Luzern. Allerdings gab es bald Unzuldng-
lichkeiten bei der Umsetzung. Widerstand
formierte sich in den Gemeinden. Die Stadt
beklagte sich, die Landschaft schicke ihr
stindig Bettler zu, so dass die Stadt auf die
Einhaltung des Heimatprinzips pochte.

1613, also fast 25 Jahre nach der Ein-
fiihrung der neuen Almosenordnung, herrsch-
ten 1mmer noch die gleichen Missstinde.
Grundsitzlich hat sich das bis zum Ende des
18. Jahrhunderts nicht verdandert. Erst damals
wurden in den meisten Gemeinden die Ar-
muts- und Waisensteuer eingefiihrt. Der An-
teil der Armen wuchs im 18. Jahrhundert in-
folge des Bevolkerungswachstums auf 20%
der Gesamtbevolkerung an. Als unlosbar er-
wies sich das Problem der fremden Bettler
und Landstreicher. Das Ancien Régime hat
es nicht geschafft, das Armen- und Bettler-
problem grundsitzlich anzugehen und zu 16-
sen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Peter Kamber, Reformation als bduerliche
Revolution. Bildersturm, Klosterbesetzungen
und Kampf gegen die Leibeigenschaft in Zii-
rich zur Zeit der Reformation, Ziirich, Chro-
nos Verlag, 2010, 501 S.

Die Reformationsforschung «von unten» hat
dank der Impulse Bob Scribners, Peter Blick-



688 Rezensionen — Comptes rendus

les, Susan Karant-Nunns und anderer in den
letzten zwanzig Jahren die an sich eher kon-
servative Geschichtsschreibung dieser Epo-
che sehr bereichert. Nicht die Ideen der gros-
sen Theologen, nicht die Rinke der Fiirsten
und Ratsherren stehen dabei im Vordergrund,
sondern die Bestrebungen der «einfachen
Leute», sich ihres Heils zu vergewissern im
Wettstreit der entstehenden Konfessionen.
Die zu besprechende, ausgezeichnete Disser-
tation Peter Kambers setzt diese Tradition fiir
die Schweiz fort, eine Tradition, die in Bern
dank Blickles Anregungen schon viele
Friichte eingebracht hat. Entstanden noch in
den 1980er Jahren, konnte diese wichtige,
dusserst quellenreiche und auch quellennahe
Arbeit nun endlich erscheinen und die For-
schung bereichern.

Wie der Titel der Abhandlung schon be-
sagt, versteht der ausgezeichnete Sulist Kam-
ber (auch schon hervorgetreten als Schrift-
steller) die turbulenten Ereignisse im Ziirich
der frithen 1520er Jahre als «bduerliche Re-
volution», nicht weniger revolutiondr (wenn
auch weniger gewaltdurchtrinkt) als die Vor-
génge im deutschen Bauernkrieg. Tatsachlich
waren Ideen und Praktiken vieler Bauern und
Béuerinnen radikal und stellten die Vorherr-
schaft der Stadt in Frage. Aufgrund des von
Luther fixierten Schriftprinzips begannen die
Untertanen, schon bald nach den ersten
reformatorischen Predigten Zwinglis die Bi-
bel zu lesen und eigensinnig zu interpretie-
ren. In mehrheitlich analphabetischen Mi-
lieus fanden sich zudem Vorleser in Wirts-
hdusern. So verweigerten gewisse Unterta-
nen, ermutigt von radikalen Predigern, den
Zehnten und sogar den Kriegsdienst in ge-
fahrlichen Zeiten. Dies bedrohte die Rats-
herrschaft iiber das Territorium, und so ist es
aus der Perspektive der Stadt verstindlich,
dass sich Zwingli bald mit der eher konserva-
tiveren Ratsfraktion verbiindete, um gegen
die radikalen Zehntverweigerer und die sich
schnell bildenden Taufergemeinden resolut
vorzugehen.

Der Autor spricht von den Evangelien als
einer Art «Befreiungstheologie» (u.a. 122),
die sich in den kollektiven Widerstandshand-
lungen von 1524 und 1525 manifestierte.
Tatsichlich befreite die neue Interpretation
der Bibel die Glaubigen nicht nur von gewis-
sen Feudallasten, sondern auch von der Ent-

SZRKG, 106 (2012)

richtung von Léhnen fiir die zahllosen Pries-
ter und Monche, die in Stadt und Land wirk-
ten. Natiirlich waren die Chorherren des
Grossmiinsters mehrheitlich Gegner der Re-
formation. Befreiend wirkte aber wohl auch
die Hinwendung zu einem gnidigen Gott, der
nicht dauernd mit Werken, Ablidssen und
Wallfahrten beschwichtigt werden musste.
So ldsst die Bibel auch eine radikal herr-
schaftskritische Lektiire zu, bei allen Ge-
horsam und Demut einfordernden Passagen.
Dies hat bekanntlich den englischen Histori-
ker Sir Christopher Hill (1912-2003) bereits
vor Jahrzehnten dazu bewogen, ein Buch zu
schreiben mit dem vielsagenden Titel The
English Bible and the Seventeenth-Century
Revolution.

Sehr interessant sind indessen auch Kam-
bers akribische, dicht beschriecbene Rekon-
struktionen der popularen Bilderstlirme und
der Klosterbesetzungen wie dem flir die
Monche bedrohlichen und auch demiitigen-
den «ttinger Sturmy» (18./19. Juli 1524, ver-
bunden mit einem symboltrichtigen Fisch-
essen). So begegnen wir auch Bauemn, die
heftig dariiber diskutieren, ob die hélzerne
Figur eines Palmesels in der Kirche Platz ha-
ben diirfe oder aus dem sakralen Raum ent-
fernt werden solle: «Er, Hans Dachmann und
Claus Unholtz habint den Esel uss der Kil-
chen than und gmeint, es schiid niidt, denn sy
etwan habint gehdrt bieten uff den Esel, wer
ihn hinuss tdt. Ere hab och den Esel helffen
in Se thuon.» (157).

Mit Gewinn verwendet der Autor neben
chronikalischen Quellen auch Gerichtsproto-
kolle. Er kennt aber auch den Kanon theolo-
gischer Texte sehr genau und kann unter an-
derem Zwinglis Abkehr von einem friih for-
mulierten Widerstandsrecht neu deuten.

«Die Bauern waren keine passiven Sub-
jekte der Retormationsgeschichte» (446). Mit
seinem Blick auf die lindlichen Verhiltnisse
erhellt Kamber die neue errungene und erle-
sene «Witzigkeit» bduerlicher Schichten ge-
gentiber den stddtischen Oberschichten.
Nicht alle Bauern waren indessen Befiirwor-
ter der neuen Lehre, was sich sehr schén an
Quellen zu Debatten tber den Bildersturm
zeigt. Manche zdgerten, andere hingen un-
verdrossen der alten Lehre an. So erfihrt die
Leserschaft die Konflikttriachtigkeit der Epo-
che nicht nur «gegen oben», sondern auch in-



Rezensionen — Comptes rendus 689

nerhalb der béduerlichen Gemeinden und
«communities». Der Hongger Erhart Gross-
mann erzihlte etwa, Zwingli sei «ein verlog-
ner Buob» (333), andere deuteten thre Kritik
aus Angst vor Strafe nur vorsichtig an. In
Meilen kam es, um ein weiteres Beispiel
anzufligen, zu erbitterten Protesten und gar
Morddrohungen. als die beiden Pfarrer das
Konkubinat aufgaben und heirateten.

Insgesamt bereichert Peter Kambers um-
fangreiche Dissertation die Reformationsge-
schichte nicht nur der Schweiz. Dem Werk
ist daher eine internationale Rezeption zu
wiinschen. Es zeigt auf, wie selbst in einem
vermeintlich abgegrasten Feld wie der (Ziir-
cher) Reformationsgeschichte noch vieles
brach liegt. Unkonventionelle Fragestellun-
gen und ein langer Atem verhelfen jedenfalls
den revolutiondren Ereignissen um 1524/25
zu ihrem Recht, wenn auch die Gewinner der
Reformation zumindest auf den ersten Blick
im Ziircher Rathaus sassen. sich die Abhin-
gigkeit der Landschaft von der Stadt iiber die
lange Zeitdauer klar verschirfte und trotz
verschiedener Aufstinde, «Héndel», Reibe-
reien und Konflikte bis zum Revolutionsjahr
1798 anhalten sollte.

Zirich Fabian Brindle

Jean Steinauer/Hubertus von Gemmingen
(Hg.), Le chapitre Saint-Nicolas de Fri-
bourg: fover religieux et culturel, lieu de
pouvoir. Das Kapitel St. Nikolaus in Frei-
burg: Hort des Glaubens, der Kultur und der
Macht. Actes du colloque/3-5.2.2010/Akten
des Kolloguiums, Freiburg, Société d’histoire
du canton de Fribourg, 2010 (= Archives de
la Société d’histoire du canton de Fribourg,
nouvelle série vol. 7), 529 S.

2012 kann das Kapitel St. Niklaus in Frei-
burg sein 500jihriges Bestehen feiern. Es
wurde 1512 als Kollegialstift gegriindet, also
als Gemeinschaft von Weltpriestern, die sich
zum Zweck des regelmissigen gemeinsamen
Chor- und Gottesdienstes zusammenfinden,
die aber neben ihren Residenz- und Prisenz-
pflichten als Kapitelmitglieder noch andere
Aufgaben wahmehmen, etwa in der Seelsor-
ge in Pfarreien. Solche Stadtstifte gab und

SZRKG, 106 (2012)

gibt es auch in anderen Stidten der Eidgenos-
senschaft: St. Leodegar in Luzern, St. Ursus
in Solothurn und St. Vinzenz in Bern. Letzte-
res wurde 1484 gegriindet und war ein wich-
tiges Vorbild fiir das Stift St. Nikolaus, ging
aber im Zuge der Reformation rasch ein, wo-
hingegen St. Nikolaus in der Zeit der Gegen-
reformation seinen eigentlichen Aufschwung
erlebte und bis zum Ende des Ancien Régime
florierte. Als materielle Grundlage des Stiftes
dienten die in grosser Zahl inkorporierten
Pfarreien im ndheren und entfernteren Um-
land von Freiburg. Die Pfarreien waren zu-
gleich Anlass zahlreicher Kompetenzkonflik-
te mit dem Bischof von Lausanne, der seit
1615/1663 in Freiburg residierte, dies nach-
dem er 1536 mit der Besetzung der Waadt
durch Bern dort das Weite gesucht hatte. Das
Gerangel um die Jurisdiktion fand erst mit
der Emennung der Stiftkirche St. Nikolaus
zur Kathedrale und mit der Umwandlung des
Stiftskapitels in ein Domkapitel ein Ende; das
gelang freilich erst 1924 und im zehnten An-
lauf. Anders als in verschiedenen anderen
Dibzesen der Schweiz verfligte das Freibur-
ger Domkapitel nie iiber ein Mitwirkungs-
recht bei der Bestimmung des Bischofs.

Der vorliegende Band vereinigt 30 teils
deutsche, teils franzosische Beitrdge zu den
vielfaltigen Aspekten der Geschichte des Ka-
pitels. Er ist hervorgegangen aus einem Kol-
loquium, das anldsslich des Abschlusses der
Inventarisierung des Kapitelarchivs durchge-
fithrt wurde, welches seit 1963 im Staatsar-
chiv Freiburg deponiert ist. In den Beitrigen
geht es um die Situierung des Stiftes in der
schweizerischen Stiftslandschaft (Guy Mar-
chal), um seine Vorgeschichte (Kathrin Utz
Tremp), um sein Verhdltnis zur weltlichen
Obrigkeit des Stadtstaates Freiburg (Thomas
Lau, Emanuel Leugger), sein Verhiltnis zum
Bischof (Patrick Braun) sowie zum Nuntius
und zum HI. Stuhl (Urban Fink). Dariiber
hinaus werden in verschiedenen weiteren
Aufsdtzen die Kapitelmitglieder und Propste
vorgestellt (Laurence Perler-Antille, Francis
Python, Marius Michaud, Rita Binz-Wohl-
hauser, Alexandre Dafflon). In der Zusam-
menschau verdeutlichen die Beitriige, was
Urban Fink treffend sagt: «Die Geschichte
des St. Niklausenstifts ist iiber Jahrhunderte
durch ein Gemengelage von zum Teil wider-



690 Rezensionen — Comptes rendus

spriichlichen, ja sich manchmal ausschlies-
senden Interessen gekennzeichnet, die direkt
oder indirekt Involvierte an den Tag legen,
sei dies nun die Freiburger Fihrungsschicht,
das Stift selbst, der Freiburger Klerus, die
durch den Einmarsch Berns in die Waadt im
Exil lebenden Lausanner Bischofe, der Stand
Bern und weitere reformierte Bundesgenos-
sen, das Furstentum Savoyen sowie Frank-
reich, die Pépste und die romische Kurie oder
die Pdpstlichen Nuntien in der Schweiz
(126f.). Weitere Aufsitze sind den inkorpo-
rierten Pfarreien (Jacques Rime, Francois Ri-
me, Francois Blanc und Christel Fontaine-
Marmy) gewidmet. Untersucht werden auch
die Liturgie im Kapitel (Martin Klockener,
Frangois Seydoux), der Kirchenschatz (Ivan
Andrey), die dem Kapitel am Genfersee geho-
renden Rebberge und schliesslich die Griber
in der Kirche (Hubertus von Gemmingen).
Der Aufschwung des Kapitels in der Ge-
genreformation wird gut illustriert mit dem
Beitrag von Mariano Delgado zum Wirken
von Petrus Canisius als Prediger in St. Niko-
laus. Wie Delgado aufzeigt, kommt mit Cani-
sius weltkirchliches Bewusstsein nach Frei-
burg, «aber auch ein Evangelisierungselan,
der in seinem Eifer, in seinen Methoden und
in seiner Ausdrucksweise neu war, weil er
dem Reformgeist des Trienter Konzils ent-
sprach» (82). Canisius scheute sich nicht, in
seinen Predigten der Stadtregierung gelegent-
lich «durch die Blume die Leviten zu lesen
und ein ideales Gegenbild zur bestehenden
Sozialordnung vor Augen zu halten» (78).
Dabei war das Kapitel nicht vom Stadtrat un-
abhingig, im Gegentell. Wie die anderen
Stadtstifte war schon die Grindung von St.
Nikolaus — am Rande der damaligen Bis-
tumsgrenzen — Ausdruck eines erstarkenden
Selbstbewusstseins des Stadtrates als Territo-
rialhoheit; es fand hier eine «Angleichung
der kirchlichen Verhiltnisse an die territorial-
staatlichen Gegebenheiten» statt (Guy Mar-
chal, 48). Gleich wie St. Vinzenz in Bern
diente dieses Stadtstift nun territorial be-
stimmten, politischen oder konfessionellen
Anliegen der Stadt (50). Wie Kathrin Utz
Tremp zeigt, Gbte der Schultheiss der Stadt
schon im vor 1512 bestehenden Klerikerver-
band von St. Nikolaus die Kontrolle iiber die
jéhrlichen Ein- und Ausgaben des Klerus aus
(64). Bereits 1459 erhielt der Klerikerver-

SZRKG, 106 (2012)

band auch das Biirgerrecht der Stadt. Ema-
nuel Leugger illustriert, dass diese enge Ver-
bindung von Kapitel und Rat bis zum Ende
des Ancien Régime bestehen blieb. Grundla-
ge davon war die soziale, vorwiegend ver-
wandtschaftliche Einbindung der Kapitel-
mitglieder in die Freiburger Herrschafts-
schicht (115). Noch im 18. Jahrhundert ver-
stand und inszenierte sich die Freiburger Ob-
rigkeit als unangefochtene Schutzherrin der
Klerikergemeinschaft. Das zeigte sich nicht
nur in der staatlichen Verwaltung ihrer mate-
riellen Giiter, sondern auch in der Besetzung
der Chorherrenstellen durch den Kleinen Rat
(114). Solche «cura religionis» diente auch
der Legitimierung der eigenen — im 18. Jh.
freilich zunehmend prekdrer werdenden —
oligarchischen Herrschaft. In Ansitzen {iber-
lebte die staatliche Mitbestimmung die Ver-
fassungsstirme des 19. Jahrhunderts und
dauerte bis zur Gegenwart fort. 1981 wurde
letztmals der Propst vom Grossen Rat des
Kantons Freiburg bestimmt. Sein Nachfolger,
der heutige Domprobst, wurde 2004 hinge-
gen vom Domkapitel gewihlt und durch den
Bischof bestitigt. St. Nikolaus ist damit — je-
denfalls aus der Sicht des heutigen Kirchen-
rechts — zu einem «normalen» Domkapitel
geworden (152).

Das vorliegende Buch ist erfreulicher-
weise nicht ein vielfarbiger Prachtband ohne
Neuigkeitswert, sondern ein spannender
Werkstattbericht, der illustriert, dass und wie
man sich mit unterschiedlichen Fragestellun-
gen der reichen Geschichte dieser altehrwiir-
digen Institution ndhern kann. Es ist sehr zu
hoffen, dass die Forschung weitergefuhrt
wird.

Freiburg i. Ue. René Pahud de Mortanges

Mariano Delgado/Markus Ries (Hg.), Kar/
Borromdus und die katholische Reform. Ak-
ten des Freiburger Svmposiums zur 400.
Wiederkehr der Heiligsprechung des Schutz-
patrons der katholischen Schweiz, Freiburg
Schweiz 24./25. April 2009, Academic Press,
Fribourg / Kohlhammer Stuttgart, 2010, 431 S.

Der umtangreiche Band, der zur Erinnerung
an das Freiburger Symposium zur 400.
Wiederkehr der Heiligsprechung von Carlo



Rezensionen — Comptes rendus 691

Borromeo erschien, enthélt elf Beitrdge, die
der katholischen Reform in der Eidgenossen-
schaft im Anschluss an das Konzil von Trient
(1545-63) gewidmet sind. Dazu kommen
fiinf Aufsitze, die Borromeos Nachwirken in
den folgenden Jahrhunderten behandeln. Der
Schlussteil reicht mitten ins 20./21. Jahrhun-
dert, der die Rezeption des Zweiten Vatika-
nums in der Kirche der Gegenwart behandelt
(drei Aufsitze).

Harm Klueting untersucht die katholi-
schen Reformbestrebungen, die bereits im
frithen 15. Jahrhundert eingesetzt, durch das
Trienter Konzil eine Verstarkung erfahren,
aber teilweise erst im 19. Jahrhundert ihren
Abschluss gefunden haben. Die «longue
durée» des Reformprozesses wirkt hier nach,
denn das Bischofsideal von Trient wurde in
Mitteleuropa erst in der Sakularisierung von
1803 erreicht.

Thomas Lau weist nach, dass durch die
Kirchenspaltung in der Reformationszeit
automatisch Kommunikationsprobleme zwi-
schen den Konfessionen entstanden sind. Die
voranschreitende Konfessionalisierung ver-
tiefte die Grenzen. Die Gefahr interkonfes-
sioneller Verfeindung wurde aber durch die
Neutralisierung der Eidgenossenschaft ent-
scharft.

Danilo Zardin beschreibt den Maildnder
Erzbischof Carlo Borromeo, wie er durch das
Beispiel eines bussfertigen Lebens auf seine
Zeit einwirken will. Der Maler Danilo Crespi
hat in seinem Gemilde in der Kirche Santa
Maria della Passione in Mailand den Vorbild-
charakter des Bischofs zum Ausdruck brin-
gen wollen: Auf dem kargen Tisch ist das
schlichte Mahl aufgetragen: ein Laib Brot,
ein Krug Wasser und das Trinkglas. Die
stoffliche Speise wird ersetzt durch die Nah-
rung des Wortes, die der Heilige aus den Sei-
ten des Buches schépft, das aufgeschlagen
vor ihm liegt. Borromeo liess sich durch die
Schrift Stimulus pastorum des Erzbischofs
von Braga, Bartolomeo de Martyribus, beein-
flussen. Dieser portugiesische Dominikaner
verkorperte den neuen Geist, den das Konzil
von Trient den Fihrungskriften in den Orts-
kirchen einzuprdgen suchte.

Paolo Ostinelli verfolgt die insgesamt
fiinf Pastoralvisitationen Borromeos in den
Ambrosianischen Tilern des Tessins. Sie wa-

SZRKG, 106 (2012)

ren wohl die gefdhrdetsten Teile seiner Di6-
zese. Sein Hauptinteresse galt der Reform
des Klerus, und er bekdmpfte vor allem das
Konkubinat der Priester. Ein weiterer
Schwerpunkt war der Kontakt mit den Be-
horden der Innerschweizer Orte, wo er zwar
auf wohlwollende Hilfsbereitschaft stiess. Sie
wollten aber nicht auf ihre alten Rechte in der
Aufsicht iiber thre Seelsorger verzichten.

Mario Galgano zeichnet aufgrund dlterer
Reiseberichte die erste Reise Carlo Borro-
meos durch die Schweiz 1570 nach, wo er
die damals wichtigsten Personlichkeiten der
katholischen Kantone kennenlernte: in Nid-
walden seinen alten Bekannten Melchior
Lussy, in Luzern Renwart Cysat und in Uri
den damals regierenden Landammann Jakob
Arnold. Frucht dieser Reise war die «Infor-
mation Carlo Borromeos an den Kardinal von
Piacenza», worin er seine Eindriicke von der
damaligen Bevdlkerung der katholischen
Schweiz schilderte. Darin schlug er vor,
einen Nuntius als Visitator in die Schweiz zu
schicken, um die Forderungen des Konzils
von Trient zu verwirklichen.

Urban Fink widmet seine Arbeit dem
Wirken Carlo Borromeos als «Bischof der
Schweiz» und Griinder der Luzerner Nuntia-
tur. Dabei korrigiert Fink das Idealbild, das
Oskar Vasella vom 16. Jahrhundert gezeich-
net hatte. Die katholische Reform hatte viel
langsamere Fortschritte gemacht, als man
lange Zeit angenommen hatte. Gewisse Re-
formen, die das Konzil von Trient gefordert
hatte, sind zum Teil erst im 19. Jahrhundert
flichendeckend umgesetzt worden. Die Re-
formtitigkeit Borromeos und des Nuntius
Bonhomini haben sich langfristig positiv auf
die katholische Schweiz ausgewirkt.

Paul Oberholzers Aufsatz iiber die ersten
Jesuiten in der Eidgenossenschaft weist nach,
dass Carlo Borromeo tiberzeugt war, die Ge-
sellschaft Jesu fiir die Reform der Kirche in
der Schweiz zu verwenden und dafiir selber
grosse Beitrige aus seinem personlichen Ver-
mogen zu leisten. Aber die Strategie der Or-
densleitung war in den Sechzigerjahren des
16. Jahrhunderts anderweitig ausgerichtet.
Erst 1574 kam es zur ersten Niederlassung
der Jesuiten in Luzern, ohne direkte Mitwir-
kung Borromeos. Der Jesuitengeneral Franz
Borja sperrte sich lange gegen allfdllige Pla-



692 Rezensionen — Comptes rendus

ne Borromeos, weil er zu jener Zeit die Zahl
der Neugriindungen deutlich reduzieren woll-
te und sein Augenmerk auf eine interne Kon-
solidierung des stark expandierenden Ordens
legte.

Christian Schweizer schildert die Anfinge
der Schweizer Kapuzinerprovinz, die mit Hil-
fe von Carlo Borromeo und starker Unterstiit-
zung durch Melchior Lussy und Johann Wal-
ter von Roll von Uri gegriindet wurde. Domi-
nierende Personlichkeit der ersten Kapuziner-
eruppe, die 1581 zu Fuss iiber den Gotthard
nach Altdorf kam, war P. Francesco Sermon-
di da Bormio, ein Veltliner. Da sich bald ge-
niigend Nachwuchs einstellte, konnte Lussy
in Stans eine zweite Niederlassung errichten.

Barbara Ulsamer schreibt zur Geschichte
und Bedeutung des Collegium Helveticum in
Mailand. Carlo Borromeo ist die treibende
Kraft, ein Ausbildungszentrum flr Priester-
anwirter aus der Schweiz in seiner Didzese
zu errichten. Die Anfinge gehen auf die
Jahre 1575-79 zuriick. Anfinglich gab es
Unklarheiten, wie weit der Geltungsbereich
in der Aufnahme von Studenten reichen soll-
te. Gehorten bloss Schweizer oder auch Stu-
denten aus den Untertanengebieten der Eid-
genossenschaft hierzu? Die Bedeutung des
Helvetischen Kollegs in Mailand fur die ka-
tholische Eidgenossenschaft und die zuge-
wandten Orte darf nicht unterschitzt werden.

Stephan Leimgruber referiert liber kate-
chetische und homiletische Aspekte zur Zeit
Borromeos. Die Glaubensreform sollte durch
cine Bildungsreform erfolgen. Jesuiten wie
Kapuziner widmeten sich der Errichtung von
Gymnasien. Carlo Borromeo erneuerte die
religiose Bildung und Erziehung dadurch,
dass er Jesuiten und Kapuziner berief und
thnen Verantwortung fur die Seelsorge, die
Christenlehre und den gymnasialen Reli-
gionsunterricht dibertrug. Hauptinstrumente
waren die Katechismen des Petrus Canisius
(1555), der Catechismus Romanus (1366),
die in Analogie zu den Katechismen Martin
Luthers (1529) abgefasst waren.

Martin Klockener, die Liturgiereform von
Trient und ihre Umsetzung in der Schweiz.
Das Konzil von Trient beschiftigte sich in-
tensiv mit den Fragen der Liturgie. Auf der
dritten und letzten Sitzungsperiode von
1562/63 wurden die Dekrete und Canones
{iber das hl. Messopfer beschlossen. Auf der

SZRKG, 106 (2012)

letzten Sitzung am 4. Dezember 1563 iiber-
trug das Konzil die Reform von Brevier und
Missale aus Zeitgriinden dem Papst. 1568 er-
schien das Breviarium Romanum. Als vor-
rangiges Problem erschien wiederholt dic
Wiederherstellung der echten Tradition in der
Kirche. So verbot der Papst fur die rédmische
Kirche rigoros alle anderen Breviere. Als ein-
zige Ausnahme blieben Brevierausgaben je-
ner Didzesen und Orden erlaubt, die mindes-
tens eine zweihundertjihrige Eigentradition
besassen. Im Bistum Konstanz hat sich 1567
eine Ditzesansynode unter Bischot Mark Sit-
tikus mit der Erneuerung der liturgischen
Biicher befasst. Es erfolgte eine langsame
Anpassung an die romische Form. Im Bistum
Chur wurde unter Bischof Peter Raschér
(1581-1601) eine Liturgiereform ohne die
geforderte Anpassung an die romischen Vor-
schriften vorgenommen. Erst unter seinem
Nachfolger Johann V. Flugi wurden die ro-
mischen Biicher eingefiihrt. Im Bistum Lau-
sanne kam es zu einem eher schleichenden
Ubergang. Nach 1568 hat man in der Regel
Ausgaben des Breviarum Romanum ange-
schafft, wiahrend die Kanoniker der Freibur-
ger Stiftskirche St. Niklaus das Lausanner
Brevier noch lange Zeit behielten. Karl Bor-
romdus entschied sich in seiner Didzese fur
die Beibehaltung des ambrosianischen Ritus.

Volker Reinhardt, Krieg um die Erinne-
rungshoheit; die Heiligsprechung Carlo Bor-
romeos. Mehr als zwei Jahrhunderte (1471
1676) beherrschte der Nepotismus die Kir-
che. Beim Amtsantritt Pius® IV. wurde Carlo
Borromeo als Sohn einer Papstschwester
postwendend Kardinalnepot. Das Amt wurde
durch ihn mit neuem Leben erfiillt. Gegen
Ende der Regierung Pius® IV. begab sich
Borromeo in sein Erzbistum Mailand, um
sich der Rekatholisierung im lombardisch-
eidgendssischen Grenzgebiet zu widmen. Die
Familie Borromeo besass durch ihre Streitig-
keiten nicht unbedingt den besten Ruf. Die
Reformkreise (Carlo und sein Cousin Fede-
rico) waren bestrebt, die Reformlinie fortzu-
fithren. Erhebliche politische Differenzen be-
standen mit dem spanischen Gouverneur.
Durch die Schwerpunktverlegung der Reform
vom Zentrum an die Peripherie durch Carlo
Borromeo wurde der Filihrungsanspruch des
nachtridentinischen Papsttums entscheidend
getroffen. Wenn der Erzbischof von Mailand



Rezensionen — Comptes rendus 693

und nicht der Pontifex die Emennung der ka-
tholischen Kirche und ihre Abgrenzung ge-
gen den Protestantismus betrieb, war es um
den romischen Fiihrungsanspruch geschehen.
Spannungen zwischen der Kurie und Mailand
entstanden, als Federico eine Biographie sei-
nes Cousins Carlo verdffentlichen wollte, die
die Differenzen mit der romischen Zentrale
und die Konflikte mit den spanischen Behor-
den ansprachen. Papst Gregor XIV. verwie-
gerte die Erlaubnis zur Publizierung der Le-
bensgeschichte. Durch die Heiligsprechung
sollten die Konflikte mit Spaniens Behorden
in Mailand verdeckt werden.

Franziska Metzger versucht in threm Auf-
satz durch die Verschrankung von Sakrali-
sierung und Historisierung die katholische
Geschichtsschreibung der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts und der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts anhand der Person von
Carlo Borromeo aufzuzeigen. Er wurde zu
einer Zentralfigur fir die Geschichte der ka-
tholischen Schweiz.

Markus Ries skizziert Borromeo als
Schweizer Protektor und Patronus Helvetiae.
Am 10. Mérz 1560 tberbrachte der Nidwald-
ner Landschreiber Melchior Lussy als Son-
dergesandter dem kurz zuvor gekronten Papst
Pius 1V. die Glickwiinsche der Eidgenossen-
schaft. Bei dieser Gelegenheit dusserte er den
Wunsch, es moge an der Rémischen Kurie
erneut ein Protektor fiir die Schweiz ernannt
werden. Dabei wurde der bei der Audienz
wohl anwesende Kardinalnepot Carlo Borro-
meo von Lussy vorgeschlagen. Bereits zwei
Tage spiter, am 12. Miarz 1560, erfolgte die
Emennung. Jahrzehnte spéter (nach der Heilig-
sprechung) erfolgte die Emennung Borromeos
zum Patronus Helvetiae. Noch im 19. Jahrhun-
dert griffen Constantin Siegward-Miiller und
Theodor Scherer auf den Patron zuriick und
griindeten in Luzern 1846 die kurzlebige
«Akademie des hl Karl Borromius»;, der
Piusverein trug dieses Erbe weiter.

Martin Sallmann beschiftigt sich mit den
konfessionellen Gedéchtniskulturen von Mar-
tin Luther, Karl Borromius und Johannes
Calvin im spaten 19. und anfangs des 20.
Jahrhunderts.

Mariano Delgado greift ein heisses The-
ma auf, indem er sich mit der Borromius-
Enzyklika «Editae saepe» von Pius X. vom

SZRKG, 106 (2012)

26. Mai 1910 und deren Folgen auseinander-
setzt. Die vollig verungliickte Enzyklika ent-
fachte einen Sturm der Entriistung in Deut-
schland und auch eine polemische Diskus-
sion in der Schweiz. Sie ist nur aus der Hitze
des Modernismusstreites zu erkldren.,

Der heutige Kardinal Kurt Koch widmet
sich dem Begrift «Reform» in der katho-
lischen Kirche in der Schweiz. Im Zusam-
menhang dazu steht die Konzilsrezeption des
Zweiten  Vatikanums.  Er  gelangt  zum
Schluss, dass das Konzil weitgehend einseitig
rezipiert worden sei. Die Grundsatzfrage ist
stets die gleiche: Handelt es sich beim Zwei-
ten Vatikanum um einen Bruch in der Kir-
chengeschichte oder um eine Reform, die die
dynamische Erneuerung mit der Treue zur
Tradition verbindet. Koch kritisiert vor allem
die einseitige Herausstellung des Mahlcha-
rakters der Eucharistie: die Reduzierung der
Eucharistie als gemeinschaftliches Essen und
Trinken stelle eine gravierende Verkiirzung
der Liturgie des Pascha-Mysteriums dar. Es
gelte heute, den Opfergedanken in der nach-
konziliaren Liturgie wieder zu betonen. Koch
greift mitten in die nachkonziliaren Spannun-
gen hinein, wenn er die Krise nach dem Kon-
zil als eine «Concilium-Communio-Spal-
tung» bezeichnet. Hans Kiing gehe von der
Identitéit von Kirche und Konzil aus, wihrend
Josef Ratzinger kritisch anmerkte, der Radius
des Konzils sei weit enger als die Kirche ins-
gesamt. Fihrt man sich die von den Le-
febvre-Nachfolgern und den Kiing Sympathi-
santen gemeinsame Beurteilung des Zweiten
Vatikanums als Traditionsbruch vor Augen,
kann man auch die Heftigkeit verstehen, mit
der dieser Kirchenstreit bis heute ausgetragen
wird.

Rolf Weibel beschreibt die Konzilsrezep-
tion in der Schweiz und umschreibt sie als
«Erfillung und Neubeginn». In zwei Be-
reichen wurden die Erwartungen erfiillt: in
der Liturgie und in der Okumene. Zudem er-
folgte die Einflihrung verschiedener Gremien
wie Priester- und Seelsorgeridte. Nicht alles
bewihrte sich in der Folge. Die Synode 72
ragt hervor, die gesamtschweizerisch vorbe-
reitet, aber in di6zesanem Rahmen durchge-
fihrt wurde.

Urs Altermatt befasste sich mit den sog.
langen Sechzigerjahren vom Ende der Piani-



694 Rezensionen — Comptes rendus

schen Epoche (1958) bis zur 68er Revolte.
Die Kirche geriet infolge der gesellschaft-
lichen Umwilzungen in eine Krise. Die Zahl
der Priester nahm kontinuierlich ab. Ein be-
schleunigter Wandel setzte ein, von dem man
noch nicht weiss, wo er hinfiihrt.

Die Akten des Freiburger Symposiums
entfalten in diesen neunzehn Aufsdtzen ein
reichhaltiges und differenziertes Bild (iber
den populdren Heiligen Carlo Borromeo.
Nicht zuletzt bot die Tagung reichlich Gele-
genheit, die vor 100 Jahren von Heinrich
Reinhardt und Franz Steffens herausgege-
bene Aktensammlung zur Nuntiatur von Gio-
vanni Francesco Bonhomini griindlich durch-
zusehen und die damalige Situation neu zu
beleuchten.

Meggen/Luzemn Alois Steiner

Eva Kathrin Dade, Madame de Pompadour.
Die Mtresse und die Diplomatie, Kdln, Boh-
lau Verlag, 2010 (= Externa, Bd. 2), 338 S.

Madame de Pompadour gehért zweifelsohne
zu den schillerndsten Figuren Versailles, ent-
sprechend mehrdeutig sind die wissen-
schaftlichen und alle iibrigen Darstellungen
threr Person. Eine weitere Studie zur bekann-
testen Mitresse Frankreichs vorzulegen, stellt
also ein Wagnis dar; es einzugehen hat sich
gelohnt.

Eva Kathrin Dades Studie ist das Resultat
eines Forschungsprojekts zur «weiblichen
Diplomatie» im 18. Jahrhundert, das drei
Teilprojekte zu vier verschiedenen Akteurin-
nen am franzdsischen und spanischen Hof
umfasste. Das Projekt wurde von Christian
Windler (Universitdat Bern) und Hillard von

Thiessen (Universitit Rostock) geleitet.
Beide untersuchten in den letzten Jahren
schwerpunktmissig die frithneuzeitlichen

Aussenbeziehungen. Mit der Griindung der
Schriftenreihe «Externa» (Bohlau Verlag, ge-
meinsam mit André Krischer und Barbara
Stollberg-Rilinger) und mit dem ersten Rei-
henband setzten sie zudem eine Wegmarke in
der diplomatiegeschichtlichen Forschung.
Die Untersuchung Dades orientiert sich fol-
gerichtig daran: Der Akzent wird auf den
zweiten Bereich des Untertitels gelegt, also
auf die Diplomatie, und Madame de Pompa-

SZRKG, 106 (2012)

dour wird mithin ausschliesslich in ihrer Rol-
le als diplomatische Akteurin vorgestellt. Ge-
rade darin liegt der Reiz der Untersuchung:
Zum einen ist dieser Blick auf die Maitresse
Ludwigs XV. bisher erst marginal untersucht
worden und zum anderen birgt die Konzen-
tration auf die Aussenbezichungen ein Er-
kenntnispotential, das iiber die genuin diplo-
matiegeschichtliche Faktenanreicherung hin-
ausreicht. Der modernen Diplomatiegeschichte
verpflichtet, folgt Dades Studie vor allem kul-
turwissenschaftlichen Fragen. Untersucht wer-
den dabei unter anderem Funktion und Funk-
tionieren von Patronage, Diskurse iiber (il)le-
gitimes politisches Handeln und damit auch
Fragen der Verstaatlichung der Aussenbezie-
hungen sowie die Rollenvielfalt und -vorstel-
lungen der Akteure in den verschiedenen Ent-
scheidungskontexten.

Die Untersuchung ist methodisch solide
und setzt den aktuellen Forschungstrend der
Geschichte der Aussenbeziehungen fort. Er-
klartes Ziel ist es, «liber den Blickwinkel auf
die Mitresse und ihre Funktionen die Cha-
rakteristika frithneuzeitlicher Herrschafts-
praktiken und ihrer Aussenbeziehungen zu
prézisieren und um eine geschlechterspezi-
fische Komponente zu erweitern» (17). Die
Studie ist in drei Teile gegliedert. In einem
ersten Schritt (Teil I) wird Madame de Pom-
padour als Akteurin am franzdsischen Hof
eingeordnet, dabei werden verschiedene In-
stanzen und Figuren vorgestellt und nebenbei
erhellende Einblicke in das hofische Leben
geliefert. Diese «mise en place» bildet die
Grundlage fiir die Abgrenzung der Figur der
Mitresse von anderen Amts- und Wiirden-
trigern, In erster Linie von Ludwigs Minis-
tern. Madame de Pompadour belegte kein of-
fizielles Amt, sie verteilte aber die konig-
lichen grdces, weshalb die Mitresse sinniger-
weise im Bereich des Informellen, dem fiir
die Aussenbeziehungen des 18. Jahrhunderts
grundsétzlich zentralen Sektor. verortet wird.
Dade charakterisiert Pompadour als Matresse
schliissig in ihrer Funktion als «eine Art
weiblichen Giinstlingsministers» (88), ohne
die offensichtlich geschlechterspezifische
Difterenz gegeniiber den minnlichen Pen-
dants aus den Augen zu verlieren, im Gegen-
teil: Im zweiten und dritten Teil wird eben
dieser Differenz aut den Grund gegangen,
zundchst in den konkreten diplomatischen



Rezensionen — Comptes rendus 695

Aktionsfeldern der Maitresse en titre im Um-
gang mit fremden Diplomaten am tfranzosi-
schen Hof (Teil II} und dann in der Selbst-
und Fremddarstellung der Matresse (Teil [1I).

Im zweiten Teil erfahren wir viel iber
ausgewihlte diplomatische Missionen zwi-
schen 1745 und 1760 aus Grossbritannien,
Brandenburg-Preussen und Wien. Dabei er-
laubt der Vergleich zwischen den verschiede-
nen Gesandten, die Handlungsspielrdume der
Madame de Pompadour auszuloten. Die
preussischen Gesandten etwa versuchten,
iber andere informelle Kanile politischen
Einfluss am franzosischen Hof auszuiiben, so
tber die Financiers Paris und iiber die gut
vernetzte Schwester des Preussenkdnigs
Friedrich II., Wilhelmine Friederike Sophie,
Markgrafin von Bayreuth. Der Habsburger
Gesandte Starhemberg hingegen machte sich
die exklusiven Kontakte zur weiblichen Pa-
tronage-Brokerin zunutze: Dade kommt zum
Schluss, dass der 1756 unterzeichnete Erste
Versailler Vertrag, der das Renversement des
alliances begriindete, «ohne die Mitwirkung
der Mitresse womdglich nicht zustande ge-
kommen wire» (154). Und sie zeigt auch wa-
rum: Pompadour spielte die zentrale Vermitt-
lerrolle zwischen Starhemberg und dem Kar-
dinal de Bernis; inwiefern sie inhaltliche An-
regungen lieferte, muss nicht zuletzt ange-
sichts der geringen Verschriftlichung miind-
licher Kontakte hingegen offen gelassen wer-
den (167-173, 182-185).

Den dritten Teil widmet Dade der politi-
schen Kultur des aufklérerischen Frankreich.
Dabei werden die Korrespondenzen der
fremden Diplomaten systematisch gepriift,
um letztlich den bereits im ersten Teil eror-
terten Befund, ndmlich dass Madame de
Pompadour im informellen Bereich tatig war,
zu bestdtigen. Pompadour taucht fast aus-
schliesslich in der parallel zur amtlich ver-
laufenden privaten (informellen) Korrespon-
denz auf, was dem zeitgendssischen Bild der
apolitischen Frau entsprach. Obwohl Infor-
malitdt respektive Irregularitdt im &ffent-
lichen Raum des Politischen negativ konno-
tiert waren (269f.), wurden diese Kanile of-
fensichtlich genutzt, was sich gemiss Dade
mit einer weiterhin herrschenden Normen-
vielfalt erkldren ldsst: «[D]ie Rolle Madame
de Pompadours [zeigt], dass Elemente perso-

SZRKG, 106 (2012)

naler Herrschaft ein zentraler Bestandteil der
politischen Kultur noch um die Mitte des 18.
Jahrhunderts waren, dass informelle Einfluss-
nahme und informell agierende Akteure und
Akteurinnen beiderlei Geschlechts unmittel-
bar an dic hofische Gesellschaft gekniipft wa-
ren.» (267) Allmihlich entstand aus der Viel-
falt jedoch eine Normenhierarchie, das Infor-
melle wurde zunehmend aus dem politischen
Raum verbannt — und damit, entgegen auf-
klarerischen Konzepten, auch die Frau. Da-
mit ist zugleich die Frage nach der Relevanz
des Geschlechts beantwortet: «Als weiblicher
Glinstlingsminister war sie kein Einzelfall,
sondern eine Variante des ménnlichen Glinst-
lingsministers.» (276) Dennoch zog sie Vor-
teile aus threm Geschlecht: «Als Frau konnte
sie im fortgeschrittenen Stadium des Behor-
denwachstums noch ldnger auf informelle
Weise titig sein als ein Mann.» (276) Damit
konnen auch das scheinbare Paradox der aus-
sergewshnlichen Linge ihrer offensichtlich
intensiven Machtausiibung am Hof und das
trotzdem fehlende Machtvakuum nach ihrem
Tod (185) mit threm Geschlecht erklart wer-
den.

Die sorgfiltig redigierte Studie kommt er-
freulicherweise ohne den fiir Qualifikations-
schriften oftmals ausladenden theoretischen
Uberbau aus, vielmehr werden die methodi-
schen Grundlagen geschickt in die Analysen
eingeflochten. Diese werden dadurch unmit-
telbar an die theoretischen Zuginge zuriick-
gebunden, Redundanzen weitestgehend ver-
mieden, was — nicht zuletzt dank weitertiih-
render, umfangreicher Fussnoten — ungestor-
ten Lesefluss garantiert. Das Ziel, «Charakte-
ristika frithneuzeitlicher Herrschaftspraktiken
zu préazisieren und um eine geschlechterspe-
zifische Komponente zu erweitern», wird da-
mit auf iiberzeugende Weise erreicht. Wer
sich kiinftig mit weiblicher Diplomatie in der
Frithen Neuzeit beschiftigt, wird sich an der
vorliegenden Studie orientieren miissen. Dass
die Rolle der Frau in den Aussenbeziehungen
weiterer Fallstudien bedarf, steht ausser Fra-
ge. Man darf gespannt sein auf die Verdffent-
lichung der Beitrdge zur kiirzlich in Bern or-
ganisierten Tagung «Das Geschlecht der
Diplomatie». (Zum Tagungsbericht siehe:
«Das Geschlecht der Diplomatie» — Ge-
schlechterrollen in den Aussenbezichungen



696 Rezensionen — Comptes rendus

vom Spitmittelalter bis  zur Gegenwart.
01.12.2011-03.12.2011, Bern, in: H-Soz-u-
Kult, 16.02.2012, <hutp://hsozkult.geschich-
te.hu-berlin.de/tagungsberichte/id=4071>.)

Freiburg i. Ue. Andreas Behr

Nicole Priesching, Von Menschenfingern
und Menschenfischern. Sklaverei und Los-
kauf im Kirchenstaat des 16.-18. Jahrhun-
derts (Sklaverer — Knechtschaft — Zwangsar-
beit, Bd. 10), Hildesheim, Olms, 2012, X u.
541 8.

Kern der Arbeit ist die Auswertung des von
Pagano bereits erschlossenen Bestands Arci-
confraternita del Gonfalone im Vatikanarchiv
fiir den von dieser Bruderschaft durchgefiihr-
ten Freikauf christlicher Sklaven von den
Moslems in Algier, Tunis und dem montene-
grinischen Korsarennest Dulcigno / Ulcing
zwischen 1585 und 1805 mit ausfuhrlichen
Personenlisten im Anhang. Gregor XIII. hatte
die Bruderschaft auf Betreiben des Kardinals
Santori damit beauftragt und Sixtus V. sie als
Hauptgeldquelle mit ablassflankierten Privi-
legien zum Almosensammeln ausgestattet,
Die Griinde bleiben unklar, denn es gab dafur
Ja lidngst den Orden der Trinitarier, der viel
effizienter arbeitete. Zeitweise versuchte die
Erzbruderschaft ihr Monopolprivileg gegen
diesen Orden zu verteidigen, zeitweise arbei-
tete sie erfolgreich mit thm zusammen. Ins-
gesamt hat sie ca. 1000 Sklaven befreit, die
Trinitarier brachten es allein 1720 auf 431.
Die Bruderschaft, deren komplizierte Entste-
hungsgeschichte ausfihrlich untersucht wird,
widmete sich von Haus aus den {blicheren
Werken der Frommigkeit und Barmherzig-
keit, denen die neue Aufgabe nicht zum
Schaden gereichen sollte. Nur etliche Dut-
zend ihrer rund 1000 vornehmen Mitglieder
interessierten sich {iberhaupt daftir. Im Ge-
gensatz zu den Trinitariern gingen die Briider
auch nicht selbst vor Ort, sondern arbeiteten
durch Mittelsménner, vor allem Kapuziner,
weil diese ohnehin mit Niederlassungen und
Hospizen in muslimischen Stidten vertreten
waren. Ein besonders bemerkenswerter Fund
ist das S. 391426 ausfuhrlich paraphrasierte
Tagebuch der Loskaufaktion, die ein Kapuzi-
nerpater im Frithjahr 1729 fur die Bruder-

SZRKG, 106 (2012)

schaft in Tunis durchfihrte. Die dreimonatige
Feilscherei war nur mit der Hilfe von Mittels-
minnern moglich, des kaiserlichen, des fran-
zOsischen und bemerkenswerterweise nicht
zuletzt des englischen Konsuls sowie der ver-
schiedensten Geschitfisleute, darunter auch
Renegaten. Berlihrungsidngste gab es offen-
sichtlich lingst keine mehr, hingegen durch-
aus auf das Freikaufgeschift spezialisierte
Agenten. Den Mitgliedern der Bruderschatt
zu Hause ging es laut der Verfasserin dabei
zuerst um einen Beitrag zum eigenen Seelen-
heil. Thre Loskaufaktivitdt fand vielleicht des-
wegen in Schiiben statt, die manchmal durch
Jahrzehnte voneinander getrennt waren.
Nichtsdestoweniger war das Freikaufen nur
bei den Christen organisiert, wihrend es bei
den Moslems cher gelegentlich stattfand.
Aber es war dort wahrscheinlicher freigelas-
sen zu werden, wenn man sich zur Religion
der Herren bekehrte. Daher die vielen Rene-
gaten. Die Taufe berechtigte demgegeniiber
nicht zur Freilassung: getaufte Galeerenskla-
ven wurden anscheinend nur besser behan-
delt. Sie gelangten auch nur selten in die ro-
mische Casa de catecumeni ¢ neofiti — kein
Wunder, denn damit wiren sie ja threr Arbeit
entkommen. Nur 10% der getauften Muslime
waren Galeerensklaven. Angehorige der
eigenen Religion neu zu versklaven, war aber
hier wie dort verboten.

Vorgeschaltet sind drei Kapitel, von de-
nen das erste nach der Literatur einen kurso-
rischen Abriss der Sklavenfiangerei von Kor-
saren und Piraten im Mittelmeer bietet. Auf
der einen Seite die Osmanen und die Barba-
resken von Algier, Tunis und Tripolis, auf
der anderen die Malteser und toskanischen
Stefansritter, die Genuesen und Venczianer,
die Spanier und Franzosen, die Englinder
und Niederldnder und zum Schluss die pépst-
liche Flotte. die meistens aus hochstens tinf
Galeeren bestand. Das zweite Kapitel be-
handelt die spatscholastische Diskussion {iber
die Indios von Vitoria bis Sudrez. die nur das
nicht eben neue Ergebnis abwirtt, dass Ver-
sklavung von Gefangenen aus gerechten
Kriegen als legitim galt, also auch aus dem
staindigen Glaubenskrieg im Mittelmeer.
Demgemiss verwerten die pépstlichen Ver-
lautbarungen 1435-1839 die Sklaverei als
solche ganz und gar nicht. Das dritte Kapitel
stellt das Leben der Galeerensklaven der



Rezensionen —~ Comptes rendus 697

Papsttlotte nach Quellen aus dem Fondo Ca-
merale des Romischen Staatsarchivs dar, die
allerdings nur zum Teil von der Autorin er-
hoben wurden. In betrachtlichem Umfang
greift sie auf Transkriptionen von Tupputi
zurtick (12, 491), was nicht ohne Folgen
blieb. Nur bei den Maltesern waren die
meisten Ruderer Sklaven, bei der Papstflotte
und anderswo lberwogen die Striflinge. Im-
merhin wurde nicht ununterbrochen gerudert,
sondern die Schiffe liefen langere Zeit unter
Segel, ausserdem verbrachten die Sklaven
viel Zeit an Land in so genannten «Bagnos»,
die sich auf beiden Seiten des Mittelmeers
glichen. Besonders bemerkenswert ist dabei
die religiose Toleranz. Muslime hier und
Christen dort hatten ihre Vorsteher bzw.
Seelsorger, Kultstitten und Friedhafe. In Li-
vorno gab es sogar eine Moschee. Wenn der
«heilige Eifer» einer Seite einmal tiberhand-
nahm, geniigten briefliche Beschwerden, um
auf der Gegenseite Repressalien auszuldsen
und damit das Gleichgewicht der Koexistenz-
Toleranz wiederherzustellen. An und flir sich
ein erfreulicher Zustand, der aber auch den
Primat der politischen und ékonomischen In-
teressen erkennen ldsst; Theologie diente
meist nur zur ideologischen Legitimation.

Die Arbeit bringt neue Erkenntnisse,
bleibt aber leider ziemlich anfechtbar. Ers-
tens ist sie wegen ihrer begrenzten archiva-
lischen Grundlage ungleichgewichtig ausge-
fallen. Auf der einen Seite geht es um die Be-
freiung aller Arten christlicher Sklaven, auf
der anderen wird nur die Minderheit der mus-
limischen Staatssklaven auf den Galeeren un-
tersucht. Die muslimischen Privatsklaven im
Kirchenstaat hatten sich wahrscheinlich tiber
Notariatsarchive erfassen lassen. Aber das
war wohl zu viel Arbeit. Zweitens ldsst die
sprachliche und sachliche Sorgfalt oft arg zu
wiinschen {brig. Allgemein werden Eigen-
namen unbesehen in der verballhornten ita-
lienischen Form iibernommen, andere zusitz-
lich von der Verfasserin «beschddigt»: der
Singular «die Gonfalone», der die Marien-
fahne der Bruderschaft oder diese selbst als
Einzahl bezeichnen kann, verwandelt sich
unter der Hand in einen Plural, mit dem de-
ren Mitglieder gemeint sind (235 u. &.). «Ski-
pion Borghese Cafarelli» (212) hiess nicht
so, der «hl. Luigi Conzaga» (sic!) von 223 ist

SZRKG, 106 (2012)

224 ebenso unzutreffend der «hl. Louis de
Gonzague» geworden usf. Die Verfasserin
versaumt es ferner, sich in Hinblick auf die
angeblich abnehmende Bedeutung der Ga-
leeren mit den verschiedenen Schitfstypen
auseinanderzusetzen. Ausserdem Kkapituliert
sie vor der Vielfalt der fiir den Loskauf ver-
wendeten Wihrungen (394), obwohl ein An-
satz zum Wertevergleich vorhanden wire
(419). Weiter (nur eine Auswahl): Chirografi
sind Zahlungsanweisungen, keine pépstlichen
Rundschreiben (12). Die Malteserritter waren
verpflichtet, an einer bestimmten Anzahl von
Korsarenexpeditionen (Caravane) teilzuneh-
men (47-51). Eine «flimische» Marine gibt
es nur im ltalienisch der Zeit, gemeint ist die
niederlandische (61). Weltliche Papstnepoten
bekleideten das Flottenkommando mit seinen
Ertrdgen ausschliesslich als Pfriinde (8183,
160). Gregor XVI. verurteilte 1839 nur den
Sklavenhandel, nicht aber die Sklaverei als
solche; dabei handelte es sich offensichtlich
um ein Zugestindnis an die britische Politik
der Zeit, der Impuls kam also nicht aus der
katholischen Kirche (150-153). Dass die
Verfasserin auch die Galeerenstrdflinge als
Sklaven betrachten will, liesse sich mit dem
schwungvollen Handel mit Striflingen recht-
fertigen, den deutsche Fiirsten und Stiadte mit
Venedig und vielleicht auch mit dem
Kirchenstaat trieben (159-161). Der Name
«Magalotti» von einer Taufe in Ferrara 1628
ist derjenige des damaligen Bischofs (165).
Mit der Kirche «Santo Apostolo» muss «SS.
Apostoli» gemeint sein (309). Ein spanischer
«padre di Santo Gironimo» ist ein Hiero-
nymit, kein Somasker (349), usf. Schade!

Freiburg i. Br. Wolfgang Reinhard

Nicolas Brucker (Ed.), Apologétique 1650—
1802. La nature et la grdce. Préface d’ Anony
McKenna, Bern, Lang, 2010 (= Recherches
en littérature et spiritualité, vol. 18), 409 S.

Wer sich den gegenwirtigen Herausforderun-
gen der Religion im Allgemeinen und des
christlichen Glaubens im Besonderen zu stel-
len bereit ist, wird hinter den vielfiltigen
Spielarten der Diskussion um die Postmoder-
ne eine Ebene von Fragen ausmachen, die



698 Rezensionen — Comptes rendus

umso wirkméchtiger wurden, als sie implizit
die Agenda bestimmten und z.T. weiterhin
bestimmen. Mindestens ebenso aufschluss-
reich wie die Fragen in sich ist in diesem
Sinn der Umgang mit ihnen.

In der Zeit zwischen 1650 und 1802 ha-
ben sich von Pascal bis Chateaubriand Philo-
sophen und Theologen diesen Fragen gewid-
met, die bei nidherem Hinsehen bis heute
nicht abgegolten sind. Vornehmlich dem
franzosischen Sprachraum sind die im vor-
liegenden Band versammelten Beitrige einer
2008 in Metz abgehaltenen Tagung ver-
schrieben, und dies in redaktionell mustergiil-
tiger Weise. Mit der Apologetik nehmen sie
ein Feld in den Blick, in dem die Vernunft
eine herausragende Rolle spielt. Auf ein Ka-
pitel «Philosophie et religion de Pascal a Fé-
nelon» folgt eines zu den «Défenseurs du
christianisme, protestants et catholiques», ein
weiteres widmet sich «Dialogues, débats et
controverses». Ein letztes ist mit der Frage
tiberschrieben: «Comment rendre la religion
aimable»? Indem sie in gewisser Weise diese
Frage vorbereiten, zeigen die in diesem Band
versammelten Beitrdge, dass die Vernunft,
insofern sie es mit der Religion zu tun hat,
nicht einfach vom gelebten Leben abstrahie-
ren kann und deshalb in besonderer Weise
auch mit emotionalen und anderen Faktoren
zu rechnen hat, die nicht einfach rational zu
fassen sind. In diesem umfassenden Sinn ist
die Apologetik des behandelten Zeitraums
ein Teil des «Glaubens», dem sich der vorlie-
gende Band annidhern will (15).

Je nachdem, ob man aus literaturwissen-
schaftlichem,  philosophiegeschichtlichem,
theologischem oder anderem Interesse das
Buch zu Hand nimmt, wird man die verschie-
denen in ihm behandelten Striange und Linien
unterschiedlich gewichten und bewerten. Aus
einer  theologisch-theologiegeschichtlichen
Perspektive, die freilich von anderen Per-
spektiven nicht abstrahieren kann, sondern
auf der Héhe der Erkenntnisse und Anliegen
anderer Zuginge erfolgen muss, stellt sich
mit der zentralen Stellung des Glaubensbe-
griffs in der Konzeption der Tagung und der
Veroffentlichung die Frage, worauf dieser
sich griindet und in welcher Weise er sich
Geltung zu schaffen beansprucht. Der Unter-
titel «Natur und Gnade» ist in diesem Sinn
nicht falsch, aber auch nicht die im Letzten

SZRKG, 106 (2012)

den einzelnen Artikeln zugrunde liegende
Frage. Denn wenn die menschliche Vernunft
sich der mit diesen Begriffen bezeichneten
Sache annimmt, tbersteigt sie sich, indem sie
sich auf eine Dimension beruft, die die Ver-
nunft aus sich heraus vielleicht in einem ge-
wissen Sinn und bis zu einem gewissen Gra-
de erreichen kann, deren inhaltliche Fillung
sie aber in einer Weise aus dieser Dimension
selbst heraus zu kldren beansprucht, dass sie
diese Dimension als ein ihr sich mitteilendes
Gegeniiber begreift. M.a.W. stellt sich die
Frage nach Wesen und Inhalt der Offenba-
rung und man kann der Meinung sein, dass
dies die der Apologetik zuallerst zugrunde-
liegende Frage darstellt, was freilich die Be-
deutung der Frage nach Natur und Gnade
keineswegs abwertet. Ob und inwiefern der
Gott der Philosophen der Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs ist (vgl. diesbeziiglich ins-
besondere auch den instruktiven Beitrag von
Hélene Michon, «Dieu d’Abraham, d’Isaac
et de Jacob, non des philosophes et des sa-
vantsy: la distinction pascalienne a ’épreuve
du temps»), fiihrt mitten hinein in die Frage
nach der Offenbarung. Was Antony McKen-
na diesbeziiglich in seiner Einleitung mit dem
Titel «Le dilemme de [I'apologétique au
XVIlle siecle» unter Riickgriff auf die diver-
sen Beitrige des Bandes skizziert, bezeichnet
letztlich die Herausforderung fiir gegenwirti-
ge Kirche und Theologie, ihre aus natiirlicher
Theologie sowie aus allgemeinmenschlichem
Vernunftgebrauch gewonnenen Erkennntnis-
se in einer Weise mit der biblischen Offenba-
rung ins Gesprich zu bringen, dass im Ideal-
fall, dessen Gelingen hierfiir freilich gewollt
sein muss, das Verstindnis beider jeweils be-
reichert wird.

Nun will aber dieser Band nicht in erster
Linie das Material fiir eine systematisch-
theologische Synthese bereitstellen, wie vor-
liegende Besprechung bis hierher den Ein-
druck erwecken kénnte. Einige Autoren weh-
ren sich auch gegen eine voreilige theolo-
gische Vereinnahmung, wenn sie auf den
kulturgeschichtlichen Zugrift ihres Beitrags
verweisen (so etwa Didier Masseau in seinem
Beitrag «Quelques réflexions sur la crise de
I’apologétique a la fin de I’Ancien Régime»,
hier 375). Wenn eingangs postuliert wurde,
dass eine theologische Lektiire auf der Hohe
der den einzelnen Beitrigen jeweils zugrun-



Rezensionen — Comptes rendus 699

deliegenden Erkenntnisweise und -stand er-
folgen muss, so gilt es insbesondere den his-
torischen Erkenntnisgewinn des Bandes zu
wiirdigen. Zwar kann hier die Theologie
durchaus auch kritische Anfragen an die Ge-
schichtsschreibung stellen, zugleich aber
muss sie gewichtige Anfragen, die aus den
Partnerdisziplinen erwachsen, berhaupt erst
in ithrer ganzen Wucht an sich heranlassen.
Der hochst anregende Beitrag «Adrien La-
mourette et les relations nature et grace.
Christianisation de la nature ou naturalisation
du christianisme» von Caroline Chopelin-
Blanc — ihr kommt das Verdienst zu, in La-
mourette (1742-1794) einen Grenzginger
zwischen Aufkliarung und Katholizismus der
Vergessenheit zu entreissen — kann flir bei-
des zugleich stehen, wenn auf der einen Seite
etwa fiir eine systematisch auszuwertende
theologiegeschichtliche  Einordnung La-
mourettes theologischerseits eine etwas dif-
ferenziertere Charakterisierung von Augus-
tinismus und Thomismus (352) zu wiinschen
wire, auf der anderen Seite aber der Theo-
logie am Beispiel des Denkens Lamourettes
eine im Grunde bis heute von ihr nicht
erledigte Aufgabe ins Stammbuch ge-
schrieben wird, namlich «de réparer les di-
vorces consommés au XVlIlle siécle entre la
nature et la grice, la raison et la foi, la scien-
ce et la théologie, et les Lumiéres et le catho-
licisme» (355). Uber konkrete historische
Einzelaspekte hinaus, die nach Grund und
Ziel des Glaubens fragen und dies nicht zu-
letzt an den Grenzen kirchlicher Gewohnhei-
ten in besonders herausfordernder Weise tun
(eindringlich beschrieben im Beitrag von Jac-
ques Marx, «Sinisation du christianisme et
théologie de 1’adaptation dans 1’apologétique
de Giulio Aleni [1582—-1649]») stellt sich in
diesem Sinn die Frage nach der Sprachfihig-
keit im Umgang mit der Offenbarung. Ge-
nauer gesagt kann man eine Sprachlosigkeit
anfiihren, die die Apologetik in ihrer in die-
sem Band dargestellten Form letztlich nicht
iberwinden konnte und die den Stand des
Christentums als Offenbarungsreligion in der
gegenwirtigen, von den Debatten der Aufkli-
rungszeit immer noch stark grundierten, Si-
tuation mitbestimmt.

Diesen Sachverhalt illustrieren zwei Bei-
trige in besonderer Weise, und dies ungeach-

SZRKG, 106 (2012)

tet der Frage, welche Nuancierungen Fach-
leute im einen oder anderen Fall ggf. fiir
wiinschenswert erachten kénnten. Zum einen
ist dies die Studie von Laurence Devillairs
(«La voie d’une apologétique rationaliste. De
Descartes a Fénelon»), die in der epoche-
machenden Philosophie des Descartes eine
metaphysische Dimension ausmacht (87) und
sein «theologisches Cogito» (90) in augusti-
nischer Fortschreibung interpretiert. Kirche
und Theologie kénnten von daher, wenn im
Riickblick auch nicht ohne Weiteres einen
zentralen Protagonisten der neuzeitlichen
Philosophiegeschichte selbst, so doch dessen
Wirkungsgeschichte in einem seiner zentra-
len Argumente und Anliegen ernst nehmen,
ohne seine Denkwege einfach zu vereinnah-
men, aber auch ohne deren Ergebnisse rund-
heraus abzulehnen und damit das Kind mit
dem Bade auszuschiitten. Zum anderen Ist
hier der Beitrag von Laurence Macé {iber die
romisch-vatikanische Zensur zu nennen, der
sich auf erst seit wenigen Jahren zugéngliche
Materialien aus dem Archiv der rémischen
Glaubenskongregation stiitzen kann («Censu-
re romaine et apologétique dans la seconde
moitié du XVlIlle siecle: les enseignements
du corpus voltairien»). Wenn die Forschung
iber die romische Zensur hervorgehoben
wird, soll dies keinesfalls im Sinne einer
Schuldzuwiesung, einer einseitigen gar, er-
folgen. Aber dennoch dringt sich die Frage
auf, ob Kirche und Theologie langfristig
nicht mehr davon profitiert hitten (und zwar
im Sinne ihres eigenen evangeliumsgemdissen
Anspruchs an eine Glaube und Vernunft ver-
mittelnde Theologie), wenn z.B. weniger die
sprachliche Form der kritisierten Schriften
iibernommen worden wire (vgl. 293f,, 302f.),
als vielmehr deren inhaltliche Herausforde-
rungen ernst genommen worden wéren und
zwar nicht nur im Modus der Kritik. Neben-
bei bemerkt ist dies ein Sachverhalt, der ge-
rade im Internetzeitalter fir Kirche und
Theologie von unmittelbarer Aktualitét ist.
Zudem kann man sich aus heutiger Sicht fra-
gen, ob nicht zahlreiche damals von Voltaire
u.a. vehikulierten Fragen und verfochtenen
Thesen heute in einer Weise zu einem Allge-
meingut geworden sind (durchaus auch in
verflachter Form), dass offensichtliche und
unterschwellige Begriindungsschwierigkeiten



700 Rezensionen — Comptes rendus

als solche gar nicht mehr wahrgenommen
werden und Kirche und Theologie deshalb
noch immer mit Fragen kontrontiert sind. die
sie urspriinglich ignorieren wollten.

Von «Natur und Gnade» ausgehend er-
wiesen sich  Offenbarung und  Vernunft,
Glaube und Wissen, Kirche und Welt als zu-
sammenhingende und in diesem Zusammen-
hang letztlich verwandte, wenn auch nicht
identische Begriffspaare. Dasselbe gilt auch
fiir systematische und historische Theologie,
und dariiberhinaus auch fir Theologie und
Geschichtswissenschaft in ihrer Gesamtheit,
wie dieser Band, z.T. méglicherweise gar
nicht beabsichtigt, beweist. Dass in der ka-
tholischen Theologie an die Stelle der Apolo-
getik die dialogischer und bei aller Kritikta-
higkeit konstruktiver ausgerichtete Funda-
mentaltheologie treten konnte, stellt auf der
Basis eines wie in diesem Bande erfolgten
gelungenen Einblicks in eine geschichtliche
Phase der Apologetik einen in seiner Reich-
weite kaum zu iiberschiatzenden Meilenstein
fir die gegenwirtige Kirche und Theologie
dar, auch wenn die Herausforderungen des
Glaubenslebens und Glaubensdenkens frithe-
rer geschichtlicher Phasen damit noch langst
nicht abgegolten sind.

Gent/Meyrin Michael Quisinsky

Thierry Meynard S.J. (Hg.). Confucius
Sinarum  Philosophus (1687). The First
Translation of the Confucian Classics. Rom,
ARSI 2011 (= Monumenta Historica Societa-
tis Iesu, Nova Series, Bd. 6), 447 S.

Den Konfuzianismus — eine Wortschopfung
des 19. Jahrhunderts — haben die Jesuiten
nicht «erfunden». (Vgl. Nicolas Standaert,
The Jesuits Did NOT Manufacture «Confu-
cianism», in: East Asian Science, Technolo-
gy and Medicine, 16 [1999], 115-132). Kon-
fuzius und seine Lehre in Europa erstmals
bekannt gemacht zu haben. ist aber zweifel-
los ihr Verdienst. Wesentlich dazu beigetra-
gen hat Confucius Sinarum Philosophus. Die-
ses Werk, das Prospero Intorcetta S.J. mit ei-
nem Ubersetzerteam in Guangzhou 1668 ini-
tiierte und Philippe Couplet S.J. fast zwanzig
Jahre spiter in Paris zum Abschluss brachte,
ibersetzte nicht nur erstmals drei der kon-

SZRKG, 106 (2012)

fuzianischen «Vier Biicher» (Sishu) in eine
curopdische Sprache. Es ist auch ein wich-
tiges Dokument des chinesischen Riten-
streits, da es die jesuitische Sicht auf China
besonders deutlich zum Ausdruck bringt. Der
Sinarum Philosophus ist deshalb in mehrerer
Hinsicht ein zentrales Werk der China-Mis-
sion, das aber bisher nur vereinzelt in Aut-
sdtzen untersucht und auszugsweise libersetzt
worden ist. Umso erfreulicher ist es, dass
sich Thierry Meynard. Professor fiir Philo-
sophie und Religious Studies an der Sun Yat-
sen University in Guangzhou, dem Werk an-
genommen hat. Im vorliegenden Buch iiber-
setzt er wichtige Teile des Sinarum Philo-
sophus ins Englische und analysiert in seinen
Kommentaren kenntnisreich und umsichtig
die Ubersetzungs- und Interpretationsarbeit
der Jesuiten.

Der Titel des Buches ist etwas irrefiih-
rend, handelt es sich dabeir doch nicht um
eine vollstandige Edition des Sinarum Philo-
sophus. Stattdessen beschrinkt sich das drei-
geteilte Werk auf die Ubersetzung und Edi-
tion der grundlegenden «Einleitenden Erkli-
rung» (Proémialis Declaratio, Teil 2) sowie
des «Grossen Lermnens» (Daxue), des von den
Jesuiten intensiv  bearbeiteten ersten der
«Vier Bucher» (Teil 3). Der Edition dieser
beiden Texte stellt Meynard eine ausfiihr-
liche Einleitung voran (Teil 1), in der er die
wichtigsten Ergebnisse seiner Arbeit am Si-
narum Philosophus zusammenfasst.

Geleitet von der ihn interessierenden
Frage nach den Ubersetzungs- und Interpre-
tationspraktiken der Missionare widmet Mey-
nard in der Einleitung sein Hauptaugenmerk
dem hermeneutischen Zugang der Jesuiten zu
den «Vier Biichern». Von Vorgidngerwerken,
in denen die Jesuiten bereits Teile der «Vier
Biicher» libersetzt hatten, unterscheidet sich
der Sinarum Philosophus vor allem dadurch,
dass er nicht nur den Kerntext des «Grossen
Lernens» tibersetzte, sondern diesen in Passa-
gen aus der chinesischen Kommentarliteratur
einbettete. Uberzeugend zeigt Meynard. dass
die Jesuiten, die sich offiziell stark von dem
als atheistisch wahrgenommenen neokonfu-
zianischen Denker Zhu Xi abgrenzten, im Si-
narum Philosophus nicht umhin kamen, auf
dessen in der spdten Kaiserzeit autoritative
Interpretationstradition zuriickzugreifen.
Zhang Juzheng, der Gelehrte aus dem spiten



Rezensionen — Comptes rendus 701

16. Jahrhundert, den die Jesuiten anstelle Zhu
Xis als Hauptkommentator wihlten, griindete
seine Auslegung der «Vier Biicher» genauso
wie die meisten seiner Zeitgenossen auf den
grossen Song-zeitlichen Denker (36). Zu
Recht weist Meynard deshalb darauf hin,
dass man sich von der Idee verabschieden
miisse, die Jesuiten hétten den Neo-Konfu-
zianismus schlichtweg verworfen: «The Sina-
rum Philosophus shows precisely a deep af-
finity for Neo-Confucian hermeneutics.» (75)
Denn wenn auch ihr eigentliches Interesse
den antiken chinesischen Texten galt, konn-
ten die Jesuiten nicht ohne Zhu Xi auskom-
men, wollten sie ihre Interpretation der «Vier
Blicher» fiir das zeitgengssische China an-
schlussfahig machen.

Fiir die antiken Texte interessierten sich
die Jesuiten, weil sie {iberzeugt waren. dass
das chinesische Altertum Kenntnis vom
christlichen Gott gehabt habe. Diese ur-
spriingliche Gotteskenntnis, die erst durch
das Eindringen der aberglaubischen Lehren
von Taoismus, Buddhismus und schliesslich
Neokonfuzianismus verloren gegangen sei,
liess sich aus ihrer Sicht in den klassischen
konfuzianischen Schriften, zu denen die
«Vier Biicher» gehoren, belegen. Wie stark
diese im Ritenstreit verteidigte Uberzeugung
die Sicht der Jesuiten auf China strukturierte,
zeigt die Proémialis Declaratio, die der
zweite Teil des vorliegenden Buches in einer
annotierten englischen Ubersetzung (81-245)
und im lateinischen Original (247-327) pri-
sentiert. Sie enthélt nebst einer systemati-
schen Darstellung der verschiedenen chinesi-
schen Denktraditionen auch eine von Philip-
pe Couplet verfasste ausfihrliche Diskussion
der Missionsmethode Matteo Riccis. der, so
Couplet, «iiberzeugt war, dass die Chinesen
nicht nur in einer, sondern in mehreren Epo-
chen dem wahren Gott [...] dienten.» (176,
290f)) Die Proémialis Declaratio ist auf-
grund der systematischen Darlegung der je-
suitischen Sicht auf die chinesische Geistes-
geschichte ein zentrales Dokument der Chi-
na-Mission. Meynard hat die gedruckte Ver-
sion fur die vorliegende Edition sorgfiltig
mit dem Manuskript verglichen (vgl. auch
die Tabelle 434f.) und durch zahlreiche text-
geschichtliche und kontextualisierende An-
merkungen ergiinzt, welche die wissenschaft-

SZRKG, 106 (2012)

liche Arbeit mit dieser wichtigen Quelle ins-
kiinftig sehr erleichtern werden.

Der dritte Teil des Buches, der dem
«Grossen Lernen» gewidmet ist, enthdlt nebst
der lateinischen und englischen Version auch
den chinesischen Text des Daxue. Damit vol-
lendet Meynard gewissermassen den Plan der
China-Jesuiten, wiinschte sich Couplet doch,
die Ubersetzung zusammen mit dem chine-
sischen Originaltext zu publizieren, was aber
aufgrund der mit dem Druck chinesischer
Zeichen verbundenen Schwierigkeiten nicht
realisiert werden konnte (331). Indem Mey-
nard den chinesischen Text des «Grossen
Lemens» und die lateinische kommentierte
Ubersetzung paragraphenweise mit seiner an-
notierten englischen Ubersetzung zusammen-
fithrt. ermdglicht er den direkten Vergleich
zwischen chinesischen und lateinischen
Termini. Dadurch werden wichtige Erkennt-
nisse Meynards direkt nachvollziehbar: Etwa,
dass die Jesuiten im Sinarum Philosophus die
«Vier Biicher» nicht wie in friheren jesui-
tischen Ubersetzungen als reine Moralphilo-
sophie interpretierten, sondern sie als eine
auf rationalen Grundsétzen basierende, mit
einer metaphysischen Dimension ausgestatte-
te Philosophie verstanden. So iibersetzten die
Jesuiten etwa den Begriff mingde («helle Tu-
gend») konsequent als rationalis natura, um
so die rationale Grundlage der konfuziani-
schen Philosophie hervorzuheben. Den kon-
fuzianischen Begriff zAishan gaben sie mit
dem aristotelischen Begriff des summum bo-
num wider, wodurch das «Grosse Lernen»
eine metaphysische Dimension erhielt (332;
vgl. auch Kapitel 3 der Einleitung). Die auf-
schlussreiche Gegeniiberstellung der ver-
schiedenen Texte ergdnzt Meynard mit zahl-
reichen Anmerkungen zu Ubersetzungsprak-
tiken und Quellentexten.

Dem grossen Reichtum an Informationen,
der das vorliegende Buch fiir den Leser be-
reithilt, wire eine etwas {bersichtlichere Ge-
staltung zutrdglich gewesen. So werden etwa
die Editionskriterien nirgendwo separat er-
klart; wichtige editorische Entscheidungen
werden lediglich in Fussnoten erwidhnt (z.B.
331, Anm. 1 und 5). Ein etwas ausfiihrli-
cherer einleitender Abschnitt zu solchen
«handwerklichen» Fragen sowie ein griindhi-
cheres Lektorat hitten dem Werk gut getan.



702 Rezensionen — Comptes rendus

Dieser kleineren Kritikpunkte ungeachtet ist
Meynard mit dem vorliegenden Buch ein be-
eindruckendes Werk gelungen. Er leistet da-
mit nicht nur verdienstvolle Editionsarbeit,
sondern legt auch eine faszinierende Studie
tiber den Sinarum Philosophus vor, die zum
ersten Mal umfassend die Ubersetzungs- und
Interpretationspraktiken der an ihm beteilig-
ten China-Jesuiten beleuchtet und prizise
analysiert.

Bern Nadine Amsler

Joachim Bahlcke/Christoph Kampmann
(Hg.), Wallensteinbilder im Widerstreit. Eine
historische Symbolfigur in Geschichtsschrei-
bung und Literatur vom 17. bis zum 20. Jahr-
hundert, Bohlau, Kdln/Weimar/Wien 2011,
406 S.

Albrecht von Wallenstein ist zumeist von sei-
nem gewaltsamen Ende her interpretiert und
dartiber in eine Cause céleébre der euro-
paischen Geschichte verwandelt worden. Die
Ermordung des ehemaligen Heerfiihrers der
kaiserlichen Armee im Februar 1634 hat aus
dem bdhmischen Adligen Waldstein den
«Fall Wallenstein» gemacht und die ver-
schiedenen Medien der Geschichtskultur iiber
drei Jahrhunderte lang nachhaltig beschéftigt.
Wallenstein als Geschichtsbild ist keines-
wegs Produkt allein wissenschaftlicher Aus-
einandersetzungen, sondern in zumindest
gleichem Mass das Ergebnis populdrer und
fiktionaler Darstellungen. Der aus einer Ta-
gung im Schiller-Gedenkjahr 2009 hervorge-
gangene Band von Joachim Bahlke und
Christoph Kampmann stellt geschichtswis-
senschaftliche, literaturwissenschaftliche und
kunsthistorische Beitrdge nebeneinander, um
die Perspektive auf die Legende Wallenstein
und ihre Konstruktion interdisziplindr zu er-
weitern. Wie Johannes Siissmann in seinem
Beitrag zur erzdhlenden Wallenstein-Litera-
tur des 19. und 20. Jahrhundert deutlich
macht, bedeutet eine solche Bezugnahme
nicht, die Unterschiede fiktionaler und reali-
titsbezogener Texte zu ignorieren. Beide
Formen konnen jedoch gleichermassen zur
Erzeugung von Geschichtsbildern beitragen
und geben im Fall von Wallenstein zugleich
Aufschluss tiber Verlaufsvorstellungen zur

SZRKG, 106 (2012)

europdischen Geschichte. Noch in einer wei-
teren Hinsicht will der Band den traditionel-
len Rahmen der Forschung erweitern, denn er
konzentriert sich nicht ausschliesslich auf die
unter deutschsprachigen Autoren vielfach ge-
wendete Frage, ob Wallensteins Tod auch
das Ende fiir die Hoffnungen auf einen deut-
schen Zentralstaat und einen europdischen
Frieden bedeutete. So zeigt Joachim Bahlke,
wie der tschechische Historiker Josef Pekar
schon Ende des 19. Jahrhunderts Wallen-
steins Handeln aus seiner Herkunft im boh-
mischen Adel und den Interessen seiner so-
zialen Schicht ganz ohne uneigenniitzige
Ziele erklirt hat. Einige der Beitrdge vergeben
allerdings die Chancen, die die Anlage des
Bandes ihnen geboten hitte. Hans-Christof
Kraus besteht auf der erfolgreichen Form,
mit der Golo Manns Wallensteinbiographie
Faktentreue mit «kunst- und anspruchsvoller
sprachlicher» Darstellung, mit «meister-
lichen, auch stilistisch pointierten» Schilde-
rungen verbinde. Man erfahrt jedoch nicht,
was eine solche Form analytisch bedeutet
und von den Erzdhlmitteln der sozialhisto-
rischen Gegner Golo Manns unterscheidet,
gegen deren Vorwiirfe Kraus seinen Protago-
nisten verteidigt. Gerrit Walther verficht in
seinem Artikel die interessante These, die
historische Erzdhlung in Rankes Wallenstein-
Biographie sei unmittelbar mit einer virtuo-
sen Quellenkritik verbunden. Welche Aus-
wirkungen es aber flir historische Texte auf
der Ebene der Darstellung hat, wenn Philolo-
gie systematisch in ihre Gestaltung einbezo-
gen wird, bleibt eine offene Frage. Friedrich
Schiller behandelte Wallenstein gleich zwei-
mal — zunichst als Historiker und dann als
Dramatiker — und steht insofern stellvertre-
tend fiir den Versuch, wissenschaftliche und
fiktionale Formen der Geschichtsdarstellung
zueinander in Beziehung zu setzen. Die Bei-
trige von Holger Mannigel und Armnd Beise
zeigen, dass die Asthetik der Darstellung da-
bei nicht einfach Gefiss, sondern Konstitu-
tionselement des Geschichtsbildes Wallen-
stein ist. Zwar folgte Schiller in der Ge-
schichte des Dreissigjdhrigen Krieges laut
Mannigel seinen Vorlagen und charakteri-
sierte Wallenstein am Ende als Rebellen in
Notwehr. Der narrative Progress der Ge-
schichte folgt jedoch dem erzédhlerischen Prin-
zip, dass sein Sturz die dkonomisch-gerechte



Rezensionen — Comptes rendus 703

Wiederherstellung einer sittlichen Ordnung
bedeutet. Beise erkldrt, wie Schillers Aus-
bruch aus der Konzeption aufklarerischer
Dramenhelden in der Wallenstein-Trilogie
dazu fuhrte, dass Wallenstein in der Folge fiir
gegensitzliche inhaltliche Deutungen offenen
stand. Die genannten wie auch die weiteren
Beitrdge des Bandes machen deutlich, dass
manche geschichtlichen Sachverhalte nur aus
der Verschrinkung wissenschaftlicher, ge-
schichtspolitischer und literarischer Dimen-
sionen erklarbar werden und deshalb interdis-
ziplindre Kompetenzen der Analyse verlan-
gen.

Fribourg Philipp Miiller

David Luginbiihl/Franziska Metzger/Tho-
mas Metzger/Elke Pahud de Mortanges/
Martina Sochin (Hg.), Religiise Grenzzie-
hungen im dffentlichen Raum. Mechanismen
und Strategien von Inklusion und Exklusion
im 19. und 20. Jahrhundert, Stuttgart. Kohl-
hammer, 2012 (= Religionsforum, Bd. 8),
316 S.

Die Kritik der Sakularisierungstheorie flihrte
zu einer verstirkten Erforschung der Diffe-
renzierung innerhalb und zwischen verschie-
denen religiésen, beziehungsweise konfessio-
nellen Gemeinschaften, insbesondere in Be-
zug auf die Bildung kollektiver Identitit. Da
Religion in all ihrer Vielgestaltigkeit nach
wie vor ein bedeutender Teil der Gesellschaft
ist — trotz der wahrnehmbaren Entkirch-
lichungsprozesse in vielen europdischen Lén-
dern - sind die Mechanismen und Strategien,
die zu religiosen Ein- und Ausgrenzungen
fithren, von weitreichender Bedeutung. Aus
diesem Grund sind die siebzehn Beitrdge im
vorliegenden Sammelband, die sich den
«Mechanismen und Strategien von Inklusion
und Exklusion im 19. und 20. Jahrhundert»
widmen, wie man aus dem Untertitel des
Buches erfihrt, von nicht geringer Relevanz,
besonders weil Religion schwer vom nicht-
religiosen Umfeld zu trennen ist und dement-
sprechend religiose Grenzziehungen weitere
Wirkungen tiber die Religion hinaus haben.
Die Herausgeberinnen und Herausgeber
selbst beschreiben den Band, dessen Entste-

SZRKG, 106 (2012)

hung auf die Schweizerischen Geschichtstage
in Basel im Februar 2010 zuriickgeht, als
einen Beitrag zur neueren Religionsgeschich-
te. In der Einleitung legen sie die Grundge-
danken fur die Struktur des Bandes dar. Aus-
gangspunkt ist der einfache aber vielsagende
Satz: «Grenzen sind Demarkationsliniens.
Auf jeder Seite der Grenze liegen Gegensitz-
lichkeiten des «Eigenen» und des <Anderen>,
die wiederum zu gesellschaftlicher Inklusion
oder Exklusion sowie zu asymmetrischen
Selbst- und Fremdbeschreibungen fithren.
Grenzen sind aber auch fliessend, weshalb
auch immer Neudefinitionen notwendig sind.
Trotzdem gehen die Mechanismen von
Grenzziehungen iiber Homogenisierung und
Komplexititsreduktion haufig nicht hinaus.
Ausgehend von der Feststellung, dass
man zwei unterschiedliche Formen von
Grenzkonstruktionen flir die modernen Ge-
sellschaften des 19. und 20. Jahrhunderts
unterscheiden kann, wurden diese auf den
Bereich religioser Grenzziehungen im 6ffent-
lichen Raum iibertragen. Die eine basiert auf
einem systemtheoretischen Ansatz (und ist
am Werk von Niklas Luhmann orientiert),
nach dem eine binire Codierung innerhalb ei-
nes Teilsystems jede Seite der Grenze fest-
legt. Besonders wichtig fiir die Autoren der
Einleitung sind dabei die religiose Codierung
«{mmanenz/Transzendenz» und die mora-
lische Zweitcodierung von Religion in Form
von <gut/boser und Heil/Verdammnis>. Die
zweite Form der Grenzkonstruktion basiert
eher auf eine Selbstzuschreibung oder «parti-
zipative Identitdt» (10) und ist somit eng mit
«Mechanismen der Fixierung und Essentiali-
sierung identitdrer Marker wie Kultur, Ethni-
zitit, Sprache, aber auch Geschichte und Tra-
dition sowie Religion» (10) verbunden. In
beiden Formen sind die Grenzen zwischen
religiésen und nichtreligiosen Aspekten der
Gesellschaft allerdings schwer zu trennen.
Die Komplexitit des Themas erfordert
nach Ansicht der Herausgeberinnen und Her-
ausgeber eine innovative Herangehensweise,
die hier mit der Betrachtung von Beziehungs-,
Verhiltnis- und Verschrankungsgeschichte
erreicht wird. Um einen Uberblick tiber die
unterschiedlichen Herangehensweisen der
Beitrdge innerhalb des Sammelbandes zu
schaffen, wurden von den Herausgebern vier



704 Rezensionen — Comptes renduts

theoretische und methodische Ebenen, die
sich tber lingere Zeitrdume erstrecken und
auf thematischen Gemeinsamkeiten beruhen,
eingezogen. Die ersten zwel Ebenen beziehen
sich auf den verhiltnis- und beziehungsge-
schichtlichen Aspekt. Die erste beschreibt die
Beziehungen verschiedener religidser oder
konfessioneller Gemeinschaften zueinander,
die zweite die Mentalititen innerhalb dieser
Gruppen. Die dritte Ebene ist auf die diskur-
sive Dimension fokussiert, die vierte auf die
Transformation der Wirklichkeitsdeutung fiir
die Identitatsstiftung von Gemeinschaften.
Ferner teilt sich der Sammelband in vier Ab-
schnitte: fiinf Beitrage zum Thema «Grenz-
ziehungen im Innern — Mechanismen der Ab-
grenzung des <Andern> im <Eigenen»; drei
zum Thema «Grenzen des Religidsen und
Transformationen im Religionsbegriff»; sechs
zum Thema «Grenzziehung durch Religion —
Gemeinschaftsbildungen und Identititsdiskur-
se»; und schliesslich drei zum Thema
«Grenzerweiterungen und Verhéltnisbestim-
mungen — Religion in Missions-, Universali-
sierungs- und Zivilisierungsdiskursen.»

Die der Einleitung folgenden Beitrige
sind meist weniger theoriebeladen als die
Einleitung, sondern zeigen durch Fallstudien,
wie die Mechanismen und Strategien von In-
klusion und Exklusion anhand eines konkre-
ten Beispiels gewirkt haben. Die Beitrige be-
inhalten Themen wie der LSD-Trip als Pil-
gerfahrt (Franziska Hupfer); die Plurali-
sierungsprozesse im protestantischen Milieu
Wiirttembergs in der zweiten Hailfte des 20.
Jahrhunderts (Claudius Kienzle); die Mis-
sionshewegung und die katholische Er-
weckung vor 1848 (Siegfried Weichlein);
und Konversion zum Islam in der Schweiz
im 21. Jahrhundert (Petra Bleisch Bouzar/Su-
sanne Leuenberger).

Eine Stirke dieses Bandes ist seine Viel-
faltigkeit, da er sowohl Beitrige aus der auf
West-Europa bezogenen Katholizismus- und
Protestantismusforschung als auch aus regio-
nalen und transnationalen Perspektiven bein-
haltet. Da die aussereuropdische Welt und,
abgesehen von wenigen Ausnahmen, nicht-
christliche Religionen so gut wie gar nicht
vorkommen, kann das Anliegen des Bandes,
«verschiedene Ansdtze und Forschungsbe-
reiche entlang einer universellen Problematik
zusammenzuflihren und zu systematisieren»

SZRKG, 106 (2012)

(9) allerdings nur schwer erreicht werden.
Nichtsdestotrotz handelte es ich um einen an-
regenden Band, der trotz der hier wie in an-
deren Sammelbindern hiufig anzutreffenden
Heterogenitit der einzelnen Beitriige interes-
sante Schneisen und Wege in die gesell-
schaftlichen Grenzgebiete der Religion zieht,
die fur weitere Forschung inspirierend sind.

Miinster Felicity Jensz

Werner Bergmann/Ulrich Wyrwa. A4ntise-
mitismus in Zentraleuropa. Deutschland, Os-
terreich und die Schweiz vom 18. Jahrhun-
dert bis zur Gegenwart, Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 2011 (= Ge-
schichte kompakt, hg. von Kai Brodersen/
Martin ~ Kintzinger/Uwe  Puschner/Volker
Reinhardt), 144 S,

Mit dem Band «Antisemitismus 1n Zentral-
europa» legen die beiden renommierten Anti-
semitismusforscher Werner Bergmann und
Ulrich Wyrwa ein {iberaus griindlich reflek-
tiertes und gut strukturiertes Ubersichtswerk
vor, das das weitgeficherte Angebot der Rei-
he «Geschichte kompakt» der Wissenschaft-
lichen Buchgesellschaft WBG wertvoll er-
ginzt. Das ambitionierte Ziel, den Antisemi-
tismus in Zentraleuropa respektive in den
drei Landern Deutschland, Osterreich und der
Schweiz landerspezifisch und landerver-
gleichend zu beleuchten, ist sehr zu begriis-
sen. Ebenfalls zu loben ist, dass die Autoren
den Untersuchungszeitraum auf die Zeitspan-
ne vom 18. bis zum 21. Jahrhundert gelegt
haben, wobei gerade dem wichtigen 19. Jahr-
hundert viel Raum beigemessen wird. Dies
ermoglicht Entwicklungslinien des Antisemi-
tismus nachzuzeichnen und die Frage nach
Kontinuitdten, Transformationen und Brii-
chen aufzuwerfen.

Wemer Bergmanns und Ulrich Wyrwas
Uberblicksdarstellung unterteilt sich in acht
Kapitel. Wihrend sich das erste der Defini-
tion von Antisemitismus und der historischen
Verortung des Phénomens in gesellschaft-
lichen und demographischen Entwicklungen
wie Urbanisierung, Verbiirgerlichung, Siaku-
larisierung, Nationalisierung usw. widmet,
nehmen die restlichen Kapitel in chrono-
logischer Folge eine Analyse der Ausprigung



Rezensionen — Comptes rendus 705

der Judenfeindschaft in unterschiedlichen Pe-
rioden vor. Nach einer kurzen Diskussion der
christlich geprédgten Judenfeindschaft, wie sie
sich seit der Antike und dann verstirkt und
zudem vermischt mit nicht religidsen Feind-
bildern im Mittelalter und der frithen Neuzeit
manifestierte, gehen die beiden Autoren aus-
fihrlich auf den Antisemitismus wihrend des
Zeitalters der Emanzipation bis zum Aus-
bruch des Ersten Weltkrieges, der Phase der
Formierung des modernen Antisemitismus,
ein. Der Beschreibung des Antisemitismus
als soziale und politische Bewegung (1879
1914) raumen die beiden Antisemitismus-
forscher hierbei besonderes viel Platz ein,
wobei es ihnen sehr gut gelingt, einen struk-
turierten Uberblick iiber die sich stetig veran-
dernde und durch Fragmentierung geprigte
Landschaft der antisemitischen Parteien zu
bieten. Auf Kapitel tiber die Radikalisierung
des Antisemitismus nach dem Ersten Welt-
krieg und seiner eliminatorischen Kulmina-
tion im Nationalsozialismus folgt abschlies-
send eine Beleuchtung von Kontinuitdten und
Transformationen im Antisemitismus von der
unmittelbaren Nachkriegszeit bis ins begin-
nende 21. Jahrhundert.

Wie setzen Werner Bergmann und Ulrich
Wyrwa den Léndervergleich in ihrem Buch
um, und wie viel Raum geben sie ihm?
Grundsitzlich wenden die Autoren in jedem
Kapitel den Blick auf alle drei untersuchten
Lénder und stellen sich die nicht immer ein-
fache Frage nach Unterschieden und Ge-
meinsamkeiten. Im Mittelpunkt des WBG-
Bandes stehen allerdings vor allem die Ent-
wicklungen in Deutschland, was sich auch in
der Chronologie der Kapiteleinteilung sowie
in den Titeln niederschldgt. Recht umfang-
reich findet auch die Geschichte des Antise-
mitismus in Osterreich Eingang in die Dar-
stellung, wihrend dem schweizerischen Bei-
spiel deutlich am wenigsten Raum einge-
rdumt wird. Diese Gewichtung hat nebst der
unterschiedlichen Grésse der Staaten wohl
auch mit der unterschiedlichen soziopoliti-
schen Wirkungsmachtigkeit des Antisemitis-
mus vor allem im 20. Jahrhundert in Deutsch-
land, Osterreich und der Schweiz zu tun. Ein-
fluss auf die Gewichtung der drei Staaten
scheint auch der unterschiedliche For-
schungsstand gehabt zu haben. Wahrend ins-

SZRKG, 106 (2012)

besondere in Deutschland die Antisemitis-
musforschung bereits eine langere Tradition
aufweist und zu einer kaum mehr iberblick-
baren Anzahl von Studien gefiihrt hat, kann
sich das Autorenduo betreffend die Schweiz
lediglich auf eine sehr liickenhafte Forschung
stliitzen, was zu Verzerrungen und Fehlern
fuhren kann. Dies zeigt vor allem die nicht
vorhandene Analyse der sogenannten Fron-
ten, die in den 1930er Jahren in der Schweiz
entstanden und sich am Nationalsozialismus
oder am italienischen Faschismus orientier-
ten. Diese rechtsextremen Organisationen,
die dem Antisemitismus in der Schweiz
durch ihre politische Agitation zu einer bis-
lang ungekannten Prisenz im o6ffentlichen
Raum verhalfen, findet im vorliegenden
Buch, das der Darstellung des politischen
Antisemitismus ansonsten besonders viel
Platz einrdumt, keine eigentliche Beachtung.
Diese Liicke ist, so ist anzunehmen, der Tat-
sache geschuldet, dass die primidr auf die
1960er und 1970er Jahre zuriickgehenden
Studien zum Frontismus auf die organisato-
rische Struktur dieser Gruppierungen fokus-
sierten und deren radikalen Antisemitismus
nur marginal thematisierten und kaum analy-
sierten.

Abgesehen von dieser aus schweize-
rischer Perspektive angebrachten Kritik ist
Wemer Bergmann und Ulrich Wyrwa zu ih-
rem Band «Antisemitismus in Zentraleuropa»
zu gratulieren, denn es gelingt den beiden
Autoren ausgezeichnet, einen kompakt gehal-
tenen Uberblick anzubieten, ohne dabei aber
die Komplexitiaten des Themas auszublen-
den. Mit den regelmissig integrierten Auto-
ren- und Literaturhinweisen, den Verweisen
auf unterschiedliche Forschungsansitze und
den gezielt ausgewidhlten Quellenbeispielen
ist der Band zudem sehr gut auf die definierte
Zielgruppe der Studierenden, Lehrenden und
historisch Interessierten ausgerichtet.

Fribourg Thomas Metzger



706 Rezensionen — Comples rendus

Helmut Meyer/Bernhard Schneider, Mis-
sion und Diakonie. Die Geschichte der Evan-
gelischen Gesellschaft des Kantons Ziirich,
Chronos Verlag, Ziirich 2011, 226 S.

Im 19. Jahrhundert, dem so genannten Jahr-
hundert der Vereine, formierten sich die un-
terschiedlichen kirchlichen Richtungen in bis
dahin unbekannter Weise in Gesellschaften
und Vereinen. An die aufkldrerischen Sozie-
titen des 18. Jahrhunderts ankniipfend ver-
banden sich nun theologisch und religions-
praktisch differente Strémungen zu agilen
Zweckgemeinschaften, um neben «gewdhn-
licher» kirchlicher Praxis gemeinsam speziti-
sche Anliegen zu verwirklichen. Waren es im
18. Jahrhundert haufig patriotisch gesinnte
Vereinigungen, wie etwa die Helvetische Ge-
sellschaft gewesen, so organisierten sich seit
dem ausgehenden 18. Jahrhundert und dann
vor allem in der ersten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts zunichst solche religitsen Richtun-
gen in Gruppen, die den so genannten Er-
weckungsbewegungen angehorten und pietis-
tische wie aufkldrerische Traditionen autneh-
mend, sich sowohl in praktischer wie theo-
retischer Hinsicht einer Neuformulierung
vornehmlich des evangelischen Christentums
verschrieben. Diese sich lokal und inhaltlich
durchaus unterscheidenden internationalen
religidsen Erneuerungsbewegungen verband
zentral der Wille, in Zeiten widerstreitender
ideologischer Deutungs- und Sinngebungs-
systeme dem Christentum in individueller
wie gesellschaftlicher Hinsicht wieder mehr
Plausibilitidt und Geltung zu verschaffen. In
Reaktion auf die vorwiegend als religions-
feindlich denunzierte Aufkldrung ging es den
Erweckten, die zuweilen selbst Kinder der
Aufklarung waren, um nichts weniger als um
die Uberwindung der Aufklirung und um ei-
ne Rechristianisierung der Gesellschaft. Oder
um den alten Begriff zu verwenden, man
zielte auf «Innere Mission». Sie setzte — hiu-
fig getragen von einer akuten und dynami-
schen Reich-Gottes-Erwartung — mannig-
fache missionarische und evangelisatorische
Initiativen mit der erklarten Absicht frei, die
einzelnen Menschen sowie die Gesellschaft
zu einem spezifisch verstandenen Christen-
tum zu fithren. Die in diesem Zusammenhang
entstandenen  piddagogischen, missionari-
schen und diakonischen Einrichtungen, die

SZRKG, 106 (2012)

schon von den Zeitgenossen als «Reich-Got-
tes-Werke» bezeichnet werden konnten, etab-
lierten zweifelsohne neue Formen von Reli-
giositdt und fithrten zu einer massiven Aus-
differenzierung respektive Pluralisierung des
Christentums. Damit einher gingen héufig
Konzentrationen und Elementarisierungen
der christlichen Lehrinhalte.

In der Schweiz war Basel als Sitz der
Deutschen Christentumsgesellschaft, einer
zentralen Einrichtung der Erweckungsbewe-
gung, das unumstrittene Zentrum dieser Be-
wegung, die von dort aus international agier-
te. Aufgrund ihrer Bedeutung unter den Er-
weckten erhielt die Stadt auch den Beinamen
das «Fromme Basel»: Dieser konnte aller-
dings auch von Seiten der theologischen
Gegner voller Spott verwendet werden. Doch
auch in Bern und Zirich sowie in anderen
Orten der Schweiz sammelten sich zunéchst
«Fromme» und spiter auch Vertreter anderer
christlicher Richtungen in Vereinen, wie
etwa der theologische Freisinn.

In Ziirich entstand gegen Ende der 1830er
Jahre die Ziircher Evangelische Gesellschaft.
lhre Griindung ist im Wesentlichen eine
Reaktion auf liberalisierende Tendenzen in
Zirich, die schliesslich in die Berufung des
Tiuibinger Theologen David Friedrich Strauf3
an die Ziircher Universitdt miindeten und den
so genannten Ziirich-Putsch 1839 auslésten.
Ob man allerdings in diesem Zusammenhang
— wie es die Verfasser der zu besprechenden
Schrift tun — von Ziirich als einem «laizisti-
schen Staat» (29) sprechen kann, scheint mir
historisch nicht angemessen zu sein.

Der vorliegende Band zeichnet die Ge-
schichte der Evangelischen Gesellschaft des
Kantons Ziirich von den Anfingen bis in die
Gegenwart detailliert nach. Der Historiker
Helmut Meyer stellt sich dieser Aufgabe in
den ersten sieben Kapiteln. Dabei legt er sei-
ner Darstellung archivalische Quellen sowie
Interviews zugrunde. Der Publizist Bernhard
Schneider fithrte fiir den zweiten Teil des
Buches (Kapitel 8-13) Interviews mit heute
Aktiven in der Evangelischen Gesellschaft.
Diese Gespriiche biindelte er thematisch und
beschreibt neben heutiger Praxis auch das ak-
tuelle Selbstverstdndnis der Gesellschafi. Die
Bilanz (Kap. 14) ist von beiden Autoren ver-
antwortet. Dem ansprechend gestalteten Band
sind zahlreiche Abbildungen beigegeben.



Rezensionen — Comptes rendus 707

Die vorliegende, iiberaus informative
Darstellung der Geschichte der Evange-
lischen Gesellschaft stellt nicht nur fur die
Kirchengeschichte Ziirichs im engeren Sinne,
sondern Uber die Stadt- und Kantonalge-
schichte hinaus einen wichtigen Beitrag dar.
Die weitere Erforschung des christlichen
Vereinswesens im 19. Jahrhundert bedarf sol-
cher Detailstudien, um zukiinftig in kompara-
tistischen Studien zu priziseren Beschreibun-
gen dieses lberaus vielfdltigen Phidnomens
neuzeitlicher Religionsproduktivitiat zu kom-
men.

Die Lektire des Bandes lohnt zweifels-
ohne. Denn dabei wird ersichtlich, in welcher
Breite und Vielschichtigkeit diese Gesell-
schaft in Ztirich tatig war. Sie verschrieb sich
wie andere vergleichbare [nstitutionen der
Aufgaben der Mission, der Diakonie und der
Bildungsarbeit. Auch das Beispiel der Ziir-
cher Gesellschaft zeigt anschaulich, wie
wichtig diese frommen Vereinigungen bei
der Suche nach Antworten auf die so genann-
te Soziale Frage waren, auch wenn ihre Ant-
worten nicht immer Giberzeugen konnten. In
der Geschichte der Diakonie stellen sie je-
denfalls wichtige Etappen dar.

Bei aller Wertschitzung des verdienstvol-
len Bandes, der einer traditionellen Ge-
schichtsschreibung verpflichtet ist und neuere
methodische Ansitze ausblendet, ist ab-
schliessend noch anzumerken, dass dieser
Publikation an manchen Stellen eine grossere
kritische Distanz sowie eine prizisere Be-
grifflichkeit gut angestanden hétte. Die in-
haltlich so volumingsen, aber auch unschar-
fen historischen Begriffe wie «Pietismus»
und «Aufkliarung» hitten zudem mehr histo-
riographische Aufmerksamkeit verdient. Ins-
besondere die geistesgeschichtlichen Be-
schreibungen geraten gelegentlich etwas zu
holzschnittartig und lassen vornehmlich der
Aufkliarung zu wenig Gerechtigkeit widerfah-
ren. Schliesslich fehlen eine ausreichend
breite Rezeption der Fachliteratur sowie
stringentere  historiographische respektive
methodische Uberlegungen.

Greifswald Thomas K. Kuhn

SZRKG, 106 (2012)

Briefwechsel Philipp Anton von Segesser
(1817-18588), hg. v. Victor Conzemius.
Binde VII-1X, Band VII: 1876-1878 (bear-
beitet von Victor Conzemius unter Mitarbeit
von Heidi Bossard-Borner und Susanne Kop-
pendorfer), Band VIII: 18791888 (bearbei-
tet von Heidi Bossard-Borner), Band IX:
1827-1841, Jugendjahre (bearbeitet von Hei-
di Bossard-Borner unter Mitarbeit von Su-
sanne Koppendorfer), Academic Press, Frei-
burg Schweiz, 2011

Das grosse Werk der Herausgabe von
Segessers Briefwechsel, der mehr als 2000
Briefe umfasst, ist mit dem Erscheinen der
Binde VII-IX vollendet. Am 8. Februar 2012
fand die festliche Prisentation der letzten drei
Binde im Luzerner Kantonratssaal statt, an
dem Orte, wo der gefeierte Staatsmann lange
Jahre als Grossrat und Regierungsrat gewirkt
hatte. Nachdem mehrere Anlaufe nicht zum
Ziel gefiihrt hatten, brauchte es einen dyna-
mischen Initianten Victor Conzemius, der
vollig unvoreingenommen an diese Aufgabe
heranging und in erstaunlich kurzer Zeit die
ersten sechs Binde (I-VI, umfassend die
Jahre 1841-1875) herausgab. Dann brachen
Turbulenzen im schweizerischen Verlagswe-
sen aus. Der Benziger-Verlag (Einsiedeln-
Zirich) wurde 1984 von der deutschen Wes-
termann Verlagsgruppe iibernommen. In den
Neunzigerjahren war sie nicht mehr daran in-
teressiert, die Edition weiterzufthren. Ein
Ausweg wurde mit dem Freiburger Universi-
titsverlag gefunden, der spiter in die Acade-
mic Press Uberging.

Nach langem Zureden konnte sich der
Herausgeber unter der tatkrdftigen Mitarbeit
von Frau Bossard-Borner wieder entschlies-
sen, das Werk fertig zu erstellen. Zudem ge-
lang es, die Jugendbriefe Segessers aus den
Jahren 1827-1841 in das Gesamtwerk (Bd.
[X) zu integrieren. Diese Jugendbriefe hatten
bei Editionsbeginn noch nicht zur Verfligung
gestanden.

Jetzt ist das Werk zu einem guten Ende
gelangt. Drei Staatsarchivare Dr. Fritz Glau-
ser, Dr. Anton G&ssi und seit 2007 Dr. Jirg
Schmutz waren dem Unternehmen treue Hel-
fer und Begleiter.

Der VII. Band, der die Jahre 1876-1878
umfasst, schildert den Kampf Segessers fir



708 Rezensionen — Comptes rendus

die romisch-katholische Kirche, die im Kul-
turkampf schérfsten Angriffen ausgesetzt
war. Die Schweizer Katholiken wurden als
Biirger 2. Klasse betrachtet und von den Ra-
dikalen dementsprechend behandelt. Segesser
versuchte als erfahrener Politiker, den Kan-
ton Luzern geschickt durch die heftigen Wo-
gen des Kulturkampfes zu steuern und einen
gemissigten Kurs zu fahren, allen widrigen
Winden zum Trotz. Sowohl die extremen
Kreise seiner eigenen Partei wie auch die
scharfmacherischen Liberalen und insbeson-
dere die christkatholische Bewegung auf der
anderen Seite machten thm Schwierigkeiten.
Dazu hatte Segesser intensiv liber die eigene
Kirche nachgedacht und war zu einer eigen-
standigen Haltung gelangt. Im rémisch ge-
pragten Ultramontanismus samt dem Unfehl-
barkeitsdogma auf dem Ersten Vatikanum
sah er Gefahren, denen es zu wehren galt.
Seine ernsthaften Bedenken driickte er unter
anderem in seiner Schrift Der Kulturkampf
aus. Solange diese Publikation nur auf Deut-
sch veroffentlicht wurde, l6ste sie kein gros-
ses Echo aus. Kaum war die Schrift durch
eine belgische Hofdame ins Franzosische
iibersetzt worden, stach sie franzdsischen und
belgischen Ultramontanen in die Nase und
rief auch freiburgische Heisssporne auf den
Plan. Die Schrift wurde auf den Index ge-
setzt, Es brauchte massive Interventionen ge-
miéssigter Luzerner Kreise, um die drohende
Publikation zu verhindern. Denn eine solche
Veroffentlichung hitte Segesser beim katho-
lischen Luzemer Volk unmdéglich gemacht.
Ein sofortiger Riickzug aus dem offentlichen
Leben als Nationalrat in Bern wie aus dem
Regierungsamt in Luzern wire die Folge ge-
wesen. Die massiven Interventionen in Rom
hatten Erfolg. Die Indizierung erfolgte zwar,
wurde aber nicht publiziert.

Im VIII. Band sind die Bemiihungen Se-
gessers um eine Losung der total verfahrenen
Solothurner Bistumsangelegenheit zu verfol-
gen. Seitdem 1873 die funf radikalen Didze-
sanstdnde Bischof Lachat abgesetzt hatten,
war das Bistum faktisch auf die zwei Kan-
tone Luzern und Zug reduziert. Diese heikle
Situation bewog die Luzemer Regierung, ih-
ren kirchenpolitischen Experten Segesser zu
beauftragen, einen Vorstoss bei der Didze-
sankonferenz zu unternehmen. Am 11. Mirz
1878, drei Wochen nach der Wahl Leos

SZRKG, 106 (2012)

X111, schlug Luzern vor, das Gremium solle
die Initiative ergreifen und sich um die Beile-
gung des Konfliktes bemiihen. Die Kommis-
sion kniipfte auch Kontakte zum Bundesrat,
dieser sondierte in Rom, und der Vatikan sig-
nalisierte Verhandlungsbereitschaft. Aber der
Zeitpunkt fur eine Losung war noch nicht
reif. Erst ein zweiter Anlauf, bei dem die
Tessiner Verhiltnisse in den Losungsversuch
miteinbezogen wurden, fithrte 1884 zum Er-
folg. Bischof Lachat wechselte als Aposto-
lischer Administrator in den Kanton Tessin,
wihrend Domprobst Friedrich Fiala Lachats
Nachfolger in Solothurn wurde.

Zwei weitere kirchenpolitische Streitig-
keiten beschédftigten Segesser in jenen Jah-
ren: die Lehrschwesterntrage und der Luzer-
ner Mariahilfkonflikt. Bei der Lehrschwes-
ternangelegenheit ging es um die Frage, ob
die Unterrichtstitigkeit der katholischen
Lehrschwestern mit der Vorschrift der Bun-
desverfassung, dass an offentlichen Schulen
die Glaubens- und Gewissensfreiheit zu gel-
ten habe, kompatibel sei. Die aufblithenden
Kongregationen von Menzingen und Ingen-
bohl, beides Griindungen von P. Theodosius
Florentini, versorgten bald hunderte von
Schulen in den katholischen Bergkantonen
mit einer wachsenden Zahl von Lehrschwes-
tern. Segesser war als Ratgeber der Menzin-
ger Generaloberin Salesia Strickler und als
politischer Vertreter des Schweizer Katholi-
zismus in die Angelegenheit involviert. Er
versuchte, die heikle Angelegenheit dadurch
zu entschirfen, dass eine vom Kanton Zug
angeregte gemeinsame Eingabe der katho-
lisch-konservativen Stidnde von der Luzerner
Regierung nicht unterstiitzt wurde. Dank hin-
haltender Taktik Segessers gelang es, die Be-
handlung der Frage hinauszuzégern, bis der
Abstimmungskampf um die «Schulvogtfra-
ge» den Radikalen eine massive Niederlage
in der Volksabstimmung brachte (1882) und
die Frage gegenstandslos wurde.

Der Mariahiltkonflikt war letztlich ein lu-
zernisches Problem. Ausgangspunkt des jah-
relangen Streites war der Wunsch der Luzer-
ner Christkatholiken, die Mariahilfkirche, die
ehemalige Klosterkirche der Ursulinen, im
Simultangebrauch fiir ihre Gottesdienste zu
beniitzen. Letztlich ging es um die brisante
Frage nach dem Stellenwert der christkatholi-
schen Gemeinschaft in Luzern. Die Christka-



Rezensionen — Comptes rendus 709

tholiken wollten unbedingt den Anspruch
vertreten, dass sie die wahre katholische Kir-
che verkérpern, wihrend die Luzerner Re-
gierung, d.h. Segesser diese Frage ein fur al-
lemal liquidieren wollte, indem die Christka-
tholiken mit einer Summe von Fr. 257000 bis
30°000 abgegolten werden sollten. Die Aus-
einandersetzungen dauerten bis 1890, als die
Christkatholiken, ermiidet von den Streitig-
keiten, kapitulierten und beschlossen, aus
eigenen Kriften eine Kirche zu bauen.

Die Frage der Alpendurchbohrung be-
schéftigte Segesser sehr stark. Das Gotthard-
bahnprojekt lehnte er schon 1870 ab. 1875
geriet das Unternehmen in eine kritische Pha-
se. Segesser wollte damals die Nachfinanzie-
rung durch ein Nein zur Gotthardsubvention
verhindern und hoffte dadurch, «das freisin-
nige System in seiner Verkniipfung von ¢ko-
nomischer und politischer Herrschaft zu tref-
fen». Mit der Gotthardbahn kénnte die
Schweiz in eine verhdngnisvolle Abhingig-
keit vom Ausland (Deutschland und Italien)
geraten. Als die Gotthardsubvention auch
von seiner eigenen Partei unterstiitzt wurde,
filhlte sich Segesser verraten und wollte der
Politik den Riicken kehren. Schliesslich liess
er vom Groll ab und arbeitete wieder loyal
mit den Konservativen zusammen. Gegen
Ende seines Lebens setzte sich Segesser in-
tensiv mit Alter, Krankheit und Sterben aus-
einander. Der Tod trat am 30. Juni 1888 ein.

Was bleibt vom Wirken Segessers? Wohl
niemand hat das besser ausgedriickt als sein
langjahriger Brieffreund, Pfarrer Josef Ignaz
von Ah, der im 19. Jahrhundert weitherum
bekannte «Weltliberblicker» im Nidwaldner
Volksblatt. Segesser hatte wieder einmal in
einem Anflug von Pessimismus seine eige-
nen Verdienste gering eingeschatzt: «In mei-
nem Wirken ist nicht viel Dauerndes heraus-
gekommen. Bremsen konnte ich, aber un-
serm kleinen Wagen eine andere Richtung zu
geben, vermochte ich nicht, es scheint muir,
Alles mehr oder weniger in die Briiche zu ge-
hen.» (Segesser an von Ah, 11. Januar 1888,
Briefwechsel VIII, 419). Der priesterliche
Brieffreund stellte alles wieder ins richtige
Lot: «Wenn Sie sich beklagen, Sie haben
nichts bewirkt oder wenig erreicht, so sind
Sie doch — gestatten Sie mir den Ausdruck —
etwas sehr unbescheiden; wenn Sie nichts ge-

SZRKG, 106 (2012)

wirkt oder erreicht, wer soll sich denn dessen
rihmen diirfen? Nahezu ein halbes Jahrhun-
dert haben Sie dem Volk des Kantons Luzemn
und der konservativen Partei der ganzen
Schweiz den Weg gewtesen und das Siegel
lhres Geistes aufgedriickt ... der grosste Er-
folg lhrer Politik liegt darin, dass wir Katho-
liken und Conservativen iiberhaupt noch da-
stehen, wir, — die mindren an Zahl, an Geld,
an Industrie, an «Geist> und Einfluss. Die Ge-
schichte wihrt noch lange genug, um lhnen
Recht zu geben und einen Dank zu erstatten,
den die Mitwelt zu sehr gespart.» (Von Ah an
Segesser, 6. April 1888, Briefwechsel VIII,
426).

Mit diesen wenigen Worten ist alles ge-
sagt, was es zu Philipp Anton Segessers Be-
deutung zu sagen gibt. Und das ist nicht we-
nig.

Meggen/Luzem Alois Steiner

Donatus Diisterhaus, Die Revolution als
Schwester des Krieges. Deutungen und
Wahrnehmungen von Lutheranern im Elsass
in der Zeit der Franzdsischen Revolution und
des Napoleonischen Empires (1789-1813),
Miinster, Aschendorff Verlag, 2011, 316 S. -
Eric Godel, Die Zentralschweiz in der Hel-
vetik (1798—1803). Kriegserfahrungen und
Religion im Spannungsfeld von Nation und
Region, Minster, Aschendorff Verlag, 2011,
408 S. —~ Laure Ognois, Die Pfarrer und der
Umbruch. Reformierte Wahrnehmung und
Deutung von Krieg und Nation in der Waadlt
und in Ziirich wéihrend der Helvetik (1798
1803), Minster, Aschendorff Verlag, 2009,
210 S.

Die Franzdsische Revolution und die darauf
folgenden europdischen Kriege wurden von
Zeitgenossen sehr frith als tiefgreifende Zi-
suren, als Epochenwenden beschrieben. Ge-
rade fur die Kirchen als Institutionen bildeten
sie teilweise traumatische Einschnitte. Dass
sich aber aus religionshistorischer Perspek-
tive der Blick auf Kontinuitdten lohnt, zeigen
die drei Studien von Donatus Diisterhaus,
Eric Godel und Laure Ognois. Sie ndhern
sich der Umbruchs- und Kriegszeit um 1800
aus einer erfahrungsgeschichtlich orientierten



710 Rezensionen — Comptes rendus

Perspektive an und fragen insbesondere nach
der Persistenz religioser Deutungs- und Sinn-
stiftungsangebote. Die Dissertationen ent-
standen im Rahmen des Tiibinger Sonderfor-
schungsbereichs 437 «Kriegserfahrung -
Krieg und Gesellschaft in der Neuzeit» und
wurden von Prof. Dr. Anton Schindling be-
treut. Mit dem Elsass, Ziirich und der Waadt
sowie der Region Zentralschweiz decken sie
vier konfessionell, sprachlich und politisch
unterschiedlich  strukturierte  Erfahrungs-
rdume ab, die auch in unterschiedlicher Wei-
se von Revolution und Krieg betroffen wa-
ren. In der Zusammenschau ergeben sich da-
mit interessante Vergleichsmoglichkeiten, die
eine Sammelrezension nahe legen.

Die Studie von Doratus Diisterhaus um-
fasst mit den Jahren 17891815 den ldngsten
Zeitraum und untersucht mit den Lutheranern
im Elsass eine religidse Minderheit, die in
einer ersten Phase von den Reformen der Na-
tionalversammlung von 1789 zweifellos pro-
fitierte. Vor der Revolution waren flir
Nichtkatholiken zahireiche Amter nicht oder
nur beschrankt zugidnglich gewesen, nun
stellten die Lutheraner mit Friedrich de Diet-
rich den ersten gewihlten Birgermeister von
Strassburg. Die Religionstreiheit Ioste das
bisher geltende Simultaneum ab, welches in
der Praxis mit Nachteilen fur die Lutheraner
verbunden gewesen war. Auch blieben die
Lutheraner im Gegensatz zu den Katholiken
von den nachrevolutiondren Sakularisationen
verschont. Vor diesem Hintergrund erstaunt
wenig, dass sich der Grossteil der Prediger
und Pastoren flir die neue Ordnung enga-
gierte und die neue Verfassung teilweise mit
der Vorsehung in Verbindung brachte. Ein
tiberkonfessionell ausgerichteter und sakra-
lisierter Patriotismus, welcher der Religion
gerade im Hinblick auf die Erhaltung von
Ordnung, Einheit und Birgersinn in einer
turbulenten Zeit eine entscheiden Rolle zuer-
kannte, kann nach Diisterhaus als dominant
eingestuft werden. Der Eid auf die Verfas-
sung von 1791 bereitete den Lutheranern
keine Probleme. Erst die Radikalisierung der
Revolution verdnderte die Situation. Die
Schilderung der Dechristianisierungspolitik
im Raum Elsass, vielleicht am besten ver-
sinnbildlicht durch die vier Meter hohe rote
Miitze aus Blech, die auf der Spitze des
Strassburger Miinsterturms angebracht wur-

de, gehort zu den eindringlichsten Teilen der
Studie. In den wenigen noch erlaubten Pred-
igten dominierte das Motiv der Priifung, in
der Riickschau dann vor allem jenes der gott-
lichen Vorsehung. Die «Terreur», so diese
Lesart, erhielt thren Sinn als Ansporn zu
mehr Gottvertrauen und Gottesfurcht.

Die weitgehend chronologisch aufgebaute
Studie von Diusterhaus thematisiert in der
Folge die Haltung der elsdssischen Luthera-
ner im Kontext des einsetzenden Napoleon-
kults. Der neue Herrscher wurde vielfach be-
reits vor den staatlich verordneten Feierlich-
keiten zum Werkzeug der Vorsehung und
Friedensstifter der Menschheit stilisiert. Die
Organischen Artikel von 1802 fiihrten zu
einer Hierarchisierung und zugleich Zentrali-
sierung der lutherischen Kirche im Elsass
und kappten die noch verbliebenen Bindun-
gen zum Alten Reich. Vor allem aber legten
sie die Basis fiir eine stdrkere staatliche Kon-
trolle und Instrumentalisierung der Kirchen.
Das Kultusministerium in Paris griff in der
Folge mit Rundpredigten und der Verord-
nung von Gedenkfeiern massiv i das Pre-
digtwesen ein. Disterhaus hebt hervor, dass
diese Eingriffe nur sehr begrenzt auf Wider-
stand stiessen und erkldrt diesen Umstand
nicht zuletzt mit dem lutherischen Staatsver-
standnis, welches die Akzeptanz dieser staat-
lichen Instrumentalisierung gefordert habe.

Die Studie von Lawure Ognois zur Geist-
lichkeit in den reformierten Regionen Waadt
und Zirich beschrinkt sich zeitlich auf die
Jahre der Helvetik (1798-1803). Das Waadt-
land, bis 1798 bernisches Untertanengebiet,
wurde in dieser Zeit als Kanton Léman in den
helvetischen Einheitsstaat integriert und ver-
buchte damit einen Souverdnitidtsgewinn. Im
Falle Ziirichs bedeutete die Helvetik in erster
Linie einen deutlichen Machtverlust des
stadtischen Patriziats im Vergleich zur Land-
schaft. Der Aufbau der Studie orientiert sich
an drei von Ognois unterschiedenen Wahr-
nehmungskategorien: einer konterrevolutio-
ndren und einer pro-revolutiondren fur die
Waadt und einer in Ziirich dominierenden ge-
missigt-liberalen. Entlang dieser Kategorien
analysiert die Autorin in einem ersten Teil
die Kriegsdeutungen der untersuchten Pfarrer
und in einem zweiten Teil die korrespon-
dierenden Nationalverstdndnisse sowie die
jeweiligen Feind-, Freund- und Selbstbilder.



Rezensionen - Comptes rendus 711

Im Folgenden soll nur kurz auf die Ergeb-
nisse zur Waadt eingegangen werden, in wel-
cher Revolution und Krieg die Geistlichkeit
spalteten. Bemtreue und damit konterrevolu-
tiondre Pfarrer hoben die franzdsische Fremd-
herrschaft als wesentliches Kennzeichen des
Umbruchs hervor und deuteten diese vor-
nehmlich als gottliches Strafgericht und Vor-
bote der Apokalypse und des Weltgerichts.
Die Franzosen erschienen in Predigten als
Vernichter der Kirche, barbarische Eroberer,
Napoleon seinerseits als apokalyptische Ge-
stalt. Die Mehrheit der untersuchten Waadt-
linder Pfarrer hingegen vermittelte ein Bild
der Grande Nation als flirsorglicher grosser
Bruder, welcher sich fiir die Eidgenossen ein-
setzte und die Befreiung der Waadtlander
vom Joch der mit Agyptern verglichenen
Berner unterstiitzte. Die pro-revolutiondren
Pfarrer agierten als Vermittler eines sakrali-
sierten waadtlandischen und helvetischen Pa-
triotismus und rechtfertigten die waadtlin-
dische Revolution, das Ende der Untertanen-
schaft und die Abschaffung von Privilegien
als Riickkehr zur gottlichen Ordnung auf Er-
den, nach der alle Menschen Briider und
gleich vor dem Herrn seien. Das demokra-
tische, republikanische Modell der Helve-
tischen Republik deuteten sie im Anschluss an
die calvinistische Tradition als Wiederbele-
bung des biblischen Modells der Republik von
Jerusalem. Gerade diese stark religiose Auf-
ladung pro-revolutiondrer Revolutions- und
Kriegsdeutungen, die nicht nur die neue Ord-
nung legitimierten, sondern vor allem auch auf
die Notwendigkeit religioser Fundamente fiir
die neue Republik hinwiesen, sind mitunter die
interessantesten Stellen des Buches.

Die Studie von Eric Godel schliesslich
konzentriert sich auf die Zentralschweiz und
damit auf eine konfessionell homogene, so-
zio-6konomisch und politisch-institutionell
jedoch durchaus heterogene Region. Beson-
ders hervorzuheben ist dabei das Spannungs-
verhdltnis zwischen einem patrizisch geprig-
ten Stadtstaat (Luzern) und den lidndlichen
Landsgemeindekantonen, die zum Zentrum
des antihelvetischen Widerstands wurden und
dementsprechend stark von den Auswirkun-
gen der Revolutionskriege betroffen waren.

Godel differenziert grob zwischen einer
pro-helvetischen Deutung der Umbriiche als

SZRKG, 106 (2012)

unergriindlichen Ratschluss Gottes und den
damit implizierten Haltungen: Passivitit und
Gehorsam gegeniiber den neuen Obrigkeiten
- eine Deutung, welche sich vor allem auf
die Stadt Luzern beschrinkte — und antihel-
vetischen Deutungen, die auf der Landschaft
und hier insbesondere in den Landsgemein-
dekantonen dominierten und das Motiv des
Stratgerichts favorisierten. Ein besonderes
Augenmerk richtet Godel auf die Kapuziner,
welche innerhalb der Gruppe der antihelveti-
schen Geistlichen eine zentrale Stellung ein-
nahmen. Die bereits vor der Helvetik beste-
hende, sich gegen die aufgeklarten Kirchen-
reformen richtende Allianz zwischen Land-
bevolkerung und romtreuem Klerus mit den
Kapuzinern an der Spitze wurde im Zuge des
Widerstands gegen den helvetischen Ein-
heitsstaat gestarkt.

Zwei Punkte sind bei der Studie von Go-
del speziell hervorzuheben. Erstens gelingt es
dem Autor auf der Basis cines sehr breiten
Quellenkorpus, der insbesondere auch die
zahlreich vorhandenen «Stimmungsberichte»
der helvetischen Beamten umfasst, auch sol-
che Wahmehmungsmuster aufzuzeigen und
zu analysieren, welche in Predigten und
Selbstzeugnissen von Geistlichen nicht auf-
tauchen, in den unteren Gesellschaftsschich-
ten aber sehr wohl eine bedeutende Rolle
spielten und von Geistlichen, hier insbeson-
dere den Kapuzinern, geduldet oder auch ge-
fordert wurden. Angesprochen sind damit vor
allem millenaristische und chiliastische Deu-
tungen der Helvetik. Zweitens zeigt die Stu-
die die Virulenz konfessionalisierter Feind-
bilder auch in einer durchwegs homogen-ka-
tholischen Region. Ein Grossteil der ldndlich-
bauerlichen und unterbiirgerlichen Gesell-
schaftsschichten, aber auch Teile der konser-
vativen Geistlichkeit grenzten jene Katholi-
ken, die sich fir die Helvetische Republik
aussprachen, als «Ketzer» und «Héretiker»
aus. Godel zeigt auf, wie diese «konfessio-
nelle Stigmatisierung des inneren Feindes»
mit stark konfessionell aufgeladenen Vater-
landsvorstellungen aus der Zeit der Glau-
benskriege zusammenhingen, welche in der
Umbruchszeit um 1800 breit mobilisiert wer-
den konnten. Mit der anschliessenden pri-
zisen Aufschliisselung der zeitgenoOssischen
Vaterlandsvorstellungen und der Analyse der



712 Rezensionen — Comptes rendus

verschiedenen Freiheitskonzepte leistet Go-
del einen wichtigen Beitrag zum besseren
Verstindnis der antihelvetischen Widerstin-
de, aber auch der religiosen Dimension pro-
helvetischer Fortschritts- und Einheitsvorstel-
lungen.

Die drei Einzelstudien leisten einen je
eigenen Beitrag zur Analyse religioser Deu-
tungsmuster zur Sinnstiftung in einer Zeit des
Umbruchs in den jeweiligen Regionen. Dart-
ber hinaus und in der Zusammenschau ver-
mitteln sie das Bild dusserst binnendifferen-
zierter, stark regional inkulturierter religidser
und konfessioneller Deutungskulturen um
1800. Revolution, Krieg und Nation wurde
auf pro- wie aus gegenrevolutiondrer Seite in
heilsgeschichtliche Narrative eingebettet und
dadurch legitimiert oder delegitimiert. Dies
verdeutlicht, wie wenig ein undifferenziertes
Gegensatzmodell von sdkularem Revolu-
tionsnationalismus und kirchlich-religisem
Widerstand den zeitgendssischen Umbruchs-
wahmehmung gerecht wird.

Fribourg/Mainz David Luginbiihl

Volker Speth, Katholische Aufkldrung und
Ultramontanismus,  Religionspolizey  und
Kultfreiheit, Volkseigensinn und Volksfrom-
migkeitsformierung. Das rheinische Wall-
Jfahrtswesen von 1826 bis 1870. Teil 2: Die
staatliche Wallfahrispolizev im  nérdlichen
Rheinland, Frankfurt a.M., Peter Lang, 2011
(= Européische Wallfahrtsstudien 8), 352 S.

Wallfahren war im 19. Jahrhundert nicht nur
ein Akt personlicher oder gemeinschattlicher
Frommigkeit, sondern auch ein Polittkum.
Die reformatorische Kritik am katholischen
Wallfahrtswesen aufgreifend, hatte sich der
aufgeklirte Staat des 18. und beginnenden
19. Jahrhunderts die Unterbindung organi-
sierter  Prozessionen auf die Fahne ge-
schrieben. In der Tendenz unterschieden sich
dabei die staatskirchlichen Regierungen der
vorrevolutiondren Zeit wenig von der Regu-
lierungsfreude der preuBischen Zeit. Und sie
tanden flir ithre Politik der «Religionspoli-
zey» die Unterstiitzung der aufgeklarten Bi-
schéfe und ihrer Behérden.

Dieser Befund wird von Volker Speth seit
seiner Bonner Dissertation von 2008 (Vgl.

SZRKG, 106 (2012)

Volker Speth, Katholische Aufklirung,
Volkstfrommigkeit und Religionspolicey. Das
rheinische Wallfahrtswesen von 1816 bis
1826 und die Entstehungsgeschichte des
Wallfahrtsverbots von 1826 [Europiische
Wallfahrtsstudien 5]. Frankfurt 2008.) in
Quelleneditionen und -studien fiir das preuf3i-
sche Rheinland bestidtigt. Ausgangspunkt ist
fir thn das Wallfahrtsverbot, das der Kélner
Erzbischot Spiegel in einem Hirtenbrief vom
12. Mai 1826 fiir seine Erzdiozese erliess und
das vom Oberprisidenten der Rheinprovinz
in einer Verordnung vom 5. Juni 1826 fiir
den staatlichen Bereich iibernommen wurde.
In einer ersten Studie hatte Speth die Auswir-
kungen dieser kirchlich-staatlichen Regelung
fiir das Erzbistum K&ln in den Blick genom-
men. (Vgl. Volker Speth, Katholische Auf-
klarung und Ultramontanismus, Religionspo-
lizey und Kultfreiheit, Volkseigensinn und
Volkstrommigkeitsformierung. Das  rhei-
nische Wallfahrtswesen von 1826 bis 1870.
Teil 1: Die kirchliche Wallfahrtspolitik 1m
Erzbistum Koln [Europdische Wallfahrtsstu-
dien 7], Frankfurt 2010). Das zu besprech-
ende Buch setzt diese Untersuchung flir den
Bereich der nordlichen Rheinlande fort.

Speth verwendet den Begriff «Polizey» in
der Bedeutung von «staatlicher Obsorge iiber
die innere Ordnung» (3). Dazu gehorte auch
die beanspruchte Zustandigkeit fiir die of-
fentliche Ausiibung von Religion. Der
Spiegel’sche Hirtenbrief untersagte mehrtégi-
ge und die Grenzen der Didzese iiberschrei-
tende Wallfahrtsziige, was der Miinsteraner
Bischof Caspar Max Droste zu Vischering
durch das Verbot von Tageswallfahrten ohne
Begleitung eines bischoflich autorisierten
Geistlichen noch verschirfte. Die staatliche
Seite hatte mit der gewihrten oder verweiger-
ten Ausstellung von Reisepdssen oder Legiti-
mationskarten ein zusitzliches Druckmittel in
der Hand.

In mehreren zeitlichen Durchgingen stellt
Speth die Entwicklung der Wallfahrten vor
allem nach Kevelaer zwischen 1826 und
1870 dar, wobei das Schwergewicht auf dem
ersten Jahrzehnt des Untersuchungszeitraums
liegt. Daber zitiert er in den Fussnoten aus-
fithrlich aus den staatlichen und — in geringe-
rem Mass — kirchlichen Akten, so dass ein
anschauliches Bild der Ereignisse und Reak-
tionen darauf entsteht. Diese Anmerkungen



Rezensionen — Comptes rendus 713

machen das Buch zu einer wertvollen Quel-
lensammlung.

Wihrend der Regierungszeit Erzbischof
Spiegels fiihrte das enge Zusammenwirken
kirchlicher und staatlicher Behorden zu
einem deutlichen Riickgang der Wallfahrten.
Speth kann feststellen, dass «die Repres-
sionskooperation von Kirche und modernem
Anstaltsstaat» die feierlichen Wallfahrtszlige
um 1830 «weitgehend zum Erliegen ge-
bracht» habe (22). Umso hdufiger finden sich
in den Akten Hinweise auf private Initiativen
von Wallfahrten ohne Begleitung von Pries-
tern, die vor allem ab 1834 wieder einsetzten.
Die lokalen Polizeibehérden standen oft
machtlos vor den Pilgern, weil sie mit den
wenigen Polizisten gegen eine Uberzahl von
Gldubigen keine Gewaltmassnahmen erfolg-
versprechend anwenden konnten. So blieb es
meistens bei der Vernehmung der Bruder-
meister und Ermahnungen, die sich in den
Protokollen und der Korrespondenz mit den
Landriten aber ausflihrlich niederschlugen.

Spiegels Nachfolger, Clemens August
Droste-Vischering, verfocht eine andere Li-
nie. Er genehmigte Antrdge zu mehrtigigen
Wallfahrten, sofern sich ein Geistlicher daran
beteiligte. Ab 1837 nahmen die Wallfahrten
nun wieder zu, was besonders die Behorden
in Stadt und Landkreis Neuss kritisch beo-
bachteten. Die Kooperation zwischen Kirche
und Staat wurde durch Droste-Vischering
aufgekiindigt. Fiir die Wallfahrtssaison 1838
war allerdings wieder die alte Situation her-
gestellt, weil der nach der Verhaftung Dros-
te-Vischerings amtierende Generalvikar His-
gen die Einhaltung des Wallfahrtshirtenbriefs
von 1826 einforderte. Doch das Kultusminis-
terium bemiihte sich sukzessive um eine Ent-
spannung der Situation und wies die unterge-
ordneten Behérden zu einem behutsamen
Vorgehen an. Das allerdings implizierte eine
Aufforderung «zur stillschweigenden Dul-
dung des Normverstosses ungeachtet der
theoretischen Aufrechterhaltung der Norm»
(193). Diese verdnderte Verwaltungspraxis
diente der Deeskalierung im Zusammenhang
der Beilegung des Kolner Kirchenstreits. Sie
wurde von den lokalen Behdrden nur zogernd
umgesetzt. Dennoch wurden ab 1840 zunch-
mende Wallfahrerzahlen registriert.

SZRKG, 106 (2012)

Das zweihundertjidhrige Jubildum der Ke-
velaer-Wallfahrt im Jahr 1842 brachte dann
das endgiiltige Ende der Kooperation von
Staat und Kirche zur Verhinderung von Pil-
gerziigen. Der zustdandige Bischof von Miins-
ter zeigte die geplanten Jubildumsfeierlich-
keiten der Regierung in Disseldorf lediglich
an, ohne um Erlaubnis zu bitten. Die Diissel-
dorfer Regierung ihrerseits wies die lokalen
Behorden an, fiir Ruhe und Ordnung zu sor-
gen. Die zwei Jahre spiter stattfindende
Wallfahrt zum Heiligen Rock nach Trier war
die Nagelprobe, ob die neue staatliche Wall-
fahrtspolitik funktionierte.

Der Schilderung der Entwicklung staat-
licher Wallfahrtspolitik folgt bei Speth ein
zweiter Teil, in dem einzelne Aspekte von
Wallfahrten und die staatliche Reaktion da-
rauf flir den Untersuchungszeitraum analy-
siert werden, wie ausldndische Wallfahrten,
Storungen des evangelischen Gottesdienstes
durch vorbeiziehende Pilger, das Prozes-
sionswesen, die Begleitung durch Militar und
Biirgergarden sowie das Verhalten bei Sakra-
mentsprozessionen.

Volker Speth hat eine fuir weitere Unter-
suchungen der Frommigkeitsgeschichte und
des Staat-Kirche-Verhiltnisses im 19. Jahr-
hundert wichtige Studie mit einem wertvol-
len Quellenbestand vorgelegt. Stérend wir-
ken bisweilen der geschraubte Sprachstil und
die Vorliebe des Autors flir «Wortunge-
tiime», wie sie bereits im Buchtitel aufschei-
nen. Der Zusammenhang mit der katho-
lischen Aufkldrung wird nachvollziehbar her-
ausgestellt. Hingegen wird dem Ultramonta-
nismus-Konzept kaum Raum gewidmet. Da-
zu hitte Speth die weitere Entwicklung tiber
die 1848er-Revolution bis zum Ersten Vati-
kanum verfolgen miissen. Es bleibt zu hof-
fen, dass er diesen Zeitraum in weiteren Teil-
banden seines Projekts zum rheinischen
Wallfahrtswesen behandeln wird.

Vallendar Joachim Schmiedl



714 Rezensionen — Comptes rendus

Christin Pschichholz, Zwischen Diaspora,
Diakonie und deutscher Orientpolitik. Deut-
sche evangelische Gemeinden in Istanbul und
Kleinasien in osmanischer Zeit, Stuttgart,
Verlag W. Kohlhammer 2011, 288 S,

Die Geschichte und Gegenwart von Christen
im Osmanischen Reich wie der Turkischen
Republik ist ein spannungsgeladenes Thema.
Die Brisanz wird durch die in der Tiirkei eher
nationalistisch geprigte Debatte {ber die
Missionsbewegungen des 19. Jahrhunderts
noch verstirkt. Die Kieler Historikerin Chris-
tin Pschichholz zeichnet in ihrer Dissertation
iber die deutschen evangelischen Gemeinden
in Istanbul und Kleinasien ein differenziertes
Bild, das der komplexen Realitit in ihren
vielen Facetten gerecht wird. Sie nimmt den
Leser mit auf eine spannende «Zeitreise» in
das Osmanische Reich zwischen 1843 und
1918. Wer waren und welche Motive hatten
deutschsprachige Migranten? Welche kirch-
lichen Konturen entwickelten sich im osma-
nischen Umfeld? Welchen Einfluss tibten die
Auslandsdiasporafiirsorge und die deutsche
Aussenpolitik auf die Gemeindearbeit aus?
Und wie positionierten sich die Pastoren hin-
sichtlich der innenpolitischen Konflikte und
besonders der christlichen Bevélkerung im
Osmanischen Reich?

Ging die bisherige Forschung eher von
einer Monokulturalitit der deutschen Migran-
ten in Istanbul aus, so kann Pschichholz dies
anhand von Kirchenbiichern und Korrespon-
denzen deutscher Pfarrer widerlegen. Deutsche
Migranten waren meist Einzeleinwanderer
ganz unterschiedlicher geographischer Her-
kunft. Wihrend Handwerker oft durch wirt-
schaftliche Not in die Hafenstidte getrieben
wurden, zog die kommerzielle Attraktivitit der
dgdischen Metropolen die Kaufleute an. Die
Hafenstddte Istanbul und Izmir dienten daher
nicht nur als Durchgangsstation, sondern
auch als dauerhafter Sitz vieler Migranten.
Entgegen géngiger Lehrmeinung integrierten
sich die Einwanderer in das heterogene ge-
sellschaftliche Umfeld. Das vielschichtige
Eingliederungsrepertoire verlief dabei nicht
entlang  konfessioneller oder ethnischer
Grenzen, sondern vielmehr entlang berufli-
cher Positionen. Diese These ist gerade auch
im Vergleich zur Situation in der Levante be-
merkenswert, wo deutsche (christliche) Mi-

SZRKG, 106 (2012)

granten zwar auch aus religiosen und berut-
lichen Griinden einwanderten, sich aber eher
in Kolonien organisierten bzw. separierten
statt sich in die neuen Gesellschatten zu inte-
grieren.

Die ersten Gemeindegriindungen in lzmir
und [stanbul waren informeller Art. In Istan-
bul schlossen sich deutsche Protestanten zu
Beginn des 19. Jahrhunderts den schwedi-
schen und hollédndischen evangelischen Got-
tesdiensten an, bis sie 1843 zusammen mit
franzoésischen Protestanten cine eigene Ge-
meinde gegriindeten. Nach dem Vorbild der
Inneren Mission wurden zugleich ein Wohl-
tatigkeits- und ein Schulverein gegriindet, die
wiederum die Organisation eines eigenen
Krankenhauses tibernahmen. Einige Jahre
war bereits Ahnliches in Izmir geschehen, als
1759 der erste Geistliche von Halle tber
Augsburg nach lzmir entsandt wurde. Mit
dem Bau der anatolischen Eisenbahntrasse
sahen sich die Gemeindepastoren in Istanbul
und Izmir auch mit der Aufgabe betraut, in
anderen Stddten, wie beispielsweise Edirne,
Trabzon oder Bursa deutschsprachige Protes-
tanten zu betreuen. Die kirchensoziologische
Studie von Pschichholz fordert dabei grosse
Unterschiede in der Zusammensetzung der
einzelnen Gemeinden je nach geographischer
Lage zu Tage. Die Gemeinden entlang der
Bahntrasse sind durch Arbeiter und deutsche
Beamte vor Ort gekennzeichnet. Istanbul bot
parallel zur Einrichtung der Deutschen Bot-
schaft eine hohere Diversitikation in deut-
sche Arzte, Kaufleute, Juristen, Lehrer und
Handwerker. Dennoch konnten eine gemein-
same Gemeinde und der Aufbau von Ge-
meindeinstitutionen nicht dartiber hinweg-
tduschen, dass es sich bei den Gemeinden um
Gruppierungen ohne festen Zusammenhalt
handelte.

Fragen nach der Leitung und Kontrolle
der christlichen Vereine fiihrten zu Verbin-
dungen mit heimatlichen Einrichtungen der
Diasporafiirsorge, wie den Anstalten der
Kaiserswerther Diakonie, dem Zentralaus-
schuss fir Innere Mission und dem Gustav-
Adolf-Verein. Die Verbindung von sozialer
Arbeit mit volksmissionarischen Anspriichen
lebte in der Auslandsdiasporafiirsorge fort,
wurde jedoch erweitert, indem das Konzept
einer inneren und nationalen Kolonisation
mit kirchlicher sozialer Arbeit einherging.



Rezensionen — Comptes rendus 715

Preullische Gesandte betrachteten Kirchge-
meinden als eine Moglichkeit, kirchliche Ak-
tivitdten mit wirtschaftlichen Interessen zu
verbinden. Die Stirkung kirchlicher Institu-
tionen zielte auf eine informelle Expansion
ab. Ubergeordnetes Ziel war es, eine auf das
Deutsche Reich gerichtete wirtschaftliche
Abhingigkeit des Osmanischen Reiches zu
errcichen. Auch den Argumentationen des
Gustav-Adolf-Vereins und der Leitung der
Kaiserwerther Anstalten lagen dhnliche Moti-
ve zu Grunde, auch wenn hier die Auslands-
gemeinden als Ausgangspunkt evangelischer
Missionsarbeit angesehen wurden, was aller-
dings im Osmanischen Reich mit gravieren-
den Problemen verbunden war.

Diese Motive konvergierten bei den ent-
sandten Pastoren zu komplexen Handlungs-
motiven, in denen evangelische Auslandsfiir-
sorge, Mission und koloniale Phantasien in-
einander griffen. Seelsorge und Firsorge fiir
arme Migranten waren wichtige Motive der
Geistlichen. Die europiischen Grossmiéchte
versuchten, durch die Protektion einheimi-
scher Christen innerhalb des Osmanischen
Reiches Fuss zu fassen. Das war kein leichtes
Unterfangen bei der iiberschaubaren Zahl der
Christen und eines Konkurrenzkampfes zwi-
schen den europiischen Protektoren um die
Christen. Deshalb mussten die Pastoren oft-
mals iiberhaupt erst ein (deutsches) protes-
tantisches Klientel «erschaffen», das es zu
beschiitzen galt. Gerade das ausgeprigte kon-
fessionelle und nationale Konkurrenzdenken
der europiischen Grossmichte forderte den
Aufbau kirchlicher Einrichtungen. Durch die
Verschrankung kirchlicher und politischer In-
teressen innerhalb der Diasporafiirsorge wur-
den die Auslandsgemeinden informell (und
zum Teil auch formell) zu Boten auswirtiger
Kulturpolitik. Erst seit den 1890er Jahren
wurde unter Bismarck eine staatliche Unter-
stiitzung der kirchlichen Aktivititen ver-
mieden, um das europdische Gleichgewicht
nicht zu gefihrden. Hinsichtlich der Arme-
nier war das Verhiltnis evangelischer Pasto-
ren einerseits geprigt von der Faszination
und Hinwendung zu einem der éltesten Chris-
tenvolker. andererseits herrschte eine teils ras-
sistisch, stigmatisierende Deklassierung der
armenischen Bevélkerung. Die protestanti-
sche Staatsloyalitit begrenzte die Solidaritit

SZRKG, 106 (2012)

der Geistlichen mit der armenischen Bevol-
kerung stark.

Mit dieser kirchensoziologischen Arbeit
erginzt Pschichholz ein wichtiges Kapitel
protestantischer ~ Missionsgeschichtsschrei-
bung. Obwohl die Autorin ausschliesslich
deutsche staatliche und kirchliche Quellen
sowie die Berichte der Pastoren nutzt, be-
wahrt sie sich den Blick iiber nationale Kate-
gorien hinaus. Natirlich waren zusitzliche
osmanische, griechische und armenische
Quellen eine Bereicherung. Sicherlich ist es
auch auf die Begrenzung des Themas zurtick-
zuflihren, dass die Frihgeschichte der Ge-
meindebildung in Izmir im 18. Jahrhundert
nur im Uberblick angeschnitten wird. So hit-
te die Dénisch-Hallesche Mission sicherlich
einer Erwdhnung bedurft. Wer sich aber fir
die Geschichte deutscher evangelischer Ge-
meinden in Istanbul und Kleinasien im 19.
Jahrhundert interessiert, findet in diesem
Werk eine glinzend geschriebene und metho-
disch gut reflektierte Untersuchung, die so-
wohl Laien als auch Experten empfohlen
werden kann.

Halle/Berlin Alexander Clauss/Roland Léffler

Michael Brocke/Julius Carlebach (Hg.),
Biographisches Handbuch der Rabbiner, Teil
1: Die Rabbiner der Emanzipationszeit in den
deutschen, béhmischen und groflpolnischen
Lindern 1781-1871, 2 Teilbde., bearb. v.
Carsten Wilke, Teil 2: Die Rabbiner im
Deutschen Reich 1871-1945. Mit Nachtra-
gen zu Teil 1, 2 Teilbde., bearb v. Katrin
Nele Jansen und Mitwirkung von Joérg H.
Fehrs und Valentina Wiedner, Miinchen, K.
G. Saur 2004/09, [X/965 S.

Im Jahr 2009 erschienen — flinf Jahre nach
der Veroffentlichung der ersten beiden, von
Carsten Wilke bearbeiteten Halbbinde — end-
lich zwei weitere, von Katrin Nele Jansen be-
arbeitete Halbbinde, die das «Biographische
Handbuch der Rabbiner» abschlossen. Mit
seinen 2703 Biogrammen diirfen die Bénde
als das massgebliche Grundlagenwerk fiir die
prosopographische Erschliessung des Rabbi-
nertums in Deutschland und weit dariiber
hinaus gelten. Seine besondere Bedeutung er-



716 Rezensionen — Comptes rendus

hilt das «Handbuch» dabei nicht nur durch
die beeindruckende Anzahl der zusammenge-
tragenen Rabbinernamen, sondern besonders
wegen seiner biographischen Erschliessungs-
tiefe: In vielen Fillen bietet es nicht nur bio-
graphische Kerndaten (Lebensdaten, Ge-
burts- und Sterbeorte), sondern zahlreiche
weitere Informationen, die quellennah ermit-
telt, sonst an keiner Stelle so zu finden sind.
Als Aufgabe und Ziel des Werks definieren
Jansen und Michael Brocke im Vorwort zu
Teil 2, «moglichst vollstindige Daten zu
Herkunft, Ausbildung, Lautbahn, Familie
und religids-praktischer Position sowie wis-
senschaftlicher und schrittstellerischer Tétig-
keit der Rabbiner zu geben». Nicht ausge-
spart bleiben dabei auch Hinweise zur polit-
ischen Orientierung, zu Vereins- und Logen-
zugehorigkeiten sowie ggf. zu Unter-
driickung und Verfolgung. Aufgenommen
wurden ausschliesslich Personen, die ein rab-
binisches Amt ausgetibt haben (was beson-
ders fiir die Frithzeit im Einzelfall nicht im-
mer einfach zu entscheiden ist).
Beeindruckend 1st auch der umfangreiche
bibliographisch-dokumentarische Anhang der
einzelnen Artikel: Auf die Kopfzeile und das
teils stichpunktartig formulierte Biogramm,
dessen Linge zwischen wenigen Zeilen und
etwa einer halben Druckseite variieren kann,
folgen eine Nennung der Dissertation (sofern
nachweisbar) und weiterer Publikationen, die
Auflistung von handschriftlichen und unver-
offentlichten Arbeiten sowie von Dokumen-
ten, Quellen, Archivalien und Nachldssen.
Den Abschluss der Artikel bilden epigraphi-
sche Nachweise (Hinweise auf Begribnis-
und Gedenkorte etc.), eine Auswahl jeweils
einschlagiger Sekundérliteratur sowie ein
Verzeichnis von Portrits und Abbildungen
des jeweils Biographierten. Beide Teile des
Gesamtwerks sind je alphabetisch geordnet,
enthaltenen Angaben zu ausgewerteten Ar-
chiven und benutzten Schriften und sind mit
Ortsregistern erschlossen: Teil 2 enthilt da-
riber hinaus einen Personenregister (leider
nur auf Teil 2 bezogen) sowie Nachtrige zu
Teil 1. Besondere Erwidhnung verdient auch
die sehr ausfiihrliche Einleitung in Teil 1 von
Wilke, die einen anschaulichen Uberblick
iber die Entwicklung des Rabbinats vom 16.
bis zum 19. Jahrhundert bietet, das «Hand-
buch» in der Forschungslandschaft verortet

SZRKG, 106 (2012)

und auch fir die «Geographie» des Rabbiner-
tums aufschlussreich ist.

Hinsichtlich des geographischen Unter-
suchungsraums weichen beide Teile deutlich
voneinander ab: Teil 1 bietet Biogramme von
Rabbinern, die thr Amt vor 1871 angetreten
haben, weit iiber die Grenzen von Deutschem
Bund bzw. Deutschem Reich hinaus; Teil 2
beschrankt sich dagegen auf das Gebiet des
Deutschen Reiches zwischen 1871 und 1945,
wobei das Elsall und Posen bis 1919 beriick-
sichtigt wurden; nicht beriicksichtigt in Teil 2
sind allerdings — und das ist schade — Boh-
men, Mihren und weitere Gebiete des Habs-
burgerreiches. Erfreulich dagegen ist, dass
die urspriingliche Planung, den Erfassungs-
zeitraum des «Handbuchs» auf die Zeit bis
1918 zu begrenzen, aufgegeben und dadurch
auch die Verfolgung der (deutschen) Rabbi-
ner wihrend der NS-Zeit in den Blick ge-
nommen wurde. Damit gewinnt der zweite
Teil des «Handbuchs» eine besondere Quali-
tit: Er namlich verfolgt die Biographien der
Rabbiner weit tiber 1945 hinaus und ldsst so
die biographischen Stationen derer erkennen,
die nicht Opfer der Shoah wurden und deren
Wege hdufig nach Paldstina/Israel fiihrten.
Zudem erhilt dieser Teil auch eine inhalt-
liche Klammer, indem er das Rabbinertum
im deutschen Nationalstaat von dessen Ent-
stehung bis zum Ende des Deutschen Reichs
betrachtet, also gewissermassen den Verlust
der Errungenschaften der Emanzipationsbe-
wegung in den Blick nimmt, die im Zentrum
von Teil 1 stehen.

Dieser erste Teil des «Biographischen
Handbuchs der Rabbiner» setzt mit seiner
zeitlichen Eingrenzung eine inhaltliche The-
se, die mit dem Titel dieses Teils, «Die Rab-
biner der Emanzipationszeit», zum Ausdruck
gebracht wird: Die prosopographische Dar-
stellung beginnt mit dem 13. Oktober 1781,
an dem mit dem Toleranzedikt Kaiser Josefs
I1. der «Prozef} der rechtlichen Gleichstellung
der judischen Minderheit in Mitteleuropa be-
ginnt» (Wilke, Teil 1.1, S. 40), und sie endet
mit dem Jahr 1871, in dem Juden in den Ver-
fassungen Osterreichs und des neu entstande-
nen Deutschen Reichs dieselben biirgerlichen
Rechte eingerdumt wurden wie Christen.

Mit dem «Biographischen Handbuch der
Rabbiner» liegt nun ein einschldgiges Nach-
schlagewerk mit hohem historisch-biographi-



Rezensionen — Comptes rendus 717

schem Informationswert nicht nur flir die so-
ziale Gruppe der Rabbinerschaft, sondern
auch die jeweiligen Gesamtgesellschaften
vor. Eine Verbdffentlichung der Informationen
als Online-Angebot ist fur die nichste Zeit
vorgesehen. Diese ist auch sehr wiinschens-
wert, denn so erreicht das biographisch wert-
volle Werk nicht nur eine grossere Leser-
schaft, sondern kann durch avanciertere elek-
tronische Recherchemoglichkeiten weitere
wissenschaftliche Forschungen anstossen.

Miinchen Stefan Jordan

Rombilder im deutschsprachigen Protestan-
tismus. Begegnungen mit der Stadt im «lan-
gen 19. Jahrhundert», hg. von Martin Wall-
raff/Michael Matheus/Jorg Lauster, unter
Mitarbeit von Florian Wéller, Tiibingen,
Mohr Siebeck, 2011, 334 S., Abb.

Der Band ist das Resultat einer 2009 in Rom
stattgefundenen Tagung, die von zwei am
Thema interessierten Institutionen getragen
wurde: Dem altehrwiirdigen Deutschen His-
torischen Institut und dem neugegriindeten
protestantischen Melanchthon-Zentrum in
Rom. Es geht darin um die reale Begegnung
deutscher Protestanten mit der «Hauptstadt»
des Katholizismus, der anderen Konfession,
und der Bilder, die sie sich davon machten.
Seit dem spiten 17. Jahrhundert war eine
Reise nach Italien ein Muss zunéchst fiir Ad-
lige im Rahmen ihrer Kavaliersreise, spéter
vor allem fiir das gebildete Biirgertum, das
dort die Antike und Renaissance verehrte.
Dabei spielte die Konfessionszugehorigkeit
keine bremsende Rolle. Zeitlich beschriinken
sich die Studien mit einigen Freiheiten auf
das «lange 19. Jahrhundert», d.h. die Epoche
zwischen Revolution (oder genauer Goethes
Aufenthalt in Italien) und dem Ersten
Weltkrieg. Der erste Teil 1st Wissenschaftern
gewidmet, darunter den beriihmten Histori-
kern Leopold Ranke, Ferdinand Gregorovius
und Theodor Mommsen. Thre Titigkeit in
Rom ist eng mit der damals einsetzenden in-
tensiven Quellenerschliessung verbunden. Im
zweiten Teil kommen Theologen zur Spra-
che, von Johann Gottfried Herder bis zu Diet-
rich Bonhoeffer. Es folgen Dichter, wobei

SZRKG, 106 (2012)

hier (etwa zu Goethe) wenig Neues zu er-
fahren ist. Interessant ist allerdings der Bei-
trag von Golo Maurer, der am Beispiel des
1834 erschienenen Werkes lralien wie es
wirklich ist das dadurch erfolgte Umschlagen
zu einem negativen Italienbild dokumentiert.
Den Band schliessen kunsthistorische Auf-
sdtze ab, die sich einerseits um die Nazarener
in Rom ranken, andererseits um die Kapelle
der Preussischen Gesandtschaft in Rom, wo
seit dem frithen 19. Jahrhundert ein offentlich
zugénglicher protestantischer Gottesdienst im
Rahmen einer speziellen «kapitolinischen Li-
turgie» stattfand. Eine Figur, die immer wieder
auftaucht, ist der seit 1823 als Gesandter wir-
kende vielseitige Wissenschafter Christian
Carl Josias von Bunsen; thm speziell ist der
Aufsatz von Martin Wallraff gewidmet.

Die Bilder, welche sich die Protestanten
von Rom machten, lassen sich nicht auf einen
Nenner bringen und wandelten sich auch mit
der Zeit. Die geradezu religiése Antikenbe-
geisterung korrespondierte (etwa bei den ge-
nannten Historikern) mit scharfer Kritik am
zeitgenossischen, in Rom natiirlich allgegen-
wirtigen Katholizismus und dem Kirchen-
staat: Noch lange wart der Aufenthalt Lut-
hers in der Ewigen Stadt und seine Kritik sei-
nen Schatten. Im Verlauf des 19. Jahrhun-
derts urteilten aber gerade Theologen diffe-
renzierter. Ein Beispiel ist der kurzzeitig als
Gesandtschaftsprediger wirkende Richard
Rothe. Auch ihn stiessen die katholischen Ri-
ten ab, doch entwickelte er in Rom Ideen, die
spiter in den Kulturprotestantismus miinde-
ten. Grosses Interesse am romischen Katholi-
zismus zeigte der Jenaer Kirchengeschichtler
Karl von Hase, der es insgesamt auf 16 Rom-
aufenthalte brachte. Der Marburger Kirchen-
historiker Ernst Benz suchte in Rom Kontak-
te mit italienischen Modernisten. Rom hatte
somit eine gewisse Bedeutung fiir die protes-
tantische Identitidtsbildung. Andere berithmte
protestantische Theologen allerdings &dusser-
ten sich Giberhaupt nicht zum rémischen Ka-
tholizimus und besuchten Italien als reine
Kulturtouristen. Dies gilt wahrscheinlich all-
gemein fiir die protestantischen Reisenden
des spéten 19. und des 20. Jahrhunderts. Seit
1871 war neben dem Papst ausserdem eine
andere Macht in Rom immer préasenter: Der
liberale italienische Nationalstaat. Die hier-



718 Rezensionen — Comptes rendus

aus resultierenden Spannungen werden im
vorliegenden Band allerdings kaum beriihrt.

Der Sammelband ist ein weiterer Beitrag
zum unerschopflichen Thema «Deutsche Ita-
liensehnsucht», bietet dariiber hinaus aber
auch Diskussionsstoff zum aktuellen Thema
der bislang vor allem fir die Frithneuzeit un-
tersuchten Konfessionskulturen und bringt
fir allerlei Fragen reiche Detailinformation.
Das beigegebene Personenregister ist niitz-
lich, weil es zwischen den einzelnen Auf-
sitzen sehr viele Querbeziige gibt.

Ursellen/Bemn Peter Hersche

Vincent Petit, Catholiques et Comtots. Litur-
gie diocésaine et identité régionale au XIXe
siecle, Paris, Cerf, 2011, 708 p.

L auteur qui a déja publié la premiére partie
de sa these en 2010 (Vincent Petit, Eglise et
nation: la question liturgique en France au
XiXe siécle, Paris 2010) présente dans ce li-
vre la deuxiéme partie de son excellente re-
cherche sur le développement historique de la
liturgie en France au 19° siécle avec des
points forts sur les querelles autour de la «ro-
manisation» des liturgies dans les diocéses
frangais a cette époque-la en rapport avec le
renforcement de I'identité régional en Fran-
che-Comte.

Le travail est structuré en trois parties:
dans la premiére partie, 'auteur introduit
dans I'histoire de la province en question, la
Franche-Comté, ce qui aide le lecteur a
mieux comprendre les contextes socio-cultu-
rel, historique et les développements théolo-
gique et ecclésiastique depuis les 17/18e siéc-
les; la deuxiéme partie entre dans «la querelle
liturgique» autour de ['adoption du rite ro-
main dans le diocese de Besancon; finale-
ment, la troisieme partie traite de la genése
de I'identité régionale de la province de la
Franche-Comteé.

Les trois parties sont liées ['une a ['autre
par «la question liturgique» qui prend une
place importante en France au 19¢ siecle,
aussi au niveau ecclésiastique autour du «gal-
licanisme». La raison pour laquelle il est jus-
tifié de lier «la question liturgique» a 1'identi-
t¢ de la province s’explique, selon I'auteur,
facilement, et on peut bien I'admettre: «dans

SZRKG, 106 (2012)

la définition d’une identité religicuse régio-
nale, I'histoire de la liturgie diocésaine occu-
pe une place aussi déterminante que particu-
liere: a la jonction d’enjeux ecclésiaux et po-
litiques, elle pose en effet la question du rap-
port entre I'Eglise de Besancon et Rome,
comme de sa position au sein de I'Eglise du
royaume qu'elle intégre tardivement.» (cf.
489).

A mesure que le rapprochement vers Ro-
me, qui s'est manifesté par 1'adoption du rite
romain dans la liturgie, avait lieu dans les
dioceses frangais pour la plupart jusqu’au mi-
lieu du 19e siecle, la querelle liturgique pre-
nait la forme d’un débat public dans le dio-
cese de Besancon depuis 1854. Les différents
concepts ecclésiologiques ainsi que 1'identifi-
cation de sa liturgie et de ses pratiques régio-
nales (un certain patriotisme comtols post-ré-
volutionnaire) menaient & la formation d’un
groupe d’adhérents et d’un groupe d’adver-
saires de la «romanisation» de la liturgie.
Ainsi, «le lien entre amour de la province et
défense de la liturgie» (cf. 480) devient ¢vi-
dent entre autres dans le chant et dans les dé-
votions propres, tandis que pour « les mili-
tants de la liturgie romaine au contraire, ’ap-
proche globale consiste d’abord & minimiser
le particularisme bisontin et a réfuter tout at-
tachement de type patrimonial et identitaire»
(cf. ibid.). L auteur met en relief par des ex-
emples quelquefois singuliers les effets d'un
clergé divisé en deux camps: I"un utilisait le
bréviaire et le missel selon le rite romain,
I"autre gardait la liturgie diocésaine qui n'é-
tait pas intégralement dépourvue d’éléments
romains: «A Beaujeau, le curé chante la pré-
face et le Pater de la messe dans le rite ro-
main, le reste de ['office selon le bisontiny.
(cf. 367-371. spécialement 367).

Nous pouvons résumer en trois points les
contributions personnelles de Vincent Petit
dans le domaine de la recherche historique
des influences mutuelles de la liturgie et du
contexte culturel: Premierement, ['auteur
donne une méthode de travail historique qui
éclaire un cadre historique général par des
exemples particuliers dans le domaine de la
liturgie. Deuxiémement, il met en lumiére le
caractere des personnages concernes tel que
Mgr Mathieu, archevéque de Besangon, qui
s’est oppos€ a une uniformisation de la litur-
gie mais s’est occupé a établir une réconcilia-



Rezensionen — Comptes rendus 719

tion entre les partisans d’une compléte roma-
nisation de la liturgie et ceux qui désiraient
préserver exclusivement la liturgie diocé-
saine. Cela nous conduit a la troisieme contri-
bution de 'auteur, consistant a établir un rap-
port enrichissant entre ’identité culturelle et
la liturgie, allant méme jusqu’a intégrer cette
derniére dans I'identité régionale. Le choix
de la structure du livre devient compréhensi-
ble par sa lecture. Les illustrations au milieu
aident & mieux situer et imaginer ['histoire, la
géographie et les personnages.

Fribourg Thomas Fries

Frédéric Pichon, Maaloula (XiXe-XXI sie-
cles) du Vieux avec du Neuf. Histoire et Iden-
tité d'un village chrétien de Syvrie, Beyrouth,
Presses de I’IFPO, 2010, 288 S.

Maalula, eines von drei syrischen Dorfern in
dem heute noch Aramiisch, die Sprache
Christi, gesprochen wird, zieht nicht nur
Touristen in seinen Bann, sondern auch die
Wissenschaft. Frédéric Pichon, der an der
Ecole Pratique des Hautes Etudes ein Diplom
in Arabistik erworben hat, begann nach einer
mehrjdhrigen beruflichen Téatigkeit in Beirut
und zahlreichen Reisen auf den Spuren der
orientalischen Christen (Diese fand ihren
Niederschlag in der Publikation: Voyages
chez les chrétien d’Orient, Paris 2006, auf
dt.: Reise zu den Christen des Orients, Augs-
burg 2009.) sein Forschungsinteresse auf das
idyllische Dorf Maalula, etwa 60 km nérdlich
von Damaskus gelegen, zu richten. In seiner
2009 verteidigten Dissertation, die im Jahr
darauf vom Institut francais du Proche-Orient
in Beirut publiziert wurde, beleuchtet er den
historischen Wandel des 5.000 Einwohner
zihlenden Dorfes. Auf 1.500 Meter im Qa-
lamoun-Gebirge zwischen Karstfelsen einge-
schlossen, hat neben dem aramiischen Dialekt
auch die christliche Minoritét die Jahrhunderte
tiberdauert. Die Fremd- und Selbstwahr-
nehmung Maalulas als christliches Dorf und
dessen tiefgreifenden Skonomischen und de-
mografischen Transformationen zwischen dem
19. und beginnenden 21. Jahrhundert bilden
die Grobarchitektur dieser Studie. Als Quellen
dienen Pichon folglich lokale arabisch spra-

SZRKG, 106 (2012)

chige Quellen bzw. Zeitzeugen sowie west-
liche Reisedarstellungen und (pseudo)ethno-
grafische  Aufzeichnungen von westeuro-
péischen Wissenschaftlem und Missionaren.
Pichons Arbeit, die aus drei Teilen be-
steht, kann gewissermassen als Gedéichtnis-
geschichte gelesen werden, die Tradierungs-
prozesse diachron ausleuchtet. Quantitativ
liberwiegt der erste Abschnitt (31-106), der
Maalula im Spiegel des Okzidents, konkret
der Orientreisenden des 19. — und teils des
20. — Jahrhunderts, betrachten ldsst. Der Ort
bediente die Sehnsucht der modernitdtsge-
schiittelten europdischen Orientalisten nach
der retour aux sources des Christentums. Die
geografische Lage, die linguistische Beson-
derheit und die frihchristlichen Stitten St.
Thekla Grotte samt Kloster sowie das Kloster
St. Sergius und St. Bachus boten ideale Vor-
aussetzungen fiir die Vorstellung des Orient
immobile chrétien (80-106). Dass sich hinter
dieser Faszination fiir das Urspriingliche spe-
zifisch westliche Projektionen verbargen, die
auch das methodologische Vorgehen der
Orientalisten prigten, zeigt nichts eindriick-
licher als die «Erfindung» einer aramédischen
Fassung des Vater Unser (97-102). Den ers-
ten Versuch, aus dem Mund der Bewohner
Maalulas eine Rezitation des Gebets, das Je-
sus der neutestamentlichen Tradition zufolge
selbst — und somit auf Aramdisch — gelehrt
hat, in der Urfassung einzufangen, wagte
1863 der presbyterianische Missionar Jules
Ferrette. Die okzidentale Methodologie der
retour aux sources traf dabei auf das Unver-
standnis der Autochthonen, die griechisch-
orthodoxen und griechisch-katholischen Be-
kenntnisses waren bzw. sind. Beide gehoren
also der byzantinischen Ritusfamilie an, die
als Liturgiesprache seit dem Mittelalter das
Hocharabische verwendet, wenngleich ara-
maische Elemente in der Liturgie bis zum 18.
Jahrhundert nachweisbar sind. Das Vater Un-
ser auf Aramdisch gab es in Maalula folglich
nicht. Die Abwehrhaltung der einheimischen
Bevolkerung war insofern nur zu verstdnd-
lich, umso mehr als sie ihre Sprache aus-
schliesslich oral gebrauchten und diese ge-
geniiber dem Arabischen ein niedrigeres
Sprachregister darstellte. Diese Konfronta-
tion mit dem was im westlichen Konzept des
kulturellen Erbes (patrimoine) enthalten ist,



720 Rezensionen — Comptes rendus

lagerte sich iber Generationen hinweg im
lokalen Langezeitgedidchtnis ab.

Im Mittelteil der Studie — Maaloula ou «la
fin d'un terroir». Economie et société d’un
village a I'age de la Révolution mdustrielle
(107-168) spiegelt sich in einzelnen Punkten
auch die nationale Geschichte Syriens wider.
Der Autor gibt zu bedenken, dass bei aller
Problematik von Zihlungen die Christen
Maalulas nur mehr im Sommer, wenn sich
viele ins Exil abgewanderte Einwohner auf
Heimaturlaub befinden, gegeniiber den sun-
nitischen Muslimen eine Mehrheit bilden.
Die Griinde flir die Abnahme des christlichen
Bevolkerungsanteils decken sich mit jenen,
die fiir die Christen Syriens — deren Anteil
aktuell auf ca. 7 Prozent geschitzt wird — und
z.T. in anderen orientalischen Lindern gel-
ten. Das tendenziell hohere Bildungsniveau
korreliert mit einer sinkenden Geburtenrate
und aufgrund der mangelnden wirtschaft-
lichen Perspektive einer erhchten Abwande-
rung nach Damaskus bzw. Emigration. Poli-
tisch betrachtet bestand fir die syrischen
Christen kein Migrationsdruck. Sie genossen
unter dem Assad-Regime religitse Autono-
mie und pflegten die friedliche Koexistenz
zwischen den religitsen Gruppierungen im
laizistisch verfasssten Staat. All diese Zusam-
menhédnge werden von Pichon gut verstind-
lich und mit viel Zahlenmaterial und biogra-
fischen Beispielen versehen geschildert. Fir
thn ist der mit der Grande Transformation
einhergehende Verlust von Traditionen ent-
scheidend.

Im letzten Teil des 3. Kapitels — La revi-
talisation de 1'identité maaloulienne (195—
219) — schliesst sich gewissermassen der
Kreis. Die Erwartungen und unbewussten
Sehnstichte der Orientalisten des 19. Jahrhun-
derts werden autonom von der lokalen Bevol-
kerung reaktiviert und zu Pfeilern einer neu er-
wachenden lokal-religiosen Identitidt. «[Nlous
assistons a une mise en scéne, une réin-
vention de 1‘identité propre du village, lin-
guistique mais aussi religieuse et rurale, qui
s’appuie largement sur des schémas pensés
par les orientalistes.» (199) Pichon verortet
die (Re)konstruktion einer Lokalidentitit seit
den 1980er Jahren im Umfeld der Abnut-
zungserscheinungen des arabischen Nationa-
lismus. Gleichzeitig gewéhrte die regierende
Baath-Partei erstaunlich viel Freiraum in die-

sem ldentititsprozess. Die Betonung der ara-
maischen Kultur — nicht so sehr des friih-
christlichen Erbes [!] — war der nationalen
Geschichtsschreibung insofern willkommen,
als diese dazu tendierte, die muslimische Pe-
riode zugunsten der fritheren Hochkulturen
auf dem Territorium Syriens zu minimieren
und somit das Land als Kreuzungspunkt der
grossen Zivilisationen der Menschheit zu sti-
lisieren. In diesem laizistisch eingetassten
Nationalnarrativ beinhaltete die Reaktivie-
rung der araméischen Sprache in Maalula al-
les andere als eine Reibungsfldche.

Als zentrales Momentum der Riickbesin-
nung identifiziert Pichon die bewusste Ver-
kniipfung des frihchristlichen Erbes Maalu-
las mit der aramdischen Sprache. D.h. die
Autochthonen generieren genau jenen kultu-
rellen Konnex, der 120 Jahre zuvor von den
Orientalisten «ersehnt» worden war. Die
Schaffung dieser Verbindung verlduft wenig
verwunderlich iiber Transkriptionen des Va-
ter Unser ins Araméische. Zwischen der ers-
ten lokalen Ubertragung 1990 und der Schaf-
fung eines «Zentrums fiir aramiische Spra-
che» in Maalula 2007 liegt die Entwicklung
eines touristischen Profils, das christliche wie
muslimische (vor allem iranische Shiiten)
Wallfahrer nach Maalula lockt. Die Befriedi-
gung der Sehnsucht nach den religidsen Wur-
zeln findet in der ausschliesslich vom grie-
chisch-katholischen Teil Maalulas angebo-
tenen Rezitation des Vater Unser in der
Sprache Jesu einen religionstouristischen Ho-
hepunkt.

Maaloula (XIXe-XXI siecles) du Vieux
avec du Neuf ist zusammenfassend gesagt
nicht nur eine dusserst spannende kultur- und
religionsgeschichtliche Studie mit starken
Beziigen zur gegenwirtigen politischen Si-
tuation Syriens, sie verschafft dem Leser
tiberdies ein differenziertes Verstidndnis flir
die Bildung und permanente Umformung ei-
nes lieu de mémoire in der berithmten Defini-
tion Pierre Noras. Wenngleich Pichon selbst
diesen Begriff selbst nicht verwendet, so
kénnen aus seiner Arbeit Anregungen fiir die
Erforschung religidser Pilgerstitten im Sinne
von Erinnerungsorten abgeleitet werden, v.a.
was die Wahl der Quellen und die Verpflich-
tung auf eine Langzeitperspektive betrifft.
Dariiber hinaus eignet sich das Buch aber
auch fiir interessierte Touristen und Pilger-



Rezensionen — Comples rendus 721

reisende zur Vor- und Nachbereitung eines
Aufenthalts in Maalula, der hoffentlich in na-
her Zukunft wieder méglich sein werden. In
Sha’Allah.

Salzburg Andreas Schmoller

Gerald Stourzh, Der Umfang der dster-
reichischen Geschichte. Ausgewdhlite Studien
19902010, Wien, Bohlau, 2011 (= Studien
zu Politik und Verwaltung, Bd. 99). 334 S.

Der vorliegende umfangreiche und vielfiltige
Sammelband présentiert eine stattliche Rethe
ausgewdhlter Arbeiten von Gerald Stourzh
aus den letzten beiden Jahrzehnten zur Kom-
plexitdt der osterreichischen Geschichte, de-
ren «Umfang» (so der Titel des ersten Auf-
satzes) von allen Studien in der einen oder
anderen Weise behandelt wird. So gewéhren
sie in ihrer Gesamtheit einen faszinierenden
Einblick in ein ausgesprochen schwieriges
Themenfeld. Der Autor, Emeritus der Uni-
versitdt Wien, ist denn auch wie wenige beru-
fen, sich mit dem Facettenreichtum der unter-
gegangenen Habsburgermonarchie zu befas-
sen, der sich im osterreichischen Nachfolge-
staat in mancher Hinsicht weiter fortsetzte.

In der Folge sollen drei Fallbeispiele zur I1-
lustration des komplexen Buchinhalts heraus-
gegriffen werden: die erstaunliche Kontinuitat
in der Grundrechtsfrage seit dem «Ausgleich»
von 1867, die Frage nach der Bedeutung der
Ethnisierung der Politik in der ausgehenden
Habsburgermonarchie und schliesslich die
Schweiz im Kontext von Osterreichs Neutra-
litat.

Was den ersten Problemkreis anbelangt,
so ist die Kontinuitét in der Frage der Grund-
rechte von 1848 iiber 1867 bis heute von be-
sonderer Bedeutung, weil in Osterreich nach
beiden Weltkriegen kein neuer Grundrechts-
katalog zustande kam, dagegen — wie der
Aufsatz zum Verfassungsbruch im Konig-
reich Bohmen zeigt — eine erstaunliche Koda
in den Verfassungskrisen von 1913 und
1933, als in Situationen von konstitutioneller
Funktionsunfihigkeit seitens der Staatsge-
walt zu «verfassungswidrigen, mit Notzu-
stdnden gerechtfertigten Normsetzungen» ge-
griffen wurde (155). Im diesbeziiglichen Text

SZRKG, 106 (2012)

untersucht Stourzh, auf welche Weise die mit
kaiserlichem Patent vom 26. Juli 1913 vorge-
nommene Suspendierung der Landesverfas-
sung Bohmens im Verwaltungsgerichtshof
und im Reichsgericht zur Beratung kam. Im
Verwaltungsgerichtshof wurde unter ande-
rem auf den berithmten «Notverordnungs-
paragraphen» 14 der Dezemberverfassung
von 1867 verwiesen, der mit Gesetzeskraft
ausgestattete kaiserliche Verordnungen im
Fall einer «dringenden Notwendigkeit» zu-
lasse. Diese Rechtsansicht, nach der sich das
kaiserliche Patent sowohl formell als auch
materiell als Notgesetz erwies, war es, die
sich im Verwaltungsgerichtshof durchsetzte.
Auch das Reichsgericht bewegte sich im
Endresultat auf der gleichen Linie. Zum
einen zeigt die bis zum Aufsatz von Gerald
Stourzh in Vergessenheit geratene Verfas-
sungskrise von 1913, wie die extremen Span-
nungen des Nationalitdtenkampfes die verfas-
sungsmadssige Ordnung strapazierten und die
Institutionen insofern iiberforderten, als
ethnische Minoritdten die parlamentarische
Obstruktion als vollig normale Waffe ein-
setzten. Zum andern zeigt sie, wie «prekér
der «erst 1867 [...] etablierte Konstitutionalis-
mus Altosterreichs war» und «wie leicht der
vorkonstitutionelle monarchische Absolutis-
mus in Krisensituationen gewissermassen
«subsididr an die Stelle des geldhmten [...]
Konstitutionalismus eintreten konnte» (155).

Der zweite Beispielfall findet sich im um-
fangreichen, englisch geschriebenen und ein-
zigen bisher ungedruckten letzten Aufsatz
des Sammelbandes, der von der Ethnisierung
der Politik in der ausgehenden Habsburger-
monarchie handelt. Er sticht im vorliegenden
Band um so mehr heraus, als er dieses
Grundproblem der spiten Monarchie mit stu-
pender Klarheit nicht zuletzt vor der Folie
einer kritischen Auseinandersetzung mit
Werken dreier amerikanischer Historiker
(Pieter Judson, Jeremy King, Tara Zahra)
analysiert. Im Gegensatz zu den drei Kol-
legen, die als Analysekategorie der ausgehen-
den Monarchie statt ethnischer Zielsetzungen
die nationale Indifferenz priferieren, hilt der
Autor mit einer Reihe von Beispielen und
schwergewichtig unter Verweis auf den méh-
rischen Ausgleich von 1905/06 daran fest,
dass gerade die Ethnisierung der Politik mit



722

dem Ziel nationaler Autonomie der Monar-
chie thr Ende bereitet habe. Eines der im
Aufsatz am Rand erwihnten Beispiele ist die
eindriickliche Karriere von Stourzh" Urgross-
vater als Justizbeamter (zuletzt Landesge-
richtsrat) in Mahren, dem im vorliegenden
Band unter dem Stifter’schen Titel «Aus der
Mappe meines Urgrossvaters» auch ein eige-
ner Erinnerungstext gewidmet ist.

Zu Problemen im Umfeld der oster-
reichischen Neutralitat finden sich zwei Tex-
te, der eine zur Aussenpolitik in der NS-Zeit,
der andere zur Entstehungsgeschichte des os-
terreichischen Neutralitidtsgesetzes von 1955.
Von ihnen verdient der erste in schweize-
rischer Perspektive besonderes Interesse, weil
er unter anderem die Frage aufwirft, ob nach
Hitlers Machtergreifung 1933 und dann insbe-
sondere 1938 eine «Verschweizerung» (186),
d.h. eine Neutralisierung, Osterreichs moglich
gewesen wire, was schon deshalb nicht der
Fall sein konnte, weil eine Garantie durch das
Deutsche Reich unerldsslich gewesen wire,
die aus naheliegenden Griinden fehlte. Von da
erhilt die 1938 vom Tessiner Bundesrat Giu-
seppe Motta explizit angestrebte (und erhalte-
ne) Anerkennung der integralen Neutralitiit der
Schweiz seitens NS-Deutschlands und Musso-
lini-Italiens eine gréssere Relevanz, als man
im Riickblick auf ihre Handhabung wihrend
des 2. Weltkriegs anzunehmen versucht ist.
Was dagegen die Entstehungsgeschichte des
Neutralitdtsgesetzes von 1955 anbelangt, so
stechen in den von Karl Renner 1947 ange-
stellten Uberlegungen die Analogien zur
Schweiz besonders hervor, die dann Mitte Ap-
ril 1955 in die Moskauer Konsensformel
«einer Neutralitit der Art wie sie von der
Schweiz gehandhabt wird» einfliessen konnten
(219).

Wer sich dem komplizierten Problem des
«Umfangs» der osterreichischen Geschichte
stellen will, ist bei Gerald Stourzh. einem
Meister seines Fachs, aufs bestmogliche auf-
gehoben. wie sich auf jeder Seite seiner Tex-
te zeigt, die immer systematisch angelegt und
sowohl argumentativ wie in der sprachlichen
Form &usserst prézis sind.

Zirich Carlo Moos

SZRKG, 106 (2012)

2 Rezensionen — Comptes rendus

Klaus Tenfelde (Hg.). Religiose Sozialisa-
tionen im 20. Jahrhundert. Historische und
vergleichende Perspektiven, Essen, Klartext
Verlag, 2010, 267 S.

«Sozalisation» als Forschungsgebiet ist nicht
neu, um nicht zu sagen. dass sich die Sozial-
wissenschaften, aber vornehmlich auch die
Psychologie und die Pddagogik nicht schon
eingehend damit beschiftigt hitten. Was bis-
lang allerdings als praktisch inexistent galt,
ist eine historische Untersuchung verschiede-
ner Sozialisationsfelder.

Diesem Umstand Rechnung tragend, hatte
sich seit 2005 an der Ruhr-Universitat Bo-
chum unter der Leitung von Klaus Tenfelde
(1944-2011) eine durch die Deutsche For-
schungsgemeinschaft geforderte  Forscher-
gruppe zusammengefunden, die sich mit (his-
torischen) religiésen Sozialisationsprozessen
beschiftigt(e). Als Produkt eines Sympo-
siums des Jahres 2007 an der gleichnamigen
Universitdt ist ein Sammelband erschienen,
der dem bisherigen Mangel an historischen
Untersuchungen zu Sozialisation und dariiber
hinaus historischen Untersuchungen zu reli-
gidsen Sozialisationsaspekten entgegenwir-
ken soll.

In einem einleitenden Beitrag fihrt der
Herausgeber Klaus Tenfelde auf das Unter-
suchungsfeld von religiéser Sozialisation hin,
indem er sich dem Thema Sozialisation im
Allgemeinen anndhert und die wichtigsten
Sozialisationsinstanzen wie die Familie, die
Schule aber auch die Religion bzw. Kirche
nennt. Gerade der religiosen Sozialisation
spricht er eine herausragende Bedeutung zu.
da Religion «nicht zuletzt wegen der eben-
falls in tief greifendem Wandel begriffenen
Rolle der Religion als Klammer fiir Welt-
und Gesellschaftsdeutungen, Normvorstellun-
gen und Handlungsorientierungen» (12) dient.
Den Ausfiihrungen Tenfeldes zufolge. bictet
gerade die  historische  Sozialisationsfor-
schung die besondere Mdoglichkeit, Gesell-
schaftsgeschichte vom Ansatz einer longue
durée zu schreiben, gerade auch wenn man in
Betracht zieht, dass religidse Identitét einen
lebenslangen Charakter aufweist im Hinblick
auf die Praktizierung von Religion und damit
«integraler Bestandteil der Gesamtsozialisa-
tion» (13) ist. Als gleichwohl besonders in-
teressantes «Nebenprodukt» der historischen



Rezensionen — Comptes rendus 723

religidsen Sozialisationsforschung st der
Umstand zu bezeichnen. dass mit dem nach-
zuzeichnenden Wandel von (religidsen) So-
zialisationen auch gleichzeitig Transforma-
tionen von Religion gedeutet werden kénnen.

Wie der Untertitel des Sammelbandes
schon andeutet, nihern sich aus historischer,
aber auch aus sozialwissenschaftlicher Per-
spektive insgesamt 12 Beitrdge dem Thema
«religidse Sozialisationen» an. Gegliedert
wurden diese in die libergeordneten Kapitel
«Instanzen der religidsen Sozialisationy,
«Schichtspezifische Sozialisation des Reli-
giosen» und «Religidse Sozialisationen im
Vergleich». Die grosse Bandbreite an Zugin-
gen ist erfreulich, wie auch die tibergeordne-
ten Kapitel wohl als Struktur des Sammel-
bandes begriffen werden kénnen, keinesfalls
aber in sich abgeschlossene Elemente darstel-
len. sondern untereinander Verknipfungen
anbieten.

Die Beitrige sind zudem nicht auf einzel-
ne Formen von Religion bzw. Religiositit be-
schrinkt. Der Katholizismus kommt gleich
zur Sprache wie auch der Protestantismus
und der Islam, wie auch alternative Formen
von Religiositit Eingang in den Sammelband
gefunden haben. Christoph Kosters gibt einen
Forschungsiiberblick zur Geschichte des Ver-
einskatholizismus und beriicksichtigt dabei
auch Transformationsprozesse. Wihrend sich
Mark Edward Ruft und Michael Fellner dem
(west)deutschen Katholizismus und dessen —
auch durch religigse Sozialisationen — statt-
findende Transformation annehmen, handelt
Dimitrij Owetschkins Beitrag von den sich
wandelnden Sozialisationszielen bei der Kon-
firmandenarbeit. Margrete Sevik wiederum
widmet sich der Entwicklung von Islam-Un-
terricht in Deutschland und zeigt auf, wie an-
hand von dessen Entwicklung gleichzeitig
auch der Wandel des Selbstverstindnisses zu
integrationsrelevanten Themen der muslimi-
schen Diaspora aufgezeichnet werden kann.
Einen schichtspezifischen Zugang bietet Frie-
derike Benthaus-Apels Beitrag, indem sie
nachzuzeichnen vermag, dass cher gebildete
Schichten nach Formen von alternativer Reli-
giositdt suchen.

Gleichwohl werden alle im Leitbeitrag
hervorgehobenen Sozialisationsinstanzen be-
riicksichtigt, also sowohl die innerfamilidre

SZRKG, 106 (2012)

religiose Sozialisation wie auch die schu-
lische. Das Hauptaugenmerk des Bandes liegt
aber wesentlich auf Sozialisationsprozessen,
die im Rahmen von kirchlich organisierten
oder beeinflussten Instanzen stattfanden. Ta-
bea Sporer hat sich der innerfamilidren So-
zialisation von Religion zu Beginn des 21.
Jahrhunderts angenommen, wobei ihr sozial-
wissenschaftlicher Ansatz einen Kontrapunkt
zu den ansonsten doch eher im historischen
Bereich zu verortenden Beitrdgen darstellt.
Julia Riediger vermag in ihrem religionsso-
ziologischen Beitrag zur religidsen Sozialisa-
tion in der Arbeiterschaft zu zeigen, dass
schichtbezogene Deutungen zur Verdnderung
von religiésen Verhaltensweisen zu kurz
greifen und vielmehr andere Faktoren wie
das Geschlecht oder Stadt/Land-Differenzen
im Hinblick auf Sozialisationsprozesse zu be-
riicksichtigen sind. Der Sozialisation von und
durch Ordensfrauen hat sich Ewald Frie ge-
widmet. Gerade in seinem Beitrag werden
Transformationsprozesse, die Religion an
sich und der Katholizismus im speziellen im
20. Jahrhundert durchlief, besonders deutlich.
Wihrend die Beitrige der ersten beiden
{ibergeordneten Kapitel zu den «Instanzen der
religidsen Sozialisation» und der «Schichtspe-
zifischen Sozialisation des Religiésen» in ers-
ter Linie auf Deutschland als Untersuchungs-
gebiet ausgerichtet sind, mochte das letzte
libergeordnete Kapitel einen Vergleich ver-
schiedener européischer religioser Sozialisa-
tionsprozesse ziehen. Der allgemeinen Aus-
richtung der Beitrige geschuldet, veran-
schaulichen diese vier Beitrége tiberblicksar-
tig religiose Transformationsprozesse. Der
vergleichende Ansatz ist gut gedacht, aller-
dings passen nur der Beitrag von Bert Roeb-
ben und Kim de Wildt tber religiose Sozia-
lisierung und religiése Erziehung in den
Niederlanden, der Beitrag von Hugh McLeod
zur religiosen Sozialisation in Grossbritan-
nien und der Beitrag von Margrete Savik zur
muslimischen religiosen Sozialisation wirk-
lich schliissig zusammen. Till Késslers Ana-
lyse zur katholischen Sozialisation im frithen
Franqismus in Spanien ist sehr erhellend,
fiigt sich aber wenig ein in die sonst eher all-
gemein gehaltenen «Gesamtdarstellungen».
Alles in allem vermag der Sammelband
genau das einzuhalten, was Klaus Tenfelde in



724 Rezensionen — Compies rendus

seinem einleitenden Beitrag zu versprechen
versucht, nimlich Religionsgeschichte als
Sozialgeschichte zu betreiben und einen Bei-
trag zur historischen (religidsen) Soziali-
sationsgeschichte zu leisten.

Bendern (FL) Martina Sochin D’Elia

Sonja Matter. Der Armut auf den Leib
riicken. Die Professionalisierung der Sozialen
Arbeit in der Schweiz (1900-1960), Ziirich,
Chronos Verlag, 2011, 421 S.

In der Schweiz gibt es heute elf Hochschulen
fiir Soziale Arbeit. Diese sind in der Bil-
dungslandschaft allgemein anerkannt. Im
Jahr 2011 zidhlten die Hochschulen rund
7.500 Studierende. Vielen von ihnen diirfte
kaum bekannt sein, dass ihre Ausbildungs-
stitte auf die Pionierarbeit von Frauen wie
Maria Cronlein in Luzern, Marguerite Wag-
ner-Beck in Genf oder Marta von Meyenburg
in Zirich zuriick geht. Was auch darauf zu-
riick zu fithren ist, dass es bisher keine um-
fassende Darstellung der Anfiinge und Ent-
wicklungsgeschichte der Sozialen Arbeit in
der Schweiz gab.

Die Dissertation von Sonja Matter an der
Philosophisch-historischen Fakultit der Uni-
versitidt Bern schliesst diese Liicke. Unter
dem treffenden Titel «Der Armut auf den
Leib riicken» zeichnet die Autorin die Profes-
sionalisierung der Sozialen Arbeit in der
Schweiz in der Zeit von 1900 bis 1960 nach.
Und sie tut dies mit Bravour. Auf sehr diffe-
renzierte Weise und in einer dusserst gut les-
baren Sprache zeigt sie nicht nur auf, wie eng
die Professionalisierungsprozesse mit der
Schweizer Sozialstaatsentwicklung und der
Wissensproduktion verkniipft waren. In einer
historisch-machttheoretischen Perspektive legt
sie auch tiberzeugend dar, wie die Entwick-
lung der Sozialen Arbeit wesentlich durch die
Kategorien Geschlecht, soziale Schicht, Kon-
fessionszugehorigkeit, spezifische nationale
Rahmenbedingungen und internationale Vor-
bilder geprigt wurde.

In ihrer Untersuchung richtet Sonja Mat-
ter den Blick auf zwei zentrale Akteursgrup-
pen, die sich seit dem frihen 20. Jahrhundert
auf unterschiedliche Weise fiir eine Profes-
sionalisierung der Sozialen Arbeit einsetzten.

SZRKG, 106 (2012)

Zum einen waren dies Minner, die in der 6f-
fentlichen Armenpflege titig und Mitglied in
Schweizer Flirsorgegremien waren. Im Rah-
men der Schweizer Armenpflegerkonferenz,
die 1905 auf Initiative von Carl Alfred
Schmid und Albert Wild gegriindet wurde,
debattierten sie iiber Flrsorgereformen und
versuchten, die Ausbildung in Sozialer Arbeit
auf Universitdtsebene zu verankern. Ein Ziel,
das erst 1961 mit der Griindung des Lehr-
stuhls fiir Soziale Arbeit an der Universitit
Freiburg erreicht wurde. Zum andern setzten
sich Frauen verschiedener Zweige der frithen
Frauenbewegung zum Ziel, die wohltitige
und gemeinniitzige Arbeit, die Frauen schon
damals in grosser Zahl leisteten, zu profes-
sionalisieren. Beiden Akteursgruppen war
gemeinsam, dass sie nicht zur sozialen
Schicht gehérten, aus der die Armen und Be-
duirftigen stammten. Die meisten Frauen und
Minner, welche die Anfinge der Sozialen
Arbeit pragten, kamen aus oberen. biirger-
lichen Schichten und Beamten- oder Unter-
nehmerfamilien. Dieser soziale Hintergrund
hatte auch einen grossen Einfluss auf ihre Ar-
mutsinterpretationen und die Methoden. die
sie anwandten.

Der Aufbau der Arbeit folgt zeitlichen
Abschnitten. Der erste Teil untersucht die
ersten zwei Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts,
richtet den Fokus auf die Biografien der Pio-
nierinnen der Sozialen Arbeit, zeichnet die
Entstehungsgeschichten der sozialen Frauen-
schulen in Ziirich, Genf und Luzern nach und
stellt die Anfinge der Schweizerischen Ar-
menpflegerkonferenz, der Vorgéngerorgani-
sation der heutigen Schweizerischen Konfe-
renz fur Sozialhilfe (SKOS), dar. Der zweite
Teil beleuchtet die Zeit zwischen 1920 bis in
die 1940er Jahre und fragt nach den wissen-
schaftlichen Grundlagen und Methoden der
Sozialen Arbeit, die in dieser Zeit diskutiert
und vermittelt wurden. Der dritte Teil unter-
sucht die Wandlungsprozesse, welche die
Ausbildungsstitten in der Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg bis in die frithen 1960er
Jahre durchliefen.

Die ersten Ausbildungsstitten fiir Soziale
Arbeit in der Schweiz wurden unmittelbar
nach dem Ersten Weltkrieg praktisch gleich-
zeitig in Luzem (1918), in Genf (1919) und
in Ziirich (1920) gegriindet. Auf Grund des
Ersten Weltkriegs waren breite Bevdlke-



Rezensionen — Compies rendis 225

rungskreise in tiefe Armut geraten. Ein gros-
ser Teil der Bevdlkerung konnte den Lebens-
unterhalt nicht mehr aus eigener Kraft bewal-
tigen und war auf die Unterstiitzung durch
die Armenflrsorge angewiesen. Der Krieg
hatte die sozialen Spannungen zwischen der
Arbeiterschaft und der Unternehmerschaft
vergrossert, was 1918 zum landesweiten Ge-
neralstreik fithrte. Als Aktivistinnen in der
frithen Frauenbewegung verfolgten die Griin-
derinnen der sozialen Frauenschulen eine
doppelte Zielsetzung. Sie wollten Frauen eine
Berufsausbildung erméglichen und ihre
Rechte und gesellschaftlichen Partizipations-
chancen erhéhen. Gleichzeitig waren sie von
der Uberzeugung beseelt, dass die Sozialar-
beiterinnen dank «sozialer Mitterlichkeit»
einen Beitrag zur Losung der «sozialen Fra-
ge» und Herstellung des sozialen Friedens
leisten konnten.

Die ersten Ausbildungsstitten waren stark
von internationalen Vorbildern beeinflusst.
Dazu gehorten die Settlementbewegung in
London und in den USA oder die Soziale
Frauenschule in Berlin, die 1908 von Alice
Salomon gegriindet worden war. Die Schul-
leiterinnen wirkten auch aktiv in internatio-
nalen Gremien der Sozialen Arbeit mit. Auch
die Schweizerische Armenpflegerkonferenz
orientierte sich an internationalen Vorbildern.
So basierte die Vision einer «rationellen» Ar-
menpflege, deren Ziel es war, die einzelnen
Armen in ihrer Individualitit zu erkennen,
auf einem Modell, wie es erstmals in der
deutschen Stadt Ebersfeld angewandt worden
war. Fir die Flirsorgebeamten zentral war die
Unterscheidung in «wirdige, unverschul-
dete» und in «unwiirdige, selbstverschuldete
Arme», die in zahlreichen kantonalen Armen-
gesetzen ginzlich von der Unterstiitzung aus-
geschlossen blieben. Durch die Griindung der
Frauenschulen sahen die Exponenten der
Schweizerischen Armenpflegerkonferenz ihre
Position in der Sozialen Arbeit gefihrdet. Mit
der Begrindung von unterschiedlichen
geschlechtsspezifischen «Wesensneigungen»
wehrten sich die Ménner gegen Frauen in Fiih-
rungspositionen der &ffentlichen Fiirsorge und
sahen diese hochstens als «Hilfskratte».

Einen grossen Raum in der Arbeit von
Sonja Matter nimmt die Auseinandersetzung
mit der Entwicklung der Grundprinzipien

SZRKG, 106 (2012)

und Handlungsmethoden der Sozialen Arbeit
ein. Dazu gehort zum einen die Darstellung
des «Vademecums fur Armenpfleger», das
bis 1955 das Handbuch fiir die firsorgerische
Praxis bildete, grossen Wert auf die Er-
forschung der Ursachen der Bedirftigkeit
legte und von einem paternalistischen Selbst-
verstdndnis der Fiirsorgebeamten und diszi-
plinierenden Fiirsorgepraktiken geprigt war.
Zum andern analysiert die Autorin die Ent-
wicklung der Unterrichtsprogramme der so-
zialen Frauenschulen von ihren Anfingen bis
zur Internationalisierung der Sozialen Arbeit
nach dem Zweiten Weltkrieg. Der internatio-
nale Austausch fiihrte unter anderem zur
Ubernahme der in den USA entwickelten
Methoden des Social Casework und spéter
des Social Groupwork sowie der Communi-
ty-Organisation. Zudem wurden Psychologie,
Psychoanalyse und Gespréchstherapie zu ein-
flussreichen Leitwissenschaften der Sozialen
Arbeit. Schliesslich trugen die neuen Ansitze
der Beratung dazu bei, hilfsbediirftige Men-
schen darin zu unterstiitzen, selbstandig Lo-
sungen zu finden.

Intensiv befasst sich Sonja Matter auch
mit den gesellschaftspolitischen Diskursen zu
Armut und dem Wandel der normativen
Grundlagen der Sozialen Arbeit. Uberzeu-
gend legt sie dar, dass die Soziale Arbeit in
verschiedenen Zeitperioden sehr stark auf die
individuellen Ursachen von Armut und Be-
duirftigkeit fokussierte und zu wenig nach den
strukturellen Ursachen von Armut fragte und
diese politisch zu lsen versuchte — eine For-
derung, wie sie die Anhidngerinnen der
Settlementbewegung bereits zu Beginn des
20. Jahrhunderts formuliert hatten und die
dann spéter von der 68er Bewegung erneut
erhoben werden sollte. Es ist deshalb durch-
aus schliissig, dass die Arbeit mit den frithen
1960er Jahren authort.

Dank der sehr differenzierten, kenntnis-
reichen und systematischen Darstellung der
Professionalisierung der Sozialen Arbeit in
der Schweiz in der Zeit von den Anfingen
bis 1960 dirfte die Publikation von Sonja
Matter schon bald zu einem Standardwerk an
den Ausbildungsstatten fiir Soziale Arbeit
werden.

Luzern Jirg Krummenacher



726 Rezensionen — Comptes rendus

Christoph Mohl, Fritz Blanke. Querdenker
mit Herz, Zug, Achius Verlag, 2011, 266 S.

Ein sehr schon aufgemachtes Buch liegt uns
hier vor, das Freude macht, es in Hande zu
halten und es freilich aufzuschlagen. Ange-
nehme Layoutierung ist mit aussagekriftiger,
teils ganzseitiger Bebilderung verbunden.
Verlag und Autor ist hier Respekt zu zollen.
Christoph M6hl zeichnet das Leben und Wir-
ken des Fritz Blanke, seines Schwiegervaters,
nach, der von 1930-1967 das Fach Kirchen-
geschichte an der Theologischen Fakultit in
Zirich vertrat. Das Buch ist biografisch-le-
bensweltlich orientiert, bietet so manche er-
frischende Anekdote und portrétiert einen
Wissenschaftler und Menschen, der enge Fa-
milienbanden pflegte, reiselustig und auch als
Politiker tdtig war.

Dem Katholizismus — als Minderheit im
Ziirich semer Zeit — gegeniiber war Blanke
aufgeschlossen (152/153: dort Notiz iiber die
Spiritualitit des Ignatius), iiber den frithen
Tod seines katholischen Kollegen, Oskar Va-
sella, 1966 tef bestiirzt (229).

Insgesamt wird das Bild eines toleranten
Menschen, Christen und Wissenschaftlers ge-
zeichnet, der mit viel Engagement und Wirk-
kraft Dinge zu gestalten vermochte, nicht zu-
letzt gehort in diese Kategorie wohl die 1964
erfolgte Grindung des Schweizerischen Insti-
tuts fiir Reformationsgeschichte. Die Her-
zensqualititen des Fritz Blanke treten klar
hervor — Bilder sagen dabei bekanntlich mehr
als Worte, vgl. etwa die S. 112, die Fritz
Blanke bei einer Kinderhochzeit zeigt. Sein
kritisch-alternatives «Vordenkertum» wird
deutlich; dass Blanke freilich ein «Querden-
ker» gewesen sei, dieses Gefithl kommt dem
Rezensenten weniger. Hier wurde unter Um-
stinden wohl ein zu starker Ausdruck fiir den
Untertitel gewdhlt.

Ein kurzer Blick auf das wissenschaftlich-
kirchengeschichtliche Werk des Fritz Blanke
sei noch geworfen, Beitrige, die immer auch
lebensweltlich verortet zu sein scheinen oder
jedenfalls leicht zu verorten sind, lauten — nur
vier seien hier exemplarisch genannt: 1928:
«Die Entscheidungsjahre der Preuflenmission
(1206-1274)», in: ZKG, 47 (1928), 18-40;
1936: «Geist und Gewalt in der Kirchenge-
schichte», in: Die Furche 22 (1936); sowie
1947: «Die Jesuitenfrage in der Schweiz», in:

SZRKG, 106 (2012)

Reformierte Schweiz 4 (1947), Heft 8, und
1963: «Kirchengeschichte ohne Mythus», in:
Die Tat, 18.8.1963.

In der Spezialsammlung der Universitit
ZH findet sich ein geordneter Nachlass Fritz
Blankes, vgl. «www.zb.uzh.ch/Medien/spezial-
sammlungen/handschriften/nachlaesse/blanke-
fritz.pdb (28.8.2012), der sicherlich in Zu-
kunft noch auf Interesse stossen wird und das
von Christoph Mohl vorgelegte Bild er-
weitern oder vertiefen kann. Dem vorliegen-
den prospografischen Band aber ist weite
Verbreitung zu wiinschen!

Fribourg David Neuhold

Natalie Fritz/Charles Martig/Fabian Perli-
ni-Pfister (Hg.), Nur fiir reife Erwachsene.
Katholische Filmarbeit in der Schweiz, Z1-
rich, TVZ, 2011, 178 S.

Das Spannungsverhdltnis zwischen dem
kiinstlerisch-kommerziellen Kino und der ka-
tholischen Kirche ist in den zuriickliegenden
Jahren international zum Gegenstand wissen-
schaftlicher Forschung geworden. Stellvertre-
tend daflir eine regionale Studie: Daniel Pol-
reich, Die katholische Filmarbeit im Bistum
Miinster, Miinster 2007. Haufig lag der Fo-
kus dabei auf Protest- und Zensuraufrufen
(Peter Lersch, In the name of public order
and morality. Cinema control and film cen-
sorship in Luxembourg 1895-2005, Luxem-
burg 2005), es finden sich aber — jlingst auch
fiir die Schweiz (Adrian Gerber, «Eine gedie-
gene Aufkldrung und Fithrung in dieser Ma-
terien: Katholische Filmarbeit in der Schweiz
1908-1972, Fribourg 2010) — grundsétzliche
Studien, die die kirchlichen Bemithungen um
das Filmwesen nicht nur auf skandaltridchtige
Einzelfille reduzieren, sondern die Arbeit der
konfessionellen Stellen auf einer umfang-
reicheren Basis beleuchten und in einen wis-
senschaftlichen Kontext einbinden. Dem letz-
teren Ansatz fihlt sich die Publikation «Nur
fiir reife Erwachsene» verpflichtet. Bewusst
fiir einen grosseren Leserkreis konzipiert,
versucht der Band, systematische Zugrifte
auf das Thema ebenso abzubilden wie singu-
lare Einzelfille zu schildern. Sechs Kapitel
gliedern den Sammelband. Zunichst verortet
Fabian Perlini-Pfister die Entstehung der



Rezensionen — Comptes rendus 727

katholischen Filmarbeit in der Schweiz im
grossen konfessionsgeschichtlichen Kontext.
Aufbauend auf den Studien von Urs Alter-
matt zeichnet er die ersten Jahre katholischen
Filmengagements bis 1941 nach. Die Ent-
wicklungen verliefen dhnlich zu anderen
curopdischen Léindern. Erste Impulse einer
positiven Aufnahme des jungen Mediums
standen Bedenken von Seiten des Bildungs-
biirgertums entgegen.

Nach dem US-Vorbild der «Legion of
Decency» und der pipstlichen Enzyklika
«Vigilanti Cura» richtete man das Filmbiiro
des SKVV ein, es kam zur Reorganisation
der Arbeit und erste Zeitschriften entstanden.
Besonders im Vergleich zur nationalsozia-
listisch geprigten Situation des Filmwesens
in Deutschland ldsst sich fuir die Schweiz also
von einem sehr breiten Engagement sprechen.
Vor allem in der Abgrenzung zum grossen
Nachbarstaat sicht Perlini-Pfister denn auch
die Funktion der katholischen Filmarbeit
wihrend des Zweiten Weltkrieges. «Der
Filmbeobachter», katholisches Rezensionsor-
gan ab 1941, habe nachhaltig zur «katholi-
schen Identitdtsstiftung» in der Schweiz bei-
getragen. Er sollte seine konfessionellen Le-
ser wihrend des Krieges nicht zuletzt iiber
propagandistische Produktionen aufkliren.
Besonders skeptisch begegnete man in dieser
Hinsicht sowjetischen Filmen. Dass aber
auch Leinwanddarbietungen aus Deutschland
«mit groBer Vorsicht» (61) entgegnet wurde,
bestitigen Befunde zur katholischen Filmar-
beit in Deutschland wihrend des «Dritten
Reiches», die ebenfalls vor allem gegen Pro-
duktionen wie «Jugend» (1938) und «Ich kla-
ge an» (1941) gerichtet waren.

Den Uberblick iiber die institutionelle
Entwicklung schliesst Adrian Gerber mit ei-
ner Darstellung der Filmarbeit bis in die
1970er Jahre ab, die sich vornehmlich auf
seine bisherigen Forschungen stiitzt.

Unter dem provokanten Titel «Heifle
Schenkel, kiithle Képfe» legt zudem Natalie
Fritz einen Beitrag vor, der sich mit dem
Wandel moralischer Anspriiche der katholi-
schen Filmexperten beschiftigt. Dabel arbei-
tet sie heraus, dass sich in der Schweiz die re-
formierte Filmarbeit von der derjenigen der
katholischen Kirche bei der Bewertung der

SZRKG, 106 (2012)

Sexfilmwelle vornehmlich der Siebzigerjahre
kaum unterschied.

Der gesamte Band, der im Umfang und
wissenschaftlichen Anspruch seiner einzel-
nen Beitrdge ausgesprochen heterogen ist,
stellt dennoch eine sinnvolle Gesamtschau
auf die katholischen Bemuthungen um das
kommerzielle Filmwesen dar. Zu bedauern
ist allerdings, dass aktuelle Forschungsten-
denzen, etwa bei der Beschiftigung mit den
Aufkldrungs- und Sexfilmen, nicht einbezo-
gen werden.

Unzweifelhaft das Glanzlicht des Bandes
ist hingegen der Abdruck der personlichen
Widmungen, die Filmstars wie Alfred Hitch-
cock oder Fernandel im Autogrammbuch von
Pater Charles Reinert, des langjihrigen, ex-
ponierten Protagonisten der katholischen
Filmarbeit in der Schweiz, eintrugen. lhre
zum Teil sehr personlichen Beitriige belegen
anschaulich, wie eng das Verhiltnis der ka-
tholischen Kirche zum Kino im 20. Jahr-
hundert sein konnte.

Aachen Christian Kuchler

Ferenc Szabé SJ, The life and work of Otto-
kar Prohaszka (1858-1927), English transl.
by Attila Mikloshazy, Budapest, Szent Istvan
Tarsulat, 2009, 345 p. (Appendix 62+46 p.)

Das ungarische Original ist im Jahr 2007
beim gleichen Verlag erschienen. Im Begleit-
text beider Ausgaben wird Folgendes notiert:
«Die Monographie ist das Ergebnis einer
Forschung, die ich wihrend mehrerer Jahr-
zehnte geflihrt habe.» Diese Aussage wird
durch die Bibliographie bestitigt. Die erste
Schrift von Ferenc Szabd tiber Prohaszka ist
um Jahr 1967 erschienen, seither hat er meh-
rere Biicher und Zeitschriften-Artikel {ber
diese Personlichkeit veroffentlicht. Es kann
hier erwihnt werden. dass zum «Lebenswerk>
dieses Forschers der ungarischen Kirchenge-
schichte eine weitere Biographie gehort, die
2012 erschienen ist: Christus und seine
Kirche im Lebenswerk von Péter Pdazmany
(Theologe, Schriftsteller, Bischof im 16/17.
Jh.) Das <opus magnum> lber Ottokar Pro-
haszka wurde jetzt in englischer Ubersetzung
veroffentlicht,



728 Rezensionen — Comptes rendus

Auf den ersten hundert Seiten wird die
Lebensgeschichte von Prohaszka beschrie-
ben. Er ist 1858 in Nyitra (frither Nord-Un-
garn, jetzt Slowakei) geboren und starb als
Bischof, am 1. April 1927 wihrend einer Pre-
digt in der Domkirche von Székesfehérvar.
Auf seinem Grab stehen die Worte: «Aposto-
lus et Praeceptor Hungariae» — Apostel und
Lehrer Ungarns. Vor seiner Ernennung zum
Bischof war er Professor fiir Dogmatik, spé-
ter Spiritual im Priesterseminar von Eszter-
gom.

Es ist zu erwiihnen, dass seine Mutter
schweizerischer Abstammung war, seine
Muttersprache war deshalb Deutsch. Erst in
der vierten Grundschulklasse begann er Un-
garisch zu lemen. In einem von den Refor-
mierten gefiihrten Gymnasium ist er in dieser
Sprache stark geworden. Sein Lebenswerk in
ungarischer Sprache ist bedeutend: Die Ge-
samtausgabe (1927/28) seiner Schriften ent-
halt 25 Binde.

Die ibrigen zweihundert Seiten vor-
liegender Biographie sind folgenden Themen
gewidmet: Prohaszka und der Modernismus
- Prohaszka und der Index — Im Strom neuer
Bewegungen - Die jldische Frage — Seine
sozialen Kontakte — Prohaszka der Dichter
und Poet — Seine Nachwirkung.

Modernismus war das Leitwort einer
Bewegung in der katholischen Kirche, die
nach der Veroffentlichung der «Syllabus-Col-
lectio errorum> d.h. einer Sammlung von Irr-
lehren (1864) von Pius IX. und nach den
Verurteilungen des [. Vatikanischen Konzils
(1869-70) entstanden ist. In diesen kirch-
lichen Entscheidungen wurde eine relativ
neue geistige Bewegung zuriickgewiesen und
eindeutig  verurteilt. Einige Philosophen,
Wissenschaftler, Historiker haben namlich in
den vorausgehenden Jahrzehnten die Mei-
nung vertreten, dass das Zeitalter religioser
Weltinterpretation abgelaufen sei, man solle
sich von der «veralteten Denkstruktur der
Kirche befreien. Diese Mentalitit wurde in
den erwidhnten Dokumenten hart verurteilt.
Einige katholische Wissenschaftler haben
spdter versucht, an Stelle einer massiven Ab-
lehnung dieser Denkweise, sich in ein Ge-
sprich einzulassen um die Kirche aus einem
frontalen Gegensatz zur Philosophie, Wissen-
schatt und protestantischer Theologie heraus-
zufithren, d.h. die Kirche zu modernisieren.

SZRKG, 106 (2012)

Sie hatten nach dieser Zielsetzung den Tite!
«Modernisten» erhalten.

In diesem Sinne war Prohaszka nicht ex-
trem «modernistischy, er veroffentlichte aber
im Jahr 1907 ein Buch mit dem Titel Der
moderne Katholizismus. Sein Grundgedanke
war: «Der moderne Mensch muss lernen, zu
versuchen, das weltliche und das gottliche
Element der Kirche in Einklang zu bringen
[...] Im Hintergrund steht das Versprechen
des Herrn. Er hat aber nicht versprochen.
dass das menschliche Element der Kirche im-
mer und ununterbrochen aut der hdchsten
Ebene dem Géttlichen dienen wird.» Die Be-
reitschaft zur Selbstkritik, zum Dialog, zum
Nachdenken und zur Priifung der Uberliefe-
rung gehort seiner Meinung nach zum Wesen
der Kirche. Es ist erlaubt, wenn nicht kritisch
ablehnend, so doch wenigstens niichtern zu-
riickzublicken, nicht zuletzt deshalb, well
auch die Sprache der Theologie sich im Lau-
fe der Zeit verdndern kann. Fiir alte Wahrhei-
ten muss man nicht selten neue Begriffe su-
chen, manchmal sind die frither formulierten
Beweise kraftlos geworden.

Prohaszka wurde 1910 in die ungarische
Akademie der Wissenschaften aufgenom-
men, er hielt hier eine Antrittsrede tber Die
Ubertreibungen des Intellektualismus>. Kurz
darauf zu Weihnachten warb er in einem
Zeitungsartikel «Mehr Frieden» fir Verstindi-
gung zwischen den politischen Parteien und
zwischen den verschiedenen christlichen
Konfessionen. Die Reaktion der offiziellen
Kirche kam schnell: Er wurde wegen Moder-
nismus und Kollaboration mit den Protestan-
ten in Rom angezeigt. So kamen 1911 — ohne
eine personliche Konsultation mit ihm — alle
drei Schriften auf den «Index librorum prohi-
bitorum». auf die Liste der von der Kirche
verbotenen Biicher.

Ferenc Szabo bringt in seinem Buch zwei
Berichte des ungarischen Dominikanerpaters
Szadok Szabé in lateinischer Sprache, die da-
mals den Grund lieferten, Prohaszka auf den
Index zu setzen. Die ganze Geschichte ist in
seinem Werk analysiert und dokumentiert. Es
wird auch gezeigt, wie nach Jahrzehnten die
Kirche einen bedeutenden Teil der Gedanken
von Prohaszka in ithre Lehre eingebaut hat.

Ein weiteres Kapitel des Buches ist der
sozialen und politischen Aktivitit von Pro-

haszka gewidmet. Szabé analysiert ganz



Rezensionen — Comptes rendus 729

grindlich die Jahre des ersten Weltkrieges,
den Zusammenbruch der Osterreich-Unga-
rischen Monarchie, die kurze Machtiibernah-
me der Kommunisten und dann dic harte
«Reaktion>. der Versuch, das Land und die
Kirche aus dieser Sackgasse herauszuholen.
Die Biographie bringt in diesem Zusammen-
hang einen ausfiihrlichen Uberblick iiber die
Ausserungen. Aktivititen und Anndherungs-
versuche von Prohaszka. Er wurde schon da-
mals oft kritisiert, seine Versuche, den anders
Denkenden zu verstehen, wurden von vielen
fihrenden kirchlichen und politischen Per-
sonlichkeiten abgelehnt. Erst nach vielen
Jahrzehnten ist es klar geworden, dass die
Kirche ohne Dialogbereitschaft den Kontakt
mit der Gesellschaft verlieren wird.

Problematisch war sein Verhiltnis zum
Judentum. Szabd widmet dieser Analyse
zwanzig Seiten — das Ganze ist griindlich do-
kumentiert. Das Thema wurde schon oft be-
sprochen, nach 1945 hat man ndmlich dem
Namen Prohaszka den Titel <Antisemit; an-
gehdngt. Im Mittelpunkt seiner Kritik stand
aber nicht das <Judentum», die religiose
Uberzeugung, sondern das Faktum, dass sich
in der Monarchie eine liberale und kirchen-
feindliche Mentalitiat durchgesetzt hat, deren
Vertreter — vielleicht den Spuren von Karl
Marx folgend — in grosser Zahl eben Juden
waren. Aus diesem «Sitz im Leben> ist seine
Judenkritik erklarbar. Ubrigens werden wir
auch dartiber informiert, dass Prohaszka mit
mehreren Juden befreundet war.

«The life and work» — das Leben und das
Lebenswerk eines Menschen, dessen Lebens-
programm es war, den Menschen zu dienen.
Sein schriftliches Werk umfasst, wie schon
erwihnt, viele Béinde, er hat auch die pipst-
liche soziale Enzyklika Rerum Novarum
(1891) ins Ungarische ibersetzt. Es stand
aber die menschennahe, soziale Aktivitidt im
Mittelpunkt seines Lebens. Er begriindete die
«Gesellschaft von Frauen flir soziale Arbeit»,
die sich fiir Waisenkinder, Dienstmédchen
und alleingebliebene Ehefrauen verantwort-
lich fuhlte. Ein sehr reger Briefwechsel mit
Personen, die sich fiir die gleiche Aufgabe
verpflichtet haben, bezeugt, dass Prohaszka
auch in dieser bischoflichen Aufgabe mit
wahrem Verantwortungsgefiihl erfiillt war.

SZRKG, 106 (2012)

Ein Kapitel der Biographie widmet sich
dem Poeten und dem Mystiker. Notizen in
seinem Tagebuch zeigen eine dichterische
Begeisterung und ganz personliche Ge-
sprache mit dem Heiland. Eine tiefere, ver-
borgene Schicht seiner Seele hat sich so ge-
offenbart.

Der letzte Satz in der Biographie: «The
soul and spirit of Prohdszka were also a
flame which set others alight, and gives light
still today a century later» — die Seele und
der Geist von Prohaszka ist einer Flamme
dhnlich, die uns auch aus der Entfernung von
fast hundert Jahren erhellen kann.

Kurz noch tiber den Autor Ferenc Szabo.
Er ist im Jahre 1953 in Ungarn heimlich in
den Jesuitenorden — der damals durch die
kommunistische Regierung schon aufgeldst
war — eingetreten. Drei Jahre spéter, wihrend
der ¢ungarischen Revolution» konnte er Un-
garn verlassen. Er hat bei den Jesuiten seine
Studien beendet und wurde 1963 zum Pries-
ter geweiht. Er erwarb 1966 den Titel Doktor
der Theologie, von 1967 bis 1991 war er Lei-
ter der ungarischen Abteilung beim Radio-
Vaticana in Rom. Er lebt seit 1992 in Buda-
pest und setzt seine, fiir den Riickblick in die
ungarische, politisch-kulturelle und kirch-
liche Vergangenheit sehr wichtige For-
schungsarbeit fort.

Luzern Istvan Dévény

Gerhard Lang, Die Bischdfe von Seo de
Urgel als Kofiirsten von Andorra (1901-
1940), Hamburg, Verlag Dr. Kova¢ 2011 (=
Schriften zur Geschichtsforschung des 20.
Jahrhunderts, Bd. 3), 586 S.

V1., ein durch verschiedene Publikationen
ausgewiesener Kenner Spaniens und der spa-
nischen Sprache, hat es in vorliegender Ar-
beit, die zugleich im Jahr 2011 als Disserta-
tion an der Universitit des Saarlandes einge-
reicht wurde, unternommen, das Wirken der
Bischofe von Seo de Urgel (unweit der Gren-
ze Andorras und seit dem 6. Jh. eigener Bi-
schofssitz) im Zeitabschnitt von 1901-1940
zu untersuchen. Auf den ersten Blick ist die
Arbeit damit in der Kirchengeschichte zu
verorten, jedoch wird an der Herangehens-



730 Rezensionen — Comptes rendus

weise deutlich, wie sehr Zeitgeschichte und
Kirchengeschichte ineinander tibergehen und
miteinander verwoben sind. Am Ende zeigt
sich, dass aufgrund der politischen Verstre-
bungen die pastoralen Gesichtspunkte der be-
treffenden Bischofe fast aussen vor zu lassen
sind (s. 5.2. Der pastorale Aspekt). Untersu-
chungsgegenstand und -zeitraum werden im
einleitenden ersten Teil umfassend gerecht-
fertigt und bereits der Hinweis auf die Quel-
lenlage (1.1.2) macht gemeinsam mit den
reichlich konsultierten Archiven (v.a. Katala-
nisch, Spanisch, Franzdsisch, zusitzlich Rus-
sisch, Hollidndisch, Portugiesisch, Englisch,
Latein) zur Sichtung historischer Informatio-
nen und Belege den wissenschaftlichen An-
spruch der Arbeit deutlich: Es soll eine vor-
handene Forschungsliicke geschlossen bzw,

bis dato veroffentlichte Untersuchungen auf

den aktuellen Forschungsstand gebracht und
Forschungsergebnisse erneut diskutiert wer-
den. Die reiche Quellenarbeit sorgt dafiir,
dass neu gewonnenen Erkenntnisse zum be-
nannten Zeitraum und den betroffenen Per-
sonen zu Tage gebracht werden konnten, da-
runter v.a. in Bezug auf das (stark politisch
gefirbte) Wirken der Bischofe Riu, La-
guarda, Benlloch und Guitart zu Beginn des
20. Jh.

Diese Zeit war gekennzeichnet von der
Konfrontation Andorras mit modernen
Staatsstrukturen, wie sie sich international
abzuzeichnen begannen: «eine feudale Struk-
tur, die die Nachbarldnder zu Beginn des XX.
Jahrhunderts (ldngst) definitiv abgelegt hat-
ten, wurde in Andorra weiter am Leben er-
halten. Aber diese Struktur hatte bisher nur
unter mittelalterlichen Rahmenbedingungen
funktionieren miissen und war bis dato nie
auf den Priifstand bilateraler oder gar multila-
teraler Beziehungen gestellt worden.» (vgl.
46). Der Autor geht u.a. der Frage nach, wie
sich der Bischof von Seo de Urgel, eine vor-
nehmlich geistliche Macht mit herrschaftli-
chen Rechten iiber Andorra, und Frankreich,
das ebenfalls herrschaftliche Rechte innehat-
te, in Bezug auf Andorra positionierten und
den Ubergang aus den feudalen in freiheit-
lich-demokratische Strukturen, die Moderni-
sierung des Landes betreffend, gestalten soll-
ten. Machtpolitisch spielt Spaniens Andorra-
Politik v.a. in die Beziehungen zum Bischof
von Seo de Urgel und durch die zeitweiligen

SZRKG, 106 (2012)

Reaktionen auf die Andorra-Politik Frank-
reichs mit hinein. Den politischen Um-
briichen durch den Spanischen Biirgerkrieg
kommt besondere Aufmerksamkeit zu. An-
hand einer klaren Systematik durchstreift VI
die Geschichte des wechselhaften Verhiltnis-
ses der Bischofe Seo de Urgels in Bezug auf
Andorra, einsetzend mit den historischen
Voraussetzungen des ausgehenden 19. Jh.
und schwerpunktmissig mit bereits genann-
ten Bischofen. Fragen wie diejenige nach der
Handhabung der Zollfreiheit, dem Aufbau
bzw. der Erweiterung der Infrastruktur (Bil-
dungssystem, aber auch Strassenbau und
Postverwaltung, Telefon, bzw. Telegrafen-
verbindung) werden ebenso aufgegriffen wie
diejenigen der Gerichtsbarkeit und des Kir-
chenzehnts.

Gerhard Langs sorgfiltig struktunerte Ar-
beitsmethode wird im Ergebnis deutlich: Das
Buch, das in die Hinde all derer gehoért, die
sich fiir die jingere Geschichte Andorras wie
auch der nachbarschaftlichen Einfliisse sei-
tens Spaniens und Frankreichs interessieren,
ist thematisch sehr iibersichtlich und struktu-
riert angeordnet und verfolgt eine klare Ge-
dankenlinie; der Zugang zur Fragestellung,
der Forschungsstand und die verwendete Me-
thode zeichnen sich innerhalb der ersten Sei-
ten sehr bald ab; eine regelmissige Zwi-
schenbilanzierung/Zusammentfassung erlaubt
es, schnellen Zugrift zu den Forschungser-
gebnissen und Inhalten zu erlangen, was dem
Leser besonders bei der Informationssuche
von Einzelaspekten der Studie entgegen-
kommt. Der Quellenteil einschliesslich eini-
ger weniger Abbildungen und eigener Uber-
setzungen (511-572) befindet sich am
Schluss des umfangreichen Werkes.

Freiburg 1. Ue. Thomas Fries

Aleksandra Pawliczek, Akademischer Alltag
zwischen Ausgrenzung und Erfolg. Jiidische
Dozenten an der Berliner Universitdt 1871—
1933, Stuttgart, Franz Steiner Verlag. 2011
(= Pallas Athene. Beitrdge zur Universitits-
und Wissenschaftsgeschichte, Bd. 38), 529 S.

In ihrer Untersuchung widmet sich Alek-
sandra Pawliczek den judischen Dozenten an
der Berliner Universitdt zwischen Reichseini-



Rezensionen — Comptes rendus 731

gung 1871 und Beginn der nationalsozialisti-
schen Verfolgung 1933. Sie leistet mit ihrer
Arbeit, dies sei vorangeschickt, einen wert-
vollen Beitrag sowohl zur Erforschung jiidi-
schen Lebens in Deutschland wie auch zur
Universitdtsgeschichte im Kaiserreich und in
der Weimarer Republik. Der Buchtitel be-
nennt die Problemstellung der Studie erfreu-
lich préazise, Pawliczek fragt nach den Bedin-
gungen fiir die Karrieren jiidischer Dozenten
im Berliner Universititsbetrieb, nimmt mit-
hin den «akademischen Alltag» in den Blick
und ordnet die Verldufe dieser Karrieren zwi-
schen den Polen «Ausgrenzung und Erfolg»
ein. Noch auf den ersten Seiten ihrer Arbeit,
die aus einer an der Humboldt-Universitit zu
Berlin absolvierten Promotion hervorgegan-
gen ist, benennt Pawliczek eines der wesent-
lichen Probleme ihrer Untersuchung. Die
Konstruktion eines «jiidischen Hochschuldo-
zenten» aus einer Vielzahl biographischer
Konstellationen, aus disparaten Herkiinften,
Lebensldufen und Selbstbeschreibungen. Doch
zu Recht verweist sie auf die Realitdt im uni-
versitdren — und nicht nur in diesem — Be-
reich: «Wer Jude war, bestimmten die Nicht-
juden.» (11) Ob jiidischen Glaubens, jidi-
scher Herkunft oder qua Fremdzuschreibung
fur judisch erkldrt — die Folgen fiir akademi-
sche Karrieren waren (fast) gleich, die stete
Reflektion dieses Problems jedoch darf nicht
zu einer retrospektiven Verwischung der so
begriindeten Diskriminierung fiihren. In ihrer
Einleitung erldutert Pawliczek die metho-
dischen Grundlagen ihrer Arbeit klar und
nachvollziehbar, ihre allgemeinere Einfiih-
rung zu «Juden in der deutschen Gesellschaft
des Kaiserreichs und der Weimarer Repu-
blik» allerdings fillt etwas zu knapp aus.

Der erste Abschnitt der Untersuchung
umreisst den rechtlichen und statistischen
Rahmen des Wirkens jiidischer Dozenten an
der Berliner Universitit, ausgehend von der
allgemeinen Emanzipation im Kaiserreich
und threr Auswirkung auf die Universitdts-
statuten bis zu den Hochschulreformdebatten
der 1920er Jahre. Wissenschaftspolitische
Bestrebungen einer universitdren Demokrati-
sierung erfuhren zumeist wenig Gegenliebe
von den Universitidten und verblieben rudi-
mentdr. Dass die Reformplédne jiidische Do-
zenten, aufgrund ihrer oftmaligen Stellung

SZRKG, 106 (2012)

als Privatdozenten beziehungsweise andere
Nichtordinarien, vielfach betrafen, wurde
nach Pawliczek in den Debatten erstaunlich
wenig thematisiert. Anhand des weithin un-
tersuchten «Fall Spahn», der Berufung des
Historikers Martin Spahn nach Strassburg,
verdeutlicht Pawliczek, das ein «beflirchte-
ter» Katholizismus konfessionell orientierte
Berufungsdebatten um 1900 mindestens
ebenso wie eine etwaiges jiidisches Glau-
bensbekenntnis pragen konnte und illustriert
zudem die nicht zuletzt jiidische Dozenten in
den Blick nehmende Debatte um eine ge-
wiinschte respektive verwiinschte «vorausset-
zungslose Forschung». Im folgenden, zentra-
len Kapitel ihrer Studie wendet sich Pawli-
czek der Entwicklung des Lehrkorpers der
Berliner Friedrich-Willhelms-Universitdt im
Untersuchungszeitraum zu. Ausfiihrlich refe-
riert sie Berufungsrechte und -verfahren so-
wie die allgemeine Entwicklung des Lehrkor-
pers, um schliesslich die Karriereverlaufe ji-
discher Dozenten in den einzelnen Fakultiten
und Fiachern nachzuzeichnen. Dank einer die
Darstellung disziplinierenden Struktur entgeht
dieser, auf einer eindrucksvollen empirischen
Basis fussende Abschnitt der drohenden
Gefahr, ob der Informationsfiille zum Stein-
bruch auszufransen. Im Wechselspiel zwi-
schen statistischer Einordnung und einzelnem
Beispiel, als kontrastierende «Kontrollgruppe»
sich des Anteils katholischer Lehrender be-
dienend, gelingt Pawliczek die Nachzeichnung
der oftmals von Zuriicksetzung und Diskrimi-
nierung geprigten, gleichwohl vielfdltigen
akademischen Lebenslaufe jiidischer Dozenten
an der Berliner Universitit. Mit der 1933 un-
mittelbar einsetzenden Verfolgung durch das
NS-Regime endete dieses Kapitel deutscher
Universitdtsgeschichte

Doch belidsst es Pawliczek nicht bei der
Darstellung der blossen Ergebnisse, der sta-
tistisch messbaren Anteile von Erfolg und
Ausgrenzung, sondern widmet sich in einem
dritten Abschnitt ihrer Untersuchung den ex-
pliziten wie impliziten Kriterien und Begriin-
dungen fir Berufungen. Der Wechsel zur
qualitativen Analyse bedingt ein Zurlick-
treten der den statistisch geprigten Abschnitt
formenden Struktur, nun stehen «Fallbei-
spiele» und Lebensldufe weitaus mehr im
Mittelpunkt der Betrachtung. Der gewihlten



732 Rezensionen — Comptes rendus

Kapitelliberschrift einer «Berufungsrhetorik»
von Fakultiten und Ministerium entspre-
chend, kann Pawliczek durchaus iberzeu-
gend in einer Vielzahl von Fillen dokumen-
tieren, wie rasch die behauptete Priiferenz
wissenschaftlicher Meriten mit antisemiti-
schen, aber auch antikatholischen Vorurteilen
konfligierte. Der vorwiegend quantitativ
analysierende Hauptabschnitt der Arbeit wird
durch die nun qualitativ argumentierende
Darstellung in gewinnbringender Weise er-
ginzt, eine gewisse Straffung hitte diesem
Abschnitt jedoch fraglos gut getan. Ein statis-
tischer Anhang sowie ein Personenregister
komplettieren die Darstellung. In ithrem kur-
zen, betont niichternen Resiimee bezeichnet
die Autorin die jidischen Dozenten an der
Berliner Universitidt als «fast integriert».
Doch auch wenn sich der universitire Alltag
kaum von dem der nichtjiidischen Lehrenden
unterschied, kann an ihrer Diskriminierung
als Juden bei Berufungen auf Lehrstiihle
ebenso kein Zweifel bestehen. Inwieweit der
Berliner Universitét als der Alma Mater der
protestantisch geprigten Reichshauptstadt ein
exemplarischer Rang zukommen kann, miis-
sen Untersuchungen filir andere deutsche Uni-
versitdten erweisen, die sich nicht zuletzt an
der in dieser Studie vorgenommen Verknlip-
fung quantitativer und qualitativer Untersu-
chungsmethoden orientieren sollten. Mit ih-
rer anregenden, gut lesbaren Arbeit hat Ale-
xandra Pawliczek die Messlatte hierfiir hoch
gelegt.

Berlin Matthias Berg

Eva Maeder, Altgldubige zwischen Aufbruch
und Apokalvpse. Religion, Verwaltung und
Wirtschaft in einem ostsibirischen Dorf (1900-
1930er Jahre), Ziirich, Chronos, 2011, 304 S.

Dem Anspruch, eine «Mikrogeschichte» der
lindlichen Gesellschaft Russlands zu schrei-
ben, wird Eva Maeder in vielfacher Hinsicht
gerecht: lhre Studie widmet sich Angehd-
rigen der minoritdren Glaubensgemeinschaft
der Altgldubigen, die seit dem 18. Jahr-
hundert ein kleines Dorf namens Bol’30j Ku-
nalej in Burjatien am dussersten Rande Russ-
lands besiedeln. Damit tritt Maeder in die
Fussstapfen der Osteuropahistoriker Carsten

SZRKG, 106 (2012)

Goehrke und Heiko Haumann, die den Fokus
ihrer Forschungen auf den russischen Alltag
gerichtet haben. Dieser Ansatz bietet eine
erginzende Lesart der frithen Sowjetunion
bis in die 1930er Jahre, einer Zeit, deren gi-
gantische Umwilzungen aut der Makroebene
bereits gut erforscht sind, von denen jedoch
erst ansatzweise bekannt ist, wie sie in der
Peripherie, in der sowjetischen Provinz um-
gesetzt worden sind. Die radikale Verdnde-
rung der sowjetischen Gesellschaft galt be-
kanntlich insbesondere dem Wirtschaftssys-
tem sowie auf ideologischer Ebene der «Be-
freiung» des Volkes vom Opium der Reli-
gion. Daher ist der Fokus Maeders auf die
Entwicklung eines Dorfes von Altgldubigen,
die fur ihre vorbildliche Arbeitsmoral und
wirtschaftlichen Erfolg bekannt waren — auch
Max Weber hat sie als «Protestanten der Or-
thodoxie» bezeichnet (38-39) — reizvoll.

Die Altglaubigen waren autf einem Konzil
der russisch-orthodoxen Kirche von 1666/67
als Haretiker aus der Kirche ausgeschlossen
worden, weil sie die Verdnderungen der
orthodoxen Liturgie durch Patriarch Nikon
nicht annehmen wollten. Unter dem Druck
staatlicher und kirchlicher Verfolgungen flo-
hen die Altgldubigen in abgelegene Gebicte
oder wurden im Rahmen der russischen Sied-
lungspolitik  und zwecks Urbarmachung
neuer Gebiete von Katharina der Grossen
zwangsweise dort angesiedelt. Im Gebiet um
das Dorf Bol’$0j Kunalej war dies in den spi-
ten 1760er Jahren der Fall. Dort betrieben die
altgldubigen Neusiedler trotz hartem Klima
bald recht erfolgreich Landwirtschaft und
Viehzucht. Sie pflegten bewusst ihre eigene
Identitdt und grenzten sich durch Kleidung,
Sprache und Folklore von den <héretischen
Russen» und den wngliubigen> Burjaten ab
(43). Dennoch verliefen die wirtschattlichen
und politischen Verdnderungen in diesem
Dorf dhnlich wie in den tibrigen Gebieten der
Sowjetunion.

Dic Arbeit ist in vier zeitliche Perioden
gegliedert: die Zeit vor 1917, der Biirgerkrieg
bis 1922, die Jahre der «Neuen Okonomi-
schen Politik (NEP)» Lenins bis 1928 und
die Kollektivierung unter Stalin bis ca. 1933.
Jede Periode wird anhand der dret stark mit-
einander vernetzten Themenbereiche Verwal-
rung  (Infrastruktur und Verbindung zum
Staatszentrum), wirtschaftliche Verhdlnisse



Rezensionen — Comptes rendus 133

(Versorgungs- und Produktionslage) und
Glaubensleben (Normen, Kalender, Tagesab-
lauf, Reaktion auf atheistische Propaganda)
behandelt, was fir eine kontinuierliche Ver-
gleichsbasis zwischen den Zeitabschnitten
sorgt. Die Bereiche widerspiegeln Maeders
grundlegendes Interesse dafiir, wie und «ob
Altgldubige die strengen religidsen Normen
in der Praxis tatsdchlich umsetzten» (13). Ei-
ne libergeordnete Diskussion im Sinne von
Max Webers Einschitzung der Wechselwir-
kung zwischen altgldubiger Religion und
Wirtschaftstatigkeit (z. B. im Vergleich zur
offiziellen Orthodoxie) unternimmt Maeder
leider nicht, sie beantwortet die Frage des-
kriptiv.

Dazu hat Maeder umfangreiche Quellen-
forschung betrieben und sich in den Archiven
von Bol’Soj Kunalej, Tarabagataj, Ulan Ude
und Moskau durch teilweise schwer lesbare
«Haushaltbticher» und ausfiihrliche Partei-
protokolle vorgearbeitet. lhre Forschungsleis-
tung besteht insbesondere in der sorgfiltigen
Rekonstruktion und Einordnung des Entste-
hungs- und Uberlieferungskontexts des stark
ideologisch  gefirbten Materials. Hierzu
dienten vor allem Interviews, die Maeder vor
Ort mit dlteren Dorfbewohnern und —bewoh-
nerinnen gefithrt hat. Da fiir die Zeit von
1917-1928 und fiir den Raum Transbaikalien
mit seiner langen Tradition der dorflichen
Selbstverwaltung noch kaum Sekundirlitera-
tur zur Verfiigung stand, handelt es sich bei
dieser Arbeit um eine Pionierleistung.

Haufige, wenn auch vorsichtige Schluss-
folgerungen machen das Buch angenehm les-
bar: «Die tiefere Ursache fiir die religiose
Zersplitterung [in Bol’$oj Kunalej] lag ver-
mutlich im Fehlen einer obersten unumstrit-
tenen Autoritdt in kirchlichen Fragen.» (73)
Obwohl die Altglaubigen ihren Traditionen
weitgehend treu blieben, sind mit zuneh-
mender Industrialisierung auch Zeichen der
Anpassung an die Moderne zu beobachten,
zum Beispiel in der Verdnderung der Damen-
mode und bei der Griindung einer Kredit-
(1908) und einer Konsumgenossenschaft
(1912). Zu weiteren Spaltungen flihrte der
staatliche Registrierungszwang seit 1918,
dem sich Teile von Gemeinden widersetzten,
wobei die sowjetische Regierung solche
Spaltungen auch aktiv forderte.

SZRKG, 106 (2012)

-~

Ebenfalls meistert Maeder die Herausfor-
derung, die wichtigen Etappen der schwer
nachvollzichbaren Zeit des Biirgerkriegs her-
auszuschilen: «Zwischen Februar 1917 und
1922 stellten 14 verschiedene Regierungen
[...] Anspruch auf die Macht in Transbaika-
lien» (86). Die Macht der Bol’seviki konsoli-
dierte sich erst 1922, wobei gemiss einem
Bericht viele Dorfbewohner nicht wussten,
«was eine Revolution ist und dass es sie ge-
geben hat» (101). Zahlreiche lokale Bauern-
revolten fiihrten dazu, dass Lenin 1921 die
NEP einflihrte, welche die Landwirtschaft
fordern sollte und auch im religiosen Bereich
Konzessionen an die Bauern machte. Der
Dorfpartei traten tendenziell nur wenige, v.a.
die drmsten und jingere Dorfbewohner bei.
Fiir sie waren Zugang zur Bildung, selten
materielle Unterstiitzung und der Erhalt einer
Schusswafte attraktiv. Dennoch kdmpfte die
Parteileitung vor allem damit, dass «die Alt-
gldubigen den Kommunismus in thr religio-
ses Weltbild integrierten» (171) und weiter-
hin an religiosen Ritualen teilnahmen: «Erst
nach 1928 entstanden in den grésseren Dor-
fern Burjatiens [...] «Zirkel der Gottloseny,
die allerdings oft untétig blieben» (174). Im
Allgemeinen beklagte sich die Parteizelle bis
1927 iiber hadufige Absenzen, mangelnde
Wabhlbeteiligung und iiber die «Passivitidt»
der Dorfsowjetmitglieder. Im Gegensatz zur
orthodoxen Kirche genossen die Altglaubi-
gen relativ weitgehende Freiheiten, doch
«ohne Einheit standen [sie] dem Vormarsch
des Staates machtlos gegeniiber» (181).

Ende der 1920er Jahre reagierte Stalin auf
den Widerspruch zwischen den radikalen
Zielen der Oktoberrevolution und den Kon-
zessionen der NEP an die traditionellen Kraf-
te und leitete 1928/29 einen radikalen Kurs-
wechsel ein, der eine vollstdndige Kollekti-
vierung der Landwirtschaft beinhaltete: «Die
Parteizelle [enteignete] zuerst die dorfliche
Oberschicht und zahlreiche andere Bauern
und liquidierte sie dann physisch. Damit ent-
stand ein Klima der Angst, das es der Partei-
zelle ermdglichte, die Macht im Dorf zu
ibernehmen» (235). Die Einwohnerzahl sank
von 5000 auf 3500 Bewohner, das Dorf ver-
armte, Ein neues Religionsgesetz von 1929
hatte die Schliessung und den Abbruch zahl-
reicher Kirchen zur Folge. Die Altgldubigen



734 Rezensionen — Comptes rendus

flihrten ihre Gottesdienste nun in den eigenen
Stuben durch, viele vorher zerstrittene Ge-
meinden vereinigten sich wieder, an den li-
turgischen Unterschieden zur orthodoxen
Kirche hielten sie aber eisern fest (261). Da-
bei spielten Frauen eine immer grossere Rol-
le bei der miindlichen Uberlieferung, rituelle
Gesten wurden wichtiger (266).

Heute leben die Bewohner von Bol'Soj
Kunalej wieder ausschliesslich von ihrer
Hofwirtschaft, ein Teil des Landes liegt auf-
grund fehlender Ressourcen brach, dennoch
hat die Landflucht deutlich abgenommen. In
den Nachbardorfern wurden seit 1995 mehre-
re Kirchen gebaut, das religiose und kulturel-
le Leben lebt auf und findet vermehrt auch
bei Touristen Interesse. Ungeschrieben bleibt
bisher der Folgeband fiir die Entwicklung des
Dorfes zwischen 1930 und der Gegenwart.
Es wire dem von Maeder solid gesponnen
und verwobenen Faden zu wiinschen, wieder
aufgenommen zu werden, um die begonnene
exemplarische Mikrogeschichte eines alt-
gldubigen Dorfes in Burjatien im 20. Jahr-
hundert weiter zu schreiben.

Freiburg i. Ue. Regula Zwahlen

Alexandra Kaiser, Von Helden und Opfern.
Eine Geschichte des Volkstrauertags, Frank-
furt/New York, Campus, 2010 (= Campus
Historische Studien, Bd. 56), 462 S.

Die Analyse lokaler und nationaler Feiertage
hat sich seit den spéiten 1980er-Jahren in der
deutschen Geschichtswissenschaft fest veran-
kert. Historiker, die im Zug einer vertieften
Beschiftigung mit Kulturgeschichte nach
Rolle und Funktion von symbolischer Politik
und den damit verbundenen Mechanismen
von Identitdtskonstruktion fragten, fanden in
punktuellen und periodisch wiederkehrenden
Festen daflir einen geeigneten Gegenstand.
Deshalb existiert mittlerweile eine Fiille von
Sammelbdnden und Monographien zu Fes-
ten, Feiern und Jubilden. Die Einfithrung, die
Umformung und das Abschaffen von Feierta-
gen illustrieren dabei insbesondere flr die
letzten zweihundert Jahre Kontinuitdten und
Briiche der wechselvollen deutschen Ge-
schichte. Angesichts dessen erstaunt es, dass
bislang noch keine systematische und dia-

SZRKG, 106 (2012)

chrone Untersuchung eines Feiertags vorlag,
der sich — mit inhaltlichen und rituellen An-
passungen — seit 1922 bis heute halten
konnte: des Volkstrauertags. Diese Liicke
schliesst nun die kulturwissenschaftliche Stu-
die von Alexandra Kaiser, die aus einer Dis-
sertation an der Universitit Tibingen im
Rahmen des DFG-Sonderforschungsbereichs
«Kriegserfahrungen» hervorgegangen ist.

Die Autorin gibt einen informativen und
dichten Uberblick iiber die Geschichte des
Volkstrauertags sowie die Rolle seines Tri-
gers, des 1919 gegriindeten Volksbunds
Deutsche Kriegsgriberflirsorge. Dieser ver-
anstaltete am 5. Miérz 1922 im Berliner
Reichstag erstmals eine Gedenkstunde fiir die
im Ersten Weltkrieg gestorbenen Soldaten.
Ab 1924 setzte sich der Gedenktag zuneh-
mend, jedoch nicht flichendeckend durch. Er
wurde damals am ersten, spidter am zweiten
Sonntag der Passionszeit begangen, um sich
vom November als Monat des traditionellen
Totengedenkens der beiden christlichen Kon-
fessionen, des katholischen Allerseelentags
und des evangelischen Totensonntags abzu-
heben. Die unterschiedliche Durchsetzung
des Volkstrauertags auf lokaler Ebene in der
Weimarer Republik zeigt Kaiser vertiefend
anhand der Fallstudien Hannover, Stuttgart
und Miinchen auf: Wahrend sich der Gedenk-
tag in Hannover durchsetzte, grenzten sich
Stuttgart und Miinchen, wie Wirttemberg
und Bayern insgesamt, aufgrund ihrer reichs-
kritischen Haltung sowie religids-konfessio-
neller Griinde vom Konzept des Volksbunds
ab. Sie veranstalteten stattdessen linderspezi-
fische Gedenkfeiern. Ab 1933 unterstiitzten
die Nationalsozialisten die Aktivitdten des
Volksbunds und machten den Volkstrauertag
zum «Heldengedenktag». In diesem riickte
der Aspekt des trauernden Gedenkens zu-
nehmend zugunsten einer Glorifizierung der
Wehrmacht und der militdrischen Stirke des
Deutschen Reichs in den Hintergrund. 1939
verlegte Hitler den Termin auf den 16. Mérz
als Jahrestag der Wiedereinfithrung der allge-
meinen Wehrpflicht und 16ste ithn damit aus
der Verbindung mit dem Kirchenjahr.

Nach Kriegsende gelang es nach langeren
Verhandlungen {iber Form und Termin zwi-
schen Volksbund, den Kirchen und der Re-
gierung, den Volkstrauertag wieder einzu-
fihren. Er wurde nun bundesweit auf den



Rezensionen — Comptes rendus 735

zweiten Sonntag vor dem . Advent festge-
setzt, den Termin, den er bis heute innehat.
Insbesondere seit den 1960er-Jahren kam es
zu einer rhetorischen Erweiterung des Ge-
denkens, das nicht nur die «Gefallenen» der
Kriege, sondern «alle Opfer von Krieg und
Gewalty, also auch die im Nationalsozialis-
mus Verfolgten und die Zivilbevolkerung,
einschloss. Kaiser betont jedoch, dass diese
Rhetorik der offiziellen Gedenkfeiern sich
nicht auf die lokale Ebene niederschlug und
in den Stddten und Gemeinden das Gedenken
an die «eigenen Opfer» im Vordergrund
stand (353). Fir die Zeit nach der Wiederver-
einigung konstatiert Kaiser angesichts der
Verbindung des Volkstrauertags mit dem Ge-
denken an die in Auslandseinsitzen getéteten
Bundeswehrsoldaten eine «Re-Heroisierung
des Volkstrauertags» (394ff.), in dem dieser
zunehmend wieder in seine Rolle als Solda-
tengedenktag schliipft. Diese Heroisierungs-
tendenz zeige sich auch bei den zunehmen-
den Ehrungen jidischer Frontsoldaten des
Ersten Weltkriegs seitens jldischer Gemein-
den zu diesem Datum. Insgesamt macht die
Autorin das «rituelle (Anpassungspotentialy»
(405) des Volkstrauertags dafiir verantwort-
lich, dass er anders als viele andere Feiertage
die politischen Briiche der deutschen Ge-
schichte im 20. Jahrhundert {iberstehen
konnte und fiir verschiedene Formen und In-
halte des Gedenkens anschlussfihig war.
Methodisch verbindet die Autorin eine in-
stitutionengeschichtliche Untersuchung des
Volkstrauertags mit symbol-, medien- und
ritualanalytischen Zugiéngen, bei denen sie
fruchtbar verschiedene Ansidtze und Kon-
zepte verbindet. Die Fiille an Quellenmaterial
— u.a. Schriften des «Volksbunds», Stellung-
nahmen der Kirchen und der Politik sowie
Presseberichte aus Zeitungen, Radio und
Fernsehen — analysiert sie detailliert und dif-
ferenziert. Dabei wahrt sie stets die grossen
Linien, die zum Verstindnis eines langen
Untersuchungszeitraums nétig sind. Gewinn-
bringend fiir den kulturwissenschaftlich inter-
essierten Leser sind viele kulturhistorische
Ausfiihrungen: beispielsweise zur Semantik
von «sacrificiumy» und «victima», deren un-
terschiedlichen Gehalt das deutsche «Opfer»
zu verschleiern vermag, zur Symbolik des
Trauerkranzes und zur Rezeption des «Liedes

SZRKG, 106 (2012)

vom guten Kameraden» von Ludwig Uhland,
das sich mit seiner Interpretationsoffenheit in
verschiedenen politischen Systemen als Teil
der Feierlichkeiten etablieren konnte. Dabel
wird man nicht unbedingt allen Interpretatio-
nen der Autorin folgen miissen, beispiels-
weise wenn sie das Kranzschleifen-Anordnen
der Politiker in gebiickter Haltung vor der
Kollwitz-Pieta in der Neuen Wache vor allem
als «performativen Vollzug einer nationalen
Selbstbemitleidung und einer symbolischen
Hofierung der deutschen Opferrolle» (384)
deutet. Hier wiren auch andere Interpretatio-
nen denkbar. Doch ist es ihr Verdienst, Ri-
tuale und Performanzen auf ihre verschiede-
nen Ebenen hin zu befragen und damit auf
deren Vieldeutigkeit und Interpretationsof-
fenheit hinzuweisen.

Mit ihrer tibersichtlichen und facetten-
reichen Darstellung legt Kaiser nicht nur ein
Grundlagenwerk zum Volkstrauertag vor.
Die sehr gut lesbare, fllissig geschriebene
Studie gibt darliber hinaus Aufschluss {iber
Kontinuitdt und Wandel deutscher Symbol-
politik im 20. Jahrhundert, tiber den Umgang
von Regierungen und Institutionen mit dem
Kriegserbe sowie iiber die Konkurrenz zwi-
schen Kirchen und nichtkirchlichen Institu-
tionen beziliglich des Totengedenkens. Ver-
gleicht man die heute eher geringe Wahrneh-
mung des Volkstrauertags in breiten Bevol-
kerungsschichten mit anderen Landern, etwa
dem in Grossbritannien aufwendig begange-
nen «remembrance sunday», stellen sich wei-
terfithrende Forschungsfragen zur Gedenk-
und Erinnerungskultur in einem europdischen
Horizont. Darliber hinaus hat die Frage nach
Art und Weise eines Gedenkens an die bei
Nato-Einsdtzen getiteten Soldaten im 21.
Jahrhundert in vielen europdischen Staaten
eine traurige Aktualitit gewonnen. Der Blick
in die Geschichte des Volkstrauertags macht
deutlich, wie vielschichtig die Herausforde-
rung des institutionalisierten Totengedenkens
ist.

Freiburg i. Ue. Patricia Hertel



736 Rezensionen — Comptes rendus

Christoph Kdésters/Mark Edward Ruff
(Hg.), Die katholische Kirche im Dritten
Reich. Eine Einfiihrung, Freiburg i. Br., Her-
der, 2011, 220 S.

Fir die gegenwirtige Generation liegt das
Ende des Dritten Reiches 1945 bald sieben
Jahrzehnte zurlick. Die letzten Zeitzeugen,
die diese schreckliche Zeit der Nazidiktatur
mitgemacht haben, schwinden dahin. Das
Wissen um die nationalsozialistische Epoche
verldsst zunehmend den Bereich der Zeitge-
schichte und wird Bestandteil allgemeiner
Geschichte.

Auf dem Biichermarkt trifft der Leser zu
diesem Thema auf ganz unterschiedliche Ur-
teile: die einen vertreten die Auffassung, die
katholische Kirche habe der weltanschau-
lichen Herausforderung des Nationalsozialis-
mus in beachtlicher Weise widerstanden. An-
dere beklagen die Unterlassungen der katho-
lischen Kirche, die nur Widerstand geleistet
habe, wenn ihre eigenen Interessen auf dem
Spiel gestanden hitten, ansonsten aber dem
NS-Regime sogar Sympathien entgegenge-
bracht habe. Seit neuestem wird sogar die
Auffassung vertreten, selbst die katholische
Kirche habe wesentlich zur Existenz und zum
Erhalt des Nationalsozialismus beigetragen.

Festzuhalten ist, dass die Kirche von An-
fang an bis in die ersten Wochen der Macht-
ergreifung 1933 das Nazitum unmissver-
standlich ablehnte. Das Reichskonkordat
vom 20. Juli 1933 war nicht eine von Sympa-
thie getragene Zustimmung des Papstes zum
Hitler-Regime. Das «Ja» des Zentrums zum
Erméchtigungsgesetz war nicht der Preis, den
der Vatikan fiir den Abschluss des Reichs-
konkordats bezahlte. Auch die seit kurzem
zugénglichen vatikanischen Akten belegen
das nicht. Das Reichskonkordat war nicht
Anpassung, sondern eine «vertragsrechtliche
Nichtanpassung der katholischen Kirche an
das Dritte Reich» (Rudolf Morsey).

In elf Kapiteln fassen jiingere und iltere
Forscher (wie Christoph Kosters, Heinz Hiir-
ten, Rudolf Morsey, Dietmar Siiss, Michael
Kissener, Wilhlem Damberg, Thomas Bre-
chenmacher, Mark Edward Ruff und Karl-
Joseph Hummel) den neusten Wissensstand
zu einzelnen Aspekten der Katholizismus-
Forschung zusammen.

SZRKG, 106 (2012)

Nach dem Ersten Weltkrieg hatte Deut-
schland 2/3 Protestanten und 1/3 Katholiken.
Die Protestanten waren iiber fast alle poli-
tischen Lager verteilt. lThre Amtstrager sym-
pathisierten fast vollstandig mit der Deutsch-
nationalen Volkspartei. Die Katholiken wa-
ren enger mit der Kirche verbunden und un-
terstiitzten mehrheitlich die Zentrumspartei.
Das Zentrum lbernahm in der Weimarer-Re-
publik Regierungsverantwortung mit den So-
zialdemokraten. Die Ablehnung der Nazi-
Ideologie war klar, nur eine ganz kleine An-
zahl von Priestern schwenkte zum National-
sozialismus tiber. Hitlers kulturpolitische Ga-
rantieerkldrungen und seine kirchenfreund-
lichen Avancen erschienen bei der Machter-
greifung als Zeichen der Entspannung. Als
dann am 20. Juli 1933 das Reichskonkordat
im Vatikan unterzeichnet wurde, stiess das
im deutschen Katholizismus ttberwiegend auf
Zustimmung. Aus heutiger Sicht weitgehend
unverstdndlich bleibt die Selbstauflésung des
Zentrums. Hier fiel der entscheidende Schlag
gegen die Katholiken und die Demokratie.

Auf drei Ebenen kdmpfte der Nationalso-
zialismus gegen die Kirche: Auf der poli-
tischen Ebene ging es um das Verhiltnis von
Rom und Berlin, und damit um die schwie-
rige Beziehung zwischen Staat, Partei und
Kirche. Auf der regionalen Ebene rangen
Kirche und NSDAP um Schule und Er-
ziehung: es ging um die katholischen Ver-
biande und um die Presse. Auf der symboli-
schen und kultischen Ebene lieferten sich
beide Seiten einen Kampf um das Kruzifix
im Schulzimmer, aber auch um die «Seele»
der Volksgenossen. Das NS-Regime konnte
keine kultische Konkurrenz von christlich-re-
ligidsen Zeremonien dulden. Das erklért den
Kampf gegen die konfessionelle Seelsorge
und die katholische Schule, gegen das christ-
liche Gemeindeleben und 6tfentliche religio-
se Bekenntnisse wie Wallfahrten und Prozes-
sionen. Die pdpstliche Enzyklika «Mit bren-
nender Sorge» vom 21. Médrz 1937 markierte
die offene Kampfansage gegen die stindigen
Unterdriickungsmassnahmen.

Nach Kriegsende und besonders ab ca.
1960 stellten sich viele Christen die Frage,
warum die Kirche 1933 so rasch scheinbar
kapitulierte. Ernst Wolfgang Bockenforde
brachte 1961 den Stein des Nachdenkens ins
Rollen. Er erkannte die Schwiche des Katho-



Rezensionen — Comptes rendus 737

lizismus In einem neutralen, im 19. Jahrhun-
dert wurzelnden Staatsverstindnis, das ledig-
lich danach fragte, ob die naturrechtlichen
Teilgiiter (Elternrechte, katholische Schule,
Ehe und Familie) gewahrt wiirden, und das
Allgemeingut vernachldssigte. Es gab keine
allgemeine Ablehnung des verbrecherischen
Angriftskrieges. Gewiss gab es Beispiele
christlichen Widerstandes. Zu erwihnen sind
ctwa der vormalige wiirttembergische Staats-
prasident Eugen Bolz, der gegen Ende des
Krieges hingerichtet wurde, ferner die Mit-
glieder der «weissen Rose», der Miinchner
Publizist Fritz Michael Gerlich, Alfred Delp
SJ., der Bauer Franz Jagerstitter und viele an-
dere.

Daneben muss ein Versagen der Kirche
und der einzelnen Katholiken gegeniiber den
Verbrechen an den jiidischen Mitbiirgern
festgestellt werden. Ein aktiver Widerstand
gegen das Regime in den Dreissigerjahren
war wohl kaum méglich, da die grosse Mehr-
heit des deutschen Volkes die innen- und
aussenpolitischen Erfolge Hitlers bejubelte
und kaum bereit war, Kritik zu tolerieren.
Anders als 1914 vermieden es die Bischofe,
den 1939 vom Zaun gerissenen Krieg als ge-
recht zu legitimieren. Sie hoben vielfach die
Hoffnung auf einen gerechten Frieden hervor
und ermahnten die Soldaten, thren Wehr-
dienst christlich gehorsam zu leisten. Es ge-
lang den Bischéfen nur miithsam, 1941/42 die
fruchtlose Eingaben- und Verhandlungspoli-
tik ihres 82jdhrigen Konferenzvorsitzenden
Bertram zu iiberwinden. Der Munsteraner Bi-
schof von Galen und der Berliner Bischof
von Preysing setzten sich in aufsehenerre-
genden Hirtenbriefen flir die universale Giil-
tigkeit der unverfligbaren géttlichen Rechte
ein.

Das Dritte Reich propagierte die national-
sozialistische Volksgemeinschaft und ver-
suchte, neue Einheits- und Massenorganisa-
tionen zu schaffen wie Deutsche Arbeits-
front, Hitler Jugend und Naziwohlfahrt. Die
deutsche Volksgemeinschaft sollte keine
konfessionelle Spaltung mehr kennen. Teil-
weise gab es energischen Protest der Katholi-
ken (Oldenburg, Westfalen) und Widerstand
gegen die so genannte Euthanasie kranker
und behinderter Kinder unter dem Einfluss
des Bischofs von Galen. Je ldnger der Krieg

SZRKG, 106 (2012)

dauerte, umso fragwiirdiger wurden theolo-
gische Lehrmeinungen tber das Verhiltnis
von Staat und Kirche. Immer mehr gewann
die Meinung Oberhand: «Wenn ein Befehl
eindeutig gegen Gottes Gesetze verstiess, so
war der Gehorsam aufzukiindigen.»

Als die Nazis 1933 eine erste Welle anti-
semitischer Gewalt provozierten, erreichten
Papst und Kurie Hilfsappelle aus aller Welt.
Besonders beeindruckend war der Brief der
Ordensfrau Edith Stein an Pius XI.: «Wir
fiirchten das Schlimmste fiir das Ansehen der
Kirche, wenn das Schweigen noch ldnger an-
halt [...] Wir sind auch der Uberzeugung,
dass dieses Schweigen nicht imstande sein
wird, auf die Dauer den Frieden mit der ge-
genwirtigen deutsche Regierung zu erkaufen
...». Edith Stein hat mit unglaublicher Schir-
fe die Kernfrage der «Kirche-Juden-Proble-
matik» 1m 20. Jahrhundert vorausgesehen.
Pius XII. wies an Weihnachten 1942 in seiner
Radioansprache auf die «Hunderttausenden
von Personen hin, die wahrlich ohne eigene
Schuld, manchmal allein um ihrer Natio-
nalitdt und ihres Stammes willen flir den Tod
oder flir ein fortschreitendes Dahinsiechen
bestimmt seien». Dieses verklausulierte Spre-
chen des Papstes wurde im Reichssicher-
heitsamt in Berlin genau verstanden. Mehr
wagte Pius XIL nicht zugunsten der Verfolg-
ten zu unternehmen, denn der offene Protest
der katholischen und protestantischen Bi-
schofe in den Niederlanden gegen die Depor-
tation der Juden zeigte, wie kontraproduktiv
der laute Protest sein konnte. (Schicksal von
Edith Stein!) Statt des offenen Protestes be-
vorzugte Pius XII. den Weg der «stillen Hil-
fer.

Als die alliierten Truppen in Deutschland
einriickten, waren sie fest entschlossen, durch
ihre kiinftigen Militarregierungen die mehr
als «nur nominellen Parteigenossen» aus ih-
ren Stellungen im 6ffentlichen Leben zu ent-
fernen. Die Amerikaner stiessen allerdings
bald auf den Widerstand der katholischen Bi-
schote, die sich gegen Massenentlassungen
und pauschale Verurteilungen aller NSDAP-
Angehorigen wandten. Die kirchlichen Pro-
teste trugen nicht wenig zum Scheitern der
allilerten Sauberungen bei, die 1948 Im
Schatten des Kalten Krieges ein ziemlich ab-
ruptes Ende fanden. Die katholische Kirche



738 Rezensionen — Comptes rendus

galt bei den Alliierten und in der deutschen
Bevolkerung ab 1945 als einzige moralische
Institution, die die existentielle Auseinander-
setzung mit den Nationalsozialisten bestan-
den hatte und dabei grundsitzlich intakt ge-
blieben war. Die Bischofe haben sich am 23.
August 1945 im «Fuldaer Schuldbekenntnis»
selbstkritisch gedussert: «Viele Deutsche —
auch aus unseren Reihen — haben sich von
den falschen Lehren des Nationalsozialismus
betoren lassen.» In den 1950er Jahren spielte
die offentliche Auseinandersetzung mit der
Vergangenheit des Dritten Reiches nur eine
untergeordnete Rolle. In diesem Jahrzehnt
wurde die gesamte deutsche Bevolkerung auf
die Demokratie in der Bundesrepublik Deut-
schland hin orientiert.

Um 1960 in einer Auf- und Umbruchs-
situation der katholischen Kirche und un-
mittelbar vor der Erofthung des Zweiten Va-
tikanischen Konzils 1962 begann eine zweite
Runde der Schulddebatte. Auf katholischer
Seite nahmen daran mit gewichtigen Beitri-
gen der Jurist Emst Wolfgang Bdéckenforde
und der Schriftsteller Carl Amery teil; dazu
muss auch der protestantische Theaterautor
Rolf Hochhuth gerechnet werden, der mit
seinem «Stellvertreter» von den Schwichen
des deutschen Katholizismus ablenkte und
die Gestalt Pius’ XII. ins Scheinwerferlicht
stellte.

Der «Bensberger Kreis», ein Forum kriti-
scher Katholiken, trat in Opposition zur ka-
tholischen Amtskirche und warf ihr vor, «sie
sel nicht klar und eindeutig an die Seite der
Synagoge getreten». Der im Reichskonkordat
von 1933 vereinbarte Verzicht auf politische
Betdtigung habe die katholischen Vereine
und Verbinde gefesselt. Die Katholiken hét-
ten deshalb mit dem Zwiespalt leben miissen,
dass die Kirche diejenigen, die politisch Wi-
derstand hitten leisten wollen, darin nicht un-
terstiitzte, sondern sie zur Lovalitit mit dem
Regime anhielt.

Diese wertvolle kleine Publikation mit elf
Beitrdgen fasst den heutigen Stand der For-
schung {iber die katholische Kirche in der
Zeit des Nationalsozialismus in gut verstind-
licher Sprache zusammen. Am Schluss jedes
Kapitels wird auf die weiterfithrende Lite-
ratur verwiesen. Ein interessanter Bildteil mit
vielfach unbekannten Aufnahmen illustriert
diese unheilvolle Epoche. So ist ein differen-

SZRKG, 106 (2012)

ziertes Bild entstanden: Wahres Heldentum
mit schlimmem Versagen, versechen mit sehr
vielen Zwischentdnen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Frank J. Coppa, The Policies and Politics of
Pope Pius XII. Between Diplomacy and Mo-
rality, New York u.a., Peter Lang, 2011, 213 8.

Der Pontifikat Papst Pius XII. zdhlt zu den
umstrittensten in der neueren Kirchenge-
schichte. Der Streit uber sein «Schweigen»
zum Holocaust — 1963 von Rolf Hochhuth
dramatisch und geschichtspolitisch hdchst
wirksam in einem so genannten «Trauer-
spiel» in Szene gesetzt — dauert nun schon
mehr als doppelt so lange an wie die mit
mehr als 19 Jahren nicht gerade kurze Amts-
zeit des Papstes von 1939 bis 1958. Drei Ge-
nerationen von (Kirchen-)Historikern haben
bis heute in einer Fiille von Editionen, Fach-
biichern und Aufsédtzen be- bzw. entlastende
Quellenzeugnisse und Argumente zu dieser
Kontroverse zusammengetragen. Der Pulver-
dampt der «Pius Wars», wie sie in Coppas
Buch genannt werden, hat sich verzogen. In-
zwischen sind die Grabenkdmpfe selbst zum
Gegenstand historischen Forschens gewor-
den. Gleichzeitig sind die Debatten fritherer
Jahre aus zwei Griinden in ein neues Stadium
getreten: dem im Vatikan vorangetricbenen
Seligsprechungsprozess fir Papst Pius XII.
und der damit einhergehenden vorzeitigen
Offnung neuer vatikanischer Aktenbestinde
des Pontifikats von Papst Pius XI. (1922~
1939). Diese seit 2003/2006 uneingeschrinkt
zugénglichen Quellen sind deshalb besonders
aufschlussreich, weil Pius XII. unter seinem
Vorginger in kirchlichen Schliisselpositionen
als Nuntius in Deutschland (1917-1930) und
als Kardinalstaatssekretir (1930-1939) die
vatikanische Kirchenpolitik an maligeblicher
Stelle mitgestaltet und mitverantwortet hat.
Lassen sich aus diesen Quellen entscheiden-
de Handlungsmuster und -strategien (poli-
cies) herleiten, die fiir das politische Handeln
{politics) des Pacelli-Papstes seit 1939 mass-
gebend waren? Und: Lisst sich auf diesem
Wege das in den «Pius Wars» so umstrittene
«Schweigen» des Papstes erkldren?



Rezensionen — Comptes rendus 739

Coppa beantwortet die umstrittenen Fra-
gen mit der These ecines zunchmenden Dis-
senses zwischen dem Papst und seinen Kardi-
nalstaatssekretdren: Pius XI. seil in seinem
entschieden vorwirts dringenden Kampf
gegen den Antisemitismus immer wieder von
seinen diplomatisch ambitionierten Mitarbei-
tern — zundchst Kardinalstaatssekretdr Gas-
parri (bis 1930), dann dessen Nachfolger Pa-
celli (bis 1939) — (aus-)gebremst worden;
dies habe schliesslich 1938 ein vorbereitetes,
weltweites und eindeutiges Bekenntnis der
Kirche zur «Einheit des Menschengeschlech-
tes» verhindert und seit 1939 mit Pacellis
Nachfolge auf den Stuhl Petri den offenen
Konfrontationskurs seines Vorgingers durch
strikte «Unparteilichkeit» und «Schweigen»
ersetzt.

In einer kurzen Einfihrung in die «Pius
Wars» (l., 1-16), skizziert Coppa zunichst
die Auswirkungen, welche die verdnderte
Quellensituation nicht zuletzt auch auf seine
eigenen Forschungen gehabt hat. Es folgen
neun weitere Kapitel: {iber den Aufstieg Pa-
cellis an der romischen Kurie (I, 17-37), die
diplomatischen Stationen als Nuntius in
Miinchen und Berlin (I11., 38-56), die Wur-
zeln seiner Politik der «Unparteilichkeit» und
des «Schweigens» (IV., 57-76) und die von
Pacelli vor allem in Deutschland und Italien
betriebene Konkordatspolitik des Heiligen
Stuhls (V., 77-94); sodann iiber die gegen-
sdtzlichen Strategien, mit denen Pacelli und
Pius XI. auf die nationalsozialistische Kir-
chen- und Rassenpolitik reagierten (VI., 95—
111), die «Appeasement»politik des Pacelli-
Papstes 1939/40 (VIL, 112-130) und iiber
das umstrittene «Schweigen» Pius XII. zum
Holocaust (VIIL, 131-148). Das Kapitel iiber
die politische Rolle Pius XII. im «Kalten
Krieg» (IX., 149-163) verweist auf einen
tiber das Schwellenjahr 1945 hinaus wirksa-
men Antibolschewismus des Papstes. Coppa
schlieB3t sein Buch mit einem Ausblick auf
die neu aufgeflammte Debatte iiber das Ver-
halten Pius XII; seine eigene These versteht
er als einen Beitrag zu einer noch keineswegs
abgeschlossenen Kontroverse (X., 164-177).

Das neu zugéngliche Quellenmaterial er-
moglicht es, tiefer als bislang in die internen
Prozesse der Meinungsbildung und Ent-
scheidungsfindung innerhalb der vatika-

SZRKG, 106 (2012)

mischen Kurie einzudringen. Coppa zeigt un-
ter Verwendung von Akten des vatikanischen
Staatssekretariats und der Kongregation fur
die auflerordentlichen Angelegenheiten, wie
sehr die diplomatische Karriere Pacellis nicht
nur mit der Person seines Vorgingers und
Forderers Gasparri verbunden war (23), son-
dern auch mit dessen handlungsleitender po-
litischer Maxime: Gasparris kirchenpoliti-
scher Kurs, der vorrangig eine — mdglichst
vertragliche — Sicherung kirchlicher Interes-
sen durch uberparteiliche Friedenssicherung
und politische Unparteilichkeit zu erreichen
suchte, wurde auch fiir Pacelli zur Leitlinie;
die von Gasparri ausgehandelten Lateranver-
trige mit dem faschistischen Italien fanden
ihr Pendant in der Konkordatspolitik des
Nuntius Pacelli in Deutschland, die 1933 im
Abschluss des Reichskonkordats gipfelte
(57-68, 84f); und ahnlich den Sympathien
Gasparris fiir Mussolini waren Pacellis Ver-
handlungsziele von einer aus seiner Nuntia-
turzeit herrithrenden «Germanophilie» getra-
gen (82). Diese an politischer Neutralitit aus-
gerichtete, weil von kirchlichem Pragmatis-
mus gekennzeichnete Interessenpolitik, die
mit Sympathien fur Deutschland, der Ableh-
nung des Bolschewismus und einem kirch-
lichen Antijudaismus einherging, erklart Cop-
pa zufolge das «Schweigen» Papst Pius XII.
zum nationalsozialistischen Rasse- und Ver-
nichtungskrieg. (120f., 125-127). Dass dies
allerdings keine Tolerierung des Antisemitis-
mus oder gar eine Billigung der nationalso-
zialistischen Judenverfolgung bedeutete, stellt
Coppa umissverstdndlich klar (121).

Dieser kirchenpolitische Kurs, den Coppa
vom Gasparri-«Schiiler» Pacelli bis zu Papst
Pius XII. aufzeigt, erscheint geradlinig, weil
er — je langer desto mehr — die Absichten und
Mafnahmen Papst Pius XI. (Achille Ratti)
durchkreuzte. Die Indizienkette fiir diese ant-
agonistische Kooperation zwischen dem
Papst und seinen beiden Kardinalstaatssekre-
taren reicht von der pipstlichen Zuriickhal-
tung gegeniiber den Vertrigen mit den fa-
schistischen Diktaturen (79-85), iiber den
massiven Protest gegen die Vertragsverlet-
zungen der Nationalsozialisten bis zur welt-
weiten Verurteilung von Nationalismus, Ras-
sismus, Totalitarismus und Antisemitismus
als Grundlagen staatlichen und gesellschaft-



740 Rezensionen —
lichen Zusammenlebens (86-90). Mit dem
Tod Pius XI. und der Wahl Pacellis als
seinem Nachfolger 1939 setzt sich die unpar-
teiliche und «schweigende» Konzilianz des
Pacelli-Papstes  schlielich gegeniiber dem
grundsétzlichen Konfrontationskurs des Rat-
ti-Papstes durch (95-107).

Wie nun sind These und Ausfiihrungen
Coppas einzuordnen? Schon Zeitgenossen wie
der deutsche Jesuitenpater und personliche
Vertraute Pius XII., Robert Leiber, urteilten zu
Beginn der 1960er Jahre, Pius XI. sei im All-
gemeinen von einer offentlichen Stellung-
nahme zu brennenden Fragen nicht leicht ab-
zubringen gewesen, wihrend Pius XII. nicht
leicht zu einer solchen zu bewegen gewesen
sei. Das historische Bild vom nur «uneigent-
lich sprechenden», mehr politischen als mo-
ralischen Optionen folgenden Pacelli-Papst,
das Coppa im Kontrast zu dessen Vorginger
zeichnet, hat in der Tat einiges fur sich.

Andererseits fehlt dem durch unnétige
Wiederholungen (52/78, 54/69, 79/80,
107/114) verstirkten Schwarz-Weiss-Bild an
einigen wichtigen Stellen noch die notwendi-
ge Tiefenschirfe: (1.) Antijudaistische Ver-
satzstiicke, die sich mit antiliberalen und
antibolschewistischen Vorurteilen verbanden,
waren nicht nur Pacelli, sondern auch Ratti
zu eigen, wie seine diplomatische Mission als
Visitator von 1914 bis 1921 in Polen zeigt.
(2.) Wihrend Pius XI. die Enzyklika «Divini
Redemptoris» {iber diec Verurteilung des
Kommunismus selbst entwarf, fehlen ver-
gleichbare Quellenhinweise auf seine Mitwir-
kung bei der Enzyklika «Mit brennender Sor-
ge» 1937; die offensive Verurteilung des Na-
tionalsozialismus geht wesentlich auf Pacelli
zuriick und nicht, wie Coppa andeutet, auf
Pius XI. (96f.). (3.) Die vermeintliche «ger-
manophile» Priagung Pacellis bezog sich we-
niger auf eine Sympathie fiir das «deutsche
Wesen» als vielmehr auf Bayern, wo er acht
Jahre als Nuntius erfolgreich gewirkt hatte.
(4.) Schlieilich ist auch Coppas Deutung
nicht zwingend, die 1938 von Pius XI. — ver-
mutlich ohne Wissen Pacellis — initiierte Vor-
bereitung einer lehramtlichen Verurteilung
des Rassismus sei von diesem bewusst unter-
driickt worden. In der deutschen Forschung,
die von Coppa weitestgehend ausgeblendet
wird, wird u. a. darauf hingewiesen, dass der
Hauptentwurf, den der deutsche Jesuitenpater

SZRKG, 106 (2012)

Comptes rendus

Gustav Gundlach fiir die Enzyklika lieferte,
trotz einzelner entschiedener Sitze gegen ras-
sischen Antisemitismus insgesamt noch vom
alten Geist ambivalenter antijudaistischer
Vorurteile durchzogen war — was unter den
gegebenen politischen Umstidnden (Rassis-
musgesetze in Italien, Pogromnacht in Deut-
schland) gegen eine Veroffentlichung sprach.

Fazit: Coppas Buch belegt in aufschluss-
reicher Weise den Wandel, in dem sich die
Forschung derzeit befindet. Die auf das
«Schweigen» Pius XII. und sein Dilemma
zwischen Diplomatie und Moral verengte
Perspektive wird erst langsam zugunsten er-
weiterter historischer Kontexte und Lings-
schnitte durchbrochen. Es erweist sich als
weiterfihrend, den keineswegs einhelligen
Standortbestimmungen nachzugehen, die in-
nerhalb der Kurie zu Faschismus und Natio-
nalsozialismus vorherrschten; dazu liegt
reiches Quellenmaterial bereit. Ob dies indes
dazu hinreicht, auch die «alten Fragen» zu
beantworten, bleibt abzuwarten. So wire zu
kldren, ob die verantwortlichen Akteure im
Vatikan und die verschiedenen Wege, die sie
beschritten, nicht weitaus vielschichtiger wa-
ren, als dies in Coppas auf zwei Antipoden
konzentrierten Darstellung den Anschein hat.

Bonn Christoph Kgsters

Gregor Spubhler, Gerettet — zerbrochen. Das
Leben des jiidischen Fliichtlings Rolf" Merz-
bacher zwischen Verfolgung, Psychiatrie und
Wiedergutmachung, Zirich, Chronos. 2011
(= Verdffentlichungen des Archivs fiir Zeit-
geschichte ETH Ziirich), 229 S.

«Das Erstaunlichste am medizinischen Fall
von Rolf Merzbacher ist aus heutiger Sicht,
wie die psychische Belastung durch die Tren-
nung von den Eltern sowie durch ihre Depor-
tation und Ermordung als Erkldrung seiner
Krankheit in Vergessenheit geriet.» (196). Zu
diesem Befund gelangt Gregor Spuhler, Zeit-
historiker und Leiter des Archivs fir Zeitge-
schichte der ETH Ziirich, auf der Basis seiner
minutiés konzipierten Studie, die als Biogra-
fie und Fallrekonstruktion angelegt, tiber
Rolf Merzbacher berichtet, der 1937 als Drei-
zehnjdhriger in die Schweiz kam und zusam-
men mit seinem Bruder die nationalsozialisti-



Rezensionen — Comptes rendus 741

sche Verfolgung im Exil iiberlebte. Ohne an-
dere Optionen wurde der Jugendliche nach
seiner Schulentlassung in der Landwirtschaft
und der Girtnerel beschittigt, wenn er auch
dazu kaum pridestiniert war. Gesellschaft-
liche Normen und flichtlingspolitische Dis-
positionen liessen jedoch keinen anderen
Weg offen. Bereits als Jugendlicher litt er an
Konzentrationsstorungen und begann eine
Psychotherapie. 1944 trat er in die thur-
gauische Klinik Miinsterlingen ein; von Elek-
troschockbehandlungen erhoffte er sich eine
Heilung seines Leidens. Als nach dem Krieg
die Thurgauer Behorden ihn als unerwiinsch-
ten Juden loswerden wollten, wurde er in
eine Klinik im Kanton Graubiinden verlegt,
in der er bis zu seinem Tod 1983 in psychia-
trischer Pflege blieb. Schon frih in den
1950er Jahren wart ein ehemaliger Arbeitge-
ber von Rolf Merzbacher die Frage auf, ob
man sich nicht selber Vorwiirfe machen miis-
se. Die deutsche Wiedergutmachungsbehérde
hatte dann in den 1960er Jahren dariiber zu
entscheiden, ob es zwischen der Krankheit
von Rolf Merzbacher und der Judenver-
folgung einen Zusammenhang gebe.

Gregor Spuhler erforschte und erzihlt die
Geschichte Rolf Merzbachers auf verschie-
dene Weise, kumulieren sich doch in dieser
Lebensgeschichte vielfache Erzahlstringe
wie auch quellenspezifische Zuginge, die der
Autor geschickt zusammenzufithren weiss.
Das Schicksal des Betroffenen wird mit Hilfe
von Selbstzeugnissen, Akten der Psychiatrie,
Polizei, Fliichtlingsfiirsorge und dem Wie-
dergutmachungsverfahren wie auch mit Inter-
views von Zeitzeugen dargestellt. Gleich ei-
nem Mosaik fiigen sich so die einzelnen Teil-
geschichten zusammen und ergeben ein er-
klirendes Ganzes. Die Untersuchung zeigt,
wie historische Forschung komplexe Sach-
verhalte auszuleuchten vermag und sich da-
mit auch Fragen nach Handlungsoptionen
verbinden lassen. Kein abschliessendes Urteil
kann die Studie jedoch auf die womdoglich fiir
die Familienangehdorigen akute Frage geben,
ob ohne nationalsozialistische Verfolgung al-
les anders gelaufen ware. Offenkundig wird
aber der Rahmen der politischen und gesell-
schaftlichen Zwinge, in dem sich das dra-
matische Leben des Betroffenen abspielte.
Als junger, nicht mehr «funktionstiichtiger»

SZRKG, 106 (2012)

Emigrant, der es weder im Arbeitslager noch
in der Landwirtschaft aushielt, verblieb die
Klinik eine der wenigen Orte, wo man ihn
unterbringen konnte. Auch wirkten sich die
eingeschrinkten  Ausbildungsmoglichkeiten
wie auch das fur viele Fliichtlinge schwer zu
ertragende Leben im Lager aus. Besonders
aufschlussreich sind die nachverfolgte Ent-
stehung und Entwicklung der Krankenakten,
die einmal verfasst und zugeschrieben, eine
eigentliche Eigendynamik entfalteten und Le-
ben und Krankheitsdiagnose des Patienten
(mit) zu bestimmen begannen. Vom ur-
spriinglich «ritselhaften» Patienten, der en-
gagierte Arzte fand, wurde Rolf Merzbacher
zu einem gewohnlichen Schizophreniepatien-
ten «normalisiert». Die Studie stellt auch
klar, wie ein weiterhin grassicrender Antise-
mitismus nach dem Krieg direkt auf das Le-
ben des jungen Emigranten einwirkte, was
sich u.a. an der Vertreibung aus dem Kanton
Thurgau 1951 manifestierte.

Als Biografie und Fallgeschichte ange-
legt. verbindet Gregor Spuhler in seiner Re-
konstruktion die verschiedenen Geschichten
und Schauplitze anschaulich und vermittelt
einen fundierten Einblick zur Vertreibung der
Familie, der Trennung von den Eltern, der
Deportation der Eltern in das Lager Gurs in
Siidfrankreich, das Emigrantenleben des Ju-
gendlichen Rolf Merzbacher in Kreuzlingen,
Davesco und Tédgerwilen, iiber Eintritt und
Verlauf der Krankheit in der Klinik in Miins-
terlingen, der Ausweisung aus dem Kanton
Thurgau und der Wiedergutmachung durch
deutsche Behorden. Es ist diese Kombination
und Assemblage einzelner Fakten und Ge-
schehnisse, die es uns nun ermdoglicht, die
Tragweite des damaligen Geschehens sowie
die Handlungsraume der Akteure auszuloten.
Dies geschieht mit Einbezug damaliger
Denk- und Vorstellungswelten, die auch die
wissenschaftlichen Zugénge und Grenzen da-
maliger Forschungserkenntnisse widerspie-
geln. Anhand der biografisch angelegten Dar-
stellung des Schicksals von Rolf Merzbacher
tritt auch das hervor, was man eine schreck-
liche «Normalitat» nennen konnte. Als die
Zuschreibungen einer erblich bedingten
Schizophrenie hinterfragt worden sind, war
es flir den Patienten schon zu spét.



742 Rezensionen — Compltes rendus

Gregor Spuhlers Studie eines Einzel-
schicksals ist sowohl methodisch wie auch
inhaltlich beispielhaft fiir die Aufarbeitung
und bietet erhellende Einblicke in die damali-
gen Mechanismen der Fliichtlingspolitik und
Psychiatrie, die wiederum am biografischen
Fall verdeutlichen, welche Wirkung von ih-
nen ausgegangen ist. Das Buch trigt deshalb
auch wesentlich zur Aufarbeitung bei, wie
der Autor am Schluss aufzeigt.

Horw Markus Furrer

Marion Kaplan, Zuflucht in der Karibik. Die
Jjidische Fliichtlingssiedlung in der Domini-
kanischen Republik 1940-1945, aus dem
Englischen von Georgia Hanenberg, Géttin-
gen, Wallstein Verlag, 2010, 283 S., Abb.

«lm Jahr 1940 traf eine kleine Gruppe
gehetzter jidischer Fliichtlinge in Sosta ein,
einem [...] Ort an der Nordkiste der Domini-
kanischen Republik. Sie waren auf der Flucht
vor der immer unerbittlicher und gewalttati-
ger werdenden Verfolgung, die das NS-Regi-
me gegen sie entfesselt hatte, [...]. In dem
verzweifelten Bemiihen, der fanatischen Het-
ze gegen die Juden zu entrinnen, ergriffen sie
begierig das Angebot der Dominikanischen
Republik, sie als Landwirte aufzunehmen.»
(7) Mit diesen Worten leitet Marion Kaplan,
Professorin fiir Geschichte an der City Uni-
versity of New York und selbst Nachfahrin
judischer Emigranten, ihre Studie zur ji-
dischen Flichtlingssiedlung Sosta ein, wel-
che wihrend der Zeit des Zweiten Welt-
krieges in der Dominikanischen Republik
existiert hatte.

Sosta ist die Geschichte einer ldndlichen,
judischen Fliichtlingsansiedlung in der Domi-
nikanischen Republik wihrend des Zweiten
Weltkrieges, welche Kaplan in insgesamt
sieben Kapiteln aufbereitet hat. Die Autorin
geht in threm Buch in chronologischer Rei-
henfolge nicht nur den Griinden fiir die
Siedlung nach, sondern beschreibt auch deren
im Hintergrund wirkende Akteure akribisch
und ldsst auch die weniger gegliickten Mo-
mente der Siedlungspolitik nicht aus.

Die Geschichte der judischen Fliichtlings-
siedlung in der Karibik ist weit mehr als eine

SZRKG, 106 (2012)

bloss detailgetreu recherchierte  Lokalge-
schichte. Sie zeigt vielmehr beispiclhaft den
lokalen, nationalen als auch internationalen
(Flucht-)Kontext auf, auf den jidische
Fliichtlinge im Zeitraum des Zweiten Welt-
krieges angewiesen waren und in den unter-
schiedlichste Akteure — aus welchen Interes-
senslagen auch immer — eingebunden waren.

Die Ansiedlung von jiidischen Fliichtlin-
gen in der Dominikanischen Republik geht
zuriick auf die Konferenz von Evian, auf der
im Sommer 1938 unter amerikanischem Vor-
sitz nach Losungen fiir die europiische
Flichtlingsproblematik gesucht wurde. Die
Forderung der Ansiedlung politischer Fliicht-
linge in anderen Lindern war dabei einer der
Haupttraktandenpunkte. Das Vorhaben schei-
terte am Widerstand der insgesamt 32 Teil-
nehmerstaaten, die Einwanderungsquote zu
erhohen. Einzig die Dominikanische Repub-
lik, erklirte sich bereit, Land fur die Ansied-
lung von bis zu 100°000 jiidischen Flichtlin-
gen bereitzustellen. Dies allerdings nur, so-
fern diese gewillt seien, «das Land zu kulti-
vieren» (22). Neben der Mdoglichkeit, einen
Teil der Insel auf diese Art wieder zu bevél-
kern, gibt Kaplan als Griinde fiir die humani-
tire Geste der Dominikanischen Diktatur die
Bestrebungen Trujillos an, gleichzeitig die
Beziehungen zu den USA und das internatio-
nale Ansehen der Dominikanischen Republik
zu verbessern. Nicht unvermerkt bleiben darf
dabei auch die geradezu ironische Tatsache,
dass in Europa rassisch verfolgte Fliichtlinge
im karibischen Inselstaat im Sinne des blan-
quismo zur «Aufhellung» und damit «Ver-
besserung» der einheimischen Bevdlkerung
beitragen sollten.

Organisatorischer Drahtzieher hinter der
Ansiedlungspolitik war das American Jewish
Joint Distribution Committee (Joint), das En-
de 1914 als amerikanisch-judische Hilfs- und
Wiederaufbauorganisation gegriindet worden
war. In den Augen des Joint bot das «Projekt
Sosta» gleich mehrere willkommene Per-
spektiven: Neben dem entscheidendsten Fak-
tor, jiidischen Fliichtlingen eine sichere Zu-
flucht zu bieten, konnten in der Dominika-
nischen Republik auch das Ansinnen, Juden
zu Bauern und Mitgliedern einer kollektiven
Landwirtschaft zu machen — wie zuvor auf
der Krim-Halbinsel schon geschehen, ver-
wirklicht werden. Als Unterorganisation des



Rezensionen — Comptes rendus 743

Joint und in der Funktion als Koordinations-
und Uberwachungsstelle des Projekts wirkte
die Dominican Republic Settlement Associa-
tion (DORSA) vor Ort in Sosta.

Kaplan vermag es, in den sorgfiltig aus-
gewihlten Quellen nicht nur die organisato-
rischen Strukturen der Siedlung detailgetreu
zu beschreiben, sondern dabei vor allem auch
ein differenziertes Bild des Alltags in Sosta
zu zeichnen. Ein Alltag, in dem zu einem
grossen Teil auch Probleme iiberwogen, de-
nen Kaplan deshalb auch ein ganzes Kapitel
(«Probleme im Paradies») widmet. Die jiidi-
schen Fliichtlinge waren mit der ungewohn-
ten und anstrengenden Landarbeit héufig
liberfordert, ebenso standen sie unter dem
strengen Regime der DORSA, die beispiels-
weise den Kontakt zwischen Siedlern und
Dominikanern nicht gerne sah. Sowohl auf
Seiten der DORSA als auch auf Seiten der jii-
dischen Siedler machten sich schon bald Ent-
tduschungen breit. Dies hatte zum einen mit
den schwierigen Umstinden zu tun: Die
USA, die anfinglich noch bereitwillig die
Transitvisa fiir die Reise in die Dominika-
nische Republik erteilt hatte, wurde diesbe-
ziiglich immer restriktiver. Gleichzeitig wur-
den nicht zuletzt mit dem Eintritt der USA in
den Krieg die Fluchtwege in die Karibik zu-
nehmend unsicherer oder gar unmdglich. An-
statt der in Aussicht gestellten 100°000 Per-
sonen lebten in Sosua zwischen Mai 1940
und September 1947 insgesamt 729 jiidische
Fliichtlinge.

Dies liess nicht nur die Drahtzieher des
Projekts an dessen Effektivitit zweifeln, auch
die Sostuaner merkten, dass thnen das Projekt
nur begrenzte Zukunftsmoglichkeiten bot.
Die Abwanderung in die USA oder in andere
Teile der Dominikanischen Republik war die
Folge davon. Nicht zuletzt fithrte das Ende
der finanziellen und administrativen Unter-
stitzung durch die DORSA nach dem
Kriegsende zum langsamen Ende des Sied-
lungsprojekts.

Kaplan zeichnet die institutionelle Seite
des Siedlungsprojekts akribisch nach, ohne
daber aber den Akteuren zu wenig Gewicht
zu geben. In einer Vielzahl von Zitaten ldsst
sie die Betroffenen selbst zu Wort kommen,
was den Lesefluss keinesfalls stért. Auch die
gut ausgewdhlten Abbildungen geben einen

SZRKG, 106 (2012)

aufschlussreichen Einblick in das Alltagsle-
ben in Sosua und lassen dadurch die Akteure
selbst in den Vordergrund treten. Manchmal
mdchte man sich ob der teils doch sehr plaka-
tiven und gleichzeitig inhaltsleeren Formulie-
rungen etwas wundern, die dem fundierten
Werk nicht durchgehend, aber zumindest in
Teilen nicht gerecht wird.

Bendern (FL) Martina Sochin D’Elia

Gilles Routhier/Philippe J. Roy/Karim
Schelkens (dir.), La Théologie catholique
entre Intransigeance et Renouvean. La Re-
ception des Mouvements préconciliaires a
Vatican I, Louvain-la-Neuve - Collége
Erasme, Leuven — Maurits Sabbebibliotheek,
2011 (= Bibliothéque de la Revue d’Histoire
ecclésiastique, vol. 95), 384 p.

Depuis quelques années, grace a ['ouverture
des archives du Concile Vatican II conser-
vées a I’Archivio Segreto Vaticano et le pré-
cieux inventoriage en train d'étre réalisé par
son archiviste Piero Doria, des études com-
mencent a voir le jour concernant la période
préparatoire du concile.

Signalons pour mémoire la publication du
Journal du Pere Tromp s.j. par A. von Teuf-
fenbach (Konzilstagebuch Sebastian Tromp
SJ, 2006), des documents de travail (dont les
«verbali» des réunions) du Secrétariat pour
I'unité par M. Velati (Dialogo e Rinnova-
mento, 2011) ou de la theése de doctorat de
K. Schelkens sur le texte De Fontibus Reve-
lationis (Catholic Theology of Revelation on
the Eve of Vatican II, 2010). On a peut-étre
trop longtemps estimé qu’en raison de leur
rejet quasi général par les Péres, I'influence
de ces schémas préparatoires sur les textes
conciliaires était négligeable. Or, dans plu-
sieurs cas, ce jugement semble devoir étre ré-
examing, du moins partiellement. Et méme si
la distance entre les nouveaux textes et leurs
travaux préparatoires est devenue considérab-
le, il reste important d’étudier ces travaux
préparatoires a la fois pour évaluer la
nouveauté des schémas finaux et pour con-
naitre le contexte théologique des textes ini-
tiaux, ces derniers provenant principalement
des milieux romains du début des années '60.



744

L’ évaluation — tant discutée de nos jours — de
la réception du concile ne peut que profiter
de cette comparaison.

C’est ainsi  que [D’Universit¢ Laval
(Québec) sous I'impulsion dynamique de G.
Routhier et en collaboration avec la Katholie-
ke Universiteit Leuven a eu 'heureuse idée
d’organiser en 2010 un colloque concernant
la réception des mouvements préconciliaires
a Vatican 1L, dont le présent volume reproduit
les actes. Le sujet annoncé est largement
traité par 15 articles qui peuvent étre répartis
en deux séries.

1. Une premiére série se centre sur |’his-
toire et 'analyse des textes élaborés par les
commissions préconciliaires.

- Anthony Dupont, The Authority of Au-
gustine of Hippo at the Second Vatican Cou-
ncil. A Comparative Analysis of the Use of
Augustine in the Preparatory and the Promul-
gated Documents.

- Karim Schelkens, From Providentissi-
mus Deus to Dei Verbum. The Catholic Bib-
lical Movement and the Council Reconsi-
dered.

- Ward De Pril, The Conciliar Schema De
Deposito Fidei on «Doctrinal Progress». An
Analysis from the Perspective of Preconciliar
Theories of Dogmatic Development.

- Michael Quisinsky, Vers un concile pas-
toral? La réception (ou non-réception) de la
théologie de Chenu et de Congar au cours de
la phase préparatoire du concile.

- Gilles Routhier, La réception dans le
premier De Ecclesia des mouvements de re-
nouveau préconciliaire [a la p. 206 il faut lire
que la lettre pastorale du cardinal Suhard
était Essor ou Déclin de I’Eglise et non pas
La France, pays de mission?, écrit par H. Go-
din et Y. Daniel].

- Michael Attridge, The Struggle for Nos-
tra Aectate. The «Quaestione [sic] Ebraica»
from 1960-1962: lIssues and Influences [re-
marquons — p. 224 — que Willebrands n’est
devenu évéque que le 28.6.1964 et non pas
au cours de la période préconciliaire].

- Catherine Clifford, Elementa Ecclesiae:
A Basis for Vatican II's Recognition of the
Ecclesial Character of non-Catholic Christian
Communities.

2. Une autre série d’articles donne des in-
dications sur la situation de 1'Eglise au cours

SZRKG, 106 (2012)

Rezensionen — Comptes rendus

de la premiere moiti¢ du 20e siecle et sur les
mouvements qui la travaillaient,

- Massimo Faggioli, The Pre-Conciliar
Liturgical Movement in the United States and
the Liturgical Reform of Vatican [I.

- Mathijs Lamberigts, The Liturgical Mo-
vement in Germany and the Low Countries.

- Istvan Csonta, From Movement to Do-
cument. Vatican II's Reception of the Pre-
conciliar Catholic Action Movements [ou le
lecteur s’étonne de ne rencontrer aucune allu-
sion a la position importante du cardinal Sue-
nens dans ce deébat et ou on ne mentionne
guére le chapitre 4 de Lumen gentium). ]

- Frangois Weiser, La réception des
auteurs protestants comme marqueur d’un af-
frontement culturel a I'intérieur du champ re-
ligieux catholique au moment du concile.
L’exemple de 'espace théologique nord-am-
éricain.

- Peter De Mey, Précurseur du Secrétariat
pour I’Unité: le travail cecuménique de la
Conférence Catholique pour les Questions
cecuméniques (1952-1963).

- Rodrigo Coppe Caldeira, Le conserva-
tisme catholique au Brésil: aspects histori-
ques avant le concile Vatican I1.

- Philippe J. Roy, La préhistoire du
Coetus Internationalis Patrum: une formation
romaine, antilibérale et contre-révolution-
naire.

Le volume se conclut par une étude théo-
logique concernant le débat sur la réception
du Concile: Lieven Boeve, Une histoire de
changement et de conflit de paradigmes théo-
logiques? Vatican [l et sa réception entre
continuité et discontinuité.

Cette énumération montre la richesse et la
variété des études qui ont €té entreprises et
qui sont presque toutes de trés grande qualité.
On pourrait estimer que ces études entrent
trop dans les détails mais cette démarche mi-
nutieuse est indispensable pour reconstituer
la genése souvent tres compliquée des textes
conciliaires, genése qui — on "admettra aisé-
ment — est absolument nécessaire a une intel-
ligence correcte de leur contenu. Cette méme
démarche permet en outre de montrer com-
ment les textes s’insérent dans le renouveau
théologique et liturgique des années '60 (ou,
dans certains cas, s’y opposent), ce qui per-
met de mieux évaluer I"importance de 'ag-
giornamento opéré par le concile. 1l est évi-



Rezensionen — Comptes rendus 745

dent que toute discussion sur la réception du
concile avec le débat parfois trop passionnel
sur la continuité et la discontinuité que cet
é¢vénement apporte, est conditionnée par la
présentation exacte des textes et de leur his-
toire. On ne peut donc signaler qu’avec joie
cette publication et espérer qu’elle stimulera
d’autres études similaires. Le fait que plu-
sieurs des auteurs sont des jeunes historiens
et théologiens est de bonne augure pour |'a-
VEnIr.

Un seul regret: une derniére relecture du
volume aurait pu éviter le nombre excessif de
fautes d’orthographe (sans doute souvent mi-
nimes) qui apparaissent soit dans des textes
latins, francais et italiens soit dans I’index
onomastique (index nominum et non nomi-
norum) [voir par ex. Suhard et Vermeersch]).

Briigge Leo Declerck

Martin Stuflesser (Hg.), Sacrosanctum Con-
cilium. Eine Relecture der Liturgiekonstitu-
tion des Il. Vatikanischen Konzils, Regens-
burg, Pustet, 2011, 132 p.

Comme [’écrit en introduction Martin Stuf-
lesser, professeur de science liturgique a
I'université de Wiirzburg, cet ouvrage con-
sacré a une relecture de la constitution litur-
gique Sacrosanctum Concilium adoptée le 4
décembre 1963 constitue le volume inaugural
d’une nouvelle collection au titre révélateur :
Theologie der Liturgie, hittéralement «théolo-
gie de la liturgie» mais que I’on pourrait tra-
duire aussi «théologie liturgique» comme
I’'expression liturgical theology le désigne
aux Etats-Unis — ce qui renvoie aussi au titre
de I'ouvrage de Cipriano Vagaggini osb: Il
senso teologico della liturgia (1957, traduit
en frangais sous le titre: Initiation théolo-
gique a la liturgie, 1959-1963). Cette relectu-
re constitue donc le point de départ d’un pro-
Jjet de recherche né d’une interrogation simp-
le: comment la pensée théologico-liturgique
s’est-elle traduite en pratique, dans le service
divin? par quel processus de réception (ou de
non-réception) s’est-elle diffusée apres le
Concile?

Pour donner une premiére réponse a cette
question, l’ouvrage comporte trois textes

SZRKG. 106 (2012)

d’évéques, de la génération du concile (Mgr
Paul-Werner Scheele, évéque émérite de
Wiirzburg, le cardinal Lehmann, évéque de
Mayence et le cardinal Danneels, ancien
archevéque de Malines-Bruxelles), qui se li-
vrent, chacun a leur maniére, a une analyse
rétrospective de la réforme liturgique, mélée
a des souvenirs personnels et a des considéra-
tions pastorales. Ces textes sont chacun sui-
vis d’une relecture de différents professeurs
de sciences liturgiques ou de théologie (Man-
fred Probst, Ulrich Kiihn, Klemens Richter)
qui éclairent de facon plus clinique et plus
globale le point de vue ecclésial.

Deux textes se dégagent par leur intérét
particulier, ceux du cardinal Danneels et du
cardinal Lehmann, familiers des arcanes ro-
maines comme des réalités locales puisqu’ils
ont chacun présidé la conférence épiscopale
de leur pays respectif. C’est le prélat belge
qui se montre le plus ratzingerien. Rappelant
que la liturgie n’est pas une «activité libre» et
I’importance des rites dans I'expérience reli-
gieuse communautaire (30), 1l déplore un cer-
tain nombre de lacunes dans I’application des
réformes décidées au cours du Concile qui
ont fait passer la liturgie du «rubricisme a la
manipulation» (20): manque de silence, dés-
équilibre entre la durée de la liturgie de la pa-
role et celle de I"eucharistie, perte d’un cer-
tain symbolisme et d’un lien avec [’univers
(il parle, comme J. Ratzinger, des rapports
entre la liturgie et le cosmos). Le propos du
cardinal Lehmann est plus intime et retrace
les prémices historiques des changements
conciliaires. 1l explique que paradoxalement
la mise en pratique de Sacrosanctum Con-
cilium (il cite en particulier la Cinquiéme In-
struction pour la correcte Application de la
Constitution sur la Sainte Liturgie du Concile
Liturgiam authenticam de 2001) a abouti a
une centralisation comme jamais des ques-
tions liturgiques a Rome (88). Il note 1'im-
portance réaffirmée de la forme liturgique
(Gestalt) chere a Guardini, p. 90 et regrette
au contraire, a la suite d’autres observateurs,
une certaine Formlosigkeit (absence de for-
me) dans le culte. Les deux membres du Sa-
cré-College se rejoignent sur |'idée que la li-
turgie ne se sépare d’une éducation et d’une
«formation continue» en quelque sorte, des
prétres comme des fideles, et un strict respect



746 Rezensionen — Comptes rendus

des textes qui évite son instrumentalisation
(que ce soit par les novateurs ou par les con-
servateurs pour employer une distinction
sommaire).

L’intérét de ce(s) relecture(s) — relecture
historique des membres de I’Eglise qui ont
vécu et appliqué les réformes, relecture de la
réception de ces réformes par des universi-
taires — est de réaffirmer que les changements
dans la liturgie ont été inséparables des chan-
gements dans ’ecclésiologie, mais aussi dans
la sociéte (107). Par ailleurs les aspects oecu-
méniques de la réforme sont étudiés (55-73).
Qu’ainsi, mais cela n’étonnera pas 1’his-
torien, les grains semés par la constitution
Sacrosanctum Concilium n’ont pas encore
donné tous leurs fruits.

Paris Vincent Petit

Michael Attridge/Catherine E. Clifford/
Gilles Routhier (Hg.), Vatican Il. Expérien-
ces canadiennes / Canadian Experiences, Ot-
tawa, Presses de 1'université d’Ottawa/Uni-
versity of Ottawa Press, 2011, 580 S.

Die Universalkirche besteht «in und aus Orts-
kirchen» (vgl. LG 23). Wie das II. Vaticanum
nicht ohne das Zusammenwirken verschie-
denster im Leben der Ortskirchen gewach-
sener und von diesem gendhrter Dynamiken
zu verstehen ist, so 1st der Wert der Erfahrun-
gen, die in diesem Band dokumentiert wer-
den, keineswegs nur fiir Kanada von Bedeu-
tung. Im Gegenteil handelt es sich hierbei um
Einsichten, die sowohl flir das Verstindnis
des Konzils selbst als auch seiner Rezeption
und Hermeneutik von grundsatzlichem Inter-
esse sind. Die Herausgeber Michael Attridge
(Toronto), Catherine E. Clifford (Ottawa)
und Gilles Routhier (Québec) sind nicht nur
ausgewiesene Konzilsforscher. sondern be-
weisen mit diesem gemeinsam verantworte-
ten Band auch Sinn fiir interuniversitire Zu-
sammenarbeit, die sie i.U. auch auf interna-
tionaler Ebene pflegen. Nicht zuletzt auf-
grund dieses internationalen bzw. weltkirch-
lichen Horizonts, auf dessen Hohe sich Kon-
zeption und Durchfiihrung dieses Bandes be-
wegen, kann denn auch die Konzilsforschung
weltweit von dem Knowhow profitieren, das

SZRKG, 106 (2012)

in den hier versammelten Beitrigen direkt
und mdirekt zum Ausdruck kommt.

Die 27 Beitrige des Bandes sind drei
Teilen zugeordnet, die ihrerseits jeweils bis
zu drei Unterteilungen aufweisen. Zunichst
(Part 1 Section 1) werden verschiedene Per-
spektiven auf das Konzil eingenommen, wo-
bei methodisch hier die Untersuchung von
Zeitungen und Zeitschriften im Mittelpunkt
steht. Sodann (Part 1 Section II) wird der
Blick nichtkatholischer Christen, und im Fal-
le Kanadas sind dies nicht zuletzt auch die
Anglikaner und Methodisten, auf das II. Vati-
canum analysiert, bevor (Part | Section III)
die spezifische Zugangsweise von Theologen
zum II. Vaticanum thematisiert wird. Hin-
sichtlich der kanadischen Beteiligung am
Konzil widmen sich sechs Beitrdge (Part I
Section I) nicht nur dem Il Vaticanum selbst,
sondern auch der kanadischen Bischofskon-
ferenz sowie der Ausserordentlichen Synode
von 1985, bevor (Part Il Section [1) der Kon-
zilserfahrung vornehmlich von Theologen
nachgegangen wird. Schliesslich behandelt
ein dritter Teil die Konzilsrezeption im Be-
reich von Liturgie und Katechese (Part 111
Section I), bet Laien und Religiosen (Part 111
Section II) sowie im Zusammenhang mit Fra-
gen der Okumene und der Religionstreiheit
(Part TIT Section IIT), wobei im letztgenann-
ten Fall grundsatzlich relevante dogmatische
Fragen vor dem konkreten Hintergrund der
kanadischen geschichtlichen und gesell-
schaftlichen Zusammenhiinge behandelt wer-
den. Es ist Ausweis der Komplexitit der Un-
tersuchungsgegenstinde, aber auch der Qua-
litdt der Beitrdge, wenn sie prinzipiell unter-
schiedlichen «Parts» bzw. «Sections» zuge-
ordnet werden kénnen und so verwundert es
nur auf den ersten Blick, wenn beispielsweise
diejenigen von Peter Galadza und Jaroslav Z.
Skira tiber den griechisch-katholischen Me-
tropoliten Maxim Hermaniuk in zwei ver-
schiedenen «Sections» ihren Platz gefunden
haben anstatt direkt aufeinanderzufolgen.

Drei Aspekte sollen aus der Vielzahl der
Anregungen herausgegriffen werden, die sich
bei der Lektire des Bandes aufdrangen. Ers-
tens stellt die spezifisch kanadische konfes-
sionelle Situation einen Zusammenhang be-
reit, in dem das II. Vaticanum nicht nur flir
die romisch-katholische, sondermn, wie im
besten Sinne exemplarisch gezeigt wird, auch



Rezensionen —

fiir die anglikanische Kirche einen Lernpro-
zess darstellte. So bot das Konzil den Angli-
kanern ein «Modell» (147), sich in einer
neuen und herausfordernden Weise ihrer
[dentitit zu vergewissern. So konnten, wie
Alan J. Hayes zeigt, ihre stark von der eng-
lischen Herkunft geprigten und dadurch 2.T.
eher an der spezifischen Geschichte anstatt
am jeweiligen theologischen Gehalt orientier-
ten Ausdrucksformen im Lichte einer Volk-
Gottes-Ekklesiologie hinterfragt und erncuert
werden, wobei Hayes mit John Gibaut auch
die 1976 erstmals erfolgte Frauenordination
als Ergebnis dieses Prozesses ausmacht
(145). Es wire, weit tiber Kanada hinaus, zu
fragen, inwieweit dieser Modellcharakter des
I1. Vaticanums fiir nichtkatholische Kirchen
und kirchliche Gemeinschaften sich in ver-
schiedenen Zusammenhéingen konkretisierte,
aber freilich auch umgekehrt, inwiefern er
selbst in seinen Voraussetzungen und Impli-
kationen die reflektierte Eigenwahrnehmung
der Katholiken prigen konnte. Zweitens kann
Jacques Racine in seiner Fallstudie zu den
kanadischen Bischofen im Umfeld der Aus-
serordentlichen Bischofssynde 1985 exem-
plarisch aufzeigen, vor welche Chancen, aber
auch vor welche Schwierigkeiten sich nach
dem Konzil die Weltkirche gestellt sah, inso-
fern sie ihre katholische Weite in ihren Struk-
turen zur Entfaltung zu bringen versuchte,
die zugleich im Dienst des konkret gelebten
Glaubens vor Ort wie der Einheit der Welt-
kirche stehen (dazu die kritische Einschit-
zung Racines 291). Auch hier hat der am
Beispiel Kanadas aufgezeigte Fragehorizont
grundsitzliche Relevanz und regt methodisch
wie inhaltlich zu Studien dieser Art tiber an-
dere Regionen an. Am Beispiel der Kateche-
se drittens konnen Myrtle Power und John
van den Hengel Mechanismen ebenjener Ka-
tholizitdt aufzeigen, wie sie sich im gegensei-
tigen Voneinanderlernen der einzelnen Orts-
kirchen manifestieren. Freilich handelt es
sich hierbei zumindest im konkret untersuch-
ten Fall nicht einfach um einen gleichberech-
tigten Austausch, sondern um einen komplex
wirkenden Einfluss européischer Entwicklun-
gen in sich just durch deren kreativen Aneig-
nung emanzipierenden Ortskirchen. Als Bei-
spiel wird dabei etwa die Rezeption des Den-
kens J. A. Jungmanns genannt, dem sich u.a.

SZRKG, 106 (2012)

Comptes rendus 747

der spdtere Kardinal von Toronto, Gerald
Emmett Carter. in seinen theologischen bzw.
katechetischen Schriften widmete (452).
Inwieweit in diesen Austauschbewegungen
z.B. der Einfluss der belgischen Religionspi-
dagogin Christiane Brusselmanns (459) nicht
nur historischen Verbindungen und insbeson-
dere der gemeinsamen Sprache geschuldet
ist, sondern auch der spezifischen Rolle der
Ptarrei im gesellschaftlichen Gefiige Kanadas
bis in die unmittelbare Nachkonzilszeit,
konnte eine der zahlreichen Fragen sein, de-
nen sich ein internationaler bzw. -kontinenta-
ler Vergleich widmen kénnte. Denn in der
Tat ist eines die Inspiration durch eine Idee,
ein anderes der mit der Verwurzelung im Ur-
sprungsland einerseits und der kreativen
Aneignung 1m Zielland andererseits gege-
bene «Uberschuss» an Voraussetzungen und
Implikationen, Erfahrungen und Einsichten.

Wie das letzte Beispiel zeigt, war das II.
Vaticanum weit {iber seine Teilnehmer i.e.S.
hinaus ein Katalysator des Weltkircheseins
und -werdens. Den damit verbundenen
Grundlegungen und Implikationen nachge-
hen kann man freilich nur, wenn man sich
der Miihe exemplarischer Fallstudien unter-
zieht und diese doch zugleich inhaltlich wie
methodisch in einen grosseren Horizont
stellt. Dem vorliegenden Band gelingt dies in
vorbildlicher Weise, und so kann er einen
wertvollen Beitrag fiir die Konzilsforschung
leisten, zumal er durch ein Register hervor-
ragend erschlossen ist. Gerade die Schweiz,
so darf man abschliessend vermuten, dirfte
durch ihre Mehrsprachigkeit, wie sie auch fir
Kanada charakteristisch ist, und die damit
verbundenen, im selben Land koexistieren-
den. unterschiedlichen Einflisse aus ver-
schiedenen Sprach- und Kulturrdumen, ein
besonders lohnenswerter Untersuchungsge-
genstand vergleichender Konzilsforschung
sein, die sich auf ebendiese Wiese ihrerseits
in den Dienst des kirchlichen Lebens der Ge-
genwart stellen kann.

Genf/Meyrin Michael Quisinsky



748 Rezensionen — Comptes rendus

Martin Greschat, Protestantismus im Kalten
Krieg. Kirche, Politik und Gesellschaft im
geteilten  Deutschland 1945-1963, Pader-
born, Ferdinand Schéningh 2010, 454 S.

Im Mirz 2012 sind zwei der wichtigsten
Staatsimter der Bundesrepublik Deutschland,
das des Bundesprisidenten und das der Bun-
deskanzlerin, mit Protestanten besetzt, die
aus einem ostdeutschen Pfarrhaus kommen.
Bei der Lektiire von Greschats Buch iiber den
deutschen «Protestantismus im Kalten Krieg»
wird deutlich, wie erstaunlich dieser Befund
aus der historischen Perspektive ist. Erstaun-
lich ist er aus zwei Griinden. Zum einen hatte
der deutsche Protestantismus der 1950er Jah-
re ein eher gespaltenes Verhiltnis zu Staat
und Politik der als katholisch dominiert
wahrgenommenen Bundesrepublik. Zum an-
deren war die evangelische Kirche im ande-
ren deutschen Staat so starken Repressionen
ausgesetzt, dass ihr institutionelles Uberleben
gefédhrdet schien.

Diese zweifache Perspektive des Protes-
tantismus in beiden deutschen Staaten wird in
Greschats Untersuchung erstmals gemeinsam
dargestellt. Der ausgesprochene Fachmann
fur kirchliche Zeitgeschichte wihlt fiir den
inhaltlichen Aufbau des Buches einen fast ro-
manesken Ansatz, was durchaus als Kompli-
ment gemeint ist. Zunichst entfaltet Greschat
die weltpolitische Grosswetterlage, deren Ein-
beziehung fiir das Verstindnis des Verhilt-
nisses von Kirche zu Politik und Gesellschaft
wihrend des Kalten Krieges unerlidsslich ist.
Sodann fihrt er mit Adenauer und Ulbrich
zwei Akteure ein, die ihre dramaturgische
Rolle in der Tat bis zum Ende des Buches
immer wieder ausfiillen. Fast scheint es, dass
das Ende der Kanzlerschaft Adenauers auch
zum Schlusspunkt der Darstellung wird, die
ebenfalls bis zum Jahr 1963 geht. Scharf-
sinnig arbeitet Greschat die wesentliche Ge-
meinsamkeit beider Widersacher heraus,
ndmlich ihre unnachgiebige Blocktreue. Erst
danach taucht — nach 75 Seiten — der erste
Bezug zum Protestantismus auf. Und spites-
tens jetzt wird klar, wie hilfreich die breite
Reflektion des weltpolitischen Zusammen-
hangs ist, denn sowohl die Westintegration
der Bundesrepublik als auch die Ostintegra-
tion der DDR fiihrte zu heftigen Reaktionen
innerhalb des deutschen Protestantismus. Ins-

SZRKG, 106 (2012)

besondere beziiglich der Deutschlandpolitik
formulierten Vertreter des Protestantismus im
Vergleich zu den politischen Akteuren auf
beiden Seiten des Eisernen Vorhangs de-
zidiert kontrire Antworten, die auf eine ra-
sche Wiedervereinigung abzielten.

Greschat lost den Protestantismusbegriff
von seiner gingigen Kirchenfixiertheit und
plidiert fir ein breiteres Verstandnis. dass
auch «alle diejenigen [...] dazuzahlt, die mehr
oder weniger bewusst [...] von den Traditionen
dieser Konfession herkamen» (9). Gleichwohl
kommen beir Greschat zunéchst vor allem
Kirchenfuhrer und kirchenamtliche Texte zu
Wort. Das hat auch insofern seine Berechti-
gung, als die Evangelische Kirche in Deut-
schland trotz der Existenz zweier deutscher
Staaten eine Institution mit einer einheitli-
chen Fihrungsstruktur bildete. Auf diese
Weise hatten ihr Fiihrungspersonal, ihre Gre-
mien und Organe geniigend Gelegenheit die
Entwicklungen in beiden Staaten reichlich zu
kommentieren.

Die profunde Analyse dieser Verlautba-
rungen wirkt bisweilen merkwiirdig unver-
bunden mit den Darstellungen des politischen
Weltgeschehens. Dieser Umstand resultiert
zum Teil aus der theologischen Semantik, die
das zeitgendssische kirchliche Fiithrungsper-
sonal verwendete. «Der Protestantismus re-
dete [...] oft betont religiés und theologisch»
(11), wie Greschat treffend anmerkt. Dass die
protestantische Rede sich meist auch und vor
allem als politische Stellungnahme lesen
lasst, hitte an der einen oder anderen Stelle
pointierter zugespitzt werden konnen. Mitun-
ter sind die Auslassungen der protestanti-
schen Zeitgenossen, wie etwa Martin Nie-
mollers, aus der Riickschau jedoch so bizarr
und — bezogen auf die tatsdchlichen Problem-
lagen — derart unangemessen, dass es schwer
fallt den Bezug zu den politischen und gesell-
schaftlichen Begebenheiten aufzuzeigen.
Trotzdem ist es richtig, gerade auch die un-
wirklich anmutenden Positionen innerhalb
des deutschen Protestantismus aufzuzeigen,
zeigen sie doch, wie sehr die innerprotestan-
tischen Konflikte der Nachkirchenkampfzeit
von personlichen Befindlichkeiten geprigt
waren, die letztendlich zu einer «schwelen-
den Vertrauenskrise» (262) innerhalb der
EKD fiihrten.



Rezensionen — Comptes rendus 749

Auch wenn die Behandlung von
deutschland- und religionspolitischen The-
men einen breiten Raum in der Darstellung
einnimmt, bezieht Greschat auch frommig-
keits- und theologiegeschichtliche Entwick-
lungen ein. Hier wird der vergleichende An-
satz, der den Protestantismus im geteilten
Deutschland als Ganzes analysiert, besonders
fruchtbar, denn er zeigt, wie stark die ausein-
anderlaufenden Tendenzen bereits in den
1950er Jahren waren. Wéhrend sich die Pro-
testanten im Westen mit fast schon hyste-
rischen Debatten iiber die theologischen An-
sitze Rudolf Bultmanns in einen kiinstlichen
Kirchenstreit mandvrierten, standen die Pro-
testanten im Osten in einem realen Uber-
lebenskampf. Die einen sahen ihre theolo-
gischen Denkgebiude bedroht, die anderen
waren in ihrer Frommigkeitsaustibung beein-
triachtigt.

Aufschlussreich ist auch die Darstellung
der 6kumenischen Entwicklungen hin zu einer
Institutionalisierung  des weltweiten Chris-
tentums. Demgegeniiber hitte man sich das
mit «Gesellschaft» liberschrieben Kapitel et-
was umfangreicher gewiinscht. Themen wie
das kirchliche Familienbild und die Indivi-
dual- und Sexualethik des kirchlichen Protes-
tantismus werden nur am Rande gestreift.
Das ist ein wenig bedauerlich, denn «zumin-
dest in den frilhen fiinfziger Jahren [...] gin-
gen Vertreter der Kirche recht ungebrochen
davon aus, dass sie aufgrund der Kenntnis
der Offenbarung am besten wiissten, was fiir
den einzelnen ebenso wie flir die Allgemein-
heit das Beste sei» (339f). Es wire interes-
sant gewesen, Zeugnisse dieser Selbstgewiss-
heit zu analysieren.

«Das ist aber trockene Lektiire», sagte
ein Mitreisender als ich das Buch auf einer
Bahnfahrt las. Mitnichten! Es ist iiberwie-
gend spannender Lesestoft, der darauf hotfen
ldsst, dass es aus der Feder Martin Greschats
eine Fortsetzung iber die Geschichte des
Protestantismus in beiden deutschen Staaten
in den 1960er Jahren und dartiber hinaus gibt.

Marburg Claudius Kienzle

SZRKG, 106 (2012)

Ellen Thiimmler, Katholischer Publizist und
amerikanischer Politikwissenschafiler. Eine
intellektuelle Biographie Waldemar Gurians,
Baden-Baden, Nomos 2011 (= Nomos Uni-
versititsschriften Politik, Bd. 178), 278 S.

L’ouvrage présenté ici, version remaniée
d’une thése en science politique soutenue a
Puniversité technique de Chemnitz en 2010,
n'est que la deuxieme monographie consa-
crée a Waldemar Gurian (1902--1954), qua-
rante ans aprés la thése d’habilitation de 1’his-
torien Heinz Hirten (Waldemar Gurian. Ein
Zeuge der Krise unserer Welt in der ersten
Hdlfte des 20. Jahrhunderts, Mainz 1972).
Contrairement a ’approche de ce dernier, qui
s’intéressa avant tout a Gurian comme per-
sonne réunissant en lui les expériences et les
ruptures du vingtiéme siécle et qui ["analysait
comme un témoin de la résistance chrétienne
face a la menace totalitaire, Ellen Thiimmler
se donne ici comme but une relecture de son
ceuvre, plus ou moins oubliée comme elle le
note a propos. Celle-ci doit constituer la ma-
trice principale de sa biographie intellec-
tuelle. L’éthique intellectuelle que développa
Gurian dans ses travaux de publiciste est le
point de départ de son étude: & partir de la
méthode de Gurian qu’elle met au centre de
sa réflexion (une analyse historico-sociologi-
que des faits qu’il étudie, toutefois toujours
en fonction de sa propre grille de lecture mo-
rale), son but est d’en retracer I’évolution. Le
chapitre introductif («Gurian als Publizist
und Wissenschaftler») permet de resituer la
place primordiale qu’occupe la fonction de
publiciste (catholique) dans la pensée du con-
verti Gurian, fonction & laquelle il a consacré
un opuscule en 1931. Il permet également de
souligner sa vision du monde, centrale pour
la compréhension de son ceuvre: depuis la
Révolution francgaise, la société européenne
connait une sécularisation continue («Zeital-
ter der Sakularisierung»). Et en raison de la
réduction du rdle et de la place de la foi dans
la société contemporaine, le processus de po-
litisation de cette méme foi ne va qu’en s’ac-
célérant. Le publiciste catholique doit donc
s’ investir activement dans la crise frappant la
société (la modernité), reconnaitre le fonde-
ment divin de I’Eglise et surtout la protéger
du danger qui la menace (sa politisation):



750 Rezensionen — Comptes rendus

I’Eglise ne doit pas étre célébrée comme le
creuset politique de I’ordre social. A partir de
cela — et c’est la these principale d’E. Thiim-
mler - découle 'image de Gurian comme un
«type particulier de lintellectuel du ving-
tieme siécle» (20) chez qui autant le publicis-
te libre de toute contrainte académique
(Schriftsteliery que [universitaire (Wissen-
schafiler) cohabitent. Ainsi, 'année 1937 qui
voit Gurian émigrer aux Etats-Unis ou il oc-
cupera un poste de Professor for Political
Science a I’'Université Notre Dame, ne con-
stitue pas une rupture dans sa biographie in-
tellectuelle: devenu universitaire (et améri-
cain), Gurian n’en demeurera pas moins un
publiciste (catholique). Certes, I’émigration,
d’abord en Suisse en 1934, puis aux Etats-
Unis, I’oblige a adapter sa réflexion dans la
forme et dans le contenu, mais les analyses
du publiciste catholique allemand qu’il était
continuent d’affleurer et sont a la base de ses
analyses d’universitaire en science politique
(avec comme exemple fructueux la théorie du
totalitarisme). Pour autant, pour E. Thiimmler
la personne et I'ceuvre de Gurian ne peuvent
étre réduits au simple milieu catholique alle-
mand de la République de Weimar ou a la ré-
sistance au national-socialisme. Dans sa dé-
marche, elle interroge sa distance critique
(manquante) vis-a-vis de ses objets d’étude et
le réle de sa propre «morale», empreinte de
la nécessité d’un renouveau éthique mais dés-
engagée de prise de position politique. La
structure de 1’ouvrage suit un plan purement
chronologique s’intéressant aux publications
de Gurian, entrecoupé toutefois d’un chapitre
consacré a la relation entre Gurian et Carl
Schmitt (96—122). S1 Waldemar Gurian est
aujourd’hui connu, c’est en effet souvent en
lien avec ses relations avec Schmitt: ancien
de son séminaire et de son cercle a I'universi-
t¢ de Bonn (ou Gurian ¢tudia), il est ¢gale-
ment a l'origine de l'expression qualifiant
Schmitt de «Kronjurist du troisieme Reich»,
la fortune de celle-ci contribuant grandement
a forger I'image d’'un Gurian «éléve ingrat,
méprisant et cherchant a se venger» (121).
L auteure (par ailleurs éditrice avec Reinhard
Mehring de la correspondance Schmitt/Gu-
rian, cf. Schmittiana. Newe Folge. Band 1,
2011) offre donc une place importante a cette
relation qu’elle étudie sous trois angles: la re-
lation privée, le c6té humain et la relation

SZRKG, 106 (2012)

théorique. Ainsi, pour ce dernier point,
I’ceuvre de Gurian sur la République de Wei-
mar (dont elle souligne a plusieurs reprises la
qualité de «Nicht-Jurist») n’est en fait a lire
qu’en fonction de ses rapports avec Schmitt,
dont il étudia jusqu’a son départ pour les
Etats-Unis la pensée et le rapprochement
avec le national-socialisme. Du point de vue
privé, si la rupture définitive ne se laisse pas
dater avec précision, celle-ci semblant plutot
étre la conséquence de multiples facteurs —
notamment humains — méme si elle en ressort
certains (par exemple la recension par Gurian
de I'ouvrage d'Hugo Ball, Die Folgen der
Reformation, en janvier 1925), elle a eu lieu
bien avant l'arrivée au pouvoir des natio-
naux-socialistes, dés 1927/28. Les autres cha-
pitres (de longueur inégale) présentent chro-
nologiquement les ouvrages de Gurian (voire
ses principaux articles), les idées développées
et le contexte de leur rédaction. Si cette facon
d’aborder la biographie intellectuelle sur-
prend. elle est en grande partie due a la bio-
graphie méme de Gurian, les différentes éta-
pes de sa vie correspondant a des themes par-
ticuliers auxquels il cessa ensuite de se con-
sacrer. Par ailleurs, cette organisation permet
une approche rapide et concise de ces diffé-
rentes publications. De méme, la pensée de
Gurian se nourrissant de ses travaux succes-
sifs, la méthode a son sens. Dans le chapitre
consacré a la thése de philosophie de Gurian
(«Zur deutschen Jugendbewegung»), ["au-
teure met ainsi en évidence la base de ses
prochaines études (la recherche du «sens» et
de I’ «essence»). A la différence de ’analyse
de Heinz Hiirten, elle analyse par ailleurs la
relation de Gurian avec Max Scheler {(son di-
recteur de thése) comme une relation maitre-
éléve (avant leur éloignement de la fin des
années 1920), qui se retrouve dans la reprise
par Gurian de 1'idée développée par Scheler
de rechercher les évolutions historiques et so-
ciales dans les phases de rupture et dans ’ap-
parition des crises.

Ses travaux de publiciste allemand consa-
crés au nationalisme francais (I’Action fran-
caise), au fascisme italien, au nouveau natio-
nalisme de la République de Weimar et au
bolchévisme démontrent un méme souci de
sa quéte de la «métaphysique» a la base de
ces mouvements visant a détruire la société
libérale et démontrent surtout le tiraillement



Rezensionen — Comptes rendus 751

de Gurian entre «fascination et critique» pour
ses objets d’étude. Concernant son «ceuvre
francaise» de la fin des années 20 et du début
des anndes 30. le mérite d’E. Thiimmler est
justement d’analyser ici ce tiraillement vis-a-
vis de Maurras (bien né en 1868 comme indi-
qué p. 66 et non en 1869, p. 48), en parti-
culier en raison de sa critique du désordre du
monde et du libéralisme, de 'accent mis sur
I"autorité, I'esprit et I’ordre dans une période
de crise aigué ou tous ces principes étaient
vécus comme en train de disparaitre. Ces
points développés par Maurras exergaient sur
I"antilibéral qu’était Gurian une attraction
forte. Sa position définitive vis-a-vis de I’Ac-
tion francaise (et qu’il différenciait des en-
seignements du maurrassisme), ne s’établira
ainsi qu’en 1929, Il analysait I'Action fran-
caise, en qui 1l voyait un «laboratoire politi-
quew, non pas comme une affaire purement
franco-frangaise mais comme la représentan-
te d’un nouvel état d’esprit européen — a la
fois attirant et repoussant —, comme un «pot-
pourri» de diverses idéologies politiques a
portée universelle. Toutefois, concernant I’in-
térét porté par Gurian au catholicisme et au
nationalisme frangais ainsi qu’au fascisme
italien, a leurs désirs d’ordre et d’autorité,
I’auteure souligne qu’il s’agissait la surtout
d’un appel a se pencher sur I’évolution de la
situation allemande, ce que Gurian fera lui-
méme (et pas forcément avec succes dans ses
conclusions) des 1932. Emigré en Suisse des
1934, il continua, en scrutant particuliére-
ment la politique religieuse nationale-socia-
liste, puis émigra une troisieéme fois, a ['invi-
tation du président de 'université catholique
de Notre Dame. Egalement spécialiste de la
Russie soviétique et russophone de naissance
(i émigra, juif russe de Saint-Pétersbourg,
avec sa mere et sa sceur en 1911), 1l en fera
finalement son champ de spécialisation uni-
versitaire comme professeur de science poli-
tique apres avoir écrit deux ouvrages consac-
rés au bolchévisme (1931 et 1935) qui I'a-
vaient déja établi comme expert. Les derniers
chapitres sont ainsi consacrés a sa spécialisa-
tion universitaire dans la continuité de ses
analyses en tant que publiciste: relations in-
ternationales (en particulier I’évolution de
I’Europe et de I’Allemagne), Union soviéti-
que, guerre froide, totalitarisme.

SZRKG, 106 (2012)

Si cet ouvrage est particulierement intér-
essant dans la mesure ou il présente — entre
autres — de fagon concise les ceuvres de Gu-
rian, il améne a s’interroger sur son point de
départ («nouvelle lecture des ceuvres») et
particulierement sur la place accordée aux
autres sources dans la démarche d’une bio-
graphie intellectuelle. Ainsi, E. Thimmler
souligne la nécessité d’une étude approfondie
de la correspondance Gurian-Arendt et note
le volume particuli¢rement important de Ila
correspondance de Gurian (182 correspon-
dants recensés dans le fond Gurian). Dans
son introduction, si elle précise qu’elle laisse-
ra s’exprimer des malitres, amis ou collegues
et les nomme (Romano Guardini, Max Sche-
ler, Carl Schmitt, Karl Thieme, Hannah
Arendt), leur apport semble assez limité dans
la démonstration. Ainsi, 1'é¢tude de la corres-
pondance Gurian-Maritain aurait peut-&tre
permis de nuancer certaines conclusions,
voire de mettre en lumiére autrement le par-
cours intellectuel de Gurian. En effet, si la
place accordée a la relation avec Schmitt oc-
cupe une place importante, celle consacrée a
«l"amitié avec Jacques Maritain» (a peine
trois pages) est dérisoire et I’étude de cette
relation n’est que survolée rapidement. L au-
teure cite bien une correspondance entre les
deux, mais surtout étalée entre 1935 et 1953,
elle I'exclut toutefois volontairement de son
champ d’étude. Or, celle-ci commencga bien
auparavant, a l'initiative de Gurian, qui se
rendit par la suite plusieurs fois a Paris (com-
me le note bien E. Thiimmler), fréquentant
notamment les Maritain a Meudon. D’ail-
leurs, elle précise aussi que Carl Schmitt pro-
fita des liens de Gurian avec Maritain pour
faire traduire son ouvrage Politische Roman-
tik en 1928. Si 'auteure a raison de souligner
que Maritain deviendra un «modeéle» pour
Gurian (72), il aurait certainement €té profi-
table de s’interroger plus en avant sur ses
liens avec le philosophe néo-thomiste fran-
cais et sur la signification réelle de ce mode-
le dans 1’évolution de la pensée de Gurian.
Car, si E. Thiimmler avance les réserves de
Gurian vis-a-vis de la position de Maritain
envers I’ Action francaise, elle note également
que non seulement le philosophe, mais aussi
son parcours le fascinent mais ne développe
pas plus ce point: la question de la place et de



752 Rezensionen — Comptes rendus

I"influence de Maritain dans le processus per-
sonnel d’évaluation de I'Action francaise
n'est pas abordée réellement. Remarquons ici
que la citation de Carl Schmitt de la note 458
(100) est malheureusement coupée. En effet,
dans sa réponse a Armin Mohler, celui-ci
compléte sa description (peu flatteuse) de
Gurian d’une phrase qui disparait malencont-
reusement derriere des crochets: «Er gehort
jetzt zu Maritain» (il ajoute également le nom
du pére jésuite et géopoliticien Edmund
Walsh). Ainsi, a travers ['usage de la corre-
spondance, 1l aurait peut-étre été possible de
dresser une biographie intellectuelle plus
ouverte aux influences extérieures, ne se li-
mitant pas au role de Carl Schmitt (méme s’il
est fondamental), s’inscrivant dans un réseau
intellectuel particulier qu’il aurait aussi été
intéressant d’esquisser. Enfin, méme si [’au-
teure précise bien qu’elle n’interroge pas la
place de Gurian aujourd’hui, un intérét plus
grand accordé a la portée et la réception de
ses ceuvres aurait certainement aidé a soulig-
ner leur spécificité: aujourd’hui encore, ses
livres sur le catholicisme francais et 1’ Action
francaise (par exemple) demeurent cités en
bibliographie de nombreux ouvrages.
Concernant la forme, nous nous autorise-
rons ici une triple critique. En premier lieu, il
est dommage que la relecture ait été faite aus-
si rapidement. Ainsi, de trop nombreuses fau-
tes gdchent la lecture («siind», 33; «Be-
oabachter», 183, etc.) jusqu’'a produire par-
fois des phrases incongrues («[...], dass die
papstliche Autoritit die traditionelle Ordnung
und Einheit und der franzosischen Nation im
Kampf mit der Dritten franzdsischen Re-
pblik wiederherstellen konne», 43; «Schmuitt
sei bereit gewesen sei», 98). L'eil du lecteur
francophone est particuliérement mis a mal,
entre les fautes d’accord (ex: «le débats»,
221), d’accent («matiéren, «progrés», 43 etc.),
les noms propres écorchés (Mauraas, 66;
Roussau, 85) et autres anglicismes («Pri-
mauté du spiritualy, «Lettres sur I'indépen-
dence», 268 etc.). De méme, il aurait sire-
ment été avantageux pour le lecteur d’organi-
ser la bibliographie différemment: tous les
ouvrages consultés sont simplement listés par
ordre alphabétique, indifféremment de 1'épo-
que ou du théme. Sachant les divers thémes
étudiés par Gurian, ce n’est pas lui faciliter la
tadche. Enfin, mais c’est 1a certainement plus

SZRKG, 106 (2012)

un probleme d’éditeur que d’auteur(e), 1l est
extrémement dommageable qu'un tel ouv-
rage universitaire soit publié¢ sans le moindre
index.

Hormis ces bréves remarques quant au
contenu et a la forme de I'ouvrage, le mérite
d’E. Thiimmler est, avec celui-ci, double. En
plus de 'apport de ses conclusions sur "ori-
ginalité de I’ceuvre polymorphe de Waldemar
Gurian, sur la question de |'origine et de la
continuité de sa réflexion intellectuelle en
tant que publiciste catholique puis universi-
taire américain, elle a aussi, quarante ans
apres, redonné une place de choix dans la re-
cherche universitaire a cette figure intellec-
tuelle catholique, a la fois saisissante et com-
plexe.

Berlin Joris Lehnert

Mariano Delgado/Gregor Maria Hoff/
Giinter Rifle (Hg.), Das Christentum in der
Religionsgeschichte. Perspektiven fiir das 21.
Jahrhundert. Festschrift fir Hans Waldenfels
(Studien zur christlichen Religions- und Kul-
turgeschichte 16), Academic Press, Fribourg/
Kohlhammer, Stuttgart 2011, 361 S.

Glickwunsch zu dieser Festschrift! Sie ist
sehr ansprechend mit ihren Texten und auch
mit der Bibliographie von Hans Waldenfels
ab 1996, dem Register der Stellen aus der Bi-
bel und dem Koran, dem Personenregister
und Verzeichnis der Autoren. Aber passt zum
Titel «Das Christentum in der Religionsge-
schichte» das Opferlamm als alleiniges Bild-
motiv? habe ich mich gefragt. Leider werden
mit mir viele zumindest auch an den Grossin-
quisitor denken. Mit diesem Vorbehalt habe
ich mich an das erste Durchbléttern des Bu-
ches gemacht. Besonders hilfreich fiir mich
als Protestanten — mit einem Verwandten,
den das Erzbistum Koln auf den Scheiter-
haufen brachte, weil er den Abendmabhlskelch
fir alle Christen wollte — war hier der Beitrag
von Gregor Maria Hoff (Salzburg) «Eine
Theologie des Vermissens. Skizze einer topo-
logischen  Erkenntnistheorie»  (257-275).
Dort heisst es: «Das Reich Gottes [...] wird
greifbar [...] in Jesus Christus [...] und dann
auch konsequent in der Kirche als Lebens-
raum des Heiligen Geistes, in der er uns be-



Rezensionen — Comptes rendus 7

gegnet. Dieses Begegnen bleibt an die Form
des Vermissens gebunden. Und so ist die Kir-
che selbst — ganz im Sinne Foucaults — cine
Heterotopie, der Gegenwartsraum von Reich-
Gottes-Erfahrung, die sich im Vermissen
cinen Ausdruck verschatft» (269 im An-
schluss an Michel Foucault. Von anderen
Réaumen).

Vom Gedanken der Kontextuellen Theo-
logie verstehe ich, dass ich davon weniger in
den Beitrdgen aus den Kontexten des derzei-
tigen Vatikan und des Erzbistums Koln spii-
re. Doch wurden mir vom Kontext des Ban-
des her auch hier Aussagen wichtig. So bei
Felix Komer SJ (Rom) «Zur Theologie des
Gebets. Ein christlich-islamisches Gesprach»
(93-119): «Die Kirche betet als der eine Leib
Christi; sie betet aber Christus nicht als mit
der Kirche identisch an; vielmehr heisst Le-
ben in Christus gerade, dass der Mensch sich
selbst verldsst (Romer 6,11).» (109). Auch
bei Weihbischof Heiner Koch (Koln) «Die
Wertefrage — Herausforderung fiir die Kirche
in unserer Zeit um der Menschen und der Ge-
sellschaft willen» (323-329): «Letztlich wird
eine Personlichkeit vor allem dann wertvoll
ihr Leben entfalten konnen, wenn sie konkret
erfihrt, dass sie selber wertvoll ist», und die
Kirche sich bemiiht, «in der Kraft des Geistes
Gottes [...] Kirche fiir die Menschen zu sein»
(329). Dazu bei Markus Roentgen SJ (K&ln)
aus dem abschliessenden «Gebet an den Hei-
ligen Geist» (331-333): «Du einzig gewaltlo-
ser, machtvoll als zirtlichste Liebesglut /
ohnmichtig sanft-starke, wiederherstellende
Gegengewalt! Du richtest, du richtest auf so,
die niedergesunken.» (332)

Das zunidchst nach dem Prinzip «Storun-
gen haben Vorrang». Doch nun zum — trotz
seiner Beschrinkung auf romisch-katholische
Autoren — vorzlglichen Band im Einzelnen.
Im Vorwort (9-11) sprechen die drei Heraus-
geber aus, was ihn zusammenbhélt: die Nach-
geschichte des II.Vatikanischen Konzils mit
den Umsetzungen der Konzilsbeschliisse. In
drei darauf bezogenen Arbeitsbereichen loten
die Beitrige der Festschrift den Werkstatt-
raum des Jubilars aus: Sieben Beitrige kon-
stituieren Teil I «Theologie der Religionen —
Interreligioser Dialog». Dass Hans Walden-
tels SJ das Christentum als «eine Weltreli-
gion in der Welt der Religionen» thematisier-

SZRKG, 106 (2012)

N
vt

te, ist Ausgangspunkt fiir Mariano Delgado
(Fribourg) «Das Christentum in der Reli-
gionsgeschichte. Unterwegs zu einem aufge-
klidrten Inklusivismus» (15-31). Mit der we-
nig spiter folgenden Bezugnahme auf dessen
Aufsatz «Zur gebrochenen Identitit des
abendldndischen Christentums» bewahrhei-
ten gleich die ersten Seiten die Zusammenge-
horigkeit des o.g. Zugang zum Titelbild mit
seinem Denken: «Das Christentum, das [...]
mit einem <Mértyren begann, hat seine reli-
gionshistorische Unschuld langst verloren.»
(18) Mich beeindruckt wie sich Delgado fur
diesen Zugang immer wieder auch auf Publi-
kationen meiner evangelisch-theologischen
kirchen- und religionsgeschichtlichen Lehrer
Ernst Benz und Carsten Colpe bezieht und
zugleich auf sclche des heutigen Papstes aus
der Zeit «des konziliaren Frithlings [...] mit
nachdenklichen Betrachtungen [...] ange-
sichts der Minderheitensituation der Christen
in der Religionsgeschichte.» (21) Peter Antes
(Hannover) hebt in seinem Beitrag «Der
interreligiose Dialog. Eine Herausforderung
des Christentums durch Religion» (32-43)
hervor, dass im Zuge der Besetzung der Bon-
ner Professur fiir Fundamentaltheologie mit
Hans Waldenfels «die Umwidmung im Auf-
gabenfeld von den «Grenzfragen zwischen
Theologie und Naturwissenschafts zur «Theo-
logie der Religionen» [...] einen Paradigmen-
wechsel» darstellte (32). Entsprechend Wal-
denfels’ Grundprinzip vom «Hinhoren auf
die Anderen und deren Selbstaussagen ernst
zu nehmen» (36) folgen die Beitriige von Ha-
mid Reza Yousefi (Koblenz) «Religionswis-
senschaft — interkulturell als Beitrag zum in-
terreligitsen Dialog» (44-56) und von Wolf-
gang Gantke (Frankfurt a. M.) «Die Bedeu-
tung der Kontextuellen Fundamentaltheolo-
gie von Hans Waldenfels fiir eine problem-
orientierte Religionswissenschaft» (57-70).
Gleichfalls vom Gesprach mit Hans Walden-
fels geprdgt sind die theologischen Uberle-
gungen konkret zu Grundlagen fiir den christ-
lich-jiidischen und den christlich-islamischen
Dialog bei Paul Petzel (Andemach) «Der
Talmud — locus theologicus oder: jenseits der
Balken in Texten und Augen» (71-92), bei
Felix Kérner (s.0.) und bei Giinter Rile (Val-
lendar) «Die Pforten des Paradieses durch-
schreiten. Tslamische Paradiesvorstellungen



754 Rezensionen — Comptes rendus

als eine adventliche Gabe fiir die christlich-
islamische Begegnung» (120-129).

Ebenfalls sieben Beitrige konstituieren
Teil 11 «Mission und Identitdt — Inkulturation
— Kontextuelle Theologien». Hier erginzen
Michael Sievernich SJ (Mainz) mit «Interkul-
turelle Freundschaft im frithneuzeitlichen
China. Das Beispiel von Matteo Ricci S.J.
(1552-1610) (133-151) und Francis X.
D’Sa SJ (Pune) mit «Mission und Dialog. Po-
larisierung oder Polaritit?» (152-164) die
weiteren von Waldenfels so wichtig aufge-
nommenen kulturellen Kontexte Ostasien und
Indien: Riccis Akkomodations-Leistung ist da-
rin zu sehen, «dass er stoische und konfuzia-
nische Tradition so miteinander verband, dass
beide moralphilosophischen Traditionen kom-
patibel erscheinen und einen Weg zum Chris-
tentum ertfnen konnten.» (144) Und es wird
an den «Bewegungen in der anthropischen
Geschichtsperspektive des Christentums und
in der karmischen Geschichtsperspektive der
Hindu-Traditionen aufgezeigt [...]: Die (Aus-
sich-heraus  (zu-den-Anderen)> zentrifugale
Bewegung der Mission und die <Fiir-die-An-
deren-da-sein» zentripetale Bewegung des Dia-
logs ergénzen sich gegenseitig» (153) Der
Beitrag von Elmar Klinger (Wiirzburg)
«Macht und Autoritdt. Die Unfehlbarkeit des
Papstes — ein Sprachproblem» (165-178) kri-
tisiert das Verstindnis sowohl bei Traditio-
nalisten als auch bei Hans Kiing und halt mit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil fest:
«Wer auch immer Christus, dem vollkomme-
nen Menschen, folgt, wird auch selbst mehr
Mensch» (DH 4341) und folgert: «Die Men-
schensohnchristologie bildet das Fundament
der Mission, verleitht ihr Autoritdt, kann
Macht entfalten und fordert jede Macht her-
aus [...] — eine unfehlbare Wahrheit.» (177f.)
Claude Ozankom (Bonn) schliesst an mit
«Toleranz und Identitdt. Christlicher Glaube
in der Differenz religioser Lebenswelten»
(179-192). Wie das Romische Dokument
«alog und Verkiindigung» von 1990 be-
tont, «handelt es sich sowohl innerhalb wie
ausserhalb der Kirche um eine nur anfing-
liche Verwirklichung des Reiches, die erst in
der zukiinftigen Welt zu ihrer vollen Ver-
wirklichung kommen wird», wobei «sich die
gegenseitige,  kritische  Herausforderung
zwischen Kirche und Religionen als eine
Moglichkeit zur Reinigung und Vervollkom-

SZRKG, 106 (2012)

mnung» erweist. Das ergibt sich fiir Christen
daraus, well Jesus Christus «sich gleichsam
mit jedem Menschen verbunden hat» (181)
und fihrt Ozankom zum Ansatz bei einer dif-
ferenzkompetenten Religionstheologie, die
sich an der Gastfreundschaft orientiert, René
Buchholz (Bonn) fithrt mit «Offenbarung als
Thora? Plddoyer fiir eine verdnderte Ver-
suchsanordnung» (193-206) die an das Do-
kument der Pipstlichen Bibelkommission
«Das jtdische Volk und seine Heilige Schrift
in der christlichen Bibel» von 2001 an-
schliessende Anregung aus, die «Spitzenstel-
lung der Tora» ernst zu nehmen (195): «Vor
der Petrifizierung bewahrte den kanonischen
Text schon in friheren Jahrhunderten seine
Verfliissigung im Medium der Interpretation,
die notwendig wird, wenn der historische
Abstand zum Text wichst und sich die Le-
bensumstinde der Menschen é&ndern [...]
Schon nach Dtn 4,12 vernahm Israel nur den
«Donner der Worte> (kol debarim), und es
war Moses, der nach Maimonides die Worte
vermittelte, wie es auch seiner prophetischen
Gabe zukam» (197). Dabei «liegt ein Gegen-
modell zur Normalitat vor, das auch von der
christlichen Theologie zu entdecken ist: In-
mitten der Geschichte artikuliert sich das An-
dere zur Geschichte und ihren vermeintlichen
Gesetzen«, denn es «wird die Gotterwelt der
Sieger negiert und mit ihr spater auch die ge-
schichtliche Logik, welche stets neu Sieger
und Besiegte produziert.» (201) Dann «hort
die alttestamentliche Offenbarung auf, blosse
Vorgeschichte Christi zu sein. In der thema-
tischen Fiille des kanonischen Textes und
seiner notwendigen Interpretation konkreti-
siert sich die unerschépfliche Selbstoffenba-
rung Gottes. So erst entsteht die normative
Basis fur die beiden <Hauptstromungen> der
Tora: Christentum und rabbinisches Juden-
tum» (206). Der Beitrag von Vincenzo Di Pi-
lato (Apulien) «Jesus Christus, die Offenba-
rung und die Religionen. Im Dialog mit der
Theologie von Hans Waldenfels» (207-222)
verdeutlicht die Nihe dieses Offenbarungs-
verstindnisses zu dessen Kontextueller Fun-
damentaltheologie. die «wie zwei Brenn-
punkte einer Ellipse [...] Evangelium und
menschliche Geschichte» in Beziehung setzt
(210). Di Pilato verbindet das mit der tiefsin-
nigen Interpretation von «Maria aber be-
wahrte alle diese Worte, sie erwégend (sym-



Rezensionen — Comptes rendus 755

ballousa) in threm Herzen» (Lk 2,19): Maria
«bringt nicht durcheinander (dia-ballo), son-
dern setzt zusammen, ko-ordiniert die Worte,
die Dinge in ihrem Herzen, spiirt den Kontext
der Liebe auf, in dem alle diese Worte und
Vorginge ihre Bedeutung erhalten, weil sie
von Gott gewollt sind, der die Liebe ist.»
(211) Entsprechend Waldenfels’ «Riickgang
auf den Reichtum der Gestalt, in der die
Herrlichkeit Gottes in Jesus Christus sich of-
fenbart» (213), ist «die Vielfalt der Gottesbe-
gegnungen auch ausserhalb der Kirche und
des Chrstentums zu entdecken», und zwar
«anhand eines sich mit dem II. Vatikanum
verdnderten Offenbarungs- und Erfahrungs-
begriffes sowie mit einer Theologie, die das
kenotische Element wahrmimmt» (222). Den
Schluss des Teils zur Inkarnation formuliert
Joachim Piepke SVD (Sankt Augustin) in
«Die sdkularisierte Apokalyptik. Die Welt
des Harry Potter und die Angste der Gegen-
wart» (223-254): «Der Tod ist allgegenwir-
tig und nicht aus der Welt zu schaffen; was
zahlt, ist die selbstlose Liebe, gegen die das
Bose letztendlich keine Macht besitzt. Die
mythologisch-religitse Tradition der Apoka-
lyptik ist in einen sdkularen Kontext inkultu-
riert.» (254).

Zum Teil 11 «Loscht den Geist nicht aus:
Kirche in den Zeichen der Zeit» gehort als
erster der vier Artikel vor dem Gebet von
Markus Roentgen (s.0.) der Beitrag von Gre-
gor Maria Hoff (s.0.), der dazu anleitet, sogar
die Heilige Schrift «selbst als den Ort eines
medial bewahrten Gottvermissens» (260) und
das Reich Gottes als «das heterotopische Mo-
ment der Geschichte in der Geschichte, schon
da, aber noch nicht vollendet» (275) zu be-
greifen. Der Beitrag von Franz Gmeiner-
Pranzl (Salzburg) «Intellectus liberationis.
Eine kleine Typologie der Theologie der Be-
freiung» (276-297) versteht diese als «— wie
alle anderen theologischen Ansitze auch -
eine kontextuelle und kontingente Form
christlicher Glaubensreflexion» (278) und zu-
gleich in besonderer Weise als «eine qualifi-
zierte Form von Universalitit, in der niemand
ausgegrenzt oder assimiliert wird.» (296) Vor
dem abschliessenden Aufsatz von Weih-
bischof Heiner Koch (s.0.) mahnt noch der
Beitrag von Gottfried Bitter CSSP (Bonn)
«Katechese und Bildung, eine notwendige

SZRKG, 106 (2012)

Einheit» (298-321) mit Waldenfels’ «Bald
ist es zu spit» (298): «Selektive Engflihrung
der gemeindekatechetischen Konzeption auf
punktuelle Vorbereitung aut Sakramenten-
empfang persifliert die synodale Idee der
kirchlichen Katechese» (301). Bitter verweist
stattdessen auf praxiserprobte Alternativmo-
delle, die dessen Kontextueller Theologie
entsprechen. Nicht alle Bliten des konzilia-
ren Frihlings sind verfroren.

Marburg Christoph Elsas

Kurt Appel/Christian Danz/Richard Potz/
Sieglinde Rosenberger/Angelika Walser
(Hg.), Religion in Europa heute: Sozialwis-
senschaftliche, rechiswissenschaftliche und
hermeneutisch-religionsphilosophische  Per-
spektiven, Gottingen V&R unipress/Vienna,
Vienna University Press, 2012, 231 S.

This volume grows out of the interdisci-
plinary research programme «Religion and
Transformation in Contemporary European
Society> at the University of Vienna and is
the first in what is envisaged as a series of
publications under this title. Kurt Appel, in
his introduction, sets out the basis on which
the programme is proceeding, involving as it
does some 20 researchers drawn from six fa-
culties. Such an enterprise is difficult to put
into operation without a thematic plan, hence
the decision to create five broad categories
within which individual pieces of research
will focus: Critique of Religion and Concep-
tions of God, Religion as Inclusion and Ex-
clusion, Juridical Challenges in Multi-reli-
gious Societies in Europe, Constructs of
Meaning and Values in Europe and finally
the Reception and Hermeneutics of Religious
Texts. Accordingly, each theme is represen-
ted in this collection by two contributions,
with the exception of the second, which has
three. Four contributors write in English, the
rest in German. Appropriately, colleagues
from Vienna are strongly contributing but the
scope of the programme is indicated by the
participation of colleagues from Germany,
Belgium, Denmark and Israel. The range of
topics and contributors, their different metho-
dological approaches and the ambition to



756 Rezensionen — Comptes rendus

speak of «Europe> means that this is not a vo-
lume which comes to any specific overall
conclusion for a reviewer to evaluate. Each
contributor, however, does normally attempt
some kind of conclusion. The individual pie-
ces are also normally subdivided into clear
sections and have quite substantial guides to
further reading in the relevant areas. One gets
the sense, theretore, of «work in progress in
the diverse themes, not a set of «solutions» to
some fascinating but intractable topics. Her-
bert Schnidelbach asks again about the fun-
damental nature of theology (and therefore its
relation to «religious studies»>). Christian
Danz suspects that it might be necessary (and
possible) to develop a normative concept of
religion. Ferdinand Sutterliity asks general
questions, across the board, about boundaries
within secular society while Sieglinde Rosen-
berger and Julia Mourdo Permoser look spe-
cifically at Austria and examine the gover-
nance of diversity, particularly with reference
to the Muslim population. Michael Minken-
berg (in the only contribution with charts and
statistical tables) argues that both the state
and religious communities, in their different
cultural contexts, have to renegotiate their re-
lationship. Rik Torfs is preoccupied with
rights (bringing a Low Countries perspective)
arguing that they cannot be disconnected
from the society in which they function. They
do not necessarily have an intrinsic strength
which offers protection in all circumstances.
Richard Potz and Brigitte Schinkele are in
the same territory but look in very specifi-
cally at current legal thinking about the parti-
cular implications of the European Conven-
tion on Human Rights in its bearing on reli-
gion. Herman Westerink challenges the great
narratives of secularization and their alterna-
tives, and proposes a focus on «(Everyday Re-
ligion»: specific contexts and individual lives.
Niels Christian Heidt looks at the search for
meaning in discussing faith and health in se-
cular Nordic countries, specifically Denmark,
but believes that the field of research is mar-
red with unclear concepts. In the final theme
Riidiger Lohlker looks at Islamic texts, ar-
guing that hermeneutically they should be
seen in a context of deterritorialization and
reconfiguration. Finally, in his exposition of
Jewish hermeneutics Paul Mandel sees a
place having been always found, alongside

SZRKG, 106 (2012)

the exposition of scripture as sacred text, for
extra-textual traditions of both legal and non-
legal significance.

Such brief indications can only give a
flavour of the contents. It will be evident that
some have a very specific and territorial fo-
cus. others float serenely in speculative re-
alms. Some give a sense of a general trend or
tendency which might be judged <European>
but a historian, such as this reviewer, will
find little anchorage in particular <Europes»,
from Ireland to Lithuania, in terms of «reli-
gion and transformation>. No contributor has
the space to develop <the last word> on any
topic but each either contributes to the ever
elusive search for <conceptual clarity> or
brings nuggets of valuable information on to-
pics about which little has so far appeared in
print, either in German or English. The vo-
lume as a whole does not <add up> in any spe-
cific way. Interdisciplinarity opens up fresh
ways of looking at topics for practitioners
perhaps hitherto locked into the assumptions
and presuppositions of the disciplines in
which they have believed themselves to exist.
Any reader can see for herself or himself
where connections might be made and cross-
fertilization occur but such conclusions can
only flow individually. This volume stimula-
tes this process, and is to be welcomed, but it
does not, and cannot, tell us which, if any, of
the many perspectives it incorporates should
be regarded as hegemonic in seeking to un-
derstand «Religion in Europe today>.

Lampeter, Wales, UK Keith Robbins

Religionen, Staat und Gesellschaft. Die
Schweiz zwischen Sdkularisierung und reli-
gioser Vielfalt, hg. von Christoph Bochin-
ger, Ziirich, Verlag Neue Ziricher Zeitung,
2012, 284 S.

Es liest sich fir einen an der Entwicklung
einer modernen Kultur Interessierten wie ein
Wissenschafiskrimi.  Ubersichtlich  autbe-
reitet, in hochwertigem, mehrfarbigem Druck
bringt es die Religionsforschung in der
Schweiz auf eine hochaktuellen Stand. Vor-
gestellt wird das Ergebnis von 28 Teilstu-
dien, die im Projekt 58 des Schweizer Natio-
nalfonds gebiindelt waren. Die Initiative dazu



Rezensionen — Compies rendus 757

gestartet hatte dermal nicht die Wissenschaft,
sondern — was fiir das Thema allein schon ein
«Ergebnis» ist — die Politik: vertreten durch
das Bundesamt fur Justiz. Im Hintergrund
steht die fuir viele, die der Religion in einer
zunehmend sidkularisierten Gesellschaft den
Untergang prognostiziert hatten, iiberra-
schende Wiederkehr der Religion auf die po-
litische Bithne, die José Casanova (Public
Religions in the Modern World, Chicago
1994) schon vor Jahren beobachtet hat: die
Religion findet sich in der Ausldnderpolitik,
es geht um Minarett und Burka, neuestens
um die Beschneidung und die heikle Frage,
ob diese eine stratbare Korperverletzung ist -
eine Sensibilitdt, die angesichts weithin ge-
sellschaftlich breit akzeptierter «Korperver-
letzung durch Abtreibung» doch ein wenig
Gberrascht und die Frage aufwirft, ob es
wirklich um das Kindeswohl oder doch um
eine Variation eines autkeimenden «clash of
worldviews» geht. Das interdisziplindr ange-
legte Megaforschungsprojekt dreht sich daher
um das Verhiltnis Religionen, Staat und Ge-
sellschaft — wobei der Fokus (aus verstind-
lichem Interesse der politischen Auftragge-
ber) doch mehr beim Verhiltnis Religionen
und Politik verweilt.

Der Untertitel des Buches «...zwischen
Sékularisierung und religidser Vielfalt» be-
darf der Prazisierung. Ohne eine solche kann
er irreflihren: Als ob die moderne Kultur der
Schweiz vor den Alternativen Sikularisie-
rung oder Pluralisierung stiinde. Die beiden
Begriffe liegen, wenn man den vorgelegten
Befunden traut, nicht auf der gleichen Ebene.
Vielfalt pragt ndmlich nicht nur die Re-
ligionsgemeinschaften in sich. Es handelt
sich auch nicht nur um die Koexistenz ver-
schiedener Religionen in einem einzigen
Land. Vielfalt, Pluralisierung — oder wie ich
sie, gestiitzt auf die Langzeitstudie Religion
im Leben der Menschen 1970-2010 genannt
habe, «Verbuntung» (Verbuntung. Kirchen
im weltanschaulichen Pluralismus; Religion
im Leben der Menschen 1970-2010, Ostfil-
dern 2011) scheint die weltanschauliche Di-
mension (post)moderner Kulturen am besten
begrifflich einzufangen. Zu dieser bunten
Vielfalt gehoren «sékulare (atheistische,
atheisierende) Weltdeutungen» ebenso wie
die durchorganisierten Religionen, aber auch

SZRKG, 106 (2012)

die vielfdltigen spirituellen Pilgerinnen und
Pilger, die sich manchmal lose vernetzen
(Hervieu-Léger, Daniele, Le pélerin et le
converti. La religion en mouvement, Paris
2001). Das neue an den vielfdltigen Teilfor-
schungsergebnissen besteht ja gerade darin,
dass die alte Sikularisierungsannahme wis-
senschaftlich out ist und sie sich auch nicht
durch die Alternative des «zwischen Sikula-
risierung und religioser Vielfalt» durch die
religionsforscherische Hintertiir wieder retten
lasst. Es gibt in der brodelnden weltanschau-
lichen Dimension unserer Kultur natirlich
atheistische und atheisierende Stréme, aber
ebenso spirituelle, agnostische, skeptische,
religidse und diese alle in unterschiedlichen
schillernden Unterfarbungen — eben Verbun-
tung pur.

Der vorliegende Bericht des Grosspro-
jekts der Schweizer Religionsforschung, der
die Ergebnisse vieler Teilprojekte querliest
und aufbereitet, greift logische Teilthemen
lber die Lage und Entwicklung der Religio-
nen auf: Der Luzerner Religionswissen-
schaftler Martin Baumann gibt im ldngsten
Beitrag eine Einfiihrung in den Stand der Re-
ligionsdebatte und prisentiert iibersichtlich
die wichtigsten Ergebnisse. In der Folge wer-
den im Buch Teilaspekte gesondert vorge-
stellt, deren Auswahl sich theoretisch der
wachsenden Distanz von Institution und Per-
son verdankt, mit denen Entwicklungen wie
Privatisierung sowie Deinstitutionalisierung
verwoben sind. Jorg Stolz von der Universi-
tdt Lausanne widmet sich dem Verhiltnis von
Religion und Individuum; am Verhéltnis von
Religion und Offentlichkeit arbeiteten Luzius
Mader und Mark Schinzel (beide vom aufirag-
gebenden Bundesamt fur Justiz in Bern); das
juristische Sonderthema der Auswirkung der
religiosen Pluralisierung auf die staatliche
Rechtsordnung behandelt René Pahud de
Mortanges von der Universitdt in Freiburg.
Die Entwicklung der weltanschaulichen Di-
mension tiber Generationen hinweg ist The-
ma des Beitrags von Irene Becci aus Lausan-
ne. Der Prisident der Leitungsgruppe des Na-
tionalen Forschungsprogramms 58, Christoph
Bochinger aus Bayreuth, biindelt noch einmal
in der Zusammenfassung wichtige Resultate
der Studien und versucht, die erkennbaren
Entwicklungslinien in die Zukunft auszudeh-



758 Rezensionen — Comptes rendus

nen; es werden auch Grenzen und weiterer
Forschungsbedarf aufgezeigt.

Mutig ist, dass sich wissenschaftliche Ex-
perten nicht scheuen, fiir die unbestritten er-
forderliche «neue» Politik Empfehlungen zu
formulieren. Dabei ist den Experten grund-
satzlich klar, dass dies im Grund eine Leis-
tung ist, die den politisch Verantwortlichen —
also dem Schweizer Volk und seinen gewihl-
ten Reprisentantinnen und Vertretern — nicht
abgenommen werden kann. Es zeigt sich,
dass auch die Religionsforschenden nicht frei
sind von politischen Zielen, die natiirlich
auch in die Erhebung von Daten, in die den
qualitativen wie quantitativen Surveys zu-
grundeliegenden Hypothesen sowie deren In-
terpretation unweigerlich einfliessen.  So
scheint sich heute riickblickend die S#kulari-
sierungshypothese zunehmend als subtiles
Wunschdenken von Forschenden zu entpup-
pen. Als solide Grundlage fiir die fachwis-
senschaftliche Bearbeitung der realen Ent-
wicklungen taugt sie nicht mehr. Das Bild
von der Verbuntung hat sie abgeldst. Schon
gar nicht eignet sie sich fiir die Entwicklung
von Prognosen, weil deren Unsicherheit
durch die wachsende Krisenlage der Mensch-
heit immer grosser wird.

Ein latentes forschungsleitendes Interesse
der vorgelegten Studien und ausgewihlten
Ergebnisse 1st mit Sicherheit — und wer
wollte gegen dieses ernsthaft etwas einwen-
den — eine Religionspolitik, die dem Frieden
im Land dient. So ist eine wichtige Empfeh-
lung an die Politik, dass sie zwischen der
Skylla der «Beflirwortung des religiosen Plu-
ralismus» und der Charybdis der «Ablehnung
religioser Pluralitdt» durchfindet zu einer
friedvollen «Akzeptanz religioser Pluralitét».
Es erschwere, so eine wichtige Einsicht, die
Integration beispielsweise tlrkischer Mus-
lime, wenn medial und durch politische Dis-
kurse der Eindruck sich verfestigt, Schwei-
zer=Christ und Tiirke=Moslem; das wiirde
dem  Tirken signalisieren, akzeptierter
Schweizer nur als Christ werden zu kénnen.
Politik wie Medien sind an diesem drama-
tischen Phidnomen des «Kulturchristentums»,
wie ich es fir Osterreich nannte, mitschuld:
Auch Personen, die individuell kaum Chris-
ten sind, beanspruchen das Christentum
neverdings zur Identitdtsbestimmung des
Schweizers, der Europders. In Osterreich sind

SZRKG, 106 (2012)

etwa 70% solchen Kulturchristen zuzuzihlen,
von denen in etwa die Hilfte friedlich auf
den Dialog setzt, die andere Hilfte hingegen
aggressiv die Nichtchristen ausgrenzt. Folge-
richtig werden in den Empfehlungen vor al-
lem die Medien in die Pflicht genommen,
und hier wieder die Journalisten. denen eine
fatale Inkompetenz in religiosen Belangen
bescheinigt wird, was dazu fiihrt, dass es zu
negativen Diskriminierungen (Islam) und po-
sitiven Stigmatisierungen (Buddhismus) so-
wie «Ausschnittswahmehmungen» (Landes-
kirchen) kommt, die der Realitdt der Re-
ligionen, ihrer Lehren und ihrer realen Praxis
nicht entsprechen. Dass der organisierte
Atheismus und verwandte weltanschauliche
Gruppen kaum in den Blick genommen wer-
den, ist eine der schmerzlichsten Liicken des
Forschungsprogramms. Hoher Entwicklungs-
bedarf wird auch bei der Selbstdarstellung
der Religionen in den Medien geortet. Und
nicht zuletzt gilt es auch, die Sozialisations-
leistung der muslimischen Religionsgemein-
schaft durch eine entsprechende fachdidak-
tische Ausbildung von Imamen zu verbes-
sern. Insgesamt sind auch — das wire in den
Empfehlungen zu vermerken gewesen — die
Universititen gefordert. Es miisste der Reli-
gionsdialog vorangetrieben werden. Eine is-
lamische Fachdidaktik wire universitir anzu-
siedeln. Es wire auch erforderlich, dass die
Religionsgemeinschaften die Ausbilder der
religiosen Vermittler (Religionslehrer, Ima-
me) akademisieren und in der Schweiz aus-
bilden. Es geht nicht an, dass in Saudi-Ara-
bien trainierte Imame ohne Kenntnis der
deutschen Sprache islamische Kinder in
Schweizer Schulen unterrichten. Die Schwei-
zer Universitdtskonferenz verfolgt dieses An-
liegen und die Universitit Luzem richtet ge-
rade ein Zentrum fur komparative Theologie
ein, wo der Dialog zwischen den Theologien/
Religionen forciert werden soll. Vielleicht
sollten hier auch Module fiir eine ent-
sprechende Qualifikation der Journalisten an-
gedacht werden.

Das gesamte Forschungsprojekt wie die
vorliegende Prisentation wichtiger Ergebnis-
se samt Empfehlungen sind ein Glickstall:
fiir die interdisziplindre Religionstforschung
selbst, ebenso aber fiir die Entwicklung der
weltanschaulichen Gruppen, fiir ithr Verhilt-
nis zueinander, thr Verhiltnis zu den Men-



Rezensionen — Comptes rendus 759

schen im Land sowie nicht zuletzt der Bil-
dungseinrichtungen wie der Medien, denen
eine hohe Bedeutung flir den weiteren reli-
gionspolitischen Kurs in der modernen
Schweiz zukommt.

Wien Paul Michael Zulehner

Franziska Metzger/Markus Furrer (Hg.),
Religion, Politik, Gesellschaft im Fokus. Bei-
trdge zur Emeritierung des Zeithistorikers
Urs Altermant, Fribourg, Academic Press,
2010, 240 S.

Die Lektiire des von Franziska Metzger und
Markus Furrer herausgegebenen Bandes zur
Emeritierung von Urs Altermatt 2010 hat
mich an eine Begegnung mit Professor Alter-
matt im Rahmen der Vorbereitungen meines
Lizentiatsexamens erinnert. Es war gegen
Ende seiner Rektoratszeit, als ich ihm die
Themenbereiche vorschlug, zu denen ich im
Hauptfach Zeitgeschichte von ithm gerne ge-
prift werden wollte: Bundesratsgeschichte, der
Take-off der modermen Schweiz 1848 und die
Schweiz im Kalten Krieg. Das erste Thema
traf unsere beiderseitigen Interessen, hatte ich
doch mehr als 30 Jahre im Bundeshaus gear-
beitet und stand das Lexikon Die Schweizer
Bundesrdte von Prof. Altermatt stets griftbe-
reit in meinem Biiro; die Wahl der beiden an-
deren begriindete ich damit, dass ich dazu Vor-
lesungen und Seminare besucht und sogar Se-
minararbeiten geschrieben hatte, worauf Pro-
fessor Altermatt die mir stets in Erinnerung
bleibende Bemerkung machte, ich hétte nicht
jene Themen zu wihlen, die mich, sondern je-
ne, die ihn interessierten.

Also musste ich mich auf die Suche nach
den ihn interessierenden Themenbereichen
machen, wobei das Besondere der Situation
darin bestand, dass ich bei ihm gar keine
Vorlesungen hatte besuchen kénnen, da er ja
wihrend seiner Rektoratszeit keine hielt.
«Nur» das Lizentiandenseminar hatte ich bei
thm absolviert und ihn genau so kennenge-
lernt, wie es David Luginbiihl und Thomas
Metzger in threm Beitrag «Urs Altermatt in
der Lehre» beschreiben: die Themen und
mogliche Klippen sofort und prizis erfas-
send, sachlich fordernd, aber immer auf-

SZRKG, 106 (2012)

bauend und motivierend; erst nach dem Li-
zentiatsabschluss erlebte ich 1hn auch in sei-
nen Vorlesungen als begeisternden Lehrer.

Bei der Suche nach den Urs Altermatt in-
teressierenden Themen stand ich sofort vor
einem Problem: Denn es sind, wie alle wis-
sen, sehr viele Themen, welche Urs Altermatt
in seiner wissenschaftlichen Forschungsar-
beit, in seinen vielen Publikationen — mehr
als 700 Titel! — und in seinen Vorlesungen
und Seminaren selber bearbeitete und welche
er in 30 Dissertationen und tber 240 Lizen-
tiats- und Masterarbeiten bearbeiten liess. Al-
le seine Publikationen und die bei ihm abge-
schlossenen Arbeiten bis 2010 sind im Erin-
nerungsband verzeichnet, ebenso alle in einer
der von ithm betreuten Reihen herausgegebe-
nen Titel.

Doch zuriick zu meiner Themensuche!
Sofort realisierte ich, dass sich die Vorbe-
reitung auf das Thema «Bundesrat» keines-
wegs darin erschopfte, die Reihenfolge der
Bundesrite, die Daten ihrer Wahl, ihre Amts-
zeit und die von ihnen geleiteten Departe-
mente zu kennen; viel wichtiger sind thre So-
zialgeschichte, thr Herkommen und 1hre Be-
deutung flir die Schweizer Innen- und Aus-
senpolitik. Die Liste der dazu neben «Die
Schweizer Bundesrite» durchzuarbeitenden,
von Urs Altermatt verfassten Zeitschriften-,
Zeitungs- und HLS-Artikel war sehr umfang-
reich. Nicht umsonst ist das «Bundesratslexi-
kon» in der Schweizer Offentlichkeit sein po-
puldrstes Buch. Nie hat er den Dialog zwi-
schen Wissenschaft und Gesellschaft und
zwischen Wissenschaft und Politik gescheut.
Im Buch zu seiner Emeritierung nimmt nie-
mand anders als Alt-Bundesrat Amold Koller
das Thema auf und wiirdigt den Beitrag des
Emeritierten dazu. Umso erfreulicher ist,
dass Urs Altermatt nach seiner Emeritierung
an einer Neuauflage des Lexikons arbeitet;
viele warten mit Ungeduld darauf.

Als zweites Prifungsthema schlug ich
vor: Nation — Nationalismus — Europa. Damit
traf ich einen fiir Urs Altermatt sehr wesent-
lichen Themenbereich, mit dem er sich seit
1989 schwergewichtig beschiftigt und fiir den
er mit Das Fanal von Sarajewo. Ethnonatio-
nalismus in Europa 1996 einen vielbeachteten
und in mehrere Sprachen lbersetzten «Klas-
siker» realisierte. Daneben fiihrte ich in mei-



760 Rezensionen — Comptes rendus

nem Priifungspaper noch rund 15 Biicher und
Zeuschriftenartikel von Urs Altermatt auf,
ferner Arbeiten von Markus Furrer. Siegfried
Weichlein und Damir Skenderovic von der
Universitdt Freiburg. Wie sehr sich Urs Al-
termatt mit der Europa-Frage beschittigt,
zeigt sich darin, dass er seine Abschiedsvor-
lesung, nachzulesen im besprochenen Band.,
diesem Thema widmete: «Verschweizerung
Europas ohne die Schweiz?». Und nach 2010
ist ein weiteres Buch von thm zur Thematik
erschienen: «Die Schweiz in Europa. Anti-
these, Modell oder Biotop?» (2011). Der Au-
tor erhielt dafiir den «Europapreis 201 1» der
Neuen Europdischen Bewegung Schweiz.

Im Band zur Emeritierung wird mehrere
Male auf die Verdienste Urs Altermatts fur
die Nationalismusforschung hingewiesen,
u.a. in der Festrede von Alfred Gutschelho-
fer, dem Rektor der Universitit Graz, von
Siegfried Weichlein, von Bogdan Mirtchev,
Professor an der Universitit Sofia, deren
Ehrendoktor Urs Altermatt ist, von Josef
Marko, Professor an der Universitit Graz und
seinerzeit Mitglied des Verfassungsgerichts
von Bosnien und Herzegowina, und von
Christina Spéti, Mitverfasserin des Buches
zur Zweisprachigkeit der Universitit Frei-
burg. Gilbert Casasus, Professor flir Ge-
schichte der Europidischen Integration an der
Universitdt Freiburg, nimmt die Thematik
Schweiz und Europa auf. Fiir die Schaffung
des Zentrums fiir Europastudien mit zwel
Lehrstihlen verschiedener Fakultdten hatte
sich tbrigens Urs Altermatt als Rektor der
Universitdt gegen manche Widerstdnde und
mit Unterstiitzung eines grossziigigen Spen-
ders entschlossen ein- und durchgesetzt.

Als drittes Priifungsthema schliesslich
wihlte ich: Politischer Katholizismus in der
Schweiz. Dazu basierte ich auf zwei weiteren
«Klassikern» von Urs Altermatt: Der Weg
der Schweizer Katholiken ins Ghetto, seine
Dissertation von 1970 in der 3. Autl. von
1995 (mit dem Nachwort seines Lehrers am
Gymnasium Immensee, Walter Heims, zur 2.
Aufl,, wiedergegeben im vorliegenden Band),
und Katholizismus und Moderne (in der 2.
Aufl. von 1991). Es kamen aber noch weitere
Publikationen von Urs Altermatt dazu, u.a.
sein Buch zu Katholizismus und Antisemitis-
mus (1999) und die von ihm geleitete Ge-
schichte des Schweizerischen Studentenver-

SZRKG. 106 (2012)

eins (Den Riesenkampf mit dieser Zeit zu wa-
gen ... von 1993), dann die Geschichte der
Parteien in der Schweiz, geschrieben von sei-
nem wichtigen Berner Lehrer Erich Gruner,
und die Studien von mehreren Mitgliedern
semer «Freiburger Schule», u.a. von Markus
Hodel, Joseph Jung, Franziska Metzger. Tho-
mas Metzger und Bernhard Wigger. Die Be-
deutung seiner These vom Weg ins Ghetto
als Voraussetzung fiir den Weg aus dem
Ghetto sowie seiner Antisemitismusforschun-
gen wird im vorliegenden Band von Theo Sa-
lemink (Univ. Tilburg), Mark Edward Ruft
(Saint Louis University, USA) und Marit
Monteiro (Univ. Nijmegen) gewlirdigt. Sei-
nen Platz im Rahmen der Parteiengeschichte
stellt Damir Skenderovic dar: er weist dabei
besonders auf die Pionierrolle Altermatts bei
der Erforschung rechtspopulistischer Bewe-
gungen in der Schweiz und in Europa hin.
Schon sein erstes Seminar an der Universitit
Freiburg 1980 war dem Rechtsradikalismus
in der Schweiz nach 1945 gewidmet, dem
dann u.a. 1995 das zusammen mit Hanspeter
Kriesi herausgegebene Buch zum Rechts-
extremismus in der Schweiz folgte. Dabei
zeigt sich wie in anderen Forschungsbe-
reichen das Urs Altermatt auszeichnende be-
sondere wissenschaftliche Gespur flir gesell-
schattliche und politische Strémungen, die
oft erst viel spiter von der breiten Offentlich-
keit wahrgenommen werden.

Damit waren die Priifungsthemen abge-
deckt. Das wissenschaftliche Spektrum von
Urs Altermatt geht aber noch weit dariiber
hinaus. So wurden z.B. noch nicht genannt:
die Universititsgeschichte (besonders gewtir-
digt in diesem Band durch seinen welschen
Kollegen Francis Python); seine besondere
Sicht der Religionsgeschichte, deren Entwick-
lung in der Namensgebung dieser von ihm
von 1986 bis 2012 geleiteten Zeitschrift
von der Zeitschrift fiir Schweizerische Kir-
chengeschichte zur Schweizerischen Zeit-
schrift fiir Religions- und Kulturgeschichte —
deutlich zum Ausdruck kommt: nicht seine
fur thn so typische Verbindung von Ge-
schichte und Sozialwissenschaften; nicht
seine vielfdltigen internationalen Verbindun-
gen: nicht seine Verdienste als Rektor der
Universitdt Freiburg von 2003 bis 2007, an
der Emeritierungsfeier gewiirdigt durch den
amtierenden Rektor Guido Vergauwen.



Rezensionen — Comptes rendiis 761

Die Koordination zwischen wissenschaft-
licher Tdtigkeit und Familienleben, die Aus-
landautenthalte in Stanford und Harvard in
der Zeit seiner Vorbereitung auf die Hoch-
schulkarriere, sein Wechsel von Bern nach
Freiburg, die Irrungen und Wirrungen bei der
Besetzung des Priasidiums der UEK, die ver-
schiedenen Wege, die er ging, bevor er die
«Hauptstrassen» seiner Tétigkeit als Univer-
sititslehrer fand, symbolisiert mit dem Um-
schlagbild von Paul Klee (Hauptweg und Ne-
benwege): All dies wird in der Laudatio von
Joseph Jung dargestellt und in sehr person-
lichen Gesprichen von Urs Altermatt mit
Klaus Réllin (Von Freiburg tiber Bern und
Berlin zuriick nach Freiburg) und mit Markus
Furrer und Franziska Metzger (Der Zeithisto-
riker ist kein Richter) in Erinnerung gerufen.

Dieses Buch zu lesen ist daher nicht nur
dann von Interesse, wenn man bei Urs Alter-
matt Priifungen zu absolvieren hat, sondern
auch und vor allem dann, wenn man einen
aussergewdhnlichen Universitétslehrer, einen
anregenden Forscher und einen in die Zu-
kunft weisenden Universitatsrektor kennen-
lernen will. Auch sei der Band allen empfoh-
len, welche ihre Erinnerung an die eindriick-
liche Feier vom 7. Juni 2010 mit vielen Gis-
ten, unter thnen drei ehemalige Bundesritin-
nen und Bundesrite (Flavio Cotti wiirdigte
seine Verdienste), mit launigen Festreden,
einer brillanten Abschiedsvorlesung und mit
humorvollen Worten des Dankes von Urs Al-
termatt auffrischen wollen.

Steffisburg Josef Inauen

Dimiter Daphinoff/Barbara Hallensleben
(Hg.), Unsterblichkeit. Vom Mut zum Ende,
Heidelberg, Universititsverlag Winter, 2012
(= Theologie und Kunst, Bd. 20), 220 S.

Der vorliegende Sammelband hat eine Vor-
geschichte. 2008 fand in Salzburg eine Ta-
gung zu dem Thema «Utopien und Dysto-
pien» statt. Das Spektrum der Referate reich-
te von den gesellschaftskritischen Insel-Uto-
pien der frithen Neuzeit bis zu den warnen-
den Zukunftsvisionen «My» (E. [. Zamjatin),
«Brave New World» (A. Huxley) und
«1984» (G. Orwell) seit dem Ersten Welt-

SZRKG, 106 (2012)

krieg. Diese Gegenutopien oder Mitopien —
dem griechischen Prifix «dve-» (dys-) ent-
spricht der deutsche Wortteil «miss-» (z. B.
Misswirtschaft). Die Negation «un-» wird im
Griechischen als Warnung eingesetzt: Es mo-
ge nicht eintreten — sind durch die sensatio-
nelle Entwicklung der digitalen Informations-
kontrolle in ¢inzelnen Aspekten heute bereits
iiberholte Vergangenheit. Aus diesem Grun-
de und auch angesichts der enormen Fort-
schritte in der medizinischen Verbesserung
der Lebensqualitdt und Lebenserwartung ent-
stand der Vorschlag, sich in einer anschlies-
senden Tagung mit dem utopischen Mensch-
heitswunsch nach «ewiger Dauer bzw. ewi-
gem Leben, wie er namentlich in den Kiins-
ten — und speziell in der Literatur — Nieder-
schlag findet» (VII), zu befassen. Das Leit-
thema flir diese Nachfolgetagung an der Uni-
versitdt Freiburg/Schweiz im Oktober 2010
lautete «Unsterblichkeit» mit dem bezeich-
nenden Untertitel «Vom Mut zum Ende».
Nach den Hinweisen im einleitenden Vor-
wort auf die neuesten medizinischen bzw. na-
turwissenschaftlichen «Erfolge» (VII) st
man zunéchst tiberrascht, dass im Reigen der
Beitriager/innen die Geisteswissenschaftler
unter sich bleiben. Doch dies hat seinen Sinn,
wenn man das provokative Motto liest: «l
don’t want to achieve immortality through
my work, | want to achieve it by not dying.»
(Woody Allen) Es ist die Umkehr der be-
rihmten Verszeilen des Horaz: Er habe sich
[mit seiner Kunst] ein Denkmal geschaffen,
das dauerhafter sei als Erz (exegi monumen-
tum aere perennius); solange die Erinnerung
daran dauere, werde er nicht ganz sterben
(non omnis moriar — QOden, III, 30). Man
konnte auch Sallust erwihnen: In der Einlei-
tung zu seiner Schrift De coniuratione Catili-
nae meint er, da unsere eigene Lebenszeit be-
grenzt sei, solle man sich darum bemiihen,
durch seine Werke in der Erinnerung der
Nachwelt weiterzuleben (quoniam ipsa vita,
qua fruimur, brevis est, memoriam nostri
quam maxime longam efficere — Prooemium
I, 3). Im Grunde gehen alle Aussagen iiber
die Kunst als «memoriales» Weiterleben auf
den griechischen Arzt Hippokrates zuriick.
Sie sind vielfach wiedergegeben worden, am
kiirzesten und griffigsten in der lateinischen
Formulierung: «Vita brevis, ars longa.» (In



762 Rezensionen — Comptes rendus

seinem Buch Knappe Zeit — Kunst und Oko-
nomie des befristeten Lebens [Minchen
2004], das als Parallel-Lektiire sehr zu emp-
fehlen ist, geht Harald Weinrich ausfiihrlich
auf die Uberlieferungsgeschichte dieses hip-
pokratischen Aphorismus ein.)

Schon die gegenldufige Ergénzung «Vom
Mut zum Ende» signalisiert, dass der plaka-
tive Titel «Unsterblichkeit» ein hyperboli-
scher Euphemismus ist. Daher geht es in fast
allen Beitrigen — mit Ausnahme der theo-
logisch orientierten — nicht um die physische
oder irgendwie jenseitige Unsterblichkeit des
Einzelnen, sondern um die fortlebende Erin-
nerung an jemanden und an seine Taten. Die-
se «reale» oder «konkrete» Utopie gilt auch
mutatis mutandis fur die Gegenwart; sie ist
der implizite Diskussionspunkt der meisten
Einzelanalysen. Das Kemproblem ist die
temporire oder eschatologische Aufhebung
der empirischen Endgiiltigkeit des Todes —
entweder durch ein «Weiterleben» in der
Erinnerung der Nachwelt oder durch die ge-
glaubte Gewissheit eines Ubertrittes in einen
anderen Zustand.

Da die einzelnen Beitrdger/innen sich je
speziell mit den unterschiedlichen Aspekten
des Begriffsfelds «Unsterblichkeit» beschaf-
tigen, ohne allerdings auch immer ihre zu-
grunde liegende Definition ndher zu skiz-
zieren, ist es angebracht, der denotativen und
konnotativen Bedeutungsvielfalt im Verlauf
der Begriffsgeschichte, die durchgehend als
bekannt vorausgesetzt wird, etwas nachzu-
gehen. Ahnliches wire allerdings in einer
programmatischen Einleitung (statt einer re-
kapitulierenden Vorwegnahme der nachfol-
genden Druckseiten) fir den Leser hilfreich
und sinnvoll gewesen.

Die in den Beitrigen zitierten antiken
Quellen einschliesslich ihrer weiterfiihrenden
historischen Auslegung beziehen sich allein
auf ein zeitliches Uberdauern in der Erinne-
rung der Nachwelt. Begrifte wie Ewigkeit
oder Unsterblichkeit tauchen in diesem Zu-
sammenhang nicht auf; sie sind auf einer an-
deren Ebene der semantischen Traditionslinie
zu suchen. Individuelle Unsterblichkeit ist
sensu stricto eine subjektive Mutmassung, die
empirisch nicht belegbar ist, sondem nur durch
verkiindete Offenbarung geglaubt wird. Man
darf sie aber auch nicht mit einer Ewigkeit
sine principio et fine verwechseln; denn Un-

SZRKG, 106 (2012)

sterblichkeit im theologischen Glaubensbe-
reich hat immer einen Anfang durch die
Schoépfung (Erschaffung der Welt, Ein-
hauchen der Seele etc). Nur in den monisti-
schen Vorstellungen der spekulativen grie-
chisch-antiken Philosophie und im spiteren
Pantheismus sprach man von einer zeitlosen
Einheit ohne Anfang und Ende, d. h. von
einer Ewigkeit des Kosmos. Diese Ewigkeit
hat aber nichts mit einer individuellen Fort-
dauer (oder genauer: mit einem individuellen
Sein) im Ewigen zu tun, sondern vielmehr
mit der Riickkehr des Vereinzelten in das Ur-
ganze, wie es in vielen dualistischen Syste-
men auch ausserhalb der vorsokratischen und
platonischen Philosophie (z. B. im Buddhis-
mus) beschrieben wird. Goethe hat in seinem
Gedicht «Grenzen der Menschheit» mit dem
Bild von den sich endlos rethenden Gliedern
in einer ewig weiterflihrenden Kette einen
verséhnenden Kompromiss zwischen person-
licher Fortdauer und kollektiver «Ewigkeit»
oder «Unsterblichkeit» versucht: «Ein kleiner
Ring / Begrenzt unser Leben, / Und viele Ge-
schlechter / Reihen sich dauernd / an ihres Da-
seins / Unendliche Kette.» Aber auch dieses
Gleichnis «hinkt», wenn man die Zeitlosig-
keit der Ewigkeit, das Sein an sich. damit be-
greifen will; denn der Goethe’sche Vergleich
kommt nicht ohne die Dimension der Zeit
aus. Unsterblichkeit, worthch genommen, ist
der Wunsch nach Aufhebung eines Prozesses
ad mortem durch die Annullierung der Zeit.
Sie ist kein Zustand an sich, sondern ein Pro-
test gegen die kreatiirliche conditio humana.
In diesem Punkt treffen sich alle Beitriiger/in-
nen dieses Sammelbandes; sie beschreiben an
literarischen oder gesellschaftsgeschichtlichen
Beispielen die verschiedenen Modi auf der
Suche nach einer Méglichkeit, die individuel-
le oder «nationale» Sterblichkeit, wenn auch
nur temporir, aufzuhalten oder aufzuschie-
ben. Es geht aber auch um die Einsicht, sich
seiner kreatiirlichen Begrenztheit bewusst zu
werden und sie zu akzeptieren. Davon han-
delt, den Untertitel rechtfertigend, als einzi-
ger, und dies sehr pragmatisch, der erste Bei-
trag.

Der Band umfasst insgesamt 13 Beitrige.
In der Abfolge des Inhaltsverzeichnisses: ei-
nen zu lebensphilosophischen Aspekten, einen
weiteren zur Geschichte nationaler Mythen,
zwel lber kulturanthropologische Themen na-



Rezensionen — Comptes rendus 763

tionaler ldentitdtssuche, drei zur Theologie
und sechs aus der Literaturwissenschaft tiber
hyperbolische Spielformen der Attribute
«unsterblich» und «ewig».

Mitten in der vorbereitenden Lektiire zu
dieser Rezension las ich in der SZ vom 14.
Mirz 2012 folgende Notiz: «Sophie Rois, 50,
Schauspielerin, steht der weit verbreiteten
Sehnsucht nach einem langen Leben kritisch
gegeniiber. «(Wir kommen immer mehr ins
Zeitalter der Vampire», sagte sie der Nach-
richtenagentur dapd. <Es geht nur darum,
moglichst lange zu leben. Und das erinnert an
Untote.> Dieses Streben bestimme hiufig den
Alltag, da man versuche, moglichst gesund
zu essen und nicht zu rauchen. <Angesichts
der erschreckenden Maoglichkeiten der Medi-
zin sieht man sich selbst in so einer Zukunft,
wo man ewig herumschleicht>, sagte die ge-
biirtige Osterreicherin.» Besser kénnte der
Beitrag von Jean-Claude Wolf «Zu lange le-
ben? Gedanken zur Unsterblichkeit» nicht
zusammengefasst werden. Gegen die Be-
hauptung «Ein gutes Leben ist ein langes Le-
ben» bringt er mehrere Einwénde vor: 1. Der
Wunsch, lange zu leben, gerate in Konflikt
mit dem Wunsch, im Alter nicht schwer zu
leiden oder sich zu langweilen. 2. Um nicht
nach dem Motto «Nach mir die Sintflut» zu
leben, miisse man den Generationenwechsel
akzeptieren und bereit sein, Jingeren Platz zu
machen. 3. Fir ein «erfiilltes Leben» zihle
nicht die Lebensdauer, sondern, was einer
aus seinem Leben gemacht habe. 4. Die radi-
kale Individualitdtserfahrung heute habe zu
einer utopischen Apotheose der «ewigen» Ju-
gendlichkeit gefiihrt und die Angst vor dem
Ende verstarkt. Zwar gebe es in der Ge-
schichte der Philosophie viele Erkldrungsver-
suche fur eine anonyme bzw. kollektive Fort-
dauer im All-Einen, aber diese Entwiirfe
«entzichen sich den Beweismdglichkeiten
einer naturalistischen und empiristischen
Philosophie» (13). Ahnliches gelte fiir theo-
logische Aussagen. Eine Philosophie, die
sich nicht als ancilla theologiae verstehe,
«wird Religionen als symbolische Erzdhlun-
gen ernst nehmen, aber wohl kaum als Be-
richte Gber eine Realitédt» (15).

In seinem Beitrag tiber Ursprungsmythen
untersucht der Historiker Siegfried Weichlein
den metaphorischen Missbrauch des Unsterb-

SZRKG, 106 (2012)

lichkeitsbegriffes von der Begriindung fir
eine nationale Identitdt bis zur Rechtferti-
gung einer sikularen Auserwihltheit. Diese
auf gegenwirtige und zukiinftige Macht aus-
gerichteten Propaganda-Mythen illustrieren
das Konstrukt «einer origindren Wesenspri-
gung» (20) als Garantie «einer immerwih-
renden Kontinuitdt unter den Bedingungen
historischen Wandels» (32). Sie konnen mes-
sianisch-eschatologischen Charakter haben,
sie koénnen die Kontinuitdt einer translatio
imperii unterstreichen und sie kénnen 1impe-
riale Uberheblichkeit dokumentieren. Im
Grunde sind sie das nicht eingestandene Auf-
begehren gegen die historische Erfahrung
vom Aufstieg, Zenit und Untergang einzelner
Kulturen und Nationen.

Ahnlich ist die Argumentation auch in
den beiden sozial-anthropologischen Beitri-
gen. Christian Giordano untersucht «The Illu-
sion of Political Immortality», d. h. die ver-
meintliche Unsterblichkeit politischer Systeme
durch einzelne charismatische Fithrergestalten
oder durch eine in sich gefestigte «legal-bu-
reaucratic domination» (41). Am Beispiel der
Roma beschreibt Francois Ruegg, wie die
nachgelieferte Fiktion eines Ursprungsmythos
als Ersatz fiir das Fehlen eines eigenen natio-
nalen Territoriums dienen muss. Dies gelinge
aber nur Uber eine «origine mythique et une
langue reconstituée». (48). Beides misse die
nicht existierende Geschichte ersetzen; denn
Voraussetzungen flir die «naissance d’une
nation» (56) und ihrer Fortdauer seien so-
wohl der Mythos ethnischer Einheit und ge-
meinsamer Herkunft als auch die Schopfung
einer gemeinsamen Sprache und Kultur.
Letztlich kénne man aber nur von einer «im-
mortalité¢ des images» (64), d. h. von mythi-
schen Stereotypen sprechen.

In den drei theologischen Beitrdgen geht
es um dogmatische Fragen, um Beispiele ek-
statischer Ewigkeitserfahrung in der Mystik
und um Méglichkeiten eines interreligidsen
Diskurses tber die Unsterblichkeit. Barbara
Hallensleben verbindet mit der detaillierten
Information tiber den Versuch des Dominika-
ners Thomas de Vio Cajetan (1469-1534),
unter Berufung auf Aristoteles die Unsterb-
lichkeit der Seele auch philosophisch nachzu-
weisen, einen historischen Abriss iiber die in-
nerkirchliche Diskussion zur «Unsterblich-



764 Rezensionen — Comptes rendus

keit der Seele und Auferstehung des Flei-
sches» (65ff). Mariano Delgado hat drei Ge-
dichte des Johannes vom Kreuz iibersetzt und
interpretiert. Alle Mystiker waren dem Para-
dox ausgesetzt, tiber mystische Erlebnisse zu
schreiben, die. wie Johannes vom Kreuz
selbst sagte, «indecibles» (84) seien. Das
Eins-Werden in der wunio mystica mit dem
himmlischen Brautigam wird bei vielen Mys-
tikern, wenn auch mit unterschiedlichen
Wortschopfungen, jeweils als eine Art Aus-
tritt aus der Zeitlichkeit in das ewige Jetzt be-
schrieben, als eine Vorwegnahme «der end-
giiltigen Begegnung mit Gott jenseits dieser
irdischen Hiille» (95). Fast als erniichternde
Reaktion auf diesen mystischen Hohenflug
konstatiert Franz Gmainer-Pranzl in seinem
Beitrag «Hoffhung auf Unsterblichkeit?»:
«Christliche Glaubensaussagen [...] antwor-
ten auf einen Anspruch, tiber den sie nicht
verfiigen.» (102) Der «Anspruch» ist die ver-
mittelte Offenbarung, die sich nicht hinterfra-
gen ldsst; sie ist die rechtfertigende Voraus-
setzung fir Antworten, die sich nur auf eben
diese «Frohe Botschaft» berufen konnen. Um
im interreligivsen Dialog aus dieser herme-
neutischen  Engflihrung  herauszukommen,
weist Franz Gmainer-Pranzl darauf hin, dass
der Begrift «Unsterblichkeit» in den einzel-
nen Religionen und Kulturtraditionen ganz
verschiedene Erwartungshorizonte und -vor-
stellungen beinhaltet oder voraussetzt. Nach
seiner Meinung verbirgt sich im Kern aller
Unsterblichkeitsparaphrasen «ein unaufgeb-
bares Hoffnungsmoment» (118) kinftiger
Vollendung.

Die weiteren sechs Beitrdge des Sammel-
bandes stammen von Literaturwissenschaft-
lern. Als iibergeordnetes gemeinsames Leit-
thema konnte die lateinische Kurzform des
hippokratischen Aphorismus stehen: Vira
brevis, ars longa. Dies jedoch in nationallite-
rarisch und historisch differenten Variatio-
nen. Eloquent und mit einer redundanten Zi-
tierfreudigkeit verfestigt Harald Fricke den
programmatischen Satz «Kunst ist Freiheit
vom Gesetz der Zeit» durch die «Wiederhol-
barkeit von real unwiederbringlichen Mo-
menten» (122). In dem Beitrag tiber die «im-
mortalité poétique dans le sillage de Pétrar-
que» (141) weist Thomas Hunkeler auf eine
oft tbersehene Doppelperspektive des viel-
fach zitierten horazischen Diktums hin: Nicht

SZRKG, 106 (2012)

nur der Dichter verewigt sich, sondern mit
ihm wird auch seine Kunst ein Anreiz oder
Paradigma flir nachahmenswerte literarische
Gestaltungsformen. Das Neue in der italie-
nischen und nachfolgenden européischen Re-
naissance sei «un art a la fois immortel et im-
mortalisant» (142); wobei im zweiten Hin-
weis auch die «Verewigung» der zitierten
Gestalten gemeint ist. Einen Kontrapunkt
zum traditionellen Wunsch nach der horazi-
schen Perennitit setzt Sabine Coelsch-Fois-
ner mit dem Zitat von Mario Vargas Lllosa,
dass der Wunsch nach literarischer Unsterb-
lichkeit einer «obsession with the present»
(154) gewichen sei. Sarah Herbe und Ralph
J. Poole fiihren mit thren Beitrdgen zur «far
future science fiction» (173) und zum aktuel-
len literarischen Vampirismus (185) wieder
zum Ausgangsthema zuriick: Individuelle
Unsterblichkeit als eine wiinschbare «Euto-
pie» oder als eine bedrohliche «Mitopie»?
Zu diesem letzten Punkt referiert Dimiter Da-
phinoff in einem historischen Uberblick
nochmals «warnende» Beispiele aus der eng-
lischen Literatur.

Dieser Sammelband informiert insgesamt
sehr ausfithrlich iiber die facettenreiche My-
thentradition zum Thema «Unsterblichkeity.
Ein bisschen vermisst man jedoch ergénzen-
de Beitridge aus Medizin und Naturwissen-
schaft.

Giessen Hans Gerd Rotzer

Rainer Christoph Schwinges (Hg.), Univer-
sitéit, Religion und Kirchen, Basel, Schwabe
Verlag, 2011 (= Verdffentlichungen der Ge-
sellschaft fiir Universitits- und  Wissen-
schaftsgeschichte. Bd. 11), 585 S.

Ohne Religion und Kirchen gibe es keine
Universitidten. Allerdings ist das Verhiltnis
weitaus komplexer, als diese zentrale These
vermuten ldsst. Der von Rainer Christoph
Schwinges herausgegebene Band «Universi-
tit, Religion und Kirchen», das Resultat einer
gleichnamigen Tagung der Gesellschaft fur
Universitats- und Wissenschaftsgeschichte
(GUW), zeigt die wechselseitigen Beziehun-
gen und Einflussnahmen auf, von den Antin-
gen der Universitdt in Europa um 1200 bis
hinein in das 20. Jahrhundert. Damit konnte



Rezensionen — Comptes rendus 765

die bisher von der Forschung vernachlissigte
langtristige Perspektive ins Blickfeld genom-
men werden. Erklédrtes Ziel des 585 Seiten
starken Bandes war es zudem, die verinder-
ten Bedingungen in vormodernen und moder-
nen Gesellschaften aufzuzeigen. welche Uni-
versitdt, Bildung und Wissenschaft bewirkt
haben: dies entspricht nicht zuletzt dem ele-
mentaren Anliegen der GUW. Damit ist an-
gedeutet. dass die europdischen Universitdten
zweifellos nicht nur Spiegelbild, sondern
auch Gestalter gesellschattlicher und kirch-
licher Verhéltnisse waren.

Vor der Reformation war die Abhingig-
keit der Universitdten vom Papst und der da-
mit verbundenen Privilegien und Pfriinden
zwar relativ gross, und die Kirche stellte den
grossten Arbeitsmarkt fiir Akademiker dar.
Doch der Band vermag diese einseitige Sicht-
weise {iberzeugend aufzubrechen. Pipste
machten sich Universititen immer wieder in
threm Kampf gegen die Héresie zunutze, und
es waren vor allem Universititsgelehrte, wel-
che die wichtigsten Impulse auf den Konzi-
lien im 15. Jahrhundert lieferten. Heribert
Miiller bezeichnet die Universititen in sei-
nem Beitrag als Ideenschmieden fiir einen
systemimmanenten Umbau der Institution
Kirche, als ideologische Urheber und Betrei-
ber des Konzilgedankens — selbstverstandlich
vor dem Hintergrund, dass die Universititen
nicht tber die notwendige Durchsetzungs-
kraft bei der Verwirklichung desselben ver-
fiigten. Ein Blick auf die engen personellen
Verflechtungen, auf die hohe Mobilitit und
den Wissenstransfer machen deutlich, dass es
zu kurz greift, im Verhiltnis Universitit-Kir-
che von einseitigen Abhingigkeiten zu spre-
chen.

Es ist eine der Stiarken des Bandes, die
Multidimensionalitidt der Interaktionen und
Verkniipfungen zu beleuchten, so dass der al-
te, vor allem im deutschsprachigen Raum
ausgetragene Streit um die Frage, ob die Uni-
versitdt nun staatlichen oder kirchlichen Cha-
rakter hatte, obsolet wird. Es war gerade die
Konkurrenz koniglicher und kirchlicher Ge-
walten, welche den Universitidten Freirdume
gab und damit Entwicklungschancen ermog-
lichte, wie Jiirgen Miethke in seinem Beitrag
aufzeigt. Akademische Freiheit gepaart mit
religivsem Glauben erzeugte vor allem im

SZRKG, 106 (2012)

Zuge der Aufkldrung freilich ein Spannungs-
feld, dem der Band gebiihrend und perspekti-
venreich Aufmerksamkeit schenkt. Der Kon-
flikt kam auch im Mikrokosmos der Studen-
ten zu tragen, die von den Obrigkeiten zuneh-
mend fur ihren «gottesunvertriaglichen Le-
bensstil» geriigt wurden.

Das Werk betont — von einer Vogelper-
spektive aus gesehen — die gemeinsamen Ent-
wicklungen und Beeinflussungen, ohne die
Konflikte zwischen Kirche und Universititen
zu marginalisieren. Eine solche Sichtweise
wird dem Verhiltnis von Universitidt, Reli-
gion und Kirchen gerecht. Glaube und Wis-
senschaft werden selbstverstindlich schon
lange nicht mehr als unvereinbare Gegensit-
ze geschen, wie ja alleine schon die Entwick-
lung innerhalb der Theologie und ihrer Hin-
wendung zur historisch-philologischen Me-
thode zeigt. Genauso wenig kann die Sékula-
risierung mit dem Schwinden der Religion
gleichgesetzt werden.

Das Buch ist in die Kapitel Pépste und
Universitdt, Kirche und Universitit sowie
Theologie und Universitit gegliedert. Vor al-
lem die konfessionellen Spezifika lassen sich
nicht immer eindeutig zuordnen, doch werden
mit diesem Fokus spannende Einblicke in die
unterschiedlichen Gepflogenheiten geboten,
ohne Konfessionen zu homogenisieren und die
altbekannte Frontstellung zu iibernehmen. So
waren katholische Studenten keinesfalls «hei-
lig», was ihren Alkoholkonsum und ihre An-
wendung von Gewalt anbelangte — zwei Be-
reiche, die lange grossmehrheitlich mit der
protestantisch geprigten Studentenidentitit in
Verbindung gebracht wurden. Indem der Band
den Fokus auch auf die konkrete lokale Ebene
und auf lokale Lebenswelten legt, wird zudem
die Idee von riickwirtsgewandten Katholiken
und die Moderne umklammernde Protestanten
kritisch hinterfragt.

Eine landervergleichende Perspektive war
innerhalb dieser ambitidsen, epocheniiber-
greifenden Darstellung nur am Rande mog-
lich, ohne aber eine entscheidende Tatsache
zu verfehlen: Universitdt und Religion kon-
nen nicht losgelost von den jeweiligen politi-
schen Verhiltnissen betrachtet werden. Der
Band erweckt deshalb zu keiner Zeit den Ein-
druck, das Verhiltnis Universitit, Religion
und Kirchen folge einer linearen Entwick-



766 Rezensionen — Comptes rendus

lung. Im barocken, katholischen [talien bei-
spielsweise war — anders als in protestantisch
gepriagten Lindern — die Universitit eine
Randerscheinung. Der Band schaftt auch hier
den Spagat, die konfessionellen Disparititen
zu betonen, ohne die Idee eines wissenschafts-
fremden Katholizismus oder einer wissen-
schaftsfremden Theologie zu bedienen. Im
Heiligen Romischen Reich deutscher Nation
bildeten Theologie, Glaube und Aufklirung
gemiss Notker Hammerstein ein fruchtbares
Nebeneinander: «Ohne [...] Teilnahme der
Theologischen Fakultiten an der zeitgends-
sischen wissenschaftlichen Diskussion wire
es vermutlich nicht zu den neuen Vorstellun-
gen gekommen, wie sie im deutschen Idealis-
mus, im Historismus, in den Ideen von We-
sen und Aufgabe der Universitdt im 19. Jahr-
hundert zutage treten sollten» (454).

Im Zeitalter der Sdkularisierung verloren
konfessionelle Eigenheiten nicht an Bedeu-
tung. Es war die jeweilige konfessionelle
Kultur, die den akademischen Kalender und
die Festkultur an den Universititen zum gros-
sen Teil prigte. Dies wirkte nicht nur integra-
tiv, sondern war immer auch mit der Aus-
grenzung jidischer Mitstudierender verbun-
den, wic Marian Fussel in seinem Beitrag
darlegt. Zum Antijudaismus kam gegen Ende
des 19. Jahrhunderts der Rassenantisemitis-
mus dazu: Universititen waren unzweifelhaft
immer auch Spiegelbild gesellschaftlicher
Verhiltnisse, wie sich nicht zuletzt an den
wandelnden Schwerpunkten der Studenten-
verbindungen zeigt. Bei allen konfessionellen
Spaltungen waren sie geeint in threr Abwehr
des Judentums.

Kaum zur Sprache kommt im Buch der
Einfluss des Islams auf die Entwicklung der
Universititen, was aber dem Herausgeber
nicht emsthaft zum Vorwurf gemacht werden
kann, zumal die Anfangsphase der Universi-
titen in Europa flir die Tagung lediglich den
Ausgangspunkt einer Reise durch die folgen-
den Jahrhunderte darstellte, um die viel-
schichtige Verquickung von Universititen,
Religion und Kirchen aufzuzeigen. Eine sol-
che epocheniibergreifende Perspektive, die
sich Gberdies auch geographisch nicht eindeu-
tig festlegt, kann unmoglich ohne grosse
Liicken auskommen. Hingegen wire es wiin-
schenswert gewesen, wenn die Behauptung,
wonach die Universitdt europdischen Ur-

SZRKG, 106 (2012)

sprungs sei, nicht als unumstossliche Tatsache
dargestellt worden wire. Eine solche Sicht-
weise hidngt immer auch davon ab, welche
Strukturmerkmale einer Universitét in Betracht
gezogen werden. Erhellend wire ein Fokus auf
Kulturtransfers; es liesse sich genauso gut die
tragende Rolle muslimischer Intellektueller auf
das Autkommen europdischer Universitidten
beleuchten. Als sich zum Beispiel Gelehrte in
Paris zu Hoheren Schulen zusammenschlos-
sen, hatte sich in der muslimischen Welt be-
reits Ahnliches ereignet.

Es scheint eine Tradition in der deutsch-
sprachigen Wissenschaft zu sein, das Werk
des Islamwissenschaftlers George Makdisi
entweder zu ignorieren oder seine Thesen
vollumfinglich zu verwerten (Makdisi zeigte
unter anderem auf, dass das europdische Uni-
versitatskollegium auf die islamische Rechts-
schule, die Madrasa, zuriickgeht). Dies ist
umso bedauerlicher, als der Band selber da-
rauf’ hinweist, dass neben den christlichen
Konfessionen auch andere Religionen am
Entstehen der Universitdt in Europa beteiligt
waren. Ein solcher Ansatz dringt sich nur
schon deshalb auf, weil es islamische Gelehr-
te waren, die das antike Wissen aufnahmen
und es in das christliche Europa brachten.
Nicht nur in intellektueller, auch in institutio-
neller Hinsicht stellt sich die Frage nach dem
islamischen Einfluss. In der Betonung eines
genuin europiischen Ursprungs der Universi-
titen schwingt deshalb immer auch — ob ge-
wollt oder ungewollt — Abgrenzung mit. Un-
tersuchungen tiber den islamischen Einfluss
titen der Tatsache keinen Abbruch, dass die
Universititen selbstverstiandlich von Beginn
weg europdisch ausgerichtet waren und sich
entsprechend der hiesigen Bedingungen und
Bediirfnisse entwickelten. Schliesslich waren
die Universitdten, wie der Tagungsband schon
aufzeigt, nicht nur Produkt, sondemn auch Mit-

gestalter  kirchlicher und gesellschaftlicher
Verhiltnisse.
Luzern Manuela Specker



Rezensionen — Comptes rendus 767

Christine Geber/Silke Petersen/Wolfram
Weille (Hg.). Unbeschreiblich weiblich?
Neue Fragestellungen zur Geschlechterdiffe-
renz in den Religionen, Berlin, LIT, 2011, (=
Theologische Frauenforschung in Europa
herausgegeben von Hedwig Meyer-Willmes/
Marie-Theres Wacker, Bd. 26), 242 S.

Der vorliegende Sammelband basiert auf der
gleichnamigen Ringvorlesung. die im Win-
tersemester 2010/11 an der Universitiat Ham-
burg von den Herausgeberlnnen organisiert
und durchgefithrt wurde. 11 Theologinnen
gehen der Frage «Unbeschreiblich weib-
lich?» nach, indem sie sich mit neuen Frage-
stellungen der Geschlechterdifferenz in den
Religionen auseinandersetzen. Der Tagungs-
band ist in vier Themenblicke unterteilt:
«Grundlagen», «Aus Ethik und Dogmatik»,
«Historisches» und «Aus den Weltreligio-
nen». Der erste Beitrag unter dem Blickwin-
kel «Grundlagen» stammt von der Kieler
Professorin Uta Pohl-Patalong (Gender — An-
und Aufregungen in Theorie und Praxis, 11—
30). Sie zeigt auf, dass das Wort Gender,
trotz kritischer Auseinandersetzung, in der
Wissenschaft noch immer von Relevanz ist
und sich nicht mehr allein auf feministische
Diskurse beschrinkt, sondern auch in Politik,
Wirtschaft und Wissenschaft, aber auch im
Alltag, Anwendung findet. Der Themenbe-
reich «Aus Ethik und Dogmatik» (31-76)
umfasst zwei Beitrdge: Christine Globig (Der
Mensch ist autonom. Die Frau hilft ihm da-
bei. Oder: Welche Paradigmen braucht die
Theologische Ethik?, 31-49) nimmt den
Autonomie-Begriff unter die Lupe, der fiir
sie der Grundbegriff des zeitgendssischen ge-
sellschaftlichen Bewusstseins bedeutet (31)
und untersucht diesen anhand der Gegen-
tiberstellung der Thesen von Helmut Thie-
licke und Wolfgang Huber. Globig kommt zu
dem Ergebnis, dass Autonomieverlust nicht
mit dem Verlust der Selbststindigkeit gleich
gesetzt werden kann, sondern dass es etwa
bei der Arbeit im Haushalt um Fiirsorge geht,
die man aus Liebe macht. Genderbewusste
Ethik hat die Chance, so die Hamburger Do-
zentin, dass auch in Abhingigkeiten Gliicks-
erfahrungen méglich sind (47). Wird Gott in
Jesus zum Mann (Wird Gott in Jesus zum
Mann? Zum Verhiltnis von Inkarnation und

SZRKG, 106 (2012)

Gender (51-76)7 Helga Kuhlmann stellt die-
se Frage, die der Inkarnationstheologie zuge-
ordnet werden kann, und nihert sich dieser
dahingehend, dass das Mann-Werden Gottes
einen Prozess ausmacht. Dies impliziert, dass
er es zuvor nicht gewesen war, es aber durch
seine Menschwerdung in den Mann Jesus
wird. Der Themenbereich «Historisches»
wird von Gerlinde Baumann, Professorin des
Alten Testaments in Marburg, eingeleitet. Sie
diskutiert — dhnlich wie Kuhlmann die Frage,
ob der Gott des alten Testaments ménnlich ist
(Ist der Gott des Alten Testaments mannlich?
Uberlegungen aus altorientalischer Perspek-
tive, 77-89). Die feministische Theologie
zeigte bereits, wie negativ sich das ménnliche
Gottesbild im Christentum ausgewirkt habe
und Baumann zeigt Strategien der feminis-
tischen Theologie auf, um dieses negative
Bild zu korrigieren. Sie kommt, dhnlich wie
Kuhlmann zuvor, zu dem Ergebnis, dass bei
der Darstellung Gottes ein Geschlecht, das
minnliche, bevorzugt wird: Gott erscheint als
hyper-«miannlich». Christine Gerber leitet ih-
ren Beitrag «Mdoglichst ohne Runzel. Die
Frau in der Ehe nach Eph 5» (91-115) mit
der Darstellung der Sitze aus Eph(eser) ein.
Diesen «ausfiihrlichsten Text iiber das Ver-
héltnis von Eheleuten in der Bibel» (93) un-
terzog Gerber ein gender switching, indem
sie die Worte Mann und Frau gegenseitig
austauschte. Das Ergebnis ihrer Textkritik ist,
dass der Brief an die Epheser die dominante
Geschlechterhierarchie in keiner Weise in
Frage stellt, sondern sie zementiert. Faktum
ist, dass die Frau sich dem Mann, das Haupt
der Familie, unterzuordnen habe. Dass der
Mann seine Frau lieben sollte, liegt in seinem
eigenen Interesse, denn nur so bekomme er
eine makellose Frau, eine «Frau ohne Run-
zelny (112). So wie Gerber lehrt auch Silke
Petersen in Hamburg - sie schreibt iiber An-
tike Geschlechtertransformationen, (Maria
Magdalena wird ménnlich, oder: Antike Ge-
schlechtertransformationen, 117-139). Peter-
sen will mit diesem Beitrag befremden, denn
dadurch konne man das Eigene als weniger
selbstverstandlich annehmen (117). Sie setzt
sich mit der Konstruktion der Geschlechter-
differenz am Beispiel von Maria Magdalena
auseinander. Nachdem Simon Petrus Maria
Magdalena wegschicken wollte, da sie des



768 Rezensionen — Comptes rendus

Lebens nicht wiirdig sei, schlug Jesus vor.
Maria Magdalena méinnlich zu machen. da-
mit sie in das Reich des Himmels eingehen
konne (119). Dieser Transformationsprozess
vom Weiblichen ins Mannliche, damit
Frauen den Minnern gleichgestellt werden,
findet oftmals in den Evangelien Erwdhnung.
Auch Barbara Miller (Frauen in Minnerdo-
ménen. Historische Beispiele, 141-157)
nimmt sich dieser Thematik an. Miiller geht
der Frage nach, was geschieht, wenn Frauen
in Minnerdoméanen vorstossen. Diese Frage
wird mit Beispielen beleuchtet, Thekla. die
Frau die lehrte und deshalb diskriminiert
wurde, Melania, der besondere Verehrung
zukam, weil sie reich war, ein monastisches
Leben fithrte und ein Kloster stiftete und
Theodora, die Gattin von Justinian, der ein
ausschweifendes Leben nachgesagt wird. Da
sie sich in die Politik ihres Mannes aktiv ein-
mischte, wurde sie auch angreifbarer. Barba-
ra Miller kommt zu dem Ergebnis, dass das
Vor- und Eindringen von Frauen in Ménner-
dominen schwer war, jedoch «asketisches
und geschlechtsloses» Leben der Frauen die
Akzeptanz in der «Offentlichkeit» hob.

Der letzte Teil des Buches ist den Weltre-
ligionen gewidmet: Buddhismus, Islam und
Judentum. Carola Roloff (Das Erleuchtungs-
potenzial von Frauen und Ordinationslinien
im Buddhismus, 159-176) kommt zu dem er-
niichternden Ergebnis, dass in asiatischen
Gesellschaften der Korper der Frau nach wie
vor als minderwertig angesehen wird, wenn-
gleich ihnen das Erleuchtungspotenzial zuer-
kannt wird und es auch weibliche Buddhas
geben kann. Hamideh Mohagheghi widmet
sich der frithislamischen Zeit und gibt Ein-
blicke in den Koran (Gleichberechtigte Teil-
habe der Frauen in der Gesellschaft. Ein-
blicke in den Koran und historische Bei-
spiele, 177-194). Wenngleich man im 7.
Jahrhundert noch nicht tber die Gleichbe-
rechtigung von Frauen diskutierte, findet man
im Koran unmissverstandliche Quellen, aus
denen hervorgeht, dass Frauen den Méannern
gleichgestellt sind. Durch den Koran erst er-
hielten sie Rechte, die sie vorher nicht be-
sassen (182). Mohagheghi fithrt Beispiele
hervorragender Frauen an wie etwa der wei-
sen Konigin von Saaba oder Maria. Sie ist
die einzige Frau, die im Koran Erwédhnung
findet. Die Autorin kommt zu dem Ergebnis,

SZRKG, 106 (2012)

dass der Koran durchaus ausreichende
Grundlagen bietet, die Gleichberechtigung der
Geschlechter und die dadurch entstandene
Verbesserung der Frauen zu bejahen (193).
Wie Islam und Feminismus kompatibel sind.
beschreibt Katajun Amirpur in dem Beitrag
«Islamischer Feminismus: Kritik und Inhalt
cines Konzepts» (195-213). Die Islamwissen-
schafterin zeigt die Diskussion der Vereimnbar-
keit Islam und Feminismus am Beispiel des
Irans auf, wo diese Frage heftigst diskutiert
wurde. Hier entwickelte sich nach der Revolu-
tion im Jahr 1979 eine Frauenbewegung und
somit ein [slamischer Feminismus. Um erfolg-
reich zu sein, begriinden die Frauenaktivistin-
nen ihre Forderungen immer islamisch, denn
Motor fiir den Islamischen Feminismus ist der
Islam selbst. Amirpur beendet ihren Beitrag
mit der Feststellung, dass sich die Zeiten geiin-
dert haben und sich deshalb auch die Interpre-
tationen des Korans dndern miissen. Der letzte
Beitrag in diesem Sammelband stammt von
der Rabbinerin Eveline Goodman-Thau (Ethos
und Eros im Judentum. Uberlegungen zur Rol-
le der Frau als Briicke zwischen Tradition und
Moderne 215-239). Beeindruckend zeigt die
Autorin auf, wie¢ in der jidischen Tradition die
«Frauenfrage» behandelt wird. Nur der Mann,
der eine Frau hat, ist ein Mensch und wer kein
Land hat ist kein Mensch (231). So scheint es,
dass die Frau dem Mann die Identitit verleiht
und gleichzeitig seinen Ort auf der Erde si-
chert. Die Frau stellt die Verbindung zum
Himmel und zur Erde dar! Die Frau ist in
einem weiteren Schritt die Vermittlerin zwi-
schen Mann und Gott und die Vermittlerin ei-
nes Ethos der Wirklichkeit im Spannungsfeld
von Ethos und Eros (224). Trotz dieser be-
deutenden Position der Frauen in der Bibel ist
es bedauerlich, dass Frauen in der rabbini-
schen Tradition als religidses Wesen vor Gott
lediglich eme zweitrangige Stellung einneh-
men (226).

Dieser Sammelband bietet eine interessan-
te und spannende Darstellung der aktuellen
Forschungsfragen in der Feministischen Theo-
logie. Nicht nur der Querschnitt durch die
vielen Religionen und die historische Dimen-
sion, sondern die unterschiedlichen Zuginge
und Fragestellungen machen dieses Buch zu
einer wertvollen und anregenden Lektiire.

Graz Anita Prettenthaler-Ziegerhofer



Rezensionen — Comptes rendus 769

Monique Jucquois-Delpierre (Ed.), Female
Sfigures in art and media/Frauenfiguren in
Kunst und Medien/Figures de femmes dans
["art et les médias, Frankfurt a. M. u.a., Peter
Lang. 2010. 356 pp., 87 ill.

Der Sammelband von Monique Jucquois-
Delpierre macht durch seinen Titel und die
Dreisprachigkeit neugierig. Auf den ersten
Blick wagt er auch neue Wege in der wissen-
schaftlichen Lektiire zu beschreiten. Das
Sammelwerk entstand als schriftliches End-
produkt einer Reihe von Seminaren zwischen
2003 und 2009 und ist nach einem langeren
Einleitungsteil in vier Sektionen unterteilt: 1.
«Und Gott schuf die Frau» (Und immer lockt
das Weib). Transgender und Heteronormati-
vitdt; 2. Von Miittern und Midchen. Frauen-
mythen; 3. Frauen, Rollen, Dar- und Vorstel-
lung; 4. Frauen und Gesellschaft.

Die  hauptsdchlich  wissenschaftlichen
Beitrige werden von sieben, meist mehrseiti-
gem Bildmaterial unterbrochen, auf das unten
noch ndher eingegangen wird. Zur Mehrspra-
chigkeit ist zu sagen, dass das Cover und der
Klappentext zwar einen gleichberechtigten
Gebrauch von drei Sprachen versprechen, die
Artikel jedoch nicht in alle drei Sprachen
ibersetzt sind. Das heisst, es gibt 13 deutsche
und fiinf franzosische Beitriige sowie einen
englischen Beitrag. Die Artikel weisen ab-
schliessend ein englisches Abstract (Ausnah-
me: Au nom de la mere von Arlette Jossart
und Monique Jucquois-Delpierre, 271-275)
und eine Kurzbeschreibung der Autorlnnen
auf, die jedoch auch nicht einheitlich, son-
dern in unterschiedlichen Sprachen gehalten
sind.

Inhaltlich ist es wichtig, darauf hinzuwei-
sen, dass der Begriff «Frauenfiguren/Female
figures/Figures de femmes» nicht auf die «Fi-
gur», das Bild, den Stereotyp etc. beschrinkt
ist, sondern dass auch individuelle weibliche
Personen damit gemeint sind: «However, an
essential intention of the study was and is to
analyse female <figures>, woman as persons
and «personages>, characters and figures in
stories, real or fictional, as presently emer-
ging in culture, art and the media [...].» (17f).
Denn nur durch diese weite Begriffsauffas-
sung kann die Breite der Artikel verstanden
werden. So beschiftigen sich die Beitridge —

SZRKG, 106 (2012)

beginnend mit der biblischen Eva — mit be-
kannten Frauenfiguren wie Judith, Maria von
Magdala oder den Heldinnen/Prinzessinnen
der Grimm’schen Mairchen, aber eben auch
mit Individuen wie Madonna, Vanessa Bee-
croft und Rosa Luxemburg. Trotzdem bewe-
gen sich manche Beitrige sehr weit abseits
der Thematik, etwa Ullmanns Artikel iber
Selbstkonstruktionen junger Frauen in Bezug
auf Familie und Liebe. Thr Beitrag liest sich
interessant, jedoch hitte ihr Interviewmate-
rial noch gezielter auf das Thema der Frauen-
figuren befragt werden kénnen.

Beschiftigt sich ein Band mit Frauenfigu-
ren in Kunst und Medien, ist Bildmaterial un-
abkommlich. Folglich sind auch Frauenfigu-
ren, wie etwa die Venus von Willendorf, Bot-
ticellis Venus, Channukkaleuchter mit Ju-
dith-Motiv oder eine Statue «Leda mit dem
Schwan» auf den sieben Zwischen«kapiteln»
abgebildet. Stutzig macht jedoch, dass zahl-
reiche andere in den Artikeln besprochene
(Frauen)figuren nicht visuell abgebildet sind
(etwa das Kunstprodukt Madonna oder eine
Performance von Vanessa Beecroft) und
stattdessen zahlreiche Fotografien abgedruckt
sind, die von Bénédicte Jucquois, Mathemati-
kerin, Musikerin und Fotografin, stammen.
Zwolf Autorlnnen hat sie in wechselnden
Inszenierungen (etwa nur die Hénde, im
Spiegelbild, etc.) fotografiert und mehrere
dieser Fotos sind auf den Seiten, zusammen
mit anderen Fotografien, abgebildet. Die In-
tention hinter diesen kiinstlerischen Beitrdgen
der Herausgeberin wird im Vorwort erklart.
«The second mode of reflection [besides
scientific texts, RLN] is more subtle and un-
usual. It extends a sensitive thread between
art and science. [...] Original unedited pictu-
res [...] guide the reader who becomes a
spectator in this second mode of reflection.»
(11) Die Fotografin Jucquois konstatiert, mit
ihren Fotografien «die Frage nach der Begeg-
nung zwischen dem kiinstlerischen und dem
wissenschaftlichen Gesichtspunkt zu stel-
len... Einen sensiblen Faden zwischen diesen
zu spannen.» (14). Dass diese Herangehens-
weise flir viele LeserInnen eine Herausforde-
rung darstellen wird, ist thnen bewusst (11)
und ich personlich stehe dieser auch skep-
tisch gegeniiber, vor allem, da mir die genaue
Ausgestaltung des Verhiltisses zwischen



770 Rezensionen — Comptes rendus

Kunst und Wissenschaft nicht gekldart er-
scheint. So mutet das Verhiltnis einerseits
gleichberechtigt an («Faden spannen»), doch
an anderer Stelle ist eine Hierarchie unter den
«Koexistenzen» (14) deutbar, wenn es heisst;
«These four chapters are supported [!] by
pictures which complement the authors and
the authors’ way of thinking.» (18). Auch ist
die grafische Gestaltung der Bilderseiten
nicht sehr ansprechend, im Gegensatz zum
Titelbild, das dem Buch eine interessante
Note gibt.

Wiinschenswert wiére mehr Einheitlich-
keit, sodass Leserlnnen ohne Deutsch- und
Franzosischkenntnisse zumindest zu jedem
Artikel eine englische Zusammentfassung und
Beschreibung der Autorin/des Autors finden.
Und wenn schon das Experiment mit drei
Sprachen gewagt wird, ist die Dominanz der
deutschen Artikel nicht nachvollziehbar.

Abschliessend ist zu sagen, dass es be-
griissenswert ist, Kunst und Wissenschaft auf
eine andere Art und Weise betreiben zu wol-
len, ausgetretene Trampelpfade zu verlassen
und neue Wege zu beschreiten. 19 Autorln-
nen und finf Kiinstlerlnnen zwischen zwei
Buchdeckel zu bringen, ist sicherlich eine
Herausforderung. Doch so manche Entschei-
dung in «Frauenfiguren in Kunst und Wis-
senschaft» scheinen iiberdenkenswert. Dabei
sind aber viele der Artikel fiir sich genom-
men sehr interessant und erhellend, etwa von
Dominik Maeder: «Something between a
mother and a waitress». Zur zeitlichen Logik
sekretarieller Sorge in Mad Men (229-246),
oder von Regina Grundmann: «JHWH hat
mir in seinem Erbarmen geholten, und ich
habe den Frevler getdtet.» Judits Tat im
Spannungsfeld von Gewaltausiibung und Ge-
waltverhinderung in der Chanukka-Tradition
(297-311).

Freiburg i. Ue. Rebecca Loder-Neuhold

Peter van Dam, Staat van verzuiling. Over
een Nederlandse mythe, Amsterdam, Wereld-
bibliotheek. 2011, 156 p.

Peter van Dam ist ein junger holldndischer
Historiker (*1981), der nach dem Studium der
Geschichte in Amsterdam mehrere Jahren als
wissenschaftlicher Mitarbeiter am Zentrum flir

SZRKG, 106 (2012)

Niederlande-Studien in Miinster gearbeitet hat
und da auch promoviert ist mit der Disserta-
tion Religion in der Zivilgesellschaft. Chrisi-
liche Traditionen in der niederliindischen und
deutschen Arbeiterbewegung. Inzwischen ist
er wieder umgezogen und Dozent fir Ge-
schichte an der Universitit Amsterdam.

Van Dam legt ein Essay vor tiber ein The-
ma, das seit Jahrzehnten in den Niederldnden
heftig in der Offentlichkeit diskutiert wird
und da auch viele wissenschattliche Publika-
tionen und Debatten hervorgerufen hat:
Versdulung. Versdulung wird oft dargestellt
als das Charakteristikum par excellence der
niederldndischen Gesellschaft. Man tibersetzt
deshalb auch oft die Termini «zuil> und «<ver-
zuiling> buchstdblich in andere Sprachen:
«Sdule> und «Versdulung>, «pillars> und «pilla-
risation>. Aber ausserhalb der Niederlanden
wird die Bildsprache meistens als unpassend
empfunden und fur vergleichbare Phinomene
werden andere Termini bevorzugt: Milieus in
Deutschland, Lager in Osterreich, Subgesell-
schaften (Altermatt), «political subcultures;,
parti-société> oder «église-sociétér. Eine ba-
bylonische Sprachverwirrung also, die die in-
ternationale Forschung dieser totalitiaren Sub-
kulturen — um es noch mal etwas anders aus-
zudriicken — sehr gechemmt hat.

Die internationale Verbreitung des Phéno-
mens - und der Forschung — ist eine
Schwachstelle. Aber wie adaquat ist die Ver-
sdulungsperspektive iiberhaupt als Makro-
Rahmen zur Beschreibung der niederlidn-
dischen Gesellschaft und Politik im 19. und
20. Jahrhundert? Dieser Frage widmet sich
Peter van Dam — und er tut das sehr kritisch.
Der Untertitel des Buches gibt die Stossrich-
tung an: «Uber einen niederlindischen My-
thos». Seine These ist, dass die Versdulungs-
metapher und Versidulungsperspektive mehr
geschadet als geholfen haben: «Sie haben uns
¢in fundamental verzeichnetes Bild der Ver-
gangenheit und Gegenwart geliefert» (S. 9;
meine Ubersetzung). Van Dam sieht den My-
thos zusammengesetzt aus drei Komponente:
das <overstatement> einer statischen Gesell-
schatt. die in vier. streng getrennten Milieus
aufgeteilt sein wiirde. die ldee, als ob Versiu-
lung ein exklusiv niederlandisches Phanomen
sein wiirde, und die Priasupposition, dass die —
entsdulte — Gegenwart radikal von der — ver-
sdulten — Vergangenheit divergieren wiirde.



Rezensionen — Comptes rendus 771

Die ersten beiden Mythen greitt Peter van
Dam im 2. Kapitel an. Die Sdulen waren nie
wie <Eiserne Vorhdnge> voneinander ge-
trennt, sondern waren poros. Statt Sdule be-
vorzugt Van Dam deshalb auch ein anderes
Konzept: «schwere Gemeinschaften». Diese
schweren Gemeinschaften findet man auch in
anderen Lédndern, wie in Deutschland. Im 3.
Kapitel geht er der Frage nach, wie die Ver-
sdulungsmetapher entstanden ist und sich
verbreiten konnte. In den 1930er Jahren fin-
det man die ersten, inhaltlich noch schwan-
kenden Hinweise. Die eigentliche inhaltliche
Festlegung und massenhafte Verbreitung der
Konzepte «Sdule> und «Versdulung» findet
aber erst in den 1950er Jahren statt, in einer
Zeit als die Kritik dieses Phidnomens stark
wuchs. Bei «Versdulung> war immer Polemik
dabei. Die Soziologen (vor allem J.P. Kruyt)
waren in diesen Jahren die ersten, die die
Metapher und das Konzept als wissenschaft-
liche Perspektive einsetzten, um damit die
niederldndische Gesellschaft und das nieder-
landische politische System zu beschreiben.
Seit Mitte der 1960er Jahren kamen die Poli-
tologen dazu (vor allem A. Lijphart). Ver-
gleichsweise spit, eigentlich erst seit den
1980er Jahren, meldeten sich auch die Histo-
riker, die aber dann Fragezeichen einbrach-
ten. Im 4. Kapitel wird der dritte Mythos kri-
tisch gegen das Licht gehalten. <Entsdulung,
die Erosion der Milieus, wird ja oft pauschal
als Kurzformel benutzt um einen fundamen-
talen Bruch zwischen den vor-1960er und
den nach-1960er Jahren zu postulieren. Zu
Unrecht, findet Van Dam. In der Politik kann
man ja auch viele Kontinuitdten entdecken,
z.B. Geheimberatung zwischen Spitzenpoliti-
ker. Im 5. Kapitel fasst Van Dam seine The-
sen nochmals zusammen. Er weist auch auf
das Paradox hin, dass in einer Zeit, wo der
Versidulungsmythos durch die Historiker
schon langst entlarvt ist, die 6ffentliche Dis-
kussion sich noch oft der Versaulungsmeta-
pher bedient, z.B. in der Diskussion tber die
Gestaltung des Rundfunk- und Fernsehwe-
sens und in der Debatte iiber die Existenz
einer islamischen Séule.

Wie ist das Buch zu beurteilen? Der
Autor kennt das Thema und die Literatur
durch und durch. Sodann ist das Buch als ein
polemisches Essay verfasst. Man spiirt in je-

SZRKG, 106 (2012)

dem Kapitel das Argernis des Autors. Er will
die Metapher und Terminologie ein fiir alle-
mal abservieren. Er bestitigt also, paradoxer-
weise, noch mal die polemische Triebkraft,
die, fast von Anfang an, am Konzept und am
Blickwinkel der Versdulung klebte. Ein ge-
lassener Umgang, ein wissenschaftlich neu-
trales Abwigen der Vor- und Nachteile ist
anscheinend noch immer schwierig. Drittens
und vor allem, die Frage. der Peter Van Dam
sich widmet, ist an der Zeit. Ist es gerecht-
fertigt, die Geschichte der Niederlande im 19.
und im 20. Jahrhundert als in erster Linie
eine Geschichte der Versdulung und Entsédu-
lung darzustellen? Das dies so sei, war in den
vergangenen Jahrzehnten selbstverstandlich.
Mit dem Abklingen der Versdulung, aber
auch der Entsdulung, ist das nicht mehr so.
Den wichtigsten Beitrag des Buches sehe ich
gerade in dieser Hinterfragung. Sie geschieht
mit Recht. Trotzdem, sein Urteil ist zu hart
und vorschnell. Es ist richtig, dass «Versdu-
lung» oft in karikaturaler Form benutzt wird.
Aber kann man Begriff und Perspektive nicht
auch nicht-karikatural einsetzen? Was ge-
winnt und was verliert man, wenn man Be-
griff und Perspektive nicht mehr benutzt, und
was wenn man es weiterhin, aber nicht ein-
seitig, einsetzt? Das ist meines Erachtens die
entscheidende Frage. Van Dam ist iiber die
Einseitigkeiten verdrgert — seine drei wich-
tige Vorbehalte stimmen durchaus - und ent-
scheidet sich gegen sie. Ich personlich glau-
be, mit Kruyt, Lijphart, Thurlings und ande-
ren, dass der Versdulungsperspektive nuan-
cenreich und wissenschaftlich neutral einge-
setzt werden kann — und noch immer niitzlich
ist. Die Alternative, die Van Dam présentiert,
niamlich «schwere> und <leichte Gemeinschaf-
teny, bictet auch zu wenig.

Diese Meinungsdifferenz hindert aber
keineswegs daran, dass ich dieses polemi-
sches Essay niitzlich erachte und dass es, wie
gesagt, an der Zeit ist: gerade weil die Ver-
sdulung und die Entsdulung nun endgiiltig
vorbei sind, ist es notwendig, sich zu besin-
nen, welchen Nutzen und welche Nachteilen
die Versdulungsperspektive liefert. Dieses
Buch bietet dazu einen guten Anfang.

Tilburg Staf Hellemans



772 Rezensionen — Comptes rendus

Pragmatische  Quellen  der  kirchlichen
Rechtsgeschichte, hg. von Hanns Peter Neu-
heuser, Bohlau Verlag, Koln/Weimar/Wien,
2011 (= Rechtsgeschichtliche Schriften, Bd.
28), 388 S.

Der vorliegende Aufsatzsammelband mit
Beitrdgen von Historikern, Juristen und Ka-
nonisten ist auf jene Dokumente ausgerichtet,
die die alltdglichen Rechtsanwendungen zum
Ausdruck bringen, d.h. die Quellengattung
die im Allgemeinen als «schlichte» Urkun-
den und Akten betrachtet wird. Es geht hier
also nicht um die tiblichen kirchenrechtsge-
schichtlichen Quellen wie Traktate der mit-
telalterlichen Kanonisten oder spiterer Auto-
ren. Einerseits werden hier die pragmatischen
Quellen beschrieben, andererseits wird die
Bedeutung dieser Quellen fiir die Forschung
im Bereich der Rechtsgeschichte, der Ge-
schichtswissenschaft und der Kanonistik so-
wie fiir die Praxis der Rechtsprechung darge-
legt. Die Beitridge werden jedoch nicht, ihrer
Absicht gemiss, in zwei unterschiedlichen
Teilen des Buches vorgestellt. Die Abhand-
lungen die den grisseren Zusammenhang
aufweisen umrahmen die quellenbeschrei-
benden Artikel.

H.-P. Neuheuser stellt in seiner Einleitung
einen Zusammenhang her zwischen der kon-
tinentaleuropdische Rechtsentwicklung im
Sinn einer zunehmenden Abstraktion und
dem Bedart zur Adaptation in der Praxis, die
zu einer Steigerung der praxisbezogenen Do-
kumente fiihrt. Zum letzten Bereich gehdren
neben den statischen Texten wie liturgie-
rechtlich relevante Liturgiebiicher, Buss-
biicher und Predigthilfen auch die handlungs-
dynamischen Dokumente in Bezug auf die
kirchliche Verwaltung: Urkunden, Erlasse,
Dokumente zur Auslegung der normativen
Texte. Die kirchlichen Archivquellen sind
zumindest formal betrachtet gleichzeitig
Quellen der Kanonistik und konnen Auf-
schluss dartiber geben in welchem Umfang
eine kanonistische Norm ihr Ziel erreicht hat
bzw. aus welchen Griinden eben nicht. Die
Forschungen zu Einzeldokumenten tragen
auch zu einer ganzheitlichen Perspektive der
lokalen (Kirchen-)Geschichte bei.

Der Beitrag von Hans-Jirgen Becker ver-
sucht den Stellenwert und die Bedeutung kir-
chenrechtsgeschichtlicher Quellen fir die

SZRKG, 106 (2012)

rechtswissenschaftliche Forschung darzule-
gen. Der Einfluss des kanonischen Rechts auf
das ius commune und auf das offentliche
Recht, das Straf- und Zivilrecht wird anhand
einiger kanonistischer Begriffe hervorgeho-
ben. Dieser im Allgemeinen interessante Bei-
trag, obwohl er fiir Kirchenrechtler und Juris-
ten wenig Neues enthilt, scheint doch etwas
unpassend innerhalb der Gesamtthematik
dieses Sammelbandes.

Kerstin Hitzbleck stellt sich dieselbe
Frage der Bedeutung dieser Quellen, hier in
Bezug auf die geschichtswissenschaftliche
Forschung. Sie hebt hervor, dass die Geschich-
te sich heute mehr mit Alltagsgeschichte be-
schiftigt und dass die rechtlichen Aspekte
auch dazu gehoéren. Anhand des Beispiels
zum pépstlichen Benefizialwesen legt sie dar,
dass Notariatsurkunden bei der Umsetzung
der pépstlichen Rechtstitel die Organisations-
und Personalstrukturen in Bezug auf die An-
wendung dieser Rechte enthiillen. Der Histo-
riker bendtigt die Kenntnisse des Benefizial-
rechts, um die Verhdltnisse zwischen den
handelnden Personen zu verstehen. Der kon-
krete Fall dagegen hilft Kanonisten und Juris-
ten das Benefizialrecht zu kontextualisieren.
Die Urkunden im genannten Beispiel legen
gerade die europdische Dimension des kano-
nischen Rechts im Mittelalter dar. So kénnen
Dokumente des alltidglichen Lebens eine —
wenn auch nur beschrinkte — Vermittlung
zwischen juristischer Theorie, Rechtsanwen-
dung und Umsetzung im Alltag bilden.

Der Kirchenrechtler Stephan Haering
stellt ein Editionsprojekt kirchenrechtlicher
Quellen vor, ndmlich die Werke der (mittel-
alterlichen) anglo-normannischen Schule und
unterstreicht die Bedeutung unverdffentlich-
ter Quellen fiir die Genese der Rechtstexte,
die Entwicklung von Institutionen und Am-
tern, sowie fur die Geschichte der Disziplin.
Die Bedeutung pragmatischer Quellen in der
Anwendung des Kirchenrechts behandelt er
nicht.

Hierauf folgen mehrere Beitrdge von
Historikern, die unterschiedliche Quellengat-
tungen und Themen der Kempener Geschich-
te vorstellen, wie z.B. ein Sendweistum
(Willhelm Janssen), Stiftung Altarsofficia
(Joachim Deeters, der nur den lateinischen
Text und deutsche Ubersetzung vorstellt),
Suppliken gerichtet an einen pédpstlichen De-



Rezensionen — Comptes rendus 773

legaten, bzw. Nuntius (Hans Budde), die
heute noch bestehende Studienstiftung Hutte-
riana in Ko6ln (Richard Hardegen), Bruder-
schaften (Klaus Militzer), Rechtsrituale bei
der Ubertragung des Kiisteramtes (Sabine
Kotting), Reliquienauthentiken (Hanns Peter
Neuheuser) und die liturgischen Libri Ordi-
naril (Jirgen Bérsch). Nur der letztgenannte
Autor beschiftigt sich ausdriicklich mit der
Frage der rechtsrelevanten Aspekte dieser
Quellen.

Femer erwdhnt Thomas Schiiller beispiels-
weise aktuelle kirchengeschichtliche Debatten
in denen kirchliche Archive ein grosses Ge-
wicht haben und stellt dann die heute gelten-
den kirchenrechtlichen Normen betreffend
kirchliche Archive auf Universal-, Didzesan-
und Pfarreiebene vor.

Der Sammelband enthilt schliesslich ei-
nen Beitrag von Manfred Baldus, der den
Stellenwert und die Bedeutung kirchenrechts-
geschichtlicher Quellen fiir die staatskirchen-
rechtliche Rechtsprechung an den deutschen
Gerichtshéfen sowie am Europdischen Ge-
richtshof fiir Menschenrechte vor allem im
Uberpriifen der Tragweite historisch begriin-
deter Rechtsanspriiche sieht.

Insgesamt bietet dieser Sammelband in-
teressante Uberlegungen und Beispiele zum
Thema, obwohl nicht alle Beitrige streng ge-
nommen in den vorgegebenen Rahmen pas-
sen. Die Vielfalt der Quellengattungen und
ihre eventuelle Beniitzung von Historikern,
Juristen und Kanonisten werden iiberzeugend
zum Ausdruck gebracht. Die Erstgenannten
brauchen fiir ihre Forschungen manchmal
rechtliche Kenntnisse, die beiden letztge-
nannten Gruppen konnen die Quellen fiir die
Rechtsauslegung und Anwendung nutzen.
Forschungen zum Thema Rezeption des
Rechts sollen deswegen auch auf diese Quel-
lengattungen achten.

Freiburg Astrid Kaptijn

Kirchenmusikalisches Jahrbuch, hg. von der
Gorres-Gesellschaft, Jahrgang 94, Scho-
ningh, 2010, 108 S.

Der 94. Jahrgang des Kirchenmusikalischen
Jahrbuchs enthilt sieben Beitrage, welche die

SZRKG, 106 (2012)

Bandbreite katholischer und lutherischer Kir-
chenmusik vom 16. bis zum 20. Jahrhundert
umfasst. Finf der publizierten Artikel wur-
den an der Jahrestagung der herausgebenden
Gorres-Gesellschaft in Freiburg i. Br. im
Jahre 2010 als Vortrag gehalten. Im ersten
Aufsatz verweist Christiane Wiesenfeldt auf
erhaltene aber bisher kaum beachtete ge-
mischt konfessionelle Liibecker Musikquel-
len aus dem Zeitraum vom 16. bis zum {ri-
hen 17. Jahrhundert. Anhand dieser Quellen
erldutert die Autorin, wie in Libeck tiber die
Zeit des Verbots der katholischen Gottes-
dienste durch Rat und Senat hinaus offenbar
eine katholische Musiktradition im Privaten
und Offentlichen weiterbestanden hat. Ein
insgesamt langsam und keineswegs konti-
nuierlich vollzogener Wandel von alter zu
neuer Konfession ist damit auch auf kirchen-
musikalischer Ebene festzustellen. Wie Wie-
senfeldt eingesteht, bleiben noch einige Fra-
gen unbeantwortet, etwa diejenige nach dem
konkreten liturgischen oder paraliturgischen
Gebrauch von anderskonfessionellen Kir-
chenmusikkompositionen in Liibecker An-
dachten. Wieso wurde ausgerechnet ein Kon-
volut mit einstmals katholischer Polyphonie
nachtriaglich mit protestantischen Liedern er-
ginzt und welche Verwendung kam etwa den
konfessionellen Mischformen zu?

Der Beitrag von Konrad Kiister befasst
sich mit der lutherischen Orgelmusik des 17.
und 18. Jahrhunderts. Seine Fragestellung
richtet sich nun ganz konkret auf die litur-
gische Kontextualisierung von Orgelkompo-
sitionen. Der Autor verdeutlicht anhand litur-
gischer Quellen, wie das Orgelvorspiel zum
Ziel hatte die Gemeinde auf das kommende
Kirchenlied einzustimmen und demzufolge
die Choralmelodie aufgreifen musste. Das
Praludium andererseits konnte lediglich die
Tonart ausbreiten, weil dem Kirchenvolk das
darauf folgende Lied wohl bekannt war. Aus-
gehend von den verschiedensten zu erflllen-
den liturgischen Funktionen lutherischer
Orgelmusik stellt Kiister in seinem erstklassi-
gen Beitrag weiterhin die Frage nach dem li-
turgischen Ort der Choralfantasie, als dieje-
nige Gattung mit dem gréssten exegetischen
Potenzial. Aus Kiisters Erlduterungen wird
nicht zuletzt deutlich, dass sich jiingere Gat-
tungsbegrifte nicht immer mit der musikali-



774 Rezensionen — Comptes rendus

schen Realitdt um 1700 decken und dass die-
se Realitdt ausserdem lokal sehr verschieden
sein konnte. was wiederum heute die litur-
gische Rickfithrung der Kompositionen er-
schwert.

Der dritte Artikel beleuchtet die Arbeit
des im frankischen Raum tdgig gewesenen
Franziskaner-Orgelbauers P. Adam Ohninger
(um 1645-1716). In Hermann Fischers posi-
tivistischem Beitrag ohne weiterfihrende
hermeneutische Fragestellungen werden bio-
graphische Angaben zu Ohninger geliefert
(insbesondere zu seinem Geburtsjahr), der
mogliche Umkreis semer Lehrjahre wird
skizziert, sowie vor allem Ohningers orgel-
bauerische Tatigkeit beschrieben und ge-
wiirdigt. Immerhin wird in einem abschlies-
senden Teil darauf eingegangen, worin sich
die Arbeit des Orgel bauenden Franziskaners
auszeichnet und sich sein Schaffen von dem-
Jjenigen seiner Zeitgenossen aus dem gleichen
Umfeld unterscheidet.

Meinrad Walters Beitrag thematisiert das
1812 vom Bistum Konstanz publizierte
Christkatholische Gesang- und Andachts-
buch, als dessen Endredaktor der damalige
Konstanzer Generalvikar Ignaz Heinrich von
Wessenberg (1774-1860) zeichnete. Walter
beschreibt und erkldrt fachkundig die Er-
folgsgeschichte dieser aufgeklarten Konstan-
zer Psalmen, welche das 1821 aufgeloste Bis-
tum Konstanz iberlebt und mit ihrer zwei-
unddreissigsten und letzten Auflage im Jahre
1870 auch lange parallel zum Gesangbuch
der neu gegriindeten Erzdidzese Freiburg be-
standen haben. Einige der Konstanzer Psal-
men haben schliesslich in Ausziigen sogar im
Gebet- und Gesangbuch Gotrteslob von 1975,
das derzeitig abgeldst werden soll, iiberlebt.
Das klar erkennbare subjektive Anliegen
Walters und damit offenbarer Endzweck sei-
nes Textes besteht darin, die vornehmlich
von theologischer Seite dargelegten positiven
Punkte der Konstanzer Psalmen in das gerade
in Ausarbeitung bestehende neue Gebet- und
Gesangbuch der Erzditzese Freiburg aufzu-
nehmen («Nicht zuletzt ist von den Konstan-
zer Psalmen ein {iberaus einfaches, aber beim
gegenwirtigen Gotteslob leider nicht beriick-
sichtigtes Prinzip zu lernen [...]»).

Der Beitrag von Christoph Schmider
kniipft ebenfalls an den aktuellen Diskurs um
die Neugestaltung des Freiburger Didzesan-

SZRKG, 106 (2012)

gesangbuchs an. Schmider jedoch — er the-
matisiert das Freiburger Gesangbuch von
1839/1849 und das Magnificar von 1892 und
1929 — bleibt im Gegensatz zu Walter stets
sachlich. Die Darlegungen Schmiders folgen
vorwiegend zweil grundlegenden Leitfragen:
die Loslosung vom Konstanzer Gesangbuch,
respektive wie viele Lieder sollen von den
aufgeklirten Konstanzer Psalmen in das Ge-
sangbuch einer Didzese aufgenommen wer-
den, die sich zusitzlich aus Gebieten vier
weiterer Bistiimer mit jeweils anderer Kultur
zusammensetzt? Welche Bedeutung soll dem
Volksgesang beigemessen werden, wobei
sich im Zeitalter der Klosterauthebungen
auch die Frage um das Choralsingen durch
das Volk und iiberhaupt dem weiterbestehen
der Stundengebete und dem Latein als gesun-
gene Sprache kreisen. Insgesamt zeigt
Schmider damit auf, wie die organisatori-
sche, rechtliche, theologische und auch die
politische Entwicklung der jungen Erzdio-
zese Freiburg sich in den Didzesangesang-
biichern manifestierte. womit er letztlich aus
objektiver wissenschaftlicher Warte heraus
einen niitzlichen Beitrag auf eine aktuelle
Debatte leistet.

Giinther Massenkeil, seines Zeichens
Herausgeber des Kirchenmusikalischen Jahr-
buchs, thematisiert die Vater unser-Lieder
Op. 2 von Peter Cornelius (1824-1874) flir
Singstimme und Klavier. Der Liszt-Schiiler
Comelius, der sich gleichzeitig auch als
Dichter betétigte indem er die einzelnen Bit-
ten des biblischen Vater unser zu neun ge-
sungenen Ausserungen frommer Empfindun-
gen umformte, komponierte seine erste Fas-
sung 1854 in Weimar. An den Anfang der
neun Sitze, wie Massenkeil ausfiihrt, stellte
Comelius jeweils einen Partikel aus der gre-
gorianischen Pater noster-Melodie. Diese
Melodie integriert Comelius jeweils choral-
motivisch in den Klavier-, nicht aber in den
Vokalpart. Massenkeil macht damit auf eine
in der sakralen Musik singuldren Form von
Programmmusik aufmerksam, da fiir Corne-
lius «der Choral im romantischen Sinne und
in singuldrer Weise eine «poetische Idees»
darstellt.

Das  Kirchenmusikalische  Jahrbuch
schliesst mit einem Aufsatz von Michael Fi-
scher zum Lutherlied Ein feste Burg ist unser
Gotr im Ersten Weltkrieg. Fischer skizziert



Rezensionen — Comptes rendus 775

den Prozess, wie das Lutherlied als natio-
nalreligises Propagandamittel gebraucht und
missbraucht wurde, wobei der Choral als
Kriegslied explizit nicht nur des Protestantis-
mus, sondern des gesamten Deutschen Rei-
ches und seiner Armeen Verwendung fand.
In die Zeit des Ersten Weltkrieges fiel das
Reformationsjubilium von 1917, was dem
Lied wietere Aktualitit und Brisanz verlieh.
Zusitzlichen Ziindstoff erhielt Luther und
seine Lieder durch eine im Jubildumsjahr er-
schienene Schrift des Hymnologen Wilhelm
Nelle, die den Titel des Lutherliedes trug. In
seiner Abhandlung verlieh Nelle dem Krieg
liber das Lied eine religiose Bestimmung und
deutete insgesamt Luthers Kirchenlieder
unter militdrisch-nationalen Vorzeichen; er-
zieherische, militdrische und religidse As-
pekte sollten aufeinander abgestimmt wer-
den. Fischers Darlegungen zur Trias Religion
~ Nation — Krieg werden besonders iiberzeu-
gend Uber die angefiihrten Zitate von Solda-
ten, die mitten im Kriegsgeschehen das Lu-
therlied sangen. Mit Michael Fischers Beitrag
erreicht das Kirchenmusikalische Jahrbuch
von 2010 seinen Abschluss schliesslich im
20. Jahrhundert mit einem iiberkonfessionel-
len Thema, womit e€s auch diesmal ein breites
Spektrum geistlicher Musik abgedeckt hat.

Freiburg i. Ue. Christoph Riedo

Hartmut Traub, Philosophie und Anthropo-
sophie. Die philosophische Weltanschauung
Rudolf Steiners. Grundlegung und Kritik,
Stuttgart, Kohlhammer, 2011, 1040 S.

Auf dieses Buch — das eigentlich aus zwel
Biichemn besteht, davon gleich mehr — haben
wir lange gewartet: eine Analyse der philoso-
phischen Schriften Rudolf Steiners (1861-
1925), bevor er 1900 Theosoph wurde. Die
Studie ist in ihrem zentralen Bereich eine
ausgezeichnete Arbeit:  historisch-kritisch,
mit dichten Analysen, teilweise Kapitel fur
Kapitel an den Hauptwerken Steiners ent-
langgehend, mit dem Blick auf das Netz phi-
losophischer Literatur, mit der sich Steiner
auseinandersetzte. Sie ist damit augenblick-
lich das Referenzwerk fiir die Beschiftigung
mit diesem Thema.

SZRKG, 106 (2012)

Im Zentrum steht Traubs These, dass sich
Steiners philosophische Reflexionen im Kern
als Auseinandersetzung und Fortschreibung
des Werkes von Johann Gottlieb Fichte, na-
mentlich seiner «Wissenschaftslehre», deuten
lassen. Insbesondere in Steiners Dissertation,
verdffentlicht unter dem Titel « Wahrheit und
Wissenschaft» (1892), sowie in der «Philoso-
phie der Freiheit» (1893) entwickelte Steiner
ein monistisches Konzept mit einer unabge-
grenzten Erkenntnis in Anlehnung an Fichte.
Diese historiographische Perspektive ist nicht
neu, aber Traub dokumentiert sie in einer In-
tensitidt, sowohl textkritisch als auch ideenge-
schichtlich, dass dadurch das Koordinaten-
system von Steiners philosophischer Welt
neu gezeichnet wird. Die Verflechtung seiner
Theoriebildung wird in bislang unbekannter
Weise sichtbar. Meines Erachtens sind wich-
tige Folgerungen Traubs, die Steiners philo-
sophiehistorische Einordnung revidieren, zu-
treffend: etwa die Kritik an der zentralen
Herleitung von Steiners philosophischen An-
schauungen aus der Rezeption naturphiloso-
phischer Schriften Goethes, die insbesondere
im anthroposophischen Milieu dominiert.
Wenngleich Traub die Rolle der gleichwohl
vorhandenen Einflissen Goethes und damit
einer moglichen (und punktuell notwendigen)
Relativierung seiner These nicht diskutiert,
scheint mir seine Fokussierung auf Fichte im
Kern zutreffend. Steiners Konstruktionslogik
zerpfliickt Traub mit teilweise scharfen For-
mulierungen: Von der Aussage, dass Steiner
seinen zentralen Gegner, Kant, nicht verstan-
den habe, iiber den Hinweis auf eine unsyste-
matische oder widerspriichliche Gedanken-
fiihrung bis zu dem kaum verhohlenen Vor-
wurf des Plagiats (460) reichen seine m. E.
begriindeten Kritiken. Und im Blick auf Stei-
ners Revisionen seiner eigenen Werke wih-
rend des Ersten Weltkriegs, also in der an-
throposophischen Zeit, dokumentiert Traub
zudem, wie Steiner seine Texte durch eine
«retrospektive Interpretation» (216, 218)
manchmal fast bis in ihr Gegenteil uminter-
pretierte.

Angesichts dieser grossen Leistung geho-
ren einige Fragen und kleinere Kritiken zu
den Scharmiitzeln, die die weitere Forschung
anregen konnen: War Dilthey wirklich wich-
tig fur Steiners Konzept der «Weltan-



776 Rezensionen — Comptes rendus

schauung» oder hat Steiner hier vagierende
Vorstellungen rezipiert? Werden in der Kon-
zentration auf Fichte andere Denker, etwa
Nietzsche oder Eduard von Hartmann, nicht
unterbelichtet? Wie ist das Verhiltnis von
Fichtes deutschem Nationalismus und Stei-
ners Rassismus zu bestimmen? Gravierender
scheint mir, dass der Wiener philosophische
Kontext, in dem Steiner bis 1890 lebte, prak-
tisch nicht vorkommt, weil Traub vor allem
mit dem Material gearbeitet hat, das er als
Fichte-Spezialist kennt. Wie etwa ist die Rol-
le von Johannes Volkelt einzuschéitzen? Und
trotz aller Relativierung in diesem Milieu die
Goethe-Rezeption Steiners im Umfeld von
Julius Schroer? Nur wenn man diese Bezie-
hungen diskutiert, wird man die Frage, in wel-
chem Ausmass Traubs Fokussierung auf Fich-
te zutrifft, differenziert beantworten koénnen.
Kritisch sehe ich auch Traubs Analyse der ge-
nannten Hinzufligungen und Verdnderungen,
mit denen Steiner nach 1914 scine Werke in-
terpretierte. Ich vermisse hier die theosophi-
schen/anthroposophischen  Kontexte, die
Traub nur ausnahmsweise (etwa 905) einbe-
zieht, obwohl Steiner darin damals seit an-
derthalb Jahrzehnten lebte und obwohl sie
den entscheidenden Rahmen fiir die Revision
seiner vortheosophischen Werke bildeten.
Schliesslich hitte ich mir gewiinscht, dass
sich Traub mit der vorhandenen Literatur zu
Steiners philosophischen Werken intensiver,
teilweise iiberhaupt auseinandergesetzt hitte.
Sie wird zwar in der Einleitung genannt,
kommt aber dann nur vereinzelt zur Sprache;
iber weite Strecken bleibt Traub mit sich und
Steiner allein.

In seinem vierten Teil schliesst Traub
Uberlegungen zum Zusammenhang zwischen
Steiners philosophischer Frithphase und der
theosophischen Zeit an. Was wie eine Fort-
fiihrung seiner bisherigen Uberlegungen aus-
sehen mag, ist bei ndherem Hinsehen ein
neuer Ansatz, das zweite Buch. Darin steckt
ein  hochambitionierter Anspruch, némlich
Steiners Konversion in die Theosophie zu er-
kldren. Im Zentrum steht nun nicht mehr Jo-
hann Gottlieb Fichte, sondemn sein Sohn Im-
manuel Hermann, der Philosoph eines «theo-
sophischen» (im frithneuzeitlichen Sinn des
Wortes) Spiritualismus. Der iltere Fichte, um
den herum Traub bislang seine Historiogra-
phie gebaut hatte, geridt dabei in eine Neben-

SZRKG, 106 (2012)

rolle. Diese Konkurrenz der beiden Fichtes
wird bet Traub nicht thematisiert. Gleichwohl
{iberzeugt mich Traubs Identifizierung 1. H.
Fichtes als wichtiger Figur fur Steiners philo-
sophisch-theosophische Biografie. Traubs
Kritik an der bisherigen Steiner-Forschung,
die den jiingeren Fichte ignoriert oder unter-
schitzt hatte, besteht zu Recht (902-904); der
Forschung allerdings «Beriihrungsingste» zu
unterstellen (975), ist eine tiberfliissige Psy-
chologisierung. Ins Zentrum von Steiners Re-
zeptionsprozess stellt Traub [. H. Fichtes
«Anweisung zum seligen Leben» von 1806.
Dabei gelingen Traub valide Beobachtungen,
wenn er etwa strukturelle Ahnlichkeiten oder
gar Beziehungen von Steiners vortheosophi-
schen Vorstellungen (in der Kosmologie oder
in Erlosungskonzepten) zu den theosophi-
schen Ideen Steiners plausibel zu machen
versucht. Damit stirkt Traub die Fraktion
derjenigen, die in Steiners Biografie um 1900
mehr Kontinuitédten als Briiche sehen.

Aber letztlich hat sich Traub von seinem
wichtigen Fund verfiihren lassen, diesen viel
zu stark zu machen und manchmal absolut zu
setzen. Dazu muss er Steiner Lektliren unter-
stellen, die er nicht nachweisen kann, etwa
von I. H. Fichtes «Anthropologie», bei der
wir «davon auszugehen» (983) haben, das
Steiner sie gekannt habe, um wenig spiter
festzustellen, dass Steiner bestimmte Vorstel-
lungen definitiv dort vorgefunden «hat», um
kurz darauf wieder zuriickzurudern, dass
Steiner dieses Buch nur «gelesen haben diirt-
te» (984). Nun ist es durchaus moglich, dass
Steiner diesen und andere Texte Fichtes rezi-
piert hat und dass sie ihn (stark?) beeinflusst
haben, aber nachweisbar ist das momentan
eben nicht.

Das dramatische Problem dieser Fokus-
sierung auf den jiingeren Fichte ist allerdings
die Uberschitzung seines (wie auch des dlte-
ren Fichte) Einfluss im Prozess der Ausbil-
dung von Steiners theosophischem Weltbild.
Der jungere Fichte wird zum Generalschliis-
sel fiir den Wandel des Philosophen zum
Theosophen Steiner und dariiber hinaus zum
Lieferanten zentraler theosophischer Inhalte
nach 1900. Von diesem habe Steiner etwa
grundlegende Denkmuster fiir seinen Schu-
lungsweg «Wie erlangt man Erkenntnisse der
héheren Welten» (1904/05) oder sein Buch
«Theosophie» (1904) bezogen. All diese



Rezensionen — Comptes rendus 777

Uberlegungen kann man als Thesen disku-
tieren, und das sollte man in Zukunft auch
tun. Bei Traub hingen sie allerdings gross-
teils im luftleeren Raum, weil die Welt der
Theosophie Blavatskys und Besants nur mit
wenigen Bezugnahmen vorkommt. Traub
verweist mehrfach auf die vorliegende Lite-
ratur, aber das kann die fehlende detaillierte
Analyse nicht ersetzen; die reichen Hinweise
auf theosophische Quellen in Steiners Werk
nutzt er fast nicht. Die theosophischen Bii-
cher, die Steiner gelesen hat, werden nicht
einbezogen, Moglichkeiten, Steiners Ideen
aus theosophischen Konzepten (auch) zu er-
kidren, nicht einmal ansatzweise durchge-
fuhrt. Statt differenzierter Analysen fliichtet
Traub in autoritative Semantiken. So sollen
sich etwa flir Steiners «theosophisch-anthro-
posophische» Vorstellungen «zweifelsfrei
weit frithere Urspriinge nachweisen» lassen,
Fichte habe eine «uniiberwindliche Attrakti-
vitdty flr Steiner besessen (972). Sodann soll
Steiner mit Fichtes Instrumentarium auch die
Differenzierung zwischen Theosophie und
Anthroposophie vorgenommen haben, ohne
dass Traub die teilweise zufallsgelenkte Be-
nutzung dieser Begriff auch nur erwigt. Al-
lenfalls flir spdtere Interpretation von Vor-
stellungen nach 1912 kénnte man eine solche
Differenzierung iiberlegen, aber fir die theo-
sophische Phase vor dem Ersten Weltkrieg
halte ich eine solche Fixierung auf den jlinge-
ren Fichte flir abwegig — jedenfalls bleibt
Traub den quellengestiitzten Beleg schuldig.
Schliesslich soll Steiner von Fichte wichtige
Merkmale der Reinkarnationsvorstellung
tibernommen haben, ohne dass Traub die
sehr gut belegten Einfliisse des theosophi-
schen Denkens in seine Uberlegungen einbe-
zoge. Nochmals: Alles, was Traub anfiihrt,
ist weiterer Uberlegungen wert, aber mit sei-
nem Reduktionismus entwertet er seine
Uberlegungen.

In diesen Kontext montiert Traub Uberle-
gungen zur religiésen Sozialisation Steiners,
der katholisch gepragt sei (793-803). Dieses
Kapitel besitzt bei Traub die Funktion, seine
Kontinuitdtsthese zwischen dem vortheo-
sophischen und theosophischen Steiner zu
starken. Irritierenderweise verzichtet Traub
dabei auf eben die historisch-kritische Re-
flektion, die er zuvor angewandt hat. Eine

SZRKG, 106 (2012)

zentrale Rolle spielt fiir thn Steiners Autobio-
grafie aus den Jahren 1923/25, in der Steiner
von einer tiefen katholischen Prigung be-
richte (794). Aber diese Ausflihrungen Stei-
ners sind, um Traubs Worte zu nutzen, eine
«retrospektive Interpretation», die nicht nur
in sich widerspriichlich, sondern auch mit
fritheren Ausserungen Steiners nicht in
Deckung zu bringen ist. Steiners Autobiogra-
fie ist eben Dichtung und Wahrheit. Wenn
Traub dann noch mit Bezug auf karge Infor-
mationen zum Leben von Steiners Vater, der
als Angestellter in einem Kloster gearbeitet
hatte, dem Sohn Rudolf eine «Affinitidt» zum
monastischen Leben (953) oder eine «Ten-
denz zum Klosterlichen» unterstellt (972), ist
er im Reich der Spekulation gelandet. Ich le-
se jedenfalls Steiners religiése Sozialisation
ganz anders — aber das ist nicht der Gegen-
stand dieser Rezension.

Bei allen Differenzen zu einigen Uberle-
gungen Traubs: Sein Buch ist der Treibstoff
der Wissenschaft. Pointierte Thesen konnen
der Ansatzpunkt sein, Dinge schirfer zu se-
hen oder sie iiberhaupt erst zu entdecken. Ob
meine Kritiken am Ende Bestand haben,
muss die weitere Debatte zeigen. Traub je-
denfalls verdanken wir ein anregendes, gros-
ses Kapitel der Steiner-Forschung.

Fribourg Helmut Zander

Joachim Kuropka (Hg.), Regionale Ge-
schichtskultur. Phdnomene — Projekte — Pro-
bleme aus Niedersachsen, Westfalen, Tsche-

chien, Lettland, Ungarn, Rumdnien und Po-
len, Berlin, LIT, 2010, 227 S.

Der von Joachim Kuropka edierte Sammel-
band vereint 16 Beitrdge zu regionalen,
grenziiberschreitenden und nationalen Phéino-
menen, Projekten und Problemen in Bezug
auf Geschichtskultur und Geschichtsbewusst-
sein. Nach einem kurzen Abriss des Heraus-
gebers zur Begrifflichkeit und zur Debatte
tiber das Wesen und den Stellenwert der von
der Geschichtsdidaktik mitgeprigten Vorstel-
lung vom individuellen und gesellschaftli-
chen Umgang mit Geschichte, stehen exem-
plarische Analysen im Zentrum. Ein akzen-
tuiertes Augenmerk gilt den «Objektiva-



778 Rezensionen — Comptes rendus

tionen» der Kultur (z. B. Bilder, Strassenna-
men und Denkmaéler) und deren Vermitt-
lungsinstanzen (wie Medien, Museen, Thea-
ter, Schulen etc.).

Unter dem Uberbegriff der «Phianomene»
widmet sich Joachim Kuropka in einem Bel-
trag der «Niedersachsen-Konstruktion». Er
fragt nach der Nutzbarmachung von histori-
schen Traditionen und den daraus entstehen-
den Kontroversen. Klemens August Recker
zeigt in einer aufschlussreichen Studie, wie
Bilder (Axel Gundrums «Hexenwahn» und
«Verspottung») auch problematische ge-
schichtskulturelle Vorstellungen tradieren kon-
nen — beispielsweise, wenn thre Dekonstruk-
tion durch die Betrachtenden von der Ge-
schichtswissenschaft relativierte oder gar wi-
derlegte «Fehlschlisse» nahelegt — beim
«Hexenwahn» etwa die Verwicklung der Kir-
che in die Judenverfolgung der NS-Zeit in
Osnabriick. Durch solche Beispiele wird die
verantwortungsvolle Rolle der Kulturpolitik
bei der Inszenierung und Tradierung von
(Geschichts-)Kultur evident. Ein weiteres
«Phdnomen» prisentiert Marc Robel mit
seinen philosophisch-theologischen Uberle-
gungen zum Einfluss der regionalen Ge-
schichtskultur auf die religiose Identitit,
wahrend Hermann von Laer aufzeigt, wie
Unternehmenskultur und Arbeitsethik mit
den kulturellen Traditionen emner Region
«verwachsen» sein konnen. Laers Artikel er-
hellt auch, wie die Pflege des kulturellen Er-
bes zu einem Skonomischen Faktor werden
kann.

Ein  weiterer Beitrag von Joachim
Kuropka widmet sich den Amtshauptmin-
nern und Landriten im Oldenburger Miins-
terland von 1933-1945 und ihrer Rolle wih-
rend der Zeit des Nationalsozialismus’. Ku-
ropka zeigt anhand der Personlichkeiten, de-
nen er mittels verschiedener Protokolle (u. a.
der Entnazifizierungsverfahren) und anderer
offizieller und inoffizieller Quellen nach-
splirt, nicht nur exemplarisch mogliche Ver-
haltensweisen politischer Amtstrdager auf, er
macht auch den theoretisch nutzbaren Spiel-
raum innerhalb des NS-Systems sichtbar. To-
masz Faleck: analysiert anhand von Denkmi-
lern und Strassennamen der Stadt Katto-
witz/Katowice, wie die Geschichtskultur im
19. und 20. Jh. von der Politik vereinnahmt
werden konnte. Polnische, deutsche, spéter

SZRKG, 106 (2012)

«sowjetisch-sozialistische» Heroen, Kampf-
pldtze aber auch Dichter, Denker und «Ar-
beiter» wechselten auf Schildern und Denk-
mélern den Platz. Nicht einmal vor Grabin-
schriften machten die jeweiligen Machthaber
und ithre Sprachpolitik Halt, was clevere Biir-
gerinnen und Birger zum Trickgriff veran-
lasste, diese in Latein zu verfassen. Nach
dem Ende des Kommunismus® kehrten teil-
weise die alten Namen zurlick — neue, zum
Gedenken an die antikommunistischen Be-
wegungen, kamen hinzu.

Das Buch prisentiert weiter drei konkrete
Projekte zur Forderung der Erinnerungs- und
Geschichtskultur.  Hermann  Queckenstedt
schildert, wie rund um die Osnabriicker Kathe-
drale Erinnerungsarbeit geleistet wurde und
wird. Manfred Balzer beschreibt verschiedene
Aktivititen zur Inszenierung des «West-
falischen Jahrzehnts», wihrend Pascal Trees
anhand des lokalen Projekts des «Hauses der
Deutsch-Polnischen  Zusammenarbeit»  in
Gliwice/Gleiwitz die grenziiberschreitende
Erinnerungsarbeit sichtbar macht. Das hoch-
gesteckte Ziel, in verschiedenen Veranstal-
tungen und Vortrigen «dunkle Flecken» in
der Geschichte zu erhellen und Geschichte zu
«entliigen», gilt nicht nur flir die deutsche,
sondem auch fiir die polnische Geschichte.

Der grosste Teil der skizzierten «Proble-
me» 1m Umgang mit der Geschichtskultur
widmet sich den verdnderten gesellschaft-
lichen Bedingungen nach dem Umbruch von
1989 in Mittel- und Osteuropa. Der Uber-
gang zur Demokratie machte einen neu defi-
nierten Umgang mit dem historischen Erbe
moglich und fiihrte zu einer differenzierteren
Wahmehmung von ethnischen und kulturel-
len Unterschieden — verstanden als wertvolle
Bereicherung des «Nationalen» — die einst
unter dem Banner des «internationalen Sozia-
lismus» eingeebnet worden waren. Zdenék
Jirasek zeigt am Umgang mit Denkmilern
und Museen auf dem Gebiet der heutigen
Tschechischen Republik auf, wie der kom-
munistische Machtapparat durch ein neues
Museumsgesetz, das die Institutionen dem
Staat unterstellte, die Darstellung der Ver-
gangenheit beeinflusste — die «Bedriingung
der Arbeiterschaft» wurde zum =zentralen
Ausstellungsgegenstand. Nach dem Umbruch
1989/90 erfuhr die «Erinnerung» eine Plu-
ralisierung, die als Ausstellungsgegenstand



Rezensionen — Comptes rendus 779

auch Tabuthemen zuliess. Um Pluralisierung
anderer Art geht es im Artikel von Henrihs
Soms, welcher anhand «Lettgallens» (Let-
gale) die Begriindung einer Regionalkultur in
Lettland durch Rickbesinnung auf das kul-
turelle Erbe (wie etwa die latgalische Sprache
oder die katholische Religion) nachzeichnet.

Nicht reibungslos gestaltet sich die Inte-
gration von Minderheitenkulturen in das na-
tionale, geschichtskulturelle Erbe, wie dies
Laszlo Petho fur die Ungarndeutschen und
Johann Bohm fiir Siebenbiirgen aufzeigen.
Die in Ruminien verbleibenden Siebenbiirger
Sachsen, Banater- und Donau-Schwaben und
die anderen 15 Minderheiten konnten nach
dem Sturz Ceaucescus thre Traditionen dank
verschiedener Organisationen nicht nur (wie-
der) ausiiben, sondern staatlich gefordert pfle-
gen, mit dem propagierten Ziel, die Minder-
heitenkulturen regional zu verankern und da-
durch die nationale ruménische Kultur zu be-
reichern. Kaum hilfreich fiir den angestrebten
reflektierten Umgang mit der kulturellen
Vielfalt in Siebenbiirgen diirften sowohl die
Forderung des Ungamverbandes nach einer
autonomen Region als auch einseitige Dar-
stellungen von sdchsischen und schwibi-
schen Historikern sein, wie Béhm sie teil-
weise noch mmmer findet. Die politischen
Verdnderungen in Polen haben zu verschie-
denen Zonen mit sich iiberlagernden Identita-
ten gefithrt. Hieronim Szczegota und Bema-
detta Nitschke schildern, wie mit dem deut-
sch-polnischen Erbe — mit geniigend zeit-
lichem Abstand - konstruktiv umgegangen
werden kann und wie sich regionale, na-
tionale und «europdische» Identitdten gegen-
seitig bereichern konnen. In den ehemaligen
deutschen «Ostgebieten» blieb das «deut-
sche» Erbe ein pridgender Faktor, was auch
Czestaw Osekowski in seinem Artikel analy-
siert.

SZRKG, 106 (2012)

Insgesamt macht der Sammelband anhand
unterschiedlich weit reichender «Geschichts-
kulturen» sichtbar, wie mit der «bunten Welt
des Historischen» aut regionaler und nationa-
ler Ebene gesellschaftspolitisch umgegangen
wird. Die Artikel machen Chancen fiir Ver-
sOhnung und Moglichkeiten fiir ein besseres
Verstindnis des jeweils andern sichtbar. Sie
weisen aber auch auf Gefahren und Missténe
hin, die durch eine Vereinnahmung und In-
strumentalisierung der «eigenen» Geschichts-
kultur entstehen kdnnen.

Bern Nadine Ritzer






	Rezensionen = Comptes rendus

