
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: Baumer, Isco / Beck, Andrea / Kümper, Hiram

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 665

Der heilige Gallus 612/2012. Leben Legende

- Kult. Katalog zur Jahresaiisstellurig in
der Stiftsbibliothek St. Gallen (27. November
2011 bis IL November 2012). Mit einer
vollständigen Übersetzung der Gallusvita Wettis
durch Franziska Schnoor. St. Gallen. Verlag
am Klosterhof 2011. 208 S.

Die Autoren des Katalogs sind: Karl Schmu-
ki, Franziska Schnoor. Ernst Tremp. Vorweg
sei gesagt: er ist grosszügig und tadellos
ausgestattet, jeder Ausstellungsgegenstand ist

farbig abgebildet und hat seine Erklärung auf
der gegenüberliegenden Seite. Genau
beschrieben ist so der volle Inhalt der acht
Vitrinen im Saal der Stiftsbibliothek, aber auch

ein Panel im Barocksaal, zusätzliche Vitrinen
und eine Bildergalerie im Lapidarium im Un-
tergeschoss der Bibliothek. Flöchst dankenswert

ist die Übersetzung der Gallusvita des

Reichenauer-Mönchs Wetti (t824), der eine

nur noch sehr fragmentarisch überlieferte Vita

vetustissima überarbeitet hat. Es ist, wenn
man den Prolog Wettis mit berücksichtigt,
die erste vollständige Übersetzung (Katalog.
167-193). Überdies gab die Stiftsbibliothek
auf das Jubiläum hin im Reclam-Verlag die
Vita sancti Galli - Das Leben des heiligen
Gallus von Walahfrid Strabo (t849) auf
lateinisch und deutsch heraus (Stuttgart 2012, 240
Seiten). Er hat sich auf die Vetustissima und
auf Wetti abgestützt und den Text um 38

Kapitel erweitert, «welche die Ereignisse und
Wunder am Gallusgrab bis in seine Zeit
umfassen», sodass sein Werk «zu einer eigentlichen

Wallfahrts-, Kult- und Klostergeschichte

ausgewachsen» ist (Katalog, 16).

Auch diese Vita ist von Franziska Schnoor
hervorragend übersetzt und von Ernst Tremp
mit allen wünschenswerten Anmerkungen
und einem Nachwort versehen worden.

Der erste Satz des Katalogs gibt den

Grund zur Ausstellung an: «Vor 1400 Jahren.
im Jahr 612 (oder allenfalls im darauffolgenden

Jahr), hat Gallus sich im Tal der Steinach

niedergelassen» (7). Was in einer
beeindruckenden Zusammenarbeit von Stadt, Kanton

und Bistum St. Gallen zu diesem Jubiläum

geboten wird, zählt ein Festführer von
152 Seiten, mit Stadt- und Kantonsplan und

unzähligen Illustrationen (und Inseraten!)
auf.

Inmitten darin hat die Ausstellung in der

Stiftsbibliothek ihren zentralen Platz. Sie

zeigt, dass Geschichte nicht nur Vergangenheit

ist. sondern auch fortwirkende Gegenwart

sein kann. Mit Dokumenten aus dem
reichen Schatz der Stiftsbibliothek und
wertvollen Leihgaben holt sie den heiligen Gallus
in seiner Zeit ab und macht ihn für uns Heutige

verständlich. Die Ausstellung ist in

folgende Abschnitte gegliedert: Leben und
Wunder des Mönchs und Einsiedlers Gallus -
Zeit und Zeitgenossen des Gallus - Irland
und der Kontinent - Gallus in der Liturgie -
Gallus in der Dichtung - Reliquien und
Kultgegenstände - Der St. Galler Klosterplan und
der heilige Gallus. Das Panel im Barocksaal

zeigt das Leben des heiligen Gallus. gezeichnet

1630 von Pierre Wuilleret und gestochen
von Wolfgang Kilian. Die Dokumente und

Gegenstände im Lapidarium bezeugen die

Gallusverehrung vom 17. bis zum 19.

Jahrhundert und das Bild des hl. Gallus im Wandel

der Zeit. Jedes Kapitel im Katalog wird
einleitend gesamthaft vorgestellt und dann

durch die Beschreibung jedes Exponats
konkretisiert. Der Katalog reicht weit über die

Ausstellung hinaus, da er sie erstens rekapituliert

und zweitens die ganze Forschung zu
den verschiedenen Themen in die mitteleuropäische

Geschichte eingefügt zusammenfasst,
wie in den Literaturhinweisen auf den Seiten
194—205 nachgewiesen wird.

Für das Leben und die darauf folgenden
Wunder sind die zwei Darstellungen von
Wetti und Walahfrid Strabo, die einleitend
erwähnt wurden, die Hauptunterlagen. Die
nur mehr vier vorhandenen Blätter der
Vetustissima wurden zur Beilegung des «Kulturgüterstreits»

zwischen St. Gallen und Zürich
von der Zürcher Kantonsregierung der
Stiftsbibliothek geschenkt. Die vita Wettis ist nur
in einem einzigen Exemplar überliefert worden,

das aber immerhin zeitlich dem Autor
nahe steht. Der Text ist «noch dem merowin-
gischen Stilideal» verhaftet (14), was ja dann
den Anlass zu einer «moderneren» Fassung
des Walahfrid gab, die in mindestens 75

Abschriften erhalten ist. Er wollte noch eine
metrische Vita schreiben, doch hinderte ihn sein

früher Unfalltod daran: wohl ein irischer
Mönch übernahm dann diese Aufgabe (auch

nur in einer Abschrift vorhanden).

SZRKG. 106(2012)



666 Rezensionen - Comptes rendus

Die älteste bildliche Darstellung des Gallus

findet sich auf der berühmten Elfenbeintafel

des Mönches Tuotilo; der Bär aus der

Legende, der hier auch auftritt, ist der Stadt
St. Gallen, den beiden Appenzell und dem
Bistum als Wappentier bis heute geblieben.
Was in alten Texten aufgeschrieben wurde,
kam auch vielfältig ins Bild, farbig im St.

Galler Legendär von 1451/60, als Holzschnitt
aus der Frühzeit des Buchdrucks, wiederum

farbig in der Chronik des St. Galler Stadtarztes

und Reformators Vadian oder in der
feinsinnigen Gestaltung des Galluslebens durch
den Goldschmied und Schriftkünstler Josef
Tannheimer (1913-2002).

Das Leben des Gallus fällt in eine «selbst
für viele Historiker [...] wenig bekannte
Epoche.» «In vielen Gebieten, so auch in der
Bodenseegegend, hatten sich verschiedene
Völkergruppen vermischt.» (34) Daher auch die
Fragen rund um die Herkunft des Gallus:
Jahrhunderte lang wurde er unzweifelbar fur
einen Iren gehalten, aber nun hat man sich

gefragt, warum er so gut Alemannisch
konnte, um so predigen zu können; als Ire

sprach er ja keltisch und als Mönch lateinisch
(und somit nahe dem Galloromanischen).
War er erst in Luxeuil in den Vogesen auf
den Iren Kolumban gestossen und hatte sich
ihm und seiner strengen Klosterregel
angeschlossen? Diese ganze Sprachen- und
Herkunftsfrage hat Max Schär in seinem Buch
«Gallus. Der Heilige in seiner Zeit» (Schwabe

Verlag Basel 2011), 51-76 ausführlich
diskutiert. - Man wird sich bewusst. dass der

Prophet Mohammed ein Zeitgenosse des Gallus

war; sein Koran liegt in einer schönen
westarabischen Handschrift vor, die aus dem

Maghreb bald nach Ungarn und dann als

Kriegsbeute geschenkweise nach St. Gallen
kam. Erwähnt sei ein seltsam vertracktes «Fi-
gurengedicht» des Venantius Fortunatus:
man kann sich in Spekulationen darüber
ergehen, was man damals an Zeit und Geduld
aufbrachte, um so hochkomplizierte Gebilde

zu dichten. Die überlieferte Herkunft des

Gallus aus Irland führte dazu, dass St. Gallen
in lebendigem Kontakt mit Irland blieb,
bezeugt in kostbaren Manuskripten, so die
älteste irische liturgische Handschrift (Anti-
phonar von Bangor, Leihgabe der Biblioteca
Ambrosiana. Mailand), oder ein
griechischlateinisches Evangeliar in irischer Schrift.

schliesslich die Beschreibung Irlands in Be-
das englischer Kirchengeschichte. St. Gallen
ist berühmt wegen seiner kostbaren liturgischen

Handschriften und Druckwerken.
Bemerkenswert ist gewiss, dass eine

Sequenz des Notker Balbulus auf den hl. Gallus

noch heute jährlich am Gallusfest (16.
Oktober) in der Kathedrale St. Gallen gesungen

wird. Es sei darauf hingewiesen, dass

Sequenzen, Tropen und Gregorianischer Choral
aus dem Kloster St. Gallen (von Notker
Balbulus) in Zusammenarbeit mit der
Stiftsbibliothek auf einer CD festgehalten sind

(christophorus-records). Ein althochdeutsches

Gallus-Lied Ratperts ist leider nur in
lateinischer Übersetzung erhalten. Reliquien
und Kultgegenstände bezeugen wie die
Lebensbeschreibungen. Dichtungen usw. das

Fortleben des Heiligen. Aus einer Silberschale

wurde mit einem Silberlöffel am Festtag
den Gläubigen Gallus-Wein ausgeteilt - dies
bis ca. 1950! Dem St. Galler Klosterplan
(keine verpflichtende Vorzeichnung, sondern
ein Idealplan, dem aber vieles entnommen
wurde) kann man die Lage des Gallusgrabes
in der Klosterkirche entnehmen. Ein Kupferstich

(von insgesamt acht) von Wuilleret/Ki-
lian zeichnet in barocker Weise das Leben
des Gallus und weiterer Personen aus seinem
Umfeld bzw. seiner Nachfolge. Die typischen
Kennzeichen des Galluslebens wiederholen
sich auf Stichen, Gemälden, Gebetbüchern,
Siegeln. Münzen.

Fribourg Iso Baumer

Josef Ackermann, Das «Itinerarium
Bernardi Monachi». Edition - Übersetzung -
Kommentar. Hannover, Hahn, 2010
Monumenta Germaniae Historiea, Studien und
Texte, Bd. 50), XXII und 154 S„ 5 Karten.

Trotz der umfangreichen literarischen
Produktion in der karolingischen Epoche sind

aus dieser Zeit fast keine Zeugnisse aus dem
Bereich der Reiseliteratur überliefert. Aus
diesem Grunde ist nun zu Recht das Itinerarium

des iMönches Bernhard, em Reisebericht
aus der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts,
von Josef Ackermann neu ediert worden. Die
als Dissertation in Zürich eingereichte Edition

enthält neben einem Kommentar auch

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 667

erstmals eine vollständige deutsche

Übersetzung. Bereits 1879 war der Text von Titus
Tobler und Augustus Mounier kritisch
herausgegeben worden (Itinerarium Bernardi
Monachi Franci, in: Titus Tobler'Augustus
Mounier: Itinera Hierosolymitana et descri-
ptiones Terrae Sanctae, Bd. 1. Osnabrück
1966 [Nachdruck der Ausgabe Genf 1879J.

307-320), doch war diese Edition mit einigen,

wenngleich zu vernachlässigenden Fehlem

behaftet. Ackermann hat nicht nur diese
Fehler ausgeräumt, sondern noch einen
weiteren, bisher unbeachteten, obgleich nach

¦Ackermanns Aussage (23) für die Überlieferung

eher unbedeutenden Textzeugen (Fland-
schrift W, Oxford. Worcester College, Ms.
285) für die Edition berücksichtigt.

Ackermann beginnt sein Werk zunächst
mit einigen Informationen über den Verfasser,

über dessen unbekannte Herkunft in der

Forschung bereits viel gerätselt wurde. In
einem zweiten Abschnitt geht Ackermann
auf die Textüberlieferung ein, indem er
zunächst die Handschriften beschreibt (9-19).
Dabei gelingt es ihm, den Wiener
Textzeugen V vom 14. ins 12. Jahrhundert
vorzudatieren (12). Anschliessend nennt er die
bisherigen Editionen (20-23), wobei ihm ein
Fehler unterläuft, wenn er schreibt, Tobler/
Mounier hätten «neben den Textwiedergaben
von F, L und W sowie der Edition Mabillons
auch die Abschrift von V einbezogen» (22).
Hätte Tobler W gekannt und benutzt, wäre
für eine Neuedition kein Anlass gegeben.
Leider sind solche Flüchtigkeitsfehler häufiger

in diesem Werk zu finden: Sie reichen

von falschen Seitenangaben (22, Anm. 68

und 69 gibt er die Seiten XIV-XVII und
XVI-XV1I statt XLIV-XLVII und XLVI-
XLVII an), verwirrenden Rechtschreibfehlern
(in der Worcester-Fassung W fehle Kapitel
24; zum folgenden Kapitel 25 heisst es 127,
Anm. z, dieses wäre bei W zwischen 23 und
24 eingefügt, was sich aber auf Kapitel 13

und 14 beziehen muss), über falsche Textangaben

(56, Anm. 29: das Fassungsvermögen
der Grotte vom Monte Gargano würde laut
Itinerar 50 Menschen fassen, tatsächlich werden

dort aber 60 Personen genannt; so korrekt

im Text 79, in ,\nm. 152, jedoch falsche

Kapitelangabe: 74, Anm. 125: der Erdmittelpunkt

sei in Kapitel 9 genannt, tatsächlich

aber in Kapitel 11 hin zu irreführenden Ver-
weisen innerhalb des Buches (S. 81, Anm.
162 heisst es «Vgl. Anm. 40 des vorangehenden

Abschnitts» - doch keine .Anm. 40 im
gesamten Buch bezieht sich auf die
angesprochene Stelle), um nur einige Beispiele zu
nennen.

Es folgt dann eine Liste der Übersetzungen

in moderne Sprachen (23-24), die
allerdings unvollständig ist, da die neuere
italienische Übersetzung Ugo Doveres (Bernardo
il Saggio, monaco franco. Itinerario dei luoghi

santi [Piccola Biblioteca. Bd. 16], Neapel
2003) fehlt. Dieser italienischen Übersetzung
ist auch eine breite Kommentierung beigegeben,

die somit ebenfalls unbeachtet blieb;
desgleichen wurde der neuere Beitrag Antonio

Vuolos (L'«Itinerarium» del monaco
Bernardo, in: Massimo Oldoni [Hg.], Fra Roma

e Gerusalemme nel Medioevo. Paesaggi
umani ed ambientali del pellegrinaggio
meridionale [Studi e testi, Bd. 11], Salerno 2005,
Bd. 1,313-334) übersehen.

Ackermann stellt anschliessend das
Itinerarium Bernardi Monachi in den literarischen
Kontext, indem er einen kurzen Abriss über
Pilgerfahrten ins Heilige Land von der
Spätantike bis zur Abfassungszeit des Itinerars
gibt (24-29). In den folgenden beiden
Abschnitten widmet er sich zum einen der
Textstruktur, also dem Aufbau und der
Darstellungsweise - er kann den Text als eine
Mischform von Reisebericht, Itinerar und
Reise-ZPilgerführer einordnen (30-36) - und
zum anderen der Sprache Bernhards, die bisher

in der Forschung grossenteils nicht
beachtet wurde. Ackermann geht auf die
unterschiedliche Orthographie, Morphologie, Syntax

und das Vokabular ein (36-50).
In einem dritten grossen Abschnitt widmet

sich der Autor dem Inhalt des Berichtes,
beginnend mit dessen Datierung (51-54).
Diese wirft insofern Probleme auf, da die
handschriftliche Überlieferung das Jahr 970
als Zeitpunkt der Reise angibt, inhaltliche
Anhaltspunkte, wie verschiedene genannte
Herrscher, aber auf die Zeit um das Jahr 870
schliessen lassen. Hierbei macht Ackermann

ungenaue aAngaben: Nach ihm stehe das Jahr
970 in den Textzeugen «F, L und VV» (51),
aber dem aApparat der kritischen Edition nach
stehe in W. der Worcester-Fassung, die Jah-

SZRKG, 106(2012)



668 Rezensionen - Comptes rendus

resangabe «DCCCLXX» (115. Anm. b-b),
wohingegen er im Kommentar die
ausgeschriebene Zahl als Variante der Worcester
Handschrift nennt (51, Anm. 1). Durch die
.Amtszeiten der verschiedenen Herrscher und
mit Hilfe der bisherigen Forschung kommt
Ackermann zu dem Schluss, dass die Reise
wohl ins Jahr 867 zu legen ist (54).

Nach der Datierung wird der Verlauf der
Reise wiedergegeben (55-66). Es folgen
Überlegungen zu Reiseart und Reisemitteln
(66-72), dann geht Ackermann auf die im
Reisebericht genannten Bibelstellen und

Bezüge auf die Bibel insgesamt sowie auf
Bauweise und Strukturen der erwähnten Kirchen
ein (72-84). Überlegungen zum Pilgerwesen,
zum Heiligen- und Reliquienkult, zu im
Itinerar beschriebenen Wundem und Zeichen
werden angestellt sowie Anhaltspunkte für
eine Endzeitervvartung im Text gesucht (84-
98). Dass dabei die Apokalypse in die
Apostelgeschichte verlegt wird, ist wohl einem
Schreibfehler zuzuordnen (96 mit Anm. 246:
Flrzengel Michael als Anführer im Endkampf
sei in der Bibel bei «Act. 12,7-10» zu finden;
dieser Fehler ist leider auch ins Register
übernommen worden). Es folgt eine letzte
grössere Passage, in der politische,
herrschaftliche und wirtschaftliche Themen, wie
das Leben der Christen unter islamischer
Flerrschaft, christliche Sklaven und das
muslimische Geldwesen, betrachtet werden (98-
109). Nach einer kurzen Erläuterung der
Gestaltung der Edition folgt diese auch schliesslich

(115-127), zusammen mit der nicht
gegenüber-, sondern nachgestellten deutschen
Übersetzung, die sich eng am lateinischen
Text orientiert (128-135). Den Schluss des

Buches bilden insgesamt fünf geographische
Karten, auf denen die Reiseroute Bernhards
nachvollzogen werden kann und die Ackermann

auf der Basis der Karten von John
Wilkinson (Jerusalem Pilgrims Before the
Crusades, Warminster 1977) erstellt hat. In vier
Registern kann der Benutzer die literarischen
Quellen, genannte Flandschriften. Personen-
und Ortsnamen sowie lateinisches Vokabular
nachschlagen.

Wer künftig über das Itinerarium
Bernardi Monachi arbeiten möchte, findet hier
eine neue Edition mit kleinen Mängeln und
vermeidbaren Fehlern im kritischen Apparat,
aber mit zuverlässiger deutscher Überset¬

zung. Andere Literatur wird man zur vertieften

Interpretation bestimmter Stellen des Iti-
nerars weiterhin heranziehen müssen.

Erlangen Andrea Beck

Brett Edward Haien (Hg.), Pilgrimage in
the Middle Ages. A Reader. Toronto. University

of Toronto Press, 2011 Readings in
iVledieval Civilization and Cultures. Bd. 16).

XTV+385 S.

Die Reihe Readings in Medieval Civilization
and Cultures bietet seit etwas mehr als zehn
Jahren verlässliche Sammlungen ins
Englische übersetzter Quellenauszüge zu
Grundthemen der mittelalterlichen Geschichte.
Auch wenn der englischsprachige Unterricht
in mittelalterlicher Geschichte an den
Universitäten des deutschen Sprachraums - allen
politischen Signalen für eine so verstandene
Internationalisierung zum Trotz - noch ziemlich

selten ist. kann eine solche Sammlung
auch hier nützlich sein: zum einen, weil
Vergleichbares in deutscher Sprache bislang fast
ausschliesslich in Bearbeitungen für die
Schule, nicht aber für den Hochschulunterricht

unternommen worden ist, zum anderen,
weil manches Material schlicht in keiner
deutschen Übersetzung vorhanden sein dürfte,

der Griff zur ursprünglichen Fassung aber
den Leser regelmässig an seine sprachlichen
Grenzen bringt. Da helfen auch dem
deutschsprachigen Unterricht solche Teilausgaben in

immerhin einigermassen voraussetzbaren
Sprachen. Gerade für arabische Quellen etwa
sind die einzigen Übersetzungen in moderne
westliche Sprachen häufig ins Englische oder
Französische unternommen worden.

Nach einer leider sehr kurzen Einleitung
gruppieren sich die insgesamt 72 Quellenauszüge

der Sammlung in acht Kapiteln, die im
Grossen und Ganzen chronologisch aneinander

anschliessen. An die spätantiken Wurzeln
des christlichen Pilgerwesens (Kapitel 1),

schliesst sich das Frühmittelalter an (Kapitel
2). In beiden Kapiteln spielen der Sache nach

Hagiographie und Märtyrererzählungen eine

wichtige Rolle. Kapitel 3 gruppiert sich um
Jerusalem als Zentralplatz des Pilgerwesens,
nicht nur für Christen, sondern auch für
Muslime. Das wird im fünften Kapitel wieder

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 669

aufgegriffen, das unter dem Titel Pilgrimage
and Holy War unter anderem auch den
Bericht der Gesta Francorum von der
Eroberung Jerusalems 1099 und die Pilgerreise
des Peter von Amien («der Einsiedler»)
bietet. Zuvor aber liegt chronologisch noch
Kapitel 4. das sich mit der neuen Blüte des

Pilgerwesens um das Jahr 1000 auseinandersetzt.

Etwas uninspiriert ist das sechste Kapitel,

das im wesentlichen Bekanntes - neben
dem Reliquientraktat des Guibert de Nogent
das Pilgerhandbuch für Santiago di Compostela

und den bekannten Mirakelbericht vom
Becket-Schrein - bietet, die schon häufiger in
ähnlichen Quellensammlungen abgedruckt
wurden. Interessant dagegen ist. dass Herausgeber

Whalen statt der häufig reproduzierten
Maria Magdalenen-Legende aus der Legenda
aurea des Jacobus de Voragine eine eigene
Übersetzung aus dem Dossier Vèzelìn de Marie

Madeleine wählt. Kapitel 7 führt aus dem
Mittelmeerraum und Westeuropa nach Asien
und tiefer nach Afrika hinein. Hier lesen wir
etwa Berichte muslimischer Hidschad oder

von der Pilgerreise des Nestorianers Rabban
Bar Sauma aus dem heutigen Peking nach
Jerusalem. Im achten und letzten Kapitel wird
dann das christliche Pilgerwesen des
Spätmittelalters bis hin zu den Auseinandersetzungen

mit Reliquien und Pilgerfahrt durch
Thomas More und Martin Luther behandelt.
Mit einer spannenden Quelle des frühen 16.

Jahrhunderts, einem Fronleichnamsspiel nämlich,

das missonierende Franziskaner und
missionierte Tlaxcalteken 1539 in Tlaxalca
aufführten, und das eine fiktive christliche
Wiedereroberung Jerusalems zur Aufführung
brachte, endet der Band.

Jeder Quellenauszug wird mit einer kurzen

Einleitung und genauem Quellennachweis

eingeleitet und von einer oder mehreren

Fragen an den Text beschlossen. Ein Sachin-
dex hilft beim Auffinden einschlägigen
Materials. Die Quellenauswahl ist in ihrer Ex-
emplarität im Grossen und Ganzen
überzeugend, chronologisch wie geographisch
ausgewogen und nimmt das mittelalterliche
Pilgerwesen auch als religionsübergreifendes
Phänomen ernst. Etwas zu kurz kommen
über die sehr starke Betonung von Fernreisen,

insbesondere der Pilgerfahrt nach Jerusalem,

die reginonalen Wallfahrten. Dringend

gewünscht hätte man sich ausserdem eine
etwas eingehendere Einleitung und - mit
Blick auf das Zielpublikum - zumindest eine

Auswahlbibliographie, besser noch einen
kommentierenden bibliographischen
Wegweiser, wie er in ähnlichen Publikationen
ansonsten länsst üblich ist.

Bielefeld Hiram Kümper

Frank Godthardt. Marsilius von Padua und
der Romzug Ludwigs des Bayern. Polnische
Theorie und politisches Handeln. Göttingen.
V&R Unipress. 2011 (=Nova Mediaevalia.
Quellen und Studien zum europäischen
Mittelalter. Bd. 6). 533 S.

Die vorliegende Flamburger Dissertation
beschäftigt sich mit den Auswirkungen
spätmittelalterlicher politischer Theorie auf das
politische Handeln der Zeitgenossen. Das Thema
wird nicht abstrakt diskutiert, sondern an

einem konkreten Fallbeispiel exemplifiziert,
nämlich dem Einfiuss des Paduaner Philosophen

Marsilius dei Mainardini auf die politischen

Entscheidungen Ludwigs des Bayern
in dessen Auseinandersetzung mit Papst
Johannes XXII. Im Zentrum der Untersuchung
steht Marsilius' 1324 abgeschlossene Schrift
Defensor pacts, die den weltlichen
Herrschaftsansprüchen der Päpste eine dezidierte
Absage erteilt. Dabei wird insbesondere die

Mitwirkung des Papstes an der Wahl des

Königs bzw. Kaisers abgelehnt - ein Standpunkt
von beträchtlicher politischer Tagesbrisanz,
wenn man an die Nichtanerkennung Ludwigs
durch Johannes XXII. denkt. Einen Höhepunkt

erreichte der Kampf zwischen dem

Papst und dem gewählten römischen König,
an dessen Flof sich Marsilius von Padua nach
dem Abschluss des Defensor pacis zurückgezogen

hatte, während Ludwigs Romzug, zu
dem er in den letzten Tagen des Jahres 1326
aufbrach: Entgegen dem ausdrücklichen Willen

des Papstes liess sich Ludwig in Rom
zum Kaiser krönen, wobei die eigentliche
Krönung von vier Vertretern des römischen
Volkes vollzogen wurde; darüber hinaus
erklärte er Johannes XXII. für abgesetzt und
setzte an dessen Stelle den Minoriten Pietro

SZRKG. 106(2012)



670 Rezensionen - Comptes rendus

von Corvaro als kurzlebigen Gegenpapst
Nikolaus V. ein.

Diesen drei Momenten. Ludwigs
Kaiserkrönung, der erklärten Absetzung Johannes'

XXII. und der Erhebung Nikolaus' V.,
in denen sich Ludwigs politisches Handeln
gleichsam in «reinen> Form manifestiert, gilt
Frank Godthardts besonderes Interesse: Der

genaue Ablauf der jeweiligen rituellen Fland-

lungen und die Rolle der daran Beteiligten
werden unter Zuhilfenahme aller erhältlicher
Quellen minutiös nachgezeichnet und auf
allfällige Spuren von Marsilius' .Anteil an den

Ereignissen hin befragt. Dabei bleibt der
Verfasser seiner vorsichtigen, quellennahen
Linie treu. In Bezug auf die konkrete politische
Ausgestaltung der Kaiserkrönung sei

beispielsweise Marsilius' Einfiuss auf der

Grundlage der erhaltenen Zeugnisse «nicht
sicher zu beurteilen» (307). Anders präsentiert

sich die Sachlage in Fall der Absetzung
Johannes' XXII.: Der Papst selbst führte
Ludwigs Vorstoss auf die Irrlehren von
Marsilius und dessen Gefährten Johannes von Jandun

zurück. .Auch die Erhebung des

Gegenpapstes durch Ludwig wurde von den

Zeitgenossen mit Marsilius und Johannes in
Verbindung gebracht, die sich beide wenigstens
zeitweise im Gefolge des Bayern befanden.

Was die Frage nach dem möglichen
Einfiuss der politischen Theorie Marsilius' auf
Ludwigs politisches Handeln betrifft - wir
bewegen uns hierauf einer abstrakteren
Deutungsebene, als es die Einschätzungen der
Zeitgenossen sind -, so muss sich der Leser
seine Antworten an verschiedenen Stellen
zusammensuchen. Ein eigenes Kapitel, in dem
diese Elemente gebündelt worden wären,
hätte dem Publikum diese Mühe abgenommen.

In Ermangelung eines solchen Kapitels
hält sich der Leser an die Zusammenfassung
des Buches (die freilich ohne Nachweise
auskommt). Dort wird festgehalten, dass die
«beiden Grundgedanken Ludwigs zur
Kaiserkrönung, wonach erstens der Papst die Pflicht
zur Krönung [...] hat, und zweitens die
Kaiserkrönung zwar notwendig ist zur
Ausübung des Rechts, den Kaisertitel zu führen,
durch sie aber keine Autorität übertragen
wird», Marsilius' Vorstellungen im Defensor
pacis entsprechen (448). Damit lässt sich
eine Linie zwischen Ludwigs politischem
Handeln und den theoretischen Vorgaben sei¬

nes Höflings ziehen, auch wenn nicht alle
formalen Aspekte von Ludwigs Krönung aus
dem Traktat hergeleitet werden können.
Weitere Übereinstimmungen zwischen Theorie

und sich allem Anschein nach davon

inspirierender Praxis betreffen die Absetzung
Johannes XXII. durch Ludwig den Bayern
und die Erhebung des neuen Papstes. Dabei
lehnte sich die Praxis bei Bedarf an die Theorie

an, ohne Letztere zu ihrer Richtschnur zu
machen: Frank Godthardt weist beispielsweise

daraufhin, dass «Ludwigs Auffassung
vom Kaisertum als Institution», insbesondere

von dessen göttlichem Ursprung, in mancherlei

Hinsicht von Marsilius' Vorstellungen
abwich (450).

Mit seinem Buch legt der Verfasser eine
wohltuend quellennahe, ja geradezu
quellengesättigte Studie vor, die abgesehen vom
monierten «Konstruktionsfehler» systematisch
und stringent aufgebaut ist. Ein kombiniertes
Namen- und Sachregister erleichtert
punktuelles Nachschlagen.

Solothurn Georg Modestin

Susan Boynton/Diane J. Reilly (Hg.), The

Practice of the Bible in the Middle Ages.
Production, Reception, and Performance in
Western Christiany, New York, Columbia
University Press 2011. vìut364 S.

Dieser lesenswerte Band über die
Auseinandersetzung mit der Bibel als Buch changiert
zwischen .Aufsatzsammlung und Handbuch.
Bewusst haben die beiden Flerausgeberinnen
versucht, die «most essential aspects of the
Bible as experienced in the Middle Ages» (6)
abzudecken - und das insgesamt recht erfolgreich.

Das Anliegen wird dadurch noch
unterstützt, dass anstelle einer Einleitung eine
«Orientation for the Reader» (1-9)
vorangestellt wird, die auch auf einschlägige
Vorgänger und Hilfsmittel für das Studium der
mittelalterlichen Bibelkultur hinweist. Nicht
zuletzt schlägt sich das Anliegen, Studienliteratur

zu bieten, auch im vergleichsweise
angenehmen Preis nieder. Der Untertitel
«Production, Reception and Performance» weist
schon darauf hin: es geht nicht so sehr um
einzelne biblische Stoffe oder Themen,
sondern eher um die medialen Rahmenbedingun-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 671

gen und die Bibelnutzung im westlich-lateinischen

Mittelalter. Die insgesamt vierzehn
auf die «Orientation» folgenden Beiträge, die
durch ein Glossar und einen umfangreichen
Personen-, Werk- und Sachindex sowie ein

separates Handschriftenregister erschlossen
werden, lassen sich dann auch im Wesentlichen

unterscheiden in solche, die Praktiken,
also Umgangsw eisen im Umgang mit der
Bibel, und solche, die Medien, also spezifische
Ausprägungen der Bibelproduktion, in den

Mittelpunkt ihrer Ausführungen stellen. Zu
den ersteren gehören mehrere Studien zur
Rolle der Bibel in der Liturgie (10-33, 34-60
und 105-125), in der monatischen Welt des

Früh- und Hochmittelalters (61-83) sowie
der Bettelorden (179-204) oder zur zentralen
Rolle biblischer Chronologie und biblischer
Stoffe für die Geschichtsschreibung (84-
104). Einzelne mediale Ausformungen der
Bibel als Buch behandeln etwa die
italienischen Riesenbibeln (126-156) oder - in
einem sehr lesenswerten, analytischen Beitrag

- die Pariser Taschenbibeln des 13.

Jahrhunderts (228-246). Als einziges Buch der

Bibel, das einer separaten Untersuchung
unterzogen wird, betrachtet Stella Panayotova
illustrierte Psalterhandschriften (247-271);
fraglos eines der wichtigsten und
einflussreichsten Bücher der Bibel während des
Mittelalters - und bemerkenswert gerade in seiner

illustrierten Verbreitungsform. Gross
angelegte Überblicke bieten Eyal Poleg zur
Rolle der Bibel in mittelalterlichen Predigten
(205-227) und Frans van Liere über
Bibelexegese im 12. Jahrhundert (157-178).
Beschlossen wird der Band durch drei Aufsätze
zu volkssprachigen Bibelübersetzungen ins

Englische. Französische und das mittelalterliche

Castellano. Und diesen einen kleinen
Wermutstropfen müssen Leser dann auch
hier und da an anderen Stellen auf sich
nehmen: manches in dem Band ist naturgemäss
regional oder sprachlich eingegrenzt und
nicht ohne weiteres in andere Sprach- und
Kulturräume übertragbar. Auch Riesenbibeln
etwa hat es zwar zuerst, aber natürlich nicht
nur in Italien gegeben. Das kann aber den

Wert der Beiträge kaum schmälern und einen

europaweiten Bogen wird man von keinem
Buch dieses Umfangs erwarten dürfen. Dieser

Band passt sich in dieser Anlage gut als

Ergänzung ein in die Reihe der bereits
vorliegenden grösseren Handbücher, wie die

Cambridge History of the Bible (hier vor
allem Bd. 2. 1969, zum Mittelalter) - zumal,
solange die angekündigte Überarbeitung
noch nicht erschienen ist. Diesen und anderen

Handbüchern hat er natürlich die Aktualität

voraus, zum anderen den Vorteil, hier und
da zugunsten tieferer und illustrativ-exemplarischer

Behandlung von der allzu grossen
Synthese wegzukommen. Und so ist das

eingangs angesprochene Changieren zwischen
aAufsatzsammlung und Handbuch insgesamt
vor allem eines: wohltuend abvvechselungs-
reich und trotzdem zugänglich.

Bielefeld Hiram Kümper

Heinz-Dieter Heimann/Angelica Hilsebein/
Bernd Schmies/Christoph Stiegemann (Hg),
Gelobte Armut. Armulskonzepte der
franziskanischen Ordensfamilie vorn Mittelalter bis
in die Gegenwart. Paderborn, Ferdinand

Schöningh, 2012. 632 S.

Das im Zusammenhang mit einer strengen
imitatio Christi stehende, freiwillige Armsein
des hl. Franziskus und der hl. Klara sowie
sein Fortbestehen in franziskanischen, klaris-
sischen und kapuzinischen Gemeinschaften
zählen zu den grössten Faszinosa in der
Geschichte abendländischen Ordenslebens.
Ungeachtet dessen steckt die Erforschung der

Erscheinungs- und Wirkungsgeschichte jener
mendikantischen Existenzweisen in noch
bescheidenen Anfängen. Der vorliegende
Tagungsband, initiiert durch die Universität
Potsdam und in Zusammenarbeit mit der
Fachstelle Franziskanische Forschung Münster

sowie dem Erzbischöflichen Diözesanmu-
seum Paderborn, sucht diese Lücke mit
einem grosszügig angelegten, epochenübergreifenden

«Reihenversuch» zu füllen, in
welchem das Spannungsverhältnis zwischen
Ideal und Wirklichkeit der titelgebenden
«gelobten Armut» als ein dynamisches Element
in der Wirkungsgeschichte der franziskanischen

Ordensfamilie identifiziert und untersucht

wird. Unter Berücksichtigung von
Innen- und Aussensicht(en) fragen die Beiträge
nach der Bedeutung des Prinzips «einfachen

SZRKG. 106(2012)



672 Rezensionen - Comptes rendus

Lebens» im Wandel der Zeit sowie danach,
wie die jeweiligen Gemeinschaften in der

Nachfolge Franziskus' von der Tradition des

selbst auferlegten Stigmas der .Armut
herausgefordert waren. Die vorliegende Rezension
bemüht sich um einen Überblick über die
wichtigsten thematischen Schwerpunkte, wobei

es nicht möglich sein wird, auf alle
Beiträge einzugehen.

I. Kern des von Franziskus propagierten
und gelebten Grundprinzips «gelobter
aArmut» ist die radikale Umwertung der pauper-
tas. die auf das Matthäus-Evangelium
zurückgeht: Irdischer Verzicht auf gleichermassen

matenelle wie geistige Güter versteht sich

hier neu als «Kapital im Bettelsack»;
demzufolge ist dem. der auf Erden den Weg der
Armut beschreitet, «nackt dem nackten Jesus

folgend» (nach Walter Map), in der Erlösung
unendlicher Reichtum gewiss. Die
bahnbrechende Innovationskraft dieser christlichen,

genauer franziskanischen Neuausrichtung

in Fragen der Besitzlosigkeit, welche
sich dadurch zu einem immer intensiver
reflektierten Problem in der europäischen Kultur

entwickelte, ist Gegenstand von Otto Gerhard

Oexles Beitrag zur frühen Ideengeschichte

der Armut (3-15). Peter Schallenberg

(67-80) schreibt der frühen franziskanischen

Armutsbewegung das Verdienst zu.
mit ihrer neuartigen programmatischen
Hinwendung zu den tieferen Gesellschaftsschichten

den Beginn einer ersten vormodernen
Sozialethik mitgefordert zu haben. Die mendi-
kantischen Leitlinien der compassio und
unitario des armen Christus hätten einen
diesseitigen Aktivismus zur Folge gehabt, welcher

mit der Vorstellung vieler älterer monas-
tischer Strömungen, das Ende der Zeit könne

nur in Weltflucht abgewartet werden, radikal
bricht. Von den verschiedenen poetischen
Ausdrucksweisen der «gelobten Armut», vom
ersten Regelentwurf Franziskus' (Regula non
bullata, 1221) über Schriften zeitgenössischer
Franziskaner (u.a. Bonaventuras Legenda
maior, 1263) bis hin zu ersten volkssprachlichen

Übersetzungen (u.a. bei David von Augsburg),

sowie von den produktiven Abwandlungen

des ursprünglichen Armutskonzeptes, die
diese Rezeption der ersten Stunde vermittelte,
handeln die Beiträge Leonhard Lehmanns

(37-65). Volker Honemanns (101-127) sowie
Michael Rupps 129-151).

II. Die Unvereinbarkeit des franziskanischen

Armutsideals mit den Herausforderungen

der Wirklichkeit, welche erzwunge-
nermassen Anpassungen zur Folge hatte,
durchzieht die gesamte Ordensgeschichte wie
ein roter Faden und wird dementsprechend in

einer Vielzahl der Beiträge prominent diskutiert.

Apostelgleiches Wander- und Bettlerleben

sowie eine zunächst nur lockere
Organisationsform rückten die Laiengemeinschaft in
ihren Anfängen in die suspekte Nähe zu
anderen, als häretisch geltenden Bewegungen
wie den Waldensern. Im Gegenzug zu
rechtlicher Approbation und Stabilisierung hatte
sie sich demzufolge bereits früh der
kirchenpolitischen Einflussnahme des Papstes zu

beugen. Jürgen Miethke beschreibt in seinem

Beitrag zum «theoretischen Armutstreit»
(243-283). wie die Kurie die Franziskaner in

die bestehende Kirchenhierarchie einzuebnen
suchte: Der Verleih von Eigentum unter
Vorbehalt eines usus facti (Gebrauchsrechts)
sollte die Ordensmitglieder sesshaft und besser

kontrollierbar machen, was jedoch nur
zulasten des ursprünglichen Armutsideals
geschehen konnte. Andreas Sohn (155-182)
und Almut Breitenbach (183-215) thematisieren

diese Problematik im Zusammenhang
mit der Bildung von Franziskanern und
Klarissen: Aus der rasanten europaweiten
Verbreitung der minoritischen Gemeinschaften
habe sich früh die Notwendigkeit ergeben,
ein spezifisches Studiensystem einzurichten,
um genügend Personal für Predigt. Seelsorge
und Ordensleitung ausbilden zu können. Die
allmähliche Akademisierung des Ordens ab

Mitte des 13. Jahrhunderts war jedoch ein
Verstoss gegen Franziskus' Forderung nach

grösstmöglicher innerer simplicitas.
Verschiedene interessant zu lesende Beiträge
handeln des Weiteren davon, wie Mönche
und Nonnen zu allen Zeiten durch unlautere

Anhäufung von Eigenbesitz und Geld- oder
Immobilienhandel auffallen konnten und

sogar wirkungsmächtig zur Entwicklung
allgemeiner ökonomischer Theorien beigetragen

haben sollen (dazu der ebenso pointierte
wie spannende Beitrag von Annette Kehnel.
233-240). Bernd Schmies (285-305), der
über den Alltag spätmittelalterlicher Gemeinschaften

in Thüringen referiert, vermerkt
dazu treffend, dass sich die entsprechenden
Konvente, die ihrer Natur gemäss die Nähe

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 673

zu städtischen Gemeinschaften suchten,
nolens volens auf deren wirtschaftlichen Gesetze

einlassen mussten, wollten sie in ihnen
bestehen.

III. Die zunehmende Hinwendung zur
Lebensform von monachi proprietari', forderte
die Reaktion reformbestrebter Gruppierungen
heraus, die für eine Rückkehr zu einer strengeren

Observanz der ursprünglichen Ordensregel

eintraten. Michael Hohlstein (393-409)
beleuchtet hierzu anhand der Beispiele
zweier spätmittelalterlicher Konvente (Ulm
und Söflingen) die Argumentationsmuster
von Befürwortern und Gegnern solcher
Reformbemühungen. In die gleiche Richtung
einer Erneuerung des franziskanischen
Armutsideals zielte später die Gründung des

Kapuzinerordens, der, wie Hillard von Thies-
sen (423^447) ausführt, wegen seiner intensiven

Nähe zum einfachen Volk zu einer
Wiedererstarkung des Katholizismus im
Konfessionszeitalter beigetragen habe. Mit
einer glaubwürdig gelebten, rigorosen Armut
gewannen die Kapuziner zudem das

Vertrauen vieler grosser Flerrscherhäuser, darunter

dasjenige der Flabsburger, welche dem
Wiener Konvent am Neuen Markt die Aufgaben

der Schatzverwahrung. Grablegung und
Memoria überantworteten. Die neuerliche
Gefahr der Entfremdung vom Armutsideal, die
diese kaiserlichen Begünstigungen mit sich
brachten, und die starken Ressentiments, die
den Kapuzinern dadurch erwuchsen, sind
Gegenstände des Beitrags von Susanne Hehen-
berger (477-501).

Der Band aus dem Verlagshaus Ferdinand
Schöningh beeindruckt dadurch, dass es ihm
gelingt, eine ausserordentlich grosse, illustre
Reihe an Beiträgen unterschiedlichster
disziplinarer Provenienz zu versammeln, die
trotzdem fast durchgehend und sehr effizient
auf wenige konzis formulierte Fragestellungen

eingestimmt scheinen und zudem einen
Zeitrahmen ohne grössere Lücken abdecken.
Das Anliegen der Herausgeber, die
Erforschung eines vernachlässigten Themenbereichs

anzuregen, könnte mit diesem grosszügigen

Band durchaus von Erfolg gekrönt
sein. Doch manchmal ist weniger auch mehr:
«Gelobte Armut» ist nicht frei von repetiti-
ven Momenten, die zwangsläufig dann
auftreten, wenn mehrere Beiträge sich sehr ähn¬

lichen Untersuchungsgegenständen widmen
und dabei zu wenig aufeinander abgestimmt
sind, was bei einer solchen Textmasse jedoch
auch schwer realisierbar wäre.

Zürich Benedikt Tremp

Gerd Althoff/Christel Meier. Ironie im
Mittelalter. Hermeneutik - Dichtung - Politik,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

2011, 240 S.

Dass die Menschen des Mittelalters zu Ironie
fähig gewesen sein könnten, ist in der
Forschung bislang stark bezweifelt worden. Dafür

erscheint uns diese Epoche «zu ernsthaft,
zu religiös, zu moralisch oder didaktisch,
wohl auch etwas zu einfältig» (12).
Entsprechend gering ist in der aktuellen
Ironieforschung, die v.a. in den Gebieten der
Literaturwissenschaft, Rhetorik und Linguistik
angesiedelt ist, das Interesse an
Untersuchungen zu mediävistischen und darüber
hinaus geschichtswissenschaftlichen
Fragestellungen.

Christel Meier und Gerd Althoff legen
mit der hier zu besprechenden Monographie
den Versuch vor, diesem Vorurteil dezidiert
entgegenzuwirken und weiterführende
Forschung zu dieser unkonventionellen Thematik

anzuregen. In Zusammenarbeit mit Sti-
pendianten der Studienstiftung des Deutschen
Volkes entstand eine interdisziplinär angelegte

Untersuchung, die auf der Grundlage eines
sehr grosszügigen und vielfältigen
Quellenmaterials querschnittartig Anwendungsmöglichkeiten

und Funktionen von Ironie im
Mittelalter aufzeigen will. Analysiert wird sie

unter dem Gesichtspunkt jener zwei Formen,
in denen sie grundsätzlich auftreten kann: als
rhetorisches Mittel, wie es in der alltäglichen
Kommunikation zwischen Menschen
angewandt wird, und als literarische Strategie.

I. Ein erster, von aMeier verantworteter
Teil der Untersuchung widmet sich den

Wegen, über die Vorstellungen von Ironie in

mittelalterliche Schulen gelangten und
weitervermittelt wurden: jenen der theoretischen
Rezeption antiker Rhetorik- und Ethiklehren,
u.a. bei Beda Venerabilis (672/3-735,
Einflüsse Donats) und Thomas von Aquin

SZRKG, 106(2012)



674 Rezensionen - Comptes rendus

(1225-1274, Rezeption der (Nikomachischen
Ethik)), sowie der praxisbezogenen
Dichtungslektüre und -erklärung in Kommentarliteratur

und Bibelexegese, u.a. bei Wilhelm
von Conches (ca. 1080/90-1154) bzw.
Rupert von Deutz (ca. 1070-1 130). Meier zeigt
dabei auf. mit welcher überraschenden
Vertrautheit und Selbstverständlichkeit
hochmittelalterliche Autoren einerseits über
Schwierigkeiten in Ironiedefinitionen reflektierten
(u.a. im Zusammenhang mit der Frage nach

Beschaffenheit des (Gegensatzes) von Wort
und Sinn, der konstitutiv ist ftir ironische Rede)

und andererseits in der Kommentierung
und Auslegung von säkularen Dichtungen
und der Bibel Ironie als bewährtes
stilistisches Mittel identifizierten und diskutierten.

IL Althoff präsentiert in seinem Teil der

Untersuchung eine Vielzahl bestens bekannter

narrativer Quellen des Mittelalters, von
einschlägigen historiographischen Werken
bis hin zu Brieftraktaten, in denen er auf
Zeugnisse ironischen Sprechens «in der
politischen Interaktion der rang- und ehrbe-

wussten mittelalterlichen Gesellschaft» (17)
gestossen ist. Diese beleuchtet er unter dem

Gesichtspunkt verschiedener konstellatori-
scher Bedingungen (Ironie u.a. zwischen
Herrschenden und Untergebenen oder
zwischen Gleichgestellten). Funktionen und
Intentionen (Ironie u.a. als Ausdruck vernichtender,

polemischer Kritik des Siegers gegenüber

dem Besiegten oder wohlwollenden,
konzilianten Tadels für Verbündete und
Vertraute) und unterstreicht eindrücklich, dass

Ironie als wirkungsvolles Mittel in typischer-
weise agonalen Kommunikationssituationen
einen gesicherten Platz zumindest in der l'or-
stellungsweh mittelalterlicher Gesellschaften
besessen haben muss.

111. Neuerlich von Meier verantwortet,
behandelt der letzte, literaturwissenschaftliche

Teil der Monographie ((ironieaffine
Gattungen» in der mittellateinischen Literatur
und. als kurzer, abschliessender Ausblick,
des 15. und frühen 16. Jahrhunderts. Anhand
einer bunten Serie von Einzeluntersuchungen
einiger ausgewählter Beispiele aus den
Bereichen von Satire. Invektive, Tierepos sowie
ironischen Kleingattungen wie u.a. dem
Grabepigramm, der Vagantendichtung oder der
Fazetie präsentieren sich hier verschiedenste
Spielarten der damaligen Autoren mit litera¬

rischen Ironiestrategien: etwa hartnäckige
Ironieleugnung in Nikolaus' von Bibra
(gestorben nach 1307) bissigem Occultus
Erfordernis, die letztlich nichts anderes als «potenzierte

Ironie» (164) ist. oder ironische
Invertierung einer anderen (nicht-ironischen)
Gattung, wie das Tierepos (u.a. der Ysengrimus)

gemäss Meier mit dem hohen Epos verfährt.
Das Grundkonzept der Monographie, eine

weitläufige (\eu-Lektüre> altbekannten
Quellenmaterials vermittels eines neuen, spannenden

Zugangs, ist gleichermassen simpel wie
erfrischend. .Auswahl und Behandlungsum-
fang der verschiedenen Texte und Textgattungen

erscheinen im Grossen und Ganzen

sinnvoll und ausgewogen: es fehlen jedoch
Werke aus der deutschsprachigen Dichtung,
die für die Ironiethematik möglicherweise
von Interesse sein dürften, so etwa Sebastian

Brants Narrenschiff.
Die Annahme. Ironie sei im Mittelalter

nicht existent gewesen, dürfte infolge der

Textanalysen von Meier und Althoff auf
jeden Fall unhaltbar geworden sein.

Zürich Benedikt Tremp

Lucy J. Sackville, Heresy and Heretics in the

Thirteenth Century. The Textual Representations.

York. Medieval Press. 2011. 224. S.

Anzuzeigen ist ein höchst anregendes Buch

aus der Schule des englischen Häresiefor-
schers Peter Biller (auch wenn nicht angegeben

wird, ob es sich um eine Dissertation
oder eine Habilitationsschrift handelt). Es

geht davon aus, dass die Häresie und die
Häretiker des 13. Jhs. letzlich Konstrukte sind,
die ihren Niederschlag in verschiedenen
Textsorten gefunden haben, wobei die
Textsorten teilweise auch den Inhalt der
Konstrukte bestimmen. Mit diesem Ansatz
situici! die Autorin sich jenseits des linguistic
turn, und letztlich auch in der Nachfolge der

Häresiespezialisten Herbert Gnindmann
(1902-1970). der bereits 1927 einen grundlegenden

Artikel mit dem Titel «Der Typus des

Ketzers in mittelalterlicher .Anschauung» (in:
Fs. für Walter Goetz. wiederabgedruckt in:
H. Grundmann, Ausgewählte Aufsätze I.

313-27) veröffentlicht hat. Bei dem Buch
handelt es sich im Grund um ein «imaginaire

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 675

de l'heresie», wie wir es für die frühesten
Texte über die imaginäre Hexensekte publiziert

haben (siehe L imaginaire du sabbat.
Edition critique des textes les plus anciens.
1430 c. - 1440 c. réunis par M. Ostorero, A.
Paravicini Bagliam, K. Ulz Tremp. Lausanne

1999).
Die Autorin befasst sich mit vier

verschiedenen Textgattungen: Anti-häretische
Polemik, erbauliche und kirchenrechtliche
Texte und schliesslich von der Inquisition
produzierte Texte, allerdings eher
Inquisitorenhandbücher als Verhöre (Kap. 1^1). Am
Anfang eines jeden Kapitels werden jeweils
die Te.xte. um die es geht, kurz vorgestellt, so

im ersten Kapitel die polemischen «Summen»,

die fast alle aus Italien stammen (wie
die Summa adversus catharos et valdenses
des Dominikaners Moneta von Cremona).
Hier werden die Häretiker nicht mehr als illi-
terati dargestellt wie noch im 12. Jh. Die
Häresie ist nicht mehr ein Produkt von
Ungebildeten - so leicht macht man es sich nicht
mehr -. wohl aber entspringt sie einer
falschen Auslegung der Schriften (Bibel. Patris-

tik). Zu den erbaulichen Texten gehören
insbesondere die Exempelsammlungen des
Zisterziensers Caesarius von Heisterbach und

des Dominikaners Stephan von Bourbon,
aber auch biografische bzw. hagiografische
Texte aus dem Dominikanerorden, bei dessen

Gründung die Fläresie eine äusserst wichtige
Rolle spielte. In der Erbauungsliteratur sind
die Häretiker nie um ihrer selbst willen
dargestellt, wohl aber liefern sie die dunkle Folie
für das moralisch richtige Verhalten der
andern. Gerade in der dominikanischen Literatur

geht es auch um die richtige Apostelnachfolge,

welche die Dominikaner den Häretikern

streitig machen; diese werden deshalb
als falsch und scheinheilig dargestellt.
Entsprechend erscheint die Häresie als
zeitgenössisches, bedrängendes Problem.

Wieder anders verhält es sich mit der
kanonisch-rechtlichen Literatur, d.h. mit den
Statuten und Dekreten des 4. Laterankonzils,
der regionalen, v.a. südfranzösischen
Konzilien sowie mit Gratians Decretum und

Gregors IX. Liber extra. Gerade das 4. Late-
ranum trägt sehr stark die Handschrift Papst
Innozenz' III., der bereits die Dekretale Ver-

gentis in senium (1199) formuliert hatte. Das

Konzil verdammte alle Häretiker ohne
Unterschied und prägte eine neue Orthodoxie, die
viel stärker vom katharischen Dualismus be-

einflusst ist. als man gemeinhin weiss. Die

regionalen Konzilien befassen sich vor allem
mit den verschiedenen Graden des Involviert-
seins in die Häresie (die eigentlichen haere-

tici. die credentes. celatores/occultatores, re-
ceptatores. defensores, fautores). Es geht
also viel weniger um die Häresie an sich als

um die Beziehung zu den Häretikern, d.h.
den Häresiarchen (auch wenn dieser Begriff
noch nicht eben viel gebraucht wird). Was

die grossen Kanonessammlungen betrifft, so
stellen sich zwischen Gratians Dekret und
dem Liber extra wichtige Veränderungen ein.
Während die Häretiker im Dekret als Aussenseiter

dargestellt werden, die sich aus eigenem

Willen von der Kirche getrennt haben,
erscheinen sie im Liber extra als von der
Kirche Ausgeschlossene, was bedeutet, dass

diese die Initiative zurückgenommen und -
gewonnen hat.

Im vierten Kapitel kommen erste
Inquisitorenhandbücher wie der Anonymus von Passau

oder das Werk des Pseudo-David zur
Sprache. Bemerkenswert ist, dass alle diese
Flandbücher eine gewisse historische
Perspektive aufweisen, indem ihre Verfasser
versuchen, für die verschiedenen Häresien
einen Begründer zu finden (was bei den Wal-
densern sehr leicht und bei den Katharern
sehr schwierig ist). Der Passauer Anonymus
und Pseudo-David gehen noch viel mehr vom
Topos des ungebildeten Fläretikers aus als die
italienischen Handbuchschreiber Raniero
Sacconi und Anselm von Alessandria; der

Topos scheint sich nördlich der Alpen länger
gehalten zu haben als in der Lombardei, die
nicht nur als gelobtes Land der Häretiker
galt, sondern es zu einem gewissen Grad
auch war (siehe 58. 125 und 185). Dabei
verwickelt sich gerade der Passauer Anonymus
in einige Widersprüche.

Im fünften und letzten Kapitel versucht
die Verfasserin, die Fäden zusammen zu
nehmen (was ihr nicht immer gleich gut
gelingt). Dies tut sie unter drei Themen bzw.
Titeln: Figurative construction, Number,
Heresy and the heretic. Unter dem ersten
Titel befasst sie sich insbesondere mit den

Füchsen, mit denen die Häretiker nicht selten

SZRKG, 106(2012)



676 Rezensionen - Comptes rendus

verglichen wurden, und zwar aufgrund von
Hohelied 2, 15 («Fang uns die Füchse, die
Füchse, die kleinen, die den Weinberg
verwüsten») und Richter 15. 4—5 («Und Sim-
son ging hin und fing dreihundert Füchse,
kehrte Schwanz gegen Schwanz und tat
zwischen je zwei Schwänze eine Fackel. Hierauf
zündete er die Fackeln an und jagte die Füchse

in die Kornfelder der Philister»). Aufgrund
des ersten Zitats wurden die Häretiker mit
Füchsen verglichen, die in den Weinberg des
Herrn eingebrochen waren, und aufgrund des
zweiten wurde ihnen vorgeworfen, dass sie

unter sich nicht einig seien, im Unterschied
zur Einigkeit der Orthodoxie. Schon Flerbert
Grundmann hatte stark auf diese beiden
Bilder abgestellt, doch meint Sackville, dass

er die Sache zu statisch gesehen habe. Im 12.

Jh. wurde das Bild von den Füchsen in Weinberg

vor allem von den Zisterziensern auf" die
Häretiker angewandt. Das Bild von den an
den Schwänzen zusammengebundenen Füchsen

erscheint zuerst in der Dekretale Vergen-
tis in senium (1199) und geht von da in den
Liber extra ein; es wird aber auch vom
Anonymus von Passau und von Stephan von
Bourbon benutzt. Nichtsdestominder verglich
man im 13. Jh. den Häretiker eher mit dem
Wolf im Schafspelz (Matth. 7, 15) als mit
dem Fuchs im Weinberg, wobei das erstere
Bild insbesondere für die Falschheit und

Scheinheiligkeit der Häretiker ins Feld
geführt wurde; leider setzt sich die Verfasserin
mit diesem Bild weniger eingehend auseinander

als mit dem Fuchs im Weinberg.
Das Bild von den an den Schwänzen

zusammengebundenen Füchsen gibt den Blick
auf ein weiteres Problemfeld frei, nämlich
dasjenige von Uniformität und Pluralität der
Häretiker (bei Sackville unter dem Titel
«Number»). Während die ältere Polemik,
basierend auf Isidor von Sevillas Häretikerkatalog,

der nicht weniger als rund siebzig Häresien

nennt, vor allem die Vielzahl und Vielfalt

der Häresien und ihre Uneinigkeit betont
hatte, sah die jüngere Polemik vor allem die
Einheitsfront der Häretiker gegen die orthodoxe

Kirche. Gerade in der erbaulichen
Literatur wird kaum je zwischen den verschiedenen

häretischen Strömungen unterschieden.
Dagegen differenzieren die Inquisitoren
zwischen älteren und «modernen» Häresien und
kommentieren einerseits mit Zufriedenheit.

dass die Fläresien im Ganzen zurückgegangen,

und andererseits in apokalyptischem
Ton, dass die «modernen» Häresien viel
bedrohlicher seien als die älteren. So weisen
sowohl die Einheil als auch die Diversität der
Häresien jeweils zwei Seiten auf

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

Thomas Haas, Geistliche als Kreuzfahrer.
Der Klerus im Konflikt zwischen Orient und
Okzident 1095-1221, Heidelberg, Winter.
2012 Heidelberg Transcultural Studies,
Bd. 3). 341 S.

Wie schon die Kreuzzugschronistik des 11.

bis 13. Jahrhunderts, so orientieren sich
traditioneller Weise auch die mittlerweile so
zahlreichen Gesamtdarstellungen zur Geschichte
der Kreuzzüge bei der Beschreibung der
«bewaffneten Wallfahrten» in erster Linie an den

Taten der Großen, der Mächtigen, der Fürsten.

Die Angehörigen anderer gesellschaftlicher

(Teil-)Gruppen werden in den
Überblickswerken zur Kreuzzugsgeschichte in der
Regel nur am Rande thematisiert. Dieser
durchaus einseitigen Betrachtungsweise stellten

sich in den letzten Jahren einige wertvolle
Studien entgegen, die sich speziell mit der
Rolle der Frauen auf Kreuzzügen sowie mit
der sozialen Schichtung der Kreuzfahrerheere
auseinandersetzten (Zur Rolle der Frauen siehe

besonders Sabine Geldsetzer, Frauen auf
Kreuzzügen. 1096-1291, Darmstadt 2003).
Ebenfalls mit der Situation der Frauen, aber
auch mit den sozialen Gruppen der Pauperes,
Milites, luvenes und Principes, die sich in
den Quellen zum Ersten Kreuzzug
ausmachen lassen, befasst sich Conor Kostick.
The Social Structure of the First Crusade

[The Medieval Mediterranean, Bd. 76],
Leiden/Boston 2008). Hier reiht sich nun auch
Thomas Haas mit seiner Heidelberger
Dissertation ein, in der er sich mit dem Flandeln
des gesellschaftlichen Standes der oratores
auf den Kreuzzügen des 11. bis frühen 13.

Jahrhunderts beschäftigt und damit eine bisher

bestehende Lücke in der historischen
Kreuzzugsforschung schließt.

In seiner Einleitung erläutert Flaas
zunächst die Vielfalt der Kirchenämter innerhalb

der Gruppe der Geistlichen, zu der er

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 677

neben den Weltgeistlichen, die für die

Seelsorge der Kirchengemeinde verantwortlich
sind, auch das Mönchtum zählt 18-26).
Ausserdem führt er zwei Kategorisierungssys-
teme ein. die er für hilfreich hält, Besonderheiten

des Verhaltens von Klerikern und
Mönchen während eines Kreuzzugs
festzustellen: Erstens unterscheidet er dabei
«geistliches» von «weltlichem» Handeln. Während
er z.B. das Gebet, die Predigt, das Lesen der
Messe, die Leitung von Prozessionen und
anderen Bußübungen als geistlich-religiöse
Handlungen charakterisiert, gehören für ihn
die Funktionen als Ratgeber, Mahner, Richter,

Feldherr, Krieger und Gesandter in den
säkularen Bereich (26). Diese Gegenüberstellung

von geistlichem und weltlichem Handeln

erscheint jedoch nicht immer unproblematisch,

stellt doch gerade ein Kreuzzug
seinem Wesen nach eine Mischung aus
beidem dar: Pilgerfahrt und Kriegszug. So

muss auch Haas zugeben, dass «an mancher
Stelle die eindeutige Zuordnung [einer Handlung

zur religiösen oder säkularen Kategorie]
nicht möglich» sei. Im Rahmen seines zweiten

Einteilungssystems unterscheidet Haas
dann «nach innen» und «nach außen» (26f.)
gerichtetes Verhalten von Geistlichen: So

zählt er neben der Seelsorge und anderen
religiösen Aufgaben auch die vor allem während

des Ersten Kreuzzugs zahlreich überlieferten

Visionen von Geistlichen, sowie ihre
Funktion als Ratgeber. Truppentührer und
Gesandte zu «internen» Handlungsakten
innerhalb des Kreuzheeres oder zumindest
innerhalb des christlich-abendländischen
Kulturkreises. «Externes», also nach aussen
gerichtetes Handeln umfasse demnach den
kulturellen Kontakt zu Byzantinern und Muslimen,

der sich unter Anderem in Gesandtschaften,

Kampf und Missionierung
ausdrücken könne. Doch auch bei dieser Einteilung

sind die Grenzen fließend, wie
beispielsweise bei den mehrfach überlieferten
Kriegsreden, in denen Geistliche sich zwar
«nach innen» an ihre Mitstreiter wenden,
damit aber eine «nach außen», nämlich gegen
den Feind gerichtete Aktion hervorrufen wollen.

Haas selbst stellt bei dieser Art der Kate-
gorisierung «die Gefahr gewisser Unscharfe
und Oberflächlichkeit» fest.

Bei der Analyse der historiographischen
Quellen (und einiger Kreuzzugsbriefe)
hinsichtlich des Handelns von Geistlichen auf
Kreuzzügen nimmt die Beschäftigung mit
dem Ersten Kreuzzug den weitaus größten
Raum ein (29-156). Hierbei handelt der

Autor nacheinander die Werke der Kreuz-
zugsteilnehmer ab (35-94), sodann folgen
spätere. z.T. abhängige Überlieferungen (95-
148). Zum Vergleich werden überdies mit
Anna Komnenas Alexias und mit Ibn al-At-
hfrs Chronik zwei Quellenwerke herangezogen,

die ein Bild des Ersten Kreuzzugs und

der beteiligten Geistlichen aus byzantinischer
und muslimischer Sicht bieten (148-156).
Anschließend widmet sich Haas ausgewählten

historiographischen Quellen zum Zweiten
(160-172), Dritten (175-197), Vierten (201-
212) und Fünften Kreuzzug (214-222). Dabei

stellt er im diachronen Vergleich fest,
dass die Chronisten der späteren Kreuzzüge
in Bezug auf das Handeln der Geistlichen
vornehmlich vom Verhalten der teilnehmenden

Bischöfe, Erzbischöfe und päpstlichen
Legaten erzählen. Umgekehrt sei gerade in

den Quellen zum Ersten Kreuzzug immer
wieder die Rede von Taten und Visionen von
Angehörigen der niederen Geistlichkeit.
Generell treten im Rahmen des Ersten Kreuzzugs

nur wenige Geistliche namentlich
hervor, allen voran Adhémar, der päpstliche Legat

und Bischof von LePuy, und der
Wanderprediger Petrus von Amiens. Dagegen werden

ab dem Zweiten Kreuzzug in der Regel
die Namen von zahlreichen Bischöfen und
Äbten überliefert, die sich an den Orientzügen

beteiligten. Die Anwesenheit von Mönchen.

Nonnen und Äbten werde insgesamt, vor
allem aber in den Quellenwerken zum Ersten

Kreuzzug vergleichsweise selten erwähnt.
Außerdem konstatiert Flaas, dass in den

Quellen zum Ersten Kreuzzug das Verhältnis
von «internen» zu «externen» Handlungsakten

durchschnittlich im Verhältnis von 6:1

liege, wobei in den späteren Kreuzzügen das

Übergewicht des Handelns «nach innen»
leicht zurückgehe. Bei den «geistlichen» und
den «weltlichen» Taten sei das Verhältnis
zumindest in den meisten Quellen zum Ersten

Kreuzzug noch einigermaßen ausgeglichen,
während später die säkularen Handlungen
überwiegen.

SZRKG, 106(2012)



678 Rezensionen - Comptes rendus

In einem weiteren Abschnitt beschäftigt
sich Haas sodann mit einzelnen «internen»
und «externen» Fiandlungsaspekten. die er
wiederum in ihrer diachronen Entwicklung
betrachtet. Unter die «nach innen» gerichteten

Taten von Geistlichen zählt er die Aufgaben

der «Militärseelsorge» (Gebete.
Messfeiern, Bussrituale, Beerdigungen und Predigten),

die Motivation der Kreuzfahrer vor der
Schlacht, die Identitätsstiftung im Rahmen

liturgischer ,Akte, den Umgang mit himmlischen

Visionen, die Beratung und Ermahnung

der anderen Kreuzfahrer, die Schlichtung

von Streitfällen, die selbständige Führung

einer Kreuzzugsabteilung und die
Gesandtschaften zu Mitgliedern der
lateinischchristlichen Eigengruppe (225-264).
Interkulturelle Kontakte, Gesandtschaften zu
byzantinischen und muslimischen Großen, Mis-
sionierungsversuche und das Handeln als

Krieger und Feldherr werden hingegen unter
den «externen Aspekten» behandelt (265-
280). In einer abschließenden Synthese fasst
der Autor die Handlungsmöglichkeiten
geistlicher Kreuzzugsteilnehmer noch einmal
zusammen (281-293). Ein Personen- und
Ortsregister rundet die Arbeit ab.

Mit großem Fleiß hat Haas für seine

Arbeit eine Vielzahl an Quellenbelegen
gesammelt, die geistliche Akteure und ihr Flan-
deln auf Kreuzzügen eindrucksvoll dokumentieren.

Dennoch wäre es wünschenswert
gewesen, die in den Fußnoten zitierten Quellenstellen

im Fließtext ausführlicher und
genauer zu paraphrasieren. Freilich stellt es

einen Extremfall dar, wenn der Autor in einer
Fußnote auf insgesamt zwanzig Zeilen eine
Adhémar von LePuy zugeschriebene Kriegsrede

anführt, die er im Haupttext nur mit den

Worten «er hält eine Rede vor dem Ausfall
aus Antiochia und verspricht im Falle des

Todes das Martyrium» zusammenfasst (97,
Fn. 352; diese Kurzzusammenfassung ist
schon deshalb problematisch, weil im lateinischen

Text den Kreuzfahrern im Falle ihres
Todes zwar «ewige Freuden» im Jenseits

zugesagt werden, wohingegen eine Wertung der
Gefallenen als «Märtyrer» keine explizite
Erwähnung findet). Ähnlich führt Haas in
zahlreichen weiteren Fußnoten überlange
lateinische Quellenpassagen an, die im Fliesstext
zum Teil nur unzureichend paraphrasiert
werden.

Neben dem durch manch ausuferndes

Quellenzitat unnötig aufgeblähten Fußnotenapparat

fallen zudem einige Flüchtigkeitsfehler
ins Auge, die sicherlich vermeidbar gewesen

wären: .So steht etwa die Abkürzung
RFIC nicht für «Revue des Historiens des

Croisades» (15; stattdessen: «Recueil des

Historiens des Croisades»); der Zisterziensermönch

Otto wurde im Jahr 1138 nicht
Bischof von «Freiburg» (161), sondern Bischof
von Freising; Stephan von Blois. englischer
König von 1135 bis 1154. war nicht der
«Sohn» Wilhelms des Eroberers (186, Fn.

835), sondern sein Enkel: und auf der
Schlacht von Andernach kämpften am 8.

Oktober 876 nicht «die Männer Ludwigs des

Deutschen» (232), der bereits am 28. August
desselben Jahres verstorben war, sondern die

Krieger Ludwigs III. des Jüngeren. Davon
abgesehen ist Haas mit seiner Dissertation
insgesamt eine durchaus gewinnbringende
Studie gelungen. Eindrucksvoll erscheint vor
allem die erarbeitete Fülle an verschiedenen

Handlungsfeldem. in denen geistliche
Kreuzzugsteilnehmer während der ersten fünf
Kreuzzüge wirkten.

Regensburg Martin Völkl

Anne Müller/Karen Stöber (Eds.).
Self-Representation of Medieval Religious Communities.

The British Isles in Context. Berlin
u.a., LIT, 2009 Vita regularis. Ordnungen
und Deutungen religiösen Lebens im Mittelalter.

Bd. 40), 412 S.. Abb.

Anzuzeigen ist ein gehaltsvoller Band, der
sich damit befasst, wie mittelalterliche Klöster

in England sich selbst darzustellen
versuchten. Was auffallt, ist, dass gewisse Historiker

heute schon sehr weit von der
mittelalterlichen Welt der Klöster entfernt sind und
sich diese recht mühsam zusammenreimen
müssen. Dies gilt vielleicht in besonderem
Masse für England, wo die katholische Welt
im 16. Jahrhundert von König Heinrich VIII.
gevvissermassen ausradiert wurde und wo es

Klöster allerhöchstens noch als Ruinen gibt.

- Gert Melville, Construction and decon-
struetion of religious symbols in the Middle
Ages (3-19). befasst sich mit den Habits der
verschiedenen Orden und ihrer Interpretation

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 679

durch die Zeitgenossen. - Jens Röhrkasten.

Reality and symbolic meaning among the

early Franciscans (21-41). zeigt auf. wie die
Werte der Armut. Demut und Einfachheit bei
Franziskus und der ersten franziskanischen
Generation noch reell waren und wie sie
dann unter dem Zwang der Ordensbildung
immer mehr zu Symbolen wurden: daher
auch der Widerstand der Spiritualen. - Jörg
Sonntag. Welcoming high guests to the

paradise of the monks: Social interactions
and symbolic moments of monastic
self-representation according to Lanfranc's constitutions

(45-65). analysiert die Passagen, die
Lanfranc, zunächst Prior von Bee (Diöz.
Rouen) und dann Erzbischof von Canterburg
(gest. 1089), in seinen Constitutiones dem

Empfang hoher Gäste im Kloster widmet und
verleiht ihnen allen möglichen (und unmöglichen)

Sinngehalt. - Annette Kehnel und

Mirjam Mencej. Representing eternity:
Circular movement in the cloister, round
dancing, winding-staircases and dancing angels
(67-97). suchen an allen möglichen (und
unmöglichen) Orten nach kreisförmigen
Bewegungen. - Martin Heale. Mitres and arms:
Aspects of the self-representation of the
monastic superior in late medieval England (99-
122), zeichnet nach, wie immer mehr
englische Klosterobere im Spätmittelalter und im
16. Jahrhundert nach den Pontifikalien strebten

und unter ihrem eigenen Familienwappen
auftraten und sich damit einerseits die Opposition

der Bischöfe und andererseits diejenige
ihrer eigenen Konvente zuzogen. - Julie
Kerr, The symbolic significance of hospitality

(125-141). zeigt, dass die den Mönchen
durch die Bibel und die Regula Beneclicti
auferlegte Gastfreundschaft diese in mannigfache

Dilemmen brachte, weil es galt, den
klösterlichen Frieden zu bewahren. Die im
Hochmittelalter neu gegründeten Orden
änderten einiges an den herkömmlichen
Gewohnheiten: am konservativsten verhielten
sich die Kartäuser, bei denen Gäste - zumindest

in den ländlichen Kartausen - nur in den

unteren Häusern empfangen werden durften.

- Margrit Mersch. Programme, pragmatism
and symbolism in mendicant architecture
(143-166). schildert, wie Dominikaner und
Franziskaner ihre rigiden Bauvorschriften
auch gegen reiche Sponsoren durchsetzen

konnten und wie sie den Laien mehr Zugang
selbst zum Chor gewährten als die Zisterzienser.

- Anne Müller. Presenting identity in the
cloister: Remarks on Benedictine and mendicant

concepts of space (167-187). spricht
über die Interpretation von ursprünglichen
Klöstern als Paradies oder Fegefeuer und
über die Bedeutung des Kapitelhauses bei

den Zisterziensern. Die Mendikanten mit
ihrer vita activa brachen mit diesen Konzepten;

die ersten Franziskaner zerstörten sogar
Gebäude, die ihnen zur Verfügung gestellt
worden waren. Die Dominikaner unterteilten
die Dormitorien in Zellen, damit die Mönche
auch des Nachts den Studien obliegen konnten,

und statteteten ihre Kapitelshäuser mit
Dominikanerstammbäumen aus. - Peter Dän-
hardt. Building (on) the church: Craftsmanship

and practival skills in the life of English
abbots (189-205), zeichnet nach, wie in
englischen Quellen die Benediktineräbte
(angelsächsische und später normannische) als
Bauherren gefeiert werden, während bei den

Zisterziensern diese Tugend dahinfällt. -
Emilia Jamroziak. Cistercian identities on the

northern peripheries of medieval Europe
from the twelfth to the late fourteenth century
(209-219), zeigt anhand der Chronik des

Klosters Melrose, wie diese erste Zisterzienserabtei

auf schottischem Boden aufgrund
von Visitationen und Gebetsbrüderschaften
sehr viel stärker in das zisterziensische Netz
eingebunden war als das pommerische
Zisterzienserkloster Kolbacz, das 1173 von
Dänemark aus gegründet worden war. - Frances
Andrews. Self-representation in times of
crisis: The case oft the early Humiliati (221-
231), schildert anhand der Humiliaten. dass

bei den neuen religiösen Bewegungen des

Hochmittelalters der Name häufig Programm
war, das indessen auch kritische Ablehnung
(bis zur päpstlichen Verdammung)
hervorrufen konnte. - Andrew Abram, Identity
and remembrance: Interaction between Au-
gustinian Houses and their benefactors in an

English context (233-244), beschreibt die

Mittel, mit welchen die hochmittelalterlichen
englischen Augustinerchorherren ihre Wohltäter

an sich banden (Begräbnisse,
Bruderschaften. Jahrzeiten). - James G. Clark, The

self-image of the scholar monk in late medieval

England (245-271). schildert die Span-

SZRKG. 106(2012)



680 Rezensionen - Comptes rendus

nungen. die am Ende des Mittelalters daraus

erwuchsen, dass auch die englischen
Benediktinermönche mehr und mehr die höheren
Schulen und Universitäten besuchten, einer
der gehaltvollsten Aufsätze des vorliegenden
Bandes. - Julian Luxford, Texts and images
of Carthusian foundation (275-305). lässt die
«Zyklen» und «Bäume» des hl. Bruno Revue

passieren, die im Spätmittelalter auf dem
Kontinent und in England entstanden. Sie

zeugen von einem ausgeprägten Geschichts-
bewusstsein des Ordens, bei dem jeder
Mönch über den Ursprung des Ordens und
seines eigenen Klosters Bescheid wissen
musste. - Antonio Sennis, The power of
time: Looking at the past in mediev al monasteries

(307-325). beschreibt das ambivalente
Verhältnis gegenüber Gedächtnis und

Vergessen der mittelalterlichen Klöster. «Recycling»

von Pergamenten, d.h. die Produktion
von Palimpsesten, war gerade in Italien noch
lange Zeit an der Tagesordnung, und so
wichtige Gräber wie dasjenige des hl. Benedikt

konnten einfach vergessen gehen. -
Janet Burton, Constructing a corporate identi-
tiy: The Historia Fundationis of the Cistercian

abbeys of Byland and Jervaulx (327-
340), zählt die Faktoren auf, durch welche
ein ((corporate identity» kreiert wurde:
schwierige Anfange, die bewältigt wurden;
die Einordnung in die zisterziensische Filiation

und gleichzeitig in den lokalen Kontext
und schliesslich die Versehung mit einer
mächtigen Schutzherrin, bei den Zisterziensern

mit Vorliebe die Jungfrau Maria. -
Michael Robson. OFMConv., The Franciscans
in the custody of York: Evidence drawn from
chronicles and annals (341-367), befasst sich
mit der franziskanischen Kustodie York, die
ausserordendlich viel Geschichtsschreibung
hervorgebracht hat. Diese ist sowohl über die
lokalen Ereignissen als auch über die
franziskanischen Entw icklungen auf dem Kontinent
informiert. - Karen Stöber, Self-representation

of medieval religious communities in
their writing of history (369-384), fokussiert
auf die Zisterzienserabtei von Crowden (in
Staffordshire), die eine eigene Chronik
hervorgebracht hat. Aus dieser geht hervor, dass
das Kloster eine enge Beziehung zur
Gründerfamilie Verdun aufrechterhielt, so dass die
Chronik zeitweise Züge einer Familienchro¬

nik aufweist. - Martial Staub. Conclusion
(385-388).

Freiburg i. Uè. Kathrin Utz Tremp

Gabriel Audisio, Migranti valdesi. Delfi-
nato. Piemonte. Provenza (1460-1560).
Migrants vaudois. Dauphiné, Piémont. Provence.

Traduzione di Micaela Fenoglio, Turin,
Claudiana, 211 Collana della Società di
Studi valdesi), 247 S., 11 Karten und Grafiken.

Das anzuzeigende Buch enthält den französischen

Urtext und eine italienische Übersetzung

Seite an Seite, d.h. wenn man den
französischen Urtext liest und auf die nächste
Seite wechseln will, muss man dafür die
Seite kehren. Das ist nicht weiter schlimm,
man gewöhnt sich daran, und wahrscheinlich
ist es klug, ein Buch, das von der Emigration
vom Piémont - aber auch von der Dauphiné

- nach Südfrankreich spricht, von allem
Anfang an in den beiden Sprachen Französisch
und Italienisch zu veröffentlichen. Gabriel
Audisio, heute emeritierter Professor für
moderne Geschichte der Universität Ai.x-en-Pro-

vence, hatte 1984 eine These über die
Waldenser des Luberon (Südfrankreich)
veröffentlicht und ist seither ein allseits
anerkannter Spezialist für die mittelalterliehe
Sekte und später reformierte Kirche der
Waldenser, und insbesondere für die romanischen
Waldenser. Insbesondere hat er auch eine
absolut lesenswerte Geschichte der Waldenser

geschrieben, die in mehrere Sprachen
übersetzt worden ist (G. Audisio, Les
vaudois. Histoire d'une dissidence, Xlle-XVIe
siècle, Paris 1998). Für die These über die
Waldenser des Luberon hatte Audisio mehr
als 2000 Notariatsregister ausgezogen, was
einen Stock von rund 37.000 Fichen ergab.
Davon sind 17.000 bereits in numerischer
Form vorhanden - Audisios These war eine
der ersten in Geschichte, die bereits auf
Informatik beruhte -. während amd 20.000
Fichen in Kartons gelagert und manchmal nicht
einmal mehr für den Autor lesbar waren. Aus
diesen wurde nun eine Auswahl von 1537
Akten ausgewählt, die insgesamt 1346
Waldenser betreffen, welche die Dauphiné oder
das Piémont zwischen 1460 und 1560 ver-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 681

lassen und sich im Luberon niedergelassen
hatten, das sowohl zur Provence (Königreich
Frankreich) als auch zum Comtat Venaissin
(Avignon) gehörte. Die Akten konnten nicht
integral wiedergegeben werden, es konnte
lediglich auf die betreffende Stelle in den
Archiven verwiesen werden. Ein Beispiel:
Agnès. F, oo PARIS Laurent. Roussillon.
Dubbione Pinasca. Mariage, 15/09/1517. co.
3 E 36/99/259, A. Aufzulösen: Patronym
(normalisiert) fehlt: Agnès Vorname
(normalisiert); F weiblich; oo verheiratet mit;
PARIS Laurent Ehemann; Roussillon
Wohnpfarrei; Dubbione Pinasca: Heimatpfarrei;

Mariage Art des Aktes; 15/09/1517
Datum des Aktes; co. cote Signatur des

Aktes; 3 E Archives départementales de

Vaucluse: A acteur, Ausstellerin des Aktes.
Das Buch versteht sich also eher als ein
Hilfsmittel denn als ein eigentliches
geschichtliches Buch. Nichtsdestoweniger führt
der Autor doch in die Geschichte der
Auswanderung der Waldenser des Piemonts und
der Dauphiné nach Südfrankreich ein, eine
geradezu spannende Geschichte, die er
zumindest teilweise schon in seiner These
geschildert und 1989 in einer zweiten Publikation

wieder aufgenommen hatte: G. Audisio,
Une grande migration alpine en Provence
(1460-1560), Turin, Deputazione Subalpine
di Storia Patria, 1989.

Demnach verdankt sich die massive
waldensische Präsenz im Luberon in erster
Linie einer massiven Einwandemngswelle,
die seit den 1460er Jahren von den Alpen her
kam. Erfasst wurden die Waldenser des
Luberon als Einwanderer; sobald sie sesshaft

geworden waren, wurden sie nicht mehr
aufgenommen. Bei ihnen handelt es sich nicht
um Bewohner der Provence, die sich zum
Waldensertum bekehrt hatten, sondern eben

um Einwanderer. Umgekehrt wird eine Person

dann als Waldenser betrachtet, wenn sie

aus einem notorischen Waldenserdorf in den

Alpen stammte und sich in einer notorisch
waldensischen Ortschaft in der Provence
niederliess; wenn sie einen waldensischen
Familiennamen (Patronym) trug und eine
Ehe mit einem Waldenser.'einer Waldenserin
einging. Da die Verfolgung in Südfrankreich
erst 1530 begann (als die Waldenser nicht
selten mit den Lutheranern und späteren

Flugenotten verwechselt wurden), waren nur
wenige der hier ausgewählten Waldenser
wirklich von Verfolgung betroffen und
erscheinen deshalb kaum in Quellen juristischer

Natur. Die massive Einvvanderungsweile,
die sich in der zweiten Hälfte des 15.

Jahrhunderts von den Alpen in die Provence er-

goss, bestand nicht nur aus Waidensem, aber
im Unterschied zu anderen Eingewanderten,
die sich in den Städten niederliessen. blieben
diese Bauern. Vor allem aber kamen sie aus
Dörfern im Piémont oder in der Dauphiné.
die seit dem 14. Jahrhundert den Ruf von
«Waldensernestem» hatten.

Zwischen 1460 und 1560 kamen
zwischen 10.500 und 12.000 Einwanderer in das

Luberon. Davon stammen rund 70% aus den
Diözesen Embrun (Dauphiné), Turin (Pie-
mont), Gap, Genfund Sisteron. Die Provence
war als Einwanderungsland interessant, weil
sie bis Mitte des 15. Jahrhunderts
durchschnittlich 42% ihrer Bevölkerung durch
Kriege und Seuchen verloren hatte. Die
Grundherren bemühten sich, ihre Dörfer wieder

zu bevölkern und belehnten Einwanderer
zu günstigen Bedingungen. Die Waldenser
siedelten in ganzen Familien in so genannten
«Bastiden», etwas entfernt von den Städten,
so dass man ohne grössere Probleme die
wandernden Waldenserprediger (bei den
romanischen Waldensern «Barben» genannt)
empfangen und beherbergen konnte. Von den
Einwanderern stammten 68,5% aus der Diözese

Turin und 26,5% aus der Diözese
Embrun. Innerhalb der Diözese Embrun stammten

85% aus Freissinières, einem der bekannten

Waldenserdörfer. Innerhalb der Diözese
Turin stammten 23% aus dem Val Pellice,
17% aus dem Val Chisone und 7% aus Pine-
rolo und dem Val Lemina. Es lässt sich
zeigen, dass die Einwanderer aus Freissinières
sich vorwiegend in Cabrières d'Aigues
niederliessen, und diejenigen aus Bobbio Pellice
in Lourmarin. Nichtsdestoweniger war die
Flucht vor der Inquisition nicht das einzige
Motiv, um auszuwandern, sondern vielmehr
Armut und Arbeitslosigkeit. Die Umstellung
vom Ackerbau zur Viehzucht im 15.
Jahrhundert in den Alpen hatte viele Leute
arbeitslos gemacht. Trotzdem wanderten die
Waldenser nicht nur aus Armut und wegen
Arbeitslosigkeit aus, denn die Einwande-

SZRKG. 106(2012)



682 Rezensionen - Comptes rendus

rungswellen in Südfrankreich folgen auf die

Verfolgungswellen in den Alpen. Im Jahr
1495 schloss eine Gruppe von 75 Familienvätern

aus Freissinières einen Vertrag mit
dem Herrn von Cabrières d'Aigues; dies aber

war nur sieben Jahre nach dem Kreuzzug,
den der päpstliche Kommissar Albert Cattaneo

1487/88 in der Dauphiné geführt hatte.
Der Inquisitor Jean de Roma und das Parlament

der Provence machten denn auch durchaus

eine Assoziation zwischen Einwanderung
und Häresie, wenn sie dem französischen

König 1533 empfahlen, in Zukunft keine
Einwanderer aus der Dauphiné, Savoyen und
dem Piémont mehr zuzulassen.

Einmal in Südfrankreich angekommen,
taten die Waldenser alles, um nicht aufzufallen,

und nahmen deshalb auch am
katholischen Gottesdienst mit all seinen Riten und
Ritualen teil, doch beschränkten sie sich hier
auf ein Minimum, ohne allerdings zu provozieren.

Daneben empfingen sie weiterhin ihre
Barben, die sie für Nachfolger der Apostel
hielten, die angeblich so gut lebten, dass sie
ihnen ihre Sünden vergeben konnten. Audisio
nimmt die Waldenser vor dem Vorwurf des

Nikodemus in Schutz, denn sie hätten diese

Haltung mitnichten gesucht und gerechtfertigt,

sondern sich vielmehr dafür geschämt.
Da inquisitoriale Quellen in Südfrankreich
erst in den 1530er Jahren wieder einsetzen,

muss man zu den Notariatsregistern greifen,
insbesondere zu den Heiratsverträgen und zu
den Testamenten. Die Waldenser stifteten
wenig Messen und gaben dafür umso mehr
Spenden für die Armen. Insbesondere aber
heirateten sie unter sich, was es ihnen
erlaubte, die Barben ungestört auch von einer
«ungläubigen» Frau in ihrem Haus zu
empfangen. Sie waren in ihrer grossen Mehrheit
Bauern (was man daraus schliessen muss,
dass sie in den Notariatsregistern keine
Berufsbezeichnung trugen) und verfügten über
nicht wenig ihnen verpachtetes Land. Sie be-
sassen auch Güter an ihren Herkunftsorten,
die sie aber mit der Zeit abstiessen; dies lässt
sich als endgültigen Bruch mit der ursprünglichen

Heimat und als Wille, im Luberon zu
bleiben, interpretieren. Während die beiden
ersten Generationen unbehelligt blieben,
obwohl man wusste, dass es sich um Häretiker
handelte, setzten in der 1530er Jahren auch in
der Provence Verfolgungen ein. einerseits

weil man die Waldenser mit den Lutheranern
verwechselte, und andererseits, weil das Land
wieder bevölkert war und man sie nicht mehr
brauchte. Was geschildert wird, ist ein
spannendes Stück Migrationsgeschichte, bei dem
die Häresie gewissermassen die Rolle eines
Kontrastmittels spielt, das es erlaubt, Dinge
zu sehen, die man sonst nicht sehen würde.

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

René Bornert OSB avec le concours d'un

groupe d'historiens. Les Monastères d'Alsace.

Tome 111: Monastères et prieurés des
Bénédictins. Abbayes el monastères des
Bénédictines dès origines à la Révolution française.
Strasbourg. Editions du Signe. 2010. 743 S.

Auf den 1. und 2. Band dieses gross
angelegten elsässischen Klostervverkes wurde
bereits in dieser Zeitschrift 2010 (474f.)
hingewiesen. Inzwischen sind die restlichen Bände
erschienen. In diesem 3. Band kommen vier
grössere Gruppen von benediktinischen Klöstern

zur Sprache. Die erste Gruppe umfasst
drei Häuser (Alanesberg, Arnulfsau und St-
Léonard bei Boersch), die nur kurze Zeit be-

nediktinisch geprägt waren. Zur folgenden
Gruppe gehören die Konventualpriorate
Echery-le-Vieux (Alteckerich): Feldkirch bei

Niedernai, beide von Moyenmoutier abhängig;

Lièpvre (Leberau). ein Besitz von St-De-
nis; Rouffäch. das im 16. Jahrhundert die
Jesuiten übernahmen. St-Quirin und Ste-Foy
(St. Fides) in Séléstat. Schlettstadt. das im 17.

Jahrhundert an die Jesuiten fiel. Die nächste

Gruppe sind die einfachen Priorate: Laubenheim.

St-Hippolyte (St. Pilt). St-Nicolas-des-
Bois. St. Nicolas de Meroux und Sigolsheim.
Ste-Trinité in Strassburg wurde für Augustiner

Chorherren gegründet, aber im 13./14.
Jahrhundert benediktinisch; hier lebte übrigens

der geheimnisvolle «Gottesfreund im
Oberland». Rulman Merswin. der das Haus
dann den Johannitern übergab. Dazu gehören
noch St-Maurice bei Thannvillé und St-
Sauveur in Vipucelle.

Umfassender ist die vierte Gruppe der
.Abteien und Klöster der Benediktinerinnen:
Altdorf', abhängig von St. Cyriak in Baden,
das aber bald schon in ein Männerkloster
umgewandelt wurde; Biblisheim, das im 17. 18.

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 6S3

Jahrhundert vom schweizerischen Seedorf
wieder neues Leben erhielt durch Entsendung
von zwei Äbtissinnen (wo auch zwei Spirituale

von Disentis wirkten): Eschau. als
Männerkloster gegründet, aber bereits ab dem 12.

Jahrhundert ein Frauenkloster, später ein Ka-
nonissenstift, das in der Reformation einging;
Graufthal. wo einstmals auch Hildegard von
Bingen intervenierte; es ging im 16. Jahrhundert

unter wie auch Herbitzheim: das bekannte

Ottmarsheim ist neben Muri eine
Habsburgerstiftung: Ste-Croix-en Plaine stifteten die

Egisheimer, endete aber bereits im 14.

Jahrhundert; St-Jean in Saverne (Zabem) war von
St. Georgen im Schwarzwald abhängig:
Sindeisberg war Marmoutier unterstellt. Zuletzt
wird noch St-Marc in Gueberschwihr
erwähnt, wo zeitweilig Cluniazensennnen lebten,

später an St. Georgen im Schvvarzwald
und dann an Ebersmünster fiel. Hier wird
auch die Legende widerlegt, wonach der

heilige Himerius hier Abt gewesen sein soll.
Nach der Revolution erwarb ein Weltpriester
die Klosteranlage und gründete dort die

Schwesterngemeinschaft vom Heiligen
Joseph (St. Marx). Die vielen Namen mögen
auf den Leser etwas verwirrend wirken.
Darum wäre eine geographische Karte
wünschenswert gewesen, wie überhaupt zu jedem
Band dieses Werkes eine Karte hilfreich wäre.

Mariastein Lukas Schenker OSB

René Borncrt OSB avec le concours d'un
groupe d'historiens, Les Monastères d'Alsace.

Tome IV: Monastères associés, integers
ou apparentés à Cluny dès origines à la
Révolution française. Strasbourg, Editions du

Signe, 2010, 384 S.

Der 4. Band behandelt die Klöster, die unter
dem Einfiuss von Cluny und seinem Reform-

programm standen. Zuerst werden zwei Klöster

behandelt, die nur zeitweise von Cluny
abhängig waren: Seitz. gegründet von Kaiserin

Adelheid (987-999), die auch hier begraben

ist, worauf es zur Wallfahrtsstätte wurde.
Durch eine Schenkung Kaiser Ottos III.
erlangte Seitz Besitzungen im Berner Oberland.

Abhängig von Seitz entstand das

Frauenkloster Mirmelberg. vielleicht auch

eine Gründung Adelheids, das im 15.

Jahrhundert unterging. Zur Darstellung kommen
dann die Gruppe von acht Männer- und

einem Frauenkloster, die dem Verband von
Cluny angeschlossen waren. Zuerst das
traditionsreiche St. Morand in Altkirch, eine

Adelsgründung, geleitet vom später so
genannten Apostel des Sundgaus, dem heiligen
Morand; sein Hochgrab existiert noch heute.

Durch den Armagnakenkrieg (St. Jakob an

der Birs 1444) schwer geschädigt, misslang
eine dauernde Erneuerung. Schlussendlich

gelangte der Besitz an die Jesuiten zum
Unterhalt ihres Kollegs in Freiburg, die aber St.

Morand auch als Zentrum der katholischen
Restauration benutzten. Doch Cluny gab den

Anspruch auf Altkirch nie auf. Durch gute
Beziehungen des Solothurner Schulheissen
Johann Schwaller zu Frankreich übernahm
1651 sein Sohn, der Mariasteiner Benediktiner

Benedikt Schwaller, das Priorat St.
Morand. Doch konnte er sich nicht halten, denn
der Abt von Cluny sandte zwei Mönche dorthin;

aber auch sie konnten nicht bleiben,
denn die Politik setzte es durch, dass die
Jesuiten St. Morand behalten konnten. Als der
Jesuitenorden 1773 aufgehoben wurde,
versuchte Cluny nochmals in den Besitz zu
kommen. Aber vergeblich, es verblieb als

Dotationsgut der Universität Freiburg. Das

Priorat Petit St-Morand in Ribeauvillé war
ein abhängiges Haus von Altkirch, das dann

ebenfalls den Jesuiten zufiel. Biesheim, eine

Gründung des Basler Bischofs Burkhard von
Fenis, gehörte zum Dotationsgut des Klosters
St. Alban in Basel, das derselbe Bischof
gegründet hatte. Es wurde denn auch 1481 St.

Alban inkorporiert. Infolge der Reformation
fanden beide ein Ende. Durch die Schenkung
eines Hofes in Colmar 965 an den Prior von
Payerne fasste Cluny erstmals Fuss im
Elsass; daraus entstand das Priorat St-Pierre.
Die Verbindung mit Payerne hatte aber zur
Folge, dass dieses Priorat mit Payerne in der
Reformationszeit auch unterging. Das Priorat
Wintzenheim war von Colmar abhängig und

damit auch von Payerne und teilte ihr Schicksal.

Erhalten hat sich aber die Wallfahrt zum
heiligen Aegidius (St-Gilles) bis zur
Revolutionszeit. Das Priorat St-Nicolas von En-

schingen gehörte zu St. Alban in Basel, das

hier zuerst die Pfarrkirche innehatte, worauf-

SZRKG. 106(2012)



684 Rezensionen - Comptes rendus

hin dann hier im 14. Jahrhundert ein kleines
Kloster entstand, das mit der Reformation
endete. Doch kämpfte Cluny noch bis ins 18.

Jahrhundert hinein um diesen Besitz. Im
Priorat St-Pierre in Froidefontaine (Kalten-
brunnen). gegründet von den Edlen von
Montbéliard im Jahre 1105. wohnten nur
wenige Mönche. Was schlussendlich übrig
blieb, gelangte zuerst an das Bistum Basel,
dann an die Jesuiten in Ensisheim und fand
mit der Aufhebung des Ordens 1773 ein
definitives Ende. Thierenbach war schon vor
dem Anschluss an Cluny seit der 1. Hälfte
des 12. Jahrhunderts ein Marienheiligtum.
Kardinal Richelieu als Kommendatarabt und

Generalsuperior von Cluny reformierte den
Orden und teilte ihn 1642 auf in die alte und
in die strenge Observanz. Thierenbach gehörte

zur strengen Observanz und wurde mit
dem Priorat Vaucluse vereint. Im 18.

Jahrhundert blühte die Wallfahrt wieder. Feldbach

ist das einzige Cluniazenserinnenkloster
im Elsass. gestiftet 1144 durch die Grafen
von Pfirt. Um 1650 wurde es ebenso den
Jesuiten von Ensisheim übergeben. - Das Kloster

Alspach gehörte der Hirsauerbewegung
an und wurde 1282 an Klarissen verkauft.
Das kleine Valdieu/Gottesthal entstand um
1250 und geht auf Mönche von Chaise-Dieu
zurück. Auch dieses Priorat gelangte im 16.

Jahrhundert an die Jesuiten.
In diesem informative «Cluniazenser-

band» wird auch mehrfach der Cluniazen-
sernband der «Helvetia Sacra» zitiert, da

viele Verbindungen der elsässischen Klöster
zu den Schweizer Cluniazenserklöstern in der
Westschweiz und auch zu St. Alban in Basel
bestanden.

Mariastein Lukas Schenker OSB

René Bornert OSB avec le concours d'un

groupe d'historiens, Les Monastères d'Alsace.

Tome V: Les Monastères de Cisterciens et
de Cisterciennes dès origines à la Révolution
française. Strasbourg, Editions du Signe.
2011,645 S.

Der 5. Band behandelt die Klöster, die dem
Zisterzienserorden angehörten. Es sind dies
die vier bedeutenden Abteien Lucelle (Lüt-
zel), Neubourg, Pairis und Baumgarten, dazu

das Priorat L. L. Frau oder Drei Könige in

Soultz. Das einzige zisterziensische Frauenkloster

stand in Koenigsbruck. Behandelt
werden aber auch Klöster, die nur zeitweise
dem Zisterzienserorden angehörten. Genannt
werden hier Schoenen-Steinbach. das von
Lützel abhängige Frauenkloster und Priorat
Michelfelden-Blotzheim, St-Apollinaire in

Ober-Michelbach und das Priorat
Marienbronn. In Strasbourg wurde 1478-1594
eine Gründung für Frauen versucht. St-Ber-
nard, hatte aber keinen Bestand. - Für die
Schweiz war natürlich die Abtei Lucelle von
einflussreicher Bedeutung. Sie war so etwas
wie eine Drehscheibe zwischen dem Burgund
und dem deutschen Sprachgebiet innerhalb
des Zisterzienserordens. Zugleich aber hatte
Lucelle auch gute Beziehungen und Einfiuss
auf die heutige schweizerische Nachbarschaft.

In den heutigen Bezirken Porrentruy
und Delémont besass Lucelle viele Güter, die
in der Besitzgeschichte auch mit Grafiken gut
zur Darstellung kommt. Ein Vertrag mit dem
reformierten Basel von 1539 sicherte dem
Kloster den dortigen Besitz, musste aber

einen reformierten Verwalter anstellen.
Interessant ist auch die Zusammenstellung, von
woher die Mönche kamen; aus der heutigen
Schweiz sind es immerhin 51 Mönche, auch

aus der Deutschschweiz, dazu 82 aus der

Ajoie und Delémont. Lucelle war auch
Vater-Kloster von 7 Klöstern, darunter Frienis-

berg, St. Urban und Salem, sowie von acht

Frauenklöstern, darunter Engenthal bei Mut-
tenz, Olsberg, Rathausen. Steinen SZ und
Wurmsbach. Das Klösterchen Kleinlützel.
das seit 1264 dem Stift St. Leonhard zu Basel

gehörte, erwarb Lucelle erst 1505 und richtete

es als kleines Priorat ein. Im 16. Jahrhundert

kam auch Löwenburg und Miserez in die
Hände von Lucelle. Die Universitätsbibliothek

Basel besitzt heute einige wertvolle
Manuskripte aus Lützeler Besitz. Beinahe die

ganze Klosteranlage fiel der revolutionären
Zerstörungswut zum Opfer, doch kamen
verschiedene Ausstattungsstücke der Kirche in
andere Kirchen des Sundgaues.

Mariastein Lukas Schenker OSB

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 685

René Bornert OSB avec le concours d'un
groupe d'historiens. Les Monastères d'Alsace.

Tome VI: Ordres monastiques et Congrégations

bénédictines du XHe au XXe siècle.
Strasbourg. Editions du Signe. 2011, 804 S.

Der umfangreiche Schlussband dieses
sechsbändigen elsässischen Klosterwerkes reicht
nun bis in die Gegenwart hinein. Doch werden

zuerst die alten monastischen Klöster
behandelt, die nicht auf die Benediktinerregel
zurückgehen: Es sind dies drei Priorate der

Wilhelmiten: Marienthal, das im Bauernkrieg
zerstört wurde und dann an die Jesuiten kam.
die den Wallfahrtsort zur Blüte brachten.
Nach Aufhebung des Ordens kam Marienthal
an die Diözese Strassburg, die heute noch für
die dortige Wallfahrt zuständig ist. Auch das

Priorat in Haguenau gelangte nach der Krise
der Reformation 1612 an die Jesuiten, später
an die Kapuziner. Das dritte Priorat ist St-
Guillaume in Strassburg. Es erlebte eine kurze

humanistische Blüte, erlag aber dem
Protestantismus. - Der zweite monastische nicht-
benediktinische Orden sind die Kartäuser. Im
Elsass gab es zwei Kartausen: in Strassburg
selber und in Molsheim. In Strassburg wurde
die Kartause erst Ende 14. Jahrhundert
gegründet. Sie hatte eine ähnliche Bedeutung in
der Stadt wie die Kartause in Basel. Sie
erlebte während der Reformationszeit Existenzkrisen,

die dann um 1600 zu ihrem Ende
führten. Doch zogen einige Kartäuser nach

Molsheim, wo sie eine neue Kartause
begründeten und die Tradition von Strassburg
weiterführten. - Ein dritter Abschnitt behandelt

die Eremiten und ihre Eremitagen.
Davon werden hier fürs Mittelalter nicht weniger

als 26 aufgezählt. Dazu kommen 25 Orte,

wo sich Reklusinnen niedergelassen hatten,
manchmal in der Nähe anderer Klöster. - In
der neueren Zeit gab es auch Waldbrüder.
Für diese suchte der Basler Bischof Joseph
Wilhelm Rinck von Baldenstein kurz vor der
Revolution eine eigene Kongregation zu
gründen. Immerhin sind bis ins 20. Jahrhundert

hinein solche Waldbrüder oder Eremiten
in 100 Ortschaften im Elsass bezeugt mit
mehr oder weniger Dauer.

Ein grösseres Kapitel ist auswärtigen
Klöstern gewidmet, die einmal im Elsass
Besitz und Rechte hatten. Darunter finden sich

einige Schweizer Klöster: aus der Frühzeit
Moutier-Grandval, St-Ursanne. Schönen-
werd, dann die Benediktinerklöster Einsiedeln.

Muri und St. Gallen; femer die beiden
Cluniazenserklöster St. Alban in Basel und

Payerne und das Zisterzienserstift St. Urban,
sowie die beiden aargauischen Frauenklöster
Gnadental und Olsberg. dazu auch die
Kartause Basel. - Ein weiteres Kapitel ist den

Trappisten gewidmet. Dazu gehören die beiden

noch heute existierenden Klöster: die
Abtei Oelenberg, deren vvechselvolle
Geschichte eigentlich in La Valsainte anfing, bis
1825 Oelenberg begründet werden konnte
und eine wechselvolle Geschichte erlebte,
und die Frauenabtei Altbronn in Ergersheim.
Diese Frauengemeinschaft hat eigentlich ihre
Wurzeln im Wallis (1796 in Vollèges bei

Sembrancher), gelangte dann über Russland
und die Niederlande nach Oelenberg. Von
dort 1830 vertrieben, kamen die Schwestern
kurz (1830-32) nach Beinwil und Laufen,
dann wieder nach Oelenberg und schliesslich
1895 nach Altbronn.

Dann folgen die neueren Kongregationen:
Die Benediktinerinnen der Anbetung in Bel-
lemagny, eine Gründung des Weltpriesters
Joseph-Aloyse Faller im Jahre 1850. Mit der

Ewigen Anbetung des Allerheiligsten
Sakramentes verbinden diese Benediktinerinnen
eine vielseitige äussere Tätigkeit und sind
heute in eine Elsässische. Französische,
Österreichische und Bayerische Provinz
gegliedert. Das Kloster in Ottmarsheim geht auf
eine Gründung 1845 in Steinerberg und
Seelisberg zurück, bis sich die Schwestern
1848 in Ottmarsheim niederliessen, allerdings
als Schwestern vom Kostbaren Blut. Benedik-
tinische Formung erhielten sie vom Kloster in

der Au in Einsiedeln, später vom Kloster
Bonn-Endenich. 2004 wurde das Kloster aus

Personalmangel aufgegeben. Die letzte überlebende

Schwester übersiedelte ins Kloster
Rosheim, ins dritte elsässische benediktinische
Anbetungskloster, das 1862 gegründet w orden

war. - Zuletzt werden noch zwei monastische
Fraternitäten behandelt Die Benediktinerinnen
du Sacré-Coeur de Monmartre seit 1970 in

Marienthal und die Benediktinerinnen der hl.

Lioba, von 1963-1988 in Ottrott und von 1988

in Romanswiller. Als letzte Gemeinschaft
werden die Brüder und Schwestern der Frau-

SZRKG, 106(2012)



686 Rezensionen - Comptes rendus

temités monastiques de Jérusalem erwähnt,
die sich seit 1995 in Strasbourg befinden.

Der so reichhaltige Band schliesst mit
einem monastischen Überblick unter dem
Titel «Conclusion et Bilan». Dann folgen
aber noch ein Personen- und ein Ortsregister
über sämtliche Bände, sowie ein Index der

Ortsnamen, wo die einzelnen elsässischen
Klöster Besitzungen hatten. Gerade dieses

Register weist die weitläufigen Beziehungen
dieser Klöster auf. - Im Rückblick auf alle
Bände kann man dem Flauplinitiator Dom
Bornert und seinen Mitarbeitern nur danken
für diese höchst beachtenswerte Leistung.
Die Bände enthalten vielseitige Informationen

über das Elsass in kultureller, kirchen-.
wirtschafts- und sozialgeschichtlicher wie
auch politischer und selbstverständlich mo-
nastischer Beziehung.

Hinweis: Der Initiant und Hauptverfasser
dieser Reihe, René Bornert, überblickt nach
der Bearbeitung der hier vorgestellten Bänden

die elsässische Klostergeschichte in
einem «Schlussbeitrag» unter einen Doppelaspekt

mit dem Titel «Zweierlei Kultur und

Zweisprachigkeit in den elsässischen
Benediktiner- und Zisterzienserklöstern vom
Frühmittelalter bis zur Neuzeit», erschienen in:

Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins,
159,2011. 1-63.

Mariastein Lukas Schenker OSB

Stefan Jäggi. Arm sein in Luzern.
Untersuchungen und Quellen zum Luzerner
Armen- und Fürsorgewesen 1590-1593. Basel.
Schwabe 2012 Luzerner Historische
Veröffentlichungen. Bd. 43). 187 S.

In der Alten Eidgenossenschaft häuften sich
seit den 1520er Jahren die Klagen über die
herumziehenden Bettlermassen, und das Thema

wurde zu einem Dauerbrenner an den

Tagsatzungen. 1533 beschloss die Tagsatzung,

dass die Obrigkeit ihren Bedürftigen
Ausweise verteilen sollte, um sie vor den
fremden Bettlern unterscheiden zu können.
Die Fremden und die Zigeuner waren des

Landes zu verweisen. Die Massnahmen nützten

jedoch nichts. Im Gegenteil, das
Überhandnehmen der Bettler wurde beklagt. Bei
der ländlichen Bevölkerung entstand ein Ge¬

fühl der Unsicherheit. Einerseits traute man
dem fahrenden Volk bis zu Mord und
Brandstiftung alles zu, andererseits schreckten die
Landstreicher vor handfesten Drohungen
nicht zurück, um zu ihren Almosen zu kommen.

Um die Mitte des 16. Jahrhunderts
versuchte man das Heimatprinzip zu forcieren,
dass nämlich jede Gemeinde oder Pfarrei ihre
Armen selbst unterhalten sollte. Eines der

Hauptprobleme, das der heimatlosen Armen,
wurde dadurch nicht gelöst. Die Landvögte
vor allem der Gemeinen Herrschaften erhielten

Befehl, die Zugänge zu ihren Territorien
zu kontrollieren. Es tauchte sogar der Gedanke

auf. die Müssiggänger gesamthaft auf die
Galeeren zu schicken. Gegen Ende des 16.

Jahrhunderts veranstalteten die Behörden
regelrechte «Betteljagden» oder «Landrumi»,
was auch nicht viel nützte.

In Luzern versuchte der Rat. die
Beschlüsse der Tagsatzung umzusetzen und der
Bevölkerung zur Kenntnis zu bringen.
Flächendeckende Betteljagden wurden organisiert.

In der Stadt stellte man vereidigte
Torwächter an die Stadttore. Durchziehende
Bettler durften im Spital nur während einer
Nacht beherbergt werden. Auf dem Land
wurde ausdrücklich toleriert, dass an ertappten

Dieben und Einbrechern Selbstjustiz
geübt wurde. Stifte und Klöster teilten seit al-
tersher regelmässig Almosen aus, was eine
starke Sogvvirkung ausübte. Die Spend in Be-
romünster wurde regelmässig von gegen 80
Personen besucht, an die Spend im Kloster
St. Urban, die dreimal die Woche ausgegeben
wurde, kamen gegen 400 Personen, von
denen keine fünfzig aus dem Luzernbiet
stammten. Emmen beschwerte sich über den

grossen Zulauf zum Kloster Rathausen. Die
Obrigkeit konnte nur vorschlagen, die Fremden

ohne Almosen abzuweisen. Die geistlichen

Institutionen wollten aber eine seit
Jahrhunderten geübte wohltätige und heilbringende

Gewohnheit nicht aufgeben.
Seit etwa Mitte des 16. Jahrhunderts wurde

die obrigkeitliche Herrschaft verstärkt und
zentralisiert. Auch das Fürsorgewesen erfuhr
eine grundlegende Neuorganisation. Renward
Cysat (1545-1614) amtete seit 1575 als
Stadtschreiber in Luzem. Er war verantwortlich

für die Reorganisation und Verdichtung
der staatlichen Verwaltung im späten 16.

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus öS7

Jahrhundert. Dank seiner vielseitigen
Bildung, seiner Sprachkenntnisse und seinen

weitgespannten Beziehungen wurde er eine
der führenden Persönlichkeiten Luzerns und
der katholischen Eidgenossenschaft. Er nahm
sich auch der Reorganisation des bis dahin
verzettelten und unsystematisch betriebenen
Fürsorgewesens an. Innert kürzester Zeit legte

Cysat mehrere Entwürfe für eine umfassende

Almosenordnung vor. Die dritte
Fassung fand am 26. Januar 1590 die Zustimmung

des Rates. Zuerst wurde eine
Almosenkommission eingesetzt. Sie sollte die -Armen
erfassen und registrieren. Deswegen wurde
die Stadt in vier Quartiere aufgeteilt. Zudem
stellte die Stadt ein Startkapital von 2000
Gulden zur Verfügung. Almosenbüchsen in
der Kirche. Wirtschaften und Trinkstuben
wurden aufgestellt. Der Gassenbettel wurde
verboten und die Rolle des Spitals neu
definiert. Zur Betreuung anner Mädchen und
bettlägeriger weiblicher Kranken wurden die
Bruchschwestern eingesetzt.

Luzern zählte um 1590 ca. 4000 Einwohner.

Davon waren etwa 600 Personen zu
unterstützen, das sind 15%. Dazu kam eine
nicht quantifizierbare Dunkelziffer von
«verschämten Armen», die nicht vor die
Kommission treten wollten und deren Erfassung
in der Stadt schwierig war. Unter den Armen
zählte man vor allem Frauen, darunter sehr
viele Witwen. 90% waren Frauen, nur 10%
Männer. Witwenschaft war das grösste
Armutsrisiko, daneben ledige Frauen, die aus
gesundheitlichen Gründen arbeitsunfähig waren.

Bei verheirateten Frauen waren die Männer

häufig im Solddienst abwesend. Bedürftige

Kinder wurden fremdplatziert, um sie
eine Lehre machen zu lassen. Die regelmässige

Unterstützung erfolgte in Form von
Barauszahlung oder in Form von Naturalien.
Daneben vergab die Stadt verschiedene leichte
Arbeitsstellen, z.B. die Anstellung als
Torwächter. Zwei Drittel der Unterstützten
stammten aus dem Luzernbiet.

Einen beträchtlichen Einfiuss auf das

Fürsorgewesen hatte der Solddienst. 1590-93
befanden sich mehr als 20 Männer im
Kriegsdienst, meistens in Frankreich. Fast

zwanzig wurden als im Kriegsdienst
umgekommen bezeichnet. Der Solddienst wurde
im 16. Jahrhundert zu einem wichtigen Wirt¬

schaftszweig. Cysat hat das Reislaufen nicht
als problematisch betrachtet, sondern lediglich
verlangt, dass die Reisläufer ihre finanziellen
Angelegenheiten vor ihrem Wegzug ordnen
und regelmässig einen Anteil ihres Soldes an
die Familien schicken sollten. Dem Aspekt der
Gesundheit widmete sich die Annenkommission

speziell: Kranke und Verunfallte wurden

sofort unterstützt. Auch aufwändige
Therapien wurden angeordnet, so der Besuch von
Heilbädern in Baden oder Pfäfers.

Die Almosenordnung von 1590 galt nicht
nur in der Stadt, sondern auch auf der
Landschaft. Dabei wurden die Pfarrer, Kirchmeier
und die Geschworenen eingespannt. Es wurde

ein genaues Verzeichnis der Armen
aufgenommen. Ein monatliches Rapportvvesen der
Pfarrer an die Dekane wurde eingeführt. Diese

rapportierten ihrerseits an den Leutpriester
in Luzern. .Allerdings gab es bald Unzulänglichkeiten

bei der Umsetzung. Widerstand
formierte sich in den Gemeinden. Die Stadt

beklagte sich, die Landschaft schicke ihr
ständig Bettler zu, so dass die Stadt auf die

Einhaltung des Heimatprinzips pochte.
1613, also fast 25 Jahre nach der

Einführung der neuen .Almosenordnung, herrschten

immer noch die gleichen Missstände.
Grundsätzlich hat sich das bis zum Ende des

18. Jahrhunderts nicht verändert. Erst damals
wurden in den meisten Gemeinden die Ar-
muts- und Waisensteuer eingeführt. Der Anteil

der Armen wuchs im 18. Jahrhundert
infolge des Bevölkerungswachstums auf 20%
der Gesamtbevölkerung an. Als unlösbar
erwies sich das Problem der fremden Bettler
und Landstreicher. Das Ancien Régime hat

es nicht geschafft, das Armen- und
Bettlerproblem grundsätzlich anzugehen und zu
lösen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Peter Kamber, Reformation als bäuerliche
Revolution. Bildersturm, Klosterbesetzungen
und Kampfgegen die Leibeigenschaft in
Zürich zur Zeit der Reformation, Zürich. Chronos

Verlag. 2010. 501 S.

Die Reformationsforschung «von unten» hat

dank der Impulse Bob Scribners. Peter Blick-

SZRKG. 106(2012)



688 Rezensionen - Comptes rendus

les, Susan Karant-Nunns und anderer in den
letzten zwanzig Jahren die an sich eher
konservative Geschichtsschreibung dieser Epoche

sehr bereichert. Nicht die Ideen der grossen

Theologen, nicht die Ränke der Fürsten
und Ratsherren stehen dabei im Vordergrund,
sondern die Bestrebungen der «einfachen
Leute», sich ihres Heils zu vergewissem im
Wettstreit der entstehenden Konfessionen.
Die zu besprechende, ausgezeichnete Dissertation

Peter Kambers setzt diese Tradition für
die Schweiz fort, eine Tradition, die in Bern
dank Blickles Anregungen schon viele
Früchte eingebracht hat. Entstanden noch in
den 1980er Jahren, konnte diese wichtige,
äusserst quellenreiche und auch quellennahe
Arbeit nun endlich erscheinen und die
Forschung bereichern.

Wie der Titel der Abhandlung schon
besagt, versteht der ausgezeichnete Stilist Kam-
ber (auch schon hervorgetreten als Schriftsteller)

die turbulenten Ereignisse im Zürich
der frühen 1520er Jahre als «bäuerliche
Revolution», nicht weniger revolutionär (wenn
auch weniger gewaltdurchtränkt) als die

Vorgänge im deutschen Bauernkrieg. Tatsächlich
waren Ideen und Praktiken vieler Bauern und
Bäuerinnen radikal und stellten die Vorherrschaft

der Stadt in Frage. Aufgmnd des von
Luther fixierten Schriftprinzips begannen die
Untertanen, schon bald nach den ersten
reformatorischen Predigten Zwinglis die Bibel

zu lesen und eigensinnig zu interpretieren.

In mehrheitlich analphabetischen
Milieus fanden sich zudem Vorleser in
Wirtshäusern. So verweigerten gewisse Untertanen,

ermutigt von radikalen Predigern, den
Zehnten und sogar den Kriegsdienst in
gefährlichen Zeiten. Dies bedrohte die
Ratsherrschaft über das Territorium, und so ist es

aus der Perspektive der Stadt verständlich,
dass sich Zw ingli bald mit der eher konservativeren

Ratsfraktion verbündete, um gegen
die radikalen Zehntverweigerer und die sich
schnell bildenden Täufergemeinden resolut
vorzugehen.

Der Autor spricht von den Evangelien als

einer Art «Befreiungstheologie» (u.a. 122),
die sich in den kollektiven Widerstandshandlungen

von 1524 und 1525 manifestierte.
Tatsächlich befreite die neue Interpretation
der Bibel die Gläubigen nicht nur von gewissen

Feudallasten, sondern auch von der Ent¬

richtung von Löhnen für die zahllosen Priester

und Mönche, die in Stadt und Land wirkten.

Natürlich waren die Chorherren des

Grossmünsters mehrheitlich Gegner der
Reformation. Befreiend wirkte aber wohl auch
die Hinwendung zu einem gnädigen Gott, der
nicht dauernd mit Werken, Ablässen und
Wallfahrten beschwichtigt werden musste.
So lässt die Bibel auch eine radikal
herrschaftskritische Lektüre zu, bei allen
Gehorsam und Demut einfordernden Passagen.
Dies hat bekanntlich den englischen Historiker

Sir Christopher Hill (1912-2003) bereits
vor Jahrzehnten dazu bewogen, ein Buch zu
schreiben mit dem vielsagenden Titel The

English Bible and the Seventeenth-Century
Revolution.

Sehr interessant sind indessen auch Kambers

akribische, dicht beschriebene
Rekonstruktionen der populären Bilderstürme und
der Klosterbesetzungen wie dem für die
Mönche bedrohlichen und auch demütigenden

«Ittinger Sturm» (18./19. Juli 1524,
verbunden mit einem symbolträchtigen
Fischessen). So begegnen wir auch Bauern, die

heftig darüber diskutieren, ob die hölzerne
Figur eines Palmesels in der Kirche Platz
haben dürfe oder aus dem sakralen Raum
entfernt werden solle: «Er, Hans Dachmann und
Claus Unholtz habint den Esel uss der
Küchen than und gmeint, es schüd nüdt. denn sy
etwan habint gehört bieten uff den Esel, wer
ihn hinuss tat. Ere hab och den Esel helffen
in Se thuon.» (157).

Mit Gewinn verwendet der Autor neben
chronikalischen Quellen auch Gerichtsproto-
kolle. Er kennt aber auch den Kanon
theologischer Texte sehr genau und kann unter
anderem Zwinglis Abkehr von einem früh
formulierten Widerstandsrecht neu deuten.

«Die Bauern waren keine passiven
Subjekte der Reformationsgeschichte» (446). Mit
seinem Blick auf die ländlichen Verhältnisse
erhellt Kamber die neue errungene und erlesene

«Witzigkeit» bäuerlicher Schichten
gegenüber den städtischen Oberschichten.
Nicht alle Bauern waren indessen Befürworter

der neuen Lehre, was sich sehr schön an

Quellen zu Debatten über den Bildersturm
zeigt. Manche zögerten, andere hingen
unverdrossen der alten Lehre an. So erfährt die
Leserschaft die Konfliktträchtigkeit der Epoche

nicht nur «gegen oben», sondern auch in-

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 689

nerhalb der bäuerlichen Gemeinden und
«communities». Der Flöngger Erhart Grossmann

erzählte etwa. Zwingli sei «ein verlogner

Buob» (333). andere deuteten ihre Kritik
aus Angst vor Strafe nur vorsichtig an. In
Meilen kam es. um ein weiteres Beispiel
anzufügen, zu erbitterten Protesten und gar
Morddrohungen, als die beiden Pfarrer das

Konkubinat aufgaben und heirateten.
Insgesamt bereichert Peter Kambers

umfangreiche Dissertation die Reformationsgeschichte

nicht nur der Schweiz. Dem Werk
ist daher eine internationale Rezeption zu
wünschen. Es zeigt auf, wie selbst in einem
vermeintlich abgegrasten Feld wie der (Zürcher)

Reformationsgeschichte noch vieles
brach liegt. Unkonventionelle Fragestellungen

und ein langer Atem verhelfen jedenfalls
den revolutionären Ereignissen um 1524/25
zu ihrem Recht, wenn auch die Gewinner der
Reformation zumindest auf den ersten Blick
im Zürcher Rathaus sassen, sich die Abhängigkeit

der Landschaft von der Stadt über die
lange Zeitdauer klar verschärfte und trotz
verschiedener Aufstände. «Händel». Reibereien

und Konflikte bis zum Revolutionsjahr
1798 anhalten sollte.

Zürich Fabian Brandie

Jean Steinauer/Hubertus von Gemmingen
(Hg.), Le chapitre Saint-Nicolas de

Fribourg: foyer religieux et culturel, lieu de

pouvoir. Das Kapitel St. Nikolaus in
Freiburg: Hort des Glaubens, der Kultur und der
Macht. Actes du colloque/3-5.2.2010/Akten
des Kolloquiums. Freiburg, Société d'histoire
du canton de Fribourg, 2010 Archives de
la Société d'histoire du canton de Fribourg.
nouvelle série vol. 7), 529 S.

2012 kann das Kapitel St. Niklaus in Freiburg

sein 500jähriges Bestehen feiern. Es
wurde 1512 als Kollegialstift gegründet, also
als Gemeinschaft von Weltpriestem. die sich
zum Zweck des regelmässigen gemeinsamen
Chor- und Gottesdienstes zusammenfinden,
die aber neben ihren Residenz- und
Präsenzpflichten als Kapitelmitglieder noch andere
Aufgaben wahrnehmen, etwa in der Seelsorge

in Pfarreien. Solche Stadtstifte gab und

gibt es auch in anderen Städten der Eidgenossenschaft:

St. Leodegar in Luzern. St. Ursus
in Solothurn und St. Vinzenz in Bern. Letzteres

wurde 1484 gegründet und war ein wichtiges

Vorbild für das Stift St. Nikolaus, ging
aber im Zuge der Reformation rasch ein,
wohingegen St. Nikolaus in der Zeit der
Gegenreformation seinen eigentlichen Aufschwung
erlebte und bis zum Ende des Ancien Régime
florierte. Als materielle Grundlage des Stiftes
dienten die in grosser Zahl inkorporierten
Pfarreien im näheren und entfernteren Umland

von Freiburg. Die Pfarreien waren
zugleich Anlass zahlreicher Kompetenzkonflikte

mit dem Bischof von Lausanne, der seit
1615/1663 in Freiburg residierte, dies nachdem

er 1536 mit der Besetzung der Waadt
durch Bern dort das Weite gesucht hatte. Das

Gerangel um die Jurisdiktion fand erst mit
der Ernennung der Stiftkirche St. Nikolaus
zur Kathedrale und mit der Umwandlung des

.Stiftskapitels in ein Domkapitel ein Ende; das

gelang freilich erst 1924 und im zehnten
Anlauf. Anders als in verschiedenen anderen
Diözesen der Schweiz verfügte das Freiburger

Domkapitel nie über ein Mitwirkungsrecht

bei der Bestimmung des Bischofs.
Der vorliegende Band vereinigt 30 teils

deutsche, teils französische Beiträge zu den

vielfältigen Aspekten der Geschichte des

Kapitels. Er ist hervorgegangen aus einem
Kolloquium, das anlässlich des Abschlusses der

Inventarisierung des Kapitelarchivs durchgeführt

wurde, welches seit 1963 im Staatsarchiv

Freiburg deponiert ist. In den Beiträgen
geht es um die Situierung des Stiftes in der
schweizerischen Stiftslandschaft (Guy
Marchai), um seine Vorgeschichte (Kathrin Utz
Tremp), um sein Verhältnis zur weltlichen
Obrigkeit des Stadtstaates Freiburg (Thomas
Lau, Emanuel Leugger). sein Verhältnis zum
Bischof (Patrick Braun) sowie zum Nuntius
und zum Hl. Stuhl (Urban Fink). Darüber
hinaus werden in verschiedenen weiteren
Aufsätzen die Kapitelmitglieder und Pröpste
vorgestellt (Laurence Perler-Antille, Francis
Python, Marius Michaud, Rita Binz-Wohl-
hauser, Alexandre Dafflon). In der
Zusammenschau verdeutlichen die Beiträge, was
Urban Fink treffend sagt: «Die Geschichte
des St. Niklausenstifts ist über Jahrhunderte
durch ein Gemengelage von zum Teil wider-

SZRKG. 106(2012)



690 Rezensionen - Comptes rendus

sprüchlichen, ja sich manchmal ausschlies-
senden Interessen gekennzeichnet, die direkt
oder indirekt Involvierte an den Tag legen,
sei dies nun die Freiburger Führungsschicht,
das Stift selbst, der Freiburger Klerus, die
durch den Einmarsch Berns in die Waadt im
Exil lebenden Lausanner Bischöfe, der Stand
Bern und weitere reformierte Bundesgenossen,

das Fürstentum Savoyen sowie Frankreich,

die Päpste und die römische Kurie oder
die Päpstlichen Nuntien in der Schweiz
(126f). Weitere Aufsätze sind den inkorporierten

Pfarreien (Jacques Rime, François
Rime, François Blanc und Christel Fontaine-
Marmy) gewidmet. Untersucht werden auch
die Liturgie im Kapitel (Martin Klöckener.
François Seydoux). der Kirchenschatz (Ivan
Andrey). die dem Kapitel am Genfersee
gehörenden Rebberge und schliesslich die Gräber
in der Kirche (Hubertus von Gemmingen).

Der Aufschwung des Kapitels in der
Gegenreformation wird gut illustriert mit dem

Beitrag von Mariano Delgado zum Wirken
von Petrus Canisius als Prediger in St. Nikolaus.

Wie Delgado aufzeigt, kommt mit Canisius

weltkirchliches Bewusstsein nach
Freiburg, «aber auch ein Evangelisicrungselan.
der in seinem Eifer, in seinen Methoden und
in seiner Ausdrucksweise neu war, weil er
dem Reformgeist des Trienter Konzils
entsprach» (82). Canisius scheute sich nicht, in
seinen Predigten der Stadtregierung gelegentlich

«durch die Blume die Leviten zu lesen
und ein ideales Gegenbild zur bestehenden

Sozialordnung vor Augen zu halten» (78).
Dabei war das Kapitel nicht vom Stadtrat
unabhängig, im Gegenteil. Wie die anderen
Stadtstifte war schon die Gründung von St.

Nikolaus - am Rande der damaligen
Bistumsgrenzen - Ausdruck eines erstarkenden
Selbstbevvusstseins des Stadtrates als Territo-
rialhoheit; es fand hier eine «Angleichung
der kirchlichen Verhältnisse an die territorial-
staatlichen Gegebenheiten» statt (Guy aMar-

chal, 48). Gleich wie St. Vinzenz in Bern
diente dieses Stadtstift nun territorial
bestimmten, politischen oder konfessionellen
Anliegen der Stadt (50). Wie Kathrin Utz
Tremp zeigt, übte der Schultheiss der Stadt
schon im vor 1512 bestehenden Klerikerverband

von St. Nikolaus die Kontrolle über die

jährlichen Ein- und Ausgaben des Klerus aus

(64). Bereits 1459 erhielt der Klerikerver¬

band auch das Bürgerrecht der Stadt. Emanuel

Leugger illustriert, dass diese enge
Verbindung von Kapitel und Rat bis zum Ende
des Ancien Régime bestehen blieb. Grundlage

davon war die soziale, vorwiegend
verwandtschaftliche Einbindung der
Kapitelmitglieder in die Freiburger Herrschaftsschicht

(115). Noch im 18. Jahrhundert
verstand und inszenierte sich die Freiburger
Obrigkeit als unangefochtene Schutzherrin der

Klerikergemeinschaft. Das zeigte sich nicht
nur in der staatlichen Verwaltung ihrer
materiellen Güter, sondern auch in der Besetzung
der Chorherrenstellen durch den Kleinen Rat

(114). Solche «cura religionis» diente auch

der Legitimierung der eigenen - im 18. Jh.

freilich zunehmend prekärer werdenden -
oligarchischen Herrschaft. In Ansätzen überlebte

die staatliche Mitbestimmung die

Verfassungsstürme des 19. Jahrhunderts und
dauerte bis zur Gegenwart fort. 1981 wurde
letztmals der Propst vom Grossen Rat des

Kantons Freiburg bestimmt. Sein Nachfolger,
der heutige Domprobst, wurde 2004 hingegen

vom Domkapitel gewählt und durch den

Bischof bestätigt. St. Nikolaus ist damit
-jedenfalls aus der Sicht des heutigen Kirchenrechts

- zu einem «normalen» Domkapitel
geworden 152).

Das vorliegende Buch ist erfreulicherweise

nicht ein vielfarbiger Prachtband ohne

Neuigkeitswert, sondern ein spannender
Werkstattbericht, der illustriert, dass und wie
man sich mit unterschiedlichen Fragestellungen

der reichen Geschichte dieser altehrwür-
digen Institution nähern kann. Es ist sehr zu
hoffen, dass die Forschung weitergeführt
wird.

Freiburg i. Uè. René Pahud de Mortanges

Mariano Delgado,'Markus Ries (Hg.), Karl
Borromäus und die katholische Reform. Akten

des Freiburger Symposiums zur 400.
Wiederkehr der Heiligsprechimg des

Schutzpatrons der katholischen Schweiz, Freiburg
Schweiz 24725. April 2009, Academic Press.

Fribourg / Kohlhammer Stuttgart, 2010,431 S.

Der umfangreiche Band, der zur Erinnerung
an das Freiburger Symposium zur 400.
Wiederkehr der Fleiligsprechung von Carlo

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 691

Borromeo erschien, enthält elf Beiträge, die
der katholischen Reform in der Eidgenossenschaft

im Anschluss an das Konzil von Trient
(1545-63) gewidmet sind. Dazu kommen
fünf Aufsätze, die Borromeos Nachwirken in
den folgenden Jahrhunderten behandeln. Der
Schlussteil reicht mitten ins 20./21. Jahrhundert,

der die Rezeption des Zweiten Vatika-
nums in der Kirche der Gegenwart behandelt
(drei Aufsätze).

Harm Klueting untersucht die katholischen

Reformbestrebungen, die bereits im
frühen 15. Jahrhundert eingesetzt, durch das

Trienter Konzil eine Verstärkung erfahren,
aber teilweise erst im 19. Jahrhundert ihren
Abschluss gefunden haben. Die «longue
durée» des Reformprozesses wirkt hier nach,
denn das Bischofsideal von Trient wurde in

Mitteleuropa erst in der Säkularisierung von
1803 erreicht.

Thomas Lau weist nach, dass durch die
Kirchenspaltung in der Reformationszeit
automatisch Kommunikationsprobleme
zwischen den Konfessionen entstanden sind. Die
voranschreitende Konfessionalisierung
vertiefte die Grenzen. Die Gefahr interkonfessioneller

Verfeindung wurde aber durch die
Neutralisierung der Eidgenossenschaft
entschärft.

Danilo Zardin beschreibt den Mailänder
Erzbischof Carlo Borromeo, wie er durch das

Beispiel eines bussfertigen Lebens auf seine
Zeit einwirken will. Der Maler Danilo Crespi
hat in seinem Gemälde in der Kirche Santa
Maria della Passione in Mailand den
Vorbildcharakter des Bischofs zum Ausdruck bringen

wollen: Auf dem kargen Tisch ist das

schlichte Mahl aufgetragen: ein Laib Brot,
ein Krug Wasser und das Trinkglas. Die
stoffliche Speise wird ersetzt durch die Nahrung

des Wortes, die der Heilige aus den Seiten

des Buches schöpft, das aufgeschlagen
vor ihm liegt. Borromeo liess sich durch die
Schritt Stimulus pastorum des Erzbischofs
von Braga. Bartolomeo de Martyribus.
beeinflussen. Dieser portugiesische Dominikaner
verkörperte den neuen Geist, den das Konzil
von Trient den Führungskräften in den Orts-
kirchen einzuprägen suchte.

Paolo Ostinelli verfolgt die insgesamt
fünf PastoralVisitationen Borromeos in den
Ambrosianischen Tälern des Tessins. Sie wa¬

ren wohl die gefahrdetsten Teile seiner
Diözese. Sein Hauptinteresse galt der Reform
des Klerus, und er bekämpfte vor allem das

Konkubinat der Priester. Ein weiterer
Schwerpunkt war der Kontakt mit den
Behörden der Innerschweizer Orte, wo er zwar
auf wohlwollende Hilfsbereitschaft stiess. Sie
wollten aber nicht auf ihre alten Rechte in der
Aufsicht über ihre Seelsorger verzichten.

Mario Galgano zeichnet aufgrund älterer
Reiseberichte die erste Reise Carlo Borromeos

durch die Schweiz 1570 nach, wo er
die damals wichtigsten Persönlichkeiten der
katholischen Kantone kennenlernte: in Nid-
walden seinen alten Bekannten Melchior
Lussy, in Luzem Renwart Cysat und in Uri
den damals regierenden Landammann Jakob
Arnold. Frucht dieser Reise war die «Information

Carlo Borromeos an den Kardinal von
Piacenza», worin er seine Eindrücke von der
damaligen Bevölkerung der katholischen
Schweiz schilderte. Darin schlug er vor,
einen Nuntius als Visitator in die Schweiz zu
schicken, um die Forderungen des Konzils
von Trient zu verwirklichen.

Urban Fink widmet seine Arbeit dem
Wirken Carlo Borromeos als «Bischof der
Schweiz» und Gründer der Luzerner Nuntiatur.

Dabei korrigiert Fink das Idealbild, das

Oskar Vasella vom 16. Jahrhundert gezeichnet

hatte. Die katholische Reform hatte viel
langsamere Fortschritte gemacht, als man
lange Zeit angenommen hatte. Gewisse
Reformen, die das Konzil von Trient gefordert
hatte, sind zum Teil erst im 19. Jahrhundert
flächendeckend umgesetzt worden. Die
Reformtätigkeit Borromeos und des Nuntius
Bonhomini haben sich langfristig positiv auf
die katholische Schweiz ausgewirkt.

Paul Oberholzers Aufsatz über die ersten
Jesuiten in der Eidgenossenschaft weist nach,
dass Carlo Borromeo überzeugt war, die
Gesellschaft Jesu für die Reform der Kirche in
der Schweiz zu verwenden und dafür selber

grosse Beiträge aus seinem persönlichen
Vermögen zu leisten. Aber die Strategie der
Ordensleitung war in den Sechzigerjahren des
16. Jahrhunderts anderweitig ausgerichtet.
Erst 1574 kam es zur ersten Niederlassung
der Jesuiten in Luzern, ohne direkte Mitwirkung

Borromeos. Der Jesuitengeneral Franz
Borja sperrte sich lange gegen alltällige Plä-

SZRKG. 106(2012)



692 Rezensionen - Comptes rendus

ne Borromeos, weil er zu jener Zeit die Zahl
der Neugründungen deutlich reduzieren wollte

und sein Augenmerk auf eine interne
Konsolidierung des stark expandierenden Ordens

legte.
Christian Schweizer schildert die Anfänge

der Schweizer Kapuzinerprovinz, die mit Hilfe

von Carlo Borromeo und starker Unterstützung

durch Melchior Lussy und Johann Walter

von Roll von Uri gegründet wurde.
Dominierende Persönlichkeit der ersten Kapuzinergruppe,

die 1581 zu Fuss über den Gotthard
nach .Altdorf kam, war P. Francesco Sermon-
di da Bormio, ein Veltliner. Da sich bald
genügend Nachwuchs einstellte, konnte Lussy
in Stans eine zweite Niederlassung errichten.

Barbara Ulsamer schreibt zur Geschichte
und Bedeutung des Collegium Helveticum in
Mailand. Carlo Borromeo ist die treibende
Kraft, ein Ausbildungszentrum für
Priesteranwärter aus der Schweiz in seiner Diözese

zu errichten. Die .Anfänge gehen auf die
Jahre 1575-79 zurück. Anfänglich gab es

Unklarheiten, wie weit der Geltungsbereich
in der Aufnahme von Studenten reichen sollte.

Gehörten bloss Schweizer oder auch
Studenten aus den Untertanengebieten der
Eidgenossenschaft hierzu? Die Bedeutung des

Helvetischen Kollegs in Mailand für die
katholische Eidgenossenschaft und die
zugewandten Orte darf nicht unterschätzt werden.

Stephan Leimgruber referiert über
katechetische und homiletische Aspekte zur Zeit
Borromeos. Die Glaubensreform sollte durch
eine Bildungsreform erfolgen. Jesuiten wie
Kapuziner widmeten sich der Errichtung von
Gymnasien. Carlo Borromeo erneuerte die

religiöse Bildung und Erziehung dadurch,
dass er Jesuiten und Kapuziner berief und
ihnen Verantwortung für die Seelsorge, die
Christenlehre und den gymnasialen
Religionsunterricht übertrug. Hauptinstrumente
waren die Katechismen des Petrus Canisius

(1555), der Catechismus Romanus (1566).
die in Analogie zu den Katechismen Martin
Luthers (1529) abgefasst waren.

Martin Klöckener, die Liturgiereform von
Trient und ihre Umsetzung in der Schweiz.
Das Konzil von Trient beschäftigte sich
intensiv mit den Fragen der Liturgie. Auf der
dritten und letzten Sitzungsperiode von
1562'63 wurden die Dekrete und Canones
über das hl. Messopfer beschlossen. Auf der

letzten Sitzung am 4. Dezember I 563 übertrug

das Konzil die Reform von Brevier und
Missale aus Zeitgründen dem Papst. 1568
erschien das Breviarium Romanum. Als
vorrangiges Problem erschien wiederholt die

Wiederherstellung derechten Tradition in der
Kirche. So verbot der Papst für die römische
Kirche rigoros alle anderen Breviere. Als
einzige Ausnahme blieben Brevierausgaben
jener Diözesen und Orden erlaubt, die mindestens

eine zvveihundertjährige Eigentradition
besassen. Im Bistum Konstanz hat sich 1567
eine Diözesansynode unter Bischof Mark Sit-
tikus mit der Erneuerung der liturgischen
Bücher befasst. Es erfolgte eine langsame
aAnpassung an die römische Form. Im Bistum
Chur wurde unter Bischof Peter Rascher

(1581-1601) eine Liturgiereform ohne die

geforderte Anpassung an die römischen
Vorschriften vorgenommen. Erst unter seinem

Nachfolger Johann V. Flugi wurden die
römischen Bücher eingeführt. Im Bistum
Lausanne kam es zu einem eher schleichenden
Übergang. Nach 1568 hat man in der Regel

Ausgaben des Breviarum Romanum
angeschafft, während die Kanoniker der Freiburger

Stiftskirche St. Niklaus das Lausanner
Brevier noch lange Zeit behielten. Karl Bor-
romäus entschied sich in seiner Diözese für
die Beibehaltung des ambrosianischen Ritus.

Volker Reinhardt. Krieg um die
Erinnerungshoheit; die Heiligsprechung Carlo
Borromeos. Mehr als zwei Jahrhunderte (1471-
1676) beherrschte der Nepotismus die

Kirche. Beim Amtsantritt Pius' IV. wurde Carlo
Borromeo als Sohn einer Papstschwester
postwendend Kardinalnepot. Das Amt wurde
durch ihn mit neuem Leben erfüllt. Gegen
Ende der Regierung Pius' IV. begab sich
Bon'omeo in sein Erzbistum Mailand, um
sich der Rekatholisierung im lombardisch-
eidgenössischen Grenzgebiet zu widmen. Die
Familie Borromeo besass durch ihre Streitigkeiten

nicht unbedingt den besten Ruf. Die
Reformkreise (Carlo und sein Cousin Federico)

waren bestrebt, die Reformlinie
fortzuführen. Erhebliche politische Differenzen
bestanden mit dem spanischen Gouverneur.
Durch die Schwerpunktverlegung der Reform

vom Zentrum an die Peripherie durch Carlo
Borromeo wurde der Führungsanspruch des

nachtridentinischen Papsttums entscheidend

getroffen. Wenn der Erzbischof von Mailand

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus

und nicht der Pontifex die Ernennung der
katholischen Kirche und ihre Abgrenzung
gegen den Protestantismus betrieb, war es um
den römischen Führungsanspruch geschehen.
Spannungen zwischen der Kurie und Mailand
entstanden, als Federico eine Biographie seines

Cousins Carlo veröffentlichen wollte, die
die Differenzen mit der römischen Zentrale
und die Konflikte mit den spanischen Behörden

ansprachen. Papst Gregor XIV. vervvie-

gerte die Erlaubnis zur Publizierung der
Lebensgeschichte. Durch die Heiligsprechung
sollten die Konflikte mit Spaniens Behörden
in Mailand verdeckt werden.

Franziska Metzger versucht in ihrem Aufsatz

durch die Verschränkung von Sakrali-
sierung und Historisierung die katholische
Geschichtsschreibung der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts und der ersten Hälfte des

20. Jahrhunderts anhand der Person von
Carlo Borromeo aufzuzeigen. Er wurde zu
einer Zentralfigur für die Geschichte der
katholischen Schweiz.

Markus Ries skizziert Borromeo als
Schweizer Protektor und Patronus Helvetiae.
Am 10. März 1560 überbrachte der Nidwald-
ner Landschreiber Melchior Lussy als

Sondergesandter dem kurz zuvor gekrönten Papst
Pius IV. die Glückwünsche der Eidgenossenschaft.

Bei dieser Gelegenheit äusserte er den

Wunsch, es möge an der Römischen Kurie
erneut ein Protektor für die Schweiz ernannt
werden. Dabei wurde der bei der Audienz
wohl anwesende Kardinalnepot Carlo Borromeo

von Lussy vorgeschlagen. Bereits zwei
Tage später, am 12. März 1560, erfolgte die

Ernennung. Jahrzehnte später (nach der
Heiligsprechung) erfolgte die Ernennung Borromeos
zum Patronus Helvetiae. Noch im 19. Jahrhundert

griffen Constantin Siegward-Müller und
Theodor Scherer auf den Patron zurück und
gründeten in Luzem 1846 die kurzlebige
«Akademie des hl Karl Borromäus»; der
Piusverein trug dieses Erbe weiter.

Martin Sallmann beschäftigt sich mit den
konfessionellen Gedächtniskulturen von Martin

Luther, Karl Borromäus und Johannes
Calvin im späten 19. und anfangs des 20.
Jahrhunderts.

Mariano Delgado greift ein heisses Thema

auf, indem er sich mit der Borromäus-
Enzyklika «Editae saepe» von Pius X. vom

26. Mai 1910 und deren Folgen auseinandersetzt.

Die völlig verunglückte Enzyklika
entfachte einen Sturm der Entrüstung in
Deutschland und auch eine polemische Diskussion

in der Schweiz. Sie ist nur aus der Hitze
des Modernismusstreites zu erklären.

Der heutige Kardinal Kurt Koch widmet
sich dem Begriff «Reform» in der
katholischen Kirche in der Schweiz. Im
Zusammenhang dazu steht die Konzilsrezeption des

Zweiten Vatikanums. Er gelangt zum
Schluss, dass das Konzil weitgehend einseitig
rezipiert worden sei. Die Grundsatzfrage ist
stets die gleiche: Handelt es sich beim Zweiten

Vatikanum um einen Bruch in der
Kirchengeschichte oder um eine Reform, die die
dynamische Erneuerung mit der Treue zur
Tradition verbindet. Koch kritisiert vor allem
die einseitige Herausstellung des Mahlcharakters

der Eucharistie: die Reduzierung der
Eucharistie als gemeinschaftliches Essen und
Trinken stelle eine gravierende Verkürzung
der Liturgie des Pascha-Mysteriums dar. Es

gelte heute, den Opfergedanken in der nach-
konziliaren Liturgie wieder zu betonen. Koch
greift mitten in die nachkonziliaren Spannungen

hinein, wenn er die Krise nach dem Konzil

als eine «Concilium-Communio-Spal-
tung» bezeichnet. Elans Küng gehe von der
Identität von Kirche und Konzil aus, während
Josef Ratzinger kritisch anmerkte, der Radius
des Konzils sei weit enger als die Kirche
insgesamt. Führt man sich die von den Le-
fèbv re-Nachfolgern und den Küng Sympathisanten

gemeinsame Beurteilung des Zweiten
Vatikanums als Traditionsbruch vor Augen,
kann man auch die Heftigkeit verstehen, mit
der dieser Kirchenstreit bis heute ausgetragen
wird.

Rolf Weibel beschreibt die Konzilsrezeption
in der Schweiz und umschreibt sie als

«Erfüllung und Neubeginn». In zwei
Bereichen wurden die Erwartungen erfüllt: in
der Liturgie und in der Ökumene. Zudem
erfolgte die Einführung verschiedener Gremien
wie Priester- und Seelsorgeräte. Nicht alles
bewährte sich in der Folge. Die Synode 72

ragt hervor, die gesamtschweizerisch vorbereitet,

aber in diözesanem Rahmen durchgeführt

wurde.
Urs Altermatt befasste sich mit den sog.

langen Sechzigerjahren vom Ende der Piani-

SZRKG, 106(2012)



694 Rezensionen - Comptes rendus

sehen Epoche (1958) bis zur 68er Revolte.
Die Kirche geriet infolge der gesellschaftlichen

Umwälzungen in eine Krise. Die Zahl
der Priester nahm kontinuierlich ab. Ein
beschleunigter Wandel setzte ein, von dem man
noch nicht weiss, wo er hiniührt.

Die Akten des Freiburger Symposiums
entfalten in diesen neunzehn Aufsätzen ein
reichhaltiges und differenziertes Bild über
den populären Heiligen Carlo Borromeo.
Nicht zuletzt bot die Tagung reichlich
Gelegenheit, die vor 100 Jahren von Heinrich
Reinhardt und Franz Steffens herausgegebene

Aktensammlung zur Nuntiatur von
Giovanni Francesco Bonhomini gründlich
durchzusehen und die damalige Situation neu zu
beleuchten.

Alois Steiner

Eva Kathrin Dade, Madame de Pompadour.
Die Mätresse und die Diplomatie. Köln. Böh-
lau Verlag, 2010 Externa, Bd. 2), 338 S.

iMadame de Pompadour gehört zweifelsohne
zu den schillerndsten Figuren Versailles,
entsprechend mehrdeutig sind die
wissenschaftlichen und alle übrigen Darstellungen
ihrer Person. Eine weitere Studie zur bekanntesten

Mätresse Frankreichs vorzulegen, stellt
also ein Wagnis dar; es einzugehen hat sich
gelohnt.

Eva Kathrin Dades Studie ist das Resultat
eines Forschungsprojekts zur «weiblichen
Diplomatie» im 18. Jahrhundert, das drei
Teilprojekte zu vier verschiedenen Akteurinnen

am französischen und spanischen Hof
umfasste. Das Projekt wurde von Christian
Windler (Universität Bern) und Hillard von
Thiessen (Universität Rostock) geleitet.
Beide untersuchten in den letzten Jahren

schwerpunktmässig die frühneuzeitlichen
Aussenbeziehungen. Mit der Gründung der
Schriftenreihe «Externa» (Böhlau Verlag,
gemeinsam mit André Krischer und Barbara

Stollberg-Rilinger) und mit dem ersten
Reihenband setzten sie zudem eine Wegmarke in
der diplomatiegeschichtlichen Forschung.
Die Untersuchung Dades orientiert sich
folgerichtig daran: Der Akzent wird auf den
zweiten Bereich des Untertitels gelegt, also
auf die Diplomatie, und Madame de Pompa¬

dour wird mithin ausschliesslich in ihrer Rolle

als diplomatische Akteurin vorgestellt.
Gerade darin liegt der Reiz der Untersuchung:
Zum einen ist dieser Blick auf die Mätresse

Ludwigs XV. bisher erst marginal untersucht
worden und zum anderen birgt die Konzentration

auf die Aussenbeziehungen ein
Erkenntnispotential, das über die genuin
diplomatiegeschichtliche Faktenanreicherung
hinausreicht. Der modernen Diplomatiegeschichte
verpflichtet, folgt Dades Studie vor allem
kulturwissenschaftlichen Fragen. Untersucht werden

dabei unter anderem Funktion und
Funktionieren von Patronage, Diskurse über
(illegitimes politisches Handeln und damit auch

Fragen der Verstaatlichung der Aussenbeziehungen

sowie die Rollenvielfalt und -Vorstellungen

der Akteure in den verschiedenen

Entscheidungskontexten.

Die Untersuchung ist methodisch solide
und setzt den aktuellen Forschungstrend der
Geschichte der Aussenbeziehungen fort.
Erklärtes Ziel ist es, «über den Blickwinkel auf
die Mätresse und ihre Funktionen die
Charakteristika frühneuzeitlicher Herrschafts-
praktiken und ihrer Aussenbeziehungen zu

präzisieren und um eine geschlechterspezifische

Komponente zu erweitern» (17). Die
Studie ist in drei Teile gegliedert. In einem
ersten Schritt (Teil I) wird Madame de

Pompadour als aAkteurin am französischen Hof
eingeordnet, dabei werden verschiedene
Instanzen und Figuren vorgestellt und nebenbei
erhellende Einblicke in das höfische Leben
geliefert. Diese «mise en place» bildet die
Grundlage für die Abgrenzung der Figur der
Mätresse von anderen Amts- und Würdenträgem,

in erster Linie von Ludwigs Ministern.

Madame de Pompadour belegte kein
offizielles Amt, sie verteilte aber die königlichen

grâces, weshalb die Mätresse sinnigerweise

im Bereich des Informellen, dem für
die Aussenbeziehungen des 18. Jahrhunderts

grundsätzlich zentralen Sektor, verortet wird.
Dade charakterisiert Pompadour als Mätresse
schlüssig in ihrer Funktion als «eine Art
weiblichen Günstlingsministers» (88), ohne
die offensichtlich geschlechterspezifische
Differenz gegenüber den männlichen
Pendants aus den Augen zu verlieren, im Gegenteil:

Im zweiten und dritten Teil wird eben
dieser Differenz auf den Grund gegangen,
zunächst in den konkreten diplomatischen

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 695

Aktionsfeldern der Maitresse en titre im

Umgang mit fremden Diplomaten am französischen

Hof (Teil II) und dann in der Selbst-
und Fremddarstellung der Mätresse (Teil III).

Im zweiten Teil erfahren wir viel über
ausgewählte diplomatische Missionen
zwischen 1745 und 1760 aus Grossbritannien,
Brandenburg-Preussen und Wien. Dabei
erlaubt der Vergleich zwischen den verschiedenen

Gesandten, die Handlungsspielräume der
Madame de Pompadour auszuloten. Die
preussischen Gesandten etwa versuchten,
über andere informelle Kanäle politischen
Einfiuss am französischen Flof auszuüben, so
über die Financiers Paris und über die gut
vernetzte Schwester des Preussenkönigs
Friedrich IL, Wilhelmine Friederike Sophie,
Markgräfin von Bayreuth. Der Habsburger
Gesandte Starhemberg hingegen machte sich
die exklusiven Kontakte zur weiblichen Pa-

tronage-Brokerin zunutze: Dade kommt zum
Schluss, dass der 1756 unterzeichnete Erste
Versai Her Vertrag, der das Renversement des

alliances begründete, «ohne die Mitwirkung
der Mätresse womöglich nicht zustande
gekommen wäre» (154). Und sie zeigt auch wa-
ram: Pompadour spielte die zentrale Vermittlerrolle

zwischen Starhemberg und dem
Kardinal de Bernis; inwiefern sie inhaltliche
Anregungen lieferte, muss nicht zuletzt
angesichts der geringen Verschriftlichung mündlicher

Kontakte hingegen offen gelassen werden

(167-173, 182-185).
Den dritten Teil widmet Dade der politischen

Kultur des aufklärerischen Frankreich.
Dabei werden die Korrespondenzen der
fremden Diplomaten systematisch geprüft,
um letztlich den bereits im ersten Teil
erörterten Befund, nämlich dass Madame de

Pompadour im informellen Bereich tätig war.
zu bestätigen. Pompadour taucht fast
ausschliesslich in der parallel zur amtlich
verlaufenden privaten (informellen) Korrespondenz

auf, was dem zeitgenössischen Bild der

apolitischen Frau entsprach. Obwohl Infor-
malität respektive Irregularität im öffentlichen

Raum des Politischen negativ konnotiert

waren (269f). wurden diese Kanäle
offensichtlich genutzt, was sich gemäss Dade
mit einer weiterhin herrschenden Normenvielfalt

erklären lässt: «[D]ie Rolle Madame
de Pompadours [zeigt], dass Elemente perso¬

naler Herrschaft ein zentraler Bestandteil der

politischen Kultur noch um die Mitte des 18.

Jahrhunderts waren, dass informelle Einfluss-
nahme und informell agierende Akteure und
Akteurinnen beiderlei Geschlechts unmittelbar

an die höfische Gesellschaft geknüpft
waren.» (267) Allmählich entstand aus der Vielfalt

jedoch eine Normenhierarchie, das Informelle

wurde zunehmend aus dem politischen
Raum verbannt - und damit, entgegen
aufklärerischen Konzepten, auch die Frau. Damit

ist zugleich die Frage nach der Relevanz
des Geschlechts beantwortet: «Als weiblicher
Günstlingsminister war sie kein Einzelfall,
sondern eine Variante des männlichen
Günstlingsministers.» (276) Dennoch zog sie Vorteile

aus ihrem Geschlecht: «Als Frau konnte
sie im fortgeschrittenen Stadium des
Behördenwachstums noch länger auf informelle
Weise tätig sein als ein Mann.» (276) Damit
können auch das scheinbare Paradox der aus-

sergewöhnlichen Länge ihrer offensichtlich
intensiven Machtausübung am Hof und das

trotzdem fehlende Machtvakuum nach ihrem
Tod (185) mit ihrem Geschlecht erklärt werden.

Die sorgfältig redigierte Studie kommt
erfreulicherweise ohne den für Qualifikationsschriften

oftmals ausladenden theoretischen
Überbau aus, vielmehr werden die methodischen

Grundlagen geschickt in die Analysen
eingeflochten. Diese werden dadurch unmittelbar

an die theoretischen Zugänge
zurückgebunden, Redundanzen weitestgehend
vermieden, was - nicht zuletzt dank weiterführender,

umfangreicher Fussnoten - ungestörten

Lesefluss garantiert. Das Ziel, «Charakteristika

frühneuzeitlicher Herrschaftspraktiken
zu präzisieren und um eine geschlechterspe-
zifische Komponente zu erweitern», wird
damit auf überzeugende Weise erreicht. Wer
sich künftig mit weiblicher Diplomatie in der
Frühen Neuzeit beschäftigt, wird sich an der

vorliegenden Studie orientieren müssen. Dass

die Rolle der Frau in den Aussenbeziehungen
weiterer Fallstudien bedarf, steht ausser Frage.

Man darf gespannt sein auf die Veröffentlichung

der Beiträge zur kürzlich in Bern
organisierten Tagung «Das Geschlecht der
Diplomatie». (Zum Tagungsbericht siehe:
«Das Geschlecht der Diplomatie» -
Geschlechterrollen in den Aussenbeziehungen

SZRKG, 106(2012)



696 Rezensionen - Comptes rendus

vom Spätmittelalter bis zur Gegenwart.
01.12.2011-03.12.2011, Bern, in: H-Soz-u-
Kult, 16.02.2012. (http://hsozkult.geschich-
te.hu-berlin.de tagungsberichte id=4071>.)

Freiburg i. Ue. Andreas Behr

Nicole Priesching, Von Menschenfängern
und Menschenfischern. Sklaverei und
Loskauf im Kirchenstaat des 16. 18. Jahrhunderts

(Sklaverei - Knechtschaft - Zwangsarbeit,

Bd. 10). Hildesheim. Olms. 2012. X u.

541 S.

Kern der Arbeit ist die Auswertung des von
Pagano bereits erschlossenen Bestands Arci-
confraternità del Gonfalone im Vatikanarchiv
für den von dieser Bruderschaft durchgeführten

Freikauf christlicher Sklaven von den
Moslems in Algier, Tunis und dem
montenegrinischen Korsarennest Dulcigno / Ulcinj
zwischen 1585 und 1805 mit ausführlichen
Personenlisten im Anhang. Gregor XIII. hatte
die Bruderschaft auf Betreiben des Kardinals
Santori damit beauftragt und Sixtus V. sie als

Hauptgeldquelle mit ablassflankierten
Privilegien zum Almosensammeln ausgestattet.
Die Gründe bleiben unklar, denn es gab dafür
ja längst den Orden der Trinitarier. der viel
effizienter arbeitete. Zeitweise versuchte die
Erzbruderschaft ihr Monopolprivileg gegen
diesen Orden zu verteidigen, zeitweise arbeitete

sie erfolgreich mit ihm zusammen.
Insgesamt hat sie ca. 1000 Sklaven befreit, die
Trinitarier brachten es allein 1720 auf 431.
Die Bruderschaft, deren komplizierte
Entstehungsgeschichte ausführlich untersucht wird,
widmete sich von Haus aus den üblicheren
Werken der Frömmigkeit und Barmherzigkeit,

denen die neue Aufgabe nicht zum
Schaden gereichen sollte. Nur etliche
Dutzend ihrer rund 1000 vornehmen Mitglieder
interessierten sich überhaupt dafür. Im
Gegensatz zu den Trinitariern gingen die Brüder
auch nicht selbst vor Ort. sondern arbeiteten
durch Mittelsmänner, vor allem Kapuziner,
weil diese ohnehin mit Niederlassungen und

Hospizen in muslimischen Städten vertreten
waren. Ein besonders bemerkenswerter Fund
ist das S. 391^426 ausführlich paraphrasierte
Tagebuch der Loskaufaktion. die ein

Kapuzinerpater im Frühjahr 1729 für die Bruder¬

schaft in Tunis durchführte. Die dreimonatige
Feilscherei war nur mit der Hilfe von
Mittelsmännern möglich, des kaiserlichen, des
französischen und bemerkenswerterweise nicht
zuletzt des englischen Konsuls sowie der
verschiedensten Geschäftsleute, darunter auch

Renegaten. Berührungsängste gab es

offensichtlich längst keine mehr, hingegen durchaus

auf das Freikaufgeschäft spezialisierte
Agenten. Den .Mitgliedern der Bruderschaft
zu Hause ging es laut der Verfasserin dabei

zuerst um einen Beitrag zum eigenen Seelenheil.

Ihre Loskaufaktiv ität fand vielleicht
deswegen in Schüben statt, die manchmal durch
Jahrzehnte voneinander getrennt waren.
Nichtsdestoweniger war das Freikaufen nur
bei den Christen organisiert, während es bei
den Moslems eher gelegentlich stattfand.
Aber es war dort wahrscheinlicher freigelassen

zu werden, wenn man sich zur Religion
der Herren bekehrte. Daher die vielen
Renegaten. Die Taufe berechtigte demgegenüber
nicht zur Freilassung; getaufte Galeerensklaven

wurden anscheinend nur besser behandelt.

Sie gelangten auch nur selten In die
römische Casa de catecumeni e neofiti - kein
Wunder, denn damit wären sie ja ihrer .Arbeit
entkommen. Nur 10% der getauften Muslime
waren Galeerensklaven. Angehörige der

eigenen Religion neu zu versklaven, war aber
hier vv ie dort verboten.

Vorgeschaltet sind drei Kapitel, von
denen das erste nach der Literatur einen
kursorischen Abriss der Sklavenfängerei von
Korsaren und Piraten im Mittelmeer bietet. Auf
der einen Seite die Osmanen und die Barba-
resken von Algier. Tunis und Tripolis, auf
der anderen die Malteser und toskanischen
Stefänsritter. die Genuesen und Venezianer,
die Spanier und Franzosen, die Engländer
und Niederländer und zum Schluss die päpstliche

Flotte, die meistens aus höchstens fünf
Galeeren bestand. Das zweite Kapitel
behandelt die spätscholastische Diskussion über
die Indios von Vitoria bis Suàrez. die nur das

nicht eben neue Ergebnis abwirft, dass

Versklavung von Gefangenen aus gerechten
Kriegen als legitim galt, also auch aus dem

ständigen Glaubenskrieg im Mittelmeer.
Demgemäss verwerfen die päpstlichen
Verlautbarungen 1435-1839 die Sklaverei als

solche ganz und gar nicht. Das dritte Kapitel
stellt das Leben der Galeerensklaven der

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 69 ~

Papstflotte nach Quellen aus dem Fondo
Camerale des Römischen Staatsarchivs dar. die
allerdings nur zum Teil von der Autorin
erhoben wurden. In beträchtlichem Umfang
greift sie auf Transkriptionen von Tupputi
zurück (12, 491), was nicht ohne Folgen
blieb. Nur bei den Maltesern waren die
meisten Ruderer Sklaven, bei der Papstflotte
und anderswo überwogen die Sträflinge.
Immerhin w urde nicht ununterbrochen gerudert,
sondern die Schiffe liefen längere Zeit unter
Segel, ausserdem verbrachten die Sklaven
viel Zeit an Land in so genannten «Bagnos»,
die sich auf beiden Seiten des Mittelmeers
glichen. Besonders bemerkenswert ist dabei
die religiöse Toleranz. Muslime hier und
Christen dort hatten ihre Vorsteher bzw.
Seelsorger. Kultstätten und Friedhöfe. In
Livorno gab es sogar eine Moschee. Wenn der
«heilige Eifer» einer Seite einmal überhandnahm,

genügten briefliche Beschwerden, um
auf der Gegenseite Repressalien auszulösen
und damit das Gleichgewicht der Koexistenz-
Toleranz wiederherzustellen. An und für sich
ein erfreulicher Zustand, der aber auch den
Primat der politischen und ökonomischen
Interessen erkennen lässt; Theologie diente
meist nur zur ideologischen Legitimation.

Die Arbeit bringt neue Erkenntnisse,
bleibt aber leider ziemlich anfechtbar.
Erstens ist sie wegen ihrer begrenzten archiva-
lischen Grundlage ungleichgewichtig ausgefallen.

Auf der einen Seite geht es um die
Befreiung aller Arten christlicher Sklaven, auf
der anderen wird nur die Minderheit der
muslimischen Staatssklaven auf den Galeeren
untersucht. Die muslimischen Privatsklaven im
Kirchenstaat hätten sich wahrscheinlich über
Notariatsarchive erfassen lassen. Aber das

war wohl zu viel aArbeit. Zweitens lässt die

sprachliche und sachliche Sorgfalt oft arg zu
wünschen übrig. Allgemein werden
Eigennamen unbesehen in der verballhornten
italienischen Forni übernommen, andere zusätzlich

von der Verfasserin «beschädigt»: der
Singular «die Gonfalone», der die Marienfahne

der Bruderschaft oder diese selbst als
Einzahl bezeichnen kann, verwandelt sich
unter der bland in einen Plural, mit dem deren

Mitglieder gemeint sind (235 u. ö.). «Ski-
pion Borghese Cafarelli» (212) hiess nicht
so, der «hl. Luigi Gonzaga» (sic!) von 223 ist

224 ebenso unzutreffend der «hl. Louis de

Gonzague» geworden usf. Die Verfasserin
versäum! es femer, sich in Hinblick auf die

angeblich abnehmende Bedeutung der
Galeeren mit den verschiedenen Schiffstypen
auseinanderzusetzen. Ausserdem kapituliert
sie vor der Vielfalt der für den Loskauf
verwendeten Währungen (394), obwohl ein
Ansatz zum Wertevergleich vorhanden wäre
(419). Weiter (nur eine Auswahl): Chirografi
sind Zahlungsanweisungen, keine päpstlichen
Rundschreiben (12). Die Malteserritter waren
verpflichtet, an einer bestimmten ,Anzahl von
Korsarenexpeditionen (Caravane) teilzunehmen

(47-51). Eine «flämische» Marine gibt
es nur im Italienisch der Zeit, gemeint ist die
niederländische (61). Weltliche Papstnepoten
bekleideten das Flottenkommando mit seinen

Erträgen ausschliesslich als Pfründe (81-83.
160). Gregor XVI. verurteilte 1839 nur den

Sklavenhandel, nicht aber die Sklaverei als

solche; dabei handelte es sich offensichtlich
um ein Zugeständnis an die britische Politik
der Zeit, der Impuls kam also nicht aus der
katholischen Kirche (150-153). Dass die
Verfasserin auch die Galeerensträflinge als

Sklaven betrachten will, liesse sich mit dem

schwungvollen Handel mit Sträflingen
rechtfertigen, den deutsche Fürsten und Städte mit
Venedig und vielleicht auch mit dem
Kirchenstaat trieben (159-161). Der Name
«Magalotti» von einer Taufe in Ferrara 1628

ist derjenige des damaligen Bischofs (165).
Mit der Kirche «Santo Apostolo» muss «SS.

Apostoli» gemeint sein (309). Ein spanischer
«padre di Santo Gironimo» ist ein Hiero-
nymit. kein Somasker (349), usf. Schade!

Freiburg i Br. Wolfgang Reinhard

Nicolas Brucker (Ed.), Apologétique 165A
1802. La nature et la grâce. Préface d'Anony
McKenna. Bern. Lang, 2010 Recherches

en littérature et spiritualité, vol. 18), 409 S.

Wer sich den gegenwärtigen Flerausforderun-

gen der Religion im Allgemeinen und des

christlichen Glaubens im Besonderen zu stellen

bereit ist, wird hinter den vielfältigen
Spielarten der Diskussion um die Postmoderne

eine Ebene von Fragen ausmachen, die

SZRKG, 106(2012)



698 Rezensionen - Comptes rendus

umso wirkmächtiger wurden, als sie implizit
die Agenda bestimmten und z.T. weiterhin
bestimmen. Mindestens ebenso aufschlussreich

wie die Fragen in sich ist in diesem
Sinn der Umgang mit ihnen.

In der Zeit zwischen 1650 und 1802
haben sich von Pascal bis Chateaubriand
Philosophen und Theologen diesen Fragen gewidmet,

die bei näherem Hinsehen bis heute
nicht abgegolten sind. Vornehmlich dem
französischen Sprachraum sind die im
vorliegenden Band versammelten Beiträge einer
2008 in Metz abgehaltenen Tagung
verschrieben, und dies in redaktionell mustergültiger

Weise. Mit der Apologetik nehmen sie
ein Feld in den Blick, in dem die Vernunft
eine herausragende Rolle spielt. Auf ein
Kapitel «Philosophie et religion de Pascal à Fé-
nelon» folgt eines zu den «Défenseurs du

christianisme, protestants et catholiques», ein
weiteres widmet sich «Dialogues, débats et

controverses». Ein letztes ist mit der Frage
überschrieben: «Comment rendre la religion
aimable»? Indem sie in gewisser Weise diese

Frage vorbereiten, zeigen die in diesem Band
versammelten Beiträge, dass die Vernunft,
insofern sie es mit der Religion zu tun hat.
nicht einfach vom gelebten Leben abstrahieren

kann und deshalb in besonderer Weise
auch mit emotionalen und anderen Faktoren
zu rechnen hat, die nicht einfach rational zu
fassen sind. In diesem umfassenden Sinn ist
die Apologetik des behandelten Zeitraums
ein Teil des «Glaubens», dem sich der vorliegende

Band annähern will (15).
Je nachdem, ob man aus literaturwissenschaftlichem,

philosophiegeschichtlichem,
theologischem oder anderem Interesse das

Buch zu Hand nimmt, wird man die verschiedenen

in ihm behandelten Stränge und Linien
unterschiedlich gewichten und bewerten. Aus
einer theologisch-theologiegeschichtlichen
Perspektive, die freilich von anderen

Perspektiven nicht abstrahieren kann, sondern
auf der Höhe der Erkenntnisse und Anliegen
anderer Zugänge erfolgen muss, stellt sich
mit der zentralen Stellung des Glaubensbegriffs

in der Konzeption der Tagung und der

Veröffentlichung die Frage, worauf dieser
sich gründet und in welcher Weise er sich

Geltung zu schaffen beansprucht. Der Untertitel

«Natur und Gnade» ist in diesem Sinn
nicht falsch, aber auch nicht die im Letzten

den einzelnen Artikeln zugrunde liegende
Frage. Denn wenn die menschliche Vernunft
sich der mit diesen Begriffen bezeichneten
Sache annimmt, übersteigt sie sich, indem sie

sich auf eine Dimension beruft, die die
Vernunft aus sich heraus vielleicht in einem
gewissen Sinn und bis zu einem gewissen Grade

erreichen kann, deren inhaltliche Füllung
sie aber in einer Weise aus dieser Dimension
selbst heraus zu klären beansprucht, dass sie

diese Dimension als ein ihr sich mitteilendes
Gegenüber begreift. M.a.W. stellt sich die

Frage nach Wesen und Inhalt der Offenbarung

und man kann der Meinung sein, dass

dies die der Apologetik zuallerst zugrundeliegende

Frage darstellt, was freilich die
Bedeutung der Frage nach Natur und Gnade

keineswegs abwertet. Ob und inwiefern der
Gott der Philosophen der Gott Abrahams.
Isaaks und Jakobs ist (vgl. diesbezüglich
insbesondere auch den instruktiven Beitrag von
Hélène Michon, «(Dieu d'Abraham. d'Isaac
et de Jacob, non des philosophes et des
savants): la distinction pascalienne à l'épreuve
du temps»), führt mitten hinein in die Frage
nach der Offenbarung. Was Antony McKen-
na diesbezüglich in seiner Einleitung mit dem
Titel «Le dilemme de l'apologétique au

XVIIIe siècle» unter Rückgriff auf die diversen

Beiträge des Bandes skizziert, bezeichnet
letztlich die Flerausforderung für gegenwärtige

Kirche und Theologie, ihre aus natürlicher
Theologie sowie aus allgemeinmenschlichem
Vernunftgebrauch gewonnenen Erkenntnisse

in einer Weise mit der biblischen Offenbarung

ins Gespräch zu bringen, dass im Ideal-
fall, dessen Gelingen hierfür freilich gewollt
sein muss, das Verständnis beider jeweils
bereichert w ird.

Nun will aber dieser Band nicht in erster
Linie das Material für eine systematischtheologische

Synthese bereitstellen, wie
vorliegende Besprechung bis hierher den
Eindruck erwecken könnte. Einige .Autoren wehren

sich auch gegen eine voreilige theologische

Vereinnahmung, wenn sie auf den

kulturgeschichtlichen Zugriff ihres Beitrags
verweisen (so etwa Didier Masseau in seinem

Beitrag «Quelques réflexions sur la crise de

l'apologétique à la fin de l'Ancien Régime»,
hier 375). Wenn eingangs postuliert wurde,
dass eine theologische Lektüre auf der Höhe
der den einzelnen Beiträgen jeweils zugrun-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 699

deliegenden Erkenntnisweise und -stand

erfolgen muss, so gilt es insbesondere den
historischen Erkenntnisgevvinn des Bandes zu

würdigen. Zwar kann hier die Theologie
durchaus auch kritische Anfragen an die
Geschichtsschreibung stellen, zugleich aber

muss sie gewichtige Anfragen, die aus den

Partnerdisziplinen erwachsen, überhaupt erst
in ihrer ganzen Wucht an sich heranlassen.

Der höchst anregende Beitrag «Adrien La-
mourette et les relations nature et grâce.
Christianisation de la nature ou naturalisation
du christianisme» von Caroline Chopelin-
Blanc - ihr kommt das Verdienst zu. in La-
mourette (1742-1794) einen Grenzgänger
zwischen Aufklärung und Katholizismus der

Vergessenheit zu entreissen -, kann für beides

zugleich stehen, wenn auf der einen Seite

etwa für eine systematisch auszuwertende
theologiegeschichtliche Einordnung La-
mourettes theologischerseits eine etwas
differenziertere Charakterisierung von
Augustinismus und Thomismus (352) zu wünschen
wäre, auf der anderen Seite aber der Theologie

am Beispiel des Denkens Lamourettes
eine im Grunde bis heute von ihr nicht
erledigte Aufgabe ins Stammbuch
geschrieben wird, nämlich «de réparer les

divorces consommés au XVIIIe siècle entre la

nature et la grâce, la raison et la foi, la science

et la théologie, et les Lumières et le
catholicisme» (355). Über konkrete historische
Einzelaspekte hinaus, die nach Grund und

Ziel des Glaubens fragen und dies nicht
zuletzt an den Grenzen kirchlicher Gewohnheiten

in besonders herausfordernder Weise tun
(eindringlich beschrieben im Beitrag von
Jacques Marx. «Sinisation du christianisme et

théologie de l'adaptation dans l'apologétique
de Giulio Aleni [1582-1649]») stellt sich in

diesem Sinn die Frage nach der Sprachfähigkeit

im Umgang mit der Offenbarung.
Genauer gesagt kann man eine Sprachlosigkeit
anführen, die die Apologetik in ihrer in
diesem Band dargestellten Form letztlich nicht
überwinden konnte und die den Stand des

Christentums als Offenbarungsreligion in der

gegenwärtigen, von den Debatten der
Aufklärungszeit immer noch stark grundierten,
Situation mitbestimmt.

Diesen Sachverhalt illustrieren zwei
Beiträge in besonderer Weise, und dies ungeach¬

tet der Frage, welche Nuancierungen Fachleute

im einen oder anderen Fall ggf. für
wünschenswert erachten könnten. Zum einen
ist dies die Studie von Laurence Devillairs
(«La voie d'une apologétique rationaliste. De

Descartes à Fénelon»), die in der
epochemachenden Philosophie des Descartes eine

metaphysische Dimension ausmacht (87) und
sein «theologisches Cogito» (90) in augusti-
nischer Fortschreibung interpretiert. Kirche
und Theologie könnten von daher, wenn im
Rückblick auch nicht ohne Weiteres einen
zentralen Protagonisten der neuzeitlichen
Philosophiegeschichte selbst, so doch dessen

Wirkungsgeschichte in einem seiner zentralen

Argumente und Anliegen emst nehmen,
ohne seine Denkwege einfach zu vereinnahmen,

aber auch ohne deren Ergebnisse
rundheraus abzulehnen und damit das Kind mit
dem Bade auszuschütten. Zum anderen ist
hier der Beitrag von Laurence Macé über die

römisch-vatikanische Zensur zu nennen, der

sich auf erst seit wenigen Jahren zugängliche
Materialien aus dem Archiv der römischen
Glaubenskongregation stützen kann («Censure

romaine et apologétique dans la seconde

moitié du XVIIIe siècle: les enseignements
du corpus voltairien»). Wenn die Forschung
über die römische Zensur hervorgehoben
wird, soll dies keinesfalls im Sinne einer

Schuldzuwiesung, einer einseitigen gar,
erfolgen. Aber dennoch drängt sich die Frage
auf, ob Kirche und Theologie langfristig
nicht mehr davon profitiert hätten (und zwar
im Sinne ihres eigenen evangeliumsgemässen
Anspmchs an eine Glaube und Vernunft
vermittelnde Theologie), wenn z.B. weniger die

sprachliche Form der kritisierten Schriften
übernommen worden wäre (vgl. 293f, 302F),
als vielmehr deren inhaltliche Herausforderungen

ernst genommen worden wären und

zwar nicht nur im Modus der Kritik. Nebenbei

bemerkt ist dies ein Sachverhalt, der
gerade im Internefzeitalter für Kirche und

Theologie von unmittelbarer Aktualität ist.
Zudem kann man sich aus heutiger Sicht
fragen, ob nicht zahlreiche damals von Voltaire
u.a. vehikulierten Fragen und verflochtenen
Thesen heute in einer Weise zu einem
Allgemeingut geworden sind (durchaus auch in
verflachter Form), dass offensichtliche und

unterschwellige Begründungsschwierigkeiten

SZRKG. 106(2012)



700 Rezensionen - Comptes rendus

als solche gar nicht mehr wahrgenommen
werden und Kirche und Theologie deshalb
noch immer mit Fragen konfrontiert sind, die
sie ursprünglich ignorieren wollten.

Von «Natur und Gnade» ausgehend
erwiesen sich Offenbarung und Vernunft.
Glaube und Wissen. Kirche und Welt als

zusammenhängende und in diesem Zusammenhang

letztlich verwandte, wenn auch nicht
identische Begriffspaare. Dasselbe gilt auch

für systematische und historische Theologie,
und darüberhinaus auch für Theologie und

Geschichtswissenschaft in ihrer Gesamtheit,
wie dieser Band, z.T. möglicherweise gar
nicht beabsichtigt, beweist. Dass in der
katholischen Theologie an die Stelle der Apologetik

die dialogischer und bei aller Kritikfähigkeit

konstruktiver ausgerichtete
Fundamentaltheologie treten konnte, stellt auf der
Basis eines wie in diesem Bande erfolgten
gelungenen Einblicks in eine geschichtliche
Phase der Apologetik einen in seiner Reichweite

kaum zu überschätzenden Meilenstein
für die gegenwärtige Kirche und Theologie
dar, auch wenn die Herausforderungen des

Glaubcnslebens und Glaubensdenkens früherer

geschichtlicher Phasen damit noch längst
nicht abgegolten sind.

GenftMeyrin Michael Quisinsky

Thierry Meynard S.J. (Hg). Confucius
Sinarum Philosophiis (1687). The First
Translation of the Confucian Classics. Rom.
ARSJ 2011 Monumenta Historiea Societa-
tis lesu, Nova Series. Bd. 6). 447 S.

Den Konfuzianismus - eine Wortschöpfung
des 19. Jahrhunderts - haben die Jesuiten
nicht «erfunden». (Vgl. Nicolas Standaert.
The Jesuits Did NOT Manufacture
«Confucianism», in: East Asian Science, Technology

and Medicine, 16 [1999], 115-132).
Konfuzius und seine Lehre in Europa erstmals
bekannt gemacht zu haben, ist aber zweifellos

ihr Verdienst. Wesentlich dazu beigetragen

hat Confucius Sinarum Philosophiis. Dieses

Werk, das Prospero Intorcetta S.J. mit
einem Übersetzerteam in Guangzhou 1668

initiierte und Philippe Couplet S.J. fast zwanzig
Jahre später in Paris zum Abschluss brachte,
übersetzte nicht nur erstmals drei der kon¬

fuzianischen «Vier Bücher» (Sishu) in eine

europäische Sprache. Es ist auch ein wichtiges

Dokument des chinesischen
Ritenstreits, da es die jesuitische Sicht auf China
besonders deutlich zum Ausdruck bringt. Der
Sinarum Philosophas ist deshalb in mehrerer
Flinsicht ein zentrales Werk der China-Mission,

das aber bisher nur vereinzelt in
Aufsätzen untersucht und auszugsweise übersetzt
worden ist. Umso erfreulicher ist es. dass

sich Thierry Meynard. Professor für
Philosophie und Religious Studies an der Sun Yat-
sen University in Guangzhou, dem Werk
angenommen hat. Im vorliegenden Buch übersetzt

er wichtige Teile des Sinarum
Philosophas ins Englische und analysiert in seinen
Kommentaren kenntnisreich und umsichtig
die Übersetzungs- und Interpretationsarbeit
der Jesuiten.

Der Titel des Buches ist etwas irreführend,

handelt es sich dabei doch nicht um
eine vollständige Edition des Sinarum
Philosophas. Stattdessen beschränkt sich das

dreigeteilte Werk auf die Übersetzung und Edition

der grundlegenden «Einleitenden Erklärung»

(Proemialis Declaratio, Teil 2) sowie
des «Grossen Lernens» (Daxue), des von den
Jesuiten intensiv bearbeiteten ersten der

«Vier Bücher» (Teil 3). Der Edition dieser
beiden Texte stellt Meynard eine ausführliche

Einleitung voran (Teil 1). in der er die

wichtigsten Ergebnisse seiner Arbeit am
Sinarum Philosophas zusammenfasst.

Geleitet von der ihn interessierenden

Frage nach den Übersetzungs- und
Interpretationspraktiken der Missionare widmet Meynard

in der Einleitung sein Hauptaugenmerk
dem hermeneutischen Zugang der Jesuiten zu
den «Vier Büchern». Von Vorgängerwerken,
in denen die Jesuiten bereits Teile der «Vier
Bücher» übersetzt hatten, unterscheidet sich
der Sinarum Phiiosophus vor allem dadurch,
dass er nicht nur den Kerntext des ((Grossen
Lernens» übersetzte, sondern diesen in Passagen

aus der chinesischen Kommentar!iteratili'
einbettete. Überzeugend zeigt Meynard. dass

die Jesuiten, die sich offiziell stark von dem
als atheistisch wahrgenommenen
neokonfuzianischen Denker Zhu Xi abgrenzten, im
Sinarum Phiiosophus nicht umhin kamen, auf
dessen in der späten Kaiserzeit autoritative
Interpretationstradition zurückzugreifen.
Zhang Juzheng, der Gelehrte aus dem späten

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 701

16. Jahrhundert, den die Jesuiten anstelle Zhu
Xis als Hauptkommentator wählten, gründete
seine Auslegung der «Vier Bücher» genauso
wie die meisten seiner Zeitgenossen auf den

grossen Song-zeitlichen Denker (36). Zu
Recht weist Meynard deshalb darauf hin.
dass man sich von der Idee verabschieden
müsse, die Jesuiten hätten den Neo-Konfu-
zianismus schlichtweg verworfen: «The Sinarum

Phiiosophus shows precisely a deep
affinity for Neo-Confucian hermeneutics.» (75)
Denn wenn auch ihr eigentliches Interesse
den antiken chinesischen Texten galt, konnten

die Jesuiten nicht ohne Zhu Xi auskommen,

wollten sie ihre Interpretation der «Vier
Bücher» für das zeitgenössische China
anschlussfähig machen.

Für die antiken Texte interessierten sich
die Jesuiten, weil sie überzeugt waren, dass

das chinesische Altertum Kenntnis vom
christlichen Gott gehabt habe. Diese
ursprüngliche Gotteskenntnis, die erst durch
das Eindringen der abergläubischen Lehren
von Taoismus. Buddhismus und schliesslich
Neokonfuzianismus verloren gegangen sei,
liess sich aus ihrer Sicht in den klassischen
konfuzianischen Schriften, zu denen die
«Vier Bücher» gehören, belegen. Wie stark
diese im Ritenstreit verteidigte Überzeugung
die Sicht der Jesuiten auf China strukturierte,
zeigt die Proemialis Declaratio, die der
zweite Teil des vorliegenden Buches in einer
annotierten englischen Übersetzung (81-245)
und im lateinischen Original (247-327)
präsentiert. Sie enthält nebst einer systematischen

Darstellung der verschiedenen chinesischen

Denktraditionen auch eine von Philippe

Couplet verfasste ausführliche Diskussion
der Missionsmethode Matteo Riccis. der, so

Couplet, «überzeugt war, dass die Chinesen
nicht nur in einer, sondern in mehreren Epochen

dem wahren Gott [...] dienten.» (176,
290f.) Die Proëmialis Declaratio ist
aufgrund der systematischen Darlegung der
jesuitischen Sicht auf die chinesische
Geistesgeschichte ein zentrales Dokument der
China-Mission. Meynard hat die gedruckte Version

für die vorliegende Edition sorgfältig
mit dem Manuskript verglichen (vgl. auch
die Tabelle 434f.) und durch zahlreiche
textgeschichtliche und kontextualisierende
Anmerkungen ergänzt, welche die wissenschaft¬

liche Arbeit mit dieser wichtigen Quelle
inskünftig sehr erleichtern weiden.

Der dritte Teil des Buches, der dem
«Grossen Lernen» gewidmet ist, enthält nebst
der lateinischen und englischen Version auch
den chinesischen Text des Daxue. Damit
vollendet Meynard gewissermassen den Plan der
China-Jesuiten, wünschte sich Couplet doch,
die Übersetzung zusammen mit dem
chinesischen Originaltext zu publizieren, was aber

aufgrund der mit dem Druck chinesischer
Zeichen verbundenen Schwierigkeiten nicht
realisiert werden konnte (331). Indem Meynard

den chinesischen Text des «Grossen
Lernens» und die lateinische kommentierte
Übersetzung paragraphenweise mit seiner
annotierten englischen Übersetzung zusammenführt,

ermöglicht er den direkten Vergleich
zwischen chinesischen und lateinischen
Termini. Dadurch werden wichtige Erkenntnisse

Meynards direkt nachvollziehbar: Etwa,
dass die Jesuiten im Sinarum Phiiosophus die
«Vier Bücher» nicht wie in früheren
jesuitischen Übersetzungen als reine Moralphilosophie

interpretierten, sondern sie als eine
auf rationalen Grundsätzen basierende, mit
einer metaphysischen Dimension ausgestattete

Philosophie verstanden. So übersetzten die
Jesuiten etwa den Begriff mingete («helle
Tugend») konsequent als rationalis natura, um
so die rationale Grundlage der konfuzianischen

Philosophie hervorzuheben. Den
konfuzianischen Begriff zhishan gaben sie mit
dem aristotelischen Begriff des summum bo-

num wider, wodurch das «Grosse Lernen»
eine metaphysische Dimension erhielt (332;
vgl. auch Kapitel 3 der Einleitung). Die
aufschlussreiche Gegenüberstellung der
verschiedenen Texte ergänzt Meynard mit
zahlreichen .Anmerkungen zu Übersetzungspraktiken

und Quellentexten.
Dem grossen Reichtum an Informationen,

der das vorliegende Buch für den Leser
bereithält, wäre eine etwas übersichtlichere
Gestaltung zuträglich gewesen. So werden etwa
die Editionskriterien nirgendwo separat
erklärt; wichtige editorische Entscheidungen
werden lediglich in Fussnoten erwähnt (z.B.
331. Anm. I und 5). Ein etwas ausführlicherer

einleitender Abschnitt zu solchen
«handwerklichen» Fragen sowie ein gründlicheres

Lektorat hätten dem Werk gut getan.

SZRKG. 106(2012)



702 Rezensionen - Comptes rendus

Dieser kleineren Kritikpunkte ungeachtet ist

Meynard mit dem vorliegenden Buch ein
beeindruckendes Werk gelungen. Er leistet
damit nicht nur verdienstvolle Editionsarbeit,
sondern legt auch eine faszinierende Studie
über den Sinarum Phiiosophus vor, die zum
ersten Mal umfassend die Übersetzungs- und

Interpretationspraktiken der an ihm beteiligten

China-Jesuiten beleuchtet und präzise
analysiert.

Bern Nadine Amsler

Joachim Bahlcke/Christoph Kampmann
(Hg.), Wallensleinbilder im Widerstreit. Eine
historische Symbolfigur in Geschichtsschreibung

und Literatur vom 17. bis zum 20.
Jahrhundert, Böhlau, Köln/Weimar/Wien 2011,
406 S.

Albrecht von Wallenstein ist zumeist von
seinem gewaltsamen Ende her interpretiert und
darüber in eine Cause célèbre der
europäischen Geschichte verwandelt worden. Die
Ermordung des ehemaligen Heerführers der
kaiserlichen Armee im Februar 1634 hat aus
dem böhmischen Adligen Waldstein den

«Fall Wallenstein» gemacht und die
verschiedenen Medien der Geschichtskultur über
drei Jahrhunderte lang nachhaltig beschäftigt.
Wallenstein als Geschichtsbild ist keineswegs

Produkt allein wissenschaftlicher
aAuseinandersetzungen, sondern in zumindest
gleichem Mass das Ergebnis populärer und
fiktionaler Darstellungen. Der aus einer
Tagung im Schiller-Gedenkjahr 2009 hervorgegangene

Band von Joachim Bahlke und

Christoph Kampmann stellt geschichtswis-
senschaftliche. literaturwissenschaftliche und
kunsthistorische Beiträge nebeneinander, um
die Perspektive auf die Legende Wallenstein
und ihre Konstruktion interdisziplinär zu
erweitern. Wie Johannes Süssmann in seinem

Beitrag zur erzählenden Wallenstein-Litera-
tur des 19. und 20. Jahrhundert deutlich
macht, bedeutet eine solche Bezugnahme
nicht, die Unterschiede fiktionaler und reali-
tätsbezogener Texte zu ignorieren. Beide
Formen können jedoch gleichermassen zur
Erzeugung von Geschichtsbildern beitragen
und geben im Fall von Walienstein zugleich
Aufschluss über Verlaufsvorstellungen zur

europäischen Geschichte. Noch in einer
weiteren Hinsicht will der Band den traditionellen

Rahmen der Forschung erweitern, denn er
konzentriert sich nicht ausschliesslich auf die
unter deutschsprachigen Autoren vielfach
gewendete Frage, ob Wallensteins Tod auch
das Ende für die Floffnungen auf einen
deutschen Zentralstaat und einen europäischen
Frieden bedeutete. So zeigt Joachim Bahlke,
wie der tschechische Historiker Josef Pekaf
schon Ende des 19. Jahrhunderts Wallensteins

Flandeln aus seiner Herkunft im
böhmischen Adel und den Interessen seiner
sozialen Schicht ganz ohne uneigennützige
Ziele erklärt hat. Einige der Beiträge vergeben
allerdings die Chancen, die die Anlage des

Bandes ihnen geboten hätte. Hans-Christof
Kraus besteht auf der erfolgreichen Form,
mit der Golo Manns Wallensteinbiographie
Faktentreue mit «kunst- und anspruchsvoller
sprachlicher» Darstellung, mit «meisterlichen,

auch stilistisch pointierten» Schilderungen

verbinde. Man erfährt jedoch nicht,
was eine solche Form analytisch bedeutet
und von den Erzählmitteln der sozialhistorischen

Gegner Golo Manns unterscheidet,

gegen deren Vorwürfe Kraus seinen Protagonisten

verteidigt. Gerrit Walther verficht in
seinem Artikel die interessante These, die
historische Erzählung in Rankes Wallenstein-
Biographie sei unmittelbar mit einer virtuosen

Quellenkritik verbunden. Welche
Auswirkungen es aber für historische Texte auf
der Ebene der Darstellung hat, wenn Philologie

systematisch in ihre Gestaltung einbezogen

wird, bleibt eine offene Frage. Friedrich
Schiller behandelte Wallenstein gleich zweimal

- zunächst als Historiker und dann als

Dramatiker - und steht insofern stellvertretend

für den Versuch, wissenschaftliche und
fiktionale Formen der Geschichtsdarstellung
zueinander in Beziehung zu setzen. Die
Beiträge von Holger Mannigel und Arnd Beise

zeigen, dass die Ästhetik der Darstellung dabei

nicht einfach Gefäss. sondern
Konstitutionselement des Geschichtsbildes Wallenstein

ist. Zwar folgte Schiller in der
Geschichte des Dreissigjährigen Krieges laut

Mannigel seinen Vorlagen und charakterisierte

Wallenstein am Ende als Rebellen in
Notwehr. Der narrative Progress der
Geschichte folgt jedoch dem erzählerischen Prinzip,

dass sein Sturz die ökonomisch-gerechte

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus TG

Wiederherstellung einer sittlichen Ordnung
bedeutet. Beise erklärt, wie Schillers .Aus¬

bruch aus der Konzeption aufklärerischer
Dramenheldcn in der Wallenstein-Trilogie
dazu führte, dass Wallenstein in der Folge für
gegensätzliche inhaltliche Deutungen offenen
stand. Die genannten wie auch die weiteren
Beiträge des Bandes machen deutlich, dass

manche geschichtlichen Sachverhalte nur aus
der Verschränkung wissenschaftlicher,
geschichtspolitischer und literarischer Dimensionen

erklärbar werden und deshalb
interdisziplinäre Kompetenzen der Analyse verlangen.

Fribourg Philipp Müller

David Luginbühl/Franziska Metzger/Thomas

Metzger/Elke Pahud de Mortanges/
Martina Sochin (Hg.). Religiöse Grenzziehungen

im öffentlichen Raum. Mechanismen
und Strategien von Inklusion und Exklusion
im 19. und 20. Jahrhundert, Stuttgart.
Kohlhammer, 2012 Religionsforum, Bd. 8),
316 S.

Die Kritik der Säkularisierungstheorie führte

zu einer verstärkten Erforschung der
Differenzierung innerhalb und zwischen verschiedenen

religiösen, beziehungsweise konfessionellen

Gemeinschaften, insbesondere in

Bezug auf die Bildung kollektiver Identität. Da

Religion in all ihrer Vielgestaltigkeit nach
wie vor ein bedeutender Teil der Gesellschaft
ist - trotz der wahrnehmbaren Entkirch-
lichungsprozesse in vielen europäischen Ländern

- sind die Mechanismen und Strategien,
die zu religiösen Ein- und Ausgrenzungen
führen, von weitreichender Bedeutung. Aus
diesem Grund sind die siebzehn Beiträge im
vorliegenden Sammelband, die sich den
«Mechanismen und Strategien von Inklusion
und E.xklusion im 19. und 20. Jahrhundert»
widmen, wie man aus dem Untertitel des

Buches erfährt, von nicht geringer Relevanz,
besonders weil Religion schwer vom
nichtreligiösen Umfeld zu trennen ist und
dementsprechend religiöse Grenzziehungen weitere
Wirkungen über die Religion hinaus haben.

Die Herausgeberinnen und Herausgeber
selbst beschreiben den Band, dessen Entste¬

hung auf die Schweizerischen Geschichtstage
in Basel im Februar 2010 zurückgeht, als

einen Beitrag zur neueren Religionsgeschichte.
In der Einleitung legen sie die Grundgedanken

für die Struktur des Bandes dar.

Ausgangspunkt ist der einfache aber vielsagende
Satz: «Grenzen sind Demarkationslinien».
Auf jeder Seite der Grenze liegen Gegensätzlichkeiten

des (Eigenen) und des (Anderen),
die wiederum zu gesellschaftlicher Inklusion
oder Exklusion sowie zu asymmetrischen
Selbst- und Fremdbeschreibungen führen.
Grenzen sind aber auch fliessend, weshalb
auch immer Neudefinitionen notwendig sind.
Trotzdem gehen die Mechanismen von
Grenzziehungen über Homogenisierung und

Komplexitätsreduktion häufig nicht hinaus.

Ausgehend von der Feststellung, dass

man zwei unterschiedliche Formen von
Grenzkonstruktionen für die modernen
Gesellschaften des 19. und 20. Jahrhunderts
unterscheiden kann, wurden diese auf den
Bereich religiöser Grenzziehungen im öffentlichen

Raum übertragen. Die eine basiert auf
einem systemtheoretischen Ansatz (und ist
am Werk von Niklas Luhmann orientiert),
nach dem eine binäre Codierung innerhalb
eines Teilsystems jede Seite der Grenze festlegt.

Besonders wichtig für die Autoren der

Einleitung sind dabei die religiöse Codierung
(Immanenz/Transzendenz» und die moralische

Zweitcodierung von Religion in Form
von (gut/böse> und (Heil/Verdammnis>. Die
zweite Form der Grenzkonstruktion basiert
eher auf eine Selbstzuschreibung oder «parti-
zipative Identität» (10) und ist somit eng mit
«Mechanismen der Fixierung und Essentiali-
sierung identitärer Marker wie Kultur, Ethni-
zität, Sprache, aber auch Geschichte und
Tradition sowie Religion» (10) verbunden. In
beiden Formen sind die Grenzen zwischen
religiösen und nichtreligiösen Aspekten der
Gesellschaft allerdings schwer zu trennen.

Die Komplexität des Themas erfordert
nach Ansicht der Flerausgeberinnen und
Herausgeber eine innovative Herangehensweise,
die hier mit der Betrachtung von Beziehungs-,
Verhältnis- und Verschränkungsgeschichte
erreicht wird. Um einen Überblick über die
unterschiedlichen Herangehensweisen der

Beiträge innerhalb des Sammelbandes zu
schaffen, wurden von den Flerausgebern vier

SZRKG, 106(2012)



704 Rezensionen - Comptes rendus

theoretische und methodische Ebenen, die
sich über längere Zeiträume erstrecken und
auf thematischen Gemeinsamkeiten beruhen,
eingezogen. Die ersten zwei Ebenen beziehen
sich auf den Verhältnis- und beziehungsgeschichtlichen

aAspekt. Die erste beschreibt die

Beziehungen verschiedener religiöser oder
konfessioneller Gemeinschaften zueinander,
die zweite die Mentalitäten innerhalb dieser

Gruppen. Die dritte Ebene ist auf die diskursive

Dimension fokussiert. die vierte auf die
Transformation der Wirklichkeitsdeutung für
die Identitätsstiftung von Gemeinschaften.
Ferner teilt sich der Sammelband in vier
Abschnitte: fünf Beiträge zum Thema
«Grenzziehungen im Innern - Mechanismen der

Abgrenzung des (Andern> im (Eigenen»); drei
zum Thema «Grenzen des Religiösen und
Transformationen im Religionsbegriff»; sechs

zum Thema «Grenzziehung durch Religion -
Gemeinschaftsbildungen und Identitätsdiskurse»;

und schliesslich drei zum Thema

«Grenzervveiterungen und Verhältnisbestimmungen

- Religion in Missions-, Universali-
sierungs- und Zivilisierungsdiskursen.»

Die der Einleitung folgenden Beiträge
sind meist weniger theoriebeladen als die

Einleitung, sondern zeigen durch Fallstudien,
wie die Mechanismen und Strategien von
Inklusion und Exklusion anhand eines konkreten

Beispiels gewirkt haben. Die Beiträge
beinhalten Themen wie der LSD-Trip als

Pilgerfahrt (Franziska Hupfer); die Plurali-
sierungsprozesse im protestantischen Milieu
Württembergs in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts (Claudius Kienzle); die
Missionsbewegung und die katholische Er-
w eckung vor 1848 (Siegfried Weichlein):
und Konversion zum Islam in der Schweiz
im 21. Jahrhundert (Petra Bleisch Bouzar
Susanne Leuenberger).

Eine Stärke dieses Bandes ist seine
Vielfältigkeit, da er sowohl Beiträge aus der auf
West-Europa bezogenen Katholizismus- und

Protestantismusforschung als auch aus regionalen

und transnationalen Perspektiven
beinhaltet. Da die aussereuropäische Welt und,
abgesehen von wenigen Ausnahmen,
nichtchristliche Religionen so gut wie gar nicht
vorkommen, kann das Anliegen des Bandes,
«verschiedene Ansätze und Forschungsbereiche

entlang einer universellen Problematik
zusammenzuführen und zu systematisieren»

(9) allerdings nur schwer erreicht werden.
Nichtsdestotrotz handelte es ich um einen
anregenden Band, der trotz der hier wie in
anderen Sammelbändern häufig anzutreffenden
Heterogenität der einzelnen Beiträge interessante

Schneisen und Wege in die
gesellschaftlichen Grenzgebiete der Religion zieht,
die für weitere Forschung inspirierend sind.

Münster Felicity Jensz

Werner Bergmann/Ulrich Wyrwa,
Antisemitismus in Zentraieuropa. Deutschland.
Osterreich und die Schweiz vom 18. Jahrhundert

bis zur Gegenwart, Darmstadt.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 2011
Geschichte kompakt, hg. von Kai Brodersen/
Martin Kintzinger Uwe Puschner Volker
Reinhardt), 144 S.

Mit dem Band «Antisemitismus in

Zentraieuropa» legen die beiden renommierten
Antisemitismusforscher Werner Bergmann und
Ulrich Wyrwa ein überaus gründlich reflektiertes

und gut strukturiertes Übersichtswerk

vor, das das weitgefächerte Angebot der Reihe

«Geschichte kompakt» der Wissenschaftlichen

Buchgesellschaft WBG wertvoll
ergänzt. Das ambinomene Ziel, den Antisemitismus

in Zentraieuropa respektive in den
drei Ländern Deutschland, Österreich und der
Schweiz länderspezifisch und ländervergleichend

zu beleuchten, ist sehr zu begrüs-
sen. Ebenfalls zu loben ist, dass die Autoren
den Untersuchungszeitraum auf die Zeitspanne

vom 18. bis zum 21. Jahrhundert gelegt
haben, wobei gerade dem wichtigen 19.

Jahrhundert viel Raum beigemessen wird. Dies

ermöglicht Entwicklungslinien des Antisemitismus

nachzuzeichnen und die Frage nach

Kontinuitäten. Transformationen und
Brüchen aufzuwerfen.

Werner Bergmanns und Ulrich Wyrwas
Überblicksdarstellung unterteilt sich in acht

Kapitel. Während sich das erste der Definition

von Antisemitismus und der historischen
Verortung des Phänomens in gesellschaftlichen

und demographischen Eniw icklungen
wie Urbanisierung, Verbürgerlichung.
Säkularisierung. Nationalisierung usw. widmet,
nehmen die restlichen Kapitel in
chronologischer Folge eine Analyse der Ausprägung

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 705

der Judenfeindschaft in unterschiedlichen
Perioden vor. Nach einer kurzen Diskussion der
christlich geprägten Judenfeindschaft, wie sie

sich seit der Antike und dann verstärkt und
zudem vermischt mit nicht religiösen
Feindbildern im Mittelalter und der frühen Neuzeit
manifestierte, gehen die beiden Autoren
ausführlich auf den Antisemitismus während des

Zeitalters der Emanzipation bis zum
Ausbruch des Ersten Weltkrieges, der Phase der

Formierung des modernen Antisemitismus,
ein. Der Beschreibung des Antisemitismus
als soziale und politische Bewegung (1879-
1914) räumen die beiden Antisemitismusforscher

hierbei besonderes viel Platz ein,
wobei es ihnen sehr gut gelingt, einen
strukturierten Überblick über die sich stetig
verändernde und durch Fragmentierung geprägte
Landschaft der antisemitischen Parteien zu
bieten. Auf Kapitel über die Radikalisierung
des Antisemitismus nach dem Ersten Weltkrieg

und seiner eliminatorischen Kulmination

im Nationalsozialismus folgt abschliessend

eine Beleuchtung von Kontinuitäten und
Transformationen im Antisemitismus von der
unmittelbaren Nachkriegszeit bis ins beginnende

21. Jahrhundert.
Wie setzen Werner Bergmann und Ulrich

Wyrwa den Ländervergleich in ihrem Buch
um, und wie viel Raum geben sie ihm?
Grundsätzlich wenden die Autoren in jedem
Kapitel den Blick auf" alle drei untersuchten
Länder und stellen sich die nicht immer
einfache Frage nach Unterschieden und
Gemeinsamkeiten. Im Mittelpunkt des WBG-
Bandes stehen allerdings vor allem die
Entwicklungen in Deutschland, was sich auch in
der Chronologie der Kapiteleinteilung sowie
in den Titeln niederschlägt. Recht umfangreich

findet auch die Geschichte des .Antise¬

mitismus in Österreich Eingang in die
Darstellung, während dem schweizerischen
Beispiel deutlich am wenigsten Raum eingeräumt

wird. Diese Gewichtung hat nebst der
unterschiedlichen Grösse der Staaten wohl
auch mit der unterschiedlichen soziopoliti-
schen Wirkungsmächtigkeit des Antisemitismus

vor allem im 20. Jahrhundert in Deutschland.

Österreich und der Schweiz zu tun.
Einfiuss auf die Gewichtung der drei Staaten
scheint auch der unterschiedliche
Forschungsstand gehabt zu haben. Während ins¬

besondere in Deutschland die Antisemitis-
musforschung bereits eine längere Tradition
aufweist und zu einer kaum mehr überblickbaren

Anzahl von Studien geführt hat, kann
sich das Autorenduo betreffend die Schweiz
lediglich auf eine sehr lückenhafte Forschung
stützen, was zu Verzerrungen und Fehlern
führen kann. Dies zeigt vor allem die nicht
vorhandene Analyse der sogenannten Fronten,

die in den 1930er Jahren in der Schweiz
entstanden und sich am Nationalsozialismus
oder am italienischen Faschismus orientierten.

Diese rechtsextremen Organisationen,
die dem Antisemitismus in der Schweiz
durch ihre politische Agitation zu einer
bislang ungekannten Präsenz im öffentlichen
Raum verhalfen, findet im vorliegenden
Buch, das der Darstellung des politischen
Antisemitismus ansonsten besonders viel
Platz einräumt, keine eigentliche Beachtung.
Diese Lücke ist, so ist anzunehmen, der
Tatsache geschuldet, dass die primär auf die
1960er und 1970er Jahre zurückgehenden
Studien zum Frontismus auf die organisatorische

Struktur dieser Gruppierungen fokus-
sierten und deren radikalen Antisemitismus
nur marginal thematisierten und kaum
analysierten.

Abgesehen von dieser aus schweizerischer

Perspektive angebrachten Kritik ist
Werner Bergmann und Ulrich Wyrwa zu
ihrem Band «Antisemitismus in Zentraieuropa»
zu gratulieren, denn es gelingt den beiden
Autoren ausgezeichnet, einen kompakt gehaltenen

Überblick anzubieten, ohne dabei aber
die Komplexitäten des Themas auszublenden.

Mit den regelmässig integrierten Autoren-

und Literaturhinweisen, den Verweisen
auf unterschiedliche Forschungsansätze und
den gezielt ausgewählten Quellenbeispielen
ist der Band zudem sehr gut auf die definierte
Zielgruppe der Studierenden. Lehrenden und
historisch Interessierten ausgerichtet.

Fribourg Thomas Metzger

SZRKG, 106(2012)



706 Rezensionen - Comptes rendus

Helmut Meyer/Bernhard Schneider, Mission

und Diakonie. Die Geschichte der
Evangelischen Gesellschaft des Kantons Zürich.
Chronos Verlag. Zürich 2011, 226 S.

Im 19. Jahrhundert, dem so genannten
Jahrhundert der Vereine, formierten sich die
unterschiedlichen kirchlichen Richtungen in bis
dahin unbekannter Weise in Gesellschaften
und Vereinen. An die aufklärerischen Sozietäten

des 18. Jahrhunderts anknüpfend
verbanden sich nun theologisch und religionspraktisch

differente Strömungen zu agilen
Zweckgemeinschaften, um neben «gewöhnlicher»

kirchlicher Praxis gemeinsam spezifische

Anliegen zu verwirklichen. Waren es im
18. Jahrhundert häufig patriotisch gesinnte
Vereinigungen, wie etwa die Flelvetische
Gesellschaft gewesen, so organisierten sich seit
dem ausgehenden 18. Jahrhundert und dann

vor allem in der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts zunächst solche religiösen Richtungen

in Gruppen, die den so genannten Er-

weckungsbewegungen angehörten und pietistische

wie aufklärerische Traditionen aufnehmend,

sich sowohl in praktischer wie
theoretischer Hinsicht einer Neuformulierung
vornehmlich des evangelischen Christentums
verschrieben. Diese sich lokal und inhaltlich
durchaus unterscheidenden internationalen
religiösen Erneuerungsbewegungen verband
zentral der Wille, in Zeiten widerstreitender
ideologischer Deutungs- und Sinngebungssysteme

dem Christentum in individueller
wie gesellschaftlicher Hinsicht wieder mehr
Plausibilität und Geltung zu verschaffen. In
Reaktion auf die vorwiegend als religionsfeindlich

denunzierte Aufklärung ging es den

Erweckten, die zuweilen selbst Kinder der

Aufklärung waren, um nichts weniger als um
die Überwindung der Aufklärung und um eine

Rechristianisierung der Gesellschaft. Oder

um den alten Begriff zu verwenden, man
zielte auf «Innere Mission». Sie setzte - häufig

getragen von einer akuten und dynamischen

Reich-Gottes-Erwartung - mannigfache

missionarische und evangelisatorische
Initiativen mit der erklärten Absicht frei, die
einzelnen Menschen sowie die Gesellschaft
zu einem spezifisch verstandenen Christentum

zu führen. Die in diesem Zusammenhang
entstandenen pädagogischen, missionarischen

und diakonischen Einrichtungen, die

schon von den Zeitgenossen als «Reich-Gottes-Werke»

bezeichnet werden konnten,
etablierten zweifelsohne neue Formen von
Religiosität und führten zu einer massiven
Ausdifferenzierung respektive Pluralisierung des

Christentums. Damit einher gingen häufig
Konzentrationen und Elementarisierungen
der christlichen Lehrinhalte.

In der Schweiz war Basel als Sitz der
Deutschen Christentumsgesellschaft, einer
zentralen Einrichtung der Erweckungsbewe-
gung, das unumstrittene Zentrum dieser

Bewegung, die von dort aus international agierte.

Aufgrund ihrer Bedeutung unter den
Erweckten erhielt die Stadt auch den Beinamen
das «Fromme Basel»: Dieser konnte
allerdings auch von Seiten der theologischen
Gegner voller Spott verwendet werden. Doch
auch in Bern und Zürich sowie in anderen
Orten der Schweiz sammelten sich zunächst
«Fromme» und später auch Vertreter anderer
christlicher Richtungen in Vereinen, wie
etwa der theologische Freisinn.

In Zürich entstand gegen Ende der 1830er
Jahre die Zürcher Evangelische Gesellschaft,
ihre Gründung ist im Wesentlichen eine
Reaktion auf liberalIsierende Tendenzen in

Zürich, die schliesslich in die Berufung des

Tübinger Theologen David Friedrich Strauß

an die Zürcher Universität mündeten und den

so genannten Zürich-Putsch 1839 auslösten.
Ob man allerdings in diesem Zusammenhang

- wie es die Verfasser der zu besprechenden
Schrift tun - von Zürich als einem «laizistischen

Staat» (29) sprechen kann, scheint mir
historisch nicht angemessen zu sein.

Der vorliegende Band zeichnet die
Geschichte der Evangelischen Gesellschaft des

Kantons Zürich von den Anfängen bis in die
Gegenwart detailliert nach. Der Historiker
Helmut Meyer stellt sich dieser Aufgabe in
den ersten sieben Kapiteln. Dabei legt er seiner

Darstellung archivalische Quellen sowie
Interviews zugrunde. Der Publizist Bernhard
Schneider führte für den zweiten Teil des

Buches (Kapitel 8-13) Interviews mit heute
Aktiven in der Evangelischen Gesellschaft.
Diese Gespräche bündelte er thematisch und
beschreibt neben heutiger Praxis auch das
aktuelle Selbstverständnis der Gesellschaft. Die
Bilanz (Kap. 14) ist von beiden Autoren
verantwortet. Dem ansprechend gestalteten Band
sind zahlreiche Abbildungen beigegeben.

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 707

Die vorliegende, überaus informative
Darstellung der Geschichte der Evangelischen

Gesellschaft stellt nicht nur für die

Kirchengeschichte Zürichs im engeren Sinne,
sondern über die Stadt- und Kantonalgeschichte

hinaus einen wichtigen Beitrag dar.
Die weitere Erforschung des christlichen
Vereinswesens im 19. Jahrhundert bedarf
solcher Detailstudien, um zukünftig in kompara-
tistischen Studien zu präziseren Beschreibungen

dieses überaus vielfältigen Phänomens
neuzeitlicher Religionsproduktivität zu kommen.

Die Lektüre des Bandes lohnt zweifelsohne.

Denn dabei wird ersichtlich, in welcher
Breite und Vielschichtigkeit diese Gesellschaft

in Zürich tätig war. Sie verschrieb sich
wie andere vergleichbare Institutionen der
Aufgaben der Mission, der Diakonie und der

Bildungsarbeit. Auch das Beispiel der
Zürcher Gesellschaft zeigt anschaulich, wie
wichtig diese frommen Vereinigungen bei
der Suche nach Antworten auf die so genannte

Soziale Frage waren, auch wenn ihre
Antworten nicht immer überzeugen konnten. In
der Geschichte der Diakonie stellen sie
jedenfalls wichtige Etappen dar.

Bei aller Wertschätzung des verdienstvollen

Bandes, der einer traditionellen
Geschichtsschreibung verpflichtet ist und neuere
methodische Ansätze ausblendet, ist
abschliessend noch anzumerken, dass dieser
Publikation an manchen Stellen eine grössere
kritische Distanz sowie eine präzisere
Begrifflichkeit gut angestanden hätte. Die
inhaltlich so voluminösen, aber auch unscharfen

historischen Begriffe wie «Pietismus»
und «Aufklärung» hätten zudem mehr histo-
riographische Aufmerksamkeit verdient.
Insbesondere die geistesgeschichtlichen
Beschreibungen geraten gelegentlich etwas zu
holzschnittartig und lassen vornehmlich der

Aufklärung zu wenig Gerechtigkeit widerfahren.

Schliesslich fehlen eine ausreichend
breite Rezeption der Fachliteratur sowie
stringentere historiographische respektive
methodische Überlegungen.

Greifswald Thomas K. Kuhn

Briefwechsel Philipp Anion von Segesser
(I8I7-1888), hg. v. Victor Conzemius.
Bände Vll-IX, Band VII: 1876-1878 (bearbeitet

von Victor Conzemius unter Mitarbeit
von Heidi Bossard-Borner und Susanne Köp-
pendörfer), Band VIII: 1879-1888 (bearbeitet

von Heidi Bossard-Borner). Band IX:
1827-1841, Jugendjahre (bearbeitet von Heidi

Bossard-Borner unter Mitarbeit von
Susanne Köppendörfer), Academic Press. Freiburg

Schweiz, 2011

Das grosse Werk der Flerausgabe von
Segessers Briefwechsel, der mehr als 2000
Briefe umfasst, ist mit dem Erscheinen der
Bände VO-IX vollendet. Am 8. Februar 2012
fand die festliche Präsentation der letzten drei
Bände im Luzerner Kantonratssaal statt, an
dem Orte, wo der gefeierte Staatsmann lange
Jahre als Grossrat und Regierungsrat gewirkt
hatte. Nachdem mehrere Anläufe nicht zum
Ziel geführt hatten, brauchte es einen
dynamischen Initianten Victor Conzemius, der

völlig unvoreingenommen an diese Aufgabe
heranging und in erstaunlich kurzer Zeit die
ersten sechs Bände (I-VL umfassend die
Jahre 1841-1875) herausgab. Dann brachen
Turbulenzen im schweizerischen Verlagswesen

aus. Der Benziger-Verlag (Einsiedeln-
Zürich) wurde 1984 von der deutschen
Westermann Verlagsgruppe übernommen. In den

Neunzigerjahren war sie nicht mehr daran
interessiert, die Edition weiterzuführen. Ein
Ausweg wurde mit dem Freiburger
Universitätsverlag gefunden, der später in die Academic

Press überging.
Nach langem Zureden konnte sich der

Flerausgeber unter der tatkräftigen Mitarbeit
von Frau Bossard-Borner wieder entschlies-

sen, das Werk fertig zu erstellen. Zudem
gelang es, die Jugendbriefe Segessers aus den
Jahren 1827-1841 in das Gesamtwerk (Bd.
IX) zu integrieren. Diese Jugendbriefe hatten
bei Editionsbeginn noch nicht zur Verfügung
gestanden.

Jetzt ist das Werk zu einem guten Ende

gelangt. Drei Staatsarchivare Dr. Fritz Glau-
ser. Dr. Anton Gössi und seit 2007 Dr. Jürg
Schmutz waren dem Unternehmen treue Helfer

und Begleiter.
Der VIL Band, der die Jahre 1876-1878

umfasst. schildert den Kampf Segessers für

SZRKG, 106(2012)



708 Rezensionen - Comptes rendus

die römisch-katholische Kirche, die im
Kulturkampf schärfsten Angriffen ausgesetzt
war. Die Schweizer Katholiken wurden als

Bürger 2. Klasse betrachtet und von den
Radikalen dementsprechend behandelt. Segesser
versuchte als erfahrener Politiker, den Kanton

Luzern geschickt durch die heftigen Wogen

des Kulturkampfes zu steuern und einen
gemässigten Kurs zu fahren, allen widrigen
Winden zum Trotz. Sowohl die extremen
Kreise seiner eigenen Partei wie auch die
scharfmacherischen Liberalen und insbesondere

die christkatholische Bewegung auf der
anderen Seite machten ihm Schwierigkeiten.
Dazu hatte Segesser intensiv über die eigene
Kirche nachgedacht und war zu einer
eigenständigen Haltung gelangt. Im römisch
geprägten Ultramontanismus samt dem
Unfehlbarkeitsdogma auf dem Ersten Vatikanum
sah er Gefahren, denen es zu wehren galt.
Seine ernsthaften Bedenken drückte er unter
anderem in seiner Schrift Der Kulturkampf
aus. Solange diese Publikation nur auf Deutsch

veröffentlicht wurde, löste sie kein grosses

Echo aus. Kaum war die Schrift durch
eine belgische Hofdame ins Französische
übersetzt worden, stach sie französischen und

belgischen Ultramontanen in die Nase und
rief auch freiburgische Fleissspome auf den
Plan. Die Schrift wurde auf den Index
gesetzt. Es brauchte massive Interventionen
gemässigter Luzerner Kreise, um die drohende
Publikation zu verhindern. Denn eine solche

Veröffentlichung hätte Segesser beim
katholischen Luzerner Volk unmöglich gemacht.
Ein sofortiger Rückzug aus dem öffentlichen
Leben als Nationalrat in Bern wie aus dem

Regierungsamt in Luzern wäre die Folge
gewesen. Die massiven Interventionen in Rom
hatten Erfolg. Die Indizierung erfolgte zwar,
wurde aber nicht publiziert.

Im VIII. Band sind die Bemühungen
Segessers um eine Lösung der total verfahrenen
Solothurner Bistumsangelegenheit zu verfolgen.

Seitdem 1873 die fünf radikalen Diöze-
sanstände Bischof Lachat abgesetzt hatten,

war das Bistum faktisch auf die zwei Kantone

Luzern und Zug reduziert. Diese heikle
Situation bewog die Luzerner Regierung,
ihren kirchenpolitischen Experten Segesser zu
beauftragen, einen Vorstoss bei der
Diözesankonferenz zu unternehmen. Am 11. März
1878, drei Wochen nach der Wahl Leos

XIII., schlug Luzern vor. das Gremium solle
die Initiative ergreifen und sich um die Beilegung

des Konfliktes bemühen. Die Kommission

knüpfte auch Kontakte zum Bundesrat,
dieser sondierte in Rom. und der Vatikan
signalisierte Verhandlungsbereitschaft. Aber der
Zeitpunkt für eine Lösung war noch nicht
reif. Erst ein zweiter Anlauf, bei dem die
Tessiner Verhältnisse in den Lösungsversuch
miteinbezogen wurden, führte 1884 zum
Erfolg. Bischof Lachat wechselte als Apostolischer

Administrator in den Kanton Tessin,
während Domprobst Friedrich Fiala Lachats

Nachfolger in Solothurn wurde.
Zwei weitere kirchenpolitische Streitigkeiten

beschäftigten Segesser in jenen Jahren:

die Lehrschwestemfrage und der Luzerner

Mariahilfkonflikt. Bei der Lehrschvves-

ternangelegenheit ging es um die Frage, ob
die Unterrichtstätigkeit der katholischen
Lehrschwestem mit der Vorschrift der
Bundesverfassung, dass an öffentlichen Schulen
die Glaubens- und Gewissensfreiheit zu gelten

habe, kompatibel sei. Die aufblühenden
Kongregationen von Menzingen und Ingen-
bohl, beides Gründungen von P. Theodosius
Florentini, versorgten bald hunderte von
Schulen in den katholischen Bergkantonen
mit einer wachsenden Zahl von Lehrschwestern.

Segesser war als Ratgeber der Menzin-

ger Generaloberin Salesia Strickler und als

politischer Vertreter des Schweizer Katholizismus

in die Angelegenheit involviert. Er
versuchte, die heikle Angelegenheit dadurch

zu entschärfen, dass eine vom Kanton Zug
angeregte gemeinsame Eingabe der
katholisch-konservativen Stände von der Luzerner
Regierung nicht unterstützt wurde. Dank
hinhaltender Taktik Segessers gelang es. die
Behandlung der Frage hinauszuzögern, bis der

Abstimmungskampf um die «Schulvogtfrage»

den Radikalen eine massive Niederlage
in der Volksabstimmung brachte (1882) und
die Frage gegenstandslos w urde.

Der Mariahilfkonflikt war letztlich ein
luzernisches Problem. Ausgangspunkt des

jahrelangen Streites war der Wunsch der Luzerner

Christkatholiken, die Mariahilfkirche, die

ehemalige Klosterkirche der Ursulinen, im
Simultangebrauch für ihre Gottesdienste zu
benützen. Letztlich ging es um die brisante
Frage nach dem Stellenwert der christkatholischen

Gemeinschaft in Luzern. Die Christka-

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 709

tholiken wollten unbedingt den Anspruch
vertreten, dass sie die wahre katholische Kirche

verkörpern, während die Luzerner
Regierung, d.h. Segesser diese Frage ein für
allemal liquidieren wollte, indem die Christka-
tholiken mit einer Summe von Fr. 25'000 bis
30'000 abgegolten werden sollten. Die
Auseinandersetzungen dauerten bis 1890, als die

Christkatholiken, ermüdet von den Streitigkeiten,

kapitulierten und beschlossen, aus

eigenen Kräften eine Kirche zu bauen.
Die Frage der Alpendurchbohrung

beschäftigte Segesser sehr stark. Das Gotthard-
bahnprojekt lehnte er schon 1870 ab. 1875

geriet das Unternehmen in eine kritische Phase.

Segesser wollte damals die Nachfinanzierung

durch ein Nein zur Gotthardsubvention
verhindern und hoffte dadurch, «das freisinnige

System in seiner Verknüpfung von
ökonomischer und politischer Flerrschaft zu
treffen». Mit der Gotthardbahn könnte die
Schweiz in eine verhängnisvolle Abhängigkeit

vom Ausland (Deutschland und Italien)
geraten. Als die Gotthardsubvention auch

von seiner eigenen Partei unterstützt wurde,
fühlte sich Segesser verraten und wollte der
Politik den Rücken kehren. Schliesslich liess

er vom Groll ab und arbeitete wieder loyal
mit den Konservativen zusammen. Gegen
Ende seines Lebens setzte sich Segesser
intensiv mit .Alter, Krankheit und Sterben
auseinander. Der Tod trat am 30. Juni 1888 ein.

Was bleibt vom Wirken Segessers? Wohl
niemand hat das besser ausgedrückt als sein

langjähriger Brieffreund, Pfarrer Josef Ignaz
von Ah, der im 19. Jahrhundert weitherum
bekannte «Weltüberblicker» im Nidwaldner
Volksblatt. Segesser hatte wieder einmal in

einem Anflug von Pessimismus seine eigenen

Verdienste gering eingeschätzt: «In meinem

Wirken ist nicht viel Dauerndes
herausgekommen. Bremsen konnte ich. aber
unserm kleinen Wagen eine andere Richtung zu
geben, vermochte ich nicht, es scheint mir.
Alles mehr oder weniger in die Brüche zu
gehen.» (Segesser an von Ah, 11. Januar 1888.

Briefwechsel VIII, 419). Der priesterliche
Brieffreund stellte alles wieder ins richtige
Lot: «Wenn Sie sich beklagen, Sie haben
nichts bewirkt oder wenig erreicht, so sind
Sie doch - gestatten Sie mir den Ausdruck -
etwas sehr unbescheiden; wenn Sie nichts ge¬

wirkt oder erreicht, wer soll sich denn dessen

rühmen dürfen11 Nahezu ein halbes Jahrhundert

haben Sie dem Volk des Kantons Luzern
und der konservativen Partei der ganzen
Schweiz den Weg gewiesen und das Siegel
Ihres Geistes aufgedrückt der grösste
Erfolg Ihrer Politik liegt darin, dass wir Katholiken

und Conservativen überhaupt noch
dastehen, wir, - die mindren an Zahl, an Geld,
an Industrie, an (Geist) und Einfiuss. Die
Geschichte währt noch lange genug, um Ihnen
Recht zu geben und einen Dank zu erstatten,
den die Mitwelt zu sehr gespart.» (Von Ah an

Segesser. 6. April 1888. Briefwechsel VIII,
426).

Mit diesen wenigen Worten ist alles
gesagt, was es zu Philipp Anton Segessers
Bedeutung zu sagen gibt. Und das ist nicht wenig.

Meggen/Luzem Alois Steiner

Donatus Düsterhaus, Die Revolution als
Schwester des Krieges. Deutungen und
Wahrnehmungen von Lutheranern im Elsass
in der Zeit der Französischer, Revolution und
des Napoleonischen Empires (1789-1815),
Münster, Aschendorff Verlag, 2011, 316 S.¬
Eric Godei, Die Zentralschweiz in der
Helvetik (1798-1803). Kriegserfahrungen und
Religion im Spanmingsfeld von Nation und
Region, Münster. .Aschendorff Verlag, 2011,
408 S. - Laure Ognois, Die Pfarrer und der
Umbruch. Reformierte Wahrnehmung und
Deutung von Krieg und Nation in der Waadt
und in Zürich während der Helvetik (1798-
1803), Münster, Aschendorff Verlag, 2009,
210S.

Die Französische Revolution und die darauf
folgenden europäischen Kriege wurden von
Zeitgenossen sehr früh als tiefgreifende
Zäsuren, als Epochenwenden beschrieben.
Gerade für die Kirchen als Institutionen bildeten
sie teilweise traumatische Einschnitte. Dass

sich aber aus religionshistorischer Perspektive

der Blick auf Kontinuitäten lohnt, zeigen
die drei Studien von Donatus Düsterhaus,
Eric Godei und Laure Ognois. Sie nähern
sich der Umbruchs- und Kriegszeit um 1800

aus einer ertährungsgeschichtlich orientierten

SZRKG. 106(2012)



710 Rezensionen - Comptes rendus

Perspektive an und fragen insbesondere nach
der Persistenz religiöser Deutungs- und Sinn-
stiftungsangebote. Die Dissertationen
entstanden im Rahmen des Tübinger
Sonderforschungsbereichs 437 «Kriegserfahmng -
Krieg und Gesellschaft in der Neuzeit» und
wurden von Prof. Dr. Anton Schindling
betreut. Mit dem Elsass, Zürich und der Waadt
sowie der Region Zentralschweiz decken sie

vier konfessionell, sprachlich und politisch
unterschiedlich strukturierte Erfahrungs-
räume ab. die auch in unterschiedlicher Weise

von Revolution und Krieg betroffen
waren. In der Zusammenschau ergeben sich
damit interessante Vergleichsmöglichkeiten, die
eine Sammelrezension nahe legen.

Die Studie von Donatus Düsterhaus
umfasst mit den Jahren 1789-1815 den längsten
Zeitraum und untersucht mit den Lutheranern
im Elsass eine religiöse Minderheit, die in
einer ersten Phase von den Refonnen der
Nationalversammlung von 1789 zweifellos
profitierte. Vor der Revolution waren für
Nichtkatholiken zahlreiche Ämter nicht oder
nur beschränkt zugänglich gewesen, nun
stellten die Lutheraner mit Friedrich de Dietrich

den ersten gewählten Bürgermeister von
Strassburg. Die Religionsfreiheit löste das

bisher geltende Simultaneum ab, welches in
der Praxis mit Nachteilen für die Lutheraner
verbunden gewesen war. Auch blieben die
Lutheraner im Gegensatz zu den Katholiken
von den nachrevolutionären Säkularisationen
verschont. Vor diesem Hintergrund erstaunt
wenig, dass sich der Grossteil der Prediger
und Pastoren für die neue Ordnung
engagierte und die neue Verfassung teilweise mit
der Vorsehung in Verbindung brachte. Ein
überkonfessionell ausgerichteter und sakra-
lisierter Patriotismus, welcher der Religion
gerade im Hinblick auf die Erhaltung von
Ordnung, Einheit und Bürgersinn in einer
turbulenten Zeit eine entscheiden Rolle
zuerkannte, kann nach Düsterhaus als dominant
eingestuft werden. Der Eid auf die Verfassung

von 1791 bereitete den Lutheranern
keine Probleme. Erst die Radikalisierung der
Revolution veränderte die Situation. Die
Schilderung der Dechristianisierungspolitik
im Raum Elsass. vielleicht am besten
versinnbildlicht durch die vier Meter hohe rote
Mütze aus Blech, die auf der Spitze des

Strassburger Münsterturms angebracht wur¬

de, gehört zu den eindringlichsten Teilen der
Studie. In den wenigen noch erlaubten Predigten

dominierte das Motiv der Prüfung, in
der Rückschau dann vor allem jenes der
göttlichen Vorsehung. Die «Terreur», so diese

Lesart, erhielt ihren Sinn als Ansporn zu
mehr Gottvertraucn und Gottesfurcht.

Die weitgehend chronologisch aufgebaute
Studie von Düsterhaus thematisiert in der

Folge die Haltung der elsässischen Lutheraner

im Kontext des einsetzenden Napoleonkults.

Der neue Herrscher wurde vielfach
bereits vor den staatlich verordneten Feierlichkeiten

zum Werkzeug der Vorsehung und
Friedensstifter der Menschheit stilisiert. Die
Organischen Artikel von 1802 führten zu
einer Hierarchisierung und zugleich Zentralisierung

der lutherischen Kirche im Elsass
und kappten die noch verbliebenen Bindungen

zum Alten Reich. Vor allem aber legten
sie die Basis für eine stärkere staatliche
Kontrolle und Instrumentalisierung der Kirchen.
Das Kultusministerium in Paris griff in der

Folge mit Rundpredigten und der Verordnung

von Gedenkfeiern massiv in das

Predigtwesen ein. Düsterhaus hebt hervor, dass

diese Eingriffe nur sehr begrenzt auf Widerstand

stiessen und erklärt diesen Umstand
nicht zuletzt mit dem lutherischen Staatsverständnis,

welches die Akzeptanz dieser
staatlichen Instrumentalisierung gefordert habe.

Die Studie von Laure Ognois zur
Geistlichkeit in den reformierten Regionen Waadt
und Zürich beschränkt sich zeitlich auf die
Jahre der Helvetik (1798-1803). Das Waadt-
land. bis 1798 bemisches Untertanengebiet,
w urde in dieser Zeit als Kanton Léman in den

helvetischen Einheitsstaat integriert und
verbuchte damit einen Souveränitätsgewinn. Im
Falle Zürichs bedeutete die Helvetik in erster
Linie einen deutlichen Machtverlust des

städtischen Patriziats im Vergleich zur
Landschaft. Der Aufbau der Studie orientiert sich

an drei von Ognois unterschiedenen
Wahrnehmungskategorien: einer konterrevolutionären

und einer pro-revolutionären für die
Waadt und einer in Zürich dominierenden ge-
mässigt-liberalen. Entlang dieser Kategorien
analysiert die Autorin in einem ersten Teil
die Kriegsdeutungen der untersuchten Pfarrer
und in einem zweiten Teil die korrespondierenden

Nationalverständnisse sowie die

jeweiligen Feind-, Freund- und Selbstbilder.

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 711

Im Folgenden soll nur kurz auf die Ergebnisse

zur Waadt eingegangen werden, in
welcher Revolution und Krieg die Geistlichkeit
spalteten. Bemtreue und damit konterrevolutionäre

Pfarrer hoben die französische
Fremdherrschaft als wesentliches Kennzeichen des

Umbruchs hervor und deuteten diese
vornehmlich als göttliches Strafgericht und Vorbote

der Apokalypse und des Weltgerichts.
Die Franzosen erschienen in Predigten als

Vemichter der Kirche, barbarische Eroberer.
Napoleon seinerseits als apokalyptische
Gestalt. Die Mehrheit der untersuchten Waadt-
länder Pfarrer hingegen vermittelte ein Bild
der Grande Nation als fürsorglicher grosser
Bruder, welcher sich für die Eidgenossen
einsetzte und die Befreiung der Waadtländer

vom Joch der mit ,Ägyptem verglichenen
Berner unterstützte. Die pro-revolutionären
Pfarrer agierten als Vermittler eines sakrali-
sierten waadtländischen und helvetischen
Patriotismus und rechtfertigten die waadtlän-
dische Revolution, das Ende der Untertanenschaft

und die Abschaffung von Privilegien
als Rückkehr zur göttlichen Ordnung auf
Erden, nach der alle Menschen Brüder und

gleich vor dem Herrn seien. Das demokratische,

republikanische Modell der Flelve-
tischen Republik deuteten sie im Anschluss an

die calvinistische Tradition als Wiederbelebung

des biblischen Modells der Republik von
Jerusalem. Gerade diese stark religiöse
Aufladung pro-revolutionärer Revolutions- und

Kriegsdeutungen, die nicht nur die neue

Ordnung legitimierten, sondern vor allem auch auf
die Notwendigkeit religiöser Fundamente für
die neue Republik hinwiesen, sind mitunter die
interessantesten Stellen des Buches.

Die Studie von Eric Gode! schliesslich
konzentriert sich auf die Zentralschweiz und
damit auf eine konfessionell homogene, so-
zio-ökonomisch und politisch-institutionell
jedoch durchaus heterogene Region. Besonders

hervorzuheben ist dabei das Spannungsverhältnis

zwischen einem patrizisch geprägten

Stadtstaat (Luzem) und den ländlichen
Landsgemeindekantonen, die zum Zentrum
des antihelvetischen Widerstands wurden und

dementsprechend stark von den .Auswirkun¬

gen der Revolutionskriege betroffen waren.
Godei differenziert grob zwischen einer

pro-helvetischen Deutung der Umbrüche als

unergründlichen Ratschluss Gottes und den

damit implizierten Flaltungen: Passivität und
Gehorsam gegenüber den neuen Obrigkeiten
- eine Deutung, welche sich vor allem auf
die Stadt Luzern beschränkte - und
antihelvetischen Deutungen, die auf der Landschaft
und hier insbesondere in den Landsgemeindekantonen

dominierten und das Motiv des

Strafgerichts favorisierten. Ein besonderes

Augenmerk richtet Godei auf die Kapuziner,
welche innerhalb der Gruppe der antihelvetischen

Geistlichen eine zentrale Stellung
einnahmen. Die bereits vor der Helvetik
bestehende, sich gegen die aufgeklärten Kirchen-
reformen richtende Allianz zwischen
Landbevölkerung und romtreuem Klerus mit den

Kapuzinern an der Spitze wurde im Zuge des

Widerstands gegen den helvetischen
Einheitsstaat gestärkt.

Zwei Punkte sind bei der Studie von Godei

speziell hervorzuheben. Erstens gelingt es

dem Autor auf der Basis eines sehr breiten
Quellenkorpus, der insbesondere auch die
zahlreich vorhandenen «Stimmungsberichte»
der helvetischen Beamten umfasst. auch solche

Wahrnehmungsmuster aufzuzeigen und

zu analysieren, welche in Predigten und

Selbstzeugnissen von Geistlichen nicht
auftauchen, in den unteren Gesellschaftsschichten

aber sehr wohl eine bedeutende Rolle
spielten und von Geistlichen, hier insbesondere

den Kapuzinern, geduldet oder auch
gefordert wurden. Angesprochen sind damit vor
allem millenaristische und chiliastische
Deutungen der Helvetik. Zweitens zeigt die Studie

die Virulenz konfessionalisierter Feindbilder

auch in einer durchwegs homogen-katholischen

Region. Ein Grossteil der ländlich-
bäuerlichen und unterbürgerlichen
Gesellschaftsschichten, aber auch Teile der konservativen

Geistlichkeit grenzten jene Katholiken,

die sich für die Helvetische Republik
aussprachen, als «Ketzer» und «Häretiker»
aus. Godei zeigt auf. wie diese «konfessionelle

Stigmatisierung des inneren Feindes»
mit stark konfessionell aufgeladenen
Vaterlandsvorstellungen aus der Zeit der
Glaubenskriege zusammenhingen, welche in der
Umbruchszeit um 1800 breit mobilisiert werden

konnten. Mit der anschliessenden
präzisen Aufschlüsselung der zeitgenössischen
Vaterlandsvorstellungen und der Analyse der

SZRKG. 106(2012)



712 Rezensionen - Comptes rendus

verschiedenen Freiheitskonzepte leistet Go-
del einen wichtigen Beitrag zum besseren

Verständnis der antihelvetischen Widerstände,

aber auch der religiösen Dimension
prohelvetischer Fortschritts- und Einheitsvorstellungen.

Die drei Einzelstudien leisten einen je
eigenen Beitrag zur Analyse religiöser
Deutungsmuster zur Sinnstiftung in einer Zeit des

Umbruchs in den jeweiligen Regionen. Darüber

hinaus und in der Zusammenschau
vermitteln sie das Bild äusserst binnendifferenzierter,

stark regional inkulturierter religiöser
und konfessioneller Deutungskulturen um
1800. Revolution, Krieg und Nation wurde
auf pro- wie aus gegenrevolutionärer Seite in
heilsgeschichtliche Narrative eingebettet und
dadurch legitimiert oder delegitimiert. Dies
verdeutlicht, wie wenig ein undifferenziertes
Gegensatzmodell von säkularem
Revolutionsnationalismus und kirchlich-religiösem
Widerstand den zeitgenössischen Umbruchs-
wahmehmung gerecht wird.

Fribourg Mainz David Luginbühl

Volker Speth. Katholische Aufklärung und
Ultramontanismus, Religionspolizey und
Kultfreiheit. Volkseigensinn und
Volksfrömmigkeitsformierung. Das rheinische

Wallfahrtswesen von 1826 bis 1870. Teil 2: Die
staatliche Wallfahispolizey im nördlichen
Rheinland, Frankfurt a.M.. Peter Lang. 2011

Europäische Wallfahrtsstudien 8), 352 S.

Wallfähren war im 19. Jahrhundert nicht nur
ein Akt persönlicher oder gemeinschaftlicher
Frömmigkeit, sondern auch ein Politikum.
Die reformatorische Kritik am katholischen
Wallfährtswesen aufgreifend, hatte sich der

aufgeklärte Staat des 18. und beginnenden
19. Jahrhunderts die Unterbindung organisierter

Prozessionen auf die Fahne
geschrieben. In der Tendenz unterschieden sich
dabei die staatskirchlichen Regierungen der
v orrev olutionären Zeit wenig von der
Regulierungsfreude der preußischen Zeit. Und sie
fanden für ihre Politik der «Religionspolizey»

die Unterstützung der aufgeklärten
Bischöfe und ihrer Behörden.

Dieser Befund wird von Volker Speth seit
seiner Bonner Dissertation von 2008 (Vgl.

Volker Speth. Katholische Aufklärung.
Volksfrömmigkeit und Religionspolicey. Das

rheinische Wallfährtswesen von 1816 bis

1826 und die Entstehungsgeschichte des

Wallfährtsverbots von 1826 [Europäische
Wallfahrtsstudien 5], Frankfurt 2008.) in

Quelleneditionen und -Studien für das preußische

Rheinland bestätigt. .Ausgangspunkt ist

für ihn das Wallfahrtsverbot, das der Kölner
Erzbischof Spiegel in einem Hirtenbrief vom
12. Mai 1826 für seine Erzdiözese erliess und
das vom Oberpräsidenten der Rheinprovinz
in einer Verordnung vom 5. Juni 1826 für
den staatlichen Bereich übernommen wurde.
In einer ersten Studie hatte Speth die Auswirkungen

dieser kirchlich-staatlichen Regelung
für das Erzbistum Köln in den Blick genommen.

(Vgl. Volker Speth. Katholische
Aufklärung und Ultramontanismus. Religionspolizey

und Kultfreiheit, Volkseigensinn und

Volksfrömmigkeitsformierung. Das
rheinische Wallfährtswesen von 1826 bis 1870.

Teil 1: Die kirchliche Wallfahrtspolitik im
Erzbistum Köln [Europäische Wallfahrtsstudien

7], Frankfurt 2010). Das zu besprechende

Buch setzt diese Untersuchung für den

Bereich der nördlichen Rheinlande fort.
Speth verwendet den Begriff «Polizey» in

der Bedeutung von «staatlicher Obsorge über
die innere Ordnung» (3). Dazu gehörte auch

die beanspruchte Zuständigkeit für die
öffentliche Ausübung von Religion. Der
Spiegel'sehe Hirtenbrief untersagte mehrtägige

und die Grenzen der Diözese überschreitende

Wallfahrtszüge, was der Münsteraner
Bischof Caspar Max Droste zu Vischering
durch das Verbot von Tageswallfahrten ohne

Begleitung eines bischöflich autorisierten
Geistlichen noch verschärfte. Die staatliche
Seite hatte mit der gewährten oder verweigerten

Ausstellung von Reisepässen oder
Legitimationskarten ein zusätzliches Druckmittel in
der Hand.

In mehreren zeitlichen Durchgängen stellt
Speth die Entwicklung der Wallfahrten vor
allem nach Kevelaer zwischen 1826 und
1870 dar. wobei das Schwergewicht auf dem

ersten Jahrzehnt des Untersuchungszeitraums
liegt. Dabei zitiert er in den Fussnoten
ausführlich aus den staatlichen und - in geringerem

Mass - kirchlichen .Akten, so dass ein
anschauliches Bild der Ereignisse und
Reaktionen darauf entsteht. Diese Anmerkungen

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 713

machen das Buch zu einer wertvollen
Quellensammlung.

Während der Regierungszeit Erzbischof
Spiegels führte das enge Zusammenwirken
kirchlicher und staatlicher Behörden zu
einem deutlichen Rückgang der Wallfahrten.
Speth kann feststellen, dass «die
Repressionskooperation von Kirche und modernem
Anstaltsstaat» die feierlichen Wallfahrtszüge
um 1830 «weitgehend zum Erliegen
gebracht» habe (22). Umso häufiger finden sich
in den Akten Fl inweise auf private Initiativen
von Wallfahrten ohne Begleitung von Priestern,

die vor allem ab 1834 wieder einsetzten.
Die lokalen Polizeibehörden standen oft
machtlos vor den Pilgern, weil sie mit den

wenigen Polizisten gegen eine Überzahl von
Gläubigen keine Gew altmassnahmen
erfolgversprechend anwenden konnten. So blieb es

meistens bei der Vernehmung der Bruder-
meister und Ermahnungen, die sich in den
Protokollen und der Korrespondenz mit den

Landräten aber ausführlich niederschlugen.
Spiegels Nachfolger, Clemens August

Droste-Vischering, verfocht eine andere
Linie. Er genehmigte Anträge zu mehrtägigen
Wallfahrten, sofern sich ein Geistlicher daran

beteiligte. Ab 1837 nahmen die Wallfahrten
nun wieder zu, was besonders die Behörden
in Stadt und Landkreis Neuss kritisch
beobachteten. Die Kooperation zwischen Kirche
und Staat wurde durch Droste-Vischering
aufgekündigt. Für die Wallfahrtssaison 1838

war allerdings wieder die alte Situation
hergestellt, weil der nach der Verhaftung Dros-
te-Vischerings amtierende Generalvikar FIüs-

gen die Einhaltung des Wallfahrtshirtenbriefs
von 1826 einforderte. Doch das Kultusministerium

bemühte sich sukzessiv e um eine

Entspannung der Situation und wies die
untergeordneten Behörden zu einem behutsamen

Vorgehen an. Das allerdings implizierte eine

Aufforderung «zur stillschweigenden
Duldung des Normverstosses ungeachtet der
theoretischen Aufrechterhaltung der Norm»
(193). Diese veränderte Verwaltungspraxts
diente der Deeskalierung im Zusammenhang
der Beilegung des Kölner Kirchenstreits. Sie

wurde von den lokalen Behörden nur zögernd
umgesetzt. Dennoch wurden ab 1840
zunehmende Wallfahrerzahlen registriert.

Das zweihundertjährige Jubiläum der Ke-
velaer-Wallfahrt im Jahr 1842 brachte dann
das endgültige Ende der Kooperation von
Staat und Kirche zur Verhinderung von
Pilgerzügen. Der zuständige Bischof von Münster

zeigte die geplanten Jubiläumsfeierlichkeiten

der Regierung in Düsseldorf lediglich
an, ohne um Erlaubnis zu bitten. Die Düsseldorfer

Regierung ihrerseits wies die lokalen
Behörden an. für Ruhe und Ordnung zu
sorgen. Die zwei Jahre später stattfindende
Wallfahrt zum Heiligen Rock nach Trier war
die Nagelprobe, ob die neue staatliche Wall-
lährtspolitik funktionierte.

Der Schilderung der Entwicklung
staatlicher Wallfahrtspolitik folgt bei Speth ein
zweiter Teil, in dem einzelne Aspekte von
Wallfahrten und die staatliche Reaktion
darauf für den Untersuchungszeitraum analysiert

werden, wie ausländische Wallfahrten,
Störungen des evangelischen Gottesdienstes
durch vorbeiziehende Pilger, das Prozes-
sionsvvesen, die Begleitung durch Militär und

Bürgergarden sowie das Verhalten bei
Sakramentsprozessionen

Volker Speth hat eine für weitere
Untersuchungen der Frömmigkeitsgeschichte und
des Staat-Kirche-Verhältnisses im 19.

Jahrhundert wichtige Studie mit einem wertvollen

Quellenbestand vorgelegt. Störend wirken

bisweilen der geschraubte Sprachstil und
die Vorliebe des Autors für «Wortungetüme»,

wie sie bereits im Buchtitel aufscheinen.

Der Zusammenhang mit der
katholischen Aufklärung wird nachvollziehbar
herausgestellt. Hingegen wird dem Ultramonta-
nismus-Konzept kaum Raum gewidmet. Dazu

hätte Speth die weitere Entwicklung über
die 1848er-Revolution bis zum Ersten
Vatikanum verfolgen müssen. Es bleibt zu hoffen,

dass er diesen Zeitraum in weiteren
Teilbänden seines Projekts zum rheinischen
Wallfährtswesen behandeln wird.

Vallendar Joachim Schmiedl

SZRKG. 106(2012)



714 Rezensionen - Comptes rendus

Christin Pschichholz, Zwischen Diaspora.
Diakonie und deutscher Orientpolitik. Deutsche

evangelische Gemeinden in Istanbul und
Kleinasien in osmani.scher Zeit, Stuttgart.
Verlag W. Kohlhammer 2011, 288 S.

Die Geschichte und Gegenwart von Christen
im Osmanischen Reich wie der Türkischen
Republik ist ein spannungsgeladenes Thema.
Die Brisanz wird durch die in der Türkei eher
nationalistisch geprägte Debatte über die
Missionsbewegungen des 19. Jahrhunderts
noch verstärkt. Die Kieler Flistorikerin Christin

Pschichholz zeichnet in ihrer Dissertation
über die deutschen evangelischen Gemeinden
in Istanbul und Kleinasien ein differenziertes
Bild, das der komplexen Realität in ihren
vielen Facetten gerecht wird. Sie nimmt den
Leser mit auf eine spannende «Zeitreise» in
das Osmanische Reich zwischen 1843 und
1918. Wer waren und welche Motive hatten

deutschsprachige Migranten? Welche
kirchlichen Konturen entwickelten sich im
osmanischen Umfeld? Welchen Einfiuss übten die

.Auslandsdiasporafürsorge und die deutsche

Aussenpolitik auf die Gemeindearbeit aus?
Und wie positionierten sich die Pastoren
hinsichtlich der innenpolitischen Konflikte und
besonders der christlichen Bevölkerung im
Osmanischen Reich?

Ging die bisherige Forschung eher von
einer Monokulturalität der deutschen Migranten

in Istanbul aus, so kann Pschichholz dies
anhand von Kirchenbüchern und Korrespondenzen

deutscher Pfarrer w iderlegen. Deutsche

Migranten waren meist Einzeleinwanderer

ganz unterschiedlicher geographischer Fler-
kunft. Während Handwerker oft durch
wirtschaftliche Not in die Hafenstädte getrieben
wurden, zog die kommerzielle Attraktivität der

ägäischen Metropolen die Kaufleute an. Die
Hafenstädte Istanbul und Izmir dienten daher
nicht nur als Durchgangsstation, sondern
auch als dauerhafter Sitz vieler Migranten.
Entgegen gängiger Lehrmeinung integrierten
sich die Einwanderer in das heterogene
gesellschaftliche Umfeld. Das vielschichtige
Eingliederungsrepertoire verlief dabei nicht
entlang konfessioneller oder ethnischer
Grenzen, sondern vielmehr entlang beruflicher

Positionen. Diese These ist gerade auch
im Vergleich zur Situation in der Levante
bemerkenswert, wo deutsche (christliche) Mi¬

granten zwar auch aus religiösen und beruflichen

Gründen einwanderten, sich aber eher
in Kolonien organisierten bzw. separierten
statt sich in die neuen Gesellschaften zu
integrieren.

Die ersten Gemeindegründungen in Izmir
und Istanbul waren informeller aArt. In Istanbul

schlössen sich deutsche Protestanten zu

Beginn des 19. Jahrhunderts den schwedischen

und holländischen evangelischen
Gottesdiensten an, bis sie 1843 zusammen mit
französischen Protestanten eine eigene
Gemeinde gegründeten. Nach dem Vorbild der
Inneren Mission wurden zugleich ein Wohl-
tätigkeits- und ein Schulverein gegründet, die
wiederum die Organisation eines eigenen
Krankenhauses übernahmen. Einige Jahre

war bereits Ähnliches in Izmir geschehen, als
1759 der erste Geistliche von Halle über
Augsburg nach Izmir entsandt wurde. Mit
dem Bau der anatolischen Eisenbahntrasse
sahen sich die Gemeindepastoren in Istanbul
und Izmir auch mit der Aufgabe betraut, in
anderen Städten, wie beispielsweise Edirne,
Trabzon oder Bursa deutschsprachige Protestanten

zu betreuen. Die kirchensoziologische
Studie von Pschichholz fordert dabei grosse
Unterschiede in der Zusammensetzung der
einzelnen Gemeinden je nach geographischer
Lage zu Tage. Die Gemeinden entlang der
Bahntrasse sind durch Arbeiter und deutsche
Beamte vor Ort gekennzeichnet. Istanbul bot

parallel zur Einrichtung der Deutschen
Botschaft eine höhere Diversifikation in deutsche

.Arzte. Kaufleute. Juristen, Lehrer und
Handwerker. Dennoch konnten eine gemeinsame

Gemeinde und der Aufbau von
Gemeindeinstitutionen nicht darüber
hinwegtäuschen, dass es sich bei den Gemeinden um
Gruppieiiingen ohne festen Zusammenhalt
handelte.

Fragen nach der Leitung und Kontrolle
der christlichen Vereine führten zu Verbindungen

mit heimatlichen Einrichtungen der
Diasporafürsorge, wie den Anstalten der
Kaiserswerther Diakonie, dem Zentralaus-
schuss für Innere Mission und dem Gustav-
aAdolf-Verein. Die Verbindung von sozialer
Arbeit mit volksmissionarischen Ansprüchen
lebte in der Auslandsdiasporafürsorge fort,
wurde jedoch erweitert, indem das Konzept
einer inneren und nationalen Kolonisation
mit kirchlicher sozialer Arbeit einherging.

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 715

Preußische Gesandte betrachteten Kirchgemeinden

als eine Möglichkeit, kirchliche
Aktivitäten mit wirtschaftlichen Interessen zu
verbinden. Die Stärkung kirchlicher Institutionen

zielte auf eine informelle Expansion
ab. Übergeordnetes Ziel war es. eine auf das

Deutsche Reich gerichtete wirtschaftliche
Abhängigkeit des Osmanischen Reiches zu
erreichen. Auch den Argumentationen des

Gustav-Adolf-Vereins und der Leitung der
Kaiserwerther Anstalten lagen ähnliche Motive

zu Grunde, auch wenn hier die
Auslandsgemeinden als Ausgangspunkt evangelischer
Missionsarbeit angesehen wurden, was
allerdings im Osmanischen Reich mit gravierenden

Problemen verbunden war.
Diese Motive konvergierten bei den

entsandten Pastoren zu komplexen Handlungsmotiven,

in denen evangelische Auslandsfürsorge.

Mission und koloniale Phantasien
ineinander griffen. Seelsorge und Fürsorge für
arme Migranten waren wichtige Motive der
Geistlichen. Die europäischen Grossmächte
versuchten, durch die Protektion einheimischer

Christen innerhalb des Osmanischen
Reiches Fuss zu fassen. Das war kein leichtes
Unterfangen bei der überschaubaren Zahl der
Christen und eines Konkurrenzkampfes
zwischen den europäischen Protektoren um die
Christen. Deshalb mussten die Pastoren
oftmals überhaupt erst ein (deutsches)
protestantisches Klientel «erschaffen», das es zu
beschützen galt. Gerade das ausgeprägte
konfessionelle und nationale Konkurrenzdenken
der europäischen Grossmächte forderte den

Aufbau kirchlicher Einrichtungen. Durch die

Verschränkung kirchlicher und politischer
Interessen innerhalb der Diasporafürsorge wurden

die Auslandsgemeinden informell (und
zum Teil auch formell) zu Boten auswärtiger
Kulturpolitik. Erst seit den 1890er Jahren
wurde unter Bismarck eine staatliche
Unterstützung der kirchlichen Aktivitäten
vermieden, um das europäische Gleichgewicht
nicht zu gefährden. Hinsichtlich der Armenier

war das Verhältnis evangelischer Pastoren

einerseits geprägt von der Faszination
und Hinwendung zu einem der ältesten
Christenvölker, andererseits herrschte eine teils
rassistisch, stigmatisierende Deklassierung der
armenischen Bevölkerung. Die protestantische

Staatslovalität begrenzte die Solidarität

der Geistlichen mit der armenischen
Bevölkerung stark.

Vlit dieser kirchensoziologischen Arbeit
ergänzt Pschichholz ein wichtiges Kapitel
protestantischer Missionsgeschichtsschreibung.

Obwohl die Autorin ausschliesslich
deutsche staatliche und kirchliche Quellen
sowie die Berichte der Pastoren nutzt,
bewahrt sie sich den Blick über nationale
Kategorien hinaus. Natürlich wären zusätzliche
osmanische. griechische und armenische
Quellen eine Bereicherung. Sicherlich ist es

auch auf die Begrenzung des Themas
zurückzuführen, dass die Frühgeschichte der
Gemeindebildung in Izmir im 18. Jahrhundert

nur im Überblick angeschnitten wird. So hätte

die Dänisch-Hallesche Mission sicherlich
einer Erwähnung bedurft. Wer sich aber für
die Geschichte deutscher evangelischer
Gemeinden in Istanbul und Kleinasien im 19.

Jahrhundert interessiert, findet in diesem
Werk eine glänzend geschriebene und methodisch

gut reflektierte Untersuchung, die
sowohl Laien als auch Experten empfohlen
werden kann.

Flalle/Berlin Alexander Clauss/Roland Löffler

Michael Brocke/Julius Carlebach (Hg.).
Biographisches Handbuch der Rabbiner, Teil
1 : Die Rabbiner der Emanzipationszeit in den

deutschen, böhmischen und großpolnischen
Ländern 1781-1871. 2 Teilbde.. bearb. v.
Carsten Wilke, Teil 2: Die Rabbiner im
Deutschen Reich 1871-1945. Mit Nachträgen

zu Teil 1. 2 Teilbde.. bearb v. Katrin
Nele Jansen und Mitwirkung von Jörg H.
Fehrs und Valentina W iedner, München, K.
G. Saur 2004 09. IX/965 S.

Im Jahr 2009 erschienen - fünf Jahre nach
der Veröffentlichung der ersten beiden, von
Carsten Wilke bearbeiteten Halbbände - endlich

zwei weitere, von Katrin Nele Jansen
bearbeitete Halbbände, die das «Biographische
Handbuch der Rabbiner» abschlössen. Mit
seinen 2703 Biogrammen dürfen die Bände
als das massgebliche Grundlagcnwerk für die

prosopographische Erschliessung des Rabbi-
nertums in Deutschland und weit darüber
hinaus gelten. Seine besondere Bedeutung er-

SZRKG. 106(2012)



716 Rezensionen - Comptes rendus

hält das «Handbuch» dabei nicht nur durch
die beeindruckende Anzahl der zusammengetragenen

Rabbinemamen, sondern besonders

wegen seiner biographischen Erschliessungs-
tiefe: In vielen Fällen bietet es nicht nur
biographische Kerndaten (Lebensdaten. Ge-
burts- und Sterbeorte), sondern zahlreiche
weitere Informationen, die quellennah ermittelt,

sonst an keiner Stelle so zu finden sind.
Als .Aufgabe und Ziel des Werks definieren
Jansen und Michael Brocke im Vorwort zu
Teil 2. «möglichst vollständige Daten zu
Herkunft, Ausbildung. Laufbahn. Familie
und religiös-praktischer Position sowie
wissenschaftlicher und schriftstellerischer Tätigkeit

der Rabbiner zu geben». Nicht ausgespart

bleiben dabei auch Hinweise zur
politischen Orientierung, zu Vereins- und
Logenzugehörigkeiten sowie ggf. zu
Unterdrückung und Verfolgung. Aufgenommen
wurden ausschliesslich Personen, die ein rab-
binisches Amt ausgeübt haben (was besonders

für die Frühzeit im Einzelfall nicht
immer einfach zu entscheiden ist).

Beeindruckend ist auch der umfangreiche
bibliographisch-dokumentarische Anhang der
einzelnen Artikel: Auf die Kopfzeile und das

teils stichpunktartig formulierte Biogramm,
dessen Länge zwischen wenigen Zeilen und
etwa einer halben Druckseite variieren kann,
folgen eine Nennung der Dissertation (sofern
nachweisbar) und weiterer Publikationen, die

Auflistung von handschriftlichen und
unveröffentlichten Arbeiten sowie von Dokumenten,

Quellen. aArchivalien und Nachlässen.
Den Abschluss der Artikel bilden epigraphische

Nachweise (Hinweise auf Bcgräbnis-
und Gedenkorte etc.), eine Auswahl jeweils
einschlägiger Sekundärliteratur sowie ein
Verzeichnis von Porträts und Abbildungen
des jeweils Biographierten. Beide Teile des

Gesamtwerks sind je alphabetisch geordnet,
enthaltenen Angaben zu ausgewerteten
Archiven und benutzten Schriften und sind mit
Ortsregistern erschlossen: Teil 2 enthält
darüber hinaus einen Personenregister (leider
nur auf Teil 2 bezogen) sowie Nachträge zu
Teil 1. Besondere Erwähnung verdient auch
die sehr ausführliche Einleitung in Teil 1 von
Wilke. die einen anschaulichen Überblick
über die Entwicklung des Rabbinats vom 16.

bis zum 19. Jahrhundert bietet, das «Handbuch»

in der Forschungslandschaft verortet

und auch für die «Geographie» des Rabbiner-
tums aufschlussreich ist.

Hinsichtlich des geographischen
Untersuchungsraums weichen beide Teile deutlich
voneinander ab: Teil 1 bietet Biogramme von
Rabbinern, die ihr Amt vor 1871 angetreten
haben, weit über die Grenzen von Deutschem
Bund bzw. Deutschem Reich hinaus; Teil 2

beschränkt sich dagegen auf das Gebiet des

Deutschen Reiches zwischen 1871 und 1945,
wobei das Elsaß und Posen bis 1919 berücksichtigt

wurden: nicht berücksichtigt in Teil 2

sind allerdings - und das ist schade -
Böhmen, Mähren und weitere Gebiete des Flabs-

burgerreiches. Erfreulich dagegen ist. dass

die ursprüngliche Planung, den Erfassungszeitraum

des «Handbuchs» auf die Zeit bis
1918 zu begrenzen, aufgegeben und dadurch
auch die Verfolgung der (deutschen) Rabbiner

während der NS-Zeit in den Blick
genommen wurde. Damit gewinnt der zweite
Teil des «Handbuchs» eine besondere Qualität:

Er nämlich verfolgt die Biographien der
Rabbiner weit über 1945 hinaus und lässt so

die biographischen Stationen derer erkennen,
die nicht Opfer der Shoah wurden und deren

Wege häufig nach Palästinatsrael führten.
Zudem erhält dieser Teil auch eine inhaltliche

Klammer, indem er das Rabbinertum
im deutschen Nationalstaat von dessen

Entstehung bis zum Ende des Deutschen Reichs
betrachtet, also gewissermassen den Verlust
der Errungenschaften der Emanzipationsbewegung

in den Blick nimmt, die im Zentrum
von Teil 1 stehen.

Dieser erste Teil des «Biographischen
Handbuchs der Rabbiner» setzt mit seiner
zeitlichen Eingrenzung eine inhaltliche These,

die mit dem Titel dieses Teils. «Die
Rabbiner der Emanzipationszeit», zum Ausdruck
gebracht wird: Die prosopographische
Darstellung beginnt mit dem 13. Oktober 1781,

an dem mit dem Toleranzedikt Kaiser Josefs

II. der «Prozeß der rechtlichen Gleichstellung
der jüdischen Minderheit in Mitteleuropa
beginnt» (Wilke. Teil 1,1, S. 40). und sie endet
mit dem Jahr 1871. in dem Juden in den

Verfassungen Österreichs und des neu entstandenen

Deutschen Reichs dieselben bürgerlichen
Rechte eingeräumt wurden wie Christen.

Mit dem «Biographischen Handbuch der
Rabbiner» liegt nun ein einschlägiges
Nachschlagewerk mit hohem historisch-biographi-

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 111

schem Informationswert nicht nur für die
soziale Gruppe der Rabbinerschaft, sondern
auch die jeweiligen Gesamtgesellschaften
vor. Eine Veröffentlichung der Informationen
als Online-Angebot ist für die nächste Zeit
vorgesehen. Diese ist auch sehr wünschenswert,

denn so erreicht das biographisch wertvolle

Werk nicht nur eine grössere
Leserschaft, sondern kann durch avanciertere
elektronische Recherchemöglichkeiten weitere
wissenschaftliche Forschungen anstossen.

München Stefan Jordan

Rombilder im deutschsprachigen Protestantismus.

Begegnungen mit der Stadt im «langen

19. Jahrhundert», hg. von Martin
Wallraff/Michael Matheus/Jörg Lauster, unter
Mitarbeit von Florian Wöller, Tübingen,
Mohr Siebeck, 2011. 354 S., Abb.

Der Band ist das Resultat einer 2009 in Rom

stattgefundenen Tagung, die von zwei am
Thema interessierten Institutionen getragen
wurde: Dem altehrwürdigen Deutschen
Historischen Institut und dem neugegründeten
protestantischen Melanchthon-Zentrum in
Rom. Es geht darin um die reale Begegnung
deutscher Protestanten mit der «Hauptstadt»
des Katholizismus, der anderen Konfession,
und der Bilder, die sie sich davon machten.
Seit dem späten 17. Jahrhundert war eine
Reise nach Italien ein Muss zunächst für Adlige

im Rahmen ihrer Kavaliersreise, später
vor allem für das gebildete Bürgertum, das

dort die Antike und Renaissance verehrte.
Dabei spielte die Konfessionszugehörigkeit
keine bremsende Rolle. Zeitlich beschränken
sich die Studien mit einigen Freiheiten auf
das «lange 19. Jahrhundert», d.h. die Epoche
zwischen Revolution (oder genauer Goethes
Aufenthalt in Italien) und dem Ersten

Weltkrieg. Der erste Teil ist Wissenschaftern
gewidmet, darunter den berühmten Historikern

Leopold Ranke, Ferdinand Gregorovius
und Theodor Mommsen. Ihre Tätigkeit in
Rom ist eng mit der damals einsetzenden
intensiven Quellenerschliessung verbunden. Im
zweiten Teil kommen Theologen zur Sprache,

von Johann Gottfried Herder bis zu Dietrich

Bonhoeffer. Es folgen Dichter, wobei

hier (etwa zu Goethe) wenig Neues zu
erfahren ist. Interessant ist allerdings der Beitrag

von Golo Maurer, der am Beispiel des

1834 erschienenen Werkes Italien wie es

wirklich ist das dadurch erfolgte Umschlagen
zu einem negativen Italienbild dokumentiert.
Den Band schliessen kunsthistorische
Aufsätze ab, die sich einerseits um die Nazarener
in Rom ranken, andererseits um die Kapelle
der Preussischen Gesandtschaft in Rom, wo
seit dem frühen 19. Jahrhundert ein öffentlich
zugänglicher protestantischer Gottesdienst im
Rahmen einer speziellen «kapitolinischen
Liturgie» stattfand. Eine Figur, die immer wJeder

auftaucht, ist der seit 1823 als Gesandter
wirkende vielseitige Wissenschafter Christian
Carl Josias von Bunsen: ihm speziell ist der
Aufsatz von Martin Wallraff gewidmet.

Die Bilder, welche sich die Protestanten

von Rom machten, lassen sich nicht auf einen
Nenner bringen und wandelten sich auch mit
der Zeit. Die geradezu religiöse Antikenbegeisterung

korrespondierte (etwa bei den
genannten Historikern) mit scharfer Kritik am

zeitgenössischen, in Rom natürlich allgegenwärtigen

Katholizismus und dem Kirchenstaat:

Noch lange warf der Aufenthalt Luthers

in der Ewigen Stadt und seine Kritik
seinen Schatten. Im Verlauf des 19. Jahrhunderts

urteilten aber gerade Theologen
differenzierter. Ein Beispiel ist der kurzzeitig als

Gesandtschaftsprediger wirkende Richard
Rothe. Auch ihn stiessen die katholischen
Riten ab, doch entwickelte er in Rom Ideen, die

später in den Kulturprotestantismus mündeten.

Grosses Interesse am römischen Katholizismus

zeigte der Jenaer Kirchengeschichtler
Karl von Hase, der es insgesamt auf 16

Romaufenthalte brachte. Der Marburger
Kirchenhistoriker Ernst Benz suchte in Rom Kontakte

mit italienischen Modernisten. Rom hatte
somit eine gewisse Bedeutung für die
protestantische Identitätsbildung. Andere berühmte

protestantische Theologen allerdings äusserten

sich überhaupt nicht zum römischen Ka-
tholizimus und besuchten Italien als reine
Kulturtouristen. Dies gilt wahrscheinlich
allgemein für die protestantischen Reisenden
des späten 19. und des 20. Jahrhunderts. Seit
1871 war neben dem Papst ausserdem eine
andere Macht in Rom immer präsenter: Der
liberale italienische Nationalstaat. Die hier-

SZRKG, 106(2012)



718 Rezensionen - Comptes rendus

aus resultierenden Spannungen werden im
vorliegenden Band allerdings kaum berührt.

Der Sammelband ist ein weiterer Beitrag
zum unerschöpflichen Thema «Deutsche
Italiensehnsucht», bietet darüber hinaus aber
auch Diskussionsstoff zum aktuellen Thema
der bislang vor allem für die Frühneuzeit
untersuchten Konfessionskulturen und bringt
für allerlei Fragen reiche Detailinformation.
Das beigegebene Personenregister ist nützlich,

weil es zwischen den einzelnen
Aufsätzen sehr viele Querbezüge gibt.

Ursellen Bern Peter Hersche

Vincent Petit. Catholiques et Comtois. Liturgie

diocésaine el identité régionale au XIXe
siècle. Pans. Cerf. 2011. 708 p.

L'auteur qui a déjà publié la première panie
de sa thèse en 2010 (Vincent Petit, Eglise et
nation: la question liturgique en France au
XIXe siècle, Paris 2010) présente dans ce
livre la deuxième partie de son excellente
recherche sur le développement historique de la

liturgie en France au 19e siècle avec des

points forts sur les querelles autour de la
«romanisation» des liturgies dans les diocèses

français à cette époque-là en rapport avec le

renforcement de l'identité régional en
Franche-Comté.

Le travail est structuré en trois parties:
dans la première partie, l'auteur introduit
dans l'histoire de la province en question, la
Franche-Comté, ce qui aide le lecteur à

mieux comprendre les contextes socio-culturel,

historique et les développements théologique

et ecclésiastique depuis les 17 18e siècles;

la deuxième partie entre dans «la querelle
liturgique» autour de l'adoption du rite
romain dans le diocèse de Besançon; finalement,

la troisième partie traite de la genèse
de l'identité régionale de la province de la

Franche-Comté.
Les trois parties sont liées l'une à l'autre

par «la question liturgique» qui prend une
place importante en France au 19e siècle,
aussi au niv eau ecclésiastique autour du
«gallicanisme». La raison pour laquelle il est justifié

de lier «la question liturgique» à l'identité
de la province s'explique, selon l'auteur,

facilement, et on peut bien l'admettre: «dans

la définition d'une identité religieuse régionale,

l'histoire de la liturgie diocésaine occupe

une place aussi déterminante que particulière:

à la jonction d'enjeux ecclésiaux et
politiques, elle pose en effet la question du
rapport entre l'Eglise de Besançon et Rome,
comme de sa position au sein de l'Eglise du

royaume qu'elle intègre tardivement.» (cf.
489).

A mesure que le rapprochement vers Rome,

qui s'est manifesté par l'adoption du rite
romain dans la liturgie, avait lieu dans les

diocèses français pour la plupart jusqu'au
milieu du 19e siècle, la querelle liturgique prenait

la forme d'un débat public dans le
diocèse de Besançon depuis 1854. Les différents
concepts ecclésiologiques ainsi que l'identification

de sa liturgie et de ses pratiques régionales

(un certain patriotisme comtois
post-révolutionnaire) menaient à la formation d'un
groupe d'adhérents et d'un groupe d'adversaires

de la «romanisation» de la liturgie.
Ainsi, «le lien entre amour de la province et

défense de la liturgie» (cf. 480) devient
évident entre autres dans le chant et dans les
dévotions propres, tandis que pour « les
militants de la liturgie romaine au contraire,
l'approche globale consiste d'abord à minimiser
le particularisme bisontin et à réfuter tout
attachement de type patrimonial et identitaire»
(cf. ibid.). L'auteur met en relief par des

exemples quelquefois singuliers les effets d'un
clergé divisé en deux camps: l'un utilisait le

bréviaire et le missel selon le rite romain,
l'autre gardait la liturgie diocésaine qui n'était

pas intégralement dépourvue d'éléments
romains: «A Beaujeau. le curé chante la
préface et le Pater de la messe dans le rite
romain, le reste de l'office selon le bisontin»,
(cf. 367-371. spécialement 367).

Nous pouvons résumer en trois points les

contributions personnelles de Vincent Petit
dans le domaine de la recherche historique
des influences mutuelles de la liturgie et du
contexte culturel: Premièrement, l'auteur
donne une méthode de travail historique qui
éclaire un cadre historique général par des

exemples particuliers dans le domaine de la

liturgie. Deuxièmement, il met en lumière le

caractère des personnages concernés tel que
Mgr Mathieu, archevêque de Besançon, qui
s'est opposé à une uniformisation de la liturgie

mais s'est occupé à établir une réconcilia-

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 719

tion entre les partisans d'une complète
romanisation de la liturgie et ceux qui désiraient

préserver exclusivement la liturgie diocésaine.

Cela nous conduit à la troisième contribution

de l'auteur, consistant à établir un
rapport enrichissant entre l'identité culturelle et
la liturgie, allant même jusqu'à intégrer cette
dernière dans l'identité régionale. Le choix
de la structure du livre devient compréhensible

par sa lecture. Les illustrations au milieu
aident à mieux situer et imaginer l'histoire, la

géographie et les personnages.

Fribourg Thomas Fries

F'rédéric Pichon, Maaloula (XlXe-XXl
siècles) du Vieux avec du Neuf Histoire et Identité

d'un village chrétien de Syrie, Beyrouth,
Presses de 1TFPO, 2010, 288 S.

Maalula, eines von drei syrischen Dörfern in
dem heute noch Aramäisch, die Sprache
Christi, gesprochen wird, zieht nicht nur
Touristen in seinen Bann, sondern auch die
Wissenschaft. Frédéric Pichon, der an der
École Pratique des Fiantes Etudes ein Diplom
in Arabistik erworben hat. begann nach einer
mehrjährigen beruflichen Tätigkeit in Beirut
und zahlreichen Reisen auf den Spuren der
orientalischen Christen (Diese fand ihren

Niederschlag in der Publikation: Voyages
chez les chrétien d'Orient, Paris 2006, auf
dt.: Reise zu den Christen des Orients, Augsburg

2009.) sein Forschungsinteresse auf das

idyllische Dorf Maalula, etwa 60 km nördlich
von Damaskus gelegen, zu richten. In seiner
2009 verteidigten Dissertation, die im Jahr
darauf vom Institut français du Proche-Orient
in Beirut publiziert wurde, beleuchtet er den
historischen Wandel des 5.000 Einwohner
zählenden Dorfes. Auf 1.500 Meter im Qa-
lamoun-Gebirge zwischen Karstfelsen
eingeschlossen, hat neben dem aramäischen Dialekt
auch die christliche Minorität die Jahrhunderte
überdauert. Die Fremd- und Selbstwahrnehmung

Maalulas als christliches Dorf und
dessen tiefgreifenden ökonomischen und

demografischen Transfonnationen zwischen dem
19. und beginnenden 21. Jahrhundert bilden
die Grobarchitektur dieser Studie. Als Quellen
dienen Pichon folglich lokale arabisch spra¬

chige Quellen bzw. Zeitzeugen sowie westliche

Reisedarstellungen und (pseudo)ethno-
grafische Aufzeichnungen von westeuropäischen

Wissenschaftlern und Missionaren.
Pichons Arbeit, die aus drei Teilen

besteht, kann gewissermassen als Gedächtnisgeschichte

gelesen werden, die Tradierungs-
prozesse diachron ausleuchtet. Quantitativ
überwiegt der erste Abschnitt (31-106), der
Maalula im Spiegel des Okzidents, konkret
der Orientreisenden des 19. - und teils des

20. - Jahrhunderts, betrachten lässt. Der Ort
bediente die Sehnsucht der modernitätsge-
schüttelten europäischen Orientalisten nach
der retour aux sources des Christentums. Die
geografische Lage, die linguistische
Besonderheit und die frühchristlichen Stätten St.

Thekla Grotte samt Kloster sowie das Kloster
St. Sergius und St. Bachus boten ideale
Voraussetzungen für die Vorstellung des Orient
immobile chrétien (90-106). Dass sich hinter
dieser Faszination für das Ursprüngliche
spezifisch westliche Projektionen verbargen, die
auch das methodologische Vorgehen der
Orientalisten prägten, zeigt nichts eindrücklicher

als die «Erfindung» einer aramäischen

Fassung des Vater Unser (97-102). Den ersten

Versuch, aus dem Mund der Bewohner
Maalulas eine Rezitation des Gebets, das

Jesus der neutestamentlichen Tradition zufolge
selbst - und somit auf Aramäisch - gelehrt
hat, in der Urfassung einzufangen, wagte
1863 der presbyterianische Missionar Jules
Ferrette. Die okzidentale Methodologie der

retour aux sources traf dabei auf das
Unverständnis der Autochthonen, die
griechischorthodoxen und griechisch-katholischen
Bekenntnisses waren bzw. sind. Beide gehören
also der byzantinischen Ritusfamilie an, die
als Liturgiesprache seit dem Mittelalter das

Hocharabische verwendet, wenngleich
aramäische Elemente in der Liturgie bis zum 18.

Jahrhundert nachweisbar sind. Das Vater Unser

auf Aramäisch gab es in Maalula folglich
nicht. Die Abwehrhaltung der einheimischen
Bevölkerung war insofern nur zu verständlich,

umso mehr als sie ihre Sprache
ausschliesslich oral gebrauchten und diese
gegenüber dem .Arabischen ein niedrigeres
Sprachregister darstellte. Diese Konfrontation

mit dem was im westlichen Konzept des

kulturellen Erbes (patrimoine) enthalten ist,

SZRKG, 106(2012)



720 Rezensionen - Comptes rendus

lagerte sich über Generationen hinweg im
lokalen Langezeitgedächtnis ab.

Im Mittelteil der Studie - Maaloula ou «la
fin d'un terroir». Economie et société d'un
village à l'âge de la Révolution industrielle
(107-168) spiegelt sich in einzelnen Punkten
auch die nationale Geschichte Syriens wider.
Der Autor gibt zu bedenken, dass bei aller
Problematik von Zählungen die Christen
Maalulas nur mehr im Sommer, wenn sich
viele ins Exil abgewanderte Einwohner auf
Heimaturlaub befinden, gegenüber den
sunnitischen Muslimen eine Mehrheit bilden.
Die Gründe für die Abnahme des christlichen
Bevölkerungsanteils decken sich mit jenen,
die für die Christen Syriens - deren Anteil
aktuell auf ca. 7 Prozent geschätzt wird - und
z.T. in anderen orientalischen Ländern gelten.

Das tendenziell höhere Bildungsniveau
korreliert mit einer sinkenden Geburtenrate
und aufgrund der mangelnden wirtschaftlichen

Perspektive einer erhöhten Abwanderung

nach Damaskus bzw. Emigration. Politisch

betrachtet bestand für die syrischen
Christen kein Migrationsdruck. Sie genossen
unter dem Assad-Regime religiöse Autonomie

und pflegten die friedliche Koexistenz
zwischen den religiösen Gruppierungen im
laizistisch verfasssten Staat. All diese
Zusammenhänge werden von Pichon gut verständlich

und mit viel Zahlenmaterial und biografischen

Beispielen versehen geschildert. Für
ihn ist der mit der Grande Transformation
einhergehende Verlust von Traditionen
entscheidend.

Im letzten Teil des 3. Kapitels - La
revitalisation de l'identité maaloulienne (195-
219) - schliesst sich gewissermassen der
Kreis. Die Erwartungen und unbewussten
Sehnsüchte der Orientalisten des 19. Jahrhunderts

werden autonom von der lokalen
Bevölkerung reaktiv ieri und zu Pfeilern einer neu
erwachenden lokal-religiösen Identität. «[N]ous
assistons à une mise en scène, une
réinvention de l'identité propre du village,
linguistique mais aussi religieuse et rurale, qui
s'appuie largement sur des schémas pensés

par les orientalistes.» (199) Pichon verortet
die (Re)konstruktion einer Lokalidentität seit
den 1980er Jahren im Umfeld der
Abnutzungserscheinungen des arabischen Nationalismus.

Gleichzeitig gewährte die regierende
Baath-Partei erstaunlich viel Freiraum in die¬

sem Identitätsprozess. Die Betonung der
aramäischen Kultur - nicht so sehr des
frühchristlichen Erbes [Ì] - war der nationalen
Geschichtsschreibung insofern willkommen,
als diese dazu tendierte, die muslimische
Periode zugunsten der früheren Hochkulturen
auf dem Territorium Syriens zu minimieren
und somit das Land als Kreuzungspunkt der

grossen Zivilisationen der Menschheit zu
stilisieren. In diesem laizistisch eingefassten
Nationalnarrativ beinhaltete die Reaktivierung

der aramäischen Sprache in Maalula
alles andere als eine Reibungsfläche.

Als zentrales Momentum der Rückbesinnung

identifiziert Pichon die bewusste
Verknüpfung des frühchristlichen Erbes Maalulas

mit der aramäischen Sprache. D.h. die
aAutochthonen generieren genau jenen kulturellen

Konnex, der 120 Jahre zuvor von den
Orientalisten ((ersehnt» worden war. Die
Schaffung dieser Verbindung verläuft wenig
verwunderlich über Transkriptionen des Vater

Unser ins Aramäische. Zwischen der ersten

lokalen Übertragung 1990 und der Schaffung

eines «Zentrums für aramäische Sprache»

in Maalula 2007 liegt die Entwicklung
eines touristischen Profils, das christliche wie
muslimische (vor allem iranische Shiiten)
Wallfahrer nach Maalula lockt. Die Befriedigung

der Sehnsucht nach den religiösen Wurzeln

findet in der ausschliesslich vom
griechisch-katholischen Teil Maalulas angebotenen

Rezitation des Vater Unser in der
Sprache Jesu einen religionstouristischen
Flöhepunkt.

Maaloula (XIXe-XXI siècles) du Vieux
avec du Neuf ist zusammenfassend gesagt
nicht nur eine äusserst spannende kultur- und
religionsgeschichtliche Studie mit starken

Bezügen zur gegenwärtigen politischen
Situation Syriens, sie verschafft dem Leser
überdies ein differenziertes Verständnis für
die Bildung und permanente Umformung
eines lieu de mémoire in der berühmten Definition

Pierre Noras. Wenngleich Pichon selbst
diesen Begriff selbst nicht verwendet, so
können aus seiner Arbeit Anregungen für die

Erforschung religiöser Pilgerstätten im Sinne

von Erinnerungsorten abgeleitet werden, v.a.
was die Wahl der Quellen und die Verpflichtung

auf eine Langzeitperspektive betrifft.
Darüber hinaus eignet sich das Buch aber
auch für interessierte Touristen und Pilger-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 721

reisende zur Vor- und Nachbereitung eines
.Aufenthalts in Maalula. der hoffentlich in
naher Zukunft wieder möglich sein werden. In
Sha'Allah.

Salzburg Andreas Schmoller

Gerald Stourzh. Der Umfang der
österreichischen Geschichte. A tisgewählte Studien
1990-2010, Wien. Böhlau. 2011 Studien
zu Politik und Verwaltung, Bd. 99), 334 S.

Der vorliegende umfangreiche und vielfältige
Sammelband präsentiert eine stattliche Reihe
ausgewählter Arbeiten von Gerald Stourzh
aus den letzten beiden Jahrzehnten zur
Komplexität der österreichischen Geschichte,
deren «Umfang» (so der Titel des ersten
Aufsatzes) von allen Studien in der einen oder
anderen Weise behandelt wird. So gewähren
sie in ihrer Gesamtheit einen faszinierenden
Einblick in ein ausgesprochen schwieriges
Themenfeld. Der Autor, Emeritus der
Universität Wien, ist denn auch wie wenige berufen,

sich mit dem Facettenreichtum der

untergegangenen Habsburgermonarchie zu befassen,

der sich im österreichischen Nachfolgestaat

in mancher Hinsicht weiter fortsetzte.
In der Folge sollen drei Fallbeispiele zur

Illustration des komplexen Buchinhalts
herausgegriffen werden: die erstaunliche Kontinuität
in der Grundrechtsfrage seit dem «.Ausgleich»
von 1867, die Frage nach der Bedeutung der
Ethnisierung der Politik in der ausgehenden
Habsburgermonarchie und schliesslich die
Schweiz im Kontext von Österreichs Neutralität.

Was den ersten Problemkreis anbelangt,
so ist die Kontinuität in der Frage der Grundrechte

von 1848 über 1867 bis heute von
besonderer Bedeutung, weil in Österreich nach
beiden Weltkriegen kein neuer Grundrechtskatalog

zustande kam, dagegen - wie der
Aufsatz zum Verfassungsbruch im Königreich

Böhmen zeigt - eine erstaunliche Koda
in den Verfassungskrisen von 1913 und
1933, als in Situationen von konstitutioneller
Funktionsunfähigkeit seitens der Staatsgewalt

zu «verfassungswidrigen, mit
Notzuständen gerechtfertigten Normsetzungen»
gegriffen wurde (155). Im diesbezüglichen Text

untersucht Stourzh, aufweiche Weise die mit
kaiserlichem Patent vom 26. Juli 1913

vorgenommene Suspendierung der Landesverfassung

Böhmens im Verwaltungsgerichtshof'
und im Reichsgericht zur Beratung kam. Im
Verwaltungsgerichtshof wurde unter anderem

auf den berühmten «Notverordnungs-
paragraphen» 14 der Dezemberverfassimg
von 1867 verwiesen, der mit Gesetzeskraft

ausgestattete kaiserliche Verordnungen im
Fall einer «dringenden Notwendigkeit»
zulasse. Diese Rechtsansicht, nach der sich das

kaiserliche Patent sowohl formell als auch
materiell als Notgesetz erwies, war es, die
sich im Verwaltungsgerichtshof durchsetzte.
Auch das Reichsgericht bewegte sich im
Endresultat auf der gleichen Linie. Zum
einen zeigt die bis zum Aufsatz von Gerald
Stourzh in Vergessenheit geratene Verfas-
sungskrise von 1913, wie die extremen
Spannungen des Nationalitätenkampfes die
verfassungsmässige Ordnung strapazierten und die
Institutionen insofern überforderten, als
ethnische Minoritäten die parlamentarische
Obstruktion als völlig normale Waffe
einsetzten. Zum andern zeigt sie, wie «prekär»
der «erst 1867 [...] etablierte Konstitutionalismus

Altösterreichs war» und «wie leicht der
vorkonstitutionelle monarchische Absolutismus

in Krisensituationen gewissermassen
(subsidiär) an die Stelle des gelähmten [...]
Konstitutionalismus eintreten konnte» (155).

Der zweite Beispielfall findet sich im
umfangreichen, englisch geschriebenen und
einzigen bisher ungedruckten letzten Aufsatz
des Sammelbandes, der von der Ethnisierung
der Politik in der ausgehenden Habsburgermonarchie

handelt. Er sticht im vorliegenden
Band um so mehr heraus, als er dieses

Grundproblem der späten Monarchie mit stu-
pender Klarheit nicht zuletzt vor der Folie
einer kritischen Auseinandersetzung mit
Werken dreier amerikanischer Historiker
(Pieter Judson, Jeremy King, Tara Zahra)
analysiert. Im Gegensatz zu den drei
Kollegen, die als Analysekategorie der ausgehenden

Monarchie statt ethnischer Zielsetzungen
die nationale Indifferenz präferieren, hält der
Autor mit einer Reihe von Beispielen und
schwergewichtig unter Verweis auf den
mährischen Ausgleich von 1905/06 daran fest,
dass gerade die Ethnisierung der Politik mit

SZRKG. 106(2012)



722 Rezensionen - Comptes rendus

dem Ziel nationaler Autonomie der Monarchie

ihr Ende bereitet habe. Eines der im
Aufsatz am Rand erwähnten Beispiele ist die
eindrückliche Karriere von Stourzh' Urgross-
vater als Justizbeamter (zuletzt Landesgerichtsrat)

in Mähren, dem im vorliegenden
Band unter dem Stifter'schen Titel «Aus der

Mappe meines Urgrossvaters» auch ein eigener

Erinnerungstext gewidmet ist.

Zu Problemen im Umfeld der
österreichischen Neutralität finden sich zwei Texte,

der eine zur Aussenpolitik in der NS-Zeit.
der andere zur Entstehungsgeschichte des
österreichischen Neutralitätsgesetzes von 1955.
Von ihnen verdient der erste in schweizerischer

Perspektive besonderes Interesse, weil
er unter anderem die Frage aufwirft, ob nach
Hitlers Machtergreifung 1933 und dann
insbesondere 1938 eine «Verschweizerung» (186).
d.h. eine Neutralisierung, Österreichs möglich
gewesen wäre, was schon deshalb nicht der
Fall sein konnte, weil eine Garantie durch das
Deutsche Reich unerlässlich gewesen wäre,
die aus naheliegenden Gründen fehlte. Von da

erhält die 1938 vom Tessiner Bundesrat
Giuseppe Motta explizit angestrebte (und erhaltene)

Anerkennung der integralen Neutralität der
Schweiz seitens NS-Deutschlands und
Mussolini-Italiens eine grössere Relevanz, als man
im Rückblick auf ihre Handhabung während
des 2. Weltkriegs anzunehmen versucht ist.
Was dagegen die Entstehungsgeschichte des

Neutralitätsgesetzes von 1955 anbelangt, so
stechen in den von Karl Renner 1947
angestellten Überlegungen die Analogien zur
Schweiz besonders hervor, die dann Mitte aApril

1955 in die Moskauer Konsensformel
«einer Neutralität der ,Art wie sie von der
Schweiz gehandhabt wird» einfliessen konnten
(219).

Wer sich dem komplizierten Problem des

«Umfangs» der österreichischen Geschichte
stellen will, ist bei Gerald Stourzh, einem
Meister seines Fachs, aufs bestmögliche
aufgehoben, wie sich auf"jeder Seite seiner Texte

zeigt, die immer systematisch angelegt und
sowohl argumentativ wie in der sprachlichen
Form äusserst präzis sind.

Zürich Carlo Moos

Klaus Tenfelde (Hg.). Religiöse Sozialisationen

im 20. Jahrhundert. Historische und
vergleichende Perspektiven. Essen. Klartext
Verlag. 2010. 267 S.

«Sozalisation» als Forschungsgebiet ist nicht
neu. um nicht zu sagen, dass sich die
Sozialwissenschaften, aber vornehmlich auch die

Psychologie und die Pädagogik nicht schon

eingehend damit beschäftigt hätten. Was
bislang allerdings als praktisch inexistent galt,
ist eine historische Untersuchung verschiedener

Sozialisationsfelder.
Diesem Umstand Rechnung tragend, hatte

sich seit 2005 an der Ruhr-Universität
Bochum unter der Leitung von Klaus Tenfelde
(1944-2011) eine durch die Deutsche
Forschungsgemeinschaft geforderte Forschergruppe

zusammengefunden, die sich mit
(historischen) religiösen Sozialisationsprozessen
beschäftigt(e). Als Produkt eines Symposiums

des Jahres 2007 an der gleichnamigen
Universität ist ein Sammelband erschienen,
der dem bisherigen Mangel an historischen
Untersuchungen zu Sozialisation und darüber
hinaus historischen Untersuchungen zu
religiösen Sozialisationsaspekten entgegenwirken

soll.
In einem einleitenden Beitrag führt der

Herausgeber Klaus Tenfelde auf das

Untersuchungsfeld von religiöser Sozialisation hin.
indem er sich dem Thema Sozialisation im

Allgemeinen annähert und die wichtigsten
Sozialisationsinstanzen wie die Familie, die
Schule aber auch die Religion bzw. Kirche
nennt. Gerade der religiösen Sozialisation
spricht er eine herausragende Bedeutung zu.
da Religion «nicht zuletzt wegen der ebenfalls

in tief greifendem Wandel begriffenen
Rolle der Religion als Klammer für Welt-
und Gesellschaftsdeutungen. Nonnvorstellungen

und Handlungsorientierungen» (12) dient.
Den Ausführungen Tenfeldes zufolge, bietet
gerade die historische Sozialisationsfor-
schung die besondere Möglichkeit.
Gesellschaftsgeschichte vom Ansatz einer longue
durée zu schreiben, gerade auch wenn man in
Betracht zieht, dass religiöse Identität einen

lebenslangen Charakter aufweist im Hinblick
auf die Praktizierung von Religion und damit
«integraler Bestandteil der Gesamtsozialisa-
tion» (13) ist. Als gleichwohl besonders
interessantes «Nebenprodukt» der historischen

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 723

religiösen Sozialisationsforschung ist der
Umstand zu bezeichnen, dass mit dem
nachzuzeichnenden Wandel von (religiösen)
Sozialisationen auch gleichzeitig Transformalionen

von Religion gedeutet werden können.
Wie der Untertitel des Sammelbandes

schon andeutet, nähern sich aus historischer,
aber auch aus sozialwissenschaftlicher
Perspektive insgesamt 12 Beiträge dem Thema
«religiöse Sozialisationen» an. Gegliedert
wurden diese in die übergeordneten Kapitel
«Instanzen der religiösen Sozialisation».
«Schichtspezifische Sozialisation des
Religiösen» und «Religiöse Sozialisationen im
Vergleich». Die grosse Bandbreite an Zugängen

ist erfreulich, wie auch die übergeordneten

Kapitel wohl als Struktur des Sammelbandes

begriffen werden können, keinesfalls
aber in sich abgeschlossene Elemente darstellen,

sondern untereinander Verknüpfungen
anbieten.

Die Beiträge sind zudem nicht auf einzelne

Formen von Religion bzw. Religiosität
beschränkt. Der Katholizismus kommt gleich
zur Sprache wie auch der Protestantismus
und der Islam, wie auch alternative Formen
von Religiosität Eingang in den Sammelband
gefunden haben. Christoph Kösters gibt einen

Forschungsüberblick zur Geschichte des
Vereinskatholizismus und berücksichtigt dabei
auch Transformationsprozesse. Während sich
Mark Edward Ruffund Michael Fellner dem
(west)deutschen Katholizismus und dessen -
auch durch religiöse Sozialisationen -
stattfindende Transformation annehmen, handelt

Dimitrij Owetschkins Beitrag von den sich
wandelnden Sozialisationszielen bei der
Konfirmandenarbeit. Margrete Sovik wiederum
widmet sich der Entwicklung von Islam-Unterricht

in Deutschland und zeigt auf. wie
anhand von dessen Entwicklung gleichzeitig
auch der Wandel des Selbstverständnisses zu
integrationsrelevanten Themen der muslimischen

Diaspora aufgezeichnet werden kann.
Einen schichtspezifischen Zugang bietet
Friederike Benthaus-Apels Beitrag, indem sie

nachzuzeichnen vermag, dass eher gebildete
Schichten nach Formen von alternativer
Religiosität suchen.

Gleichwohl werden alle im Leitbeitrag
hervorgehobenen Sozialisationsinstanzen
berücksichtigt, also sowohl die innerfamiliäre

religiöse Sozialisation wie auch die
schulische. Das Flauptaugenmerk des Bandes liegt
aber wesentlich auf Sozialisationsprozessen.
die im Rahmen von kirchlich organisierten
oder beeinflussten Instanzen stattfanden. Ta-
bea Sporer hat sich der innerfamiliären
Sozialisation von Religion zu Beginn des 21.
Jahrhunderts angenommen, wobei ihr sozial-
wissenschaftlicher Ansatz einen Kontrapunkt
zu den ansonsten doch eher im historischen
Bereich zu verortenden Beiträgen darstellt.
Julia Riediger vermag in ihrem
religionssoziologischen Beitrag zur religiösen Sozialisation

in der Arbeiterschaft zu zeigen, dass

schichtbezogene Deutungen zur Veränderung
von religiösen Verhaltensweisen zu kurz
greifen und vielmehr andere Faktoren wie
das Geschlecht oder Stadt/Land-Differenzen
im Hinblick auf Sozialisationsprozesse zu
berücksichtigen sind. Der Sozialisation von und
durch Ordensfrauen hat sich Ewald Frie
gewidmet. Gerade in seinem Beitrag werden

Transformationsprozesse, die Religion an
sich und der Katholizismus im speziellen im
20. Jahrhundert durchlief, besonders deutlich.

Während die Beiträge der ersten beiden

übergeordneten Kapitel zu den «Instanzen der

religiösen Sozialisation» und der «Schichtspezifischen

Sozialisation des Religiösen» in erster

Linie auf Deutschland als Untersuchungsgebiet

ausgerichtet sind, möchte das letzte

übergeordnete Kapitel einen Vergleich
verschiedener europäischer religiöser
Sozialisationsprozesse ziehen. Der allgemeinen
Ausrichtung der Beiträge geschuldet,
veranschaulichen diese vier Beiträge überblicksartig

religiöse Transformationsprozesse. Der
vergleichende Ansatz ist gut gedacht,
allerdings passen nur der Beitrag von Bert Roeb-
ben und Kim de Wildt über religiöse
Sozialisierung und religiöse Erziehung in den

Niederlanden, der Beitrag von Hugh McLeod
zur religiösen Sozialisation in Grossbritannien

und der Beitrag von Margrete Sevik zur
muslimischen religiösen Sozialisation wirklich

schlüssig zusammen. Till Kesslers Analyse

zur katholischen Sozialisation im frühen
Franqismus in Spanien ist sehr erhellend,
fügt sich aber wenig ein in die sonst eher

allgemein gehaltenen «Gesamtdarstellungen».
Alles in allem vermag der Sammelband

genau das einzuhalten, was Klaus Tenfelde in

SZRKG. 106(2012)



724 Rezensionen - Comptes rendus

seinem einleitenden Beitrag zu versprechen
versucht, nämlich Religionsgeschichte als

Sozialgeschichte zu betreiben und einen Beitrag

zur historischen (religiösen) Soziali-
sationsgeschichte zu leisten.

Bendern (FL) Martina Sochin D'Elia

Sonja Matter. Der Armut auf den Leib
rücken. Die Professionalisierung der Sozialen
Arbeit in der Schweiz (1900-1960), Zürich,
Chronos Verlag. 2011.421 S.

In der Schweiz gibt es heute elf Hochschulen
für Soziale Arbeit. Diese sind in der
Bildungslandschaft allgemein anerkannt. Im
Jahr 2011 zählten die Hochschulen rund
7.500 Studierende. Vielen von ihnen dürfte
kaum bekannt sein, dass ihre Ausbildungsstätte

auf die Pionierarbeit von Frauen wie
Maria Crönlein in Luzern, Marguerite
Wagner-Beck in Genf oder Marta von Meyenburg
in Zürich zurück geht. Was auch darauf
zurück zu führen ist. dass es bisher keine
umfassende Darstellung der Anfänge und
Entwicklungsgeschichte der Sozialen Arbeit in
der Schweiz gab.

Die Dissertation von Sonja Matter an der

Philosophisch-historischen Fakultät der
Universität Bern schliesst diese Lücke. Unter
dem treffenden Titel «Der Armut auf den
Leib rücken» zeichnet die Autorin die
Professionalisierung der Sozialen .Arbeit in der
Schweiz in der Zeit von 1900 bis 1960 nach.
Und sie tut dies mit Bravour. Auf sehr
differenzierte Weise und in einer äusserst gut
lesbaren Sprache zeigt sie nicht nur auf, wie eng
die Professionalisierungsprozesse mit der
Schweizer Sozialstaatsentwicklung und der

Wissensproduktion verknüpft waren. In einer
historisch-machttheoretischen Perspektive legt
sie auch überzeugend dar, wie die Entwicklung

der Sozialen .Arbeit wesentlich durch die
Kategorien Geschlecht, soziale Schicht.
Konfessionszugehörigkeit, spezifische nationale
Rahmenbedingungen und internationale
Vorbilder geprägt wurde.

In ihrer Untersuchung richtet Sonja Matter

den Blick auf zwei zentrale Akteursgruppen,

die sich seit dem frühen 20. Jahrhundert
auf unterschiedliche Weise für eine
Professionalisierung der Sozialen Arbeit einsetzten.

Zum einen waren dies Männer, die in der
öffentlichen Armenpflege tätig und Mitglied in
Schweizer Fürsorgegremien waren. Im Rahmen

der Schweizer Armenpflegerkonferenz,
die 1905 auf Initiative von Carl Alfred
Schmid und Albert Wild gegründet wurde,
debattierten sie über Fürsorgereformen und
versuchten, die Ausbildung in Sozialer Arbeit
auf Universitätsebene zu verankern. Ein Ziel,
das erst 1961 mit der Gründung des
Lehrstuhls für Soziale Arbeit an der Universität
Freiburg erreicht wurde. Zum andern setzten
sich Frauen verschiedener Zweige der frühen
Frauenbewegung zum Ziel, die wohltätige
und gemeinnützige Arbeit, die Frauen schon
damals in grosser Zahl leisteten, zu profes-
sionalisieren. Beiden Akteursgruppen war
gemeinsam, dass sie nicht zur sozialen
Schicht gehörten, aus der die Armen und
Bedürftigen stammten. Die meisten Frauen und
Männer, welche die .Anfänge der Sozialen
Arbeit prägten, kamen aus oberen, bürgerlichen

Schichten und Beamten- oder
Unternehmerfamilien. Dieser soziale Flintergrund
hatte auch einen grossen Einfiuss auf ihre
Armutsinterpretationen und die Methoden, die
sie anwandten.

Der Aufbau der Arbeit folgt zeitlichen
Abschnitten. Der erste Teil untersucht die
ersten zwei Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts,
richtet den Fokus auf die Biografien der
Pionierinnen der Sozialen Arbeit, zeichnet die

Entstehungsgeschichten der sozialen Frauenschulen

in Zürich. Genf und Luzem nach und
stellt die Anfänge der Schweizerischen ,Ar-

menpflegerkonferenz, der Vorgängerorganisation

der heutigen Schweizerischen Konferenz

für Sozialhilfe (SKOS). dar. Der zweite
Teil beleuchtet die Zeit zwischen 1920 bis in
die 1940er Jahre und fragt nach den
wissenschaftlichen Grundlagen und Methoden der
Sozialen Arbeit, die in dieser Zeit diskutiert
und vermittelt wurden. Der dritte Teil untersucht

die Wandlungsprozesse, welche die

.Ausbildungsstätten in der Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg bis in die frühen 1960er
Jahre durchliefen.

Die ersten Ausbildungsstätten für Soziale
Arbeit in der Schweiz wurden unmittelbar
nach dem Ersten Weltkrieg praktisch gleichzeitig

in Luzern (1918), in Genf (1919) und
in Zürich (1920) gegründet. Auf Grund des

Ersten Weltkriegs waren breite Bevölke-

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 725

rungskreise in tiefe Armut geraten. Ein grosser

Teil der Bevölkerung konnte den
Lebensunterhalt nicht mehr aus eigener Kraft bewältigen

und war auf die Unterstützung durch
die aArmenfürsorge angewiesen. Der Krieg
hatte die sozialen Spannungen zwischen der
.Arbeiterschaft und der Unternehmerschaft

vergrössert. was 1918 zum landesweiten
Generalstreik führte. Als Aktivistinnen in der
frühen Frauenbewegung verfolgten die
Gründerinnen der sozialen Frauenschulen eine

doppelte Zielsetzung. Sie wollten Frauen eine

Berufsausbildung ermöglichen und ihre
Rechte und gesellschaftlichen Partizipationschancen

erhöhen. Gleichzeitig waren sie von
der Überzeugung beseelt, dass die
Sozialarbeiterinnen dank «sozialer Mütterlichkeit»
einen Beitrag zur Lösung der «sozialen Frage»

und Herstellung des sozialen Friedens
leisten konnten.

Die ersten Ausbildungsstätten waren stark

von internationalen Vorbildern beeinflusst.
Dazu gehörten die Settlementbewegung in

London und in den USA oder die Soziale
Frauenschule in Berlin, die 1908 von Alice
Salomon gegründet worden war. Die
Schulleiterinnen wirkten auch aktiv in internationalen

Gremien der Sozialen Arbeit mit. Auch
die Schweizerische Armenpflegerkonferenz
orientierte sich an internationalen Vorbildern.
So basierte die Vision einer «rationellen»
Armenpflege, deren Ziel es war, die einzelnen
Armen in ihrer Individualität zu erkennen,
auf einem Modell, wie es erstmals in der
deutschen Stadt Ebersfeld angewandt worden

war. Für die Fürsorgebeamten zentral war die

Unterscheidung in «würdige, unverschuldete»

und in «unwürdige, selbstverschuldete
Arme», die in zahlreichen kantonalen
Annengesetzen gänzlich von der Unterstützung
ausgeschlossen blieben. Durch die Gründung der
Frauenschulen sahen die Exponenten der

Schweizerischen Armenpflegerkonferenz ihre
Position in der Sozialen Arbeit gefährdet. Mit
der Begründung von unterschiedlichen
geschlechtsspezifischen «Wesensneigungen»
wehrten sieh die Männer gegen Frauen in
Führungspositionen der öffentlichen Fürsorge und
sahen diese höchstens als «Hilfskräfte».

Einen grossen Raum in der Arbeit von
Sonja Matter nimmt die Auseinandersetzung
mit der Entwicklung der Gamdprinzipien

und Handlungsmethoden der Sozialen Arbeit
ein. Dazu gehört zum einen die Darstellung
des «Vademecums für ,Armenpfleger», das

bis 1955 das Handbuch für die fürsorgerische
Praxis bildete, grossen Wert auf die
Erforschung der Ursachen der Bedürftigkeit
legte und von einem paternalistischen
Selbstverständnis der Fürsorgebeamten und

disziplinierenden Fürsorgepraktiken geprägt war.
Zum andern analysiert die Autorin die
Entwicklung der Unterrichtsprogramme der
sozialen Frauenschulen von ihren aAnfängen bis

zur Internationalisierung der Sozialen Arbeit
nach dem Zweiten Weltkrieg. Der internationale

Austausch führte unter anderem zur
Übernahme der in den USA entwickelten
Methoden des Social Casework und später
des Social Groupwork sowie der
Community-Organisation. Zudem wurden Psychologie,
Psychoanalyse und Gesprächstherapie zu
einflussreichen Leitwissenschaften der Sozialen
Arbeit. Schliesslich trugen die neuen .Ansätze
der Beratung dazu bei, hilfsbedürftige
Menschen darin zu unterstützen, selbständig
Lösungen zu finden.

Intensiv befasst sich Sonja Matter auch
mit den gesellschaftspolitischen Diskursen zu
Armut und dem Wandel der normativen
Grundlagen der Sozialen Arbeit. Überzeugend

legt sie dar, dass die Soziale Arbeit in
verschiedenen Zeitperioden sehr stark auf die
individuellen Ursachen von Armut und

Bedürftigkeit fokussierte und zu wenig nach den
strukturellen Ursachen von Armut fragte und
diese politisch zu lösen versuchte - eine
Forderung, wie sie die Anhängerinnen der

Settlementbewegung bereits zu Beginn des
20. Jahrhunderts formuliert hatten und die
dann später von der 68er Bewegung erneut
erhoben werden sollte. Es ist deshalb durchaus

schlüssig, dass die Arbeit mit den frühen
1960er Jahren aufhört.

Dank der sehr differenzierten, kenntnisreichen

und systematischen Darstellung der

Professionalisierung der Sozialen Arbeit in
der Schweiz in der Zeit von den Anfängen
bis 1960 dürfte die Publikation von Sonja
Matter schon bald zu einem Standardwerk an
den Ausbildungsstätten für Soziale Arbeit
werden.

Luzern Jürg Krummenacher

SZRKG, 106(2012)



726 Rezensionen - Comptes rendus

Christoph Möhl, Fritz Blanke. Querdenker
mit Herz, Zug, ,Achius Verlag, 2011, 266 S.

Ein sehr schön aufgemachtes Buch liegt uns
hier vor, das Freude macht, es in Flände zu
halten und es freilich aufzuschlagen.
Angenehme Layoutierung ist mit aussagekräftiger,
teils ganzseitiger Bebilderung verbunden.
Verlag und Autor ist hier Respekt zu zollen.
Christoph Möhl zeichnet das Leben und Wirken

des Fritz Blanke, seines Schwiegervaters,
nach, der von 1930-1967 das Fach
Kirchengeschichte an der Theologischen Fakultät in
Zürich vertrat. Das Buch ist biografisch-le-
bensweltlich orientiert, bietet so manche
erfrischende Anekdote und porträtiert einen
Wissenschaftler und Menschen, der enge
Familienbanden pflegte, reiselustig und auch als

Politiker tätig war.
Dem Katholizismus - als Minderheit im

Zürich seiner Zeit - gegenüber war Blanke
aufgeschlossen (152/153: dort Notiz über die

Spiritualität des Ignatius), über den frühen
Tod seines katholischen Kollegen, Oskar
Vasella, 1966 tief bestürzt (229).

Insgesamt wird das Bild eines toleranten
Menschen, Christen und Wissenschaftlers
gezeichnet, der mit viel Engagement und Wirkkraft

Dinge zu gestalten vermochte, nicht
zuletzt gehört in diese Kategorie wohl die 1964

erfolgte Gründung des Schweizerischen Instituts

für Reformationsgeschichte. Die
Herzensqualitäten des Fritz Blanke treten klar
hervor - Bilder sagen dabei bekanntlich mehr
als Worte, vgl. etwa die S. 112, die Fritz
Blanke bei einer Kinderhochzeit zeigt. Sein
kritisch-alternatives «Vordenkertum» wird
deutlich; dass Blanke freilich ein «Querden-
ken> gewesen sei, dieses Gefühl kommt dem
Rezensenten weniger. Hier wurde unter
Umständen wohl ein zu starker Ausdruck für den

Untertitel gewählt.
Ein kurzer Blick auf das wissenschaftlich-

kirchengeschichtliche Werk des Fritz Blanke
sei noch geworfen. Beiträge, die immer auch
lebensweltlich verortet zu sein scheinen oder

jedenfalls leicht zu verorten sind, lauten - nur
vier seien hier exemplarisch genannt: 1928:
«Die Entscheidungsjahre der Preußenmission

(1206-1274)», in: ZKG, 47 (1928), 18-40;
1936: «Geist und Gewalt in der Kirchengeschichte»,

in: Die Furche 22 (1936): sowie
1947: «Die Jesuitenfrage in der Schweiz», in:

Reformierte Schweiz 4 (1947), Heft 8. md
1963: «Kirchengeschichte ohne Mythus», in:
Die Tat, 18.8.1963.

In der Spezialsammlung der Universität
ZU findet sich ein geordneter Nachlass Fritz
Blankes, vgl. (www.zb.uzh.ch/Medien/spezial-
sammlungeny'handschriften/nachlaesse.'blanke-
ffitz.pdf) (28.8.2012). der sicherlich in
Zukunft noch auf Interesse stossen wird und das

von Christoph Möhl vorgelegte Bild
erweitern oder vertiefen kann. Dem vorliegenden

prospografischen Band aber ist weite
Verbreitung zu wünschen!

Fribourg David Neuhold

Natalie Fritz/Charles Martig/Fabian Perli-
ni-Pfister (Hg.), Nur für reife Erwachsene.
Katholische Filmarbeit in der Schweiz,
Zürich, TVZ. 2011, 178 S.

Das Spannungsverhältnis zwischen dem
künstlerisch-kommerziellen Kino und der
katholischen Kirche ist in den zurückliegenden
Jahren international zum Gegenstand
wissenschaftlicher Forschung geworden. Stellvertretend

dafür eine regionale Studie: Daniel
Polreich, Die katholische Filmarbeit im Bistum
Münster, Münster 2007. Häufig lag der
Fokus dabei auf Protest- und Zensuraufrufen
(Peter Lersch, In the name of public order
and morality. Cinema control and film
censorship in Luxembourg 1895-2005, Luxemburg

2005), es finden sich aber -jüngst auch
für die Schweiz (Adrian Gerber, «Eine gediegene

Aufklärung und Führung in dieser
Materie»: Katholische Filmarbeit in der Schweiz
1908-1972, Fribourg 2010) - grundsätzliche
Studien, die die kirchlichen Bemühungen um
das Filmwesen nicht nur auf skandalträchtige
Einzelfälle reduzieren, sondern die Arbeit der
konfessionellen Stellen auf einer
umfangreicheren Basis beleuchten und in einen
wissenschaftlichen Kontext einbinden. Dem
letzteren Ansatz fühlt sich die Publikation «Nur
für reife Erwachsene» verpflichtet. Bewusst
für einen grösseren Leserkreis konzipiert,
versucht der Band, systematische Zugriffe
auf das Thema ebenso abzubilden wie singulare

Einzelfälle zu schildern. Sechs Kapitel
gliedern den Sammelband. Zunächst verortet
Fabian Perlini-Pfister die Entstehung der

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 727

katholischen Filmarbeit in der Schweiz im

grossen konfessionsgeschichtlichen Kontext.
Aufbauend auf den Studien von Urs Alter-
matt zeichnet er die ersten Jahre katholischen
Fümengagements bis 1941 nach. Die
Entwicklungen verliefen ähnlich zu anderen

europäischen Ländern. Erste Impulse einer

positiven Aufnahme des jungen Mediums
standen Bedenken von Seiten des

Bildungsbürgertums entgegen.
Nach dem US-Vorbild der «Legion of

Decency» und der päpstlichen Enzyklika
«Vigilanti Cura» richtete man das Filmbüro
des SKVV ein, es kam zur Reorganisation
der Arbeit und erste Zeitschriften entstanden.
Besonders im Vergleich zur nationalsozialistisch

geprägten Situation des Filmwesens
in Deutschland lässt sich für die Schweiz also

von einem sehr breiten Engagement sprechen.
Vor allem in der Abgrenzung zum grossen
Nachbarstaat sieht Perlini-Pfister denn auch
die Funktion der katholischen Filmarbeit
während des Zweiten Weltkrieges. «Der
Filmbeobachter», katholisches Rezensionsorgan

ab 1941. habe nachhaltig zur «katholischen

Identitätsstiftung» in der Schweiz
beigetragen. Er sollte seine konfessionellen Leser

während des Krieges nicht zuletzt über
propagandistische Produktionen aufklären.
Besonders skeptisch begegnete man in dieser
Hinsicht sowjetischen Filmen. Dass aber
auch Leinwanddarbietungen aus Deutschland
«mit großer Vorsicht» (61) entgegnet wurde,
bestätigen Befunde zur katholischen Filmarbeit

in Deutschland während des «Dritten
Reiches», die ebenfalls vor allem gegen
Produktionen wie «Jugend» (1938) und «Ich klage

an» (1941) gerichtet waren.
Den Überblick über die institutionelle

Entwicklung schliesst Adrian Gerber mit
einer Darstellung der Filmarbeit bis in die
1970er Jahre ab, die sich vornehmlich auf
seine bisherigen Forschungen stützt.

Unter dem provokanten Titel «Heiße
Schenkel, kühle Köpfe» legt zudem Natalie
Fritz einen Beitrag vor, der sich mit dem
Wandel moralischer Ansprüche der katholischen

Filmexperten beschäftigt. Dabei arbeitet

sie heraus, dass sich in der Schweiz die
reformierte Filmarbeit von der derjenigen der
katholischen Kirche bei der Bewertung der

Sexfilmwelle vornehmlich der Siebzigerjahre
kaum unterschied.

Der gesamte Band, der im Umfang und
wissenschaftlichen Anspruch seiner einzelnen

Beiträge ausgesprochen heterogen ist,
stellt dennoch eine sinnvolle Gesamtschau
auf die katholischen Bemühungen um das

kommerzielle Filmwesen dar. Zu bedauern
ist allerdings, dass aktuelle Forschungstendenzen,

etwa bei der Beschäftigung mit den

Aufklärungs- und Sexfilmen, nicht einbezogen

werden.
Unzweifelhaft das Glanzlicht des Bandes

ist hingegen der Abdruck der persönlichen
Widmungen, die Filmstars wie Alfred Hitchcock

oder Femandel im Autogrammbuch von
Pater Charles Reinert, des langjährigen,
exponierten Protagonisten der katholischen
Filmarbeit in der Schweiz, eintrugen. Ihre
zum Teil sehr persönlichen Beiträge belegen
anschaulich, wie eng das Verhältnis der
katholischen Kirche zum Kino im 20.
Jahrhundert sein konnte.

Aachen Christian Kuchler

Ferenc Szabó SJ, The life and work ofOtto-
kàr Prohäszka (1858-1927), English transi,

by Attila Miklóshàzy, Budapest, Szent Istvàn
Tàrsulat. 2009, 345 p. (Appendix 62+46 p.)

Das ungarische Original ist im Jahr 2007
beim gleichen Verlag erschienen. Im Begleittext

beider Ausgaben wird Folgendes notiert:
«Die Monographie ist das Ergebnis einer

Forschung, die ich während mehrerer
Jahrzehnte geführt habe.» Diese Aussage wird
durch die Bibliographie bestätigt. Die erste
Schrift von Ferenc Szabó über Prohäszka ist
im Jahr 1967 erschienen, seither hat er mehrere

Bücher und Zeitschriften-Artikel über
diese Persönlichkeit veröffentlicht. Es kann
hier erwähnt werden, dass zum (Lebenswerk)
dieses Forschers der ungarischen Kirchengeschichte

eine weitere Biographie gehört, die
2012 erschienen ist: Christus und seine
Kirche im Lebenswerk von Péter Pâzmàny
(Theologe, Schriftsteller, Bischof im 16/17.

Jh.) Das (opus magnum) über Ottokär
Prohäszka wurde jetzt in englischer Übersetzung
veröffentlicht.

SZRKG. 106(2012)



728 Rezensionen - Comptes rendus

.Auf den ersten hundert Seiten wird die
Lebensgeschichte von Prohäszka beschrieben.

Er ist 1858 in Nyitra (früher Nord-Ungarn,

jetzt Slowakei) geboren und starb als

Bischof, am 1. April 1927 während einer Predigt

in der Domkirche von Székesfehérvâr.
Auf" seinem Grab stehen die Worte: «Apostolus

et Praeceptor Hungariae» - Apostel und
Lehrer Ungarns. Vor seiner Ernennung zum
Bischof war er Professor für Dogmatik, später

Spiritual im Priesterseminar von Eszter-

gom.
Es ist zu erwähnen, dass seine Mutter

schweizerischer Abstammung war, seine

Muttersprache war deshalb Deutsch. Erst in
der vierten Grundschulklasse begann er
Ungarisch zu lernen. In einem von den
Reformierten geführten Gymnasium ist er in dieser

Sprache stark geworden. Sein Lebenswerk in

ungarischer Sprache ist bedeutend: Die
Gesamtausgabe (1927/28) seiner Schriften enthält

25 Bände.
Die übrigen zweihundert Seiten

vorliegender Biographie sind folgenden Themen
gewidmet: Prohäszka und der Modernismus

- Prohäszka und der Index - Im Strom neuer
Bewegungen - Die jüdische Frage - Seine
sozialen Kontakte - Prohäszka der Dichter
und Poet - Seine Nachvv irkung.

Modernismus war das Leitwort einer

Bewegung in der katholischen Kirche, die
nach der Veröffentlichung der (Syllabus-Col-
lectio errorum) d.h. einer Sammlung von
Irrlehren (1864) von Pius IX. und nach den

Verurteilungen des I. Vatikanischen Konzils
(1869-70) entstanden ist. In diesen
kirchlichen Entscheidungen wurde eine relativ
neue geistige Bewegung zurückgewiesen und

eindeutig verurteilt. Einige Philosophen.
Wissenschaftler, Historiker haben nämlich in
den vorausgehenden Jahrzehnten die

Meinung vertreten, dass das Zeitalter religiöser
Weltinterpretation abgelaufen sei, man solle
sich von der (veralteten Denkstruktur) der
Kirche befreien. Diese Mentalität wurde in
den erwähnten Dokumenten hart verurteilt.
Einige katholische Wissenschaftler haben

später versucht, an Stelle einer massiven
Ablehnung dieser Denkweise, sich in ein
Gespräch einzulassen um die Kirche aus einem
frontalen Gegensatz zur Philosophie. Wissenschaft

und protestantischer Theologie
herauszuführen, d.h. die Kirche zu modernisieren.

Sie hatten nach dieser Zielsetzung den Titel
(Modernistem erhalten.

In diesem Sinne war Prohäszka nicht
extrem (modernistisch), er veröffentlichte aber
im Jahr 1907 ein Buch mit dem Titel Der
moderne Katholizismus. Sein Grundgedanke
war: «Der moderne Mensch muss lernen, zu
versuchen, das weltliche und das göttliche
Element der Kirche in Einklang zu bringen
[...] Im Hintergrund steht das Versprechen
des Herrn. Er hat aber nicht versprochen,
dass das menschliche Element der Kirche
immer und ununterbrochen auf der höchsten
Ebene dem Göttlichen dienen wird.» Die
Bereitschaft zur Selbstkritik, zum Dialog, zum
Nachdenken und zur Prüfung der Überlieferung

gehört seiner Meinung nach zum Wesen
der Kirche. Es ist erlaubt, wenn nicht kritisch
ablehnend, so doch wenigstens nüchtern
zurückzublicken, nicht zuletzt deshalb, weil
auch die Sprache der Theologie sich im Laufe

der Zeit verändern kann. Für alte Wahrheiten

muss man nicht selten neue Begriffe
suchen, manchmal sind die früher formulierten
Beweise kraftlos geworden.

Prohäszka wurde 1910 in die ungarische
Akademie der Wissenschaften aufgenommen,

er hielt hier eine Antrittsrede über (Die
Übertreibungen des Intellektualismus). Kurz
darauf zu Weihnachten warb er in einem
Zeitungsartikel (Mehr Frieden) für Verständigung

zwischen den politischen Parteien und
zwischen den verschiedenen christlichen
Konfessionen. Die Reaktion der offiziellen
Kirche kam schnell: Er wurde wegen Modernismus

und Kollaboration mit den Protestanten

in Rom angezeigt. So kamen 1911 - ohne
eine persönliche Konsultation mit ihm - alle
drei Schriften auf den «Index librorum prohi-
bitorum». auf die Liste der von der Kirche
verbotenen Bücher.

Ferenc Szabó bringt in seinem Buch zwei
Berichte des ungarischen Dominikanerpaters
Szàdok Szabó in lateinischer Sprache, die
damals den Grund lieferten, Prohäszka auf den
Index zu setzen. Die ganze Geschichte ist in
seinem Werk analysiert und dokumentiert. Es

wird auch gezeigt, wie nach Jahrzehnten die
Kirche einen bedeutenden Teil der Gedanken
von Prohäszka in ihre Lehre eingebaut hat.

Ein weiteres Kapitel des Buches ist der
sozialen und politischen Aktivität von
Prohäszka gewidmet. Szabó analysiert ganz

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 729

gründlich die Jahre des ersten Weltkrieges,
den Zusammenbruch der Österreich-Ungarischen

Monarchie, die kurze Machtübernahme

der Kommunisten und dann die harte

(Reaktion), der Versuch, das Land und die

Kirche aus dieser Sackgasse herauszuholen.
Die Biographie bringt in diesem Zusammenhang

einen ausführlichen Überblick über die
Äusserungen, Aktivitäten und .Annäherungs¬
versuche von Prohäszka. Er wurde schon
damals oft kritisiert, seine Versuche, den anders
Denkenden zu verstehen, wurden von vielen
führenden kirchlichen und politischen
Persönlichkeiten abgelehnt. Erst nach vielen
Jahrzehnten ist es klar geworden, dass die
Kirche ohne Dialogbereitschaft den Kontakt
mit der Gesellschaft verlieren wird.

Problematisch war sein Verhältnis zum
Judentum. Szabó widmet dieser Analyse
zwanzig Seiten - das Ganze ist gründlich
dokumentiert. Das Thema wurde schon oft
besprochen, nach 1945 hat man nämlich dem
Namen Prohäszka den Titel (Antisemit)
angehängt. Im Mittelpunkt seiner Kritik stand
aber nicht das (Judentum), die religiöse
Überzeugung, sondern das Faktum, dass sich
in der Monarchie eine liberale und kirchen-
feindliche Mentalität durchgesetzt hat, deren

Vertreter - vielleicht den Spuren von Karl
Marx folgend - in grosser Zahl eben Juden

waren. Aus diesem (Sitz im Leben) ist seine

Judenkritik erklärbar. Übrigens werden wir
auch darüber informiert, dass Prohäszka mit
mehreren Juden befreundet war.

«The life and work» - das Leben und das

Lebenswerk eines Menschen, dessen

Lebensprogramm es war, den Menschen zu dienen.
Sein schriftliches Werk umfasst, wie schon
erwähnt, viele Bände, er hat auch die päpstliche

soziale Enzyklika Rerum Novarum
(1891) ins Ungarische übersetzt. Es stand
aber die menschennahe, soziale Aktivität im
Mittelpunkt seines Lebens. Er begründete die
«Gesellschaft von Frauen für soziale Arbeit»,
die sich für Waisenkinder, Dienstmädchen
und alleingebliebene Ehefrauen verantwortlich

fühlte. Ein sehr reger Briefwechsel mit
Personen, die sich für die gleiche aAufgabe

verpflichtet haben, bezeugt, dass Prohäszka
auch in dieser bischöflichen Aufgabe mit
wahrem Verantwortungsgefühl erfüllt war.

Ein Kapitel der Biographie widmet sich
dem Poeten und dem Mystiker. Notizen in
seinem Tagebuch zeigen eine dichterische
Begeisterung und ganz persönliche
Gespräche mit dem Heiland. Eine tiefere,
verborgene Schicht seiner Seele hat sich so ge-
offenbart.

Der letzte Satz in der Biographie: «The
soul and spirit of Prohäszka were also a

flame which set others alight, and gives light
still today a century latere - die Seele und
der Geist von Prohäszka ist einer Flamme
ähnlich, die uns auch aus der Entfernung von
fast hundert Jahren erhellen kann.

Kurz noch über den Autor Ferenc Szabó.
Er ist im Jahre 1953 in Ungarn heimlich in
den Jesuitenorden - der damals durch die
kommunistische Regierung schon aufgelöst
war - eingetreten. Drei Jahre später, während
der (ungarischen Revolution) konnte er
Ungarn verlassen. Er hat bei den Jesuiten seine
Studien beendet und wurde 1963 zum Priester

geweiht. Er erwarb 1966 den Titel Doktor
der Theologie, von 1967 bis 1991 war er Leiter

der ungarischen Abteilung beim Radio-
Vaticana in Rom. Er lebt seit 1992 in Budapest

und setzt seine, für den Rückblick in die
ungarische, politisch-kulturelle und kirchliche

Vergangenheit sehr wichtige
Forschungsarbeit fort.

Luzern Istvân Dévény

Gerhard Lang, Die Bischöfe von Seo de

Urgel als Kojurslen von Andorra (1901-
1940), Hamburg, Verlag Dr. Kovac 2011

Schriften zur Geschichtsforschung des 20.
Jahrhunderts. Bd. 3), 586 S.

Vf.. ein durch verschiedene Publikationen
ausgewiesener Kenner Spaniens und der
spanischen Sprache, hat es in vorliegender
Arbeit, die zugleich im Jahr 2011 als Dissertation

an der Universität des Saarlandes eingereicht

wurde, unternommen, das Wirken der
Bischöfe von Seo de Urgel (unweit der Grenze

Andorras und seit dem 6. Jh. eigener
Bischofssitz) im Zeitabschnitt von 1901-1940
zu untersuchen. Auf den ersten Blick ist die
Arbeit damit in der Kirchengeschichte zu

verorten, jedoch wird an der Herangehens-

SZRKG. 106(2012)



730 Rezensionen Comptes rendus

weise deutlich, wie sehr Zeitgeschichte und

Kirchengeschichte ineinander übergehen und

miteinander verwoben sind. Am Ende zeigt
sich, dass aufgmnd der politischen Verstrebungen

die pastoralen Gesichtspunkte der
betreffenden Bischöfe fast aussen vor zu lassen
sind (s. 5.2. Der pastorale Aspekt).
Untersuchungsgegenstand und -Zeitraum werden im
einleitenden ersten Teil umfassend gerechtfertigt

und bereits der Hinweis auf die
Quellenlage (1.1.2) macht gemeinsam mit den

reichlich konsultierten Archiven (v.a. Katalanisch.

Spanisch. Französisch, zusätzlich
Russisch, Holländisch. Portugiesisch. Englisch.
Latein) zur Sichtung historischer Informationen

und Belege den wissenschaftlichen
Anspruch der Arbeit deutlich: Es soll eine
vorhandene Forschungslücke geschlossen bzw.
bis dato veröffentlichte Untersuchungen auf
den aktuellen Forschungsstand gebracht und
Forschungsergebnisse erneut diskutiert werden.

Die reiche Quellenarbeit sorgt dafür,
dass neu gewonnenen Erkenntnisse zum
benannten Zeitraum und den betroffenen
Personen zu Tage gebracht werden konnten,
darunter v.a. in Bezug auf das (stark politisch
gefärbte) Wirken der Bischöfe Riu, La-
guarda, Benlloch und Guitart zu Beginn des

20. Jh.

Diese Zeit war gekennzeichnet von der
Konfrontation Andorras mit modernen
Staatsstrukturen, wie sie sich international
abzuzeichnen begannen: «eine feudale Struktur,

die die Nachbarländer zu Beginn des XX.
Jahrhunderts (längst) definitiv abgelegt hatten,

wurde in Andorra weiter am Leben
erhalten. Aber diese Struktur hatte bisher nur
unter mittelalterlichen Rahmenbedingungen
funktionieren müssen und war bis dato nie
auf den Prüfstand bilateraler oder gar multilateraler

Beziehungen gestellt worden.» (vgl.
46). Der Autor geht u.a. der Frage nach, wie
sich der Bischof von Seo de Urgel, eine
vornehmlich geistliche Macht mit herrschaftlichen

Rechten über Andorra, und Frankreich,
das ebenfalls herrschaftliche Rechte innehatte,

in Bezug auf Andorra positionierten und
den Übergang aus den feudalen in
freiheitlich-demokratische Strukturen, die Modernisierung

des Landes betreffend, gestalten sollten.

Machtpolitisch spielt Spaniens Andorra-
Politik u.a. in die Beziehungen zum Bischof
von Seo de Urgel und durch die zeitweiligen

Reaktionen auf die Andorra-Politik Frankreichs

mit hinein. Den politischen
Umbrüchen durch den Spanischen Bürgerkrieg
kommt besondere .Aufmerksamkeit zu.
Anhand einer klaren Systematik durchstreift Vf.
die Geschichte des wechselhaften Verhältnisses

der Bischöfe Seo de Urgels in Bezug auf
Andomi, einsetzend mit den historischen
Voraussetzungen des ausgehenden 19. Jh.

und schwerpunktmässig mit bereits genannten

Bischöfen. Fragen wie diejenige nach der

Fiandhabung der Zollfreiheit, dem Aufbau
bzw. der Erweiterung der Infrastruktur
(Bildungssystem, aber auch Strassenbau und

Postverwaltung, Telefon, bzw.
Telegrafenverbindung) werden ebenso aufgegriffen wie
diejenigen der Gerichtsbarkeit und des Kir-
chenzehnts.

Gerhard Langs sorgfältig strukturierte
Arbeitsmethode wird im Ergebnis deutlich: Das
Buch, das in die Hände all derer gehört, die
sich für die jüngere Geschichte Andorras wie
auch der nachbarschaftlichen Einflüsse
seitens Spaniens und Frankreichs interessieren,
ist thematisch sehr übersichtlich und strukturiert

angeordnet und verfolgt eine klare
Gedankenlinie; der Zugang zur Fragestellung,
der Forschungsstand und die verwendete
Methode zeichnen sich innerhalb der ersten Seiten

sehr bald ab; eine regelmässige
Zwischenbilanzierung/Zusammenfassung erlaubt
es, schnellen Zugriff zu den Forschungsergebnissen

und Inhalten zu erlangen, was dem
Leser besonders bei der Informationssuche
von Einzelaspekten der Studie entgegenkommt.

Der Quellenteil einschliesslich einiger

weniger Abbildungen und eigener
Übersetzungen (511-572) befindet sich am
Schluss des umfangreichen Werkes.

Freiburg i. Ue. Thomas Fries

Aleksandra Pavvliczek, Akademischer Alllag
zwischen Ausgrenzung und Erfolg. Jüdische
Dozenten an der Berliner Universität 187.1—

1933, Stuttgart. Franz Steiner Verlag. 2011
Pallas Athene. Beiträge zur Universitätsund

Wissenschaftsgeschichte. Bd. 38), 529 S.

In ihrer Untersuchung widmet sich
Aleksandra Pavvliczek den jüdischen Dozenten an
der Berliner Universität zwischen Reichseini-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 731

gung 1871 und Beginn der nationalsozialistischen

Verfolgung 1933. Sie leistet mit ihrer
Arbeit, dies sei vorangeschickt, einen
wertvollen Beitrag sowohl zur Erforschung
jüdischen Lebens in Deutschland wie auch zur
Universitätsgeschichte im Kaiserreich und in

der Weimarer Republik. Der Buchtitel
benennt die Problemstellung der Studie erfreulich

präzise. Pavvliczek fragt nach den

Bedingungen für die Karrieren jüdischer Dozenten
im Berliner Universitätsbetrieb, nimmt mithin

den «akademischen Alltag» in den Blick
und ordnet die Verläufe dieser Karrieren
zwischen den Polen «Ausgrenzung und Erfolg»
ein. Noch auf den ersten Seiten ihrer Arbeit,
die aus einer an der Humboldt-Universität zu
Berlin absolvierten Promotion hervorgegangen

ist, benennt Pavvliczek eines der wesentlichen

Probleme ihrer Untersuchung. Die
Konstruktion eines «jüdischen Hochschuldozenten»

aus einer Vielzahl biographischer
Konstellationen, aus disparaten Herkünften,
Lebensläufen und Selbstbeschreibungen. Doch

zu Recht verweist sie auf die Realität im
universitären - und nicht nur in diesem -
Bereich: «Wer Jude war, bestimmten die Nicht-
juden.» (11) Ob jüdischen Glaubens,
jüdischer Flerkunft oder qua Fremdzuschreibung
für jüdisch erklärt - die Folgen für akademische

Karrieren waren (fast) gleich, die stete
Reflektion dieses Problems jedoch darf nicht
zu einer retrospektiven Verwischung der so

begründeten Diskriminierung führen. In ihrer
Einleitung erläutert Pawliczek die
methodischen Grundlagen ihrer Arbeit klar und
nachvollziehbar, ihre allgemeinere Einführung

zu «Juden in der deutschen Gesellschaft
des Kaiserreichs und der Weimarer Republik»

allerdings fällt etwas zu knapp aus.

Der erste Abschnitt der Untersuchung
umreisst den rechtlichen und statistischen
Rahmen des Wirkens jüdischer Dozenten an
der Berliner Universität, ausgehend von der
allgemeinen Emanzipation im Kaiserreich
und ihrer Auswirkung auf die Universitätsstatuten

bis zu den Hochschulreformdebatten
der 1920er Jahre. Wissenschaftspolitische
Bestrebungen einer universitären Demokratisierung

erfuhren zumeist wenig Gegenliebe
von den Universitäten und verblieben
rudimentär. Dass die Reformpläne jüdische
Dozenten, aufgrund ihrer oftmaligen Stellung

als Privatdozenten beziehungsweise andere

Nichtordinarien, vielfach betrafen, wurde
nach Pawliczek in den Debatten erstaunlich
wenig thematisiert. Anhand des weithin
untersuchten «Fall Spahn». der Berufung des

Flistorikers Martin Spahn nach Strassburg,
verdeutlicht Pawliczek, das ein «befürchteter»

Katholizismus konfessionell orientierte
Berutüngsdebatten um 1900 mindestens
ebenso wie eine etwaiges jüdisches
Glaubensbekenntnis prägen konnte und illustriert
zudem die nicht zuletzt jüdische Dozenten in
den Blick nehmende Debatte um eine
gewünschte respektive verwünschte «voraussetzungslose

Forschung». Im folgenden, zentralen

Kapitel ihrer Studie wendet sich Pawliczek

der Entwicklung des Lehrkörpers der
Berliner Friedrich-Willhelms-Universität im
Untersuchungszeitraum zu. Ausführlich referiert

sie Berufungsrechte und -verfahren
sowie die allgemeine Entwicklung des Lehrkörpers,

um schliesslich die Karriereverläufe
jüdischer Dozenten in den einzelnen Fakultäten
und Fächern nachzuzeichnen. Dank einer die

Darstellung disziplinierenden Struktur entgeht
dieser, auf einer eindrucksvollen empirischen
Basis fussende Abschnitt der drohenden
Gefahr, ob der Informationsfülle zum Steinbruch

auszufransen. Im Wechselspiel
zwischen statistischer Einordnung und einzelnem

Beispiel, als kontrastierende ((Kontrollgruppe»
sich des Anteils katholischer Lehrender
bedienend, gelingt Pavvliczek die Nachzeichnung
der oftmals von Zurücksetzung und Diskriminierung

geprägten, gleichwohl vielfältigen
akademischen Lebensläufe jüdischer Dozenten
an der Berliner Universität. Mit der 1933
unmittelbar einsetzenden Verfolgung durch das

NS-Regime endete dieses Kapitel deutscher

Universitätsgeschichte
Doch belässt es Pawliczek nicht bei der

Darstellung der blossen Ergebnisse, der
statistisch messbaren Anteile von Erfolg und

Ausgrenzung, sondern widmet sich in einem
dritten Abschnitt ihrer Untersuchung den
expliziten wie impliziten Kriterien und Begründungen

für Berufungen. Der Wechsel zur
qualitativen Analyse bedingt ein Zurücktreten

der den statistisch geprägten Abschnitt
formenden Struktur, nun stehen «Fallbei-
spiele» und Lebensläufe weitaus mehr im
Mittelpunkt der Betrachtung. Der gewählten

SZRKG, 106(2012)



732 Rezensionen - Comptes rendus

Kapitelüberschrift einer «Berulüngsrhetorik»
von Fakultäten und Ministerium entsprechend,

kann Pavvliczek durchaus überzeugend

in einer Vielzahl von Fällen dokumentieren,

wie rasch die behauptete Präferenz
wissenschaftlicher Meriten mit antisemitischen,

aber auch antikatholischen Vorurteilen
konfligiertc. Der vorwiegend quantitativ
analysierende Flauptabschnitt der Arbeit wird
durch die nun qualitativ argumentierende
Darstellung in gew mitbringender Weise
ergänzt, eine gewisse Straftüng hätte diesem

Abschnittjedoch fraglos gut getan. Ein
statistischer Anhang sowie ein Personenregister
komplettieren die Darstellung. In ihrem
kurzen, betont nüchternen Resümee bezeichnet
die Autorin die jüdischen Dozenten an der
Berliner Universität als «fast integriert».
Doch auch wenn sich der universitäre Alltag
kaum von dem der nichtjüdischen Lehrenden
unterschied, kann an ihrer Diskriminierung
als Juden bei Berufungen auf Lehrstühle
ebenso kein Zweifel bestehen. Inwieweit der
Berliner Universität als der Alma Mater der

protestantisch geprägten Reichshauptstadt ein

exemplarischer Rang zukommen kann, müssen

Untersuchungen für andere deutsche
Universitäten erweisen, die sich nicht zuletzt an
der in dieser Studie vorgenommen Verknüpfung

quantitativer und qualitativer Untersu-
chungsmethoden orientieren sollten. Mit
ihrer anregenden, gut lesbaren Arbeit hat
Alexandra Pawliczek die Messlatte hierfür hoch

gelegt.

Berlin Matthias Berg

Eva Maeder. Altgläubige zwischen Aufbruch
und Apokalypse. Religion. Verwaltung und
Wirtschaft in einem ostsibirischen Dorf 1900-
1930er Jahre). Zürich, Chronos, 201 1. 304 S.

Dem Anspruch, eine «Mikrogeschichte» der
ländlichen Gesellschaft Russlands zu schreiben,

wird Eva Maeder in vielfacher Hinsicht
gerecht: Ihre Studie widmet sich Angehörigen

der minoritären Glaubensgemeinschaft
der Altgläubigen, die seit dem 18.

Jahrhundert ein kleines Dorf namens Bol'soj Ku-
nalej in Burjatien am äussersten Rande Russlands

besiedeln. Damit tritt Maeder in die

Fussstapfen der Osteuropahistoriker Carsten

Goehrke und Heiko Flaumann, die den Fokus
ihrer Forschungen auf den russischen Alltag
gerichtet haben. Dieser Ansatz bietet eine

ergänzende Lesart der frühen Sowjetunion
bis in die 1930er Jahre, einer Zeit, deren

gigantische Umwälzungen auf der Makroebene
bereits gut erforscht sind, von denen jedoch
erst ansatzweise bekannt ist. wie sie in der

Peripherie, in der sowjetischen Provinz
umgesetzt worden sind. Die radikale Veränderung

der sowjetischen Gesellschaft galt
bekanntlich insbesondere dem Wirtschaftssystem

sowie auf ideologischer Ebene der
«Befreiung» des Volkes vom Opium der
Religion. Daher ist der Fokus Maeders auf die

Entwicklung eines Dorfes von Altgläubigen,
die für ihre vorbildliche Arbeitsmoral und
wirtschaftlichen Erfolg bekannt waren - auch

Max Weber hat sie als «Protestanten der
Orthodoxie» bezeichnet (38-39) - reizvoll.

Die Altgläubigen waren auf einem Konzil
der russisch-orthodoxen Kirche von 1666/67
als Häretiker aus der Kirche ausgeschlossen
worden, weil sie die Veränderungen der
orthodoxen Liturgie durch Patriarch Nikon
nicht annehmen wollten. Unter dem Druck
staatlicher und kirchlicher Verfolgungen
flohen die Altgläubigen in abgelegene Gebiete
oder wurden im Rahmen der russischen
Siedlungspolitik und zwecks Urbarmachung
neuer Gebiete von Katharina der Grossen

zwangsweise dort angesiedelt. Im Gebiet um
das Dorf Bol'soj Kunalej war dies in den späten

1760er Jahren der Fall. Dort betrieben die

altgläubigen Neusiedler trotz hartem Klima
bald recht erfolgreich Landwirtschaft und
Viehzucht. Sie pflegten bewusst ihre eigene
Identität und grenzten sich durch Kleidung.
Sprache und Folklore von den (häretischen
Russen) und den (ungläubigen) Burjaten ab

(43). Dennoch verliefen die wirtschaftlichen
und politischen Veränderungen in diesem
Dorf ähnlich wie in den übrigen Gebieten der
Sowjetunion.

Die Arbeit ist in vier zeitliche Perioden

gegliedert: die Zeit vor 1917. der Bürgerkrieg
bis 1922. die Jahre der «Neuen Ökonomischen

Politik (NEP)» Lenins bis 1928 und
die Kollektivierung unter Stalin bis ca. 1933.
Jede Periode wird anhand der drei stark
miteinander vernetzten Themenbereiche Verwaltung

(Infrastruktur und Verbindung zum
Staatszentrum), wirtschaftliche Verhältnisse

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 733

(Versorgungs- und Produktionslage) und
Glaubensleber, (Normen, Kalender, Tagesablauf.

Reaktion auf" atheistische Propaganda)
behandelt, was für eine kontinuierliche
Vergleichsbasis zwischen den Zeitabschnitten

sorgt. Die Bereiche widerspiegeln Maeders
grundlegendes Interesse dafür, wie und «ob

Altgläubige die strengen religiösen Normen
in der Praxis tatsächlich umsetzten» (13). Eine

übergeordnete Diskussion im Sinne von
Max Webers Einschätzung der Wechselwir-
kiing zwischen altgläubiger Religion und

Wirtschaftstätigkeit (z. B. im Vergleich zur
offiziellen Orthodoxie) unternimmt Maeder
leider nicht, sie beantwortet die Frage
deskriptiv.

Dazu hat Maeder umfangreiche
Quellenforschung betrieben und sich in den Archiven
von Bol'soj Kunalej. Tarabagataj, Ulan Ude
und Moskau durch teilweise schwer lesbare
«Flaushaltbücher» und ausführliche
Parteiprotokolle vorgearbeitet. Ihre Forschungsleistung

besteht insbesondere in der sorgfältigen
Rekonstruktion und Einordnung des Entste-
hungs- und Überlieferungskontexts des stark

ideologisch gefärbten Materials. Hierzu
dienten vor allem Interviews, die Maeder vor
Ort mit älteren Dorfbewohnern und -bewoh-
nerinnen geführt hat. Da für die Zeit von
1917-1928 und ftir den Raum Transbaikalien
mit seiner langen Tradition der dörflichen
Selbstverwaltung noch kaum Sekundärliteratur

zur Verfügung stand, handelt es sich bei
dieser Arbeit um eine Pionierleistung.

Häufige, wenn auch vorsichtige
Schlussfolgerungen machen das Buch angenehm
lesbar: «Die tiefere Ursache für die religiöse
Zersplitterung [in Bol'soj Kunalej] lag
vermutlich im Fehlen einer obersten unumstrittenen

Autorität in kirchlichen Fragen.» (73)
Obwohl die Altgläubigen ihren Traditionen
weitgehend treu blieben, sind mit
zunehmender Industrialisierung auch Zeichen der

Anpassung an die Moderne zu beobachten,

zum Beispiel in der Veränderung der Damenmode

und bei der Gründung einer Kredit-
(1908) und einer Konsumgenossenschaft
(1912). Zu weiteren Spaltungen führte der
staatliche Registrierungszwang seit 1918.
dem sich Teile von Gemeinden widersetzten,
wobei die sowjetische Regierung solche

Spaltungen auch aktiv forderte.

Ebenfalls meistert Maeder die Herausforderung,

die wichtigen Etappen der schwer
nachvollziehbaren Zeit des Bürgerkriegs
herauszuschälen: «Zwischen Februar 1917 und
1922 stellten 14 verschiedene Regierungen
[...] Anspruch auf die Macht in Transbaikalien»

(86). Die Macht der Bol'seviki konsolidierte

sich erst 1922, wobei gemäss einem
Bericht viele Dorfbewohner nicht wussten.
«was eine Revolution ist und dass es sie
gegeben hat» (101). Zahlreiche lokale
Bauernrevolten führten dazu, dass Lenin 1921 die
NEP einführte, welche die Landwirtschaft
fordern sollte und auch im religiösen Bereich
Konzessionen an die Bauern machte. Der
Dorfpartei traten tendenziell nur wenige, v.a.
die ärmsten und jüngere Dorfbewohner bei.
Für sie waren Zugang zur Bildung, selten
materielle Unterstützung und der Erhalt einer
Schusswaffe attraktiv. Dennoch kämpfte die
Parteileitung vor allem damit, dass «die
Altgläubigen den Kommunismus in ihr religiöses

Weltbild integrierten» (171) und weiterhin

an religiösen Ritualen teilnahmen: «Erst
nach 1928 entstanden in den grösseren Dörfern

Burjatiens [...] (Zirkel der Gottlosen),
die allerdings oft untätig blieben» (174). Im
Allgemeinen beklagte sich die Parteizelle bis
1927 über häufige Absenzen, mangelnde
Wahlbeteiligung und über die «Passivität»
der Dorfsowjetmitglieder. Im Gegensatz zur
orthodoxen Kirche genossen die Altgläubigen

relativ weitgehende Freiheiten, doch
«ohne Einheit standen [sie] dem Vormarsch
des Staates machtlos gegenüber» (181).

Ende der 1920er Jahre reagierte Stalin auf
den Widerspruch zwischen den radikalen
Zielen der Oktoberrevolution und den
Konzessionen der NEP an die traditionellen Kräfte

und leitete 1928/29 einen radikalen
Kurswechsel ein, der eine vollständige Kollektivierung

der Landwirtschaft beinhaltete: «Die
Parteizelle [enteignete] zuerst die dörfliche
Oberschicht und zahlreiche andere Bauern
und liquidierte sie dann physisch. Damit
entstand ein Klima der Angst, das es der Parteizelle

ermöglichte, die Macht im Dorf zu
übernehmen» (235). Die Einwohnerzahl sank

von 5000 auf 3500 Bewohner, das Dorf
verarmte. Ein neues Religionsgesetz von 1929

hatte die Schliessung und den Abbrach
zahlreicher Kirchen zur Folge. Die Altgläubigen

SZRKG, 106(2012)



734 Rezensionen - Comptes rendus

führten ihre Gottesdienste nun in den eigenen
Stuben durch, viele vorher zerstrittene
Gemeinden vereinigten sich wieder, an den

liturgischen Unterschieden zur orthodoxen
Kirche hielten sie aber eisern fest (261). Dabei

spielten Frauen eine immer grössere Rolle

bei der mündlichen Überlieferung, rituelle
Gesten wurden wichtiger (266).

Heute leben die Bewohner von Bol'soj
Kunalej wieder ausschliesslich von ihrer
Hotwirtschaft, ein Teil des Landes liegt
aufgrund fehlender Ressourcen brach, dennoch
hat die Landflucht deutlich abgenommen. In
den Nachbardörfern wurden seit 1995 mehrere

Kirchen gebaut, das religiöse und kulturelle
Leben lebt auf und findet vermehrt auch

bei Touristen Interesse. Ungeschrieben bleibt
bisher der Folgeband für die Entwicklung des

Dorfes zwischen 1930 und der Gegenwart.
Es wäre dem von Maeder solid gesponnen
und vervvobenen Faden zu wünschen, wieder
aufgenommen zu werden, um die begonnene
exemplarische Mikrogeschichte eines

altgläubigen Dorfes in Burjatien im 20.
Jahrhundert weiter zu schreiben.

Freiburg i. Ue. Regula Zwahlen

Alexandra Kaiser, Von Helden und Opfern.
Eine Geschichte des Volkstrauertags,
Frankfurt/New York. Campus. 2010 Campus
Historische Studien. Bd. 56), 462 S.

Die Analyse lokaler und nationaler Feiertage
hat sich seit den späten 1980er-Jahren in der
deutschen Geschichtswissenschaft fest verankert.

Historiker, die im Zug einer vertieften
Beschäftigung mit Kulturgeschichte nach
Rolle und Funktion von symbolischer Politik
und den damit verbundenen Mechanismen
von Identitätskonstruktion fragten, fanden in

punktuellen und periodisch wiederkehrenden
Festen dafür einen geeigneten Gegenstand.
Deshalb existiert mittlerweile eine Fülle von
Sammelbänden und Monographien zu Festen,

Feiern und Jubiläen. Die Einführung, die

Umformung und das Abschaffen von Feiertagen

illustrieren dabei insbesondere für die
letzten zweihundert Jahre Kontinuitäten und
Brüche der wechselvollen deutschen
Geschichte. Angesichts dessen erstaunt es. dass

bislang noch keine systematische und dia-

chrone Untersuchung eines Feiertags vorlag,
der sich - mit inhaltlichen und rituellen
Anpassungen - seit 1922 bis heute halten
konnte: des Volkstrauertags. Diese Lücke
schliesst nun die kulturwissenschaftliche Studie

von Alexandra Kaiser, die aus einer
Dissertation an der Universität Tübingen im
Rahmen des DFG-Sonderforschungsbereichs
((Kriegserfahrungen» hervorgegangen ist.

Die Autorin gibt einen informativen und
dichten Überblick über die Geschichte des

Volkstrauertags sowie die Rolle seines

Trägers, des 1919 gegründeten Volksbunds
Deutsche Knegsgräberfürsorge. Dieser
veranstaltete am 5. März 1922 im Berliner
Reichstag erstmals eine Gedenkstunde für die
im Ersten Weltkrieg gestorbenen Soldaten.
Ab 1924 setzte sich der Gedenktag zunehmend,

jedoch nicht tlächendeckend durch. Er
wurde damals am ersten, später am zweiten
Sonntag der Passionszeit begangen, um sich

vom November als Monat des traditionellen
Totengedenkens der beiden christlichen
Konfessionen, des katholischen Allerseelentags
und des evangelischen Totensonntags
abzuheben. Die unterschiedliche Durchsetzung
des Volkstrauertags auf lokaler Ebene in der
Weimarer Republik zeigt Kaiser vertiefend
anhand der Fallstudien Flannover, Stuttgart
und München auf: Während sich der Gedenktag

in Hannover durchsetzte, grenzten sich

Stuttgart und München, wie Württemberg
und Bayern insgesamt, aufgrund ihrer
reichskritischen Haltung sowie religiös-konfessioneller

Gründe vom Konzept des Volksbunds
ab. Sie veranstalteten stattdessen länderspezifische

Gedenkfeiern. aAb 1933 unterstützten
die Nationalsozialisten die Aktivitäten des

Volksbunds und machten den Volkstrauertag
zum «Heldengedenktag». In diesem rückte
der Aspekt des trauernden Gedenkens
zunehmend zugunsten einer Glorifizierung der
Wehrmacht und der militärischen Stärke des

Deutschen Reichs in den Hintergrund. 1939

verlegte Hitler den Termin auf den 16. März
als Jahrestag der Wiedereinführung der
allgemeinen Wehrpflicht und löste ihn damit aus
der Verbindung mit dem Kirchenjahr.

Nach Kriegsende gelang es nach längeren
Verhandlungen über Form und Termin
zwischen Volksbund. den Kirchen und der

Regierung, den Volkstrauertag wieder
einzuführen. Er wurde nun bundesweit auf den

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 735

zweiten Sonntag vor dem 1. Advent festgesetzt,

den Termin, den er bis heute innehat.
Insbesondere seit den 1960er-Jahren kam es

zu einer rhetorischen Erweiterung des

Gedenkens, das nicht nur die «Gefallenen» der

Kriege, sondern «alle Opfer von Krieg und

Gewalt», also auch die im Nationalsozialismus

Verfolgten und die Zivilbevölkerung,
einschloss. Kaiser betont jedoch, dass diese

Rhetorik der offiziellen Gedenkfeiern sich

nicht auf die lokale Ebene niederschlug und

in den Städten und Gemeinden das Gedenken

an die «eigenen Opfer» im Vordergrund
stand (353). Für die Zeit nach der Wiedervereinigung

konstatiert Kaiser angesichts der

Verbindung des Volkstrauertags mit dem
Gedenken an die in Auslandseinsätzen getöteten
Bundeswehrsoldaten eine «Re-Heroisierung
des Volkstrauertags» (394ff.), in dem dieser
zunehmend wieder in seine Rolle als
Soldatengedenktag schlüpft. Diese Heroisierungs-
tendenz zeige sich auch bei den zunehmenden

Ehrungen jüdischer Frontsoldaten des

Ersten Weltkriegs seitens jüdischer Gemeinden

zu diesem Datum. Insgesamt macht die
Autorin das «rituelle (Anpassungspotential»)
(405) des Volkstrauertags dafür verantwortlich,

dass er anders als viele andere Feiertage
die politischen Brüche der deutschen
Geschichte im 20. Jahrhundert überstehen
konnte und für verschiedene Formen und
Inhalte des Gedenkens anschlussfähig war.

Methodisch verbindet die Autorin eine

institutionengeschichtliche Untersuchung des

Volkstrauertags mit symbol-, medien- und

ritualanalytischen Zugängen, bei denen sie

fruchtbar verschiedene Ansätze und

Konzepte verbindet. Die Fülle an Quellenmaterial

- u.a. Schriften des «Volksbunds». Stellungnahmen

der Kirchen und der Politik sowie
Presseberichte aus Zeitungen, Radio und
Fernsehen - analysiert sie detailliert und
differenziert. Dabei wahrt sie stets die grossen
Linien, die zum Verständnis eines langen
Untersuchungszeitraums nötig sind.
Gewinnbringend für den kulturwissenschaftlich
interessierten Leser sind viele kulturhistorische
Ausführungen: beispielsweise zur Semantik
von «sacrificium» und «victima», deren
unterschiedlichen Gehalt das deutsche «Opfer»
zu verschleiern vermag, zur Symbolik des

Trauerkranzes und zur Rezeption des ((Liedes

vom guten Kameraden» von Ludwig Uhland,
das sich mit seiner Interpretationsoffenheit in
verschiedenen politischen Systemen als Teil
der Feierlichkeiten etablieren konnte. Dabei
wird man nicht unbedingt allen Interpretationen

der Autorin folgen müssen, beispielsweise

wenn sie das Kranzschleifen-Anordnen
der Politiker in gebückter Haltung vor der

Kollwitz-Pietà in der Neuen Wache vor allem
als «performativen Vollzug einer nationalen

Selbstbemitleidung und einer symbolischen
Hofierung der deutschen Opferrolle» (384)
deutet. Hier wären auch andere Interpretationen

denkbar. Doch ist es ihr Verdienst.
Rituale und Perfonnanzen auf ihre verschiedenen

Ebenen hin zu befragen und damit auf
deren Vieldeutigkeit und Interpretationsoffenheit

hinzuweisen.
Mit ihrer übersichtlichen und facettenreichen

Darstellung legt Kaiser nicht nur ein

Grundlagenwerk zum Volkstrauertag vor.
Die sehr gut lesbare, flüssig geschriebene
Studie gibt darüber hinaus aAufschluss über
Kontinuität und Wandel deutscher Symbolpolitik

im 20. Jahrhundert, über den Umgang
von Regierungen und Institutionen mit dem

Kriegserbe sowie über die Konkurrenz
zwischen Kirchen und nichtkirchlichen Institutionen

bezüglich des Totengedenkens.
Vergleicht man die heute eher geringe Wahrnehmung

des Volkstrauertags in breiten
Bevölkerungsschichten mit anderen Ländern, etwa
dem in Grossbritannien aufwendig begangenen

«remembrance Sunday», stellen sich
weiterführende Forschungsfragen zur Gedenk-
und Erinnerungskultur in einem europäischen
Horizont. Darüber hinaus hat die Frage nach

Art und Weise eines Gedenkens an die bei
Nato-Einsätzen getöteten Soldaten im 21.

Jahrhundert in vielen europäischen Staaten
eine traurige Aktualität gewonnen. Der Blick
in die Geschichte des Volkstrauertags macht
deutlich, wie vielschichtig die Herausforderung

des institutionalisierten Totengedenkens
ist.

Freiburg i. Ue. Patricia Hertel

SZRKG. 106(2012)



736 Rezensionen - Comptes rendus

Christoph Kösters/Mark Edward Ruff
(Hg.), Die katholische Kirche im Dritten
Reich. Eine Einführung, Freiburg i. Br., Herder.

2011. 220 S.

Für die gegenwärtige Generation liegt das

Ende des Dritten Reiches 1945 bald sieben
Jahrzehnte zurück. Die letzten Zeitzeugen,
die diese schreckliche Zeit der Nazidiktatur
mitgemacht haben, schwinden dahin. Das

Wissen um die nationalsozialistische Epoche
verlässt zunehmend den Bereich der
Zeitgeschichte und wird Bestandteil allgemeiner
Geschichte.

Auf dem Büchermarkt trifft der Leser zu
diesem Thema auf ganz unterschiedliche
Urteile: die einen vertreten die Auffassung, die
katholische Kirche habe der weltanschaulichen

Herausforderung des Nationalsozialismus

in beachtlicher Weise widerstanden.
Andere beklagen die Unterlassungen der
katholischen Kirche, die nur Widerstand geleistet
habe, wenn ihre eigenen Interessen auf dem

Spiel gestanden hätten, ansonsten aber dem

NS-Regime sogar Sympathien entgegengebracht

habe. Seit neuestem wird sogar die
Auffassung vertreten, selbst die katholische
Kirche habe wesentlich zur Existenz und zum
Erhalt des Nationalsozialismus beigetragen.

Festzuhalten ist, dass die Kirche von
Anfang an bis in die ersten Wochen der
Machtergreifung 1933 das Nazitum unmissver-
ständlich ablehnte. Das Reichskonkordat
vom 20. Juli 1933 war nicht eine von Sympathie

getragene Zustimmung des Papstes zum
Hitler-Regime. Das «Ja» des Zentrums zum
Ermächtigungsgesetz war nicht der Preis, den
der Vatikan für den Abschluss des
Reichskonkordats bezahlte. Auch die seit kurzem
zugänglichen vatikanischen Akten belegen
das nicht. Das Reichskonkordat war nicht
Anpassung, sondern eine «vertragsrechtliche
Nichtanpassung der katholischen Kirche an
das Dritte Reich» (Rudolf Morsey).

In elf Kapiteln fassen jüngere und ältere
Forscher (wie Christoph Kösters, Heinz Flür-

ten, Rudolf Morsey, Dietmar Süss, Michael
Kissener, Wühlern Damberg, Thomas
Brechenmacher, Mark Edward Ruff und Karl-
Joseph Hummel) den neusten Wissensstand
zu einzelnen Aspekten der Katholizismus-
Forschung zusammen.

Nach dem Ersten Weltkrieg hatte
Deutschland 2/3 Protestanten und 1/3 Katholiken.
Die Protestanten waren über fast alle
politischen Lager verteilt. Ihre Amtsträger
sympathisierten fast vollständig mit der
Deutschnationalen Volkspartei. Die Katholiken waren

enger mit der Kirche verbunden und
unterstützten mehrheitlich die Zentrumspartei.
Das Zentrum übernahm in der Weimarer-Republik

Regierungsverantwortung mit den
Sozialdemokraten. Die Ablehnung der Nazi-
Ideologie war klar, nur eine ganz kleine .An¬

zahl von Priestern schwenkte zum
Nationalsozialismus über. Hitlers kulturpolitische
Garantieerklärungen und seine kirchenfreundlichen

Avancen erschienen bei der Machtergreifung

als Zeichen der Entspannung. Als
dann am 20. Juli 1933 das Reichskonkordat
im Vatikan unterzeichnet wurde, stiess das

im deutschen Katholizismus überwiegend auf
Zustimmung. Aus heutiger Sicht weitgehend
unverständlich bleibt die Selbstauflösung des
Zentrums. Hier fiel der entscheidende Schlag
gegen die Katholiken und die Demokratie.

Auf drei Ebenen kämpfte der Nationalsozialismus

gegen die Kirche: Auf der
politischen Ebene ging es um das Verhältnis von
Rom und Berlin, und damit um die schwierige

Beziehung zwischen Staat, Partei und
Kirche. Auf der regionalen Ebene rangen
Kirche und NSDAP um Schule und

Erziehung: es ging um die katholischen
Verbände und um die Presse. Auf der symbolischen

und kultischen Ebene lieferten sich
beide Seiten einen Kampf um das Kruzifix
im Schulzimmer, aber auch um die «Seele»
der Volksgenossen. Das NS-Regime konnte
keine kultische Konkurrenz von christlich-religiösen

Zeremonien dulden. Das erklärt den

Kampf gegen die konfessionelle Seelsorge
und die katholische Schule, gegen das christliche

Gemeindeleben und öffentliche religiöse
Bekenntnisse wie Wallfahrten und Prozessionen.

Die päpstliche Enzyklika «Mit
brennender Sorge» vom 21. März 1937 markierte
die offene Kampfansage gegen die ständigen
U nterdrückungsmassnahmen.

Nach Kriegsende und besonders ab ca.
1960 stellten sich viele Christen die Frage,
warum die Kirche 1933 so rasch scheinbar
kapitulierte. Ernst Wolfgang Böckenförde
brachte 1961 den Stein des Nachdenkens ins
Rollen. Er erkannte die Schwäche des Katho-

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 131

lizismus in einem neutralen, im 19. Jahrhundert

wurzelnden Staatsverständnis, das lediglich

danach fragte, ob die naturrechtlichen
Teilgüter (Elternrechte, katholische Schule.
Ehe und Familie) gewahrt würden, und das

Allgemeingut vernachlässigte. Es gab keine

allgemeine Ablehnung des verbrecherischen

Angriffskrieges. Gewiss gab es Beispiele
christlichen Widerstandes. Zu erwähnen sind
etwa der vormalige württembergische
Staatspräsident Eugen Bolz, der gegen Ende des

Krieges hingerichtet wurde, ferner die
Mitglieder der «weissen Rose», der Münchner
Publizist Fritz Michael Gerlich. Alfred Delp
SJ. der Bauer Franz Jägerstätter und viele
andere.

Daneben muss ein Versagen der Kirche
und der einzelnen Katholiken gegenüber den

Verbrechen an den jüdischen Mitbürgern
festgestellt werden. Ein aktiver Widerstand

gegen das Regime in den Dreissigerjahren
war wohl kaum möglich, da die grosse Mehrheit

des deutschen Volkes die innen- und
aussenpolitischen Erfolge Hitlers bejubelte
und kaum bereit war, Kritik zu tolerieren.
Anders als 1914 vermieden es die Bischöfe,
den 1939 vom Zaun gerissenen Krieg als
gerecht zu legitimieren. Sie hoben vielfach die

Hoffnung auf einen gerechten Frieden hervor
und ermahnten die Soldaten, ihren Wehrdienst

christlich gehorsam zu leisten. Es

gelang den Bischöfen nur mühsam, 1941/42 die
fruchtlose Eingaben- und Verhandlungspolitik

ihres 82jährigen Konferenzvorsitzenden
Bertram zu überwinden. Der Münsteraner
Bischof von Galen und der Berliner Bischof
von Preysing setzten sich in aufsehenerregenden

Hirtenbriefen für die universale
Gültigkeit der unverfügbaren göttlichen Rechte

ein.
Das Dritte Reich propagierte die

nationalsozialistische Volksgemeinschaft und
versuchte, neue Einheits- und Massenorganisationen

zu schaffen wie Deutsche Arbeitsfront.

Hitler Jugend und Naziwohlfahrt. Die
deutsche Volksgemeinschaft sollte keine
konfessionelle Spaltung mehr kennen.
Teilweise gab es energischen Protest der Katholiken

(Oldenburg. Westfalen) und Widerstand

gegen die so genannte Euthanasie kranker
und behinderter Kinder unter dem Einfiuss
des Bischofs von Galen. Je länger der Krieg

dauerte, umso fragwürdiger wurden theologische

Lehrmeinungen über das Verhältnis
von Staat und Kirche. Immer mehr gewann
die Meinung Oberhand: «Wenn ein Befehl

eindeutig gegen Gottes Gesetze verstiess, so

war der Gehorsam aufzukündigen.»
Als die Nazis 1933 eine erste Welle

antisemitischer Gewalt provozierten, erreichten

Papst und Kurie Hilfsappelle aus aller Welt.
Besonders beeindruckend war der Brief der
Ordensfrau Edith Stein an Pius XL: «Wir
fürchten das Schlimmste für das Ansehen der

Kirche, wenn das Schweigen noch länger
anhält [...] Wir sind auch der Überzeugung,
dass dieses Schweigen nicht imstande sein

wird, auf die Dauer den Frieden mit der

gegenwärtigen deutsche Regierung zu erkaufen

...». Edith Stein hat mit unglaublicher Schärfe

die Kernfrage der «Kirche-Juden-Problematik»

im 20. Jahrhundert vorausgesehen.
Pius XII. wies an Weihnachten 1942 in seiner

Radioansprache auf die «Hunderttausenden

von Personen hin, die wahrlich ohne eigene
Schuld, manchmal allein um ihrer Nationalität

und ihres Stammes willen für den Tod
oder für ein fortschreitendes Dahinsiechen
bestimmt seien». Dieses verklausulierte Sprechen

des Papstes wurde im Reichssicherheitsamt

in Berlin genau verstanden. Mehr

wagte Pius XII. nicht zugunsten der Verfolgten

zu unternehmen, denn der offene Protest
der katholischen und protestantischen
Bischöfe in den Niederlanden gegen die Deportation

der Juden zeigte, wie kontraproduktiv
der laute Protest sein konnte. (Schicksal von
Edith Stein!) Statt des offenen Protestes

bevorzugte Pius XII. den Weg der «stillen Hilfe».

Als die alliierten Trappen in Deutschland
einrückten, waren sie fest entschlossen, durch
ihre künftigen Militärregierungen die mehr
als «nur nominellen Parteigenossen» aus
ihren Stellungen im öffentlichen Leben zu
entfernen. Die Amerikaner stiessen allerdings
bald auf den Widerstand der katholischen
Bischöfe, die sich gegen Massenentlassungen
und pauschale Verurteilungen aller NSDAP-
Angehörigen wandten. Die kirchlichen
Proteste trugen nicht wenig zum Scheitern der
alliierten Säuberungen bei. die 1948 im
Schatten des Kalten Krieges ein ziemlich
abruptes Ende fanden. Die katholische Kirche

SZRKG, 106(2012)



73 S Rezensionen - Comptes rendus

galt bei den Alliierten und in der deutschen

Bevölkerung ab 1945 als einzige moralische
Institution, die die existentielle Auseinandersetzung

mit den Nationalsozialisten bestanden

hatte und dabei grundsätzlich intakt
geblieben war. Die Bischöfe haben sich am 23.

August 1945 im «Fuldaer Schuldbekenntnis»
selbstkritisch geäussert: «Viele Deutsche -
auch aus unseren Reihen - haben sich von
den fälschen Lehren des Nationalsozialismus
betören lassen.» In den 1950er Jahren spielte
die öffentliche aAuseinandersetzung mit der
Vergangenheit des Dritten Reiches nur eine

untergeordnete Rolle. In diesem Jahrzehnt
wurde die gesamte deutsche Bevölkerung auf
die Demokratie in der Bundesrepublik
Deutschland hin orientiert.

Um 1960 in einer Auf- und Umbruchssituation

der katholischen Kirche und
unmittelbar vor der Eröffnung des Zweiten
Vatikanischen Konzils 1962 begann eine zweite
Runde der Schulddebatte. Auf katholischer
Seite nahmen daran mit gewichtigen Beiträgen

der Jurist Emst Wolfgang Böckenförde
und der Schriftsteller Carl Amery teil; dazu

muss auch der protestantische Theaterautor
Rolf Hochhuth gerechnet werden, der mit
seinem «Stellvertreter» von den Schwächen
des deutschen Katholizismus ablenkte und
die Gestalt Pius' XII. ins Scheinwerferlicht
stellte.

Der «Bensberger Kreis», ein Forum
kritischer Katholiken, trat in Opposition zur
katholischen Amtskirche und warf ihr vor, «sie
sei nicht klar und eindeutig an die Seite der
Synagoge getreten». Der im Reichskonkordat
von 1933 vereinbarte Verzicht auf politische
Betätigung habe die katholischen Vereine
und Verbände gefesselt. Die Katholiken hätten

deshalb mit dem Zwiespalt leben müssen,
dass die Kirche diejenigen, die politisch
Widerstand hätten leisten wollen, darin nicht
unterstützte, sondern sie zur Loyalität mit dem

Regime anhielt.
Diese wertvolle kleine Publikation mit elf

Beiträgen fasst den heutigen Stand der
Forschung über die katholische Kirche in der
Zeit des Nationalsozialismus in gut verständlicher

Sprache zusammen. Am Schluss jedes
Kapitels wird auf die weiterführende Literatur

verwiesen. Ein interessanter Bildteil mit
vielfach unbekannten Aufnahmen illustriert
diese unheilvolle Epoche. So ist ein differen¬

ziertes Bild entstanden: Wahres Heldentum
mit schlimmem Versagen, versehen mit sehr

v ielen Zw ischentönen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Frank J. Coppa, The Policies and Politics of
Pope Pius XII. Between Diplomacy and
Morality, New York u.a.. Peter Lang. 2011. 213 S.

Der Pontifikat Papst Pius XII. zählt zu den

umstrittensten in der neueren Kirchengeschichte.

Der Streit über sein «Schweigen»
zum Holocaust - 1963 von Rolf Hochhuth
dramatisch und geschichtspolitisch höchst
wirksam in einem so genannten «Trauerspiel»

in Szene gesetzt - dauert nun schon
mehr als doppelt so lange an wie die mit
mehr als 19 Jahren nicht gerade kurze .Amts¬

zeit des Papstes von 1939 bis 1958. Drei
Generationen von (Kirchen-)Flistorikern haben
bis heute in einer Fülle von Editionen.
Fachbüchern und Aufsätzen be- bzw. entlastende

Quellenzeugnisse und Argumente zu dieser
Kontroverse zusammengetragen. Der Pulverdampf'

der «Puis Wars», wie sie in Coppas
Buch genannt werden, hat sich verzogen.
Inzwischen sind die Grabenkämpfe selbst zum
Gegenstand historischen Forschens geworden.

Gleichzeitig sind die Debatten früherer
Jahre aus zwei Gründen in ein neues Stadium

getreten: dem im Vatikan vorangetriebenen
Seligsprechungsprozess für Papst Pius XII.
und der damit einhergehenden vorzeitigen
Öffnung neuer vatikanischer .Aktenbestände
des Pontifikats von Papst Pius XI. (1922-
1939). Diese seit 2003/2006 uneingeschränkt
zugänglichen Quellen sind deshalb besonders

aufschlussreich, weil Pius XII. unter seinem

Vorgänger in kirchlichen Schlüsselpositionen
als Nuntius in Deutschland (1917-1930) und
als Kardinalstaatssekretär (1930-1939) die
vatikanische Kirchenpolitik an maßgeblicher
Stelle mitgestaltet und mitverantwortet hat.
Lassen sich aus diesen Quellen entscheidende

Handlungsmuster und -Strategien (policies)

herleiten, die für das politische Handeln
(politics) des Pacelli-Papstes seit 1939
massgebend waren? Und: Lässt sich auf diesem
Wege das in den «Pius Wars» so umstrittene
«Schweigen» des Papstes erklären?

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 739

Coppa beantwortet die umstrittenen Fragen

mit der These eines zunehmenden Dis-
senses zwischen dem Papst und seinen Kardi-
nalstaatssekretären: Pius XI. sei in seinem
entschieden vorwärts drängenden Kampf
gegen den Antisemitismus immer wieder von
seinen diplomatisch ambitionierten Mitarbeitern

- zunächst Kardinalstaatssekretär Gas-

parri (bis 1930), dann dessen Nachfolger
Pacelli (bis 1939) - (aus-)gebremst worden;
dies habe schliesslich 1938 ein vorbereitetes,
weltweites und eindeutiges Bekenntnis der

Kirche zur «Einheit des Menschengeschlechtes»

verhindert und seit 1939 mit Pacellis

Nachfolge auf den Stuhl Petri den offenen
Konfrontationskurs seines Vorgängers durch
strikte «Unparteilichkeit» und «Schweigen»
ersetzt.

In einer kurzen Einführung in die «Pius
Wars» (L. 1-16), skizziert Coppa zunächst
die Auswirkungen, welche die veränderte
Quellensituation nicht zuletzt auch auf seine

eigenen Forschungen gehabt hat. Es folgen
neun weitere Kapitel: über den Aufstieg
Pacellis an der römischen Kurie (IL, 17-37), die

diplomatischen Stationen als Nuntius in
München und Berlin (HL, 38-56), die Wurzeln

seiner Politik der «Unparteilichkeit» und
des «Schweigens» (IV., 57-76) und die von
Pacelli vor allem in Deutschland und Italien
betriebene Konkordatspolitik des Heiligen
Stuhls (V.. 77-94): sodann über die
gegensätzlichen Strategien, mit denen Pacelli und
Pius XL auf die nationalsozialistische
Kirchen- und Rassenpolitik reagierten (VI., 95-
111), die «Appeasement»politik des Pacelli-
Papstes 1939'40 (VIL, 112-130) und über
das umstrittene «Schweigen» Pius XII. zum
Holocaust (VIII.. 131-148). Das Kapitel über
die politische Rolle Pius XII. im «Kalten
Krieg» (IX., 149-163) verweist auf einen
über das Schwellenjahr 1945 hinaus wirksamen

Antibolschewismus des Papstes. Coppa
schließt sein Buch mit einem Ausblick auf
die neu aufgeflammte Debatte über das
Verhalten Pius XII.; seine eigene These versteht

er als einen Beitrag zu einer noch keineswegs
abgeschlossenen Kontroverse (X.. 164—177).

Das neu zugängliche Quellenmaterial
ermöglicht es. tiefer als bislang in die internen
Prozesse der Meinungsbildung und
Entscheidungsfindung innerhalb der vatika¬

nischen Kurie einzudringen. Coppa zeigt unter

Verwendung von Akten des vatikanischen
Staatssekretariats und der Kongregation für
die außerordentlichen Angelegenheiten, wie
sehr die diplomatische Karriere Pacellis nicht
nur mit der Person seines Vorgängers und
Förderers Gasparri verbunden war (25),
sondern auch mit dessen handlungsleitender
politischer Maxime: Gasparris kirchenpolitischer

Kurs, der vorrangig eine - möglichst
vertragliche - Sicherung kirchlicher Interessen

durch überparteiliche Friedenssicherung
und politische Unparteilichkeit zu erreichen
suchte, wurde auch für Pacelli zur Leitlinie:
die von Gasparri ausgehandelten Lateranverträge

mit dem faschistischen Italien fanden

ihr Pendant in der Konkordatspolitik des

Nuntius Pacelli in Deutschland, die 1933 im
Abschluss des Reichskonkordats gipfelte
(57-68, 84f.); und ähnlich den Sympathien
Gasparris für Mussolini waren Pacellis Ver-
handlungsziele von einer aus seiner Nuntia-
turzeit herrührenden «Germanophilie» getragen

(82). Diese an politischer Neutralität
ausgerichtete, weil von kirchlichem Pragmatismus

gekennzeichnete Interessenpolitik, die
mit Sympathien für Deutschland, der Ablehnung

des Bolschewismus und einem
kirchlichen Antijudaismus einherging, erklärt Coppa

zufolge das «Schweigen» Papst Pius XII.
zum nationalsozialistischen Rasse- und

Vernichtungskrieg. (120f, 125-127). Dass dies

allerdings keine Tolerierung des Antisemitismus

oder gar eine Billigung der
nationalsozialistischen Judenverfolgung bedeutete, stellt
Coppa umissverständlich klar (121).

Dieser kirchenpolitische Kurs, den Coppa
vom Gasparri-«Schüler» Pacelli bis zu Papst
Pius XII. aufzeigt, erscheint geradlinig, weil
er -je länger desto mehr - die aAbsichten und
Maßnahmen Papst Pius XI. (Achille Ratti)
durchkreuzte. Die Indizienkette tür diese

antagonistische Kooperation zwischen dem

Papst und seinen beiden Kardinalstaatssekretären

reicht von der päpstlichen Zurückhaltung

gegenüber den Verträgen mit den
faschistischen Diktaturen (79-85), über den

massiven Protest gegen die Vertragsverletzungen

der Nationalsozialisten bis zur
weltweiten Verurteilung von Nationalismus,
Rassismus, Totalitarismus und Antisemitismus
als Grundlagen staatlichen und gesellschaft-

SZRKG, 106(2012)



740 Rezensionen - Comptes rendus

lichen Zusammenlebens (86-90). Mit dem
Tod Pius XI. und der Wahl Pacellis als

seinem Nachfolger 1939 setzt sich die
unparteiliche und «schweigende» Konzilianz des

Pacelli-Papstes schließlich gegenüber dem
grundsätzlichen Konfrontationskurs des Rat-

ti-Papstes durch (95-107).
Wie nun sind These und Ausführungen

Coppas einzuordnen? Schon Zeitgenossen wie
der deutsche Jesuitenpater und persönliche
Vertraute Pius XII., Robert Leiber, urteilten zu
Beginn der 1960er Jahre. Pius XL sei im
Allgemeinen von einer öffentlichen Stellungnahme

zu brennenden Fragen nicht leicht
abzubringen gewesen, während Pius XII. nicht
leicht zu einer solchen zu bewegen gewesen
sei. Das historische Bild vom nur «uneigent-
lich sprechenden», mehr politischen als
moralischen Optionen folgenden Pacelli-Papst,
das Coppa im Kontrast zu dessen Vorgänger
zeichnet, hat in der Tat einiges für sich.

Andererseits fehlt dem durch unnötige
Wiederholungen (52/78. 54/69. 79/8~0,

107/114) verstärkten Schwarz-Weiss-Bild an
einigen wichtigen Stellen noch die notwendige

Tiefenschärfe: (1.) Antijudaistische
Versatzstücke, die sich mit antiliberalen und
antibolschewistischen Vorurteilen verbanden,
waren nicht nur Pacelli, sondern auch Ratti
zu eigen, wie seine diplomatische Mission als
Visitator von 1914 bis 1921 in Polen zeigt.
(2.) Während Pius XL die Enzyklika «Divini
Redemptoris» über die Verurteilung des

Kommunismus selbst entwarf, fehlen
vergleichbare Quellenhinweise auf seine Mitwirkung

bei der Enzyklika «Mit brennender Sorge»

1937; die offensive Verurteilung des

Nationalsozialismus geht wesentlich auf Pacelli
zurück und nicht, wie Coppa andeutet, auf
Pius XI. (96f). (3.) Die vermeintliche
«germanophile» Prägung Pacellis bezog sich
weniger auf eine Sympathie für das «deutsche
Wesen» als vielmehr auf Bayern, wo er acht
Jahre als Nuntius erfolgreich gewirkt hatte.

(4.) Schließlich ist auch Coppas Deutung
nicht zwingend, die 1938 von Pius XL -
vermutlich ohne Wissen Pacellis - initiierte
Vorbereitung einer lehramtlichen Verurteilung
des Rassismus sei von diesem bewusst
unterdrückt worden. In der deutschen Forschung,
die von Coppa weitestgehend ausgeblendet
wird, w ird u. a. darauf hingew iesen. dass der

Hauptentvvurf. den der deutsche Jesuitenpater

Gustav Gundlach für die Enzyklika lieferte,
trotz einzelner entschiedener Sätze gegen
rassischen Antisemitismus insgesamt noch vom
alten Geist ambivalenter antijudaistischer
Vorurteile durchzogen war - was unter den

gegebenen politischen Umständen
(Rassismusgesetze in Italien. Pogromnacht in
Deutschland) gegen eine Veröffentlichung sprach.

Fazit: Coppas Buch belegt in aufschlussreicher

Weise den Wandel, in dem sich die
Forschung derzeit befindet. Die auf das

«Schweigen» Pius XII. und sein Dilemma
zwischen Diplomatie und Moral verengte
Perspektive wird erst langsam zugunsten
erweiterter historischer Kontexte und
Längsschnitte durchbrochen. Es erweist sich als

weiterführend, den keineswegs einhelligen
Standortbestimmungen nachzugehen, die
innerhalb der Kurie zu Faschismus und
Nationalsozialismus vorherrschten; dazu liegt
reiches Quellenmaterial bereit. Ob dies indes
dazu hinreicht, auch die «alten Fragen» zu
beantworten, bleibt abzuwarten. So wäre zu
klären, ob die verantwortlichen Akteure im
Vatikan und die verschiedenen Wege, die sie

beschritten, nicht weitaus vielschichtiger
waren, als dies in Coppas auf zwei Antipoden
konzentrierten Darstellung den Anschein hat.

Bonn Christoph Kösters

Gregor Spuhler, Gerettet - zerbrochen. Das
Leben des jüdischen Flüchtlings Rolf
Merzbacher zwischen Verfolgung, Psychiatrie und
Wiedergutmachung, Zürich. Chronos. 2011

Veröffentlichungen des Archivs für
Zeitgeschichte ETH Zürich), 229 S.

«Das Erstaunlichste am medizinischen Fall
von Rolf Merzbacher ist aus heutiger Sicht,
wie die psychische Belastung durch die Trennung

von den Eltern sowie durch ihre Deportation

und Ermordung als Erklärung seiner
Krankheit in Vergessenheit geriet.» (196). Zu
diesem Befund gelangt Gregor Spuhler.
Zeithistoriker und Leiter des Archivs für
Zeitgeschichte der ETH Zürich, auf der Basis seiner
minutiös konzipierten Studie, die als Biografie

und Fallrekonstruktion angelegt, über
Rolf Merzbacher berichtet, der 1937 als
Dreizehnjähriger in die Schweiz kam und zusammen

mit seinem Bruder die nationalsozialisti-

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 741

sehe Verfolgung im Exil überlebte. Ohne
andere Optionen wurde der Jugendliche nach

seiner Schulentlassung in der Landwirtschaft
und der Gärtnerei beschäftigt, wenn er auch

dazu kaum prädestiniert war. Gesellschaftliche

Normen und flüchtlingspolitische
Dispositionen Hessen jedoch keinen anderen

Weg offen. Bereits als Jugendlicher litt er an

Konzentrationsstörungen und begann eine

Psychotherapie. 1944 trat er in die thur-
gauische Klinik Münsterlingen ein: von
Elektroschockbehandlungen erhoffte er sich eine

Heilung seines Leidens. Als nach dem Krieg
die Thurgauer Behörden ihn als unerwünschten

Juden loswerden wollten, wurde er in

eine Klinik im Kanton Graubünden verlegt,
in der er bis zu seinem Tod 1983 in psychiatrischer

Pflege blieb. Schon früh in den

1950er Jahren warf ein ehemaliger Arbeitgeber

von Rolf Merzbacher die Frage auf, ob

man sich nicht selber Vorwürfe machen müsse.

Die deutsche Wiedergutmachungsbehörde
hatte dann in den 1960er Jahren darüber zu
entscheiden, ob es zwischen der Krankheit
von Rolf Merzbacher und der Judenverfolgung

einen Zusammenhang gebe.

Gregor Spuhler erforschte und erzählt die
Geschichte Rolf Merzbachers auf verschiedene

Weise, kumulieren sich doch in dieser

Lebensgeschichte vielfache Erzählstränge
wie auch quellenspezifische Zugänge, die der

Autor geschickt zusammenzuführen weiss.
Das Schicksal des Betroffenen wird mit Hilfe
von Selbstzeugnissen, Akten der Psychiatrie.
Polizei, Flüchtlingsfürsorge und dem Wie-
dergutmachungsverfahren wie auch mit
Interviews von Zeitzeugen dargestellt. Gleich
einem Mosaik fügen sich so die einzelnen
Teilgeschichten zusammen und ergeben ein
erklärendes Ganzes. Die Untersuchung zeigt,
wie historische Forschung komplexe
Sachverhalte auszuleuchten vermag und sich
damit auch Fragen nach Handlungsoptionen
verbinden lassen. Kein abschliessendes Urteil
kann die Studie jedoch auf die womöglich für
die Familienangehörigen akute Frage geben,
ob ohne nationalsozialistische Verfolgung
alles anders gelaufen wäre. Offenkundig wird
aber der Rahmen der politischen und
gesellschaftlichen Zwänge, in dem sich das
dramatische Leben des Betroffenen abspielte.
Als junger, nicht mehr «funktionstüchtiger»

Emigrant, der es weder im Arbeitslager noch
in der Landwirtschaft aushielt, verblieb die

Klinik eine der wenigen Orte, wo man ihn

unterbringen konnte. Auch wirkten sich die

eingeschränkten Ausbildungsmöglichkeiten
wie auch das für viele Flüchtlinge schwer zu
ertragende Leben im Lager aus. Besonders
aufschlussreich sind die nachverfolgte
Entstehung und Entwicklung der Krankenakten,
die einmal verfasst und zugeschrieben, eine

eigentliche Eigendynamik entfalteten und
Leben und Krankheitsdiagnose des Patienten

(mit) zu bestimmen begannen. Vom
ursprünglich «rätselhaften» Patienten, der
engagierte Ärzte fand, wurde Rolf Merzbacher

zu einem gewöhnlichen Schizophreniepatienten
«normalisiert». Die Studie stellt auch

klar, wie ein weiterhin grassierender
Antisemitismus nach dem Krieg direkt auf das
Leben des jungen Emigranten einwirkte, was
sich u.a. an der Vertreibung aus dem Kanton
Thurgau 1951 manifestierte.

Als Biografie und Fallgeschichte angelegt,

verbindet Gregor Spuhler in seiner
Rekonstruktion die verschiedenen Geschichten
und Schauplätze anschaulich und vermittelt
einen fundierten Einblick zur Vertreibung der
Familie, der Trennung von den Eltern, der

Deportation der Eltern in das Lager Gurs in
Südfrankreich, das Emigrantenleben des

Jugendlichen Rolf Merzbacher in Kreuzungen,
Davesco und Tägerwilen, über Eintritt und
Verlauf der Krankheit in der Klinik in
Münsterlingen, der Ausweisung aus dem Kanton
Thurgau und der Wiedergutmachung durch
deutsche Behörden. Es ist diese Kombination
und Assemblage einzelner Fakten und
Geschehnisse, die es uns nun ermöglicht, die

Tragweite des damaligen Geschehens sowie
die Handlungsräume der Akteure auszuloten.
Dies geschieht mit Einbezug damaliger
Denk- und Vorstellungswelten, die auch die
wissenschaftlichen Zugänge und Grenzen
damaliger Forschungserkenntnisse widerspiegeln.

Anhand der biografisch angelegten
Darstellung des Schicksals von Rolf Merzbacher
tritt auch das hervor, was man eine schreckliche

«Normalität» nennen könnte. Als die

Zuschreibungen einer erblich bedingten
Schizophrenie hinterfragt worden sind, war
es für den Patienten schon zu spät.

SZRKG. 106(2012)



742 Rezensionen - Comptes rendus

Gregor Spuhlers Studie eines
Einzelschicksals ist sowohl methodisch wie auch

inhaltlich beispielhaft für die Aufarbeitung
und bietet erhellende Einblicke in die damaligen

Mechanismen der Flüchtlingspolitik und

Psychiatrie, die wiederum am biografischen
Fall verdeutlichen, welche Wirkung von
ihnen ausgegangen ist. Das Buch trägt deshalb
auch wesentlich zur .Aufarbeitung bei. wie
der Autor am Schluss aufzeigt.

Horw aMarkus Furrer

Marion Kaplan. Zuflucht in der Karibik. Die
jüdische Flüchtlingssiedlung in der
Dominikanischen Republik 1940-1945. aus dem

Englischen von Georgia Hanenberg. Göttingen,

Wallstein Verlag, 2010, 283 S., Abb.

«Im Jahr 1940 traf eine kleine Gruppe
gehetzter jüdischer Flüchtlinge in Sosüa ein.
einem [...] Ort an der Nordküste der
Dominikanischen Republik. Sie waren auf der Flucht
vor der immer unerbittlicher und gewalttätiger

werdenden Verfolgung, die das NS-Regime

gegen sie entfesselt hatte, [...]. In dem
verzweifelten Bemühen, der fanatischen Hetze

gegen die Juden zu entrinnen, ergriffen sie

begierig das Angebot der Dominikanischen
Republik, sie als Landwirte aufzunehmen.»
(7) Mit diesen Worten leitet Marion Kaplan.
Professorin für Geschichte an der City
University of New York und selbst Nachfahrin
jüdischer Emigranten, ihre Studie zur
jüdischen Flüchtlingssiedlung Sosüa ein, welche

während der Zeit des Zweiten Welt-
kneges in der Dominikanischen Republik
existiert hatte.

Sosüa ist die Geschichte einer ländlichen,
jüdischen Flüchtlingsansiedlung in der
Dominikanischen Republik während des Zweiten
Weltkrieges, welche Kaplan in insgesamt
sieben Kapiteln aufbereitet hat. Die Autorin
geht m ihrem Buch in chronologischer
Reihenfolge nicht nur den Gründen für die
Siedlung nach, sondern beschreibt auch deren
im Hintergrund wirkende Akteure akribisch
und lässt auch die weniger geglückten
Momente der Siedlungspolitik nicht aus.

Die Geschichte der jüdischen Flüchtlingssiedlung

in der Karibik ist weit mehr als eine

bloss detailgetreu recherchierte Lokalgeschichte.

Sie zeigt vielmehr beispielhaft den

lokalen, nationalen als auch internationalen
(Flucht-)Kontext auf. auf den jüdische
Flüchtlinge im Zeitraum des Zweiten
Weltkrieges angewiesen waren und in den
unterschiedlichste Akteure - aus welchen Interes-
senslagen auch immer - eingebunden waren.

Die Ansiedlung von jüdischen Flüchtlingen

in der Dominikanischen Republik geht
zurück auf die Konferenz von Evian. auf der
im Sommer 1938 unter amerikanischem Vorsitz

nach Lösungen für die europäische
Flüchtlingsproblematik gesucht wurde. Die
Förderung der Ansiedlung politischer Flüchtlinge

in anderen Ländern war dabei einer der

Haupttraktandenpunkte. Das Vorhaben scheiterte

am Widerstand der insgesamt 32
Teilnehmerstaaten, die Einwanderungsquote zu
erhöhen. Einzig die Dominikanische Republik,

erklärte sich bereit. Land für die Ansiedlung

von bis zu lOO'OOO jüdischen Flüchtlingen

bereitzustellen. Dies allerdings nur.
sofern diese gewillt seien, «das Land zu
kultivieren» (22). Neben der Möglichkeit, einen
Teil der Insel auf diese Art wieder zu bevölkern,

gibt Kaplan als Gründe für die humanitäre

Geste der Dominikanischen Diktatur die
Bestrebungen Trujillos an. gleichzeitig die

Beziehungen zu den USA und das internationale

Ansehen der Dominikanischen Republik
zu verbessern. Nicht unvermerkt bleiben darf
dabei auch die geradezu ironische Tatsache,
dass in Europa rassisch verfolgte Flüchtlinge
im karibischen Inselstaat im Sinne des
blanquismo zur «Aufhellung» und damit
«Verbesserung» der einheimischen Bevölkerung
beitragen sollten.

Organisatorischer Drahtzieher hinter der

Ansiedlungspolitik war das .American Jewish
Joint Distribution Committee (Joint), das Ende

1914 als amerikanisch-jüdische Hilfs- und
Wiederaufbauorganisation gegründet worden
war. In den Augen des Joint bot das «Projekt
Sosüa» gleich mehrere willkommene
Perspektiven: Neben dem entscheidendsten Faktor,

jüdischen Flüchtlingen eine sichere
Zuflucht zu bieten, konnten in der Dominikanischen

Republik auch das Ansinnen, Juden

zu Bauern und Mitgliedern einer kollektiven
Landwirtschaft zu machen - wie zuvor auf
der Krim-Flalbinsel schon geschehen,
verwirklicht werden. Als Unterorganisation des

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 743

Joint und in der Funktion als Koordinationsund

Überwachungsstelle des Projekts wirkte
die Dominican Republic Settlement .Associa¬

tion (DORSA) vor Ort in Sosüa.

Kaplan vermag es. In den sorgfältig
ausgewählten Quellen nicht nur die organisatorischen

Strukturen der Siedlung detailgetreu
zu beschreiben, sondern dabei vor allem auch
ein differenziertes Bild des Alltags in Sosüa

zu zeichnen. Ein Alltag, in dem zu einem

grossen Teil auch Probleme überwogen,
denen Kaplan deshalb auch ein ganzes Kapitel
(«Probleme im Paradies») widmet. Die
jüdischen Flüchtlinge waren mit der ungewohnten

und anstrengenden Landarbeit häufig
überfordert, ebenso standen sie unter dem

strengen Regime der DORSA. die beispielsweise

den Kontakt zwischen Siedlern und
Dominikanern nicht gerne sah. Sowohl auf
Seiten der DORSA als auch auf Seiten der
jüdischen Siedler machten sich schon bald
Enttäuschungen breit. Dies hatte zum einen mit
den schwierigen Umständen zu tun: Die
USA, die anfänglich noch bereitwillig die
Transitvisa für die Reise in die Dominikanische

Republik erteilt hatte, wurde
diesbezüglich immer restriktiver. Gleichzeitig wurden

nicht zuletzt mit dem Eintritt der USA in
den Krieg die Fluchtwege in die Karibik
zunehmend unsicherer oder gar unmöglich.
Anstatt der in Aussicht gestellten lOO'OOO

Personen lebten in Sosüa zwischen Mai 1940
und September 1947 insgesamt 729 jüdische
Flüchtlinge.

Dies liess nicht nur die Drahtzieher des

Projekts an dessen Effektivität zweifeln, auch
die Sosüaner merkten, dass ihnen das Projekt
nur begrenzte Zukunftsmöglichkeiten bot.
Die Abwanderung in die USA oder in andere
Teile der Dominikanischen Republik war die

Folge davon. Nicht zuletzt führte das Ende
der finanziellen und administrativen
Unterstützung durch die DORSA nach dem
Kriegsende zum langsamen Ende des

Siedlungsprojekts.

Kaplan zeichnet die institutionelle Seite
des Siedlungsprojekts akribisch nach, ohne
dabei aber den Akteuren zu wenig Gewicht
zu geben. In einer Vielzahl von Zitaten lässt
sie die Betroffenen selbst zu Wort kommen,
was den Lesefluss keinesfalls stört. ,Auch die

gut ausgewählten Abbildungen geben einen

aufschlussreichen Einblick in das Alltagsleben

in Sosüa und lassen dadurch die Akteure
selbst in den Vordergrund treten. Manchmal
möchte man sich ob der teils doch sehr plakativen

und gleichzeitig inhaltsleeren Formulierungen

etwas wundern, die dem fundierten
Werk nicht durchgehend, aber zumindest in
Teilen nicht gerecht wird.

Bendern (FL) Martina Sochin D'Elia

Gilles Routhier/Philippe J. Roy/Karim
Schelkens (dir.). La Théologie catholique
entre Intransigeance et Renouveau. La
Réception des Mouvements préconciliaires à
Valicar, II, Louvain-la-Neuve - Collège
Erasme, Leuven - Maurits Sabbebibliotheek,
2011 Bibliothèque de la Revue d'Histoire
ecclésiastique, vol. 95), 384 p.

Depuis quelques années, grâce à l'ouverture
des archives du Concile Vatican II conservées

à l'Archivio Segreto Vaticano et le
précieux inventoriage en train d'être réalisé par
son archiviste Piero Doria. des études
commencent à voir le jour concernant la période
préparatoire du concile.

Signalons pour mémoire la publication du
Journal du Père Tromp s.j. par A. von Teuf-
fenbach (Konzilstagebuch Sebastian Tromp
SJ, 2006), des documents de travail (dont les

«verbali» des réunions) du Secrétariat pour
l'unité par M. Velati (Dialogo e Rinnovamento,

2011) ou de la thèse de doctorat de

K. Schelkens sur le texte De Fontibus Reve-
lationis (Catholic Theology of Revelation on
the Eve of Vatican 11, 2010). On a peut-être
trop longtemps estimé qu'en raison de leur
rejet quasi général par les Pères, l'influence
de ces schémas préparatoires sur les textes
conciliaires était négligeable. Or, dans
plusieurs cas, ce jugement semble devoir être
réexaminé, du moins partiellement. Et même si

la distance entre les nouveaux textes et leurs

travaux préparatoires est devenue considérable,

il reste important d'étudier ces travaux
préparatoires à la fois pour évaluer la

nouveauté des schémas finaux et pour
connaître le contexte théologique des textes
initiaux, ces derniers provenant principalement
des milieux romains du début des années '60.

SZRKG. 106(2012)



744 Rezensionen - Comptes rendus

L'évaluation - tant discutée de nos jours - de
la réception du concile ne peut que profiter
de cette comparaison.

C'est ainsi que l'Université Laval
(Québec) sous l'impulsion dynamique de G.

Routhier et en collaboration avec la Katholie-
ke Universiteit Leuven a eu l'heureuse idée

d'organiser en 2010 un colloque concernant
la réception des mouvements préconciliaires
à Vatican 11, dont le présent volume reproduit
les actes. Le sujet annoncé est largement
traité par 15 articles qui peuvent être répartis
en deux séries.

1. Une première série se centre sur l'histoire

et l'analyse des textes élaborés par les

commissions préconciliaires.
- Anthony Dupont. The Authority of

Augustine of Hippo at the Second Vatican Council.

A Comparative Analysis of the Use of
«Augustine in the Preparatory and the Promulgated

Documents.
- Karim Schelkens, From Providentissi-

mus Deus to Dei Verbum. The Catholic
Biblical Movement and the Council Reconsidered.

- Ward De Pril, The Conciliar Schema De

Deposito Fidei on «Doctrinal Progress». An
Analysis from the Perspective of Preconciliar
Theories of Dogmatic Development.

- Michael Quisinsky, Vers un concile
pastoral? La réception (ou non-réception) de la

théologie de Chenu et de Congar au cours de

la phase préparatoire du concile.
- Gilles Routhier, La réception dans le

premier De Ecclesia des mouvements de

renouveau préconciliaire [à la p. 206 il faut lire
que la lettre pastorale du cardinal Suhard
était Essor ou Déclin de Eglise et non pas
La France, pays de mission?, écrit par FI. Go-
din et Y. Daniel].

- Michael Attridge, The Struggle for Nostra

Aetate. The «Quaestione [sic] Ebraica»
from 1960-1962: Issues and Influences
[remarquons - p. 224 - que Willebrands n'est
devenu évêque que le 28.6.1964 et non pas
au cours de la période préconciliaire].

- Catherine Clifford. Elementa Ecclesiae:
A Basis for Vatican IPs Recognition of the
Ecclesial Character of non-Catholic Christian
Communities.

2. Une autre série d'articles donne des

indications sur la situation de l'Eglise au cours

de la première moitié du 20e siècle et sur les

mouvements qui la travaillaient.
- Massimo Faggioli, The Pre-Conciliar

Liturgical Movement in the United States and
the Liturgical Reform of Vatican II.

- Mathijs Lamberigts, The Liturgical
Movement in Germany and the Low Countries.

- Istvan Csonta, From Movement to
Document. Vatican Li's Reception of the
Preconciliar Catholic .Action Movements [où le
lecteur s'étonne de ne rencontrer aucune allusion

à la position importante du cardinal Sue-

nens dans ce débat et ou on ne mentionne
guère le chapitre 4 de Lumen gentium).]

- François Weiser, La réception des

auteurs protestants comme marqueur d'un
affrontement culturel à l'intérieur du champ
religieux catholique au moment du concile.
L'exemple de l'espace théologique nord-américain.

- Peter De Mey. Précurseur du Secrétariat

pour l'Unité: le travail œcuménique de la

Conférence Catholique pour les Questions
œcuméniques (1952-1963).

- Rodrigo Coppe Caldeira, Le conservatisme

catholique au Brésil: aspects historiques

avant le concile Vatican II.
- Philippe J. Roy, La préhistoire du

Coetus Internationalis Patrum: une fonuation
romaine, antilibérale et contre-révolutionnaire.

Le volume se conclut par une étude
théologique concernant le débat sur la réception
du Concile: Lieven Boeve. Une histoire de

changement et de conflit de paradigmes théo-

logiques9 Vatican 11 et sa réception entre
continuité et discontinuité.

Cette enumeration montre la richesse et la
variété des études qui ont été entreprises et

qui sont presque toutes de très grande qualité.
On pourrait estimer que ces études entrent
trop dans les détails mais cette démarche
minutieuse est indispensable pour reconstituer
la genèse souvent très compliquée des textes
conciliaires, genèse qui - on l'admettra
aisément - est absolument nécessaire à une
intelligence correcte de leur contenu. Cette même
démarche permet en outre de montrer comment

les textes s'insèrent dans le renouveau
théologique et liturgique des années '60 (ou,
dans certains cas, s'y opposent), ce qui permet

de mieux évaluer l'importance de l'ag-
giornamento opéré par le concile. 11 est évi-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 745

dent que toute discussion sur la réception du
concile avec le débat parfois trop passionnel
sur la continuité et la discontinuité que cet
événement apporte, est conditionnée par la

présentation exacte des textes et de leur
histoire. On ne peut donc signaler qu'avec joie
cette publication et espérer qu'elle stimulera
d'autres études similaires. Le fait que
plusieurs des auteurs sont des jeunes historiens
et théologiens est de bonne augure pour
l'avenir.

Un seul regret: une dernière relecture du

volume aurait pu éviter le nombre excessif de

fautes d'orthographe (sans doute souvent
minimes) qui apparaissent soit dans des textes
latins, français et italiens soit dans l'index
onomastique (index nominum et non nomi-
norum) [voir par ex. Suhard et Vermeersch]).

Brügge Leo Declerck

Martin Stuflesser (Hg.), Sacrosanctum
Concilium. Eine Relecture der Liturgiekonstitii-
tion des II. Vatikanischen Konzils. Regensburg,

Pustet, 201 1, 132 p.

Comme l'écrit en introduction Martin
Stuflesser, professeur de science liturgique à

l'université de Würzburg, cet ouvrage
consacré à une relecture de la constitution
liturgique Sacrosanctum Concilium adoptée le 4
décembre 1963 constitue le volume inaugural
d'une nouvelle collection au titre révélateur :

Theologie der Liturgie, littéralement «théologie

de la liturgie» mais que l'on pourrait
traduire aussi «théologie liturgique» comme
l'expression liturgical theology le désigne
aux Etats-Unis - ce qui renvoie aussi au titre
de l'ouvrage de Cipriano Vagaggini osb: Il
senso teologico della liturgia (1957, traduit
en français sous le titre: Initiation théologique

à la liturgie, 1959-1963). Cette relecture

constitue donc le point de départ d'un projet

de recherche né d'une interrogation simple:

comment la pensée théologico-liturgique
s'est-elle traduite en pratique, dans le service
divin? par quel processus de réception (ou de

non-réception) s'est-elle diffusée après le

Concile?
Pour donner une première réponse à cette

question, l'ouvrage comporte trois textes

d'évêques, de la génération du concile (Mgr
Paul-Werner Schede, évêque emèrite de

Würzburg, le cardinal Lehmann, évêque de

Mayence et le cardinal Danneels. ancien
archevêque de Malines-Bruxelles). qui se

livrent, chacun à leur manière, à une analyse
rétrospective de la réforme liturgique, mêlée
à des souvenirs personnels et à des considérations

pastorales. Ces textes sont chacun suivis

d'une relecture de différents professeurs
de sciences liturgiques ou de théologie (Manfred

Probst. Ulrich Kühn. Klemens Richter)
qui éclairent de façon plus clinique et plus
globale le point de vue ecclésial.

Deux textes se dégagent par leur intérêt
particulier, ceux du cardinal Danneels et du
cardinal Lehmann, familiers des arcanes
romaines comme des réalités locales puisqu'ils
ont chacun présidé la conférence episcopale
de leur pays respectif. C'est le prélat belge
qui se montre le plus ratzingerien. Rappelant
que la liturgie n'est pas une «activité libre» et

l'importance des rites dans l'expérience
religieuse communautaire (30), il déplore un
certain nombre de lacunes dans l'application des

réformes décidées au cours du Concile qui
ont fait passer la liturgie du «rubricisme à la

manipulation» (20): manque de silence,
déséquilibre entre la durée de la liturgie de la
parole et celle de l'eucharistie, perte d'un
certain symbolisme et d'un lien avec l'univers
(il parle, comme J. Ratzinger, des rapports
entre la liturgie et le cosmos). Le propos du
cardinal Lehmann est plus intime et retrace
les prémices historiques des changements
conciliaires. Il explique que paradoxalement
la mise en pratique de Sacrosanctum
Concilium (il cite en particulier la Cinquième
Instruction pour la correcte Application de la

Constitution sur la Sainte Liturgie du Concile
Liturgiam authenticam de 2001) a abouti à

une centralisation comme jamais des questions

liturgiques à Rome (88). Il note
l'importance réaffirmée de la forme liturgique
(Gestalt) chère à Guardini, p. 90 et regrette
au contraire, à la suite d'autres observateurs,
une certaine Formlosigkeit (absence de

forme) dans le culte. Les deux membres du

Sacré-Collège se rejoignent sur l'idée que la
liturgie ne se sépare d'une éducation et d'une
«formation continue» en quelque sorte, des

prêtres comme des fidèles, et un strict respect

SZRKG. 106(2012)



746 Rezensionen - Comptes rendus

des textes qui évite son instrumentalisation
(que ce soit par les novateurs ou par les
conservateurs pour employer une distinction
sommaire).

L'intérêt de ce(s) relecture(s) - relecture
historique des membres de l'Eglise qui ont
vécu et appliqué les reformes, relecture de la

réception de ces réformes par des universitaires

- est de réaffirmer que les changements
dans la liturgie ont été inséparables des

changements dans l'ecclésiologie, mais aussi dans

la société (107). Par ailleurs les aspects
oecuméniques de la réforme sont étudiés (55-73).
Qu'ainsi, mais cela n'étonnera pas
l'historien, les grains semés par la constitution
Sacrosanctum Concilium n'ont pas encore
donné tous leurs fruits.

Paris Vincent Petit

Michael Attridge/Catherine E. Clifford/
Gilles Routhier (Hg.). Vatican II. Expériences

canadiennes 7 Canadian Experiences,
Ottawa, Presses de l'université d'Ottawa/University

of Ottawa Press. 2011, 580 S.

Die Universalkirche besteht «in und aus
Ortskirchen» (vgl. LG 23). Wie das II. Vaticanum
nicht ohne das Zusammenwirken verschiedenster

im Leben der Ortskirchen gewachsener

und von diesem genährter Dynamiken
zu verstehen ist, so ist der Wert der Erfahrungen,

die in diesem Band dokumentiert werden,

keineswegs nur für Kanada von Bedeutung.

Im Gegenteil handelt es sich hierbei um
Einsichten, die sowohl für das Verständnis
des Konzils selbst als auch seiner Rezeption
und Hermeneutik von grundsätzlichem Interesse

sind. Die Herausgeber Michael Attridge
(Toronto), Catherine E. Clifford (Ottawa)
und Gilles Routhier (Québec) sind nicht nur
ausgewiesene Konzilsforscher, sondern
beweisen mit diesem gemeinsam verantworteten

Band auch Sinn für interuniversitäre
Zusammenarbeit, die sie i.Ü. auch auf"
internationaler Ebene pflegen. Nicht zuletzt
aufgrund dieses internationalen bzw. weltkirchlichen

Horizonts, auf dessen Höhe sich
Konzeption und Durchführung dieses Bandes

bewegen, kann denn auch die Konzilsforschung
weltweit von dem Knowhow profitieren, das

in den hier versammelten Beiträgen direkt
und indirekt zum Ausdruck kommt.

Die 27 Beiträge des Bandes sind drei
Teilen zugeordnet, die ihrerseits jeweils bis

zu drei Unterteilungen aufweisen. Zunächst
(Part I Section 1) werden verschiedene
Perspektiven auf das Konzil eingenommen, wobei

methodisch hier die Untersuchung von
Zeitungen und Zeitschriften im Mittelpunkt
steht. Sodann (Part I Section II) wird der
Blick nichtkatholischer Christen, und im Falle

Kanadas sind dies nicht zuletzt auch die

Anglikaner und Methodisten, auf das II.
Vaticanum analysiert, bevor (Part I Section III)
die spezifische Zugangsweise von Theologen
zum II. Vaticanum thematisiert wird.
Hinsichtlich der kanadischen Beteiligung am
Konzil widmen sich sechs Beiträge (Part II
Section I) nicht nur dem IL Vaticanum selbst,
sondern auch der kanadischen Bischofskonferenz

sowie der .Ausserordentlichen Synode
von 1985, bevor (Part II Section II) der
Konzilserfahrung vornehmlich von Theologen
nachgegangen wird. Schliesslich behandelt
ein dritter Teil die Konzilsrezeption im
Bereich von Liturgie und Katechese (Part III
Section I), bei Laien und Religiösen (Part III
Section II) sowie im Zusammenhang mit Fragen

der Ökumene und der Religionsfreiheit
(Part III Section III), wobei im letztgenannten

Fall grundsätzlich relevante dogmatische
Fragen vor dem konkreten Hintergrund der
kanadischen geschichtlichen und
gesellschaftlichen Zusammenhänge behandelt werden.

Es ist Ausweis der Komplexität der

Untersuchungsgegenstände, aber auch der Qualität

der Beiträge, wenn sie prinzipiell
unterschiedlichen «Parts» bzw. «Sections»
zugeordnet werden können und so verwundert es

nur auf den ersten Blick, wenn beispielsweise
diejenigen von Peter Galadza und Jaroslav Z.
Skira über den griechisch-katholischen
Metropoliten Maxim Hermaniuk in zwei
verschiedenen «Sections» ihren Platz gefunden
haben anstatt direkt aufeinanderzufolgen.

Drei Aspekte sollen aus der Vielzahl der
Anregungen herausgegriffen werden, die sich
bei der Lektüre des Bandes aufdrängen. Erstens

stellt die spezifisch kanadische
konfessionelle Situation einen Zusammenhang
bereit, in dem das II. Vaticanum nicht nur für
die römisch-katholische, sondern, wie im
besten Sinne exemplarisch gezeigt wird, auch

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 141

fur die anglikanische Kirche einen Lernpro-
zess darstellte. So bot das Konzil den Angli-
kanern ein «Modell» (147), sich in einer
neuen und herausfordernden Weise ihrer
Identität zu vergewissern. So konnten, wie
Alan J. Hayes zeigt, ihre stark von der
englischen Herkunft geprägten und dadurch z.T.
eher an der spezifischen Geschichte anstatt
am jeweiligen theologischen Gehalt orientierten

Ausdrucksformen im Lichte einer Volk-
Gottes-Ekklesiologie hinterfragt und erneuert
werden, wobei Hayes mit John Gibaut auch
die 1976 erstmals erfolgte Frauenordination
als Ergebnis dieses Prozesses ausmacht

(145). Es wäre, weit über Kanada hinaus, zu
fragen, inwieweit dieser Modellcharakter des

IL Vaticanums ftir nichtkatholische Kirchen
und kirchliche Gemeinschaften sich in
verschiedenen Zusammenhängen konkretisierte,
aber freilich auch umgekehrt, inwiefern er
selbst in seinen Voraussetzungen und
Implikationen die reflektierte Eigenwahrnehmung
der Katholiken prägen konnte. Zweitens kann

Jacques Racine in seiner Fallstudie zu den
kanadischen Bischöfen im Umfeld der
Ausserordentlichen Bischofssynde 1985
exemplarisch aufzeigen, vor welche Chancen, aber
auch vor welche Schwierigkeiten sich nach
dem Konzil die Weltkirche gestellt sah, insofern

sie ihre katholische Weite in ihren Strukturen

zur Entfaltung zu bringen versuchte,
die zugleich im Dienst des konkret gelebten
Glaubens vor Ort wie der Einheit der
Weltkirche stehen (dazu die kritische Einschätzung

Racines 291). Auch hier hat der am
Beispiel Kanadas aufgezeigte Fragehorizont
grundsätzliche Relevanz und regt methodisch
w ie inhaltlich zu Studien dieser Art über
andere Regionen an. Am Beispiel der Katechese

drittens können Myrtle Power und John

van den Hengel Mechanismen ebenjener
Katholizität aufzeigen, wie sie sich im gegenseitigen

Voneinanderlernen der einzelnen
Ortskirchen manifestieren. Freilich handelt es

sich hierbei zumindest im konkret untersuchten

Fall nicht einfach um einen gleichberechtigten

Austausch, sondern um einen komplex
wirkenden Einfiuss europäischer Entwicklungen

in sich just durch deren kreativen Aneignung

emanzipierenden Ortskirchen. Als
Beispiel wird dabei etwa die Rezeption des Denkens

J. A. Jungmanns genannt, dem sich u.a.

der spätere Kardinal von Toronto. Gerald
Emmett Carter, in seinen theologischen bzw.
katechetischen Schriften widmete (452).
Inwieweit in diesen Austauschbevvegungen
z.B. der Einfiuss der belgischen Religionspä-
dagogin Christiane Brusselmanns (459) nicht
nur historischen Verbindungen und insbesondere

der gemeinsamen Sprache geschuldet
ist, sondern auch der spezifischen Rolle der
Pfarrei im gesellschaftlichen Gefüge Kanadas
bis in die unmittelbare Nachkonzilszeit,
könnte eine der zahlreichen Fragen sein,
denen sich ein internationaler bzw. -kontinentaler

Vergleich widmen könnte. Denn in der
Tat ist eines die Inspiration durch eine Idee,
ein anderes der mit der Verwurzelung im
Ursprungsland einerseits und der kreativen
Aneignung im Zielland andererseits gegebene

«Überschuss» an Voraussetzungen und

Implikationen, Erfahrungen und Einsichten.
Wie das letzte Beispiel zeigt, war das II.

Vaticanum weit über seine Teilnehmer i.e.S.
hinaus ein Katalysator des Weltkircheseins
und -werdens. Den damit verbundenen
Grundlegungen und Implikationen nachgehen

kann man freilich nur, wenn man sich
der Mühe exemplarischer Fallstudien unterzieht

und diese doch zugleich inhaltlich wie
methodisch in einen grösseren Horizont
stellt. Dem vorliegenden Band gelingt dies in
vorbildlicher Weise, und so kann er einen
wertvollen Beitrag für die Konzilsforschung
leisten, zumal er durch ein Register hervorragend

erschlossen ist. Gerade die Schweiz,
so darf man abschliessend vermuten, dürfte
durch ihre Mehrsprachigkeit, wie sie auch für
Kanada charakteristisch ist, und die damit
verbundenen, im selben Land koexistierenden,

unterschiedlichen Einflüsse aus
verschiedenen Sprach- und Kulturräumen, ein
besonders lohnenswerter Untersuchungsgegenstand

vergleichender Konzilsforschung
sein, die sich auf ebendiese Wiese ihrerseits
in den Dienst des kirchlichen Lebens der
Gegenwart stellen kann.

Genf Meyrin Michael Quisinsky

SZRKG, 106(2012)



748 Rezensionen - Comptes rendus

Martin Greschat. Protestantismus im Kalten
Krieg. Kirche. Politik und Gesellschaft im
geteilten Deutschland 1945-1963. Paderborn.

Ferdinand Schöningh 2010. 454 S.

Im März 2012 sind zwei der wichtigsten
Staatsämter der Bundesrepublik Deutschland,
das des Bundespräsidenten und das der
Bundeskanzlerin. mit Protestanten besetzt, die
aus einem ostdeutschen Pfarrhaus kommen.
Bei der Lektüre von Greschats Buch über den

deutschen «Protestantismus im Kalten Krieg»
wird deutlich, wie erstaunlich dieser Befund
aus der historischen Perspektive ist. Erstaunlich

ist er aus zwei Gründen. Zum einen hatte
der deutsche Protestantismus der 1950er Jahre

ein eher gespaltenes Verhältnis zu Staat
und Politik der als katholisch dominiert
wahrgenommenen Bundesrepublik. Zum
anderen war die evangelische Kirche im anderen

deutschen Staat so starken Repressionen
ausgesetzt, dass ihr institutionelles Überleben

gefährdet schien.
Diese zweifache Perspektive des

Protestantismus in beiden deutschen Staaten wird in
Greschats Untersuchung erstmals gemeinsam
dargestellt. Der ausgesprochene Fachmann
für kirchliche Zeitgeschichte wählt für den

inhaltlichen Aufbau des Buches einen fast ro-
manesken Ansatz, was durchaus als Kompliment

gemeint ist. Zunächst entfaltet Greschat
die weltpolitische Grosswetterlage, deren
Einbeziehung für das Verständnis des Verhältnisses

von Kirche zu Politik und Gesellschaft
während des Kalten Krieges unerlässlich ist.
Sodann führt er mit Adenauer und Ulbrich
zwei Akteure ein. die ihre dramaturgische
Rolle in der Tat bis zum Ende des Buches
immer wieder ausfüllen. Fast scheint es. dass

das Ende der Kanzlerschaft Adenauers auch

zum Schlusspunkt der Darstellung wird, die
ebenfalls bis zum Jahr 1963 geht. Scharfsinnig

arbeitet Greschat die wesentliche
Gemeinsamkeit beider Widersacher heraus,

nämlich ihre unnachgiebige Blocktreue. Erst
danach taucht - nach 75 Seiten - der erste

Bezug zum Protestantismus auf. Und spätestens

jetzt wird klar, wie hilfreich die breite
Reflektion des weltpolitischen Zusammenhangs

ist. denn sowohl die Westintegration
der Bundesrepublik als auch die Ostintegration

der DDR führte zu heftigen Reaktionen
innerhalb des deutschen Protestantismus. Ins¬

besondere bezüglich der Deutschlandpolitik
formulierten Vertreter des Protestantismus im

Vergleich zu den politischen Akteuren auf
beiden Seiten des Eisernen Vorhangs de-
zidicrt konträre Antworten, die auf eine
rasche Wiedervereinigung abzielten.

Greschat löst den Protestantismusbegriff
von seiner gängigen Kirchenfixiertheit und

plädiert für ein breiteres Verständnis, dass

auch «alle diejenigen [...] dazuzählt. die mehr
oder weniger bewusst [...] von den Traditionen
dieser Konfession herkamen» (9). Gleichwohl
kommen bei Greschat zunächst vor allem
Kirchenführer und kirchenamtliche Texte zu
Wort. Das hat auch insofern seine Berechtigung,

als die Evangelische Kirche in
Deutschland trotz der Existenz zweier deutscher
Staaten eine Institution mit einer einheitlichen

Führungsstraktur bildete. Auf diese
Weise hatten ihr Führungspersonal, ihre
Gremien und Organe genügend Gelegenheit die
Entwicklungen in beiden Staaten reichlich zu
kommentieren.

Die profunde Analyse dieser Verlautbarungen

wirkt bisweilen merkwürdig unver-
bunden mit den Darstellungen des politischen
Weltgeschehens. Dieser Umstand resultiert
zum Teil aus der theologischen Semantik, die
das zeitgenössische kirchliche Führungspersonal

verwendete. «Der Protestantismus
redete [...] oft betont religiös und theologisch»
(11), wie Greschat treffend anmerkt. Dass die
protestantische Rede sich meist auch und vor
allem als politische Stellungnahme lesen
lässt. hätte an der einen oder anderen Stelle
pointierter zugespitzt werden können. Mitunter

sind die Auslassungen der protestantischen

Zeitgenossen, wie etwa Martin
Niemöllers, aus der Rückschau jedoch so bizarr
und - bezogen auf die tatsächlichen Problemlagen

- derart unangemessen, dass es schwer
fällt den Bezug zu den politischen und
gesellschaftlichen Begebenheiten aufzuzeigen.
Trotzdem ist es richtig, gerade auch die
unwirklich anmutenden Positionen innerhalb
des deutschen Protestantismus aufzuzeigen,
zeigen sie doch, wie sehr die innerprotestantischen

Konflikte der Nachkirchenkampfzeit
von persönlichen Befindlichkeiten geprägt
waren, die letztendlich zu einer «schwelenden

Vertrauenskrise» (262) innerhalb der
EKD führten.

SZRKG. 106(2011



Rezensionen - Comptes rendus 749

Auch wenn die Behandlung von
deutschend- und religionspolitischen Themen

einen breiten Raum in der Darstellung
einnimmt, bezieht Greschat auch frömmig-
keits- und theologiegeschichtliche Entwicklungen

ein. Hier wird der vergleichende
aAnsatz, der den Protestantismus im geteilten
Deutschland als Ganzes analysiert, besonders

fruchtbar, denn er zeigt, wie stark die
auseinanderlaufenden Tendenzen bereits in den

1950er Jahren waren. Während sich die
Protestanten im Westen mit fast schon
hysterischen Debatten über die theologischen
Ansätze Rudolf Bultmanns in einen künstlichen
Kirchenstreit manövrierten, standen die
Protestanten im Osten in einem realen
Überlebenskampf. Die einen sahen ihre
theologischen Denkgebäude bedroht, die anderen

waren in ihrer Frömmigkeitsausübung
beeinträchtigt.

Aufschlussreich ist auch die Darstellung
der ökumenischen Entwicklungen hin zu einer

Institutionalisierang des weltweiten
Christentums. Demgegenüber hätte man sich das

mit «Gesellschaft» überschrieben Kapitel
etwas umfangreicher gewünscht. Themen wie
das kirchliche Familienbild und die Individual-

und Sexualethik des kirchlichen
Protestantismus werden nur am Rande gestreift.
Das ist ein wenig bedauerlich, denn «zumindest

in den frühen fünfziger Jahren [...] gingen

Vertreter der Kirche recht ungebrochen
davon aus, dass sie aufgrund der Kenntnis
der Offenbarung am besten wüssten, was für
den einzelnen ebenso wie für die Allgemeinheit

das Beste sei» (339f). Es wäre interessant

gewesen. Zeugnisse dieser Selbstgewiss-
heit zu analysieren.

«Das ist aber trockene Lektüre», sagte
ein Mitreisender als ich das Buch auf einer
Bahnfahrt las. Mitnichten! Es ist überwiegend

spannender Lesestoff, der darauf hoffen
lässt, dass es aus der Feder Martin Greschats
eine Fortsetzung über die Geschichte des

Protestantismus in beiden deutschen Staaten
in den 1960er Jahren und darüber hinaus gibt.

Marburg Claudius Kienzle

Ellen Thümmler. Katholischer Publizist und
amerikanischer Politikwissenschaftler. Eine
intellektuelle Biographie Waldemar Gurions.
Baden-Baden. Nomos 2011 Nomos
Universitätsschriften Politik, Bd. 178), 278 S.

L'ouvrage présenté ici, version remaniée
d'une thèse en science politique soutenue à

l'université technique de Chemnitz en 2010.
n'est que la deuxième monographie consacrée

à Waldemar Gurian (1902-1954),
quarante ans après la thèse d'habilitation de
l'historien Fleinz Hurten (Waldemar Gurian. Ein
Zeuge der Krise unserer Welt in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts, Mainz 1972).
Contrairement à l'approche de ce demier, qui
s'intéressa avant tout à Gurian comme
personne réunissant en lui les expériences et les

ruptures du vingtième siècle et qui l'analysait
comme un témoin de la résistance chrétienne
face à la menace totalitaire, Ellen Thümmler
se donne ici comme but une relecture de son

œuvre, plus ou moins oubliée comme elle le

note à propos. Celle-ci doit constituer la
matrice principale de sa biographie intellectuelle.

L'éthique intellectuelle que développa
Gurian dans ses travaux de publiciste est le

point de départ de son étude: à partir de la
méthode de Gurian qu'elle met au centre de

sa réflexion (une analyse historico-sociologi-
que des faits qu'il étudie, toutefois toujours
en fonction de sa propre grille de lecture
morale), son but est d'en retracer l'évolution. Le
chapitre introductif («Gurian als Publizist
und Wissenschaftler») permet de resituer la

place primordiale qu'occupe la fonction de

publiciste (catholique) dans la pensée du
converti Gurian, fonction à laquelle il a consacré

un opuscule en 1931. Il permet également de

souligner sa vision du monde, centrale pour
la compréhension de son œuvre: depuis la

Révolution française, la société européenne
connaît une sécularisation continue («Zeitalter

der Säkularisierung»). Et en raison de la
réduction du rôle et de la place de la foi dans
la société contemporaine, le processus de
politisation de cette même foi ne va qu'en s'ac-
célérant. Le publiciste catholique doit donc
s'investir activement dans la crise frappant la
société (la modernité), reconnaître le fondement

divin de l'Eglise et surtout la protéger
du danger qui la menace (sa politisation):

SZRKG, 106(2012)



750 Rezensionen - Comptes rendus

l'Eglise ne doit pas être célébrée comme le

creuset politique de l'ordre social. A partir de

cela - et c'est la thèse principale d'E. Thümmler

- découle l'image de Gurian comme un

«type particulier de l'intellectuel du
vingtième siècle» (20) chez qui autant le publiciste

libre de toute contrainte académique
(Schriftsteller) que l'universitaire
(Wissenschaftler) cohabitent. Ainsi, l'année 1937 qui
voit Gurian émigrer aux Etats-Unis où il
occupera un poste de Professor for Political
Science à l'Université Notre Dame, ne
constitue pas une rupture dans sa biographie
intellectuelle: devenu universitaire (et américain),

Gurian n'en demeurera pas moins un
publiciste (catholique). Certes, l'émigration,
d'abord en Suisse en 1934, puis aux Etats-

Unis, l'oblige à adapter sa réflexion dans la

forme et dans le contenu, mais les analyses
du publiciste catholique allemand qu'il était
continuent d'affleurer et sont à la base de ses

analyses d'universitaire en science politique
(avec comme exemple fructueux la théorie du

totalitarisme). Pour autant, pour E. Thümmler
la personne et l'œuvre de Gurian ne peuvent
être réduits au simple milieu catholique
allemand de la République de Weimar ou à la
résistance au national-socialisme. Dans sa

démarche, elle interroge sa distance critique
(manquante) vis-à-vis de ses objets d'étude et

le rôle de sa propre ((morale», empreinte de

la nécessité d'un renouveau éthique mais
désengagée de prise de position politique. La

structure de l'ouvrage suit un plan purement
chronologique s'intéressant aux publications
de Gurian, entrecoupé toutefois d'un chapitre
consacré à la relation entre Gurian et Cari
Schmitt (96-122). Si Waldemar Gurian est

aujourd'hui connu, c'est en effet souvent en

lien avec ses relations avec Schmitt: ancien
de son séminaire et de son cercle à l'université

de Bonn (où Gurian étudia), il est également

à l'origine de l'expression qualifiant
Schmitt de «Kronjurist du troisième Reich»,
la fortune de celle-ci contribuant grandement
à forger l'image d'un Gurian «élève ingrat,
méprisant et cherchant à se venger» (121).
L'auteure (par ailleurs éditrice avec Reinhard

Mehring de la correspondance Schmitt/Gu-
rian, cf. Schmittiana. Neue Folge. Band I,

2011) offre donc une place importante à cette
relation qu'elle étudie sous trois angles: la
relation privée, le côté humain et la relation

théorique. .Ainsi, pour ce dernier point,
l'œuvre de Gurian sur la République de Weimar

(dont elle souligne à plusieurs reprises la

qualité de «Nicht-Jurist») n'est en fait à lire
qu'en fonction de ses rapports avec Schmitt,
dont il étudia jusqu'à son départ pour les

Etats-Unis la pensée et le rapprochement
avec le national-socialisme. Du point de vue
privé, si la rupture définitive ne se laisse pas
dater avec précision, celle-ci semblant plutôt
être la conséquence de multiples facteurs -
notamment humains - même si elle en ressort
certains (par exemple la recension par Gurian
de l'ouvrage d'Hugo Ball. Die Folgen der
Reformation, en janvier 1925). elle a eu lieu
bien avant l'arrivée au pouvoir des

nationaux-socialistes, dès 1927/28. Les autres
chapitres (de longueur inégale) présentent
chronologiquement les ouvrages de Gurian (voire
ses principaux articles), les idées développées
et le contexte de leur rédaction. Si cette façon
d'aborder la biographie intellectuelle
surprend, elle est en grande partie due à la

biographie même de Gurian. les différentes étapes

de sa vie correspondant a des thèmes
particuliers auxquels il cessa ensuite de se
consacrer. Par ailleurs, cette organisation permet
une approche rapide et concise de ces
différentes publications. De même, la pensée de

Gurian se nourrissant de ses travaux successifs,

la méthode a son sens. Dans le chapitre
consacré à la thèse de philosophie de Gurian
(«Zur deutschen Jugendbewegung»),
l'auteure met ainsi en évidence la base de ses

prochaines études (la recherche du «sens» et
de I' «essence»). ,A la différence de l'analyse
de Heinz Hurten, elle analyse par ailleurs la

relation de Gurian avec Max Scheler (son
directeur de thèse) comme une relation maître-
élève (avant leur éloignement de la fin des

années 1920), qui se retrouve dans la reprise

par Gurian de l'idée développée par Scheler
de rechercher les évolutions historiques et

sociales dans les phases de rupture et dans

l'apparition des crises.
Ses travaux de publiciste allemand consacrés

au nationalisme français (l'Action
française), au fascisme italien, au nouveau
nationalisme de la République de Weimar et au
bolchévisme démontrent un même souci de

sa quête de la «métaphysique» à la base de

ces mouvements visant à détruire la société
libérale et démontrent surtout le tiraillement

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 751

de Gurian entre «fascination et critique» pour
ses objets d'étude. Concernant son «œuvre
française» de la fin des années 20 et du début
des années 30. le mérite d'E. Thümmler est

justement d'analyser ici ce tiraillement vis-à-
vis de Maurras (bien né en 1868 comme indiqué

p. 66 et non en 1869. p. 48), en
particulier en raison de sa critique du désordre du
monde et du libéralisme, de l'accent mis sur
l'autorité, l'esprit et l'ordre dans une période
de crise aiguë où tous ces principes étaient
vécus comme en train de disparaître. Ces

points développés par Maurras exerçaient sur
l'antilibéral qu'était Gurian une attraction
forte. Sa position définitive vis-à-vis de l'Action

française (et qu'il différenciait des

enseignements du maurrassisme), ne s'établira
ainsi qu'en 1929. Il analysait l'Action
française, en qui il voyait un «laboratoire politique»,

non pas comme une affaire purement
franco-française mais comme la représentante

d'un nouvel état d'esprit européen - à la
fois attirant et repoussant -. comme un «pot-
pourri» de diverses idéologies politiques à

portée universelle. Toutefois, concernant
l'intérêt porté par Gurian au catholicisme et au
nationalisme fiançais ainsi qu'au fascisme
italien, à leurs désirs d'ordre et d'autorité,
l'auteure souligne qu'il s'agissait là surtout
d'un appel à se pencher sur l'évolution de la
situation allemande, ce que Gurian fera lui-
même (et pas forcément avec succès dans ses

conclusions) dès 1932. Emigré en Suisse dès

1934, il continua, en scrutant particulièrement

la politique religieuse nationale-socialiste,

puis emigra une troisième fois, à l'invitation

du président de l'université catholique
de Notre Dame. Egalement spécialiste de la
Russie soviétique et russophone de naissance

(il emigra, juif russe de Saint-Pétersbourg,
avec sa mère et sa sœur en 1911), il en fera
finalement son champ de spécialisation
universitaire comme professeur de science
politique après avoir écrit deux ouvrages consacrés

au bolchévisme (1931 et 1935) qui
l'avaient déjà établi comme expert. Les derniers
chapitres sont ainsi consacrés à sa spécialisation

universitaire dans la continuité de ses

analyses en tant que publiciste: relations
internationales (en particulier l'évolution de

l'Europe et de l'Allemagne), Union soviétique,

guerre froide, totalitarisme.

Si cet ouvrage est particulièrement
intéressant dans la mesure où il présente - entre
autres - de façon concise les œuvres de
Gurian, il amène à s'interroger sur son poinl de

départ («nouvelle lecture des œuvres») et
particulièrement sur la place accordée aux
autres sources dans la démarche d'une
biographie intellectuelle. Ainsi, E. Thümmler
souligne la nécessité d'une étude approfondie
de la correspondance Gurian-Arendt et note
le volume particulièrement important de la

correspondance de Gurian (182 correspondants

recensés dans le fond Gurian). Dans

son introduction, si elle précise qu'elle laissera

s'exprimer des maîtres, amis ou collègues
et les nomme (Romano Guardini, Max Scheler.

Carl Schmitt. Karl Thieme. Hannah
Arendt), leur apport semble assez limité dans
la démonstration. Ainsi, l'étude de la
correspondance Gurian-Maritain aurait peut-être
permis de nuancer certaines conclusions,
voire de mettre en lumière autrement le

parcours intellectuel de Gurian. En effet, si la

place accordée à la relation avec Schmitt
occupe une place importante, celle consacrée à

«l'amitié avec Jacques Maritain» (à peine
trois pages) est dérisoire et l'étude de cette
relation n'est que survolée rapidement. L'auteure

cite bien une correspondance entre les
deux, mais surtout étalée entre 1935 et 1953,
elle l'exclut toutefois volontairement de son
champ d'étude. Or, celle-ci commença bien

auparavant, à l'initiative de Gurian, qui se

rendit par la suite plusieurs fois à Paris (comme

le note bien E. Thümmler), fréquentant
notamment les Maritain à Meudon. D'ailleurs,

elle précise aussi que Cari Schmitt profita

des liens de Gurian avec Maritain pour
faire traduire son ouvrage Politische Romantik

en 1928. Si l'auteure a raison de souligner
que Maritain deviendra un «modèle» pour
Gurian (72), il aurait certainement été profitable

de s'interroger plus en avant sur ses
liens avec le philosophe néo-thomiste français

et sur la signification réelle de ce modèle

dans l'évolution de la pensée de Gurian.
Car, si E. Thümmler avance les réserves de

Gurian vis-à-vis de la position de Maritain
envers l'aAction française, elle note également
que non seulement le philosophe, mais aussi

son parcours le fascinent mais ne développe
pas plus ce point: la question de la place et de

SZRKG. 106(2012)



752 Rezensionen - Comptes rendus

l'influence de Maritain dans le processus
personnel d'évaluation de l'Action française
n'est pas abordée réellement. Remarquons ici
que la citation de Cari Schmitt de la note 458

(100) est malheureusement coupée. En effet,
dans sa réponse à Armin Mohler, celui-ci
complète sa description (peu flatteuse) de

Gurian d'une phrase qui disparaît malencontreusement

derrière des crochets: «Er gehört
jetzt zu Maritain» (il ajoute également le nom
du père jésuite et géopoliticien Edmund
Walsh). Ainsi, à travers l'usage de la
correspondance, il aurait peut-être été possible de

dresser une biographie intellectuelle plus
ouverte aux influences extérieures, ne se

limitant pas au rôle de Cari Schmitt (même s'il
est fondamental), s'inscrivant dans un réseau

intellectuel particulier qu'il aurait aussi été

intéressant d'esquisser. Enfin, même si

l'auteure précise bien qu'elle n'interroge pas la
place de Gurian aujourd'hui, un intérêt plus
grand accordé à la portée et la réception de

ses œuvres aurait certainement aidé à souligner

leur spécificité: aujourd'hui encore, ses

livres sur le catholicisme français et l'Action
française (par exemple) demeurent cités en
bibliographie de nombreux ouvrages.

Concernant la tonne, nous nous autoriserons

ici une triple critique. En premier lieu, il
est dommage que la relecture ait été faite aussi

rapidement. Ainsi, de trop nombreuses fautes

gâchent la lecture («siind», 33; «Be-
oabachter», 183, etc.) jusqu'à produire parfois

des phrases incongrues («[...], dass die

päpstliche Autorität die traditionelle Ordnung
und Einheit und der französischen Nation im
Kampf mit der Dritten französischen Re-

pblikwiederherstellen könne», 43; «Schmitt
sei bereit gewesen sei». 98). L'œil du lecteur
francophone est particulièrement mis à mal.
entre les fautes d'accord (ex: «le débats»,
221), d'accent («matière», «progrés», 43 etc.).
les noms propres écorchés (Mauraas, 66;
Roussau, 85) et autres anglicismes
(«Primauté du spiritual». «Lettres sur l'indépen-
dence», 268 etc.). De même, il aurait sûrement

été avantageux pour le lecteur d'organiser
la bibliographie différemment: tous les

ouvrages consultés sont simplement listés par
ordre alphabétique, indifféremment de l'époque

ou du thème. Sachant les divers thèmes
étudiés par Gurian, ce n'est pas lui faciliter la

tâche. Enfin, mais c'est là certainement plus

un problème d'éditeur que d'auteur(e). il est

extrêmement dommageable qu'un tel ouvrage

universitaire soit publie sans le moindre
index.

Hormis ces brèves remarques quant au

contenu et à la forme de l'ouvrage, le mérite
d'E. Thümmler est, avec celui-ci, double. En

plus de l'apport de ses conclusions sur
l'originalité de l'œuvre polymorphe de Waldemar
Gurian. sur la question de l'origine et de la

continuité de sa réflexion intellectuelle en

tant que publiciste catholique puis universitaire

américain, elle a aussi, quarante ans

après, redonné une place de choix dans la
recherche universitaire à cette figure intellectuelle

catholique, à la fois saisissante et

complexe.

Berlin Joris Lehnen

Mariano Delgado/Gregor Maria Hoff/
Günter Riße (Hg.), Das Christentum in der
Religionsgeschichte. Perspektiven für das 21.

Jahrhundert. Festschrift für Plans Waldenfels
(Studien zur christlichen Religions- und
Kulturgeschichte 16). Academic Press. Fribourg/
Kohlhammer, Stuttgart 2011, 361 S.

Glückwunsch zu dieser Festschrift! Sie ist
sehr ansprechend mit ihren Texten und auch

mit der Bibliographie von Elans Waldenfels
ab 1996, dem Register der Stellen aus der Bibel

und dem Koran, dem Personenregister
und Verzeichnis der Autoren. Aber passt zum
Titel «Das Christentum in der Religionsgeschichte»

das Opferlamm als alleiniges
Bildmotiv? habe ich mich gefragt. Leider werden
mit mir viele zumindest auch an den Grossinquisitor

denken. Mit diesem Vorbehalt habe
ich mich an das erste Durchblättern des

Buches gemacht. Besonders hilfreich für mich
als Protestanten - mit einem Verwandten,
den das Erzbistum Köln auf den Scheiterhaufen

brachte, weil er den Abendmahlskelch
für alle Christen wollte - war hier der Beitrag
von Gregor Maria Hoff (Salzburg) «Eine
Theologie des Vermissens. Skizze einer topo-
logischen Erkenntnistheorie» (257-275).
Dort heisst es: «Das Reich Gottes [...] wird
greifbar [...] in Jesus Christus [...] und dann
auch konsequent in der Kirche als Lebensraum

des Heiligen Geistes, in der er uns be-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 753

gegnet. Dieses Begegnen bleibt an die Form
des Vermissens gebunden. Und so ist die Kirche

selbst - ganz im Sinne Foucaults - eine

Heterotopie, der Gegenwartsraum von Reich-
Gottes-Erfahrung. die sich im Vermissen
einen Ausdruck verschafft» (269 im
Anschluss an Michel Foucault. Von anderen

Räumen).
Vom Gedanken der Kontextuellen Theologie

verstehe ich, dass ich davon weniger in
den Beiträgen aus den Kontexten des derzeitigen

Vatikan und des Erzbistums Köln spüre.

Doch wurden mir vom Kontext des Bandes

her auch hier Aussagen wichtig. So bei
Felix Körner SJ (Rom) «Zur Theologie des

Gebets. Ein christlich-islamisches Gespräch»
(93-119): «Die Kirche betet als der eine Leib
Christi; sie betet aber Christus nicht als mit
der Kirche identisch an; vielmehr heisst
Leben in Christus gerade, dass der Mensch sich
selbst verlässt (Römer 6,11).» (109). Auch
bei Weihbischof Heiner Koch (Köln) «Die
Wertefrage - Herausforderung für die Kirche
in unserer Zeit um der Menschen und der
Gesellschaft willen» (323-329): «Letztlich wird
eine Persönlichkeit vor allem dann wertvoll
ihr Leben entfalten können, wenn sie konkret
erfahrt, dass sie selber wertvoll ist», und die
Kirche sich bemüht, «in der Kraft des Geistes
Gottes [...] Kirche ftir die Menschen zu sein»

(329). Dazu bei Markus Roentgen SJ (Köln)
aus dem abschliessenden «Gebet an den

Heiligen Geist» (331-333): «Du einzig gewaltlo-
ser, machtvoll als zärtlichste Liebesglut /
ohnmächtig sanft-starke, wiederherstellende
Gegengewalt! Du richtest, du richtest auf so,
die niedergesunken.» (332)

Das zunächst nach dem Prinzip «Störungen

haben Vorrang». Doch nun zum - trotz
seiner Beschränkung auf römisch-katholische
Autoren - vorzüglichen Band im Einzelnen.
Im Vorwort (9-11) sprechen die drei Herausgeber

aus, was ihn zusammenhält: die
Nachgeschichte des Il.Vatikamschen Konzils mit
den Umsetzungen der Konzilsbeschlüsse. In
drei darauf bezogenen Arbeitsbereichen loten
die Beiträge der Festschrift den Werkstattraum

des Jubilars aus: Sieben Beiträge
konstituieren Teil I «Theologie der Religionen -
Interreligiöser Dialog». Dass Hans Waldenfels

SJ das Christentum als «eine Weltreligion

in der Welt der Religionen» thematisier¬

te, ist Ausgangspunkt für Mariano Delgado
(Fribourg) «Das Christentum in der

Religionsgeschichte. Unterwegs zu einem
aufgeklärten Inklusivismus» (15-31). Vlit der wenig

später folgenden Bezugnahme auf dessen

.Aufsatz «Zur gebrochenen Identität des

abendländischen Christentums» bewahrheiten

gleich die ersten Seiten die Zusammengehörigkeit

des o.g. Zugang zum Titelbild mit
seinem Denken: «Das Christentum, das [...]
mit einem (Märtyrer) begann, hat seine

religionshistorische Unschuld längst verloren.»
(18) Mich beeindruckt wie sich Delgado für
diesen Zugang immer wieder auch auf
Publikationen meiner evangelisch-theologischen
kirchen- und religionsgeschichtlichen Lehrer
Ernst Benz und Carsten Colpe bezieht und

zugleich auf solche des heutigen Papstes aus
der Zeit «des konziliaren Frühlings [...] mit
nachdenklichen Betrachtungen [...]
angesichts der Minderheitensituation der Christen
in der Religionsgeschichte.» (21) Peter Antes

(Hannover) hebt in seinem Beitrag «Der
interreligiöse Dialog. Eine Herausforderung
des Christentums durch Religion» (32-43)
hervor, dass im Zuge der Besetzung der Bonner

Professur für Fundamentaltheologie mit
Hans Waldenfels «die Umwidmung im
Aufgabenfeld von den (Grenzfragen zwischen

Theologie und Naturwissenschaft) zur (Theologie

der Religionen) [...] einen Paradigmenwechsel»

darstellte (32). Entsprechend
Waldenfels' Grundprinzip vom «Hinhören auf
die .Anderen und deren Selbstaussagen ernst

zu nehmen» (36) folgen die Beiträge von
Hamid Reza Yousefi (Koblenz) «Religionswissenschaft

- interkulturell als Beitrag zum
interreligiösen Dialog» (44-56) und von Wolfgang

Gantke (Frankfurt a. M.) «Die Bedeutung

der Kontextuellen Fundamentaltheologie

von Hans Waldenfels für eine
problemorientierte Religionswissenschaft» (57-70).
Gleichfalls vom Gespräch mit Hans Waldenfels

geprägt sind die theologischen
Überlegungen konkret zu Grundlagen für den

christlich-jüdischen und den christlich-islamischen
Dialog bei Paul Petzel (Andernach) «Der
Talmud - locus theologicus oder: jenseits der

Balken in Texten und Augen» (71-92), bei

Felix Körner (s.o.) und bei Günter Riße (Val-
lendar) «Die Pforten des Paradieses
durchschreiten. Islamische Paradiesvorstellungen

SZRKG, 106(2012)



754 Rezensionen - Comptes rendus

als eine adventliche Gabe für die christlich-
islamische Begegnung» (120-129).

Ebenfalls sieben Beiträge konstituieren
Teil II «Mission und Identität - Inkulturation

- Kontextuelle Theologien». Hier ergänzen
Michael Sievernich SJ (Mainz) mit «Interkulturelle

Freundschaft im frühneuzeitlichen
China. Das Beispiel von Matteo Ricci S.J.

(1552-1610)» (133-151) und Francis X.
D'Sa SJ (Pune) mit «Mission und Dialog. Po-

larisierang oder Polarität?» (152-164) die
weiteren von Waldenfels so wichtig
aufgenommenen kulturellen Kontexte Ostasien und
Indien: Riccis Akkomodations-Leistung ist darin

zu sehen, «dass er stoische und konfuzianische

Tradition so miteinander verband, dass

beide moralphilosophischen Traditionen
kompatibel erscheinen und einen Weg zum
Christentum eröffnen konnten.» (144) Und es wird
an den «Bewegungen in der anthropischen
Geschichtsperspektive des Christentums und
in der karmischen Geschichtsperspektive der
Hindu-Traditionen aufgezeigt [...]: Die (Aus-
sich-heraus (zu-den-,Anderen)> zentrifugale
Bewegung der Mission und die (Für-die-An-
deren-da-sein> zentripetale Bewegung des Dialogs

ergänzen sich gegenseitig.» (153) Der
Beitrag von Elmar Klinger (Würzburg)
«Macht und Autorität. Die Unfehlbarkeit des

Papstes - ein Sprachproblem» (165-178)
kritisiert das Verständnis sowohl bei Traditionalisten

als auch bei Flans Küng und hält mit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil fest:
«Wer auch immer Christus, dem vollkommenen

Menschen, folgt, wird auch selbst mehr
Mensch» (DH 4341) und folgert: «Die Men-
schensohnchristologie bildet das Fundament
der Mission, verleiht ihr Autorität, kann
Macht entfalten und fordert jede Macht heraus

[...]- eine unfehlbare Wahrheit.» (177f.)
Claude Ozankom (Bonn) schliesst an mit
«Toleranz und Identität. Christlicher Glaube
in der Differenz religiöser Lebenswelten»
(179-192): Wie das Römische Dokument
«Dialog und Verkündigung» von 1990

betont, «handelt es sich sowohl innerhalb wie
ausserhalb der Kirche um eine nur anfängliche

Verwirklichung des Reiches, die erst in
der zukünftigen Welt zu ihrer vollen
Verwirklichung kommen wird», wobei «sich die
gegenseitige, kritische Herausforderung
zwischen Kirche und Religionen als eine

Möglichkeit zur Reinigung und Vervollkom¬

mnung» erweist. Das ergibt sich für Christen
daraus, weil Jesus Christus «sich gleichsam
mit jedem Menschen verbunden hat» (181)
und führt Ozankom zum Ansatz bei einer
differenzkompetenten Religionstheologie, die
sich an der Gastfreundschaft orientiert. René
Buchholz (Bonn) führt mit «Offenbarung als
Thora? Plädoyer für eine veränderte
Versuchsanordnung» (193-206) die an das
Dokument der Päpstlichen Bibelkommission
«Das jüdische Volk und seine Heilige Schrift
in der christlichen Bibel» von 2001
anschliessende Anregung aus. die «Spitzenstellung

der Tora» ernst zu nehmen (195): «Vor
der Petrifizierung bewahrte den kanonischen
Text schon in früheren Jahrhunderten seine

Verflüssigung im Medium der Interpretation,
die notwendig wird, wenn der historische
Abstand zum Text wächst und sich die
Lebensumstände der Menschen ändern [...]
Schon nach Dtn 4,12 vernahm Israel nur den

(Donner der Worte) (kol debarim), und es

war Moses, der nach Maimonides die Worte
vermittelte, wie es auch seiner prophetischen
Gabe zukam» (197). Dabei «liegt ein Gegenmodell

zur Normalität vor. das auch von der
christlichen Theologie zu entdecken ist:
Inmitten der Geschichte artikuliert sich das
Andere zur Geschichte und ihren vermeintlichen
Gesetzen«, denn es «wird die Götterwelt der

Sieger negiert und mit ihr später auch die
geschichtliche Logik, welche stets neu Sieger
und Besiegte produziert.» (201) Dann «hört
die alttestamentliche Offenbarung auf. blosse

Vorgeschichte Christi zu sein. In der
thematischen Fülle des kanonischen Textes und
seiner notwendigen Interpretation konkretisiert

sich die unerschöpfliche Selbstof'fenba-

rung Gottes. So erst entsteht die normative
Basis für die beiden (Hauptströmungen> der
Tora: Christentum und rabbinisches Judentum»

(206). Der Beitrag von Vincenzo Di
Pilato (Apulien) «Jesus Christus, die Offenbarung

und die Religionen. Im Dialog mit der
Theologie von Hans Waldenfels« (207-222)
verdeutlicht die Nähe dieses Offenbarungsverständnisses

zu dessen Kontextueller
Fundamentaltheologie, die «wie zwei Brennpunkte

einer Ellipse [...] Evangelium und
menschliche Geschichte» in Beziehung setzt
(210). Di Pilato verbindet das mit der tiefsinnigen

Interpretation von «Maria aber
bewahrte alle diese Worte, sie erwägend (sym-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 755

ballousa) in ihrem Flerzen» (Lk 2.19): Maria
«bringt nicht durcheinander (dia-ballo),
sondern setzt zusammen, ko-ordiniert die Worte,
die Dinge in ihrem Herzen, spürt den Kontext
der Liebe auf, in dem alle diese Worte und

Vorgänge ihre Bedeutung erhalten, weil sie

von Gott gewollt sind, der die Liebe ist.»

(211) Entsprechend Waldenfels' «Rückgang
auf den Reichtum der Gestalt, in der die
Herrlichkeit Gottes in Jesus Christus sich
offenbart» (213). ist «die Vielfalt der

Gottesbegegnungen auch ausserhalb der Kirche und
des Christentums zu entdecken», und zwar
«anhand eines sich mit dem II. Vatikanum
veränderten Offenbarungs- und Erfahrungsbegriffes

sowie mit einer Theologie, die das

kenotische Element wahrnimmt» (222). Den
Schluss des Teils zur Inkarnation formuliert
Joachim Piepke SVD (Sankt Augustin) in
«Die säkularisierte Apokalyptik. Die Welt
des Harry Potter und die Ängste der Gegenwart»

(223-254): «Der Tod ist allgegenwärtig
und nicht aus der Welt zu schaffen; was

zählt, ist die selbstlose Liebe, gegen die das

Böse letztendlich keine Macht besitzt. Die
mythologisch-religiöse Tradition der Apokalyptik

ist in einen säkularen Kontext inkultu-
riert.» (254).

Zum Teil III «Löscht den Geist nicht aus:
Kirche in den Zeichen der Zeit» gehört als

erster der vier Artikel vor dem Gebet von
Markus Roentgen (s.o.) der Beitrag von Gregor

Maria Hoff (s.o.), der dazu anleitet, sogar
die Heilige Schrift «selbst als den Ort eines

medial bewahrten Gottvermissens» (260) und
das Reich Gottes als «das heterotopische
Moment der Geschichte in der Geschichte, schon

da, aber noch nicht vollendet» (275) zu
begreifen. Der Beitrag von Franz Gmeiner-
Pranzl (Salzburg) «Intellectus liberationis.
Eine kleine Typologie der Theologie der
Befreiung» (276-297) versteht diese als «- wie
alle anderen theologischen Ansätze auch -
eine kontextuelle und kontingente Form
christlicher Glaubensreflexion» (278) und
zugleich in besonderer Weise als «eine qualifizierte

Form von Universalität, in der niemand

ausgegrenzt oder assimiliert wird.» (296) Vor
dem abschliessenden Aufsatz von
Weihbischof Heiner Koch (s.o.) mahnt noch der

Beitrag von Gottfried Bitter CSSP (Bonn)
«Katechese und Bildung, eine notwendige

Einheit» (298-321) mit Waldenfels' «Bald
ist es zu spät» (298): «Selektive Engführung
der gemeindekatechetischen Konzeption auf
punktuelle Vorbereitung auf Sakramentenempfang

persifliert die synodale Idee der

kirchlichen Katechese» (301). Bitter verweist
stattdessen auf praxiserprobte Alternativmodelle,

die dessen Kontextueller Theologie
entsprechen. Nicht alle Blüten des konzilia-
ren Frühlings sind verfroren.

Marburg Christoph Elsas

Kurt Appel/Christian Danz/Richard Potz/
Sieglinde Rosenberger/Angelika Walser
(Hg.), Religion in Europa heute:
Sozialwissenschaftliche, rechtswissenschaftliche und
hermeneutisch-religionsphilosophische
Perspektiven, Göttingen V&R unipress/Vienna,
Vienna University Press, 2012, 231 S.

This volume grows out of the interdisciplinary

research programme (Religion and

Transformation in Contemporary European
Society) at the University of Vienna and is

the first in what is envisaged as a series of
publications under this title. Kurt Appel, in
his introduction, sets out the basis on which
the programme is proceeding, involving as it
does some 20 researchers drawn from six
faculties. Such an enterprise is difficult to put
into operation without a thematic plan, hence

the decision to create five broad categories
within which individual pieces of research

will focus: Critique of Religion and Conceptions

of God, Religion as Inclusion and

Exclusion, Juridical Challenges in Multi-religious

Societies in Europe, Constructs of
Meaning and Values in Europe and finally
the Reception and Hermeneutics of Religious
Texts. Accordingly, each theme is represented

in this collection by two contributions,
with the exception of the second, which has

three. Four contributors write in English, the

rest in German. Appropriately, colleagues
from Vienna are strongly contributing but the

scope of the programme is indicated by the

participation of colleagues from Germany.
Belgium. Denmark and Israel. The range of
topics and contributors, their different
methodological approaches and the ambition to

SZRKG. 106(2012)



756 Rezensionen - Comptes rendus

speak of (Europe> means that this is not a
volume which comes to any specific overall
conclusion for a reviewer to evaluate. Each
contributor, however, does normally attempt
some kind of conclusion. The individual pieces

are also normally subdivided into clear
sections and have quite substantial guides to
fürther reading in the relevant areas. One gets
the sense, therefore, of (work in progress) in
the diverse themes, not a set of (solutions) to
some fascinating but intractable topics. Herbert

Schnädelbach asks again about the
fundamental nature of theology (and therefore its
relation to (religious studies)). Christian
Danz suspects that it might be necessary (and
possible) to develop a normative concept of
religion. Ferdinand Sutterlüty asks general
questions, across the board, about boundaries
within secular society while Sieglinde Rosen-
berger and Julia Mourào Permoser look
specifically at Austria and examine the governance

of diversity, particularly with reference
to the Muslim population. Michael Minken-
berg (in the only contribution with charts and
statistical tables) argues that both the state
and religious communities, in their different
cultural contexts, have to renegotiate their
relationship. Rik Torfs is preoccupied with
rights (bringing a Low Countries perspective)
arguing that they cannot be disconnected
from the society in which they function. They
do not necessarily have an intrinsic strength
which offers protection in all circumstances.
Richard Potz and Brigitte Schinkele are in
the same territory but look in very specifically

at current legal thinking about the particular

implications of the European Convention

on Human Rights in its bearing on
religion. Herman Westerink challenges the great
narratives of secularization and their alternatives,

and proposes a focus on (Everyday
Religion): specific contexts and individual lives.
Niels Christian Heidt looks at the search for
meaning in discussing faith and health in
secular Nordic countries, specifically Denmark,
but believes that the field of research is marred

with unclear concepts. In the final theme
Rüdiger Lohlker looks at Islamic texts,
arguing that hermeneutically they should be

seen in a context of deterritonalization and

reconfiguration. Finally, in his exposition of
Jewish hermeneutics Paul Mandel sees a

place having been always found, alongside

the exposition of scripture as sacred text, for
extra-textual traditions of both legal and non-
legal significance.

Such brief indications can only give a

flavour of the contents. It will be evident that
some have a very specific and territorial
focus, others float serenely in speculative
realms. Some give a sense of a general trend or
tendency which might be judged «European)
but a historian, such as this reviewer, will
find little anchorage in particular <Europes>.
from Ireland to Lithuania, in terms of (religion

and transformation). No contributor has
the space to develop (the last word) on any
topic but each either contributes to the ever
elusive search for «conceptual clarity) or
brings nuggets of valuable information on
topics about which little has so far appeared in

print, either in German or English. The
volume as a whole does not odd up> in any
specific way. Interdisciplinary opens up fresh

ways of looking at topics for practitioners
perhaps hitherto locked into the assumptions
and presuppositions of the disciplines in
which they have believed themselves to exist.
Any reader can see for herself or himself
where connections might be made and cross-
fertilization occur but such conclusions can
only flow individually. This volume stimulates

this process, and is to be welcomed, but it
does not, and cannot, tell us which, if any, of
the many perspectives it incorporates should
be regarded as hegemonic in seeking to
understand (Religion in Europe today).

Lampeter. Wales. UK Keith Robbins

Religionen, Staat und Gesellschaft. Die
Schweiz zwischen Säkularisierung und
religiöser Vielfalt, hg. von Christoph Bochin-
ger. Zürich, Verlag Neue Züricher Zeitung,
2012. 284 S.

Es liest sich für einen an der Entwicklung
einer modernen Kultur Interessierten wie ein
Wissenschaftskrimi. Übersichtlich aufbereitet,

in hochwertigem, mehrfarbigem Druck
bringt es die Religionsforschung in der
Schweiz auf eine hochaktuellen Stand.
Vorgestellt wird das Ergebnis von 28 Teilstudien,

die im Projekt 58 des Schweizer
Nationalfonds gebündelt waren. Die Initiative dazu

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 757

gestartet hatte dermal nicht die Wissenschaft,
sondern - was für das Thema allein schon ein

«Ergebnis» ist - die Politik: vertreten durch
das Bundesamt für Justiz. Im Hintergrund
steht die für viele, die der Religion in einer
zunehmend säkularisierten Gesellschaft den

Untergang prognostiziert hatten,
überraschende Wiederkehr der Religion auf die
politische Bühne, die José Casanova (Public
Religions in the Modern World. Chicago
1994) schon vor Jahren beobachtet hat: die

Religion findet sich in der Ausländerpolitik,
es geht um Minarett und Burka. neuestens

um die Beschneidung und die heikle Frage,
ob diese eine strafbare Körperverletzung ist -
eine Sensibilität, die angesichts weithin
gesellschaftlich breit akzeptierter «Körperverletzung

durch Abtreibung» doch ein wenig
überrascht und die Frage aufwirft, ob es

wirklich um das Kindesvvohl oder doch um
eine Variation eines aufkeimenden «clash of
worldviews» geht. Das interdisziplinär angelegte

Megaforschungsprojekt dreht sich daher

um das Verhältnis Religionen, Staat und
Gesellschaft - wobei der Fokus (aus verständlichem

Interesse der politischen Auftraggeber)

doch mehr beim Verhältnis Religionen
und Politik verweilt.

Der Untertitel des Buches «...zwischen
Säkularisierung und religiöser Vielfalt»
bedarf der Präzisierung. Ohne eine solche kann

er irreführen: Als ob die moderne Kultur der
Schweiz vor den Alternativen Säkularisierung

oder Pluralisierang stünde. Die beiden

Begriffe liegen, wenn man den vorgelegten
Befunden traut, nicht auf der gleichen Ebene.

Vielfalt prägt nämlich nicht nur die
Religionsgemeinschaften in sich. Es handelt
sich auch nicht nur um die Koexistenz
verschiedener Religionen in einem einzigen
Land. Vielfalt, Pluralisierang - oder wie ich
sie, gestützt auf die Langzeitstudie Religion
im Leben der Menschen 1970-2010 genannt
habe. «Verbuntung» (Verbuntung. Kirchen
im weltanschaulichen Pluralismus; Religion
im Leben der Menschen 1970-2010, Ostlildern

2011) scheint die weltanschauliche
Dimension (post)moderner Kulturen am besten

begrifflich einzufangen. Zu dieser bunten
Vielfalt gehören «säkulare (atheistische,
atheisierende) Weltdeutungen» ebenso wie
die durchorganisierten Religionen, aber auch

die vielfältigen spirituellen Pilgerinnen und

Pilger, die sich manchmal lose vernetzen
(Flervieu-Léger, Daniele, Le pèlerin et le
converti. La religion en mouvement, Paris

2001). Das neue an den vielfältigen
Teilforschungsergebnissen besteht ja gerade darin,
dass die alte Säkularisierungsannahme
wissenschaftlich out ist und sie sich auch nicht
durch die Alternative des «zwischen
Säkularisierung und religiöser Vielfalt» durch die

religionsforschensche Hintertür wieder retten
lässt. Es gibt in der brodelnden weltanschaulichen

Dimension unserer Kultur natürlich
atheistische und atheisierende Ströme, aber
ebenso spirituelle, agnostische, skeptische,
religiöse und diese alle in unterschiedlichen
schillernden Unterfärbungen - eben Verbuntung

pur.
Der vorliegende Bericht des Grossprojekts

der Schweizer Religionsforschung, der
die Ergebnisse vieler Teilprojekte querliest
und aufbereitet, greift logische Teilthemen
über die Lage und Entwicklung der Religionen

auf: Der Luzerner Religionswissenschaftler

Martin Baumann gibt im längsten
Beitrag eine Einführung in den Stand der
Religionsdebatte und präsentiert übersichtlich
die wichtigsten Ergebnisse. In der Folge werden

im Buch Teilaspekte gesondert vorgestellt,

deren Auswahl sich theoretisch der
wachsenden Distanz von Institution und Person

verdankt, mit denen Entwicklungen wie
Privatisierung sowie Deinstitutionalisierung
verwoben sind. Jörg Stolz von der Universität

Lausanne widmet sich dem Verhältnis von
Religion und Individuum; am Verhältnis von
Religion und Öffentlichkeit arbeiteten Luzius
Mader und Mark Schinzel (beide vom
auftraggebenden Bundesamt für Justiz in Bem); das

juristische Sonderthema der Auswirkung der

religiösen Pluralisierang auf die staatliche
Rechtsordnung behandelt René Pahud de

Mortanges von der Universität in Freiburg.
Die Entwicklung der weltanschaulichen
Dimension über Generationen hinweg ist Thema

des Beitrags von Irene Becci aus Lausanne.

Der Präsident der Leitungsgruppe des
Nationalen Forschungsprogramms 58, Christoph
Bochinger aus Bayreuth, bündelt noch einmal
in der Zusammenfassung wichtige Resultate
der Studien und versucht, die erkennbaren

Entwicklungslinien in die Zukunft auszudeh-

SZRKG, 106(2012)



758 Rezensionen - Comptes rendus

nen; es werden auch Grenzen und weiterer
Forschungsbedarf aufgezeigt.

Mutig ist, dass sich wissenschaftliche
Experten nicht scheuen, für die unbestritten
erforderliche «neue» Politik Empfehlungen zu
formulieren. Dabei ist den Experten
grundsätzlich klar, dass dies im Grund eine Leistung

ist, die den politisch Verantwortlichen -
also dem Schweizer Volk und seinen gewählten

Repräsentantinnen und Vertretern - nicht
abgenommen werden kann. Es zeigt sich,
dass auch die Religionsforschenden nicht frei
sind von politischen Zielen, die natürlich
auch in die Erhebung von Daten, in die den

qualitativen wie quantitativen Surveys
zugrundeliegenden Hypothesen sowie deren

Interpretation unweigerlich einfliessen. So

scheint sich heute rückblickend die
Säkularisierungshypothese zunehmend als subtiles
Wunschdenken von Forschenden zu entpuppen.

Als solide Grundlage für die fachvvis-
senschaftliche Bearbeitung der realen
Entwicklungen taugt sie nicht mehr. Das Bild
von der Verbuntung hat sie abgelöst. Schon

gar nicht eignet sie sich für die Entwicklung
von Prognosen, weil deren Unsicherheit
durch die wachsende Krisenlage der Menschheit

immer grösser wird.
Ein latentes forschungsleitendes Interesse

der vorgelegten Studien und ausgewählten
Ergebnisse ist mit Sicherheit - und wer
wollte gegen dieses ernsthaft etwas einwenden

- eine Religionspolitik, die dem Frieden
im Land dient. So ist eine wichtige Empfehlung

an die Politik, dass sie zwischen der

Skylla der «Betürw Ortung des religiösen
Pluralismus» und der Charybdis der «Ablehnung
religiöser Pluralität» durchfindet zu einer
friedvollen «Akzeptanz religiöser Pluralität».
Es erschwere, so eine wichtige Einsicht, die
Integration beispielsweise türkischer
Muslime, wenn medial und durch politische
Diskurse der Eindruck sich verfestigt, Schwei-
zer=Christ und Türke=Moslem; das würde
dem Türken signalisieren, akzeptierter
Schweizer nur als Christ werden zu können.
Politik wie Medien sind an diesem
dramatischen Phänomen des «Kulturchristentums»,
wie ich es für Österreich nannte, mitschuld:
Auch Personen, die individuell kaum Christen

sind, beanspruchen das Christentum
neuerdings zur Identitätsbestimmung des

Schweizers, der Europäers. In Österreich sind

etwa 70% solchen Kulturchristen zuzuzählen,
von denen in etwa die Hälfte friedlich auf
den Dialog setzt, die andere Hälfte hingegen
aggressiv die Nichtchristen ausgrenzt.
Folgerichtig werden in den Empfehlungen vor
allem die Medien in die Pflicht genommen,
und hier wieder die Journalisten, denen eine
fatale Inkompetenz in religiösen Belangen
bescheinigt wird, was dazu führt, dass es zu
negativen Diskriminierungen (Islam) und
positiven Stigmatisierungen (Buddhismus)
sowie ((Ausschnittswahrnehmungen» (Landeskirchen)

kommt, die der Realität der
Religionen, ihrer Lehren und ihrer realen Praxis
nicht entsprechen. Dass der organisierte
Atheismus und verwandte weltanschauliche
Gruppen kaum in den Blick genommen werden,

ist eine der schmerzlichsten Lücken des

Forschungsprogramms. Floher Entwicklungsbedarf

wird auch bei der Selbstdarstellung
der Religionen in den Medien geortet. Und
nicht zuletzt gilt es auch, die Sozialisations-
leistung der muslimischen Religionsgemeinschaft

durch eine entsprechende fachdidaktische

Ausbildung von Imamen zu verbessern.

Insgesamt sind auch - das wäre in den

Empfehlungen zu vermerken gewesen - die
Universitäten gefordert. Es musste der
Religionsdialog vorangetrieben werden. Eine
islamische Fachdidaktik wäre universitär
anzusiedeln. Es wäre auch erforderlich, dass die
Religionsgemeinschaften die Ausbilder der
religiösen Vermittler (Religionslehrer, Ima-
me) akademisieren und in der Schweiz
ausbilden. Es geht nicht an, dass in Saudi-Arabien

trainierte Imame ohne Kenntnis der
deutschen Sprache islamische Kinder in
Schweizer Schulen unterrichten. Die Schweizer

Universitätskonferenz verfolgt dieses
Anliegen und die Universität Luzem richtet
gerade ein Zentrum für komparative Theologie
ein, wo der Dialog zwischen den Theologien/
Religionen forciert werden soll. Vielleicht
sollten hier auch Module für eine
entsprechende Qualifikation der Journalisten
angedacht werden.

Das gesamte Forschungsprojekt wie die
vorliegende Präsentation wichtiger Ergebnisse

samt Empfehlungen sind ein Glücksfall:
für die interdisziplinäre Religionsforschung
selbst, ebenso aber für die Entwicklung der
weltanschaulichen Gruppen, für ihr Verhältnis

zueinander, ihr Verhältnis zu den Men-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 759

sehen im Land sowie nicht zuletzt der

Bildungseinrichtungen wie der Medien, denen
eine hohe Bedeutung für den weiteren reli-
gionspolitischen Kurs in der modernen
Schweiz zukommt.

Wien Paul .Michael Zulehner

Franziska Metzger/Markus Furrer (Hg.),
Religion. Politik. Gesellschaft im Fokus.

Beiträge zur Emeritierung des Zeithistorikers
Urs Altermatt, Fribourg, Academic Press.

2010, 240 S.

Die Lektüre des von Franziska Metzger und
Markus Furrer herausgegebenen Bandes zur
Emeritierung von Urs Altermatt 2010 hat

mich an eine Begegnung mit Professor Altermatt

im Rahmen der Vorbereitungen meines
Lizentiatsexamens erinnert. Es war gegen
Ende seiner Rektoratszeit, als ich ihm die
Themenbereiche vorschlug, zu denen ich im

Hauptfach Zeitgeschichte von ihm gerne
geprüft werden wollte: Bundesratsgeschichte, der
Take-off der modernen Schweiz 1848 und die
Schweiz im Kalten Krieg. Das erste Thema
traf unsere beiderseitigen Interessen, hatte ich
doch mehr als 30 Jahre im Bundeshaus
gearbeitet und stand das Lexikon Die Schweizer
Bundesräte von Prof. Altermatt stets griffbereit

in meinem Büro; die Wahl der beiden
anderen begründete ich damit, dass ich dazu

Vorlesungen und Seminare besucht und sogar
Seminararbeiten geschrieben hätte, worauf
Professor Altermatt die mir stets in Erinnerung
bleibende Bemerkung machte, ich hätte nicht

jene Themen zu wählen, die mich, sondern

jene, die ihn interessierten.
Also musste ich mich auf die Suche nach

den ihn interessierenden Themenbereichen
machen, wobei das Besondere der Situation
darin bestand, dass ich bei ihm gar keine

Vorlesungen hatte besuchen können, da er ja
während seiner Rektoratszeit keine hielt.
«Nur» das Lizentiandenseminar hatte ich bei
ihm absolviert und ihn genau so kennengelernt,

wie es David Luginbühl und Thomas
Metzger in ihrem Beitrag «Urs Altermatt in
der Lehre» beschreiben: die Themen und

mögliche Klippen sofort und präzis erfassend,

sachlich fordernd, aber immer auf¬

bauend und motivierend; erst nach dem Li-
zentiatsabschluss erlebte ich ihn auch in
seinen Vorlesungen als begeisternden Lehrer.

Bei der Suche nach den Urs .Altermatt
interessierenden Themen stand ich sofort vor
einem Problem: Denn es sind, wie alle wissen,

sehr viele Themen, welche Urs Altermatt
in seiner wissenschaftlichen Forschungsarbeit,

in seinen vielen Publikationen - mehr
als 700 Titel! - und in seinen Vorlesungen
und Seminaren selber bearbeitete und welche
er in 30 Dissertationen und über 240 Lizentiats-

und Masterarbeiten bearbeiten liess. Alle

seine Publikationen und die bei ihm
abgeschlossenen Arbeiten bis 2010 sind im Erin-
nerangsband verzeichnet, ebenso alle in einer
der von ihm betreuten Reihen herausgegebenen

Titel.
Doch zurück zu meiner Themensuche!

Sofort realisierte ich, dass sich die
Vorbereitung auf das Thema «Bundesrat» keineswegs

darin erschöpfte, die Reihenfolge der
Bundesräte, die Daten ihrer Wahl, ihre Amtszeit

und die von ihnen geleiteten Departemente

zu kennen; viel wichtiger sind ihre
Sozialgeschichte, ihr Herkommen und ihre
Bedeutung für die Schweizer Innen- und Aus-
senpolitik. Die Liste der dazu neben «Die
Schweizer Bundesräte» durchzuarbeitenden,
von Urs Altermatt verfassten Zeitschriften-,
Zeitungs- und HLS-Artikel war sehr umfangreich.

Nicht umsonst ist das «Bundesratslexi-
kon» in der Schweizer Öffentlichkeit sein

populärstes Buch. Nie hat er den Dialog
zwischen Wissenschaft und Gesellschaft und
zwischen Wissenschaft und Politik gescheut.
Im Buch zu seiner Emeritierung nimmt
niemand anders als Alt-Bundesrat Arnold Koller
das Thema auf und würdigt den Beitrag des

Emeritierten dazu. Umso erfreulicher ist,
dass Urs Altermatt nach seiner Emeritierung
an einer Neuauflage des Lexikons arbeitet;
viele warten mit Ungeduld darauf.

Als zweites Prüfungsthema schlug ich

vor: Nation - Nationalismus - Europa. Damit
traf ich einen für Urs Altermatt sehr wesentlichen

Themenbereich, mit dem er sich seit
1989 schwergewrichtig beschäftigt und für den

er mit Das Fanal von Sarajewo. Ethnonatio-
nalismus in Europa 1996 einen vielbeachteten
und in mehrere Sprachen übersetzten «Klassiker»

realisierte. Daneben führte ich in mei-

SZRKG, 106(2012)



760 Rezensionen - Comptes rendus

nem Prüfungspaper noch rund 15 Bücher und
Zeitschriftenartikel von Urs Altermatt auf.
ferner Arbeiten von Markus Furrer. Siegfried
Weichlein und Damir Skenderovic von der
Universität Freiburg. Wie sehr sich Urs
Allermatt mit der Europa-Frage beschäftigt,
zeigt sich darin, dass er seine .Abschiedsvor¬

lesung, nachzulesen im besprochenen Band,
diesem Thema widmete: «Verschvveizerung
Europas ohne die Schweiz?». Und nach 2010
ist ein weiteres Buch von ihm zur Thematik
erschienen: «Die Schweiz in Europa.
Antithese. Modell oder Biotop?» (201 I Der Autor

erhielt dafür den «Europapreis 2011» der
Neuen Europäischen Bewegung Schweiz.

Im Band zur Emeritierung wird mehrere
Male auf die Verdienste Urs Altermatts für
die Nationalismusforschung hingewiesen,
u.a. in der Festrede von Alfred Gutschelho-
fer, dem Rektor der Universität Graz, von
Siegfried Weichlein, von Bogdan Mirtchev,
Professor an der Universität Sofia, deren
Ehrendoktor Urs Altermatt ist. von Josef
Marko, Professor an der Universität Graz und
seinerzeit Mitglied des Verfassungsgerichts
von Bosnien und Herzegowina, und von
Christina Spati. Mitverfasserin des Buches
zur Zweisprachigkeit der Universität
Freiburg. Gilbert Casasus, Professor für
Geschichte der Europäischen Integration an der
Universität Freiburg, nimmt die Thematik
Schweiz und Europa auf. Für die Schaffung
des Zentrums für Europastudien mit zwei
Lehrstühlen verschiedener Fakultäten hatte
sich übrigens Urs Altcrmatt als Rektor der
Universität gegen manche Widerstände und
mit Unterstützung eines grosszügigen Spenders

entschlossen ein- und durchgesetzt.
Als drittes Prüflingsthema schliesslich

wählte ich: Politischer Katholizismus in der
Schweiz. Dazu basierte ich auf zwei weiteren
«Klassiken!» von Urs Altermatt: Der Weg
der Schweizer Katholiken ins Ghetto, seine
Dissertation von 1970 in der 3. Aufl. von
1995 (mit dem Nachwort seines Lehrers am
Gymnasium Immensee. Walter Heims, zur 2.

Aufl., wiedergegeben im vorliegenden Band),
und Katholizismus und Moderne (in der 2.

.Aufl. von 1991). Es kamen aber noch weitere
Publikationen von Urs Altermatt dazu. u.a.
sein Buch zu Katholizismus und Antisemitismus

(1999) und die von ihm geleitete
Geschichte des Schweizerischen Studentenver¬

eins (Den Riesenkampfmit dieser Zeit zu
wagen von 1993). dann die Geschichte der
Parteien in der Schweiz, geschrieben von
seinem wichtigen Bemer Lehrer Erich Grüner,
und die Studien von mehreren Mitgliedern
seiner «Freiburger Schule», u.a. von Markus
Hodel, Joseph Jung. Franziska Metzger. Thomas

Metzger und Bernhard Wigger. Die
Bedeutung seiner These vom Weg ins Ghetto
als Voraussetzung für den Weg aus dem
Ghetto sowie seiner Antisemitismusforschungen

wird im vorliegenden Band von Theo
Salemink (Univ. Tilburg), Mark Edward Ruff
(Saint Louis University. USA) und Marit
Montelro (Univ. Nijmegen) gewürdigt. Seinen

Platz im Rahmen der Parteiengeschichte
stellt Damir Skenderovic dar: er weist dabei
besonders auf die Pionierrolle Altermatts bei
der Erforschung rechtspopulistischer
Bewegungen in der Schweiz und in Europa hin.
Schon sein erstes Seminar an der Universität
Freiburg 1980 war dem Rechtsradikalismus
in der Schweiz nach 1945 gewidmet, dem
dann u.a. 1995 das zusammen mit Hanspeter
Kriesi herausgegebene Buch zum
Rechtsextremismus in der Schweiz folgte. Dabei

zeigt sich wie in anderen Forschungsbereichen

das Urs Altermatt auszeichnende
besondere wissenschaftliche Gespür für
gesellschaftliche und politische Strömungen, die
oft erst viel später von der breiten Öffentlichkeit

wahrgenommen werden.
Damit waren die Prüfungsthemen

abgedeckt. Das wissenschaftliche Spektrum von
Urs Altermatt geht aber noch weit darüber
hinaus. So wurden z.B. noch nicht genannt:
die Universitätsgeschichte (besonders gewürdigt

in diesem Band durch seinen welschen
Kollegen Francis Python): seine besondere
Sicht der Religionsgeschichte, deren Entwicklung

in der Namensgebung dieser von ihm
von 1986 bis 2012 geleiteten Zeitschrift
von der Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte zur Schweizerischen
Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte -

deutlich zum Ausdrack kommt: nicht seine
für ihn so typische Verbindung von
Geschichte und Sozialvvissenschaften: nicht
seine vielfältigen internationalen Verbindungen:

nicht seine Verdienste als Rektor der
Universität Freiburg von 2003 bis 2007. an

der Emeritierungsfeier gewürdigt durch den

amtierenden Rektor Guido Vergauwen.

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen Comptes rendus 761

Die Koordination zwischen wissenschaftlicher

Tätigkeit und Familienleben, die
Auslandaufenthalte in Stanford und Harvard in
der Zeit seiner Vorbereitung auf die Hoch-
schulkarriere, sein Wechsel von Bern nach

Freiburg, die Irrungen und Wirrungen bei der

Besetzung des Präsidiums der UEK, die
verschiedenen Wege, die er ging, bevor er die

«Hauptstrassen» seiner Tätigkeit als
Universitätslehrer fand, symbolisiert mit dem
Umschlagbild von Paul Klee (Hauptweg und
Nebenwege): All dies wird in der Laudatio von
Joseph Jung dargestellt und in sehr persönlichen

Gesprächen von Urs Altermatt mit
Klaus Röllin (Von Freiburg über Bern und
Berlin zurück nach Freiburg) und mit Markus
Furrer und Franziska Metzger (Der Zeithistoriker

ist kein Richter) in Erinnerung gerufen.
Dieses Buch zu lesen ist daher nicht nur

dann von Interesse, wenn man bei Urs Altermatt

Prüfungen zu absolvieren hat, sondern
auch und vor allem dann, wenn man einen
aussergewöhnlichen Universitätslehrer, einen
anregenden Forscher und einen in die
Zukunft weisenden Universitätsrektor kennenlernen

will. Auch sei der Band allen empfohlen,

welche ihre Erinnerung an die eindrückliche

Feier vom 7. Juni 2010 mit vielen Gästen,

unter ihnen drei ehemalige Bundesrätinnen

und Bundesräte (Flavio Cotti würdigte
seine Verdienste), mit launigen Festreden,
einer brillanten Abschiedsvorlesung und mit
humorvollen Worten des Dankes von Urs
Altermatt auffrischen wollen.

Steffisburg JosefInauen

Dimiter Daphinoff/Barbara Hallensleben
(Hg.), Unsterblichkeit. Vom Mut zum Ende,
Heidelberg, Universitätsverlag Winter, 2012

Theologie und Kunst. Bd. 20), 220 S.

Der vorliegende Sammelband hat eine
Vorgeschichte. 2008 fand in Salzburg eine
Tagung zu dem Thema «Utopien und Dystopien»

statt. Das Spektrum der Referate reichte

von den gesellschaftskritischen Insel-Utopien

der frühen Neuzeit bis zu den warnenden

Zukunftsvisionen «My» (E. I. Zamjatin),
«Brave New World» (A. Huxley) und
«1984» (G. Orwell) seit dem Ersten Welt¬

krieg. Diese Gegenutopien oder Mätopien -
dem griechischen Präfix «Ôuo-» (dys-)
entspricht der deutsche Wortteil «miss-» (z. B.
Misswirtschaft). Die Negation «uq-» wird im
Griechischen als Warnung eingesetzt: Es möge

nicht eintreten - sind durch die sensationelle

Entwicklung der digitalen Informationskontrolle

in einzelnen .Aspekten heute bereits
überholte Vergangenheit. Aus diesem Grunde

und auch angesichts der enormen
Fortschritte in der medizinischen Verbesserung
der Lebensqualität und Lebenserwartung
entstand der Vorschlag, sich in einer anschliessenden

Tagung mit dem utopischen
Menschheitswunsch nach «ewiger Dauer bzw. ewigem

Leben, wie er namentlich in den Künsten

- und speziell m der Literatur - Niederschlag

findet» (VII), zu befassen. Das
Leitthema für diese Nachfolgetagung an der
Universität Freiburg/Schweiz im Oktober 2010
lautete «Unsterblichkeit» mit dem bezeichnenden

Untertitel «Vom Mut zum Ende».
Nach den Hinweisen im einleitenden Vorwort

auf die neuesten medizinischen bzw.
naturwissenschaftlichen «Erfolge» (VII) ist
man zunächst überrascht, dass im Reigen der
Beiträger/innen die Geisteswissenschaftler
unter sich bleiben. Doch dies hat seinen Sinn,
wenn man das provokative Motto liest: «I
don't want to achieve immortality through
my work, I want to achieve it by not dying.»
(Woody Allen) Es ist die Umkehr der
berühmten Verszeilen des Horaz: Er habe sich

[mit seiner Kunst] ein Denkmal geschaffen,
das dauerhafter sei als Erz (exegi monumen-
tum aere perennius): solange die Erinnerung
daran dauere, werde er nicht ganz sterben
(non omnis moriar - Oden, III. 30). Man
könnte auch Sallust erwähnen: In der Einleitung

zu seiner Schrift De coniuratione Catili-
nae meint er. da unsere eigene Lebenszeit
begrenzt sei, solle man sich darum bemühen,
durch seine Werke in der Erinnerung der
Nachwelt weiterzuleben (quoniam ipsa vita,

qua fruimur. brevis est. memoriam nostri
quam maxime longam effteere - Prooemium
I, 3). Im Grunde gehen alle Aussagen über
die Kunst als «memoriales» Weiterleben auf
den griechischen Arzt Flippokrates zurück.
Sie sind vielfach wiedergegeben worden, am
kürzesten und griffigsten in der lateinischen
Formulierung: «Vita brevis, ars longa.» (In

SZRKG, 106(2012)



762 Rezensionen - Comptes rendus

seinem Buch Knappe Zeit - Kunst und
Ökonomie des befristeten Lebens [München
2004], das als Parallel-Lektüre sehr zu
empfehlen ist. geht Harald Weinrich ausführlich
auf die Überlieferungsgeschichte dieses hip-
pokratischen Aphorismus ein.)

Schon die gegenläufige Ergänzung «Vom
Mut zum Ende» signalisiert, dass der plakative

Titel «Unsterblichkeit» ein hyperbolischer

Euphemismus ist. Daher geht es in fast
allen Beiträgen - mit Ausnahme der
theologisch orientierten - nicht um die physische
oder irgendwie jenseitige Unsterblichkeit des

Einzelnen, sondern um die fortlebende

Erinnerung an jemanden und an seine Taten. Diese

«reale» oder «konkrete» Utopie gilt auch
mutatis mutandis für die Gegenwart; sie ist
der implizite Diskussionspunkt der meisten

Einzelanalysen. Das Kernproblem ist die

temporäre oder eschatologische Aufhebung
der empirischen Endgültigkeit des Todes -
entweder durch ein «Weiterleben» in der

Erinnerung der Nachwelt oder durch die
geglaubte Gewissheit eines Übertrittes in einen
anderen Zustand.

Da die einzelnen Beiträger/innen sich je
speziell mit den unterschiedlichen Aspekten
des Begriffsfelds «Unsterblichkeit» beschäftigen,

ohne allerdings auch immer ihre
zugrunde liegende Definition näher zu
skizzieren, ist es angebracht, der denotativen und
konnotativen Bedeutungsvielfalt im Verlauf
der Begriffsgeschichte, die durchgehend als

bekannt vorausgesetzt wird, etwas nachzugehen.

Ähnliches wäre allerdings in einer
programmatischen Einleitung (statt einer
rekapitulierenden Vorwegnahme der nachfolgenden

Druckseiten) für den Leser hilfreich
und sinnvoll gewesen.

Die in den Beiträgen zitierten antiken
Quellen einschliesslich ihrer weiterführenden
historischen Auslegung beziehen sich allein
auf ein zeitliches Überdauern in der Erinnerung

der Nachwelt. Begriffe wie Ewigkeit
oder Unsterblichkeit tauchen in diesem

Zusammenhang nicht auf: sie sind auf" einer
anderen Ebene der semantischen Traditionslinie
zu suchen. Individuelle Unsterblichkeit ist

sensu stricto eine subjektive Mutmassung. die

empirisch nicht belegbar ist. sondern nur durch
verkündete Offenbarung geglaubt wird. Man
darf sie aber auch nicht mit einer Ewigkeit
sine principio et fine verwechseln; denn Un¬

sterblichkeit im theologischen Glaubensbereich

hat immer einen Anfang durch die

Schöpfung (Erschaffung der Welt,
Einhauchen der Seele etc). Nur in den monistischen

Vorstellungen der spekulativen
griechisch-antiken Philosophie und im späteren
Pantheismus sprach man von einer zeitlosen
Einheit ohne Anfang und Ende. d. h. von
einer Ewigkeit des Kosmos. Diese Ewigkeit
hat aber nichts mit einer individuellen
Fortdauer (oder genauer: mit einem individuellen
Sein) im Ewigen zu tun. sondern vielmehr
mit der Rückkehr des Vereinzelten in das

Urganze, wie es in vielen dualistischen Systemen

auch ausserhalb der vorsokratischen und

platonischen Philosophie (z. B. im Buddhismus)

beschrieben wird. Goethe hat in seinem
Gedicht «Grenzen der Menschheit» mit dem
Bild von den sich endlos reihenden Gliedern
in einer ewig weiterführenden Kette einen
versöhnenden Kompromiss zwischen persönlicher

Fortdauer und kollektiver «Ewigkeit»
oder «Unsterblichkeit» versucht: «Ein kleiner
Ring / Begrenzt unser Leben. / Und viele
Geschlechter / Reihen sich dauernd ' an ihres
Daseins / Unendliche Kette.» Aber auch dieses

Gleichnis «hinkt», wenn man die Zeitlosig-
keit der Ewigkeit, das Sein an sich, damit
begreifen will; denn der Goethe'sche Vergleich
kommt nicht ohne die Dimension der Zeit
aus. Unsterblichkeit, wörtlich genommen, ist
der Wunsch nach Aufhebung eines Prozesses
ad mortem durch die Annullierung der Zeit.
Sie ist kein Zustand an sich, sondern ein Protest

gegen die kreatürliche conditio humana.
In diesem Punkt treffen sich alle Beiträger/innen

dieses Sammelbandes: sie beschreiben an
literarischen oder gesellschaftsgeschichtlichen
Beispielen die verschiedenen Modi auf der
Suche nach einer Möglichkeit, die individuelle

oder «nationale» Sterblichkeit, wenn auch

nur temporär, aufzuhalten oder aufzuschieben.

Es geht aber auch um die Einsicht, sich
seiner kreatürlichen Begrenztheit bewusst zu
werden und sie zu akzeptieren. Davon handelt,

den Untertitel rechtfertigend, als einziger,

und dies sehr pragmatisch, der erste
Beitrag.

Der Band umfasst insgesamt 13 Beiträge.
In der Abfolge des Inhaltsverzeichnisses:
einen zu lebensphilosophischen Aspekten, einen
weiteren zur Geschichte nationaler Mythen,
zwei über kulturanthropologische Themen na-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 763

tionaler Identitätssuche, drei zur Theologie
und sechs aus der Literaturwissenschaft über

hyperbolische Spielformen der Attribute
«unsterblich» und «ewig».

Mitten in der vorbereitenden Lektüre zu
dieser Rezension las ich in der SZ vom 14.

März 2012 folgende Notiz: «Sophie Rois, 50,

Schauspielerin, steht der weit verbreiteten
Sehnsucht nach einem langen Leben kritisch
gegenüber. (Wir kommen immer mehr ins

Zeitalter der Vampire), sagte sie der
Nachrichtenagentur dapd. (Es geht nur darum,

möglichst lange zu leben. Und das erinnert an

Untote.) Dieses Streben bestimme häufig den

Alltag, da man versuche, möglichst gesund
zu essen und nicht zu rauchen. (Angesichts
der erschreckenden Möglichkeiten der Medizin

sieht man sich selbst in so einer Zukunft,
wo man ewig herumschleicht), sagte die
gebürtige Österreicherin.» Besser könnte der

Beitrag von Jean-Claude Wolf «Zu lange
leben? Gedanken zur Unsterblichkeit» nicht
zusammengefasst werden. Gegen die

Behauptung «Ein gutes Leben ist ein langes
Leben» bringt er mehrere Einwände vor: 1. Der
Wunsch, lange zu leben, gerate in Konflikt
mit dem Wunsch, im Alter nicht schwer zu
leiden oder sich zu langweilen. 2. Um nicht
nach dem Motto «Nach mir die Sintflut» zu
leben, müsse man den Generationenwechsel

akzeptieren und bereit sein, Jüngeren Platz zu
machen. 3. Für ein «erfülltes Leben» zähle
nicht die Lebensdauer, sondern, was einer
aus seinem Leben gemacht habe. 4. Die radikale

Individualitätserfahrung heute habe zu
einer utopischen Apotheose der «ewigen»
Jugendlichkeit geführt und die Angst vor dem
Ende verstärkt. Zwar gebe es in der
Geschichte der Philosophie viele Erklärungsversuche

für eine anonyme bzw. kollektive
Fortdauer im All-Einen, aber diese Entwürfe
«entziehen sich den Beweismöglichkeiten
einer naturalistischen und empiristischen
Philosophie» (13). Ähnliches gelte für
theologische aAussagen. Eine Philosophie, die
sich nicht als ancilla theologiae verstehe,
«wird Religionen als symbolische Erzählungen

ernst nehmen, aber wohl kaum als
Berichte über eine Realität» (15).

In seinem Beitrag über Ursprungsmythen
untersucht der Historiker Siegfried Weichlein
den metaphorischen Missbrauch des Unsterb¬

lichkeitsbegriffes von der Begründung für
eine nationale Identität bis zur Rechtfertigung

einer säkularen Auserwähltheit. Diese
auf gegenwärtige und zukünftige Macht
ausgerichteten Propaganda-Mythen illustrieren
das Konstrakt «einer originären Wesensprägung»

(20) als Garantie «einer immerwährenden

Kontinuität unter den Bedingungen
historischen Wandels» (32). Sie können mes-
sianisch-eschatologischen Charakter haben,
sie können die Kontinuität einer translatio
imperii unterstreichen und sie können imperiale

Überheblichkeit dokumentieren. Im
Grunde sind sie das nicht eingestandene
Aufbegehren gegen die historische Erfahrung
vom Aufstieg, Zenit und Untergang einzelner
Kulturen und Nationen.

Ähnlich ist die Argumentation auch in
den beiden sozial-anthropologischen Beiträgen.

Christian Giordano untersucht «The
Illusion of Political Immortality», d. h. die
vermeintliche Unsterblichkeit politischer Systeme
durch einzelne charismatische Führergestalten
oder durch eine in sich gefestigte «legal-bu-
reaucratic domination» (41). Am Beispiel der
Roma beschreibt Francois Ruegg, wie die
nachgelieferte Fiktion eines Ursprungsmythos
als Ersatz für das Fehlen eines eigenen nationalen

Territoriums dienen muss. Dies gelinge
aber nur über eine «origine mythique et une
langue reconstituée». (48). Beides müsse die
nicht existierende Geschichte ersetzen; denn

Voraussetzungen für die «naissance d'une
nation» (56) und ihrer Fortdauer seien
sowohl der Mythos ethnischer Einheit und
gemeinsamer Herkunft als auch die Schöpfung
einer gemeinsamen Sprache und Kultur.
Letztlich könne man aber nur von einer
«immortalité des images» (64), d. h. von mythischen

Stereotypen sprechen.
In den drei theologischen Beiträgen geht

es um dogmatische Fragen, um Beispiele
ekstatischer Ewigkeitserfahrung in der Mystik
und um Möglichkeiten eines interreligiösen
Diskurses über die Unsterblichkeit. Barbara
Hallensleben verbindet mit der detaillierten
Information über den Versuch des Dominikaners

Thomas de Vio Cajetan (1469-1534),
unter Berufung auf Aristoteles die Unsterblichkeit

der Seele auch philosophisch nachzuweisen,

einen historischen Abriss über die
innerkirchliche Diskussion zur «Unsterblich-

SZRKG, 106(2012)



764 Rezensionen - Comptes rendus

keit der Seele und Auferstehung des
Fleisches» (65ff). Mariano Delgado hat drei
Gedichte des Johannes vom Kreuz übersetzt und

interpretiert. Alle Mystiker waren dem Paradox

ausgesetzt, über mystische Erlebnisse zu
schreiben, die, wie Johannes vom Kreuz
selbst sagte, «indecibles» (84) seien. Das
Eins-Werden in der unio myslica mit dem
himmlischen Bräutigam wird bei vielen
Mystikern, wenn auch mit unterschiedlichen
Wortschöpfungen, jeweils als eine Art Austritt

aus der Zeitlichkeit in das ewige Jetzt
beschrieben, als eine Vorwegnahme «der
endgültigen Begegnung mit Gott jenseits dieser
irdischen Hülle» (95). Fast als ernüchternde
Reaktion auf diesen mystischen Höhenflug
konstatiert Franz Gmainer-Pranzl in seinem

Beitrag «Floffnung auf Unsterblichkeit?»:
«Christliche Glaubensaussagen [...] antworten

auf einen Ansprach, über den sie nicht
verfügen.» (102) Der «Anspruch» ist die
vermittelte Offenbarung, die sich nicht hinterfragen

lässt; sie ist die rechtfertigende Voraussetzung

für Antworten, die sich nur auf eben
diese «Frohe Botschaft» berufen können. Um
im interreligiösen Dialog aus dieser herme-
neutischen Engführung herauszukommen,
weist Franz Gmainer-Pranzl darauf hin, dass

der Begriff «Unsterblichkeit» in den einzelnen

Religionen und Kulturtraditionen ganz
verschiedene Erwartungshorizonte und
-Vorstellungen beinhaltet oder voraussetzt. Nach
seiner Meinung verbirgt sich im Kern aller
Unsterblichkeitsparaphrasen «ein unaufgeb-
bares Hoffnungsmoment» (118) künftiger
Vollendung.

Die weiteren sechs Beiträge des Sammelbandes

stammen von Literaturwissenschaftlern.

Als übergeordnetes gemeinsames
Leitthema könnte die lateinische Kurzform des

hippokratischen aAphorismus stehen: Vita
brevis. ars longa. Dies jedoch in national
literarisch und historisch differente!! Variationen.

Eloquent und mit einer redundanten
Zitierfreudigkeit verfestigt Harald Fricke den

programmatischen Satz «Kunst ist Freiheit
vom Gesetz der Zeit» durch die «Wiederholbarkeit

von real unwiederbringlichen
Momenten» 122). In dem Beitrag über die
«immortalité poétique dans le sillage de Pétrarque»

(141) weist Thomas Hunkeler auf eine
oft übersehene Doppelperspektive des vielfach

zitierten horazischen Diktums hin: Nicht

nur der Dichter verewigt sich, sondern mit
ihm wird auch seine Kunst ein .Anreiz oder

Paradigma für nachahmenswerte literarische

Gestaltungsformen. Das Neue in der
italienischen und nachfolgenden europäischen
Renaissance sei «un art à la fois immortel et
immortalisant» (142): wobei im zweiten
Hinweis auch die «Verewigung» der zitierten
Gestalten gemeint ist. Einen Kontrapunkt
zum traditionellen Wunsch nach der horazischen

Perennität setzt Sabine Coelsch-Fois-
ner mit dem Zitat von Mario Vargas Lllosa,
dass der Wunsch nach literarischer Unsterblichkeit

einer «obsession with the present»
(154) gewichen sei. Sarah Herbe und Ralph
J. Poole führen mit ihren Beiträgen zur «far
future science fiction» (173) und zum aktuellen

literarischen Vampirismus (185) wieder
zum Ausgangsthema zurück: Individuelle
Unsterblichkeit als eine wünschbare «Eutopie»

oder als eine bedrohliche «Mätopie»?
Zu diesem letzten Punkt referiert Dimiter Da-

phinoff in einem historischen Überblick
nochmals «warnende» Beispiele aus der
englischen Literatur.

Dieser Sammelband informiert insgesamt
sehr ausführlich über die facettenreiche
Mythentradition zum Thema «Unsterblichkeit».
Ein bisschen vermisst man jedoch ergänzende

Beiträge aus Medizin und Naturwissenschaft.

Giessen Hans Gerd Rotzer

Rainer Christoph Schwinges (Hg.), Universität.

Religion und Kirchen. Basel. Schwabe

Verlag, 2011 Veröffentlichungen der
Gesellschaft für Universiläts- und

Wissenschaftsgeschichte. Bd. 11), 585 S.

Ohne Religion und Kirchen gäbe es keine
Universitäten. .Allerdings ist das Verhältnis
weitaus komplexer, als diese zentrale These

vermuten lässt. Der von Rainer Christoph
Schwinges herausgegebene Band «Universität.

Religion und Kirchen», das Resultat einer
gleichnamigen Tagung der Gesellschaft für
Universitäts- und Wissenschaftsgeschichte
(GUW), zeigt die wechselseitigen Beziehungen

und Einflussnahiuen auf, von den Anfängen

der Universität in Europa um 1200 bis
hinein in das 20. Jahrhundert. Damit konnte

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 765

die bisher von der Forschung vernachlässigte
langfristige Perspektive ins Blickfeld genommen

werden. Erklärtes Ziel des 585 Seiten
starken Bandes war es zudem, die veränderten

Bedingungen in vormodernen und modernen

Gesellschaften aufzuzeigen, welche
Universität, Bildung und Wissenschaft bewirkt
haben; dies entspricht nicht zuletzt dem
elementaren .Anliegen der GUW. Damit ist

angedeutet, dass die europäischen Universitäten
zweifellos nicht nur Spiegelbild, sondern
auch Gestalter gesellschaftlicher und kirchlicher

Verhältnisse waren.
Vor der Reformation war die Abhängigkeit

der Universitäten vom Papst und der
damit verbundenen Privilegien und Pfründen
zwar relativ gross, und die Kirche stellte den

grössten Arbeitsmarkt ftir Akademiker dar.
Doch der Band vermag diese einseitige Sicht-
weise überzeugend aufzubrechen. Päpste
machten sich Universitäten immer wieder in
ihrem Kampf gegen die Häresie zunutze, und
es waren vor allem Universitätsgelehrte, welche

die wichtigsten Impulse auf den Konzilien

im 15. Jahrhundert lieferten. Heribert
Müller bezeichnet die Universitäten in
seinem Beitrag als Ideenschmieden für einen

systemimmanenten Umbau der Institution
Kirche, als ideologische Urheber und Betreiber

des Konzilgedankens - selbstverständlich
vor dem Hintergrund, dass die Universitäten
nicht über die notwendige Durchsetzungskraft

bei der Verwirklichung desselben
verfügten. Ein Blick auf die engen personellen
Verflechtungen, auf die hohe Mobilität und
den Wissenstransfer machen deutlich, dass es

zu kurz greift, im Verhältnis Universität-Kirche

von einseitigen Abhängigkeiten zu
sprechen.

Es ist eine der Stärken des Bandes, die
Multidimensionalità! der Interaktionen und

Verknüpfungen zu beleuchten, so dass der alte,

vor allem im deutschsprachigen Raum

ausgetragene Streit um die Frage, ob die
Universität nun staatlichen oder kirchlichen
Charakter hatte, obsolet wird. Es war gerade die
Konkurrenz königlicher und kirchlicher
Gewalten, welche den Universitäten Freiräume
gab und damit Entwicklungschancen ermöglichte,

wie Jürgen Miethke in seinem Beitrag
aufzeigt. Akademische Freiheit gepaart mit
religiösem Glauben erzeugte vor allem im

Zuge der Aufklärung freilich ein Spannungsfeld,

dem der Band gebührend und perspektivenreich

Aufmerksamkeit schenkt. Der Konflikt

kam auch im Mikrokosmos der Studenten

zu tragen, die von den Obrigkeiten zunehmend

für ihren «gottesunverträglichen
Lebensstil» gerügt wurden.

Das Werk betont - von einer Vogelperspektive

aus gesehen - die gemeinsamen
Entwicklungen und Beeinflussungen, ohne die
Konflikte zwischen Kirche und Universitäten
zu marginalisieren. Eine solche Sichtweise
wird dem Verhältnis von Universität. Religion

und Kirchen gerecht. Glaube und
Wissenschaft werden selbstverständlich schon

lange nicht mehr als unvereinbare Gegensätze

gesehen, wie ja alleine schon die Entwicklung

innerhalb der Theologie und ihrer
Hinwendung zur historisch-philologischen
Methode zeigt. Genauso wenig kann die
Säkularisierung mit dem Schwinden der Religion
gleichgesetzt werden.

Das Buch ist in die Kapitel Päpste und

Universität. Kirche und Universität sowie
Theologie und Universität gegliedert. Vor
allem die konfessionellen Spezifika lassen sich
nicht immer eindeutig zuordnen, doch werden
mit diesem Fokus spannende Einblicke in die
unterschiedlichen Gepflogenheiten geboten,
ohne Konfessionen zu homogenisieren und die
altbekannte Frontstellung zu übernehmen. So

waren katholische Studenten keinesfalls «heilig»,

was ihren Alkoholkonsum und ihre
Anwendung von Gewalt anbelangte - zwei
Bereiche, die lange grossmehrheitlich mit der

protestantisch geprägten Studentenidentität in

Verbindung gebracht wurden. Indem der Band
den Fokus auch auf die konkrete lokale Ebene
und auf lokale Lebensw elten legt, w ird zudem
die Idee von rückwärtsgewandten Katholiken
und die Moderne umklammernde Protestanten
kritisch hinterfragt.

Eine ländervergleichende Perspektive war
innerhalb dieser ambitiösen, epochenübergreifenden

Darstellung nur am Rande möglich,

ohne aber eine entscheidende Tatsache

zu verfehlen: Universität und Religion können

nicht losgelöst von den jew eiligen politischen

Verhältnissen betrachtet werden. Der
Band erweckt deshalb zu keiner Zeit den
Eindruck, das Verhältnis Universität. Religion
und Kirchen folge einer linearen Entwick-

SZRKG. 106(2012)



766 Rezensionen - Comptes rendus

lung. Im barocken, katholischen Italien
beispielsweise war - anders als in protestantisch
geprägten Ländern - die Universität eine

Randerscheinung. Der Band schafft auch hier
den Spagat, die konfessionellen Disparitäten
zu betonen, ohne die Idee eines wrissenschafts-

fremden Katholizismus oder einer
wissenschaftsfremden Theologie zu bedienen. Im

Heiligen Römischen Reich deutscher Nation
bildeten Theologie. Glaube und Aufklärung
gemäss Notker Hammerstein ein fruchtbares
Nebeneinander: «Ohne [...] Teilnahme der

Theologischen Fakultäten an der zeitgenössischen

wissenschaftlichen Diskussion wäre

es vermutlich nicht zu den neuen Vorstellungen

gekommen, wie sie im deutschen Idealismus,

im Historismus, in den Ideen von Wesen

und Aufgabe der Universität im 19.

Jahrhundert zutage treten sollten» (454).
Im Zeitalter der Säkularisierung verloren

konfessionelle Eigenheiten nicht an Bedeutung.

Es war die jeweilige konfessionelle
Kultur, die den akademischen Kalender und
die Festkultur an den Universitäten zum grossen

Teil prägte. Dies wirkte nicht nur integra-
tiv. sondern war immer auch mit der

Ausgrenzung jüdischer Mitstudierender verbunden,

wie Marian Fussel in seinem Beitrag
darlegt. Zum Antijudaismus kam gegen Ende
des 19. Jahrhunderts der Rassenantisemitis-

mus dazu: Universitäten waren unzweifelhaft
immer auch Spiegelbild gesellschaftlicher
Verhältnisse, wie sich nicht zuletzt an den

wandelnden Schwerpunkten der
Studentenverbindungen zeigt. Bei allen konfessionellen
Spaltungen waren sie geeint in ihrer Abwehr
des Judentums.

Kaum zur Sprache kommt im Buch der
Einfiuss des Islams auf die Entwicklung der
Universitäten, was aber dem Herausgeber
nicht ernsthaft zum Vorwurf gemacht werden
kann, zumal die Antängsphase der Universitäten

in Europa für die Tagung lediglich den

Ausgangspunkt einer Reise durch die folgenden

Jahrhunderte darstellte, um die
vielschichtige Verquickung von Universitäten.
Religion und Kirchen aufzuzeigen. Eine solche

epochenübergreifende Perspektive, die
sich überdies auch geographisch nicht eindeutig

festlegt, kann unmöglich ohne grosse
Lücken auskommen. Hingegen wäre es
wünschenswert gewesen, wenn die Behauptung,
wonach die Universität europäischen Ur¬

sprungs sei. nicht als unumstössliche Tatsache

dargestellt worden wäre. Eine solche Sicht-
weise hängt immer auch davon ab. welche
Strukturmerkmale einer Universität in Betracht

gezogen werden. Erhellend wäre ein Fokus auf
Kulturtransfers; es Hesse sich genauso gut die
tragende Rolle muslimischer Intellektueller auf
das Aufkommen europäischer Universitäten
beleuchten. Als sich zum Beispiel Gelehrte in
Paris zu Höheren Schulen zusammenschlössen,

hatte sich in der muslimischen Welt
bereits Ähnliches ereignet.

Es scheint eine Tradition in der
deutschsprachigen Wissenschaft zu sein, das Werk
des Islamwissenschaftlers George Makdisi
entweder zu ignorieren oder seine Thesen

vollumfänglich zu verwerfen (Makdisi zeigte
unter anderem auf. dass das europäische
Universitätskollegium auf die islamische Rechtsschule,

die Vladrasa. zurückgeht). Dies ist

umso bedauerlicher, als der Band selber
darauf hinweist, dass neben den christlichen
Konfessionen auch andere Religionen am
Entstehen der Universität in Europa beteiligt
waren. Ein solcher Ansatz drängt sich nur
schon deshalb auf. weil es islamische Gelehrte

waren, die das antike Wissen aufnahmen
und es in das christliche Europa brachten.
Nicht nur in intellektueller, auch in institutioneller

Hinsicht stellt sich die Frage nach dem
islamischen Einfiuss. In der Betonung eines

genuin europäischen Ursprungs der Universitäten

schwingt deshalb immer auch - ob
gewollt oder ungewollt - Abgrenzung mit.
Untersuchungen über den islamischen Einfiuss
täten der Tatsache keinen Abbruch, dass die
Universitäten selbstverständlich von Beginn
weg europäisch ausgerichtet waren und sich

entsprechend der hiesigen Bedingungen und
Bedürfnisse entwickelten. Schliesslich waren
die Universitäten, wie der Tagungsband schön

aufzeigt, nicht nur Produkt, sondern auch

Mitgestalter kirchlicher und gesellschaftlicher
Verhältnisse.

Luzem Manuela Specker

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 161

Christine Geber/Silke Pctersen/W olfram
Weiße (Hg.). Unbeschreiblich weiblich?
Neue Fragestellungen zur Geschlechterdifferenz

in den Religionen. Berlin. LIT. 201 1.

Theologische Frauenforschung in Europa
herausgegeben von Hedwig Meyer-Willmes<
Marie-Theres Wacker. Bd. 26). 242 S.

Der vorliegende Sammelband basiert auf der

gleichnamigen Ringvorlesung. die im
Wintersemester 2010/1 I an der Universität Hamburg

von den Flerausgeberlnnen organisiert
und durchgeführt wurde. 11 Theologinnen
gehen der Frage «Unbeschreiblich
weiblich?» nach, indem sie sich mit neuen
Fragestellungen der Geschlechterdifferenz in den

Religionen auseinandersetzen. Der Tagungsband

ist in vier Themenblöcke unterteilt:
«Grundlagen». «Aus Ethik und Dogmatik».
«Historisches» und «Aus den Weltreligionen».

Der erste Beitrag unter dem Blickwinkel

«Grundlagen» stammt von der Kieler
Professorin Uta Pohl-Patalong (Gender - An-
und Aufregungen in Theorie und Praxis. 11-
30). Sie zeigt auf. dass das Wort Gender,
trotz kritischer Auseinandersetzung, in der
Wissenschaft noch immer von Relevanz ist
und sich nicht mehr allein auf feministische
Diskurse beschränkt, sondern auch in Politik.
Wirtschaft und Wissenschaft, aber auch im

Alltag. Anwendung findet. Der Themenbereich

«Aus Ethik und Dogmatik» (31-76)
umfasst zwei Beiträge: Christine Globig (Der
Mensch ist autonom. Die Frau hilft ihm
dabei. Oder: Welche Paradigmen braucht die
Theologische Ethik?. 31-49) nimmt den

Autonomie-Begriff unter die Lupe, der für
sie der Grundbegriff des zeitgenössischen
gesellschaftlichen Bewusstseins bedeutet (31)
und untersucht diesen anhand der
Gegenüberstellung der Thesen von Helmut Thie-
licke und Wolfgang Huber. Globig kommt zu
dem Ergebnis, dass Autonomieverlust nicht
mit dem Verlust der Selbstständigkeit gleich
gesetzt werden kann, sondern dass es etwa
bei der Arbeit im Haushalt um Fürsorge geht,
die man aus Liebe macht. Genderbewusste
Ethik hat die Chance, so die Hamburger
Dozentin, dass auch in Abhängigkeiten Glücks-
erfahrungen möglich sind (47). Wird Gott in
Jesus zum Mann (Wird Gott in Jesus zum
Mann? Zum Verhältnis von Inkarnation und

Gender (51-76)? Helga Kuhlmann stellt diese

Frage, die der Inkarnationstheologie
zugeordnet werden kann, und nähert sich dieser
dahingehend, dass das Mann-Werden Gottes
einen Prozess ausmacht. Dies impliziert, dass

er es zuvor nicht gewesen war. es aber durch
seine Menschwerdung in den Mann Jesus

wird. Der Themenbereich «Historisches»
wird von Gerlinde Baumann. Professorin des

.Alten Testaments in Marburg, eingeleitet. Sie

diskutiert - ähnlich wie Kuhlmann die Frage,
ob der Gott des alten Testaments männlich ist

(Ist der Gott des Alten Testaments männlich?
Überlegungen aus altorientalischer Perspektive.

77-89). Die feministische Theologie
zeigte bereits, wie negativ sich das männliche
Gottesbild im Christentum ausgewirkt habe
und Baumann zeigt Strategien der feministischen

Theologie auf. um dieses negative
Bild zu korrigieren. Sie kommt, ähnlich wie
Kuhlmann zuvor, zu dem Ergebnis, dass bei
der Darstellung Gottes ein Geschlecht, das

männliche, bevorzugt wird: Gott erscheint als

hyper-«männlich». Christine Gerber leitet
ihren Beitrag «Möglichst ohne Runzel. Die
Frau in der Ehe nach Eph 5» (91-115) mit
der Darstellung der Sätze aus Eph(eser) ein.
Diesen «ausführlichsten Text über das
Verhältnis von Eheleuten in der Bibel» (93)
unterzog Gerber ein gender switching, indem
sie die Worte Mann und Frau gegenseitig
austauschte. Das Ergebnis ihrer Textkritik ist.
dass der Brief an die Epheser die dominante
Geschlechterhierarchie in keiner Weise in

Frage stellt, sondern sie zementiert. Faktum
ist. dass die Frau sich dem Mann, das Haupt
der Familie, unterzuordnen habe. Dass der
Mann seine Frau lieben sollte, liegt in seinem

eigenen Interesse, denn nur so bekomme er
eine makellose Frau, eine «Frau ohne
Runzeln» (112). So wie Gerber lehrt auch Silke
Petersen in Flamburg - sie schreibt über Antike

Geschlechtertransformationen. (Maria
Magdalena wird männlich, oder: Antike Ge-
schlechtertransformationen. 117-139). Petersen

will mit diesem Beitrag befremden, denn
dadurch könne man das Eigene als weniger
selbstverständlich annehmen (117). Sie setzt
sich mit der Konstruktion der Geschlechterdifferenz

am Beispiel von Maria Magdalena
auseinander. Nachdem Simon Petras Maria
Magdalena wegschicken wollte, da sie des

SZRKG. 106(2012)



768 Rezensionen - Comptes rendus

Lebens nicht würdig sei. schlug Jesus vor.
Maria Magdalena männlich zu machen,
damit sie in das Reich des Flimmels eingehen
könne (119). Dieser Transformationsprozess
vom Weiblichen ins Männliche, damit
Frauen den Männern gleichgestellt werden,
findet oftmals in den Evangelien Erwähnung.
Auch Barbara Müller (Frauen in Männerdo-
mäncn. Historische Beispiele, 141-157)
nimmt sich dieser Thematik an. Müller geht
der Frage nach, was geschieht, wenn Frauen
in Männerdomänen vorstossen. Diese Frage
wird mit Beispielen beleuchtet. Thekla. die
Frau die lehrte und deshalb diskriminiert
wurde. Melania, der besondere Verehrung
zukam, weil sie reich war, ein monastisches
Leben führte und ein Kloster stiftete und
Theodora, die Gattin von Justinian, der ein
ausschweifendes Leben nachgesagt wird. Da
sie sich in die Politik ihres Mannes aktiv
einmischte, wurde sie auch angreifbarer. Barbara

Müller kommt zu dem Ergebnis, dass das

Vor- und Eindringen von Frauen in
Männerdomänen schwer war, jedoch «asketisches
und geschlechtsloses» Leben der Frauen die
Akzeptanz in der «Öffentlichkeit» hob.

Der letzte Teil des Buches ist den
Weltreligionen gewidmet: Buddhismus. Islam und
Judentum. Carola Roioff (Das Erleuchtungs-
potenzial von Frauen und Ordinationslinien
im Buddhismus, 159-176) kommt zu dem
ernüchternden Ergebnis, dass in asiatischen
Gesellschaften der Körper der Frau nach wie
vor als minderwertig angesehen wird, wenngleich

ihnen das Erleuchtungspotenzial
zuerkannt wird und es auch weibliche Buddhas
geben kann. Hamiden Mohagheghi widmet
sich der frühislamischen Zeit und gibt
Einblicke in den Koran (Gleichberechtigte
Teilhabe der Frauen in der Gesellschaft.
Einblicke in den Koran und historische
Beispiele. 177-194). Wenngleich man im 7.

Jahrhundert noch nicht über die
Gleichberechtigung von Frauen diskutierte, findet man
im Koran unmissverständliche Quellen, aus
denen hervorgeht, dass Frauen den Männern
gleichgestellt sind. Durch den Koran erst
erhielten sie Rechte, die sie vorher nicht be-

sassen (182). Mohagheghi führt Beispiele
hervorragender Frauen an wie etwa der weisen

Königin von Saaba oder Maria. Sie ist
die einzige Frau, die im Koran Erwähnung
findet. Die Autorin kommt zu dem Ergebnis.

dass der Koran durchaus ausreichende

Grandlagen bietet, die Gleichberechtigung der
Geschlechter und die dadurch entstandene

Verbesserung der Frauen zu bejahen (193).
Wie Islam und Feminismus kompatibel sind,
beschreibt Katajun Amirpur in dem Beitrag
«Islamischer Feminismus: Kritik und Inhalt
eines Konzepts» (195-213). Die Islamwissen-
schaftenn zeigt die Diskussion der Vereinbarkeit

Islam und Feminismus am Beispiel des

Irans auf wo diese Frage heftigst diskutiert
wurde. Hier entwickelte sich nach der Revolution

im Jahr 1979 eine Frauenbewegung und
somit ein Islamischer Feminismus. Um erfolgreich

zu sein, begründen die Frauenaktivistinnen

ihre Forderungen immer islamisch, denn
Motor für den Islamischen Feminismus ist der
Islam selbst. Amirpur beendet ihren Beitrag
mit der Feststellung, dass sich die Zeiten geändert

haben und sich deshalb auch die Interpretationen

des Korans ändern müssen. Der letzte

Beitrag in diesem Sammelband stammt von
der Rabbinerin Eveline Goodman-Thau (Ethos
und Eros im Judentum. Überlegungen zur Rolle

der Frau als Brücke zwischen Tradition und
Moderne 215-239). Beeindruckend zeigt die
Autorin auf. wie in der jüdischen Tradition die
«Frauenfrage» behandelt wird. Nur der Mann,
der eine Frau hat. ist ein Mensch und wer kein
Land hat ist kein Mensch (231). So scheint es.
dass die Frau dem Mann die Identität verleiht
und gleichzeitig seinen Ort auf der Erde
sichert. Die Frau stellt die Verbindung zum
Himmel und zur Erde dar! Die Frau ist in

einem weiteren Schritt die Vermittlerin
zwischen Mann und Gott und die Venuittlerin
eines Ethos der Wirklichkeit im Spannungsfeld
von Ethos und Eros (224). Trotz dieser
bedeutenden Position der Frauen in der Bibel ist

es bedauerlich, dass Frauen in der rabbini-
schen Tradition als religiöses Wesen vor Gott
lediglich eine zweitrangige Stellung einnehmen

(226).
Dieser Sammelband bietet eine interessante

und spannende Darstellung der aktuellen
Forschungsfragen in der Feministischen Theologie.

Nicht nur der Querschnitt durch die
vielen Religionen und die historische Dimension,

sondern die unterschiedlichen Zugänge
und Fragestellungen machen dieses Buch zu
einer wertvollen und anregenden Lektüre.

Graz Anita Prettenthaler-Ziegerhofer

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 769

Monique Jucquois-Delpierre (Ed.), Female

figures in art and media/Fraiienjiguren in
Kunst und Medien/Figures de femmes dans

l'art et les médias. Frankfurt a. M. u.a.. Peter

Lang. 2010. 356 pp.. 87 ill.

Der Sammelband von Monique Jucquois-
Delpierre macht durch seinen Titel und die

Dreisprachigkeit neugierig. Auf den ersten
Blick wagt er auch neue Wege in der
wissenschaftlichen Lektüre zu beschreiten. Das

Sammelwerk entstand als schriftliches
Endprodukt einer Reihe von Seminaren zwischen
2003 und 2009 und ist nach einem längeren
Einleitungsteil in vier Sektionen unterteilt: 1.

«Und Gott schuf die Frau» (Und immer lockt
das Weib). Transgender und Heteronormati-
vität; 2. Von Müttern und Mädchen.
Frauenmythen; 3. Frauen, Rollen. Dar- und Vorstellung;

4. Frauen und Gesellschaft.
Die hauptsächlich wissenschaftlichen

Beiträge werden von sieben, meist mehrseitigem

Bildmaterial unterbrochen, auf das unten
noch näher eingegangen wird. Zur Mehrsprachigkeit

ist zu sagen, dass das Cover und der
Klappentext zwar einen gleichberechtigten
Gebrauch von drei Sprachen versprechen, die
Artikel jedoch nicht in alle drei Sprachen
übersetzt sind. Das heisst. es gibt 13 deutsche
und fünf französische Beiträge sowie einen

englischen Beitrag. Die Artikel weisen
abschliessend ein englisches Abstract (Ausnahme:

Au nom de la mère von Arlette Jossart
und Monique Jucquois-Delpierre, 271-275)
und eine Kurzbeschreibung der Autorinnen
auf, die jedoch auch nicht einheitlich,
sondern in unterschiedlichen Sprachen gehalten
sind.

Inhaltlich ist es wichtig, darauf hinzuweisen,

dass der Begriff «Frauenfiguren/Female
figures/Figures de femmes» nicht auf die

«Figure, das Bild, den Stereotyp etc. beschränkt
ist, sondern dass auch individuelle weibliche
Personen damit gemeint sind: «However, an
essential intention of the study was and is to
analyse female (figures), woman as persons
and «personages), characters and figures in
stories, real or fictional, as presently emerging

in culture, art and the media [...].» (17f).
Denn nur durch diese weite Begriffsauffassung

kann die Breite der Artikel verstanden
werden. So beschäftigen sich die Beiträge -

beginnend mit der biblischen Eva - mit
bekannten Frauenfiguren wie Judith, Maria von
Magdala oder den Fleldinnen'Prinzessinnen
der Grimm'schen Märchen, aber eben auch

mit Individuen wie Madonna. Vanessa Bee-

croft und Rosa Luxemburg. Trotzdem bewegen

sich manche Beiträge sehr weit abseits
der Thematik, etwa Ulimanns Artikel über
Selbstkonstruktionen junger Frauen in Bezug
auf Familie und Liebe. Ihr Beitrag liest sich
interessant, jedoch hätte ihr Interviewmaterial

noch gezielter auf das Thema der Frauen-

figuren befragt werden können.

Beschäftigt sich ein Band mit Frauenfiguren
in Kunst und Medien, ist Bildmaterial

unabkömmlich. Folglich sind auch Frauenfiguren,

wie etwa die Venus von Willendorf, Bot-
ticellis Venus, Channukkaleuchter mit
Judith-Motiv oder eine Statue «Leda mit dem
Schwan» auf den sieben Zwischen«kapiteln»
abgebildet. Stutzig macht jedoch, dass
zahlreiche andere in den Artikeln besprochene
(Frauen)figuren nicht visuell abgebildet sind

(etwa das Kunstprodukt Madonna oder eine
Performance von Vanessa Beecroft) und
stattdessen zahlreiche Fotografien abgedruckt
sind, die von Bénédicte Jucquois, Mathematikerin,

Musikerin und Fotografin, stammen.
Zwölf Autorinnen hat sie in wechselnden
Inszenierungen (etwa nur die Hände, im
Spiegelbild, etc.) fotografiert und mehrere
dieser Fotos sind auf den Seiten, zusammen
mit anderen Fotografien, abgebildet. Die
Intention hinter diesen künstlerischen Beiträgen
der Herausgeberin wird im Vorwort erklärt.
«The second mode of reflection [besides
scientific texts, RLN] is more subtle and
unusual. It extends a sensitive thread between
art and science. [...] Original unedited pictures

[...] guide the reader who becomes a

spectator in this second mode of reflection.»
(11) Die Fotografin Jucquois konstatiert, mit
ihren Fotografien «die Frage nach der Begegnung

zwischen dem künstlerischen und dem
wissenschaftlichen Gesichtspunkt zu
stellen... Einen sensiblen Faden zwischen diesen

zu spannen.» (14). Dass diese Herangehensweise

für viele Leserinnen eine Herausforderung

darstellen wird, ist ihnen bewusst (11)
und ich persönlich stehe dieser auch skeptisch

gegenüber, vor allem, da mir die genaue
Ausgestaltung des Verhältnisses zwischen

SZRKG, 106(2012)



770 Rezensionen - Comptes rendus

Kunst und Wissenschaft nicht geklärt
erscheint. So mutet das Verhältnis einerseits

gleichberechtigt an («Faden spannen»), doch
an anderer Stelle ist eine Flierarchie unter den

«Koexistenzen» (14) deutbar, wenn es heisst:
«These four chapters are supported [!] by
pictures which complement the authors and
the authors' way of thinking.» (18). Auch ist
die grafische Gestaltung der Bilderseiten
nicht sehr ansprechend, im Gegensatz zum
Titelbild, das dem Buch eine interessante
Note gibt.

Wünschenswert wäre mehr Einheitlichkeit,

sodass Leserinnen ohne Deutsch- und
Französischkenntnisse zumindest zu jedem
Artikel eine englische Zusammenfassung und

Beschreibung der Autorin/des Autors finden.
Und wenn schon das Experiment mit drei
Sprachen gewagt wird, ist die Dominanz der
deutschen Artikel nicht nachvollziehbar.

Abschliessend ist zu sagen, dass es be-

grüssenswert ist. Kunst und Wissenschaft auf
eine andere Art und Weise betreiben zu wollen,

ausgetretene Trampelpfade zu verlassen
und neue Wege zu beschreiten. 19 Autorinnen

und fünf Künstlerinnen zwischen zwei
Buchdeckel zu bringen, ist sicherlich eine

Herausforderung. Doch so manche Entscheidung

in «Frauenfiguren in Kunst und
Wissenschaft» scheinen überdenkensweit. Dabei
sind aber viele der Artikel für sich genommen

sehr interessant und erhellend, etwa von
Dominik Maeder: «Something between a

mother and a waitress». Zur zeitlichen Logik
sekretarieller Sorge in Mad Men (229-246),
oder von Regina Grandmann: «JHWH hat
mir in seinem Erbarmen geholfen, und ich
habe den Frevler getötet.» Judits Tat im
Spannungsfeld von Gewaltausübung und Ge-

vvaltverhinderung in der Chanukka-Tradition
(297-311).

Freiburg i. Ue. Rebecca Loder-Neuhold

Peter van Dam. Staat van verzuiling. Over
een Nederlandse mythe. Amsterdam. Wereld-
bibliotheek. 2011. 156 p.

Peter van Dam ist ein junger holländischer
Historiker (*1981). der nach dem Studium der
Geschichte in Amsterdam mehrere Jahren als

wissenschaftlicher Mitarbeiter am Zentrum für

Niederlande-Studien in Münster gearbeitet hat

und da auch promoviert ist mit der Dissertation

Religion in der Zivilgeselisehaft. Christliche

Traditionen in der niederländischen und
deutschen Arbeiterbewegung. Inzwischen ist

er wieder umgezogen und Dozent für
Geschichte an der Universität Amsterdam.

Van Dam legt ein Essay v or über ein Thema,

das seit Jahrzehnten in den Niederländen
heftig in der Öffentlichkeit diskutiert wird
und da auch viele wissenschaftliche Publikationen

und Debatten hervorgerufen hat:

Versäulung. Versäulung wird oft dargestellt
als das Charakteristikum par excellence der
niederländischen Gesellschaft. Man übersetzt
deshalb auch oft die Termini (zuib und
«verzuiling) buchstäblich in aridere Sprachen:
(Säule) und (Versäulung). <pillars> und
(polarisation). Aber ausserhalb der Niederlanden
wird die Bildsprache meistens als unpassend
empfunden und für vergleichbare Phänomene
werden andere Termini bevorzugt: Milieus in
Deutschland. Lager in Österreich. Subgesell-
schaften (Altermatt), «political subcultures),
«parti-société) oder «église-société). Eine
babylonische Sprachverw irrung also, die die
internationale Forschung dieser totalitären
Subkulturen - um es noch mal etwas anders
auszudrücken - sehr gehemmt hat.

Die internationale Verbreitung des Phänomens

- und der Forschung - ist eine
Schwachstelle. .Aber wie adäquat ist die Ver-
säulungsperspektive überhaupt als Makro-
Rahmen zur Beschreibung der niederländischen

Gesellschaft und Politik im 19. und
20. Jahrhundert? Dieser Frage widmet sich
Peter van Dam - und er tut das sehr kritisch.
Der Untertitel des Buches gibt die Stossrich-

tung an: «Über einen niederländischen
Mythos». Seine These ist. dass die Versäulungs-
metapher und Versäulungsperspektive mehr
geschadet als geholfen haben: «Sie haben uns
ein fundamental verzeichnetes Bild der
Vergangenheit und Gegenwart geliefert» (S. 9;
meine Übersetzung). Van Dam sieht den Mythos

zusammengesetzt aus drei Komponente:
das (overstatement) einer statischen Gesellschaft,

die in v ier. streng getrennten Milieus
aufgeteilt sein würde, die Idee, als ob Versäulung

ein exklusiv niederländisches Phänomen
sein würde, und die Präsupposition. dass die -
entsäulte - Gegenwart radikal von der - ver-
säulten - Vergangenheit divergieren würde.

SZRKG. 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 771

Die ersten beiden Mythen greift Peter van
Dam im 2. Kapitel an. Die Säulen waren nie

wie (Eiserne Vorhänge) voneinander
getrennt, sondern waren porös. Statt Säule

bevorzugt Van Dam deshalb auch ein anderes

Konzept: «schwere Gemeinschaften). Diese
schweren Gemeinschaften findet man auch in

anderen Ländern, wie in Deutschland. Im 3.

Kapitel geht er der Frage nach, wie die Ver-
säulungsmetapher entstanden ist und sich
verbreiten konnte. In den 1930er Jahren findet

man die ersten, inhaltlich noch schwankenden

Flinweise. Die eigentliche inhaltliche
Festlegung und massenhafte Verbreitung der

Konzepte «Säule> und (Versäulung) findet
aber erst in den 1950er Jahren statt, in einer
Zeit als die Kritik dieses Phänomens stark
wuchs. Bei (Versäulung) war immer Polemik
dabei. Die Soziologen (vor allem J.P. Kruyt)
waren in diesen Jahren die ersten, die die

Metapher und das Konzept als wissenschaftliche

Perspektive einsetzten, um damit die
niederländische Gesellschaft und das
niederländische politische System zu beschreiben.
Seit Mitte der 1960er Jahren kamen die

Politologen dazu (vor allem A. Lijphart).
Vergleichsweise spät, eigentlich erst seit den

1980er Jahren, meldeten sich auch die Historiker,

die aber dann Fragezeichen einbrachten.

Im 4. Kapitel wird der dritte Mythos
kritisch gegen das Licht gehalten. <Entsäulung>.
die Erosion der Milieus, wird ja oft pauschal
als Kurzformel benutzt um einen fundamentalen

Bruch zwischen den vor-1960er und
den nach-1960er Jahren zu postulieren. Zu
Unrecht, findet Van Dam. In der Politik kann

man ja auch viele Kontinuitäten entdecken.
z.B. Geheimberatung zwischen Spitzenpolitiker.

Im 5. Kapitel fasst Van Dam seine Thesen

nochmals zusammen. Er weist auch auf
das Paradox hin, dass in einer Zeit, wo der

Versäulungsmythos durch die Historiker
schon längst entlarvt ist, die öffentliche
Diskussion sich noch oft der Versäulungsmeta-
pher bedient, z.B. in der Diskussion über die

Gestaltung des Rundfunk- und Fernsehwesens

und in der Debatte über die Existenz
einer islamischen Säule.

Wie ist das Buch zu beurteilen? Der
Autor kennt das Thema und die Literatur
durch und durch. Sodann ist das Buch als ein

polemisches Essay verfasst. Man spürt in je¬

dem Kapitel das Ärgernis des Autors. Er will
die Metapher und Terminologie ein für allemal

abservrieren. Er bestätigt also, paradoxer-
weise, noch mal die polemische Triebkraft,
die. fast von Anfang an, am Konzept und am
Blickwinkel der Versäulung klebte. Em
gelassener Umgang, ein wissenschaftlich
neutrales Abwägen der Vor- und Nachteile ist
anscheinend noch immer schwierig. Drittens
und vor allem, die Frage, der Peter Van Dam
sich widmet, ist an der Zeit. Ist es gerechtfertigt,

die Geschichte der Niederlande im 19.

und im 20. Jahrhundert als in erster Linie
eine Geschichte der Versäulung und Entsäu-

lung darzustellen? Das dies so sei. war in den

vergangenen Jahrzehnten selbstverständlich.
Mit dem Abklingen der Versäulung, aber
auch der Entsäulung, ist das nicht mehr so.

Den wichtigsten Beitrag des Buches sehe ich

gerade in dieser Hinterfragung. Sie geschieht
mit Recht. Trotzdem, sein Urteil ist zu hart
und vorschnell. Es ist richtig, dass (Versäulung)

oft in karikaturaler Form benutzt wird.
Aber kann man Begriff und Perspektive nicht
auch nicht-karikatural einsetzen? Was
gewinnt und was verliert man. wenn man
Begriff und Perspektive nicht mehr benutzt, und

was wenn man es weiterhin, aber nicht
einseitig, einsetzt? Das ist meines Erachtens die
entscheidende Frage. Van Dam ist über die

Einseitigkeiten verärgert - seine drei wichtige

Vorbehalte stimmen durchaus - und
entscheidet sich gegen sie. Ich persönlich glaube,

mit Kruyt, Lijphart, Thurlings und anderen,

dass der Versäulungsperspektive
nuancenreich und wissenschaftlich neutral eingesetzt

werden kann - und noch immer nützlich
ist. Die Alternative, die Van Dam präsentiert,
nämlich (schwere) und (leichte Gemeinschaften),

bietet auch zu wenig.
Diese Meinungsdifferenz hindert aber

keineswegs daran, dass ich dieses polemisches

Essay nützlich erachte und dass es, wie
gesagt, an der Zeit ist: gerade weil die
Versäulung und die Entsäulung nun endgültig
vorbei sind, ist es notwendig, sich zu besinnen,

welchen Nutzen und welche Nachteilen
die Versäulungsperspektive liefert. Dieses
Buch bietet dazu einen guten Anfang.

Tilburg Staf Hellemans

SZRKG. 106(2012)



772 Rezensionen - Comptes rendus

Pragmatische Quellen der kirchlichen
Rechtsgeschichte, hg. von Hanns Peter
Neuheuser, Böhlau Verlag. Köln Weimar Wien.
2011 Rechtsgeschichtliche Schriften. Bd.

28), 388 S.

Der vorliegende Aufsatzsammeiband mit
Beiträgen von Flistorikern. Juristen und Ka-
nonisten ist auf jene Dokumente ausgerichtet,
die die alltäglichen Rechtsanwendungen zum
.Ausdruck bringen, d.h. die Quellengattung
die im Allgemeinen als «schlichte» Urkunden

und Akten betrachtet wird. Es geht hier
also nicht um die üblichen kirchenrechtsge-
schichtlichen Quellen wie Traktate der
mittelalterlichen Kanonisten oder späterer Autoren.

Einerseits werden hier die pragmatischen
Quellen beschrieben, andererseits wird die

Bedeutung dieser Quellen für die Forschung
im Bereich der Rechtsgeschichte, der
Geschichtswissenschaft und der Kanonistik
sowie für die Praxis der Rechtsprechung dargelegt.

Die Beiträge werden jedoch nicht, ihrer
Absicht gemäss, in zwei unterschiedlichen
Teilen des Buches vorgestellt. Die Abhandlungen

die den grösseren Zusammenhang
aufweisen umrahmen die quellenbeschreibenden

Artikel.
H.-P. Neuheuser stellt in seiner Einleitung

einen Zusammenhang her zwischen der
kontinentaleuropäische Rechtsentwicklung im
Sinn einer zunehmenden Abstraktion und
dem Bedarf zur Adaptation in der Praxis, die

zu einer Steigerung der praxisbezogenen
Dokumente führt. Zum letzten Bereich gehören
neben den statischen Texten wie
liturgierechtlich relevante Liturgiebücher,
Bussbücher und Predigthilfen auch die
handlungsdynamischen Dokumente in Bezug auf die
kirchliche Verwaltung: Urkunden, Erlasse.
Dokumente zur Auslegung der normativen
Texte. Die kirchlichen Archivquellen sind
zumindest formal betrachtet gleichzeitig
Quellen der Kanonistik und können ,Auf-
schluss darüber geben in welchem Umfang
eine kanonistische Norm ihr Ziel erreicht hat
bzw. aus welchen Gründen eben nicht. Die
Forschungen zu Einzeldokumenten tragen
auch zu einer ganzheitlichen Perspektive der
lokalen (Kirchen-)Geschichte bei.

Der Beitrag von Hans-Jürgen Becker
versucht den Stellenwert und die Bedeutung kir-
chenrechtsgeschichtlicher Quellen für die

rechtswissenschaftliche Forschung darzulegen.

Der Einfiuss des kanonischen Rechts auf
das lus commune und auf das öffentliche
Recht, das Straf- und Zivilrecht wird anhand

einiger kanonistischer Begriffe hervorgehoben.

Dieser im Allgemeinen interessante
Beitrag, obwohl er für Kirchenrechtler und Juristen

wenig Neues enthält, scheint doch etwas
unpassend innerhalb der Gesamtthematik
dieses Sammelbandes.

Kerstin Hitzbleck stellt sich dieselbe
Frage der Bedeutung dieser Quellen, hier in

Bezug auf die geschichtswissenschaftliche
Forschung. Sie hebt hervor, dass die Geschichte

sich heute mehr mit Alltagsgeschichte
beschäftigt und dass die rechtlichen .Aspekte
auch dazu gehören. Anhand des Beispiels
zum päpstlichen Benefizialwesen legt sie dar.
dass Notariatsurkunden bei der Umsetzung
der päpstlichen Rechtstitel die Organisationsund

Personalstrukturen in Bezug auf die
Anwendung dieser Rechte enthüllen. Der Historiker

benötigt die Kenntnisse des Benefizial-
rechts, um die Verhältnisse zwischen den
handelnden Personen zu verstehen. Der
konkrete Fall dagegen hilft Kanonisten und Juristen

das Benefizialrecht zu kontextualisieren.
Die Urkunden im genannten Beispiel legen
gerade die europäische Dimension des
kanonischen Rechts im Mittelalter dar. So können
Dokumente des alltäglichen Lebens eine -
wenn auch nur beschränkte - Vermittlung
zw ischen juristischer Theorie, Rechtsanw en-
dting und Umsetzung im Alltag bilden.

Der Kirchenrechtler Stephan Haering
stellt ein Editionsprojekt kirchenrechtlicher
Quellen vor. nämlich die Werke der
(mittelalterlichen) anglo-normannischen Schule und
unterstreicht die Bedeutung unveröffentlichter

Quellen für die Genese der Rechtstexte,
die Entwicklung von Institutionen und
Ämtern, sowie für die Geschichte der Disziplin.
Die Bedeutung pragmatischer Quellen in der

.Anwendung des Kirchenrechts behandelt er
nicht.

Hierauf folgen mehrere Beiträge von
Historikern, die unterschiedliche Quellengattungen

und Themen der Kempener Geschichte

vorstellen, wie z.B. ein Sendweistum
(Willhelm Janssen), Stiftung Altarsofficia
(Joachim Deeters. der nur den lateinischen
Text und deutsche Übersetzung vorstellt),
Suppliken gerichtet an einen päpstlichen De-

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 773

legaten, bzw. Nuntius (Hans Budde). die
heute noch bestehende Studienstiftung Hutte-
riana in Köln (Richard Hardegen).
Bruderschaften (Klaus Militzer), Rechtsrituale bei
der Übertragung des Küsteramtes (Sabine
Kötting). Reliquienauthentiken (Hanns Peter

Neuheuser) und die liturgischen Libri Ordi-
narii (Jürgen Barsch). Nur der letztgenannte
Autor beschäftigt sich ausdrücklich mit der

Frage der rechtsrelevanten Aspekte dieser

Quellen.
Femer erwähnt Thomas Schüller beispielsweise

aktuelle kirchengeschichtliche Debatten
in denen kirchliche Archive ein grosses
Gewicht haben und stellt dann die heute geltenden

kirchenrechtlichen Normen betreffend
kirchliche Archive auf Universal-, Diözesan-
und Pfarreiebene vor.

Der Sammelband enthält schliesslich
einen Beitrag von Manfred Baldus, der den
Stellenwert und die Bedeutung kirchenrechts-
geschichtlicher Quellen für die staatskirchen-
rechtliche Rechtsprechung an den deutschen
Gerichtshöfen sowie am Europäischen
Gerichtshof für Menschenrechte vor allem im
Überprüfen der Tragweite historisch begründeter

Rechtsansprüche sieht.

Insgesamt bietet dieser Sammelband
interessante Überlegungen und Beispiele zum
Thema, obwohl nicht alle Beiträge streng
genommen in den vorgegebenen Rahmen passen.

Die Vielfalt der Quellengattungen und
ihre eventuelle Benützung von Historikern,
Juristen und Kanonisten werden überzeugend
zum Ausdruck gebracht. Die Erstgenannten
brauchen für ihre Forschungen manchmal
rechtliche Kennmisse, die beiden
letztgenannten Gruppen können die Quellen für die

Rechtsauslegung und Anwendung nutzen.
Forschungen zum Thema Rezeption des

Rechts sollen deswegen auch auf diese
Quellengattungen achten.

Freiburg Astrid Kaptijn

Kirchenmusikalisches Jahrbuch, hg. von der
Görres-Gesellschaft, Jahrgang 94, Schö-

ningh, 2010. 108 S.

Der 94. Jahrgang des Kirchenmusikalischen
Jahrbuchs enthält sieben Beiträge, welche die

Bandbreite katholischer und lutherischer
Kirchenmusik vom 16. bis zum 20. Jahrhundert
umfasst. Fünf der publizierten Artikel wurden

an der Jahrestagung der herausgebenden
Görres-Gesellschaft in Freiburg i. Br. im
Jahre 2010 als Vortrag gehalten. Im ersten
Aufsatz verweist Christiane Wiesenfcldt auf
erhaltene aber bisher kaum beachtete
gemischt konfessionelle Lübecker Musikquellen

aus dem Zeitraum vom 16. bis zum
frühen 17. Jahrhundert. Anhand dieser Quellen
erläutert die Autorin, wie in Lübeck über die

Zeit des Verbots der katholischen
Gottesdienste durch Rat und Senat hinaus offenbar
eine katholische .Musiktradition im Privaten
und Öffentlichen weiterbestanden hat. Ein

insgesamt langsam und keineswegs
kontinuierlich vollzogener Wandel von alter zu
neuer Konfession ist damit auch auf
kirchenmusikalischer Ebene festzustellen. Wie Wie-
senfeldt eingesteht, bleiben noch einige Fragen

unbeantwortet, etwa diejenige nach dem

konkreten liturgischen oder paraliturgischen
Gebrauch von anderskonfessionellen
Kirchenmusikkompositionen in Lübecker
Andachten. Wieso wurde ausgerechnet ein
Konvolut mit einstmals katholischer Polyphonie
nachträglich mit protestantischen Liedern
ergänzt und welche Verwendung kam etwa den

konfessionellen Mischformen zu?

Der Beitrag von Konrad Küster befasst
sich mit der lutherischen Orgelmusik des 17.

und 18. Jahrhunderts. Seine Fragestellung
richtet sich nun ganz konkret auf die
liturgische Kontextualisierung von Orgelkompositionen.

Der Autor verdeutlicht anhand
liturgischer Quellen, wie das Orgel Vorspiel zum
Ziel hatte die Gemeinde auf das kommende
Kirchenlied einzustimmen und demzufolge
die Choralmelodie aufgreifen musste. Das
Präludium andererseits konnte lediglich die
Tonart ausbreiten, weil dem Kirchenvolk das

darauffolgende Lied wohl bekannt war.
Ausgehend von den verschiedensten zu erfüllenden

liturgischen Funktionen lutherischer
Orgelmusik stellt Küster in seinem erstklassigen

Beitrag weiterhin die Frage nach dem

liturgischen Ort der Choralfantasie, als diejenige

Gattung mit dem grössten exegetischen
Potenzial. Aus Küsters Erläuterungen wird
nicht zuletzt deutlich, dass sich jüngere
Gattungsbegriffe nicht immer mit der musikali-

SZRKG, 106(2012)



774 Rezensionen - Comptes rendus

sehen Realität um 1700 decken und dass diese

Realität ausserdem lokal sehr verschieden
sein konnte, was wiederum heute die
liturgische Rückführung der Kompositionen
erschwert.

Der dritte Artikel beleuchtet die Arbeit
des im fränkischen Raum tägig gewesenen
Franziskaner-Orgelbauers P. Adam Öhninger
(um 1645-1716). In Hermann Fischers
positivistischem Beitrag ohne weiterführende
hermeneutische Fragestellungen werden
biographische Angaben zu Öhninger geliefert
(insbesondere zu seinem Geburtsjahr), der

mögliche Umkreis seiner Lehrjahre wird
skizziert, sowie vor allem Öhningers orgel-
bauerische Tätigkeit beschrieben und
gewürdigt. Immerhin wird in einem abschliessenden

Teil darauf eingegangen, worin sich
die Arbeit des Orgel bauenden Franziskaners
auszeichnet und sich sein Schaffen von
demjenigen seiner Zeitgenossen aus dem gleichen
Umfeld unterscheidet.

Meinrad Walters Beitrag thematisiert das

1812 vom Bistum Konstanz publizierte
Christkatholische Gesang- und Andachtsbuch,

als dessen Endredaktor der damalige
Konstanzer Generalvikar Ignaz Fleinrich von
Wessenberg (1774-1860) zeichnete. Walter
beschreibt und erklärt fachkundig die

Erfolgsgeschichte dieser aufgeklärten Konstanzer

Psalmen, welche das 1821 aufgelöste Bistum

Konstanz überlebt und mit ihrer zwei-
unddreissigsten und letzten .Auflage im Jahre
1870 auch lange parallel zum Gesangbuch
der neu gegründeten Erzdiözese Freiburg
bestanden haben. Einige der Konstanzer Psalmen

haben schliesslich in Auszügen sogar im
Gebet- und Gesangbuch Gotteslob von 1975.
das derzeitig abgelöst werden soll, überlebt.
Das klar erkennbare subjektive Anliegen
Walters und damit offenbarer Endzweck seines

Textes besteht darin, die vornehmlich
von theologischer Seite dargelegten positiven
Punkte der Konstanzer Psalmen in das gerade
in Ausarbeitung bestehende neue Gebet- und

Gesangbuch der Erzdiözese Freiburg
aufzunehmen («Nicht zuletzt ist von den Konstanzer

Psalmen ein überaus einfaches, aber beim

gegenwärtigen Gotteslob leider nicht
berücksichtigtes Prinzip zu leinen [...]»).

Der Beitrag von Christoph Schmider
knüpft ebenfalls an den aktuellen Diskurs um
die Neugestaltung des Freiburger Diözesan-

gesangbuchs an. Schmider jedoch - er
thematisiert das Freiburger Gesangbuch von
1839/1849 und das Magnificat von 1892 und
1929 - bleibt im Gegensatz zu Walter stets
sachlich. Die Darlegungen Schmiders folgen
vorwiegend zwei gnindlegenden Leitfragen:
die Loslösung vom Konstanzer Gesangbuch,
respektive wie viele Lieder sollen von den

aufgeklärten Konstanzer Psalmen in das

Gesangbuch einer Diözese aufgenommen werden,

die sich zusätzlich aus Gebieten vier
weiterer Bistümer mit jeweils anderer Kultur
zusammensetzt? Welche Bedeutung soll dem

Volksgesang beigemessen werden, wobei
sich im Zeitalter der Klosteraufhebungen
auch die Frage um das Choralsingen durch
das Volk und überhaupt dem weiterbestehen
der Stundengebete und dem Latein als gesungene

Sprache kreisen. Insgesamt zeigt
Schmider damit auf. wie die organisatorische,

rechtliche, theologische und auch die
politische Entwicklung der jungen Erzdiözese

Freiburg sich in den Diözesangesang-
büchern manifestierte, womit er letztlich aus

objektiver wissenschaftlicher Warte heraus
einen nützlichen Beitrag auf eine aktuelle
Debatte leistet.

Günther Massenkeil, seines Zeichens
Flerausgeber des Kirchenmusikalischen
Jahrbuchs, thematisiert die Vater unser-Lieder
Op. 2 von Peter Cornelius (1824-1874) für
Singstimme und Klavier. Der Liszt-Schüler
Cornelius, der sich gleichzeitig auch als
Dichter betätigte indem er die einzelnen Bitten

des biblischen Vater unser zu neun
gesungenen Äusserungen frommer Empfindungen

umformte, komponierte seine erste

Fassung 1854 in Weimar. An den Anfang der

neun Sätze, wie Massenkeil ausführt, stellte
Cornelius jeweils einen Partikel aus der
gregorianischen Pater Ha?/er-Melodie. Diese
¦Melodie integriert Cornelius jeweils
choralmotivisch in den Klavier-, nicht aber in den

Vokalpart. Massenkeil macht damit auf eine
in der sakralen Musik singulären Form von
Programmmusik aufmerksam, da für Cornelius

«der Choral im romantischen Sinne und
in singulärer Weise eine «poetische Idee»)
darstellt.

Das Kirchenmusikalische Jahrbuch
schliesst mit einem Aufsatz von Michael
Fischer zum Lutherlied Ein feste Burg ist unser
Gott im Ersten Weltkrieg. Fischer skizziert

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 775

den Prozess. wie das Lutherlied als natio-
nalreligiöses Propagandamittel gebraucht und
missbraucht wurde, wobei der Choral als

Kriegslied explizit nicht nur des Protestantismus,

sondern des gesamten Deutschen
Reiches und seiner Armeen Verwendung fand.
In die Zeit des Ersten Weltkrieges fiel das

Reformationsjubiläum von 1917. was dem

Lied wietere Aktualität und Brisanz verlieh.
Zusätzlichen Zündstoff erhielt Luther und
seine Lieder durch eine im Jubiläumsjahr
erschienene Schrift des Hymnologen Wilhelm
Nelle, die den Titel des Lutherliedes trug. In

seiner Abhandlung verlieh Nelle dem Krieg
über das Lied eine religiöse Bestimmung und
deutete insgesamt Luthers Kirchenlieder
unter militärisch-nationalen Vorzeichen:
erzieherische, militärische und religiöse
Aspekte sollten aufeinander abgestimmt werden.

Fischers Darlegungen zur Trias Religion
- Nation - Krieg werden besonders überzeugend

über die angeführten Zitate von Soldaten,

die mitten im Kriegsgeschehen das
Lutherlied sangen. Mit Michael Fischers Beitrag
erreicht das Kirchenmusikalische Jahrbuch

von 2010 seinen Abschluss schliesslich im
20. Jahrhundert mit einem überkonfessionellen

Thema, womit es auch diesmal ein breites

Spektrum geistlicher Musik abgedeckt hat.

Freiburg i. Ue. Christoph Riedo

Hartmut Traub, Philosophie und Anthroposophie.

Die philosophische Weltanschauung
Rudolf Steiners. Grundlegung und Kritik,
Stuttgart. Kohlhammer, 2011, 1040 S.

Auf dieses Buch - das eigentlich aus zwei
Büchern besteht, davon gleich mehr - haben

wir lange gewartet: eine Analyse der
philosophischen Schriften Rudolf Steiners (1861-
1925), bevor er 1900 Theosoph wurde. Die
Studie ist in ihrem zentralen Bereich eine

ausgezeichnete Arbeit: historisch-kritisch,
mit dichten Analysen, teilweise Kapitel für
Kapitel an den Hauptwerken Steiners
entlanggehend, mit dem Blick auf das Netz
philosophischer Literatur, mit der sich Steiner
auseinandersetzte. Sie ist damit augenblicklich

das Referenzwerk für die Beschäftigung
mit diesem Thema.

Im Zentrum steht Traubs These, dass sich

Steiners philosophische Reflexionen im Kern
als Auseinandersetzung und Fortschreibung
des Werkes von Johann Gottlieb Fichte,
namentlich seiner «Wissenschaftslehre», deuten
lassen. Insbesondere in Steiners Dissertation,
veröffentlicht unter dem Titel «Wahrheit und

Wissenschaft» (1892), sowie in der «Philosophie

der Freiheit» (1893) entwickelte Steiner
ein monistisches Konzept mit einer unabge-

grenzten Erkenntnis in Anlehnung an Fichte.
Diese historiographische Perspektive ist nicht
neu, aber Traub dokumentiert sie in einer
Intensität, sowohl textkritisch als auch ideenge-
schichtlich. dass dadurch das Koordinatensystem

von Steiners philosophischer Welt
neu gezeichnet wird. Die Verflechtung seiner

Theoriebildung wird in bislang unbekannter
Weise sichtbar. Meines Erachtens sind wichtige

Folgerungen Traubs, die Steiners
philosophiehistorische Einordnung revidieren,
zutreffend: etwa die Kritik an der zentralen

Herleitung von Steiners philosophischen
Anschauungen aus der Rezeption naturphilosophischer

Schriften Goethes, die insbesondere
im anthroposophischen Milieu dominiert.
Wenngleich Traub die Rolle der gleichwohl
vorhandenen Einflüssen Goethes und damit
einer möglichen (und punktuell notwendigen)
Relativierang seiner These nicht diskutiert,
scheint mir seine Fokussierung auf Fichte im
Kern zutreffend. Steiners Konstruktionslogik
zerpflückt Traub mit teilweise scharfen
Formulierungen: Von der Aussage, dass Steiner
seinen zentralen Gegner, Kant, nicht verstanden

habe, über den Hinweis auf eine
unsystematische oder widersprüchliche Gedankenführung

bis zu dem kaum verhohlenen
Vorwurf des Plagiats (460) reichen seine m. E.

begründeten Kritiken. Und im Blick auf Steiners

Revisionen seiner eigenen Werke während

des Ersten Weltkriegs, also in der
anthroposophischen Zeit, dokumentiert Traub
zudem, wie Steiner seine Texte durch eine

«retrospektive Interpretation» (216, 218)
manchmal fast bis in ihr Gegenteil
uminterpretierte.

Angesichts dieser grossen Leistung gehören

einige Fragen und kleinere Kritiken zu
den Scharmützeln, die die weitere Forschung

anregen können: War Dilthey wirklich wichtig

für Steiners Konzept der «Weltan-

SZRKG. 106(2012)



776 Rezensionen - Comptes rendus

schauung» oder hat Steiner hier vagierende
Vorstellungen rezipiert? Werden in der
Konzentration auf Fichte andere Denker, etwa
Nietzsche oder Eduard von Flartmann. nicht
unterbelichtet? Wie ist das Verhältnis von
Fichtes deutschem Nationalismus und Steiners

Rassismus zu bestimmen? Gravierender
scheint mir, dass der Wiener philosophische
Kontext, in dem Steiner bis 1890 lebte, praktisch

nicht vorkommt, weil Traub vor allem
mit dem Material gearbeitet hat, das er als

Fichte-Spezialist kennt. Wie etwa ist die Rolle

von Johannes Volkelt einzuschätzen? Und
trotz aller Relativierung in diesem Milieu die

Goethe-Rezeption Steiners im Umfeld von
Julius Schröer? Nur wenn man diese
Beziehungen diskutiert, wird man die Frage, in
welchem Ausmass Traubs Fokussierang auf Fichte

zutrifft, differenziert beantworten können.
Kritisch sehe ich auch Traubs Analyse der
genannten Hinzufügungen und Veränderungen,
mit denen Steiner nach 1914 seine Werke
interpretierte. Ich vermisse hier die theosophi-
schen/anthroposophischen Kontexte, die
Traub nur ausnahmsweise (etwa 905) einbezieht,

obwohl Steiner darin damals seit
anderthalb Jahrzehnten lebte und obwohl sie

den entscheidenden Rahmen für die Revision
seiner vortheosophischen Werke bildeten.
Schliesslich hätte ich mir gewünscht, dass

sich Traub mit der vorhandenen Literatur zu
Steiners philosophischen Werken intensiver,
teilweise überhaupt auseinandergesetzt hätte.
Sie wird zwar in der Einleitung genannt,
kommt aber dann nur v ereinzelt zur Sprache:
über weite Strecken bleibt Traub mit sich und
Steiner allein.

In seinem vierten Teil schliesst Traub
Überlegungen zum Zusammenhang zwischen
Steiners philosophischer Frühphase und der

theosophischen Zeit an. Was wie eine
Fortführung seiner bisherigen Überlegungen
aussehen mag, ist bei näherem Hinsehen ein

neuer Ansatz, das zweite Buch. Darin steckt
ein hochambitionierter Ansprach, nämlich
Steiners Konversion in die Theosophie zu
erklären. Im Zentrum steht nun nicht mehr
Johann Gottlieb Fichte, sondern sein Sohn
Immanuel Hermann, der Philosoph eines
«theosophischen» (im frühneuzeitlichen Sinn des

Wortes) Spiritualismus. Der ältere Fichte, um
den herum Traub bislang seine Historiographie

gebaut hatte, gerät dabei in eine Neben¬

rolle. Diese Konkurrenz der beiden Fichtes
wird bei Traub nicht thematisiert. Gleichwohl
überzeugt mich Traubs Identifizierung 1. H.

Fichtes als wichtiger Figur für Steiners philo-
sophisch-theosophische Biografie. Traubs
Kritik an der bisherigen Steiner-Forschung,
die den jüngeren Fichte ignoriert oder
unterschätzt hatte, besteht zu Recht (902-904); der
Forschung allerdings «Berührungsängste» zu
unterstellen (975), ist eine überflüssige
Psychologisierung. Ins Zentrum von Steiners Rc-

zeptionsprozess stellt Traub I. H. Fichtes

«Anweisung zum seligen Leben» von 1806.

Dabei gelingen Traub valide Beobachtungen,
wenn er etwa strukturelle Ähnlichkeiten oder

gar Beziehungen von Steiners vortheosophischen

Vorstellungen (in der Kosmologie oder
in Erlösungskonzepten) zu den theosophischen

Ideen Steiners plausibel zu machen
versucht. Damit stärkt Traub die Fraktion
derjenigen, die in Steiners Biografie um 1900
mehr Kontinuitäten als Brüche sehen.

Aber letztlich hat sich Traub von seinem

wichtigen Fund verführen lassen, diesen viel
zu stark zu machen und manchmal absolut zu
setzen. Dazu muss er Steiner Lektüren
unterstellen, die er nicht nachweisen kann, etwa
von I. IL Fichtes «Anthropologie», bei der
wir «davon auszugehen» (983) haben, das

Steiner sie gekannt habe, um wenig später
festzustellen, dass Steiner bestimmte Vorstellungen

definitiv dort vorgefunden «hat», um
kurz darauf wieder zurückzurudern, dass

Steiner dieses Buch nur «gelesen haben dürfte»

(984). Nun ist es durchaus möglich, dass

Steiner diesen und andere Texte Fichtes
rezipiert hat und dass sie ihn (stark?) beeinflusst
haben, aber nachweisbar ist das momentan
eben nicht.

Das dramatische Problem dieser
Fokussierang auf den jüngeren Fichte ist allerdings
die Überschätzung seines (wie auch des älteren

Fichte) Einfiuss im Prozess der Ausbildung

von Steiners theosophischem Weltbild.
Der jüngere Fichte wird zum Generalschlüssel

für den Wandel des Philosophen zum
Theosophen Steiner und darüber hinaus zum
Lieferanten zentraler theosophischer Inhalte
nach 1900. Von diesem habe Steiner etwa
grundlegende Denkmuster für seinen Schu-

lungsvveg «Wie erlangt man Erkenntnisse der
höheren Welten» (1904/05) oder sein Buch
«Theosophie» (1904) bezogen. All diese

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 111

Überlegungen kann man als Thesen
diskutieren, und das sollte man in Zukunft auch

tun. Bei Traub hängen sie allerdings gross-
teils im luftleeren Raum, weil die Welt der

Theosophie Blavatskys und Besants nur mit
wenigen Bezugnahmen vorkommt. Traub
verweist mehrfach auf die vorliegende
Literatur, aber das kann die fehlende detaillierte
Analyse nicht ersetzen; die reichen Hinweise
auf theosophische Quellen in Steiners Werk
nutzt er fast nicht. Die theosophischen
Bücher, die Steiner gelesen hat, werden nicht
einbezogen, Möglichkeiten, Steiners Ideen

aus theosophischen Konzepten (auch) zu
erklären, nicht einmal ansatzweise durchgeführt.

Statt differenzierter aAnalysen flüchtet
Traub in autoritative Semantiken. So sollen
sich etwa für Steiners «theosophisch-anthro-
posophische» Vorstellungen «zweifelsfrei
weit frühere Ursprünge nachweisen» lassen,
Fichte habe eine «unüberwindliche Attraktivität»

für Steiner besessen (972). Sodann soll
Steiner mit Fichtes Instrumentarium auch die

Differenzierung zwischen Theosophie und

Anthroposophie vorgenommen haben, ohne
dass Traub die teilweise zufallsgelenkte
Benutzung dieser Begriff auch nur erwägt.
Allenfalls für spätere Interpretation von
Vorstellungen nach 1912 könnte man eine solche

Differenzierung überlegen, aber für die
theosophische Phase vor dem Ersten Weltkrieg
halte ich eine solche Fixierung auf den jüngeren

Fichte für abwegig - jedenfalls bleibt
Traub den quellengestützten Beleg schuldig.
Schliesslich soll Steiner von Fichte wichtige
Merkmale der Reinkarnationsvorstellung
übernommen haben, ohne dass Traub die
sehr gut belegten Einflüsse des theosophischen

Denkens in seine Überlegungen einbezöge.

Nochmals: Alles, was Traub anführt,
ist weiterer Überlegungen wert, aber mit
seinem Reduktionismus entwertet er seine

Überlegungen.
In diesen Kontext montiert Traub Überlegungen

zur religiösen Sozialisation Steiners,
der katholisch geprägt sei (793-803). Dieses

Kapitel besitzt bei Traub die Funktion, seine
Kontinuitätsthese zwischen dem vortheo-
sophischen und theosophischen Steiner zu
stärken. Irritierenderweise verzichtet Traub
dabei auf eben die historisch-kritische Re-
flektion. die er zuvor angewandt hat. Eine

zentrale Rolle spielt für ihn Steiners Autobiografìe

aus den Jahren 1923/25, in der Steiner

von einer tiefen katholischen Prägung
berichte (794). Aber diese Ausführungen Steiners

sind, um Traubs Worte zu nutzen, eine

«retrospektive Interpretation», die nicht nur
in sich widersprüchlich, sondern auch mit
früheren Äusserungen Steiners nicht in

Deckung zu bringen ist. Steiners Autobiografie
ist eben Dichtung und Wahrheit. Wenn

Traub dann noch mit Bezug auf karge
Informationen zum Leben von Steiners Vater, der
als Angestellter in einem Kloster gearbeitet
hatte, dem Sohn Rudolf eine «Affinität» zum
monastischen Leben (953) oder eine «Tendenz

zum Klösterlichen» unterstellt (972), ist
er im Reich der Spekulation gelandet. Ich lese

jedenfalls Steiners religiöse Sozialisation

ganz anders - aber das ist nicht der Gegenstand

dieser Rezension.
Bei allen Differenzen zu einigen

Überlegungen Traubs: Sein Buch ist der Treibstoff
der Wissenschaft. Pointierte Thesen können
der Ansatzpunkt sein, Dinge schärfer zu
sehen oder sie überhaupt erst zu entdecken. Ob
meine Kritiken am Ende Bestand haben,

muss die weitere Debatte zeigen. Traub
jedenfalls verdanken wir ein anregendes, grosses

Kapitel der Steiner-Forschung.

Fribourg Helmut Zander

Joachim Kuropka (Hg.), Regionale
Geschichtskultur. Phänomene - Projekte -
Probleme aus Niedersachsen, Westfalen. Tschechien,

Lettland, Ungarn, Rumänien und Po-
len, Berlin, LIT, 2010, 227 S.

Der von Joachim Kuropka edierte Sammelband

vereint 16 Beiträge zu regionalen,
grenzüberschreitenden und nationalen
Phänomenen, Projekten und Problemen in Bezug
auf Geschichtskultur und Geschichtsbewusst-
sein. Nach einem kurzen Abriss des Herausgebers

zur Begrifflichkeit und zur Debatte
über das Wesen und den Stellenwert der von
der Geschichtsdidaktik mitgeprägten Vorstellung

vom individuellen und gesellschaftlichen

Umgang mit Geschichte, stehen
exemplarische Analysen im Zentrum. Ein
akzentuiertes Augenmerk gilt den «Objektiva-

SZRKG, 106(2012)



778 Rezensionen - Comptes rendus

tioneii» der Kultur (z. B. Bilder. Strassenna-

men und Denkmäler) und deren
Vermittlungsinstanzen (wie Medien, Museen, Theater,

Schulen etc.).
Unter dem Überbegriff' der «Phänomene»

widmet sich Joachim Kuropka in einem Beitrag

der «Niedersachsen-Konstruktion». Er

fragt nach der Nutzbarmachung von historischen

Traditionen und den daraus entstehenden

Kontroversen. Klemens August Recker

zeigt in einer aufschlussreichen Studie, wie
Bilder (A.xel Gundrums «Hexenwahn» und

«Verspottung») auch problematische ge-
schichtskulturelle Vorstellungen tradieren können

- beispielsweise, wenn ihre Dekonstrak-
tion durch die Betrachtenden von der
Geschichtswissenschaft relativierte oder gar
widerlegte «Fehlschlüsse» nahelegt - beim
«Hexenwahn» etwa die Verwicklung der Kirche

in die Judenverfolgung der NS-Zeit in
Osnabrück. Durch solche Beispiele wird die

verantwortungsvolle Rolle der Kulturpolitik
bei der Inszenierung und Tradierung von
(Geschichts-)Kultur evident. Ein weiteres
«Phänomen» präsentiert Marc Röbel mit
seinen philosophisch-theologischen
Überlegungen zum Einfiuss der regionalen Ge-
schichtskultur auf die religiöse Identität,
während Hermann von Laer aufzeigt, wie
Unternehmenskultur und .Arbeitsethik mit
den kulturellen Traditionen einer Region
«verwachsen» sein können. Laers Artikel
erhellt auch, wie die Pflege des kulturellen
Erbes zu einem ökonomischen Faktor werden
kann.

Ein weiterer Beitrag von Joachim

Kuropka widmet sich den Amtshauptmän-
nern und Landräten im Oldenburger
Münsterland von 1933-1945 und ihrer Rolle während

der Zeit des Nationalsozialismus'.
Kuropka zeigt anhand der Persönlichkeiten,
denen er mittels verschiedener Protokolle (u. a.

der Entnazifizierungsverfahren) und anderer
offizieller und inoffizieller Quellen
nachspürt, nicht nur exemplarisch mögliche
Verhaltensweisen politischer Amtsträger auf, er
macht auch den theoretisch nutzbaren Spielraum

innerhalb des NS-Systems sichtbar. To-
masz Falecki analysiert anhand von Denkmälern

und Strassennamen der Stadt Katto-
witz/Katowice, wie die Geschichtskultur im
19. und 20. Jh. von der Politik vereinnahmt
werden konnte. Polnische, deutsche, später

«sowjetisch-sozialistische» Heroen. Kampfplätze

aber auch Dichter. Denker und
«Arbeiter» wechselten auf" Schildern und
Denkmälern den Platz. Nicht einmal vor
Grabinschriften machten die jeweiligen Machthaber
und ihre Sprachpolitik Halt, was clevere
Bürgerinnen und Bürger zum Trickgriff' veranlasste,

diese in Latein zu verfassen. Nach
dem Ende des Kommunismus' kehrten
teilweise die alten Namen zurück - neue, zum
Gedenken an die antikommunistischen
Bewegungen, kamen hinzu.

Das Buch präsentiert weiter drei konkrete
Projekte zur Förderung der Erinnerungs- und
Geschichtskultur. Hermann Queckenstedt
schildert, wie rund um die Osnabrücker Kathedrale

Erinneiiingsarbeit geleistet wurde und
wird. Manfred Balzer beschreibt verschiedene
.Aktivitäten zur Inszenierung des
«Westfälischen Jahrzehnts», während Pascal Trees
anhand des lokalen Projekts des «Hauses der
Deutsch-Polnischen Zusammenarbeit» in
Gliwice/Gleiwitz die grenzüberschreitende
Erinnerungsarbeit sichtbar macht. Das
hochgesteckte Ziel, in verschiedenen Veranstaltungen

und Vorträgen «dunkle Flecken» in
der Geschichte zu erhellen und Geschichte zu
«entlügen», gilt nicht nur für die deutsche,
sondern auch für die polnische Geschichte.

Der grösste Teil der skizzierten «Probleme»

im Umgang mit der Geschichtskultur
widmet sich den veränderten gesellschaftlichen

Bedingungen nach dem Umbruch von
1989 in Mittel- und Osteuropa. Der Übergang

zur Demokratie machte einen neu
definierten Umgang mit dem historischen Erbe

möglich und führte zu einer differenzierteren
Wahrnehmung von ethnischen und kulturellen

Unterschieden - verstanden als wertvolle
Bereicherung des «Nationalen» - die einst
unter dem Banner des «internationalen
Sozialismus» eingeebnet worden waren. Zdenëk
Jirâsek zeigt am Umgang mit Denkmälern
und Museen auf dem Gebiet der heutigen
Tschechischen Republik auf, wie der
kommunistische Machtapparat durch ein neues
Museumsgesetz, das die Institutionen dem
Staat unterstellte, die Darstellung der
Vergangenheit beeinflusste - die «Bedrängung
der Arbeiterschaft» wurde zum zentralen
Ausstellungsgegenstand. Nach dem Umbrach
1989/90 erfuhr die «Erinnerung» eine Plu-
ralisierung, die als Ausstellungsgegenstand

SZRKG, 106(2012)



Rezensionen - Comptes rendus 119

auch Tabuthemen zuliess. Um Pluralisierang
anderer aArt geht es im Artikel von Henrihs
Soms. welcher anhand «Lettgallens» (Let-
gale) die Begründung einer Regionalkultur in
Lettland durch Rückbesinnung auf das

kulturelle Erbe (wie etwa die latgalische Sprache
oder die katholische Religion) nachzeichnet.

Nicht reibungslos gestaltet sich die

Integration von Minderheitenkulturen in das

nationale, geschichtskulturelle Erbe, wie dies
Lâszlo Pethö für die Ungarndeutschen und
Johann Böhm für Siebenbürgen aufzeigen.
Die in Rumänien verbleibenden Siebenbürger
Sachsen, Banater- und Donau-Schwaben und
die anderen 15 Minderheiten konnten nach
dem Sturz Ceaucescus ihre Traditionen dank
verschiedener Organisationen nicht nur (wieder)

ausüben, sondern staatlich gefördert pflegen,

mit dem propagierten Ziel, die Minder-
heitenkulturen regional zu verankern und
dadurch die nationale rumänische Kultur zu
bereichern. Kaum hilfreich für den angestrebten
reflektierten Umgang mit der kulturellen
Vielfalt in Siebenbürgen dürften sowohl die

Forderung des Ungarnverbandes nach einer
autonomen Region als auch einseitige
Darstellungen von sächsischen und schwäbischen

Historikern sein, wie Böhm sie
teilweise noch immer findet. Die politischen
Veränderungen in Polen haben zu verschiedenen

Zonen mit sich überlagernden Identitäten

geführt. Hieronim Szczegóta und Berna-
detta Nitschke schildern, wie mit dem

deutsch-polnischen Erbe - mit genügend
zeitlichem Abstand - konstruktiv umgegangen
werden kann und wie sich regionale,
nationale und «europäische» Identitäten gegenseitig

bereichern können. In den ehemaligen
deutschen «Ostgebieten» blieb das «deutsche»

Erbe ein prägender Faktor, was auch
Czeslaw Osçkowski in seinem Artikel analysiert.

Insgesamt macht der Sammelband anhand
unterschiedlich weit reichender «Geschichtskulturen»

sichtbar, wie mit der «bunten Welt
des Historischen» auf regionaler und nationaler

Ebene gesellschaftspolitisch umgegangen
wird. Die Artikel machen Chancen für
Versöhnung und Möglichkeiten für ein besseres
Verständnis des jeweils andern sichtbar. Sie

weisen aber auch auf Gefahren und Misstöne
hin. die durch eine Vereinnahmung und
Instrumentalisierung der «eigenen» Geschichtskultur

entstehen können.

Bern Nadine Ritzer

SZRKG, 106(2012)




	Rezensionen = Comptes rendus

