
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: "Viele, Männer und Frauen, warteten täglich auf den Scheiterhaufen" :
Zwei Zeitzeugen aus Nürnberg über die Situation der Juden in Spanien
vor und nach 1492

Autor: Rötzer, Hans Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Viele, Männer und Frauen, warteten täglich auf den
Scheiterhaufen». Zwei Zeitzeugen aus Nürnberg über die
SiUiation der Juden in Spanien vor und nach 1492

Hans Gerd Rotzer

Nur wenige Jahre vor und nach dem Vertreibungsdekret der Katholischen Könige

von 1492 besuchten zwei angesehene Nürnberger Stadtbürger die iberische
Halbinsel. Ihre ausführlichen Reiseberichte sind erhalten. Sie spiegeln als unmittelbar

erlebte Eindrücke «vor Ort» den dramatischen Wandel in der spanischen
Gesellschaft, nach dem Fall Granadas, von einem pragmatisch tolerierten
Nebeneinander zu einer orthodoxen Einheitsgesellschaft. Die genauen Beobachtungen
der beiden Reisenden sagen mehr über die desolate Situation der Juden unter den

Katholischen Königen als viele wissenschaftliche Traktate. Sie sind authentische
Dokumente früher Feldforschung.

«Der Christ herrschte und kämpfte, der Mudéjar baute Burgen und Häuser,
der Jude verwaltete die Finanzen und machte alles andere.» In dieser konfliktfreien

Idealform, wie Americo Castro sie beschrieb, hatte die traditionelle
Arbeitsteilung bis zum Ende der Reconquista sicherlich nicht bestanden. Castros

zum Teil wohl utopische Retrospektive1 nennt aber zumindest die mögliche
Richtung der teilweise praktizierten Rollenverteilung unter den drei rassisch und
konfessionell verschiedenen Bevölkerungsgrappen in den zurückeroberten
Territorien. - wie sie in umgekehrter Rangordnung auch im arabischen Teil der
iberischen Halbinsel anzutreffen war. Die Beispiele einer friedlichen convivendo lassen

sich mancherorts nachweisen, trotz immer wieder ausbrechender Pogrome
und trotz der Bestimmungen des vierten Laterankonzils schon 1215, das den
Juden die Übernahme öffentlicher Ämter verbot, eine räumliche Abgrenzung der

Wohngebiete zwischen Christen und Juden vorsah und ein Unterscheidungsmerkmal

an ihrer Kleidung forderte. Auch setzte in Spanien die systematische
Absonderung in Ghettos viel später ein als in Deutschland. Der Augsburger
Patrizier Sebastian Ilsung reiste 1446. nur wenige Jahre nach der Auflösung des

«El cristiano dominaba y combatia. el mudéjar edificaba castillos y viviendas, el judio ad-
ministraba las finanzas y hacia todo lo demâs.» De la edad conflictiva, Madrid "1972. 52f.

SZRKG. 106(2012). 551-566



552 Hans Gerd Rotzer

Ghettos in Augsburg und der Ausweisung der Juden" aus seiner Heimatstadt

(1440), durch Spanien. An zwei Stellen in seinen Reiseskizzen berichtet er,
vielleicht gerade als «Kontrastprogramm» zu seiner heimatlichen Erfahrung, von
Ansätzen gegenseitiger Duldung:

«Darnach kam ich in das Land und Königreich von Aragon durch viele Städte, und
die Hauptstadt heißt Zaragoza. Und es ist ein ertragreiches Land mit allen Früchten,
wie auch bei den Heiden (Sarazenen). Und in dem Königreich leben außermaßen
viel Heiden und Juden.»

Zumindest vom Flörensagen berichtet er auch von den Zuständen im «Königreich

Granada»; trotz des permanenten Kriegszustandes mit den christlichen
Königreichen achte man das Gastrecht: Wer von den Christen zum König komme,

der könne den Palast frei und ohne Umstände besichtigen: niemand habe

etwas zu befürchten.' Dies alles schien für den Augsburger Patrizier nicht ganz
selbstverständlich gewesen zu sein.

Aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts sind zwei ausführliche Berichte

Nürnberger Bürger über ihre Reise durch die iberische Halbinsel erhalten. Das

Besondere an diesen Reisejournalen ist erstens ihre Ausführlichkeit und Detailfreude

und zweitens der jeweilige Zeitpunkt: Gabriel Tetzel durchreiste das Land
1465, knapp 30 Jahre vor dem Vertreibungserlass der Katholischen Könige, der
selbst die königstreuen Juden überraschte, die ja zu grossen Teilen die Eroberung
des granadinischen Restreiches mitfinanziert hatten; Hieronymus Münzer berichtete,

kaum zwei Jahre nach der Ausweisung, von den unmittelbaren Folgen und
der allgemeinen Stimmung. Es sind zwei Berichte konträrer Beobachtungen. -
und zwar vor doppeltem Hintergrand: Zum einen angesichts des historischen
Einschnitts von 1492 in Spanien, zum andern mit Blick auf die jeweils aktuelle
Politik des Nürnberger Stadtrats gegenüber den Juden; denn nur sechs Jahre nach

den spanischen Ausweisungsdekreten setzten die Nürnberger Stadtväter ein
ähnliches Verfahren mit den gleichen Modalitäten bezüglich des zeitlichen Ablaufs
in Gang; eine wichtige Ausnahme bestand allerdings darin, dass in Nürnberg
niemand daran dachte, den Juden durch Konversion, und wenn sie auch erzwungen
war, ein neues Heimatrecht zu gewähren.

Bis 1370 lebten in Augsburg im Wohngebiet der Juden auch noch vereinzelt Christen: sehr
bald wurde der Bezirk aber durch Seile abgesperrt. 1438 verfügte der Augsburger Rat. dass
die jüdischen Familien die Stadt innerhalb von zwei Jahren zu verlassen hätten. Die öffentlichen

Einrichtungen der jüdischen Gemeinde wurden von der Stadt konfisziert. Vgl. da.zu:

Germania Judaica. Tübingen 1987. Band 111,1, 39ff.
Volker Honemann. Sebastian Ilsung als Spanienreisender und Santiagopilger (mit Textedition),

in: Klaus Herbeis (Flg.). Deutsche Jakobspilger und ihre Berichte. Tübingen 1988.
61-95. hier 86 und 94.



«Viele. Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen» 553

Gabriel Tetzel (1465-1467)

Der Nürnberger Patrizier Gabriel Tetzel nahm von November 1465 bis März
1467 auf Einladung des böhmischen Adligen Leo von Rozmital an einer Ge-
sandtschaftsreise teil, die durch ganz Westeuropa, einschliesslich England, bis
nach Spanien und Portugal führte. Rozmital war der Schwager des Böhmenkönigs

Georg; zu seinem Gefolge gehörten über vierzig Begleiter. Die Reise ist
in zwei Berichten dokumentiert: Der offizielle Bericht über die Besuche im
diplomatischen Auftrag - er ist nur noch in einer späteren lateinischen Version
erhalten - stammt von dem Edelknecht Schaschek. Tetzels Tagebuch hat eher

privaten Charakter; es schildert sehr unmittelbar und reich an Einzelheiten die

Ereignisse während der zum Teil abenteuerlichen Reise.4

Die Reisegesellschaft betrat auf der Atlantikseite über das Baskenland
spanischen Boden. Die erste Stadt, in der man einige Tage Ruhe einlegte, war Haro;
sie lag (heute auf der Strecke zwischen Vitoria und Logrono) bereits auf kasti-
lischem Gebiet:

«Wir kamen zu einem Grafen von Haro; seine Stadt heißt auch Haro. Der Graf tat
meinem Herrn große Ehre an; er schickte ihm alles, was er brauchte, bezahlte auch

für ihn. Er war auch sehr erstaunt, dass mein Herr von so weit her zu ihm gekommen

war. In seiner Stadt, auch an seinem Hofe, leben Christen, Heiden und Juden.
Jeden lässt er in seinem Glauben bleiben. Der Graf soll zwar ein Christ sein, man
weiß aber nicht, was er wirklich glaubt.»1'

Ähnlich äusserte sich Schaschek: «Innerhalb der Stadtmauer wohnen Christen
wie Juden einträchtig zusammen.»6 Und er berichtete auch noch weiter, dass die
Christen mit Rücksicht auf die Juden am Sabbat nur Innereien, aber kein Fleisch

essen. Dies alles musste Gabriel Tetzel, dem Patrizier aus einer einflussreichen
Ratsfamilie natürlich erstaunlich und fremd vorkommen; denn in Nürnberg lebte

die kleine jüdische Restgemeinde, die sich nach dem furchtbaren Pogrom von
1349 wieder ansiedeln durfte, östlich der Frauenkirche in einem abgeschlossenen
Bezirk.7

Des böhmischen Flerrn Leo's Ritter-, Hof- und Pilgerreise durch die Abendlande 1465-
1467. Beschrieben von zweien seiner Begleiter. Herausgegeben von J. Andreas Schmeller.
Stuttgart 1844, Band VII. Tetzels Bericht über die ganze Reise findet sich auf den Seiten
143-196. Beide Berichte werden im laufenden Text in Übersetzung bzw. im modernen
Sprachgebrauch zitiert.
Ebd., 167.

«Pagus est muro cinctus, in quo Christiani pariter et Judaei, unanimiter viventes, habitant.
Christiani eum pagum incolentes diebus Sabbathi pulmonibus et jecinoribaus animalium
vescuntur, sed caeteris earnibus abstinent.» (ebd., 63).
Mit Duldung Karls IV.. damals noch König, wurde das ursprüngliche Ghetto in der Gegend
des heutigen Fiauptmarkts zerstört. Fast ein Drittel der jüdischen Bevölkerung (mindestens
562) kam um; der Besitz wurde unter Karl und dem Nürnberger Patriziat aufgeteilt. Die
heutige Frauenkirche steht auf den Fundamenten der ehemaligen Synagoge. Vgl. dazu:
Germania Judaica. III, 2(1995), 1001 ff.



554 Hans Gerd Rotzer

Eine Episode, wie sie die Reisegruppe auf ihrem weiteren Weg in Richtung
Burgos erlebte, wäre in Tetzels Heimat undenkbar gewesen: An einer Brücke
wurden sie von der Bevölkerung aufgehalten. Man verlangte, dass sie den
üblichen Brückenzoll zahlen. Da sich Rozmital und seine Leute weigerten, wurden
sie angegriffen; am Schluss mussten sie klein beigeben und zahlen. Das Besondere:

((Dann kamen wir an eine Brücke. Da waren Christen, Heiden und Juden
bewaffnet zusammengelaufen und wollten Geld von uns haben.» Die
Dorfgemeinschaft, unabhängig von der konfessionellen Provenienz, verteidigte gemeinsam

den Anspruch auf den Brückenzoll.8 Dies mag zwar nur ein Detail sein; es

ist aber doch symptomatisch für das «unorthodoxe» Arrangement, das ungeachtet

der offiziellen Separationspolitik für das praktische Zusammenleben bestand.
Haro war eine Grenzbastion des kastilischen Königreiches; im Norden lag das

nach Frankreich ausgerichtete Königreich Navarra. Der Graf von Haro war eine

wichtige Stütze des vielfach angefeindeten Königs Enrique IV. Die konfessionelle
wie bevölkerungspolitische Liberalität oder Toleranz, die beide Chronisten aus

Rozmitals Gefolge am Hofe des Grafen von Haro beobachteten und hervorhoben,

warf man dem König von konservativer und kirchlicher Seite als Führangs-
schwäche und Unvermögen oder sogar als häretische Abweichung von der
Orthodoxie vor. Offensichtlich schloss sich Tetzel, obwohl zunächst von der
gesellschaftlichen Offenheit des «alten Königs» und seiner Gefolgsleute
beeindruckt, im weiteren Verlauf der Reise diesem abschätzigen Urteil an und
revidierte sein ursprüngliches Lob über die beobachtete convivencia im Norden Kas-
tiliens.

Enrique IV., seit 1454 König von Kastilien, musste um seine Macht kämpfen.
Aufständische Adlige hatten sich auf die Seite seines jüngeren Stiefbruders
Alfonso geschlagen; sie favorisierten ihn als den «jungen König» gegen den «alten
König». Das Land, durch das der böhmische Gesandte Rozmital in Richtung

Ebd.. 167.

Aureliano Sanchez Martin (Hg.), Crònica de Enrique IV de Diego Enriquez del Castillo.
Valladolid 1994 (passim). In seiner Rezension zur Neuedition der «Cronica» spricht
Fernando Gómez Redondo von den «indecisiones mäs graves que un monarca podia adoptar y
que condujeron a sus hermanastros Alfonso e Isabel a la posición mas idonea para conquistar

el poder.» Von diesen Vorwürfen habe Diego Enriquez del Castillo. Kleriker und Berater

des Königs, Enrique IV. vor der Nachwelt befreien wollen. (Revista de la Literatura
Medieval, VIII [1994], 241 ff.) Im Juni 1465. wenige Monate vor Rozmitals Ankunft in Haro.
war es auf dem Ständetag in Avila zum offenen Bruch gekommen; Enrique wurde abgesetzt
und Alfonso, sein Halbbruder, damals gerade 12 Jahre alt, zum neuen bzw. Gegen-König
von Kastilien gewählt. Diese Episode, als «la farsa de Avila» in die Geschichte eingegangen,

dauerte aber nur drei Jahre: 1468 kam Alfonso XII. unter ungeklärten Umständen ums
Leben und Enrique übernahm wieder die Staatsführung, allerdings in seinen Entscheidungen

durch den Widerstand des Adels wesentlich geschwächt. Ober die Vorwürfe gegen
ihn vgl. auch .<\nm. 16. Weitere Einzelheiten finden sich bei: José Luis Martin, Enrique IV.
Nerea 2003: Luis Suärez, Enrique IV de Castilla: la difamación comò arma politica. Barcelona

2009.



« Viele. Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen» 555

Portugal zog. war in Aufruhr.10 Schaschek und Tetzel berichten ausführlich
darüber. In Burgos erlebten die Reisenden eine weitere ähnliche Situation wie in

Haro. Ein «mächtiger Graf» gab ihnen zu Ehren einen prächtigen Empfang:

«Er lud dazu schöne Jungfrauen und Frauen ein; die waren sehr prächtig gekleidet
nach heidnischer und türkischer Art. Auch sonst war alles mit Trinken und Essen
nach heidnischen Sitten angerichtet. Die Frauen und Jungfrauen tanzten gar
köstliche Tänze nach heidnischem Brauch. Sie sind alle braun und haben schwarze
Augen.»"

Zwar war Segovia damals die Hauptresidenz des Hofes, aber der «alte König»
hielt sich lieber weiter nördlich in der Gegend von Olmedo (in der heutigen
Provinz Valladolid) auf: «In demselben Städtlein wohnen mehrenteils Heiden12.

Viele hat der alte König an seinem Hofe; er hat viele Christen vertrieben und den

Heiden das Land übergeben.»'" Auch kleide er sich und lebe insgesamt nach

«heidnischen Sitten». Er sei auf die Christen nicht gut zu sprechen («den Christen

feind») und treibe ein «unchristliches Wesen». In einer plötzlichen
Kehrtwende schlägt sich Tetzel auf die Seite des «jungen Königs». Er rechtfertigt die
Rebellion gegen den «alten König»; denn dieser begünstige die Heiden vor den

Christen. Entschuldigend fügt er aber hinzu, dass der «alte König» vielleicht zu
sehr dem Einfiuss seiner heidnischen Berater ausgeliefert sei. In diesen Vorwürfen

spiegelt sich die Propaganda der adligen Landstände gegen die vergeblichen
Versuche Enriques IV.. die Königsmacht durch eine zentralistische Führung zu
stärken. Die Städte gaben dem König den Rückhalt; und in ihnen wohnten
Minderheiten, die auf Seiten des Königshauses standen; dafür hatten sie allerdings
öfters die Wut der altchristlichen Gesellschaft zu spüren: Das waren erstens die
«Heiden» - moriscos, Sarazenen christlichen Glaubens, oder mozarabes. Christen

unter arabischer Herrschaft, die in die Gebiete der Reconquista ausgewandert
waren (auch nach Kastilien) -, zweitens die Juden, die unter dem Schutze des

Königs die Finanzen regelten und die Steuern eintrieben, und drittens die conver-
sos, zum katholischen Glauben, ob durch Zwang oder aus Überzeugung, konvertierte

Juden, die ihre soziale Position durch Integration zu festigen suchten.
Es ist aus den Reiseberichten von Tetzel und Schaschek sehr deutlich

abzulesen, dass die dynastischen Machtkämpfe in Kastilien in der zweiten Hälfte des

15. Jahrhunderts bereits ein Klima demagogischer Pogromstimmung vorbereiteten;

denn die vorgeschobenen Hetzkampagnen gegen Enrique IV. wurden zu
Lasten der «Heiden» und «Juden» ausgetragen. Während Tetzel die Vorwürfe

Der Konflikt endete erst, als nach dem Tode beider Rivalen Enriques Halbschwester Isabel

(später: la Católica) 1474 den kastilischen Thron bestieg.
Ebd.. 170.

«Heiden» und «heidnisch» bei Tetzel (bzw. Ethniei in der lateinischen Version) können
sehr Verschiedenes bedeuten: 1. Mauren/Sarazenen/Muslime: 2. Mudéjares: Muslime, die
auf christlichem Territorium leben, ohne ihren Glauben abgelegt zu haben: 3. Moriscos:
konvertierte Muslime: 4. Mozarabes: Christen, die in «heidnischen» Territorien leben.
Ebd.. 171.



556 Hans Gerd Rotzer

der altchristlichen (orthodoxen) Opposition gegen den «alten» König, er zeige
mehr Sympathie für Heiden und Juden als für die eigenen Christen, zustimmend
übernimmt, urteilt der böhmische Hofkommentator im Detail wesentlich
kritischer. Er erwähnt, dass die Christen in der Residenzstadt nicht gerade Vorbilder
eines würdevollen liturgischen Verhaltens seien («niemand kniet sich vor der

Hostie hin; alle bleiben stehen»)14 und auch sonst in ihrem Lebenswandel zu
tadeln seien: «Unter ihnen wohnen viele Heiden; man nennt sie Sarazenen. Und es

bleibt eine offene Frage, ob die Heiden oder die Christen besser sind.» Aber: Die
Christen votierten in ihrer Mehrheit für den rebellischen ((jungen König». Das

hatten auch Rozmitals Leute zu spüren; auf dem kürzesten Weg zogen sie daher

nach Portugal und zum Grab des Apostels Jakobus in Galizien.
Auf dem Rückweg durch die Extremadura kamen sie im Süden nach Mérida.

In dieser Stadt seien alle nur denkbaren Glaubensrichtungen vertreten.'"' Und
Tetzel beobachtet keinerlei Rivalitäten wie vorher im altkastilischen Stammgebiet.

In Toledo dagegen wiederholen sich die Vorwürfe gegen den ((alten

König»: «Item war der überaus mächtige Bischof von Toledo sehr zornig darüber,

dass der alte König so ein unchristliches Wesen führe und dass er mit den

Heiden Gemeinschaft hätte.»16 Auf dem weiteren Weg über Calatayud nach

Zaragoza in Aragon treffen sie immer wieder auf grössere «heidnische» Ansied-

lungen. Beide, Tetzel und Schaschek, wissen über die Bewohner nur Gutes zu
berichten. Tetzel schreibt sogar, dass sie bei den Heiden viel sicherer waren als

unter den Christen. An einer Stelle spricht er sogar von «bösen Christen».17

Ähnlich äussert sich Schaschek, viele Christen seien schlechter als die Ethnic!.1

Insgesamt kommen auch die Christen in Katalonien, der letzten Etappe in Spanien

auf dem Rückweg, sehr schlecht weg.
Gabriel Tetzels Beobachtungen sind Momentaufnahmen, nur teilweise ging er

auch auf politische Hintergründe ein. Meist urteilte er nach dem Verhalten der
verschiedenen Bevölkerungsgruppen der Reisegruppe gegenüber. Aber diese

((Situationsberichte», re vera sehr persönliche Impressionen, zeigen, dass es in

«Nam Sacrifico Corpus Dominicum in Missa elevante, nemo in genua procumbit. sed

stantes permanent, tamquam bruta animalia. Vitam vero tarn impuram et Sodomiticam

agunt, ut me eorum scelera enarrare pigeat pudeatque. [...] Inter eos multi habitant Ethnici.
qui vocantur Saraceni, sed utri meliores sint Ethnici an Christiani? non facile judicaverim.»
(ebd.. 71).
Er nennt (S. 185) Fleiden. Juden. Konfessen (konvertierte Juden). «Pailletten». «Grecken»
und «de la Centura» (im Einzelnen nicht genau zu bestimmen). Wichtig ist das Resümee:
«aMso dass sechserlei Glauben in derselben Stadt damals gewesen sind.» - In Mérida gab es

zu jener Zeit eine jüdische und eine Convereo-Gemeinde: beide existierten auch räumlich
nebeneinander. Vgl. dazu Encyclopaedia Judaica. Jerusalem 1971. Band XL Sp. 1385.

16 Ebd.. 187.

«Die beiden theten uns groß eer und zucht und waren wir bei jn viel sicherer, dann bei den

cristen. [...] Damach kamen wir wider aus den heiden in des alten kunigs land zu bösen

cristen. [...] Wir litten grosse not und waren leibs und lebens nit sicher.» (ebd.. 189).
«Catalonii enim sunt homines perfidi et scelerati. Christianae quidem professionis. verum
quibusvis Ethnicis détériores.» (ebd.. 110 et passim).



Viele, Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen» "-'>

den Sechzigerjahren des 15. Jahrhunderts vielerorts in Spanien noch Beispiele
einer zumindest geduldeten convivendo gab. vielleicht einfach auch aus
praktischen Gründen. Andeutungsweise zeigt sich aber auch, dass hinter einzelnen
rassischen und konfessionellen Diskriminierungen handfeste politische Interessen

standen, besonders bei den Thronfolgestreitigkeiten in Kastilien zur Zeit
Enriques IV.

Inquisition und Vertreibung (1492)

Ein Vorlauf zu den Ausweisungsdekreten von 1492 war die Einführung der

Inquisition in Kastilien als einer staatlichen Institution,19 auf die Isabel und Fernando

von Anfang an entscheidenden Einfiuss hatten; sie bestimmten die Mitglieder
der Tribunale und sie partizipierten an den verhängten Geldstrafen und Konfiskationen.20

Am 1. November 1478 bestätigte Papst Sixtus IV. die Einsetzungskompetenz

der «Katholischen Könige». Zwei Jahre später wurde das erste Tribunal in

Sevilla mit Dominikanermönchen eröffnet; schon 1481 gab es das erste öffentliche

Autodafe. Die Machtbefugnisse der zentralen Inquisitionsbehörde «Conse-

jo de la Suprema y General Inquisición» wurden bis Ende der Achtzigerjahre
sukzessive auf das ganze Herrschaftsgebiet der Katholischen Könige ausgedehnt.
Die Suprema war die erste zentralstaatliche Einrichtung für das christliche
Spanien, kurz vor dem Fall Granadas, dem Ende der Reconquista. Zum Generalinquisitor

wurde Tomas de Torquemada ernannt; er war der Beichtvater der königlichen

Familie und hatte schon Jahre vorher die Toleranz Enriques IV. gegenüber
konfessionellen Minderheiten und vor allem gegen suspekte Scheinchristen
verurteilt.

Offiziell richteten sich die Massnahmen der Inquisitoren in erster Linie
tatsächlich2' gegen jene jüdischen Konvertiten (conversos), die heimlich weiter
dem mosaischen Gesetz (judaizantes) anhingen. Die jüdische Glaubensgemeinschaft

aber stand unter dem Schutz der Könige, ihrer «Kammerherren», denen

sie Tribut zahlten. Für die Situation der Juden in Spanien seit dem frühen Mittelalter

muss man daher sehr genau zwischen Auswüchsen des konfessionellen

Antijudaismus und des rassischen Antisemitismus unterscheiden. Wer zum
katholischen Glauben konvertierte (eine systematische Missionierangswelle
durch die Bettelorden überzog im 13./14. Jahrhundert das ganze Land), der
schied aus der jüdischen Glaubens- und Volksgemeinschaft aus; er wurde ein
Neuchrist (cristiano nuevo), zunächst mit allen Vorteilen und Privilegien der alt-

Im Unterschied zu der von Rom bestimmten, rein kirchlichen Inquisition seit den

Ketzerverfolgungen im 13. Jahrhundert.
Einzelheiten vgl. passim Gerd Schwerhoff. Die Inquisition. München 2004: Norman Roth.
Conversos. Inquisition, and the Expulsion of the Jews from Spain. Madison "2002; Luis
Suârez Fernandez. La expulsion de los judios de Espana. Madrid "1992.
Erst in zweiter Linie wurden auch Formen der Fläresie allgemein, moralische Verfehlungen
des Klerus und Blasphemie. .Aberglaube und Hexerei geahndet.



558 Hans Gerd Rotzer

christlichen Gemeinschaft. Die Einheirat reicher Neuchristen in altchristliche
Familien war bis in das frühe 15. Jahrhundert zugunsten eben der altchristlichen
Familien allgemein üblich; es gab und gibt kaum ein bedeutendes spanisches
Adelshaus, das nicht irgendwann in seiner Genealogie eine «jüdische
Grossmutter» hatte.

Da die Konversion zum christlichen Glauben viele soziale Vorteile bis zur
faktischen Integration mit sich brachte, Hessen sich nicht wenige zwar taufen,
befolgten aber weiterhin ihre alten Riten. Gegen diese Konversionspraxis wehrten

sich sowohl die überzeugten conversos, weil sie ihre eigene Glaubwürdigkeit
gefährdet sahen (nicht wenige wurden Mitglieder der Inquisitionstribunale) als

auch die orthodoxen Altchristen: Der Anti-Judaismus wurde zum Anti-Konversismus

und er vermengte sich nun, im letzten Jahrhundert vor der Vertreibung,
mit einem emotionalen Anti-Semitismus, d. h. man unterschied nicht mehr
zwischen überzeugten conversos und judaizantes: Der Argwohn galt allen conversos,

- und er schloss jetzt auch die Juden insgesamt ein, im Besonderen aber

jene, die im Auftrag der königlichen Zentralregierung die Steuern eintrieben.22

Um der Häresie der heimlichen judaizantes zu begegnen (vielleicht auch nur
als Vorwand, um die jüdische Wirtschaftskonkurrenz auszuschalten), kam als

Schein-Argument die leicht zu dekuvrierende Forderung auf, man müsse die

neuen Glaubensbrüder vor dem Einfiuss ihrer alten Glaubensgenossen schützen:
Es sei nicht länger zu dulden, dass die conversos weiterhin dem Einfiuss der
jüdischen Gemeinde ausgesetzt seien; die jüdische Gemeinde müsse auch räumlich
isoliert werden. Auf dem Ständetag von Toledo im Jahre 1480 forderten die
Städte, dass die jüdischen Ghettos (juderias) strikter von den christlichen Vierteln

getrennt werden und dass vor allem jene conversos, die noch unter Juden
leben, sich ausserhalb der Ghettos ansiedeln. Die Katholischen Könige entsprachen

dem Antrag und bestimmten, dass nach einer Frist von zwei Jahren alle
Juden in abgeschlossenen Ghettos leben mussten. Diese territoriale Abgrenzung
bereitete de facto die Vertreibung von 1492 vor. Gestützt auf den königlichen
Erlass, veranlassten 1483 die Inquisitoren die Auflösung der Judenviertel in mehreren

Diözesen Andalusiens; die Juden sollten sich in anderen Landesteilen neu
ansiedeln. Bereits 1484 gab es in Sevilla kein Judenviertel mehr. <Als Grand ftir
diese erste regionale Vertreibungsaktion wurde angegeben, dass die jüdischen
Konvertiten nur durch eine endgültige Ausweisung der Glaubensjuden vor einem
Rückfall in den Judaismus bewahrt werden könnten. Auf Antrag des Generalinquisitors

Tomas de Torquemada erliessen die Katholischen Könige dann am 31.

In den zeitgenössischen Quellen (vgl. Anm. 20) ist mehrfach zu lesen, dass dieses Geschäft,
die Steuereinnahmen des Königshauses gegen eine Pauschale zu kaufen (mit dem Risiko,
ein Defizit bei der Eintreibung der Steuern vor Ort zu riskieren), jedem offen stand; aber
niemand unter den .Mtchristen hatte daran ein Interesse. Es blieb eine der wenigen (und
auch riskanten) Einnahmequellen der Juden. Und gegen diese Juden, die so genannten
Hofjuden, richtete sich (unberechtigter Weise!) der allgemeine Sozialneid mit allen seinen

Konsequenzen.



«Viele. Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen» 559

März 1492 das endgültige Ausweisungsdekret""' für ganz Spanien: Wer nicht
zum katholischen Glauben übertrete, der müsse innerhalb von vier Monaten das

Land verlassen. Die Möglichkeiten, seinen Besitz zu veräussern und den Erlös
mitzunehmen, waren durch ergänzende restriktive Bestimmungen sehr
eingegrenzt. Der Erlass, der das Problem der judaisierenden Konvertiten lösen sollte,
so zeigte sich in den nächsten Jahrzehnten, verschärfte aber in Wirklichkeit nur
die Situation; denn unter diesen Umständen konvertierte manche jüdische Familie,

um der Ausweisung zu entgehen, ohne den neuen Glauben auch anzunehmen
oder gar zu praktizieren. So wurde die cewverso-Existenz zu einem kollektiven
Makel, in dem orthodoxe und rassistische Vorurteile eine gefährliche Verbindung

eingingen. Zum Schutze altchristlicher Privilegien wurden später im 16.

Jahrhundert die Bestimmungen der Blutsreinheit, erstmals 1449 in den «Estatu-
tos de limpieza de sangre» von Toledo formuliert,24 flächendeckend für ganz
Spanien eingeführt: Wer sich um ein höheres öffentliches oder kirchliches Amt
bewarb, musste einen «reinen» altchristlichen Stammbaum nachweisen; diese
Massnahme (auch unter pureza de sangre bekannt) richtete sich vor allem gegen
die jüdischen conversos, ob nun überzeugte cristianos nuevos oder heimliche j'm-
daizantes.

Durch das Vertreibungsdekret von 1492 sollte nach dem Willen der (späteren)
«Katholischen Könige» die neue staatliche Einheit auch durch die konfessionelle
Einheit bestätigt und gestärkt werden, selbst zu Lasten eines wirtschaftlichen
Rückschritts, den die Vertreibung verursachte.

Hîeronymus Münzer (1494/95)

Der Nürnberger Stadtmedikus Hieronymus Münzer25 war ein gebildeter,
weltgewandter Humanist.26 Zu seinem Bekanntenkreis gehörten Martin Behaim, an
dessen «Erdapfel» er wahrscheinlich mitgearbeitet hatte. Hartmann Schedel, der
Autor der ((Weltchronik», und der Poeta laureatus Konrad Celtis. Auch stand er
mit König Maximilian in Kontakt, in dessen Auftrag er 1493 an den portugiesischen

König Joäo IL, einen Vetter Maximilians, geschrieben hatte, er möge den

Seeweg nach Ostasien über den Atlantik unter Behaims Leitung erkunden lassen.

Mit diesem Dekret konnte die Inquisition nun gegen alle suspekten Landsleute vorgehen, da

es offiziell keine Glaubensjuden mehr gab, die bislang als Besitz der Könige unter deren
Schutz gestanden hatten.
Max Sebastian Flering Torres. Rassismus in der Vormoderne. Die «Reinheit des Blutes» im
Spanien der frühen Neuzeit, Frankfurt a. M. 2006. 39ff. - Die grundlegende Arbeit zum
Thema stammt immer noch von Albert A. Sicroff (Les controverses des «statuts de pureté»
de sang en Espagne du XVe au XVIIe siècle. Paris 1960; überarbeitete spanische Version:
Los estatutos de limpieza de sangre: Controversias entre los siglos XV y XVII, Madrid
1985).
Karl Heinz Burmeister, Die Brüder Hieronymus und Ludwig Münzer, in: Montfort, (53)
2001,11-28.
Ernst Philipp Goldschmidt, Hieronymus Münzer und seine Bibliothek. London 1938.



560 Hans Gerd Rotzer

Deshalb ist anzunehmen, dass auch die Reise an den portugiesischen Königshof
mit einer diplomatischen Mission verbunden war. Gleichzeitig aber nutzte Münzer

diese Reise zu einer ausführlichen Erkundung der iberischen Halbinsel. Im

Spätsommer 1494 brach er mit drei Gefährten auf. Mitte September erreichten
sie die spanische Grenze. Die Route verlief entlang der Mittelmeerküste bis
Andalusien, von da über Portugal nach Santiago; auf dem Rückweg über Salamanca
und die Extremadura, durch Kastilien nach Aragon und Katalonien. Im April
1495 waren sie wieder zu Hause. Münzers lateinischer Reisebericht ist in einer
Abschrift seines Freundes Hartmann Schedel erhalten.2'

Münzers Beobachtungen28 über die radikal veränderte Situation knapp zwei
Jahre nach 1492 werden im Folgenden entlang des historischen Reiseweges
wiedergegeben. Dadurch behalten sie ihre Ummittelbarkeit; denn sie sind
assoziative Momentaufnahmen:

- Im Benediktinerkloster Montserrat fiel Münzer auf, dass die Mönche der

strengen Observanz folgten. König Fernando habe sie vor kurzem aus Kastilien
geholt und den alten Konvent wegen seiner lockeren Sitten verjagt, (cap. 10) Es

zeigt sich auch in weiteren Bemerkungen, dass Münzet' an den Katholischen
Königen (ihr päpstlicher Ehrentitel seit 1496) besonders ihre Rechtgläubigkeit und

Sittenstrenge bewunderte. Dies hing offensichtlich mit Münzers eigenen Vorstellungen

von einer inneren Reform der Kirche durch Bildung und moralische
Integrität zusammen, es ist aber zugleich auch ein Echo der offiziellen öffentlichen
Meinung, wie sie von der Inquisition propagiert wurde. Schon auf dem Rückweg
von Santiago, pries Münzer den König als einen neuen Karl den Grossen im
Dienste der Kirche, und er schloss in sein Lob auch die Königin29 ein; beide würden

sich der Religion widmen, die zerstörten Kirchen restaurieren und neue
bauen.,0 Über Isabel sagt er: «Sie ist ganz und gar religiös; sie gibt unglaublich
viel für Kirchenschmuck aus. Besonders ist sie den Ordensleuten der strengen
Observanz zugetan; auch gründet sie neue Klöster.» '

- Auf dem Wege nach Valencia kamen sie am Ebro durch mehrere sarazenische

Dörfer. Der König dulde die Muselmanen, weil sie sehr gute Lind kluge
Landarbeiter seien und keinen Wein tränken, (cap. 10) - Die Ausweisung der

Der Teil über Spanien und Portugal wurde von Ludwig Pfandl mit erläuternden Anmerkungen

ediert: Itinerarium Hispanicum Hieronymi Monetarii 1494-1495, in: Revue Hispanique,

XLVIII (1920), 1-179; Reprint, Vaduz 1964). Eine spanische Obersetzung mit
einem ausführlichen Kommentar wurde von Ramon Alba besorgt: Jerónimo Münzer, Viaje
por Espana y Portugal. Madrid "2002. Eine historisch-kritische Edition des Gesamttextes
mit Übersetzung wird an der Universität Erlangen-Nürnberg vorbereitet.

s
Ludwig Pfandl hat (S. 166-169) die einzelnen mit Überschriften versehenen Absätze durch-
nummeriert; diese Zählvveise ist hier übernommen.
«Tantum facit hie Rex pro religione, ut alteram Karolum Magnum crederes. Similiter
Regina.» (cap. 90).
«una cum Regina maxime intendunt religioni, veteres ecclesias resarciunt, nova condunt.
monasteria plurima edificant et donant.» (cap. 90).

1

«Est maxima in religione, tantum exponit pro ornamentis ecclesiarum, quod est incredibile.
Religiosos omnes de observancia mira reverencia prosequitur, monasteria fundat.» (cap.
97).



«Viele. Männer und Frauen, warteten täglich auf den Scheiterhaufen» 561

Mauren erfolgte erst etliche Jahre später: 1502 in Kastilien. 1517/25 in Aragon
und endgültig 1609 für ganz Spanien, auch wenn sie zum katholischen Glauben
übergetreten waren (moriscos). Zur Zeit von Münzers Reise hatten sie in den
Städten ihre eigenen aljumas (abgeschlossene Wohngebiete) oder wohnten, wie
im Fall von Elche (cap. 23), noch unter Christen. Nur aus dem Grenzgebiet zum
Königreich Granada (cap. 24) und in einigen Städten wie Guadix (cap. 30) waren
die Sarazenen (aus strategischen Gründen) vertrieben worden.

- In Valencia besuchten sie ein Frauenkloster nach der strengen Observanz,
das erst vor zwei Jahren (1492) aus der Kirche San Cristobal entstanden war.
Den Grund dafür beschreibt Münzer sehr ausführlich:

«Die MarranenJ" - das sind fälsche Christen, im Innern noch Juden - veranstalteten
dort ihre Beerdigungszeremonien. Wenn ein Marrane gestorben war, taten sie so,
als ob sie alles nach dem christlichen Ritus machten, mit einer feierlichen Prozession,

der Sarg bedeckt mit goldenen Tüchern und Brokat. Vor dem Sarg trugen sie
ein Bild des Heiligen Cristobal, auch aus Gold. Aber heimlich wuschen sie die
Körper der Toten und begruben sie nach ihrem Ritus. Als dies entdeckt wurde,
endeten viele Marranen auf dem Scheiterhaufen und die Kirche wurde in ein Kloster
umgewidmet, reich mit Stiftungen von der Königin (Isabel) und anderen frommen
Personen versehen.»JJ

Münzer beschreibt diese jüngsten Ereignisse sehr distanziert und emotionslos,
zum Teil fast zustimmend. So fährt er in dem Bericht fort, dass in einer Nachbarkapelle,

von der Königin Isabel gestiftet und reich ausgestattet, die Wände vom
Boden bis zur Decke voll seien mit Gewändern (sambenitos)i4 von Marranen, die
Reue gezeigt hätten,35 und auch mit Gewändern von denen, die auf dem Scheiterhaufen

verbrannt worden seien, und deren Zahl sei sehr gross, über eintausend

(sie!). Aber damit nicht genug: Im Stadtgefangnis würden noch über fünfzig
Personen auf den Scheiterhaufen innerhalb der nächsten vierzehn Tage warten. Mit
fast lexikographisch-dokumentarischem Eifer beschreibt Münzer die
dramatischen Zustände.

- Auch das nächste Kapitel geht nochmals ausführlich auf die Marranen ein.
Zumindest in diesem Punkt beschreibt Münzer, vielleicht ohne es recht zu wissen,

eine der gegenläufigen, unerwarteten Folgen nach 1492. Die zwangsmissio-

Marrano ist ein Schimpfwort, man übersetzt es oft mit «Schwein». Wahrscheinlich geht es

aber auf einen hebräischen Ausruf zurück, der verballhornt wurde. In Spanien prangerte
man seit dem 15. Jahrhundert mit dem Begriff die judaizantes an.
«Et Marrani, id est ficti Christiani. intus Judei, suas ibi habebant sepulturas. Et mortuo uno
Man-ano omnia ad religionem christianam fieri fingebant cum magna processione et co-
operto funere pannis aureis, ante funus ymaginem Sancti Cristoferi auream ferentes; sed
occulte mortuorum corpora lavabant et iuxta suas cerimonias sepeliebant. Re autem cognita et
multis Vlarranis igne consumptis. hec ecclesia in monasterium conversa est et a Regina et

aliis bonis hominibas bene dotatum.» (cap. 17).
Büßerhemden (Schandhemden), die von den Verurteilten öffentlich getragen werden mussten.

In den ersten Jahren der neuen Inquisition bis kurz vor dem Ausweisungsdekret gab es noch
die Möglichkeit der Selbstanzeige, die ein milderes, zumindest zeitlich begrenztes Strafmass

erhoffen liess. (vgl. Anm. 20).



562 Hans Gerd Rotzer

nierten Juden, eben jene conversos judaizantes, wurden erst durch die
Ausweisungsdekrete zum inquisitorialen Problem:

«Die Marranen sind getaufte Juden oder sie stammen von getauften Eltern ab.
Öffentlich befolgen sie die christliche Ordnung, heimlich aber praktizieren sie
jüdische Riten. In Barcelona, Valencia und anderswo besaßen sie heimliche Synagogen;

sie gaben vor. es seien Pfarrkirchen, und benannten sie nach Heiligen. Wenn
sie also sagten, dass sie sich heute in der Pfarrkirche Heilig Kreuz träfen, dann
wussten alle, dass damit die Synagoge gemeint sei. Die Juden und die Marranen
waren in fast ganz Spanien sehr einflussreich, sie hatten fast alle besseren Ämter
inne und sie unterdrückten die Christen. Deshalb erbannte sich Gott und goss in die
christlichen Herzen von Fernando und Isabel den Geist der Wahrheit. In kürzester
Zeit vertrieben sie aus ihren Königreichen über 100.000 jüdische Familien und
ließen viele Marranen auf dem Scheiterhaufen enden. Darüber wäre noch viel zu

Münzer gibt hier genau die Argumentation der Inquisitoren wieder, der sich
auch das Königspaar anschloss. Die Schätzungen über die Zahl der ausgewiesenen

Juden schwanken; man hält heute allgemein eine Obergrenze von 100.000

Emigranten für wahrscheinlich." '

- Bei einem Besuch im Irrenhaus von Valencia erlebt Münzer folgende Szene:

«Ich sah auch einen sehr wütenden jungen Mann, der mit einer Eisenkette in einem
Käfig angekettet war. Unsere Begleiter forderten ihn mit etwas Geld auf zu beten.
Er betete zuerst auf Flebräisch und gab jüdische Blasphemien gegen die Christen
von sich. Er tat dies, weil er der Sohn eines sehr reichen Marranen war, der ihn von
klein auf heimlich im Judaismus erzogen hatte. Der Vater, auf diese Weise
überführt, endete auf dem Scheiterhaufen.»

Der eigentlich fällige Kommentar eines Humanisten zu dieser peinlichen
((Fremdenführung» fehlt. Doch dies ist ein Phänomen, das in gleicher Weise bei
Conrad Celtis, Münzers Freund, wie auch bei Martin Luther zu finden ist. Der
rassistische Antisemitismus, gestützt von theologischen Gemeinplätzen, war in

Zentraleuropa stärker verankert als in den europäischen Randzonen: dort gab es

«Marrani sunt Judei baptisati. etiam ex parentibus baptisatis. et publice legem cristianam
confitentes et occulte ad ritum Judeorum viventes. Habuerunt Barcilone, etiam Valencie et
in aliis locis, ocultas sinagogas, quibus nomina sanctorum et parochianim indiderunt. Et

cum dicerent: <hodie conveniemus ad parrochiam Sancte Crucis), tunc intellexerunt suam
sinagogam. quam ita baptisarunt. Dum autem Judei et Marrani quasi super universum
regnum Hispanie dominarentur et quasi omnia officia meliora haberent et Christianos grava-
rent, misertus Dens Christianis cordibus Regis et Regine spiritimi veritatis mfudit. Qui
modico tempore ex omnibus regnis eorum plusquam centum milia domos Judeorum expulemnt
et plures Marranos igne absumpserunt. Longum esset de ea re scribere.» (cap. 18).
Suarez Fernandez. La expulsion (wie Anm. 20), 335ff.
«Vidi quam plures, inter ceteros quondam juvenem hominem valde furiosum. nudum in

cavea quadam cum cathena ferrea ligatum. Nostri socii. ut oraret. per quosdam denarios
invitarunt. Ille incepit orare judaice et blasphemiam Judeorum in Christianos dicere. Fecit
autem hoc ideo, quia filius unius ditissimi Marrani erat, qui a pueris oculte eum judaismum
didicit. Et sic parens eius traditus igne consumptus est.» (cap. 21).



Viele. Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen» 563

immer w ieder Beispiele eines ethnisch-differenten Zusammenlebens, wenn auch

nur auf der Basis temporärer Duldung.
- In dem ausführlichen Bericht über Granada hebt Münzer vor allem die Bau-

massnahmen des Königs hervor. Er habe das Judenviertel, in dem bis 1492 ungefähr

20.000 Juden gewohnt hätten, abreissen lassen und an gleicher Stelle für den

Bischofssitz eine Marienkirche erbauen lassen.' Sie war bei Münzers Besuch
fast fertig. Wiederum rühmt Münzer die Tatkraft des Königs zum Segen der
Christenheit, (cap. 36) - Bemerkenswert ist diese Stelle vor allem, weil sie zeigt,
dass das grosse Judenviertel während der Sarazenenzeit sehr zentral in der Stadt

gelegen war. d. h. zum Stadtbild gehörte.
- Anders war die Situation der Juden in Portugal; sie wurden erst 1497

endgültig vertrieben. Als Münzer Lissabon besuchte, gab es dort noch drei Judenviertel

mit prächtigen Synagogen:

«Die Juden haben drei eigene Ghettos. Sie liegen unterhalb der Burg am Fuße des

Hangs; jeden Abend werden sie geschlossen. [...] Die Juden von Lissabon sind sehr
reich; sie treiben die staatlichen Steuern ein, die sie dem König abgekauft haben.40

Gegenüber den Christen sind sie sehr unverschämt. Sie haben große Angst vor der
Ausweisung; denn der spanische König befahl dem portugiesischen König, Marranen

und Juden auszurotten; andernfalls gäbe es Krieg. Der portugiesische König
befahl, dem Verhalten des spanischen Königs folgend,41 dass noch vor Weihnachten42

alle Marranen sein Territorium verlassen mussten. Diese hatten bereits die
Regina, ein herrliches Schiff, gebucht und wollten sich Mitte Dezember nach Neapel
aufmachen. Was die Juden betraf, so hat der König ihnen eine Frist von zwei
Jahren gesetzt, damit sie in Ruhe das Land verlassen können. Daraufhin wandern
die Juden nach und nach aus und suchen im Ausland eine neue Heimat.»

Am 20. Dezember 1494 verliessen vier Schiffe mit nahezu achthundert
Marranen den Hafen.43 - Münzer gibt eine sehr genaue Schilderang der dramatischen

Münzer wird sich bei seinem Lob über die königlichen Baumassnahmen in Granada
sicherlich an die Ereignisse von 1349 in Nürnberg erinnert haben. Auch dort war auf den
Fundamenten der zerstörten Synagoge eine Marienkirche erbaut worden; in ihr sollten einmal

die Reichskleinodien aufbewahrt werden. Erst in den letzten Jahren erinnert eine Tafel
an der Kirchenmauer an das Pogrom, bei dem sich der Kaiser und viele Nürnberger Patrizier

reichlich bedient hatten. - Liane Zettl (Hg.). Juden in Nürnberg, Nürnberg 1993, 12:

«Durch die Ermordung der Juden waren natürlich auch die bei ihnen gemachten Schulden

hinfällig. Nutznießer waren die reichen Bürger des Patriziats oder andere hochgestellte
Flerren - wie beispielsweise die Burggrafen, das Kloster Waldsassen oder der Deutsche
Orden. Bevorzugte Bürger erhielten Judenhäusser. wahrscheinlich, weil sie dem König
vorher mit Geld ausgeholfen hatten.»

40
Vgl. Anm. 22
Es könnte auch heißen: «aus Respekt (Mores) vor dem spanischen König».
Münzer kam Ende November 1494 nach Lissabon.
„Judei autem habent tria loca propia sub castro in radice montis. que omni sero clauduntur.
[...] Sunt ditissimi Judei Lisibona et recipiunt tributa regia, que a Rege emerunt. Et insolentes

Christianis sunt. Timent etiam maxime de proscripcione. Nam Rex Hispanie precepit
Regi Portugalie. ut Marranos exterminet. similiter Judeos, aut bellum cum eo habeat. Rex
autem Portugalie, mores gerens Regi Hispanie, precepit, ut ante festum navitatis Domini
omnes Marrani regnum exeant. Qui conduxerunt navem Regine, pulcerrimam navem, et



564 Hans Gerd Rotzer

Ereignisse in Lissabon; denn viele Juden, die nicht konvertieren wollten - und
das war die Mehrzahl - suchten über Lissabon entweder nach Nordafrika oder
Süditalien zu kommen; dort hofften sie bleiben zu dürfen. Sie zahlten für die

Schiffspassage horrende Summen, und draussen auf dem Meer wurden sie von
Schiffspiraten ausgeraubt. Manche Familie gab daraufhin auf. kehrte nach

Spanien zurück und liess sich taufen; denn diese Möglichkeit war ihnen im
Dekret von 1492 offen gehalten worden.

- An einer einzigen Stelle geht Münzer auch auf den wirtschaftlichen Schaden

ein, der durch die Vertreibung entstanden war. Er kolportiert die früh entstandene

Behauptung, dass mit den Juden aLich das Geld abgewandert sei: «Mit der

Vertreibung der Juden und Marranen ist viel Gold aus Spanien herausgeschafft
worden.»44 - Dies stimmt so nicht; denn die Ausgewiesenen durften, als weitere
Schikane, kein Edelmetall mitnehmen, sondern nur Handelsware zum
Wiederverkauf: verständlicher Weise konnte das nur in begrenzten Mengen geschehen.

""" Viel schwerer wog, dass das Finanzwesen in ausländische Hände überging
und der Einfiuss italienischer Bankiers und deutscher Kaufleute wie der Fugger
wuchs, dass ein wichtiger Teil des wirtschaftskräftigen Mittelstandes zwangsweise

auswanderte, und dass mit der erneuten Landnahme des Adels im Süden
eine frühindustrielle Entwicklung durch die verstärkte Weidewirtschaft, durch
die Mesta mit ihren Sonderprivilegien, verdrängt wurde.

- Zum letzten Mal geht Münzer auf seiner Rückreise in Zaragoza auf Ereignisse

ein, die mit den Dekreten von 1492 und mit der ihnen vorausgehenden
Einsetzung der Inquisition zusammenhängen:

«Südlich außerhalb der Stadt liegt eine sehr alte und stark befestigte Burg, einst
von den Sarazenen erbaut. König Fernando lässt sie gerade wieder herrichten. Am
2. Februar (1495) gegen Abend besichtigten wir die Anlage. Es wurden dort mehrere

Marranen beiderlei Geschlechts gefangen gehalten, die jeden Tag den Feuertod
erwarteten.»46

Mehr sagt Münzer über deren Situation nicht, sondern widmet sich sogleich
detaillierten Beobachtungen zur Architektur des Bauwerkes. - In Aragon bestand
schon seit der Zeit der mittelalterlichen Ketzerv erfolgungen diesseits und jenseits
der Pyrenäen eine von Rom geprägte Inquisition. Die Übertragung des neuen
kastilischen Modells, das in den festen Händen des Königshauses war und auch

iam per medium decembris Neapolim ibunt. Ad Judeos autem Rex habet inducias per integres

duos annos. ut cum moderacione eos ex regno eiciat. Considérantes hoc Judei continuo
abeunt et extera loca pro habitatione querunt.» (cap. 55).
«E.xpulsis Judeis et Marranis multum auri ablatum ex Hispania.» (cap. 97).

Allerdings wurden vereinzelt Fälle bekannt, dass mit Hilfe geschäftstüchtiger Christen Geld
über die Grenze geschmuggelt wurde; daraufstanden aber harte Strafen. Einzelheiten bei:
Suarez Fernandez. La expulsion (wie Anm. 20), 344ff.
«Extra muros civitatis ad meridiem est antiquissimum et fortissimum castram a Sarracenis
conditum, quod modernus Rex Ferdinandus facit resarcire et reedificare. 2'1 Februarii post
vesperam ingressi sumus. Erant autem tunc plures «Marrani utriusque sexus capti, qui omni
die penam ignis exspeetabant.» (cap. 109).



«Viele. Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen» 563

politische Ziele verfolgte, stiess in den Achtzigerjahren auf erbitterten Widerstand

von Barcelona bis Valencia, besonders aber im aragonesischen Kernland,
in Zaragoza. Als König Fernando sich über die Einwände der Landstände

hinwegsetzte und 1483 den kastilischen Generalinquisitor Torquemada auch in
seinem Herrschaftsterritorium zum obersten kirchlichen Gerichtsherrn einsetzte,

kam es zum Aufstand, vor allem unter den conversos, die Schlimmes befürchteten.

Die Proteste eskalierten; 1485 wurde in der Kathedrale von Zaragoza der

regionale Inquisitor Pedro de Arbués ermordet;47 er hatte die Messe in Kettenhemd
und Stahlhaube zelebriert. Der Vorfall hatte wider Erwarten fatale Folgen für die

conversos: die altchristliche Bevölkerung stellte sich trotz der Vorbehalte gegenüber

der «kastilischen» Inquisition gegen die Neuchristen: Die Mörder wurden

gevierteilt und Pedro de Arbués zum Märtyrer für seinen Glauben erhoben. In
Briefen an den König erklärten die Stadtväter ihre unverbrüchliche Loyalität.
Das aAttentat war der Anfang einer neuen inquisitorialen Verfolgungswelle.
Münzer erlebte die Folgen; über die Gründe schweigt er sich aus. Und es ist
kaum zu vermuten, dass er, der sonst sehr interessiert recherchierte, von seinen

Gastgebern nicht auch über diese Ereignisse informiert worden wäre.
Es wäre allerdings falsch, mit dem kritischen Wissensstand von heute die

situativen Beobachtungen und Reisenotizen der deutschen «Spanienfahrer» in der

zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts zu überprüfen und zu beurteilen. Sie sind
aber, trotz der zeitbedingten Einfarbungen und kollektiven Vorurteile ein

wichtiges Dokument für die «historische Stimmung». Nur wenige Jahre nach den

Vertreibungsdekreten der Katholischen Könige in Spanien teilte der Nürnberger
Stadtrat der einheimischen jüdischen Gemeinde am 31. Oktober 1498 mit, dass

sie innerhalb von drei Monaten die Stadt endgültig zu verlassen hätte. Ob diese

Ausweisung und vor allem das gewährte Moratorium mit den Ereignissen in

Spanien und mit Münzers Berichten nach seiner Rückkehr aus Spanien
zusammenhängen, lässt sich nur vermuten; allerdines zeigen sich frappierende Parai-
lelen.48

Robert Lemm. Die spanische Inquisition. München 1996. 65f. - Eine genaue Dokumentation

der Ereignisse bietet J. ,4ngel Sesma Munoz, El establecimiento de la Inquisición en

Aragón (1484-1486). Zaragoza Ï987. 176ff.
Germania Judaica. Tübingen 1995. Band III. 2. 1001 ff.



566 Hans Gerd Rotzer

« Viele. Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen»
Zwei Zeitzeugen aus Nürnberg über die Situation der Juden in Spanien vor und nach 1492

1465 und 1494 haben zwei Nürnberger Stadtbürger die spanische Halbinsel bereist und
über ihre Eindrücke und Erfahrungen Tagebuch geführt. Diese Berichte sind erhalten. In
ihnen spiegelt sich unmittelbar der gesellschaftliche Umschwung, der mit dem Datum von
1492 (Eroberung Granadas, Vertreibung der Juden und «Conversos») markiert ist.

Viele. Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen»
Récits de deux témoins de l'époque originaires de Nuremberg sur la situation des juifs en
Espagne avant et après 1492

En 1465 et 1494, deux citoyens de Nuremberg ont tenu un journal à l'occasion d'un
voyage dans la péninsule ibérique, faisant état de leurs impressions et de leurs expériences.

Ces témoignages, dont nous disposons encore aujourd'hui, sont le reflet direct du
bouleversement societal qui a marqué l'année 1492 (prise de Grenade, expulsion des juifs
et des «Conversos»).

« Viele. Männer und Frauen, warteten täglich aufden Scheiterhaufen»
Two contemporary witnesses from Nuremberg on the plight ofJews in Spain around 1492

In 1465 and 1494 two citizens of Nuremberg travelled the Iberian peninsular and kept a

record of their daily impressions and experiences which has been preserved for posterity.
The texts are a direct reflection of the social upheaval around the year of 1492 with the
conquest of Granada, the expulsion of Jews and the persecution of the «conversos».

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords
Zusammenleben (convivencia) von Christen. Arabern und Juden auf der iberischen Halbinsel

- cohabitation (convivencia) de chrétiens, musulmans et juifs sur la péninsule
ibérique - Convivencia between Christians, Moors and Jews on the Spanish peninsular;
Reconquista («Rückeroberung») - Reconquista («Reconquête») - Reconquista («recon-
quest»; Inquisition - inquisition - Inquisition; Zwangskonversion - conversion forcée -
forced conversion; Altchristen contra Neuchristen («Conversos») - anciens chrétiens versus

nouveaux chrétiens («Conversos») - Old Christians and conversos; Katholische Könige

- rois catholiques - Catholic Kings; Vertreibungserlass von 1492 - décret d'expulsion
de 1492 - Expulsion of 1492; Blutsreinheit («pureza de sangre») - pureté du sang («pure-
za de sangre») - purity of blood («pureza de sangre»); orthodoxe Einheitsgesellschaft -
société unitaire orthodoxe - orthodox society.

Hans Gerd Rotzer, Prof. em. Dr., Literatursoziologe und Komparatist, lehrte zuletzt an der
Universität Gießen.


	"Viele, Männer und Frauen, warteten täglich auf den Scheiterhaufen" : Zwei Zeitzeugen aus Nürnberg über die Situation der Juden in Spanien vor und nach 1492

