Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Artikel: "Emotional communities” in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli
Autor: Tremp, Benedikt
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Emotional communitiesy) in Ekkehards I'V.
Casus Sancti Galli’

Benedikt Tremp

Untersuchungen von «Gefiihlswelten> in der Geschichtsforschung stehen zurzeit
hoch im Kurs.” Dies einerseits, weil Geflihle bzw. Emotionen (hier synonym ver-
wendet) heutzutage, in einer Zeit boomender psychologisch-pddagogischer Rat-
geberliteratur und neurowissenschaftlicher Ansétze, generell <in> sind, anderer-
seits aber auch, weil die Emotionsgeschichte noch immer ohne breit angelegte,
konsensfihige Methodik auskommen muss und viele dltere Ansitze als Giberholt
gelten und der grundlegenden Revision bediirfen, hier also viel Freiraum fur
Neues besteht. Barbara H. Rosenwein, Spezialistin auf dem Gebiet des monas-
tischen Mittelalters, sieht in diesem «Korrekturverlangen> einen wichtigen Teil-
aspekt ihrer Forschung. In ihrer viel beachteten Publikation Emotional commu-
nities in the Early Middle Ages (2006) vermerkt sie, ihr Buch verdanke sich u.a.
der persdnlichen Uberzeugung, dass eine History of emotions» bislang falsch ge-
schrieben worden sei.’ Rosenwein wendet sich gegen das in der Forschung lange
vorherrschende, traditionelle Paradigma des <hydraulic model*; Danach sind
Emotionen instinktive Krifte, die impulsiv von innen (empfundenes Gefiihl)
nach aussen (Gefiihlsausdruck) streben, sofern sie nicht von auswiértigen Ge-
fithlsnormen unterdriickt werden. Gefiihle gelten hier in der Regel als irrational
und universell giiltig, der Zugang zu ihnen ist ahistorisch.” Wegweisende Unter-

" Der vorliegende Beitrag entstand urspriinglich als Seminararbeit im Rahmen der Veranstal-

tung «Emotionale Regimes im Mittelalter» (2010) unter der Leitung von Prof. Dr. Simon
Teuscher, Lehrstuhl fiir Geschichte des Mittelalters an der Universitét Ziirich.

Vgl. Jan Plamper, The History of Emotions: An Interview with William Reddy, Barbara
Rosenwein, and Peter Stearns, in: History and Theory, 49 (2010), 237-265, 238.

Vgl. Barbara H. Rosenwein, Emotional communities in the Early Middle Ages, Ithaca
2006, 1.

Vgl. Barbara H. Rosenwein, Worrying about Emotions in History, in: American Historical
Review, 107.3 (2002), 821-845, 834.

Vgl. Bettina Hitzer, Emotionsgeschichte — ein Anfang mit Folgen, in: H-Soz-u-Kult,
23.11.2011, <http://hsozkult.geschichte hu-berlin.de/forum/2011-11-001.pdfH> (13.05.2012),
6. Ein sehr guter Uberblick tiber den aktuellen Forschungsstand.

]

SZRKG, 106 (2012), 505-529



506 Benedikt Tremp

suchungen mit diesen veralteten Prdmissen stammen von den Klassikern Johan
Huizinga (Herbst des Mittelalters, 1924) und Norbert Elias (Uber den Prozef3
der Zivilisation, 1939), deren Emotionsgeschichten Modernisierungs- und Fort-
schritts-Narrativen folgen: Beide sehen die emotionale Entwicklung des Men-
schen von Mittelalter bis Neuzeit einer zunehmenden Disziplinierung und Ratio-
nalisierung unterworfen; dem aftektional ungehemmten, <kindischen> Wesen des
vormodernen Menschen steht die erhohte rationale Selbstkontrolle seines moder-
nen Nachkommens gegeniiber.’

Die jiingere Emotionsgeschichte wiederum wendet sich vermehrt der Vorstel-
lung zu, wonach empfundenes und ausgedriicktes Gefiihl in stirkerer Wechsel-
beziehung stehen, d.h. letzteres ersteres auch mitformen kann. Emotionen sind
nicht mehr strikt von rationalem Kalkiil zu trennen,” sondern als Ergebnisse einer
subjektiven Auffassungsgabe zu verstehen, die auf stindige Beurteilung der Um-
welt durch die fithlenden Menschen zuriickgeht und persénliche und gruppen-
orientierte Normen-, Werte- und Zielsetzungen sowie soziale Beziehungsnetze
(Gemeinschaften) mitkonstituiert.® Gefithle sind also «sozio-kulturelle Produk-
te», die zudem «sowohl kulturell als auch historisch variieren kénnen».” Diese
neuere Methodik, fiir die sowohl Rosenwein als auch William M. Reddy (7he
Navigation of Feeling, 2001) eintreten, wurde in den 1960er und 70er Jahren und
spdter mit Peter und Carol Stearns bekannt. Der Ansatz der Stearns (Emotiono-
logy, 1985) zeigt auf, wie «der Ausdruck von Gefiihlen in Gesellschaften oder
Gruppen durch ein Set von historisch wandelbaren Gefiihlsnormen gesteuert»
wird, welche «mit den <eigentlichen> Geflihlen der Akteure in einer stindigen
Wechselbeziehung»'” stehen.

Emotionsgeschichte in dieser neuen Form lehnt sich stark an Sozial- und Poli-
tikgeschichte an, wodurch ihr Eigenwert fraglich wird."" In diesem Zusammen-
hang sieht Bettina Hitzer noch grosses methodologisch-reflexives Potential,
wenn sie fragt, ob «es nicht auch vorstellbar [sei], dass Gefiihle iiber soziale
bzw. politische Abgrenzungen hinaus gemeinschaftsbildend wirken kénnen, dass
emotionale Gemeinschaften quer zu sozialen oder politischen Gruppierungen
entstehen kénnen».'” Ungeachtet dessen bieten Rosenweins und Reddys Ansitze,
obschon in einigen Punkten divergierend, gleichermassen interessante Werk-
zeuge (abseits der dominierenden neurowissenschaftlichen Forschungsrichtung),
die es dem Emotionshistoriker, nicht zuletzt auch dem medidvistischen, erlauben
sollten, einen neuen, wenngleich methodisch noch nicht bis ins Letzte durch-
dachten Zugang zu seinem Quellenmaterial zu finden.

Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3), 5 und 7-9.
Vgl. Plamper, The History of Emotions (wie Anm. 2), 251.

Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3), 13f. und 179.
Hitzer, Emotionsgeschichte (wie Anm. 5), 6.

" Ebd., 6f.

" Vgl ebd., 10.

~ Ebd.



cEmotional communitiess in Ekkehards 1V, Casus Sancti Galli 507

Der vorliegende Beitrag will Rosenweins Einladung, an ihrem «Experiment»
produktiv teilzunehmen,"” annehmen und die neuartige Sichtweise kritisch auf
eine illustre Quelle aus der Mitte des 11. Jahrhunderts anwenden: die bekannte
Klosterchronik Casus Sancti Galli (CSG) Ekkehards 1V.,'"* die sich infolge ihres
anekdotischen und dramatisierenden Stils'> gut fiir eine entsprechende emotions-
geschichtliche Analyse eignet. Der methodische Fokus soll auf Rosenweins Kon-
zept der <emotional communities> liegen, ohne dass dabei jedoch anregende
Ideen Reddys ginzlich ausgeblendet wiirden; tatsdchlich demonstriert Rosen-
wein in ihrem Werk bereits selber, dass sich ihre Uberlegungen zeitweise gut
durch jene Reddys ergénzen lassen.

Die Klosterchronik Ekkehards

Die CSG Ekkehards, Hauschronik des Benediktinerklosters St. Gallen und Fort-
setzung von Ratperts Klostergeschichten, umfassen die Epoche von der Amtszeit
des Abtes Salomo III. (890-919) bis zu jener Notkers (971-975). Aufgrund ihres
unprédzisen, plauderhaften Erzéhlgestus wurde ihnen von der dlteren Forschung,
u.a. in der Person ihres ersten Herausgebers, Gerold Meyer von Knonau,'® Ten-
denzhaftigkeit und historische Unzuverlassigkeit vorgeworfen.!” Besonders Hans
F. Haefele ist es zu verdanken, dass dieses Vorurteil in der nahen Vergangenheit
entscheidend entkréftet und die CSG in der Forschung rehabilitiert werden konn-
te. Mit seiner These, wonach sich Ekkehards hauptséchliche erzihlerische Inten-
tion nach Boethius’ Fortuna-Ideologie richte, d.h. sein Bericht «die Geschichte
des Klosters unter dem Aspekt der fortunia et infortunia aufrollen und darstel-
len»'® wolle, regte er zu neuen Sichtweisen auf das Werk an. In der jlingeren
Forschung wurden die CSG auf viele neue, v.a. kulturwissenschaftliche Frage-
stellungen hin ausgewertet, z.B. im Zusammenhang mit dem klosterlichen Bil-
dungssystem, der mittelalterlichen Busspraxis oder der Bedeutung der fratres

Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3), 29.

Alle deutschsprachigen Casus-Zitate (Originaltext und Seitenangabe jeweils in Fussnoten
nachgeliefert) richten sich nach der Ausgabe: Ekkehard IV. von St. Gallen, Casus Sancti
Galli, hg. v. Hans F. Haefele (Freitherr vom Stein-Gedéchtnisausgabe 10), 3., unverdnderte
Aufl., Darmstadt 1991.

Hierzu Haefele in seiner Einleitung: «Nach Gregor von Tours ist Ekkehard [...] wohl der
erste Geschichtsschreiber, der wieder so intensiv Gebrauch macht von diesem Mittel, Men-
schen und Taten in unmittelbarer Dramatik vorzufithren». Haefele, Einleitung (wie Anm.
14), 10.

Er publizierte Ekkehards Klostergeschichten 1877 in der Reihe der «Mitteilungen zur Va-
terldndischen Geschichte», herausgegeben vom Historischen Verein in St. Gallen.

Vgl. Emst Hellgardt, Die Casus Sancti Galli Ekkeharts TV. und die Benediktsregel, in:
Beate Kellner/Ludger Lieb/Peter Strohschneider (Hg.), Literarische Kommunikation und
soziale Interaktion. Studien zur Institutionalitit mittelalterlicher Literatur, Frankfurt a. M.
2001, 27-50, 27.

Haefele, Einleitung (wie Anm. 14), 8. Siehe auch Hans F. Haefele, Zum Aufbau der Casus
Sancti Galli Ekkehards IV, in: Stefan Sonderegger/Alois M. Haas/Harald Burger (Hg.), Ty-
pologia litterarum. Festschrift flir Max Wehrli, Zirich/Freiburg i. Br. 1969, 155-166.



508 Benedikt Tremp

C())zscripti.”) Prominent sind derzeit auch Uberlegungen zum Raumverstindnis
des claustrum: Das Kloster St. Gallen wird primér verstanden als eine Gemein-
schaft mit spezifischen Gesetzen und sozialer Ordnung, die in Konflikte gerit
mit verschiedenen anderen, auswirtigen Gruppierungen, welche abweichende In-
teressen, Werte und Ziele vertreten und gegen die es die eigene Autonomie und
die ordensinterne disciplina zu verteidigen gilt.”” Majke de Jong sicht in diesem
Zusammenhang, im claustrum, das eigentliche <Antriebsmoment> der CSG: Die
Charakterisierung der dargestellten Personen und Personenverbdnde orientiere
sich primdr am Grad der Zugehorigkeit zum inneren Heiligtum St. Gallens, d.h.
an der Frage, ob eine Person «dazugehére> oder nicht.”' Und gerade an diesem
Punkt lasst sich mit einer emotionsgeschichtlichen Analyse im Sinne von Rosen-
wein und Reddy und, spezifischer, nach Rosenweins Konzept der «emotional
communities> gut ankniipfen: Entsprechende Unterscheidungen von <nnen> und
aussen> dirften sich auch auf der Ebene von Geflihlskonventionen niederge-
schlagen haben.

Emotional communities» gegen emotional regimes/refuges,

Rosenweins <emotional communities» sind weitgehend identisch mit <social com-
munities> (Familien, Nachbarschaften, Gilden, Kloster usw.). Der Unterschied
besteht im Erkenntnisinteresse des Forschers: Ein solches zielt hier nicht auf so-
ziale Systeme, sondern primér auf Formen von «Gefiihlssystemen>. Gefragt wird
danach, welche Emotionen solche Gemeinschaften (bzw. ihre Mitglieder) als
wertvoll bzw. schddlich fur sich erachten, wie sie die Emotionen fremder Grup-
pierungen einschitzen, welche emotionalen Ausdrucksformen sie erwarten, for-
dern, tolerieren und verurteilen.*

Ein guter Uberblick iiber den aktuellen Forschungsstand findet sich in der neuesten, vierten
Auflage der Freiherr vom Stein-Ausgabe (2002) im Nachtrag von Steften Patzold. vgl.
299ft.

Vel hierzu Ridiger Brandt, Fama volante — publica inspection — populo moribus acceptus.
Vorstellungen von Offentlichkeit und Nichtoffentlichkeit in den Casus sancti Galli Ekke-
hards TV., in: Gert Melville/Peter von Moos (Hg.). Das Offentliche und Private in der Vor-
moderne, K6ln 1998, 609-628, der aufzeigt, wie St. Gallen (wie im Grunde jedes andere
Kloster) «einerseits abgeschlossen, eine «Welb fiir sich» sei, sich jedoch andererseits «auch
zahlreiche Verbindungen nach auflen» ergeben hitten: Handelsbeziehungen, Beriithrungs-
punkte zu anderen Klostern als Folge der «Einbettung in die kirchliche Organisation». Kon-
frontationen mit den Reichsklosterstatus anfechtenden «Anspriichen des Konstanzer Bi-
schofs und der in dieser Zeit virulenten Kloster- und Kirchenreformbestrebungen». Kontak-
te zu «weltlichen Herrschaftstragemy, zur fremden Welt der Ungamn sowie nicht zuletzt zu
religiosen und weltlichen Gegensdtzen, die «ins Kloster selbst hineingetragen» wurden.
(ebd., 611).

Vgl. Mayke de Jong, Internal cloisters. The Case of Ekkehard’s Casus Sancti Galli, in: Wal-
ter Pohl/Helmut Reimitz, Grenze und Differenz im frithen Mittelalter, Wien 2000, 209-221,
210.

Vgl. Rosenwein, Worrying (wie Anm. 4), 842.

20



Emotional communitiess in Ekkehards V. Casus Sancti Galli 509

Weitere Primissen betreffend die «emotional communities» sind die folgen-
den: Erstens definieren sich solche Gemeinschaften in der Regel nicht bloss tiber
eine oder zwei Emotionen, sondern iiber ein ganzes Set an Gefiihlsregungen,™
wobei partielle Ubereinstimmungen mit anderen (iiber- oder nebengeordneten)
Gemeinschaften mdéglich sind: So miissen etwa alle emotional communities»,
welche die Analyse der CSG zutage tordern wird, als Teilgemeinschaften der
grossen, allumfassenden <emotional community> des christlichen Abendlandes
verstanden werden, deren Werte jedoch verschiedenartig ausgelebt, ausgedriickt
oder gar angefochten werden konnten, gerade im Rahmen des untergeordneten,
aber doch dominanten christlichen Ménchtums.” Zweitens konnen zeitgleich
mehr als zwei konkurrierende Gemeinschaften (ko-)existieren. Man sollte sich
das Gesamtgeflige einer solchen Ansammlung gleichzeitiger <emotional commu-
nities> als Landschaft vieler unterschiedlich grosser Kreise vorstellen, die nicht
streng konzentrisch angeordnet sind und sich z.T. gegenseitig iiberschneiden,
z.T. — je nach Subordinationsverhiltnis — ginzlich einverleiben.” Auch ist die
Moglichkeit zu einem (individuellen) Ubergang von einer in die andere «commu-
nity> (bei potentiellen Anpassungsproblemen) gegeben.”®

Reddys Ansatz schldgt eine etwas andere Richtung ein: Er sieht ein streng
zweiteiliges Schema vor, wonach innerhalb einer Gesellschaft immer jeweils ein
so genanntes <emotional regime»> einer emotional refuge» gegentibersteht. Wih-
rend ersteres iiber die emotionalen Normen innerhalb dieser Gesellschaft bestim-
men kann und sich dadurch das politische Ubergewicht sichert, bietet letztere all
jenen Individuen, deren emotionale Standards als deviant gelten (und unterdriickt
werden), eine Plattform, wo sie sich dem Druck des <Regimes> und dem damit
einhergehenden <emotional suffering), dem aus emotionaler Suppression erwach-
senden <Leiden, entziehen kénnen.”’ Ebendieses <Leiden> bzw. das Verlangen
danach, es zu liberwinden, dient weiter als wichtigste Antriebskraft flir einen
Machtwechsel, d.h. die Ablosung des bestehenden <Regimes> durch die <Zu-
fluchty, die sich dann selbst als neues «<Regime> etabliert und fortan ihrerseits An-
dersfithlende unterdriicken kann.™®

7; Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3), 26.

Vgl ebd., 199.

~ Vgl ebd., 24.

Vgl ebd.

“° Vgl William M. Reddy, The Navigation of Feeling. A framework for the history of emo-
tions, Cambridge 2001, 129. )

Reddy veranschaulicht dies anhand der Franzodsischen Revolution, als zunichst der absolu-
tistische Hof das <emotional regime> stellte und nur ein sehr restriktives Set an «emotives»
zuliess, dann jedoch von der devianten, weil liberaleren «Gefiihlswelt> der <Empfindsam-
keit» — gefordert u.a. in der franzésischen Salon- und Theaterkultur und grundlegend fiir das
revolutiondre Lebensgefithl — abgeldst wurde. Die (Terror-)Herrschaft, die daraus entstand,
stellte in der Folge ein eigenes Set an erlaubten Gefiihlsdusserungen zusammen, dessen
Nicht-Befolgung scharf sanktioniert wurde. Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie
Anm. 4), 19 und 198.



510 Benedikt Tremp

Rosenwein hilt diese Uberlegungen fiir ungeniigend; sie ist der Meinung, dass
man der Komplexitit einer Gefithlswelt wie derjenigen des Mittelalters (oder ir-
gendeiner Gesellschaft) kaum gerecht wiirde, beschrinkte man sich auf nur zwei
mogliche emotionale Haltungen.” Es empfehle sich fiir die Quellenarbeit, diese
absolute Dichotomie <unterdriickend> — «unterdriickt> aufzubrechen, d.h. sich
often zu zeigen gegeniiber der Moglichkeit mehrerer greifbar werdender Ge-
meinschaften, unter welchen gegebenentalls relative Unterschiede der Dominanz
bestanden haben konnten.*

Aufgrund dieser grundsitzlich offeneren Disposition diirfte sich das Konzept
der emotional communities> fiir eine Untersuchung der Gruppenkonstellatio-
n(en) eines frithmittelalterlichen Klosters wie St. Gallen, wo bekanntlich ver-
schiedene mittelalterliche Teilgesellschaften prdsent waren, besser eignen als je-
nes von Reddy. Auch spricht fiir Rosenwein, dass sie ihr Konzept bereits an Zei-
ten, in welchen casus wie jene Sancti Galli spielen, erprobt hat, derweil Reddy
kein Interesse am Mittelalter hat. Kategorisch ausblenden, so Rosenwein, diirfe
man ihn jedoch nicht: Es sei durchaus vorstellbar, dass eine <emotional commu-
nity> innerhalb der eigenen Grenzen verschiedene «refuges> fiir verschiedene ih-
rer Mitglieder etablieren kann.”' Diese Moglichkeit skizziert sie anhand der Zeit-
genossen Venantius Fortunatus und Bischof Gregor von Tours: Beide sollen
zwar Mitglieder derselben <emotional community> gewesen, jedoch mit deren
Vorgaben und Moglichkeiten auf fast komplementire Weisen konstruktiv umge-
gangen sein, wodurch sie sich gegenseitig <emotionale Zufluchten> bereitgestellt
hitten. So soll z.B. Fortunatus’ emotional ungemein ausdrucksstarke und unge-
hemmte Dichtung dem argwohnischen und zynischen Chronisten, dessen Ge-
schichten hdufig von vorgetduschten Gefiithlen handeln, d.h. von der schmerz-
lichen Kenntnis heuchlerischer Handhabung jener Gefiihlsnormen. die bei Fortu-
natus genuin und authentisch vorliegen, eine Mdoglichkeit zu emotionaler <Ent-
spannung> geboten haben.’

Dieser noch etwas zu wenig ausgereifte Versuch Rosenweins kommt in dieser
Form fiir die vorliegende Aufgabenstellung insofern nicht in Frage, als sich diese
ja einzig auf einen Schreiber konzentriert sowie auf dessen in einem Werk kon-
zentrierte Interpretationen emotionaler Ausdrucksformen, die sich méglicherwei-
se zu verschiedenen <emotional communities> biindeln lassen. Der Denkansatz
wire jedoch moglicherweise dann fruchtbar, wenn man erstens seinen Fokus von
der auktorialen auf die textuelle Ebene verschieben, zweitens den Geltungsbe-
reich des Konzepts einer <refuges> bildenden emotional community> auf iiberge-
ordnete <emotional communities> erweitern und drittens auch <emotional regi-
mes> miteinbeziehen wiirde. Fiir die Untersuchung des Textes der CSG liesse
sich also versuchsweise fragen, ob sich hier innerhalb der allem (bergeordneten

29

~ Vgl ebd., 23.
* vgl. ebd., 200.
3 Vgl. ebd., 126.
¥ Vel ebd.



cEmotional communities) in Ekkehards V. Casus Sancti Galli 511

<emotional community> des monastischen Kulturkreises zweitrangige <emotional
communities> auffinden lassen, die wie «egimes> oder aefuges> inszeniert wer-
den. Damit wiirde gewéhrleistet, dass Reddys Ansatz nicht ganz vernachldssigt
wird, sondern — wohlgemerkt unter pragmatischer Missachtung seiner streng
zweiteiligen Pramisse — bei der CSG-Analyse ebenfalls eine Rolle, wenngleich
eine untergeordnete, spielen darf.

Probleme der Authentizitdat, semantischen Differenz und Kontexte von Emotionen

Will man den Autzeichnungen Ekkehards quellenkritisch gerecht werden, drédngt
sich die Frage auf, ob und inwiefern diese tatsidchlich einen repriasentativen Blick
auf verschiedene <emotional communities> in der Zeit des Verfassers und in der
von ithm primér behandelten unmittelbaren Vorzeit gewéhrleisten kénnen. Han-
delt es sich bei den in den CSG auftretenden Emotionen letztlich nicht bloss um
Ausdrucksformen eines einzigen emotionalen Normensets, ndmlich jenes des
Verfassers? Und dart man diese als authentisch betrachten?

Sicher muss davon ausgegangen werden, dass der St. Galler Monch withrend
seiner Arbeit — in Entsprechung zu den Normen jener «emotional community>,
der er selber angehorte — genaue personliche Vorstellungen davon hatte, wie die
Menschen flihlen bzw. wie sie Emotionen zum Ausdruck bringen sollten. Die
CSG sind, wie die meisten anderen Schriften dieser Zeit, v.a. didaktischer Natur,
weshalb man sich von der Annahme verabschieden sollte, ein Chronist wie
Ekkehard habe die emotionalen Welten um sich herum présentiert, wie diese tar-
sdchlich waren. Der gelehrte Monch diirfte darum bemiiht gewesen sein, anhand
seiner Geschichten exemplarisch aufzuzeigen, welche Lebens- und darunter
emotionalen Grundeinstellungen die «richtigen>, d.h. mit dem Klosterleben kon-
formen, und welche die «falschen» sind. Somit diirfte man also auch in dieser
mutmasslich eindimensionalen Quelle auf mehrere <emotional communities»
stossen. Und obschon diese nicht als unmittelbar authentisch bezeichnet werden
konnen, so sind sie ebenfalls nicht gidnzlich fingiert: Denn Normen-, Werte- und
Zielsetzungen jedweder Art verweisen fur gewohnlich auf Vorstellungen, die aus
realen sozialen Gegebenheiten erwachsen sind.”

Ein weiteres Grundproblem, welches das Unterfangen <Emotionsgeschichte»
in Frage zu stellen droht, besteht im Vorbehalt, dass die Semantik des mittelal-
terlichen Emotionenbegriffs von derjenigen des modernen Historikers so stark
abweicht, dass eine entsprechende Untersuchung anachronistischer Natur wire.
Rosenweins Abriss der verschiedenen Gefiihlslisten, welche die fiir das Mittel-
alter essentiellen antiken bis spitantiken Denker erstellt haben, zeigt z.B. auf,
dass sich Platos Geflihlskonzeptionen stark an korperliche Appetitregungen an-
lehnten, derweil die radikal weltfeindlichen Stoiker Emotionen grundsétzlich als
perturbationes, d.h. als fir eine vorbildliche Lebensfiihrung stérende Grossen

* Vel ebd.. 196.



512 Benedikt Tremp

(de-)klassierten,™ womit sich also bereits beim Vergleich dieser beiden, zeitlich
nicht weit auseinander liegenden <emotional communities> eine grosse semanti-
sche Differenz auftut.

Auch mit dem Ubergang zum abendlindischen Christentum hiitten sich diver-
se Gefiihlsausdriicke in ihrer Bedeutungsstruktur verdndert, so etwa die «Liebe>
(caritas, amor, dilectio u.a.) und ithre nunmehr doppelte Assoziation als entweder
gute, weil auf den Niachsten und Gott gerichtete, oder verwerfliche, weil egois-
tische und diesseitsorientierte Gefithlsregung.”> Die lateinischen Worthiillen
seien jedoch seit der Antike dieselben geblieben und dabei auch nicht aus-
schliesslich von einer dominierenden Liste der Vorviter iibernommen worden;
denn genau wie heutzutage fehlte auch damals bereits eine Einigung dariiber,
was als Emotion durchgehen kann und was nicht.”® Man bediente sich aus dem
riesigen Fundus an bekannten Begriffen zu jeder Zeit vollig willkiirlich, weshalb
sich dieser Beitrag auch nicht auf eine entsprechende Diskussion einlassen wird.
Dies sowie der Umstand, dass einige der bekannteren antiken Listen (z.B. Cice-
ros) erstaunliche Parallelen zu Inventaren moderner Psychologen (z.B. Paul Ek-
man) aufweisen, liessen gemidss Rosenwein den Schluss zu, dass es durchaus
moglich sei, eine Geschichte der mittelalterlichen Emotionen bzw. von katego-
rialen Grossen wie perturbationes, motus animi, passiones, affectus usw. zu ver-
fassen, welche, zumindest bis zum 13. Jahrhundert, semantisch partiell bis voll-
stindig synonym gebraucht worden seien.”’

Im Rahmen der Auseinandersetzung mit Ekkehards reichem Repertoire an
Geflihlsbegriffen sollte die Frage, woher bzw. von welcher (spit-)antiken Grosse
die einzelnen Ausdriicke stammen konnten, also keine Rolle spielen. Dagegen ist
es unerlisslich, den unmittelbaren Kontext der im CSG auftretenden Gefiihlsdus-
serungen in die Analyse mit einzubeziehen. Denn die Bedeutung von Emotionen
ist nicht eruierbar, wenn die Bedeutung der Sitze, in die sie eingebettet wurden,
verborgen bleibt.”® Dies ist eine unabdingbare methodische Implikation des
neuen Paradigmas Rosenweins und Reddys, wonach Emotionen ja <sozio-kultu-
relle Produkte> sind, Gemeinschaften mitkonstituieren. Es soll bei der Textana-
lyse also eine Rolle spielen, wer von diesem oder jenem Gefiihl ergriffen wird
und warum und welche Intention die betreffende Person damit fiir sich oder ihre
Gruppe gegebenenfalls zu verbinden hofft. Ausserdem darf auch der christliche
Normen- und Werte-Kontext um die CSG herum nicht aus den Augen verloren
werden, d.h. die essentielle ideologische Grundlage, auf welche der Text poten-
tiell bauen kann: die Regula Benedicti (RB) bzw. verschiedene auf die Nor-

Vegl. ebd., 35 und 39.

Wobei eine eindeutige Differenzierung der verschiedenen Liebesbegriffe nach dieser oder
Jener (Liebes-)Semantik selbst den wichtigsten christlichen Exponenten nicht geldutig war.
. Vel ebd., 45.

> Vgl ebd., 53-56.

© Vegloebd., 191.

* Vgl ebd.



Emotional communitiesy in Ekkehards 1V. Casus Sancti Galli 513

mierung von Emotionalitdt abzielende Inhalte derselben, bestimmend flir das
briiderliche Zusammenleben vom Jahr ihrer Einfithrung in St. Gallen (747) bis
zur Aufhebung der Abtei (1805).

Fréhlichkeit und Freude™

Im Bezug auf Frohlichkeit, am konventionellsten zum Ausdruck gebracht durch
Gelachter, sind den Bewohnern eines Benediktinerkonvents wie St. Gallen ge-
maiss der RB enge Grenzen gesetzt: Auf dem Weg zu vollendeter Demut und Se-
ligkeit sei der Monch namlich «nicht leicht und schnell zum Lachen bereit, steht
doch geschrieben: <Der Tor bricht in schallendes Geléchter aus)».*® Daran diirfte
jedoch keine pauschale Absage an frohliches Verhalten im monastischen Alltag
gekniipft gewesen sein; auch in den Anekdoten Ekkehards finden sich Ménche
und Abte, die ihrer Freude ungehemmt Luft verschaffen. Vielmehr soll hier die
Frage in den Vordergrund riicken, durch welche Umstéinde /aetitia (u.a.) provo-
ziert wird, wann sie, aus der Perspektive des wertenden Verfassers, eher als st6-
rend empfunden wird, wann als begriissenswert.

Einen recht exzessiven Umgang mit Freudebekundungen pflegt bei Ekkehard
der Konig Konrad 1.: Anlésslich eines iiberraschenden und eigenmichtigen Be-
suches in St. Gallen um Weihnachten fillt er durch beste Festlaune, wiederholtes
risum und einen lockeren Umgang mit der monastischen Etikette auf, sehr zum
Missfallen der Bewohner: Beim abschliessenden gemeinsamen Mahl, welches er
den Monchen stiftet und welches fiir klosterliche Verhiltnisse ungewohnt opu-
lent und somit vollig unpassend ist (Gaukler und Musiker treten auf und man isst
Fleisch), erblickt der heitere Konig dltere Monche «und lachte {iber einige von
thnen, denn da ihnen alles neu war, verzogen sich ihre Mienen».*! Dennoch ldsst
man thn geduldig gewéhren, da er die Briider auch grossziigig beschenkt, u.a.
indem er ihnen ihre Klosterimmunitit bestitigt — hinsichtlich der Wahrung ihrer
Autonomie von grossem Wert. Ekkehard argumentiert denn auch, man diirfe die
«Zucht [disciplinam] mit Fug verschmihen», wenn die Liebe, die zu solchen Ta-
ten motiviert, rein sei.*? Bei der von Konrad verursachten Unruhe diirfe man also
ein Auge zudriicken, weil er dem Kloster nicht nur Gutes tue, sondern mit seinen
Begiinstigungen ja auch sein eigenes Seelenheil im Sinne haben diirfte. Trotz-
dem bleibt der Eindruck zuriick, dass hier ein Auswirtiger den Mdnchen ent-
gegentritt, dessen grosse Frohlichkeit die eigenen (Gefiihls-)Konventionen an

** Das entsprechende Vokabular innerhalb der CSG umfasst folgende Worter: hilarus/hilari-

tas, tripudium, triumphare, laetus/laetitia, exsultatio, delectare/delectatio, voluptas, place-
re, gloriari, (al-) luderel/ludicrum, (ar-/sub-/ir-) ridere/risus, cachinnare/cachinnus, gau-
derefgaudium, libens, iofu)cundusiiocus, lacrimare (Trianen der Freude), alacer/alacritas.
«Decimus humilitatis gradus est si non sit facilis ac promptus in risu, quiascriptum est: Stul-
tus in risu exaltat vocem suam.» (RB 7,59).

«Graviores fratrum rex spectat inter strepitum, ridet quorundam vultus contractos propter
rerum talium insolentiam.» (CSG 45).

«Caritas, que non agit perperam, licenter sprevit disciplinam.» (ebd.).

40

41



514 Benedikt Tremp

Ausdrucksstirke klar zu Ubersteigen scheint. Beinahe Identisches geschieht im
spiteren Verlauf der CSG, als sich eine Delegation auswiértiger Geistlicher, die
St. Gallens Umgang mit der disciplina tberpriifen wollen, mit den Briidern zu
einem <Liebesmahl niederlassen, und dies «[u]nter solcher Heiterkeit [...], indes
von den St. Galler Briidern sich keiner zum Lachen reizen lieB»»." Anders als
Konrad zeigen sich diese Besucher jedoch nicht unsensibel gegeniiber der Ruhe
der Briider, sondern vielmehr davon beeindruckt: «[W]ir sind durch eure Zucht
gedemiitigt und voll der Verwunderung, da3 wir, ganz aufgelst vor Lachen,
nicht einen unter euch miteinstimmen sahen.»**

Ahnlich ausgelassen wirken die Umgangsformen im Umfeld der ottonischen
Herrscher: Als etwa Konig Otto 1., Sohn Ottos des Grossen, und seine kaiser-
liche Mutter Adelheid von der fragedia ertahren, die die St. Galler durch die Vi-
site des hypokritischen und aufrithrerischen Reformbruders Sandrat erlitten ha-
ben, lachen sie zunichst spontan, ehe sich die Kaiserin auf die fiir die Ange-
legenheit wohl angebrachte Ernsthaftigkeit besinnt (Sandrat ist urspriinglich auf
Geheiss des Kaisers ins Kloster geschickt worden). Der junge Otto jedoch kann
sich das Lachen auch ein zweites Mal, nunmehr in Gegenwart seines betriibten
Vaters, nicht verkneifen, weshalb ithn dieser zurechtweist: «lch muf3 mich wun-
dern, daB du lachst, wo ich weinen mochte.»™®

Ungeziigelt frohlich sind in den CSG auch die Ungarn, eine geradezu proto-
typisch fremde Gruppierung innerhalb des Kontexts christlichen Mittelalters. Als
die Heiden das in der Zwischenzeit gerdumte Kloster infiltrieren, lassen sie sich
zu einem orgienhaften Gelage hinreissen, in welchem sie u.a. zligellos Wein trin-
ken und sich «zum Spal} gegenseitig mit den abgenagten Knochen»™ bewerfen.
Und als der zuriickgebliebene, schwachsinnige Ménch Heribald inmitten seiner
Feinde furchtsam eine Antiphon anstimmt, strémen sie zusammen und beginnen,
«in ausgelassener Freude»'” dazu zu tanzen. Spiter in Sicherheit wird Heribald
gegeniiber seinen Briidern kundtun, er kénne sich nicht erinnern, «jemals frohli-
chere Leute in unserem Kloster gesehen zu haben».™ Dass ihm diese Ausgelas-
senheit sogar teilweise gefallen habe, rechnet Ekkehard implizit seinem
Schwachsinn an, wodurch sich der oben zitierte RB-Eintrag programmatisch be-
stétigt sieht.

Im Vergleich zu diesen Beispielen impulsiver und obszoner Freude in auswiér-
tigen Kreisen wirken interne Frohlichkeitsbekundungen in St. Gallen erwar-
tungsgemdss eher ziichtig und dezent. Ein wichtiger Grund, frohen Mutes zu
sein, ist dabei die von seliger Gewissheit gepriagte Aussicht auf den unmittelbar

o
)

«Tali hilaritate [...], nemo quidem loci fratrum motus est in risum.» (ebd., 221).

«et ecce disciplina vestra fracti stupescimus, cum, nobis effuse solutis in risum, ne unum
vestrum dare viderimus assensum.» (ebd.).

«Miror te [...] ridere, quod me libet flere.» (ebd., 283).

«ossa obgsa inter se unus quidem in alterum ludicro iecerant.» (ebd., 121).

«effusa leticiar (ebd.).

«hilariores in claustro nostro homines vidisse me memini.» (ebd., 135).

43
46

48



Emotional communitiess in Ekkehards 1V. Casus Sancti Galli Bils

bevorstehenden Tod: Der Monch Ratpert geht «in aller Freudigkeit [...] hintiber
ins Paradies».” Gerald verstirbt betont sanft, in Anwesenheit der Briider, und in-
dem er «allen mit offenen Augen zulidchelte und endlich unter einem gleichsam
abgenétigten Lachen leise kichernd verschied».” Davor noch hat er aus Freude
tiber das anstehende Ende Trédnen vergossen und sich damit einer Ausdrucksform
bedient, die in der CSG ausschliesslich St. Galler Exponenten vorbehalten ist.

Doch nicht alle sind so milde im Umgang mit Ausdrucksformen der Freude:
Salomo (Ill.), Hofmann, Bischof von Konstanz und gemiss Ekkehard ein ver-
dienter und guter Abt, soll zwar «jeweils nach Umstidnden und Gesellschaft ein
frohlicher und liebenswiirdiger Tischgenosse» gewesen sein, ohne dabei (wie et-
wa Konrad) «je schwelgerisch zu sein».”' Jedoch sei er auch zu frechen Scherzen
und leichtsinnigen Angebereien aufgelegt gewesen: Einmal erwirkt er, dass die
schwibischen Grafen Perchtolt und Erchinger irrtiimlicherweise einfachen Hir-
ten thre Ehrerbietung erweisen, da sie glauben, es handle sich um freie Men-
schen, woran er «sein stilles Vergniigen»"" hat. Ein andermal prahlt er in ihrer
Anwesenheit «in durchaus unbesonnenem Spott»™ von einem riesigen Ofen in
St. Gallen, der sie in einem einzigen Backgang ein ganzes Jahr lang mit Brot ver-
sorgen konne. Jedoch scheint Ekkehard diesen unvorteilhaften Charaktereigen-
schaften, welche Salomo wohl in dem ithm vertrauten hofischen Milieu aufge-
lesen haben diirfte, kein allzu grosses Gewicht zugestehen zu wollen, wohl des-
halb, weil sich der Fehlbare ob dieser einfiltigen, auf materielle Errungen-
schaften und albernen Kurzweil gemiinzten Frohlichkeit selbst angeklagt habe
und well er seine Freude u.a. auch intensiv darauf verwandt habe, den Briidern
«Liebesmihler» zu bieten oder die Armen zu trésten.

Ekkehard steht hier also flir eine eher moderate Auslegung der ent-
sprechenden Vorgabe der RB ein. Eine Anekdote des Abtes Notker unterstreicht
dies: Dieser — ein Mann von grosser hilaritas, der die Sympathien des Verfassers
geniesst — soll flir einige Zeit das Kloster verlassen haben, damit die Briider
«sich einmal lockerer benehmen kénnen», wobei man jedoch darauf Acht haben
sollte, «dal} sie nicht tiber die Stringe schlagen und dafl keinerlei Laien an ihrer
Frohlichkeit teilhaben».”® Ein wenig Spass darf also wohl sein, solange dieser
nicht in etwas ausartete, was man von auswirtigen Gefiihlskonventionen erwar-
ten konnte. Notker reagiert mit dieser Lockerung demonstrativ auf die Handlun-
gen jener, «die zu diesen Zeiten ihren Mund gegen die Monche aufgesperrt»”™
haben, d.h. der unbeliebten Reformer von auswirts, welche in St. Gallen einen

49

“ «laetissimus [...] in paradysum [...] transiit.» (ebd., 101).

«omnes apertis oculis arrisit tandemque quasi excusso risu chachinnulans exspiravit.» (ebd..
245).

«loco et personis hilaris erat et iocundus, prodigus nunquam.» (ebd., 71).

«memor secum gaudebat.» (ebd., 43).

«indiscrete ludens» (ebd., 39).

«ut aliquando remissius fratres mei agant [...] ne effuse effluant et ne laici hilaritati illorum
omnino intersint» (ebd., 265).

«quorum his temporibus in monachos sunt ora patula» (ebd., 263).

51
52
53
54



516 Benedikt Tremp

rigoroseren Umgang mit der disciplina durchzusetzen hoffen, da die hiesigen
Briider angeblich zu lasch mit ihr umgingen, und sich dabei doch selber un-
ziichtigen Heiterkeitsbekundungen hinzugeben pflegen.

Die Notker-Anekdote dient Ekkehard als Uberleitung zur Polemik gegen die
Reformbewegung seiner eigenen Zeit, eine Reform lothringischer Observanz von
1034, die eine rigidere Auslegung der benediktinischen Regeln verfolgte.”® Bei-
nahe schon wehmiitig erinnert sich der Chronist an die Zeit vor diesem monasti-
schen Schisma zuriick, als «Grafen und andere michtige Herren [...], um der
Freude willen an Festtagen unseren Prozessionen durch das Klosterinnere zu fol-
gen, [...] mit uns marschierten, wohin wir nur immer gingen».”” Das Programm
der welschen Neuerer forderte eine striktere Abgeschlossenheit des Monchsle-
bens nach aussen hin und tolerierte eine solche gemeinsam erlebte delectatio
kaum mehr.”® Damit hatte sich ein neues «emotional regime> in St. Gallen zu eta-
blieren versucht.

. 59
Zorn, Hass, Neid, Unruhe

Unruhiges, erregtes Verhalten negativer Auspragung (Zorn, Hass, Neid) jedoch
auch Unruhe bzw. Erregung fiir sich waren innerhalb des claustrum, einem «Ort
der Stille, des Gebetes und der Andacht».®® nicht gerne gesehen. Schon im Zu-
sammenhang mit murmuratio zeigt sich die Benediktsregel sehr rigide: Niemals
diirfe innerhalb der Klostermauern «das Laster des Murrens aufkommen, in kei-
nem Wort und keiner Andeutung, was auch immer als Anlass vorliegen mag».°'
Jeder Anflug von ordnungswidrigem Missmut sollte bereits im Keim erstickt
werden. Ein Moénch musste lernen, sich in schweigsamer patientia zu {iiben,
«[s]ogar wenn thm dabei noch so viel Unrecht geschieht».62 Dem Abt wiederum
fiel es zu, Ruhelosen die Leviten zu lesen und sich damit selbst einer autoritati-
ven, jedoch akzeptierten Form von Unmutsbekundung zu bedienen.

Vel. Hellgardt, Die Casus Sancti Galli {wie Anm. 16). 29.

«comites aliosque potentes [...], pro delectatione festis diebus crucem nobiscum per claus-
trum sequendi [...] nobiscum, quaqua ivimus, ingredi.» (CSG 265).

Vgl. de Jong, Internal cloisters {(wie Anm. 20), 212.

Zorn: irascifira, (in-) fremere, murmurare/murmurfatio), invehi/increpare, furibundus/fure-
re/furor, (in-fex-) clamare/clamor, animosus, infestus/infestare, (vultus/ore et oculis) con-
trahere/divaricare, bacchari, rabidus/rabere, reclamare, irritare, lacrimare (Trianen des
Zorns).

Ernst Tremp, Das frihmittelalterliche Kloster als Freiraum und Engnis. Beobachtungen an
den literarischen Quellen St. Gallens, in: Tiziana Suarez-Nani/Martin Rohde (Hg.), Repré-
sentations et conceptions de l'espace dans la culture médiévale / Reprisentationsformen
und Konzeptionen des Raums in der Kultur des Mittelalters, Freiburg i.U. 2011, 323-340,
335.

«ne murmurationis malum pro qualicumque causa in aliquo qualicumque verbo vel signifi-
catione appareat» (RB 34.6).

«etiam quibuslibet irrogatis iniuriis» (ebd., 7,35).

60

6l



Emotional communitiess in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 517

Personen innerhalb der CSG, deren Darstellungsweisen merklich mit einem
Vokabular markanter Unruhe einhergehen, sind Sandrat, Ruodmann, Victor,
Hadwig, Wolo, Perchtolt und Erchinger. Besonders die Anekdoten des erstge-
nannten Reformmonchs sind eindriicklich: Der aus Trier stammende, hochgebo-
rene und -gebildete Sandrat fillt bei seiner Mission, der disciplina St. Gallens
auf den Zahn zu fiithlen, durch ein explosives Temperament auf: Auf die Restrik-
tionen, die thm von den misstrauischen Klosterbriidern auferlegt worden sind
und die seine Autoritdt unterminieren, reagiert er stets mit aussergewohnlich
starken Zornausbriichen, die ihn jeweils nur noch weiter marginalisieren. Als
man ithm z.B. klar macht, dass er sich trotz seinem Sonderstatus dem St. Galler
Abt unterstellen miisse und man den Konig tiber allfillige Verstosse gegen diese
Bestimmung unterrichten wiirde, verliert er seine Fassung vollig: «Da Sandrat
solches zu horen bekam, ergrimmte er bei sich und geriet in solche Erregung,
daf er vor Zorn sogar in Trinen ausbrach.»® Sandrats <extremes> Gemiit scheint
auch ansteckend zu sein: So sieht sich ein junger Monch infolge der Schroftheit
des Reformmonchs dazu genotigt, alle guten Vorsitze®™ zu vergessen und ihm
«in rasendem Zorn [...] mit der Faust michtig gegen die Schlife»™ zu schlagen.
Aber selbst der blosse Anblick des auswirtigen Eiferers scheint die Gemiiter um
thn herum zu erregen, so im Fall des Dekans von Murbach, der Sandrat zu Be-
ginn von dessen Besuch inmitten einer Schar von Briidern sichtet, unter die er
sich heimlich gemischt hat, und kurzerhand vermeint, der Reformmonch sei ein
geradezu «verichtliche[r] Mensch».®

Schon Wojtek Jezierski, der die Sandrat-Anekdote unter dem Gesichtspunkt
sozialer Ausschlussmechanismen des Klosters untersuchte, hat festgestellt, dass
Ekkehards Auseinandersetzung mit dem Reformmonch fast ausschliesslich mit
Arger, Trauer und dem Gefiihl erlittener Ungerechtigkeit einhergeht. Und er be-
tont zurecht, dass eine derart negative Darstellung dieses Monchs reine Stili-
sierung sein konnte.”” Es diirfte der Gemeinschaft St. Gallens (bzw. ihrem Expo-
nenten Ekkehard), zwecks Betonung des Autonomieanspruches, durchaus ge-
passt haben, den fremden «<Kontrolleur; als cholerischen Verriickten zu inszenie-
ren® und ihn damit gewissermassen emotional zu marginalisieren.

Ahnlich verriickt wird auch der Reichenauer Abt Ruodmann, ebenfalls einer
der drgeren Antagonisten in der CSG, gezeichnet: Seine hasserfullten Reden
gegen das Kloster stehen am Ursprung der ottonischen Zucht-Kontrolle. Und
weiter ergibt es sich, dass er eines nachts eigenmichtig in St. Gallen einsteigt,
® «Talibus ille auditis secum fremens adeo, ut prae ira etiam lacrimasceret, commotus est.»
(CSG 273).

Besonders das durch die Regula vorgegebene Gebot, dass sich die Briider untereinander
nicht eigenméchtig schlagen diirfen (vgl. RB 70,2).

«furens [...] pugno illum in tympus validissime percussit» (CSG 273).

«Despectibilis ille enime» (ebd., 267).

Vegl. Wojtek Jezierski, Paranoia sangallensis. A Micro-Study in the Etiquette of Monastic

~ Persecution, in: Frithmittelalterliche Studien, 42 (2008), 147-168, 152,
" Ebd., 165.

64

65
66
67



S18 Benedikt Tremp

um unter seinen Feinden zu schniffeln, und zuletzt auf dem Abort der Briider
landet, wo man ihn «an dem Schnauben der Nase» erkennt, «das er jeweils von
sich gab, wenn er erregt war».”” Das erscheint zusiitzlich grotesk, wenn man be-
denkt, dass der Abort als Ort galt, wo Geister und Teufel auftauchen.”

Mit Victor, Wolo, Hadwig, Perchtolt und Erchinger dringen sich weitere Ex-
ponenten von adliger Abstammung auf, die in den CSG zuweilen durch heissblii-
tige Aktionen auffallen: Vom Monch Victor wird berichtet, dass er angesichts
des strengen Regimes von Abt Craloh, unter dem der ganze Konvent leidet, zu-
ndchst als einziger nicht ruhig Blut bewahren kann, sondern seinem Oberen mit
offener Feindseligkeit begegnet,”’ worauthin er das Kloster verlassen muss.
Auch soll er «die Funken [des] Hasses», die zwischen Abt und Briidern entstan-
den waren, «nach Kriften zu Flammen»'® geschiirt haben. Und als sich spiter
Bischof Ulrich, ein dem Kloster in grosser Liebe verbundener Mann, um eine
Auss6hnung zwischen den Parteien bemiiht, boykottiert Victor dies, indem er
dem Abt den rituellen Kuss des Evangeliums verweigert. Dass sich jedoch die
anderen Briider zuletzt mit Craloh aussthnen kénnen und ihre Liebe «langen,
alten HafB» ' bricht, ertrigt Victor, «rasenden Herzens»,* nicht. Daher trennt er
sich von St. Gallen und wird zuletzt, da man 1hn gegen seinen Willen zuriickfiih-
ren will, geblendet.

Ahnlich hoch gehen die Emotionen in der Anekdote des jungen Grafensohns
Wolo. Dieser, ein «unruhiger und unsteter Geist».”” schafft es ebenfalls nicht,
«seinen unsteten Sinnw, ® der stark auf das Leben der Aussenwelt gerichtet ist, zu
zdhmen. So lduft er einmal, da er sich die Berge in der Ferne anschauen will, er-
regt aus der Schreibstube und auf den Glockenturm der Galluskirche. Unterwegs
dorthin jedoch bricht ihm die Treppe unter den Fiissen weg, worauf er sich den
Hals bricht und dadurch spiter den Tod findet.”” Zeichnete zuvor bei Sandrat
noch liberméssiger Zorn, bei Victor ungebidndigter Hass verantwortlich flir eine
gescheiterte Integration in die Welt klosterlicher Gefiihlskonventionen, liegt es
hier beim jungen oblatus Wolo also eher an einer weniger bdsartigen, nervisen
und diesseitsorientierten Wesensart.

Die schwibische Herzogin Hadwig soll einen Monch namens Ekkehard 1. bei
dessen Besuchen auf ihrer Burg Hohentwiel oft «durch ihren harten und unbe-
herrschten Charakter» empdrt haben, weshalb er «manchmal viel lieber zu Hause

«runcore narium, quo commotus solebat» (CSG 189).

Vel Tremp, Das frithmittelalterliche Kloster (wie Anm. 39), 324.

Ein kapitaler Verstoss gegen das Gebot der RB, wonach die Mdnche ihrem Abt gegeniiber
immer gehorsam sein sollten.

«Cuius [odio] scintillas, quaqua potuit, Victor inflammavit» (CSG 149).

«longos rancores caritas fregit.» (CSG 161).

«furiato pectore» (ebd.).

«inquietus et vagus» (ebd., 97).

«animo suo vago» (ebd., 99).

Dabei konnte es sich um einen Selbstmord gehandelt haben, bedingt durch Heimweh und
Depression. Vgl. Tremp, Das frithmittelalterliche Kloster (wie Anm. 59), 324.



<Emotional communities» in Ekkehards 1V. Casus Sancti Galli 519

als bei ihr gewesen wire», ™ d.h. sich nach der heimischen <emotional commu-
nity> gesehnt haben dirfte, die ja stirker der Tugend der patientia verptlichtet
war. Hadwigs Temperament manifestiert sich in impulsiv wirkenden Unmuts-
bekundungen und in einer bemerkenswerten Launenhaftigkeit, infolge derer sie
zuweilen «ganz gegen ihre gewohnte Strenge in Gelidchter»” ausbrechen kann —
verstindlich, meint da der Chronist, sei doch «das Weib stets ein wankelmiitig-
wandelbares Wesen».” Ekkehard I1. auf der anderen Seite lisst sich nicht leicht
von Emotionen tberwéltigen. So unterldsst er es etwa, gegeniiber Hadwig den
Unruhestifter Ruodmann, der ihn «heimlich gereizt hat»,’" anzuklagen, dem Frie-
den zuliebe.

Die Anckdoten um Perchtolt und Erchinger, beide involviert in eine Fehde
mit Salomo, demonstrieren, wie Hass, Zorn und Neid in einem weltlichen Um-
feld aus einer Verletzung des Ehrenkodexes und materieller Anspriiche entstehen
konnen: fra™ resultiert aus dem Zwischenfall mit den Hirten, invidia und odia™
wiederum aus dem Umstand, dass Konig Konrad dem Bischof Besitzungen
tiberlasst, tiber welche zuvor die Grafen verfiigt haben. Die Aggressionen gegen
Salomo sind heftig: Man setzt ihn gefangen und berét sich, ob man ihm «entwe-
der die Augen ausreifien oder die Rechte abhauen» solle, ehe «die Verniinftige-
ren unter den Rittern» mahnen, «nicht weiter gegen den Gesalbten des Herrn zu
rasen».™!

Die hidufigste Form der Unmutsbekundungen unter den <genuin Einhei-
mischen»> St. Gallens, d.h. jenen Bewohnern, deren Anekdoten Ekkehard nicht
unter dem Eindruck bedrohlicher oder zumindest unangepasster Fremdartigkeit
prasentiert, ist das von der RB nicht sanktionierte, weil zur Wahrung der disci-
plina notwendige Schelten (invehere, increpare), das oft auch in Reaktion auf
tibermissige Erregung zum Einsatz kommt: Der Dekan Ekkehard 1. etwa muss
seinen Diener, welcher «irascibilis»® ist, verwarnen, da dieser sich mit einem
fettleibigen Almosenempfanger anlegt, der eine Lahmung vorgetduscht hat. An-
hand des Disputs zwischen Craloh und Victor zeigt sich jedoch ebenfalls, dass
solche Zurechtweisungen, sind sie zu hart, nur weiter Zorn und Hass generieren
kénnen. Und so scheint es, als wolle Ekkehard mit dieser Episode neuerlich vor
einer allzu strengen Klosterzucht, wie sie die welschen Neuerer seiner Zeit for-
derten, warnen, indem er mogliche Folgen skizziert. Das Beispiel Cralohs kénnte

«severis et efferis [...] virum [...] domi interdum quam secum mansisse multo malle» (CSG
187).

«llla vero extra solitam severitatem in chachinnos versa» (ebd., 195).

«varium et mutabile semper est femina» (ebd., 235).

«clam stimulaverit» (ebd., 197).

Vgl ebd., 42.

% Vgl. ebd., 36.

«aut oculos eruant aut dexteram abscidant [...]. Militum autem pars sanior, ne quid amplius
_in christum Domini insanirent» (ebd., 47).

* Ebd., 180.



n

20 Benedikt Tremp

thm als Beweis daflir gedient haben, dass der Weg der lothringischen Reform der
falsche, weil kontraproduktiv, ist und dass man vielmehr dem Vorbild des mode-
rateren Abtes Notker folgen soll.

Murrend und gar offen aggressiv verhalten sich innerhalb der Klostermauern
auch Monche, die Ekkehard im Grossen und Ganzen als verdienstvolle Figuren
ithrer Gemeinschaft beurteilt: Die drei Briider Notker (Balbulus), Ratpert und
Tuotilo treten zu Beginn der CSG als «invidi»*® des spiteren Abt Salomo auf, da
dieser von threm Lehrer bevorzugt behandelt wird. Auch stimmen sie ins Ge-
murre ein, das unter den Briidern entsteht, als sich Salomo als noch nicht voll-
wertiger Monch erdreistet, das claustrum ohne Fiihrer und im Leinenhabit zu be-
treten. Noch spiter verpassen Tuotilo und Ratpert dem hinterhdltigen Speise-
meister Sindolf sogar Priigel, nachdem er die drei Freunde heimlich belauscht
hat. Das grosse Ausmass an Erregtheit dieser drei Beispiele scheint Ekkehard je-
doch nicht gleich negativ bewerten zu wollen wie die Tollheiten der zuvor be-
sprochenen Figuren — die Intentionen hinter den Aktionen diirften abmildernde
Wirkung besitzen: Die ersteren beiden Unmutsbekundungen sind Reaktionen auf
Verletzungen von Klosterregeln (gleiche Behandlung aller Ménche und kein Zu-
tritt fir nicht eingetragene Briider), und im letzteren Fall wird ein Mann diszipli-
niert, der, wie Sandrat, «ein Zunder der Zwietracht»"’ gewesen sein soll. Ekke-
hard will Sindolf als Beispiel «[aJus der Zahl der Beleidiger» verstanden wissen,
«damit du an dem einen sie alle erkennest, soweit nidmlich Satan auf solches Ge-
sindel baut».*® Sich mit aller Gewalt dem Eindringen solcher teuflischen Gestal-
ten zu erwehren, konnte ja, wie auch in der RB festgeschrieben, keinesfalls ver-
werflich sein.

In der <emotional community» St. Gallens wird also unruhiges. erregtes Ver-
halten negativer Auspriagung jeweils dann bis zu einem gewissen Grad toleriert,
wenn es dem Selbstschutz des Konvents vor Aussenstehenden dient, und nicht,
wie etwa bei Sandrat oder den schwibischen Grafen, typisch weltlichen Interes-
sen der Autoritét, des Materiellen oder der Ehre.

89
Furcht

Keine andere Furcht diirfte die Menschen des Mittelalters derart beschiftigt ha-
ben wie jene um das Seelenheil, d.h. vor Gott, seinem bevorstehenden Gericht
sowie der Moglichkeit, der Holle ausgeliefert zu werden. Die RB kennt keinen
Furcht>-Begriff ausserhalb dieses Bedeutungskontextes und stellt den timor Dei
ins Zentrum eines makellos demiitigen Lebensstils: Permanent solle sich der

* Ebd., 22.

«discordig semper fomes» (ebd., 81).

«De quibus pluribus unum aliquem, ut, quantum satanas in talibus praesumat, ab uno discas
omnes, introducere volumus.» (ebd.).

timere/timor, vereri, tremere/tremor, terrere/terror, anxius/angi/anxietas, horrere/horror,
sollicitari/sollicitudo, sperare, expavescere, formidare.

89



cEmotional communitiess in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 521

Monch vor Augen halten, «wie das ewige Leben jenen bereitet ist, die Gott
fiirchten».” Und so beschreiben die CSG konsequenterweise eine Welt, in wel-
cher v.a. die Sorge um die Unversehrtheit des c/austrum und des von ithm kulti-
vierten gottgerechten Lebens Furcht generiert. Das St. Galler Kollektiv fiirchtet
sich primir «[v]or jihen und tiberraschenden Geschehnissen».”' die den ruhigen.
weltentriickten Klosteralltag durcheinanderwirbeln koénnten: vor materiellen
Schiaden am Konvent, wie sie infolge des Ungarneinfalls und eines grossen
Feuers zu beklagen sind, ebenso wie vor der Vereinnahmung durch ideologisch
und usurpatorisch motivierte Angriffe von aussen — eine Beflirchtung, die in Ek-
kehards Polemik gegen die lothringische Reform mitschwingt.

Aber auch ausserhalb des Klostergemduers macht man sich Sorgen um die
Sicherung des Wohlergehens der Klosterinstitution: So meint etwa Kebo, Abt
von Lorsch und Mitglied der ottonischen Kontroll-Delegation, man habe ernst-
haft «zu fiirchten»,’” dass diese vorbildlichen Monche von ihrem sehr regelge-
rechten Lebensweg abriicken konnten, wiirden ihnen die Essensvorrite ausgehen.
Es muss also stets geniigend zu essen haben, wer die Klosterzucht einhalten will!

Eine dhnliche Sorge diirfte auch Konig Otto haben, als thm die Briider einen
neu auserkorenen Abt, Purchard, prisentieren, er diesen jedoch als zu weich
einstuft und verstimmt meint: «Ich fuirchte [...], ihr haflt die Strenge und Zucht
[...] und habt euch deshalb auf diesen Winzling geeinigt [...].»" Otto befiirchtet
eine ungeniigende disciplina; fur einen mittelalterlichen Herrscher wie thn kam
eine sakrale Institution wie jene St. Gallens einer Investition in das eigene
Seelenheil gleich: Fiir die Stiftungen zugunsten von Mdénchen wollte man Resul-
tate sehen, v.a. in Form von Seelenmessen. Wurden solche von undisziplinierten
Klerikern erbracht, schmilerte dies ihren Wert. Ottos Getiihlsregung liegt hier
also auch in der Furcht vor dem Leben nach dem Tod begriindet.

Profane> Angste wiederum sind in den CSG selten. Und nicht ganz iiber-
raschend machen sich solche bei drei Exponenten bemerkbar, die bei Ekkehard
ohnedies schon nicht gut wegkommen: Perchtolt und Erchinger sollen, als sie
dem Konig die Erniedrigung mit den Hirten klagen wollten, «[a]us Furcht»”* vor
diesem ihren Zorn unterdriickt haben. Und Ruodmann soll grosse Angst vor der
Herzogin Hadwig gehabt haben, weshalb er sich heuchelnd mit ihrem Berater,
Ekkehard 1., gut zu stellen suchte. Diese Angstzustinde Ruodmanns scheinen
auf den ersten Blick mit denjenigen der St. Galler vor usurpatorischen Potentaten
und Reformern vergleichbar. Doch vermisst man hier, als <h6here> Motivation

" et vita aeterna quae timentibus Deum praeparata est» (RB 7.11).

«ad repentina timidulus et inopinata [...] erat» (CSG 79).

«vereri est» (ebd., 217).

«Vereor [...] ne disciplinarum severitates [...] exosi ad hunc tantillum [...] concesseritis.»
(ebd., 177).

«Timore» (ebd.. 43).

91

92

94



N
(R}
[ee)

Benedikt Tremp

gewissermassen, Anzeichen der Sorge um Autonomie und Ruhe des dahinter ste-
henden Klosters. Der bose, schwichliche Abt scheint vielmehr in eigenem Inter-
esse zu bangen.

95
Trauer

Die benediktinische Norm fiir den Umgang mit Trauer sieht dreierlei vor: Ers-
tens soll der demiitige Mdnch seine Reue hinsichtlich begangener Siinden mit
Trinen ausdriicken, will er von Gott erhért werden und Vergebung erlangen.”
Zweitens soll materiellen Dingen nicht nachgetrauert werden, «damit dem Teufel
kein Raum gegeben werde».”” Und drittens sei es empfehlenswert, Anteil zu neh-
men an der Trauer eines anderen, d.h. Mitleid mit diesem zu haben und ihn zu
trosten, «damit er nicht in zu tiefe Traurigkeit versinkt».”

Wenn in den CSG Trénen fliessen 0.4., was haufig passiert, geschieht dies v.a.
vor dem Hintergrund des ersten dieser Postulate. Und nicht selten besitzt solche
Emotionalitdt, mit Gerd Althoff gesprochen, den Anstrich ritueller Konventio-
nalitit,” etwa dann, als sich Salomo fiir den spirituellen Lebensweg entscheidet:
Er schliipft ins Monchshabit, tritt an den Altar St. Gallens, «beweinte seine Siin-
den und ward, der Welt entsagend, Monch des heiligen Gallus»."” <Auswirtige»
lacrimae der Reue wiederum scheinen hidufig so exzessiv und demonstrativ vor-
getragen zu werden, dass ihre Authentizitit ernsthaft angezweifelt werden darf:
Perchta, die Frau Erchingers, soll sich wegen der Gefangennahme Salomos
durch ihren Gatten derart stark gegramt haben, dass sie sich gar seutzend an ihre
Brust geschlagen und «vor lauter Weinen»'®' an Nasenbluten gelitten haben soll.
Ahnlich intensiv ist die Trauer der adligen Eheleute Erimbert und Waltrada an-
gesichts ihrer Unzucht: Auf der Suche nach Vergebung bei Gott und der Ge-
meinde tun sie wiederholt und trianenreich in der Offentlichkeit Busse, bis man
sich dieser elenden «Tréineniiberstrémten»' "> erbarmt und ihnen die Kommunion
doch noch gewihrt.

Wihrend ausdrucksstarke Reuebekundungen in den CSG v.a. der weltlich-
adligen Gefiihlswelt vorbehalten zu sein scheinen, erweist sich die Fihigkeit zur
compassio, d.h. zur <emotionalen Selbsterniedrigung> auf den (tieferen) Gemilits-

lacrimosus/lacrimare/lacrimae, (de-) fletus/flere, eiulare, dolere/dolor, lugere/luctus, tris-
tis/tristitia, miserari/misericordia, pietas, plorare, piget, percutere pectus, (in-) gemitiis/ge-
miscere/gemere, lamentari, attonitus, laesus.

Denn man werde nicht erhért, wenn man nur viele Worte gebrauche. (vgl. RB 20.3).

«ut non detur occasio diabolo.» (ebd.. 54.5).

«ne abundantiori tristitia absorbeatur» (ebd., 27.3).

Siehe hierzu u.a. Gerd Althoff, Der Konig weint. Rituelle Trdnen in ¢ffentlicher Kommuni-
kation, in: Jan-Dirk Miiller (Hg.), «Auffiihrung» und «Schrift» in Mittelalter und Frither
Neuzeit, Stuttgart/Weimar 1996, 239-252.

CSG, S. 35; «peccata deflevit seculoque abrenuntians sancti Galli fit monachus.» (CSG 35).
«prae fletus» (ebd., 51).

«fletu perfusos» (ebd.).

96

08
99

100
101
102



e )

Emotional communities, in Ekkehards [V. Casus Sancti Galli 523

zustand anderer,'” als etwas, das v.a. die St. Galler beherrschen. So soll sich Sa-
lomo gegeniiber der verzweifelten Perchta dusserst versohnlich gezeigt haben. Er
trostet sie und setzt sich spéter beim Konig auch fiir eine milde Bestrafung seiner
schwibischen Angreifer ein. Als Perchtolt und Erchinger dann jedoch trotzdem
hingerichtet werden, zieht der Bischof «weinend und klagend nach Rom»,'™ wo
er beim Papst Busse tut. Auch Wolos Integrationsprobleme sind den Briiddern
keineswegs einerlel, vielmehr «tat es allen leid um den Mann, der so schone Be-
gabung zeigter.'” Man beweint und beklagt den ungliicklichen Tod des Grafen-
sohnes und sorgt sich um sein Seelenheil. Und sogar dem zornigen Unruhestifter
Victor ist nach seiner Blendung das Mitleid der Briider und des Chronisten ge-
wiss: Wihrend erstere mit «Trauerklagen» und « Wehgeschrei zum Himmel em-
por»'" reagieren, kommentiert Ekkehard das Ungliick mit einem emphatischen
(womdglich stilisierten) «o weh»,'”” wodurch er sich punkto Mitleidskonventio-
nen den St. Gallern aus seiner Geschichte annéhert.

Ganz exklusiv den Moénchen vorbehalten ist compassio jedoch nicht: Auch
Kaiser Otto und Konig Konrad sollen sich, wie sie iiber die Probleme mit San-
drat respektive die Maltrdatierung des Vertrauten Salomos unterrichtet wurden,
solchen Gefiihlsregungen hingegeben haben. Dennoch kann hinsichtlich der
Ausdrucksweise von Trauer abschliessend durchaus von einer merklichen Unter-
scheidung zwischen <aussen> und <innen> gesprochen werden: aussergewohnlich
exzessive Reuebekundungen eher auf der ersteren Seite — vielleicht weil das
grossere «Stindenpotential auswirts, gerade in den Augen des CSG-Verfassers,
dementsprechend verscharfte Trauergewohnheiten nétig macht —, die Féhigkeit,

mit Fremden und Feinden mittrauern zu kénnen, eher auf der letzteren.

. 108
Liebe

Christlich gelebter amor war grundsitzlich unvereinbar mit weltlichen, d.h. ma-
teriellen und fleischlichen Geliisten. Und im Rahmen benediktinischer Obser-
vanz stellte die Liebe zu Gott das oberste (emotionale) Ordnungsprinzip: Thr zu-
liebe solle der Monch unbedingt gehorsam sein, sei es gegeniiber dem Abt oder
den Briiddern, und auch allen Gésten und Bediirftigen stets zuvorkommend be-
gegnen. In ihr lag die vollkommene Demut, infolge derer alle Furcht vor dem
Bosen )verﬂiegt und der Weg zum Seelenheil miihelos beschritten werden
kann.'"

Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3), 85.

«Romam petiit flens et eiulans» (CSG 55).

«omnes pro talis ingenii viro dolebant.» (ebd., 98f).

«luctus tali orbo inspecto miscent et in caelum eiulatus.» (ebd., 163).

«proh dolor» (ebd.).

amare/amor, carus/caritas, diligere/dilectus, (de-) osculari/osculum, amplexari, dulcis/dul-
cedo, gratia, amicus, complecti, «anime mi», delicias tractare.

' vgl. RB 7,67-7.69.



524 Benedikt Tremp

Ekkehard inszeniert sein Kloster natiirlich als Ort, wo man dieses Ge-
fithlsideal immerzu auf eindriickliche Weise hochgehalten habe, weshalb alle
Kontrollbemiithungen auswirtiger Potentaten unndtig gewesen seien (und es
immer noch seien). Von Arnulf, Bischot von Toul, vernimmt man in diesem Sin-
ne, er rate davon ab, die St. Galler zu belédstigen, denn «ich weiss nicht, ob ich im
Reiche [...] je dhnliche Christenliebe gefunden habe».'"” Und Abt Kebo bestitigt
dies nach der Kontrolle gegeniiber Otto mit den Worten: «[A]ls wir alle Habe
von thnen genau untersuchten, fanden wir bei keinem irgendein Gut in Fiille, es
sei denn das Gut der Liebe und Demut.»'"' Und wenn man auswirts die Liebe
der St. Galler erwidern wolle, so Ekkehard nachdriicklich, diirfe man sich eben
nicht so vehement in die Angelegenheiten ihres Klosters einmischen. wie dies
einige Exponenten getan haben sollen und auch heute noch tun. Genau solcherart
muss sich Ruodmann nach seinem Ausflug auf den Abort von seinem Bruder
Otker belehren lassen: Er wiirde in St. Gallen «unverletzliche Liebe und Frieden
genieBen», wiirde er damit authoren, sich so stark «um die Thrigen» zu «kiim-
mern».''? Zwar argumentiert Erzbischof Heinrich, ein weiterer (Kontrolleun,
dagegen, die Ottonen untersuchten die St. Galler disciplina ja nur aus Liebe zu
den Briidern. Doch postwendend ein Gegenargument des Abts Purchard:
Ungeachtet dieser (angeblich) guten Absicht, hitte man ja auch nur einen Ver-
treter und nicht eine ganze Delegation schicken konnen — «ithm wiirden wir ja
nicht weniger als euch allen gehorsam sein in allem, was verniinftigerweise ge-
fordert werden kann».'"? Eine willkommene Art, den Ménchen mit Liebe zu be-
gegnen, ist dagegen die Freigiebigkeit Konrads, um deretwillen man dem Kénig
ja auch seine unpassende Frohlichkeit nachsieht.

Sexuelle Handlungen jeglicher Art sind innerhalb der Klostermauern natiirlich
inexistent. Nicht so ausserhalb, wie einerseits die Anekdote um Erimbert und
Waltrada, andererseits das Betragen zwischen einem Grafen namens Ulrich und
seiner Gattin Wendilgart beweisen: Zuriickgekehrt aus ungarischer Gefangen-
schaft, wihrend der man ihn in der Heimat fiir tot gehalten hat, «zog» der Mann
seine Frau, die sich derweil zu einem Leben als St. Galler Inklusin entschieden
hat, ungestiim «an sich, umarmte sie und kiilite sie, sie mochte wollen oder
nicht», um sie so dem spirituellen Leben bedingungslos wieder zu entreissen und
mit ihr spiter «das Beilager von neuem»''" zu halten. Es ist dies die einzige Be-
griissung zweler (im konventionellen, nicht <platonischen> Sinne) Liebender
innerhalb der CSG und damit auch einer der selterien Momente, in denen oscu-

110

«et similem caritatem in regno [...] nescio, si invenerim.» (CSG 203).
1

«omne habere omnium illorum sollicite scrutati aput neminem ullius boni copiam praeter
caritatis et humilitatis invenimus.» (ebd., 229).

~ «sed quantum illi pro tuis, tantum te quoque curare pro suis; et salva sic caritate et pace hinc
inde fueris.» (ebd., 227).

«cui non minus quam vobis omnibus ad omnia, qug ratio possibilia posceret, obediremus.»
(ebd., 211).

«ad se tractam amplexatus, vellet nollet, osculatus est [...] Nuptie [...] aguntur a principio»
(ebd.. 173-175).

114



cEmotional communitiesy in Ekkehards 1V. Casus Sancti Galli 525

lari (und das haufig damit einhergehende amplexari) nicht unter rituellen Vor-
zeichen steht, wie es bei den meisten monchischen Begegnungen der Fall ist. In
sexuelle Handlungen soll jedoch auch Salomo verwickelt gewesen sein, was Ek-
kehard betont kurz anfihrt: Als Jugendlicher zeugt er eine Tochter mit einer
vornehmen Frau, die daraufhin, als Ergebnis «groBe[r] BuBe»,'” Abtissin wird,
wihrend auch das Kind spiter ein sehr tugendreiches Leben fiihrt und sich dabei
sogar «unstatthaften Liebeswiinsche[n]»''® eines Konigs zu erwehren weiss. Da-
mit diirfte der Makel der Unzucht fiir Ekkehard getilgt sein. Wie bereits im Zu-
sammenhang mit Salomos unvorteilhaftem Hang zur Prahlerei wird auch dieses
Zeugnis verwerflicher fleischlicher Liebe als Uberbleibsel seines fritheren, ho-
fischen Lebens eingestuft, das die spitere, glanzvolle Zeit als Abt nicht beein-
triachtigt.

Relevant wird Ekkehards Sprechen (iber die Liebe auch im Bezug auf seine
Polemik gegen die lothringische Reform, die sich wohl im Gegensatz zwischen
dem strengen Abt Craloh und dem laxeren Abt Notker exemplifiziert: Craloh 1st
derart unbeliebt, dass er das Kloster kurzzeitig verlassen muss. Bei seiner Riick-
kehr werfen ihm die Briider — wohl in Anlehnung an jene Bestimmungen der
RB, die den Abt zur Liebe gegeniiber seinen untergebenen Briidern verpflich-
ten''” — vor, er habe sie dadurch «den Wélfen iiberlassen», wihrend sie doch
eines Vaters bediirften, «der seine S6hne lieben und nicht hassen, einen Hirten,
der seine Schafe scheren und nicht verschlingen sollte».''® Notkers Auszug
wiederum geschieht unter dem Vorwand, den Briidern etwas Gutes zu tun. Er
konnte sich dessen bewusst sein, dass eine zu strenge Auslegung der disciplina
der Liebe in St. Gallen eher ab- denn zutriglich sei. In diesem Zusammenhang
erscheint die <Kunst des Liebens» hier als etwas, das mit moderaterer Regelaus-
legung einhergeht und sich daher, wie Ekkehard zu implizieren scheint, den zeit-
gendssischen Regelfanatikern nicht erschliesst.

Synthese

Zwischen Ekkehards Inszenierungen von «<Klosterinnerem» und «Klosterdusse-
rem> besteht eine merkliche emotionale Differenz: In der ersten, fiir die CSG
zentralen <emotional community> — zu welcher der Verfasser infolge von Affini-
tat sowie expliziter emotionaler Parallelen (z.B. die Ausdriicke des Mitleids) ge-
zdhlt werden sollte — unterliegt das Zeigen von Geflihlen grosseren Restriktionen
als in der zweiten <emotional community>, die ausserhalb des St. Galler Ge-
mauers heimisch ist, jedoch zuweilen die Grenzen des c/austrum tberschreitet.

115
116
117
118

«penitentia multan (ebd., 71).

«amplexus illicitos» (ebd.).

Vgl. u.a. RB 64,11,

«patrem, qui filios diligere non odire, pastorem, quem oves tondere non glutire libeat [...] se
lupis reliquisse» (CSG 156f.).



526 Benedikt Tremp

Bei den Monchen, deren Gefiihlskonventionen durch die strengen Vorgaben
der Benediktusregel bedingt sind, ist man erstens darum bemiht, Frohlichkeit
und Freude mdéglichst dezent auszudriicken und nicht tiberschwinglich in welt-
liche Gelliste zu «<nvestieren>, derweil man in auswirtigen Bereichen (am Ko-
nigshof, in anderen klerikalen Institutionen oder bei den Ungarn), offenbar frei-
ziigigere, z.T. sogar recht obszone Freudebekundungen gewohnt ist. Zweitens
sollen sich die Ménche in Demut iiben und allfilliges Ungliick geduldig und
stillschweigend tiber sich ergehen lassen (patientia), anstatt sich allzu rasch Ge-
fiihlsausdriicken der Erregung wie Zorn, Hass, Neid usw. zu ergeben. Jedoch
werden solche Emotionen jeweils dann mehr oder weniger toleriert, wenn sie
(z.B. in Form des Scheltens) den Konvent vor Ungemach wie z.B. noch intensi-
verer Unruhe und damit grosserer Disziplinlosigkeit bewahren kénnen. In adli-
gen Kreisen hingegen regt man sich viel schneller auf und dies zumeist in Reak-
tion auf «<nichtige>, weil weltliche Interessen (Autoritdt, Materialitit, Ehre) tan-
gierende Missstdnde. Drittens flirchten die Ménche nichts stirker, als dass sie
einstweilen der materiellen und ideologischen Grundlage ihres Klosterlebens
entbehren und dadurch den Weg der Seligkeit nicht begehen kénnten. Ausser-
halb von St. Gallen ist diese auf das Jenseits gerichtete und damit aus monas-
tischer Sicht lobenswerte Furcht scheinbar auch am Hof der Ottonen prisent,
wihrend von anderen Exponenten berichtet wird, sie erzitterten vor Menschen —
und sogar vor einer Frau (Hadwig). Klosterliche Trauer steht bei Ekkehard.
viertens, hdufig unter den Vorzeichen ritualisierter Trdnen (angesichts von Reue-
bekundungen und Todesfillen) sowie eines ausgeprigten Sinnes fiir Mitleid, zu
welchem in den weltlichen Sphéren der CSG offenbar nur Kaiser Otto und Ko-
nig Konrad fahig sind. Andere adlige Figuren fallen dagegen, wenn sie sich reuig
zeigen, durch besonders exzessiv vorgetragene Traurigkeit auf, wie sie der Chro-
nist fur einen siindigen Lebensstil wie den ihrigen wohl als angemessen emptun-
den haben diirfte. Punkto Liebe zeigen sich Ekkehards Klosterbewohner von
einer vorziiglichen Seite: Caritas sel in St. Gallen in allen Bereichen immer
hochgehalten worden, bei gédnzlicher sexueller Abstinenz. Auch den Konigen
wird hinsichtlich ithrer Zuneigung zur sakralen Institution ein gutes Zeugnis aus-
gestellt (wenngleich Ottos angeblich aus Liebe erwachsener Kontrolldrang seine
intendierte Wirkung verfehlt haben diirfte), wohingegen sich andere Adlige wie
Erimbert und Waltrada sexuellen Lockungen nicht entziehen kénnen.

Angesichts der drei zuletzt abgehandelten Emotionen bietet es sich an. den
koniglichen Vertretern der CSG, infolge ihrer insgesamt nur partiellen Uberein-
stimmung mit der <emotional community> der anderen (Auswirtigen, eine eigene.
untergeordnete <emotional community> — die insgesamt vierte — zuzuschreiben.

Die fiinfte <emotional community> wird durch Salomo I1I. personifiziert: Der
Abt fungiert als (einzigartiges) heterogenes Bindeglied zwischen weltlicher und
sakraler Sphédre, weshalb er zuweilen durch Gefiihlsregungen aufgefallen sein
soll, die stark von den monastischen Konventionen abweichen (Spott, Angeberei
und, frither, ungebindigte Liebeserregungen). Im Gegensatz zu anderen «Grenz-



- ¥ o 5 - - A -~ 4 -
Emotional communities, in Ekkehards V. Casus Sancti Galli 527

gangern> innerhalb der CSG schatft er es jedoch, sich trotz solcher emotionaler
Vertehlungen in die klosterliche Gemeinschaft zu integrieren und sich sogar zu
einem threr verdienstvollsten Aushdngeschilder zu entwickeln. Dies gelingt thm,
weil er seine (Geflihls-)Makel mittels ausreichender Busseleistungen tilgen kann.
Damit beugt er sich gewissermassen den Aufhahmebedingungen des <emotional
regime» des claustrum, von welchem er ein Teil sein will. Was wiederum ge-
schehen konnte, wenn man sich in seinem St. Gallen emotional nicht konform
verhielt und auch keine Anstalten machte, dies dndern zu wollen, demonstriert
Ekkehard u.a. an den Schicksalen von Sandrat und Ruodmann: Man wurde mar-
ginalisiert und musste flichen, um dann gegebenenfalls in auswartigen <emotio-
nal refuges» zur erhofften emotionalen «Entspannung> zu gelangen.

Mit der aussertextuellen, zeitgenossischen Gruppierung der lothringischen
Reformer diirfte sich zuletzt noch eine sechste «emotional community> gefunden
haben: Deren disziplinarischen Bestrebungen spiegeln sich innerhalb der CSG in
Abt Craloh, der durch eine sehr rigide Auslegung der RB das (Getfiihls-)Leben
der Monche so stark einschrinkt, dass thm die Kritik des moderaten Ekkehard
zuteil werden muss. Der Chronist seufzt angesichts der Einmischungen der
welschen Eiferer, die im St. Gallen seiner Zeit die Oberhand gewonnen, d.h. ein
dusserst striktes <emotional regime> etabliert zu haben scheinen, und sehnt sich
nach den von ihm chronikalisch wiederbelebten Zeiten zuriick, in welchen man
u.a. noch ausgelassener seiner Freude Luft verschaffen konnte.

Die <emotional community> St. Gallens, wie sie im Riickblick der CSG darge-
stellt wird, bot Ekkehard (und vermutlich anderen Gleichgesinnten seiner Zeit),
welcher unter dem <emotional regime> der Reformer <emotional suffering»
durchzustehen hatte, also eine mit den eigenen Gefiihlskonventionen iiberein-
stimmende <emotional refuge>.

Die Annahme, dass sich Rosenweins Konzept der <emotional communities> fur
die Analyse einer Quelle wie die CSG besser eignet als der zweiteilige Ansatz
Reddys, dirfte sich vor dem Hintergrund der zusammengetragenen Ergebnisse
bewahrheitet haben. Jedoch hat sich auch gezeigt, dass es trotzdem méglich ist, die
Begrifflichkeiten <emotional regime> und <emotional refuge> ergidnzend zu gebrau-
chen — wenngleich hierzu bislang noch keine Systematik entwickelt worden ist.

Das emotionsgeschichtliche Experiment an Ekkehards Klosterchronik diirfte
ebenfalls bewiesen haben, dass man auch mit nur einem Zeitzeugen durchaus
Einsicht in Muster verschiedener <emotional communities> erlangen kann. So
wurde gezeigt, wie Rosenweins Methodik, mit welcher sie in Emotional com-
munities einen vergleichsweise grossen Zeitraum von rund drethundert Jahren
(ca. 350 — ca. 680) anhand mehrerer Quellen verschiedenster Art abzuhandeln
versteht, auch in einem kleineren Rahmen zum Einsatz gelangen konnte. Damit
darf jedoch kein Anspruch auf Vollstindigkeit fiir den zeitlichen Geltungsbe-
reich der CSG angemeldet werden — auf einen solchen verzichtet ja selbst Rosen-
wein mit ihrer wesentlich elaborierteren Arbeit.'"”

119 - - - .
Vel. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3), 2.



528 Benedikt Tremp

Auch soll mit dieser emotionsgeschichtlichen Analyse nicht der Anspruch
erhoben werden, aufgezeigt zu haben, wie die St. Galler Monche des spéten 9.
bis zur Mitte des 11. Jahrhunderts wirkl/ich getithlt haben. Wichtiger ist vielmehr
die Erkenntnis, wie /nszenierungen von Emotionen dazu dienen konnten, Gren-
zen zwischen verschiedenen Gruppierungen zu ziehen, Eigen- und Fremdbilder
zu konstituieren und Kontroll- und Abwehrmechanismen zu etablieren. Damit
bietet das neue emotionsgeschichtliche Paradigma, welches Emotionalitiit nicht
mehr abseits von rationalem Kalkiil sieht, eine interessante Ergénzung zu sozial-
und kulturwissenschaftlichen Fragestellungen, wie sie im Fall von St. Gallen u.a.
durch de Jong und Jezierski zur Diskussion gestellt wurden.

Emotional communities» in Ekkehards I'V. Casus Sancti Galli

Emotionsforschung stellt heute ein sehr produktives und innovatives Feld in der Ge-
schichtswissenschaft dar. Obschon bereits in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts ver-
einzelte Untersuchungen zum Thema aufgetaucht sind, herrscht auch heute noch weitge-
hend Unklarheit dartiber, wie eine Geschichte der Gefiihle grundsitzlich geschrieben wer-
den sollte. In der jiingeren Vergangenheit sind daher einige neue, viel versprechende An-
sdtze formuliert worden, die diesem methodisch-theoretischen Desiderat nachkommen
wollen. Ein wichtiger unter ihnen ist Barbara H. Rosenweins Konzept der «Emotional
communities>, welches Geflihle, entsprechend einer neueren Tendenz in der Forschung,
als Konstituenten gruppendynamischer Prozesse betrachtet und damit Emotions- an So-
zial- und Kulturgeschichte anlehnt. Der vorliegende Beitrag reflektiert kritisch tGber die
Moglichkeiten dieses noch wenig erprobten Ansatzes und wendet thn versuchsweise auf
eine bekannte Quelle des Mittelalters an: die Casus Sancti Galli Ekkehards V. aus der
Mitte des 11. Jahrhunderts. Indem er dabei die Eignung von Rosenweins Methodik fiir
entsprechende Textanalysen unterstreicht, zeigt er auf, wie der St. Galler Mdnch vermit-
tels der Inszenierung unterschiedlicher kollektiver Gefithlsnormen wirkungsvoll Gegen-
sdtze zwischen <eigenen> und «fremden> Gruppierungen konstituierte, die auch seine per-
sonliche Polemik gegeniiber ideologischen Angriffen auf sein Kloster, historische wie
zeitgendssische, stiitzten.

Emotional communities, dans le Casus Sancti Galli d’ Ekkehard IV

La recherche en émotions est aujourd’hui un domaine des sciences historiques particu-
lierement productif et innovateur. Bien que des études isolées aient déja surgi en premiére
moitié du 20éme siecle, la maniere dont une histoire des sentiments devrait étre écrite
n’est de loin pas définie a [’heure actuelle. Dans un passé proche, de nouvelles approches
prometteuses ont été formulées en vue de pourvoir a ces besoins méthodiques et théori-
ques. L’une d’entre elles, non négligeable, est le concept de Barbara H. Rosenwein,
«<Emotional communities>, qui, suivant une nouvelle tendance dans le domaine de la re-
cherche, voit les sentiments comme constituantes de processus de dynamiques de groupes
et lie ainsi I'histoire des émotions a I'histoire sociale et culturelle. Le présent article est
consacré a une réflexion critique sur les possibilités de cette approche encore peu ex-
périmentée que l'auteur se propose d’appliquer sur une source bien connue du Moyen
Age: le Casus Sancti Galli d’Ekkehard [V, qui date du milieu du 11éme siecle. En soulig-
nant la pertinence de la méthode de Rosenwein pour des analyses de textes correspondan-
tes, il montre la maniére dont le moine saint-gallois, a ’aide de la mise en scéne de diver-
ses normes sentimentales collectives, a constitu¢ efficacement des contrastes entre
groupements «propres» et «étrangers», qui ont notamment étayé sa polémique personnelle
vis-a-vis d’attaques idéologiques historiques et contemporaines a |’encontre de son
cloitre.



«Emotional communities, in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 529

cEmotional commumities in Ekkehards V. Casus Sancti Galli

Emotion research has become a productive and innovative area within the historical
sciences. Although a number of individual studies appeared as early as the first half of the
twentieth century, it remains unclear how a history of feelings should be written. In this
context a number of new and promising approaches have recently been formulated to
provide the required methodological and theoretical foundations. Among these. Barbara
H. Rosenwein’s notion ot <emotional communities»> stands out. In line with a new direc-
tion in research. this concept sees feelings as constitutive of dynamic group processes, and
thus situates the history of emotions alongside social and cultural history. The present
contribution is a critical reflection on the opportunities offered by this as yet untested ap-
proach and attempts to apply the concept to a well-known medieval text: the Casus sancti
Galli of Ekkehard IV, from the mid 11th century. This shows the suitability of Rosen-
wein’s apparatus for textual analysis, which reveals how the St. Gall monk was able to
orchestrate a number of collective emotional norms in order to create effective contrasts
between images of one’s own group and of outsiders, supporting his personal polemic
against ideological attacks on his monastery by both contemporaries and earlier critics.

Schliisselworter — Mots clés — Kevwords

Emotionsgeschichte — histoire des émotions — History of emotions; «<Emotional commu-
nity> — <Emotional community> — <Emotional community>; <Emotional regime> — <Emotio-
nal regime> — <(Emotional regime>; <Emotional refuge> — «<Emotional refuge> — <Emotional
refuge>; Casus Sancti Galli — Casus Sancti Galli — Casus Sancti Galli; Regula Benedicti -
Regula Benedicti — Regula Benedicti; Eigen- und Fremdbilder — images propres et étran-
geres — images of the self and the other; Lothringische Reform — réforme lorraine Lothrin-
gische Reform — The Lorraine Reform

Benedikt Tremp, Master of Arts der Universitat Ziirich in Deutscher Literaturwissenschaft
und der Geschichte des Mittelalters, Hochschulpraktikant im Schweizerischen Literatur-
archiv (SLA).






	"Emotional communities" in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli

