
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: "Emotional communities" in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli

Autor: Tremp, Benedikt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


<Emotional communities) in Ekkehards IV.
Casus Sancti Galli'

Benedikt Tremp

Untersuchungen von (Gefühlswelten) in der Geschichtsforschung stehen zurzeit
hoch im Kurs.2 Dies einerseits, weil Gefühle bzw. Emotionen (hier synonym
verwendet) heutzutage, in einer Zeit boomender psychologisch-pädagogischer
Ratgeberliteratur und neurowissenschaftlicher Ansätze, generell (in> sind, andererseits

aber auch, weil die Emotionsgeschichte noch immer ohne breit angelegte,
konsensfähige Methodik auskommen muss und viele ältere Ansätze als überholt

gelten und der grundlegenden Revision bedürfen, hier also viel Freiraum für
Neues besteht. Barbara H. Rosenwein, Spezialistin auf dem Gebiet des monas-
tischen Mittelalters, sieht in diesem (Korrekturverlangen) einen wichtigen
Teilaspekt ihrer Forschung. In ihrer viel beachteten Publikation Emotional communities

in the Early Middle Ages (2006) vermerkt sie, ihr Buch verdanke sich u.a.
der persönlichen Überzeugung, dass eine (History of emotions) bislang falsch
geschrieben worden sei.3 Rosenwein wendet sich gegen das in der Forschung lange
vorherrschende, traditionelle Paradigma des (hydraulic model) : Danach sind
Emotionen instinktive Kräfte, die impulsiv von innen (empfundenes Gefühl)
nach aussen (Gefühlsausdrack) streben, sofern sie nicht von auswärtigen
Gefühlsnormen unterdrückt werden. Gefühle gelten hier in der Regel als irrational
und universell gültig, der Zugang zu ihnen ist ahistorisch.3 Wegweisende Unter-

Der vorliegende Beitrag entstand ursprünglich als Seminararbeit im Rahmen der Veranstaltung

«Emotionale Regimes im Mittelalter» (2010) unter der Leitung von Prof. Dr. Simon
Teuscher. Lehrstuhl für Geschichte des Mittelalters an der Universität Zürich.
Vgl. Jan Plamper. The History of Emotions: An Interview with William Reddy. Barbara
Rosenwein, and Peter Stearns, in: Flistory and Theory. 49 (2010), 237-265. 238.

Vgl. Barbara FL Rosenwein. Emotional communities in the Early Middle Ages. Ithaca
2006. 1.

4
Vgl. Barbara H. Rosenwein, Worrying about Emotions in History, in: American Historical
Review, 107.3 (2002). 821-845. 834.

Vgl. Bettina Hitzer. Emotionsgeschichte - ein Anfang mit Folgen, in: H-Soz-u-Kult,
23.11.2011. (http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum/2011-1 l-"001.pdf> (13.05.2012).
6. Ein sehr guter Überblick über den aktuellen Forschungsstand.

SZRKG. 106(2012). 505-529



506 Benedikt Trernp

suehungen mit diesen veralteten Prämissen stammen von den Klassikern Johan

Huizinga (Herbst des Mittelalters, 1924) und Norbert Elias (Über den Prozeß
der Zivilisation, 1939), deren Emotionsgeschichten Modernisierungs- und Fort-
schritts-Narrativen folgen: Beide sehen die emotionale Entwicklung des
Menschen von Mittelalter bis Neuzeit einer zunehmenden Disziplinierang und

Rationalisierung unterworfen; dem affektional ungehemmten, (kindischen) Wesen des

vormodernen Menschen steht die erhöhte rationale Selbstkontrolle seines modernen

Nachkommens gegenüber.6

Die jüngere Emotionsgeschichte wiederum wendet sich vermehrt der Vorstellung

zu, wonach empfundenes und ausgedrücktes Gefühl in stärkerer
Wechselbeziehung stehen, d.h. letzteres ersteres auch mitformen kann. Emotionen sind
nicht mehr strikt von rationalem Kalkül zu trennen,7 sondern als Ergebnisse einer

subjektiven Auffassungsgabe zu verstehen, die auf ständige Beurteilung der Umwelt

durch die fühlenden Menschen zurückgeht und persönliche und
gruppenorientierte Normen-, Werte- und Zielsetzungen sowie soziale Beziehungsnetze
(Gemeinschaften) mitkonstituiert.8 Gefühle sind also «sozio-kulturelle Produkte»,

die zudem «sowohl kulturell als auch historisch variieren können».9 Diese

neuere Methodik, für die sowohl Rosenwein als auch William M. Reddy (The

Navigation ofFeeling, 2001) eintreten, wurde in den 1960er und 70er Jahren und

später mit Peter und Carol Steams bekannt. Der Ansatz der Stearns (Emotiono-
logy, 1985) zeigt auf, wie «der Ausdruck von Gefühlen in Gesellschaften oder

Gruppen durch ein Set von historisch wandelbaren Gefühlsnormen gesteuert»
wird, welche «mit den (eigentlichen) Gefühlen der Akteure in einer ständigen
Wechselbeziehung»'" stehen.

Emotionsgeschichte in dieser neuen Form lehnt sich stark an Sozial- und

Politikgeschichte an, wodurch ihr Eigenwert fraglich wird." In diesem Zusammenhang

sieht Bettina Hitzer noch grosses methodologisch-reflexives Potential,
wenn sie fragt, ob «es nicht auch vorstellbar [sei], dass Gefühle über soziale
bzw. politische Abgrenzungen hinaus gemeinschaftsbildend wirken können, dass

emotionale Gemeinschaften quer zu sozialen oder politischen Gruppierungen
entstehen können».12 Ungeachtet dessen bieten Rosenweins und Reddys Ansätze,
obschon in einigen Punkten divergierend, gleichermassen interessante Werkzeuge

(abseits der dominierenden neurowissenschaftlichen Forschungsrichtung),
die es dem Emotionshistoriker, nicht zuletzt auch dem mediävistischen, erlauben
sollten, einen neuen, wenngleich methodisch noch nicht bis ins Letzte
durchdachten Zugang zu seinem Quellenmaterial zu finden.

Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3), 5 und 7-9.
Vgl. Plamper, The History of Emotions (wie Anm. 2), 251.

Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3). 13f. und 179.

Hitzer. Emotionsgeschichte (wie Anm. 5). 6.
10

Ebd., 6f.
" Vgl. ebd., 10.
12 Ebd.



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 507

Der vorliegende Beitrag will Rosenweins Einladung, an ihrem (Experiment)
produktiv teilzunehmen,'"' annehmen und die neuartige Sichtweise kritisch auf
eine illustre Quelle aus der Mitte des 11. Jahrhunderts anwenden: die bekannte
Klosterchronik Casus Sancti Galli (CSG) Ekkehards IV.,'4 die sich infolge ihres
anekdotischen und dramatisierenden Stils15 gut für eine entsprechende
emotionsgeschichtliche Analyse eignet. Der methodische Fokus soll auf Rosenweins Konzept

der (emotional communities) liegen, ohne dass dabei jedoch anregende
Ideen Reddys gänzlich ausgeblendet würden; tatsächlich demonstriert Rosenwein

in ihrem Werk bereits selber, dass sich ihre Überlegungen zeitweise gut
durch jene Reddys ergänzen lassen.

Die Klosterchronik Ekkehards

Die CSG Ekkehards, Hauschronik des Benediktinerklosters St. Gallen und
Fortsetzung von Ratperts Klostergeschichten, umfassen die Epoche von der Amtszeit
des Abtes Salomo III. (890-919) bis zu jener Notkers (971-975). Aufgrund ihres

unpräzisen, plauderhaften Erzählgestus wurde ihnen von der älteren Forschung,
u.a. in der Person ihres ersten Herausgebers, Gerold Meyer von Knonau,16 Ten-

denzhaftigkeit und historische Unzuverlässigkeit vorgeworfen." Besonders Flans
F. Haefele ist es zu verdanken, dass dieses Vorurteil in der nahen Vergangenheit
entscheidend entkräftet und die CSG in der Forschung rehabilitiert werden konnte.

Mit seiner These, wonach sich Ekkehards hauptsächliche erzählerische Intention

nach Boethius' Fortuna-Ideologie richte, d.h. sein Bericht «die Geschichte
des Klosters unter dem Aspekt der fortunia et infortunia aufrollen und darstellen»18

wolle, regte er zu neuen Sichtweisen auf das Werk an. In der jüngeren
Forschung wurden die CSG auf viele neue, v.a. kulturwissenschaftliche
Fragestellungen hin ausgewertet, z.B. im Zusammenhang mit dem klösterlichen
Bildungssystem, der mittelalterlichen Busspraxis oder der Bedeutung der fratres

13
Vgl. Rosenwein. Emotional communities (wie Anm. 3), 29.

14 Alle deutschsprachigen Casus-Zitate (Originaltext und Seitenangabe jeweils in Fussnoten
nachgeliefert) richten sich nach der Ausgabe: Ekkehard IV. von St. Gallen. Casus Sancti
Galli, hg. v. Hans F. Haefele (Freiherr vom Stein-Gedächtnisausgabe 10). 3.. unveränderte
Aufl., Dannstadt 1991.
Hierzu Haefele in seiner Einleitung: «Nach Gregor von Tours ist Ekkehard [...] wohl der
erste Geschichtsschreiber, der wieder so intensiv Gebrauch macht von diesem Mittel.
Menschen und Taten in unmittelbarer Dramatik vorzuführen». Haefele, Einleitung (wie Anm.
14), 10.

Er publizierte Ekkehards Klostergeschichten 1877 in der Reihe der «Mitteilungen zur
Vaterländischen Geschichte», herausgegeben vom Historischen Verein in St. Gallen.
Vgl. Ernst Hellgardt. Die Casus Sancti Galli Ekkeharts IV. und die Benediktsregel, in:
Beate Kellner/Ludger Lieb Peter Strohschneider (Fig.), Literarische Kommunikation und
soziale Interaktion. Studien zur Institutionalität mittelalterlicher Literatur. Frankfurt a. M.
2001,27-50.27.
Flaefele, Einleitung (wie Anm. 14), 8. Siehe auch Hans F. Haefele. Zum Aufbau der Casus
Sancti Galli Ekkehards IV.. in: Stefan Sonderegger/Alois M. Haas/Harald Burger (Hg.), Ty-
pologia litterarum. Festschrift für Max Wehrli, Zürich/Freiburg i. Br. 1969, 155-166.



508 Benedikt Tremp

l'a
conscripti. Prominent sind derzeit auch Überlegungen zum Raumverständnis
des claustrum: Das Kloster St. Gallen wird primär verstanden als eine Gemeinschaft

mit spezifischen Gesetzen und sozialer Ordnung, die in Konflikte gerät
mit verschiedenen anderen, auswärtigen Gruppierungen, welche abweichende

Interessen, Werte und Ziele vertreten und gegen die es die eigene Autonomie und
die ordensinteme disciplina zu verteidigen gilt.20 Majke de Jong sieht in diesem

Zusammenhang, im claustrum, das eigentliche (Antriebsmoment) der CSG: Die

Charakterisierung der dargestellten Personen und Personenverbände orientiere
sich primär am Grad der Zugehörigkeit zum inneren Heiligtum St. Gallens, d.h.

an der Frage, ob eine Person (dazugehöre) oder nicht.21 Und gerade an diesem
Punkt lässt sich mit einer emotionsgeschichtlichen Analyse im Sinne von Rosenwein

und Reddy und. spezifischer, nach Rosenweins Konzept der (emotional
communities) gut anknüpfen: Entsprechende Unterscheidungen von (innem und

(aussen) dürften sich auch auf der Ebene von Gefühlskonventionen niedergeschlagen

haben.

(Emotioned communities) gegen (emotional regimes/refuges>

Rosenweins (emotional communities) sind weitgehend identisch mit (social
communities) (Familien, Nachbarschaften, Gilden, Klöster usw.). Der Unterschied
besteht im Erkenntnisinteresse des Forschers: Ein solches zielt hier nicht auf
soziale Systeme, sondern primär auf Formen von (Gefühlssystemen). Gefragt wird
danach, welche Emotionen solche Gemeinschaften (bzw. ihre Mitglieder) als

wertvoll bzw. schädlich für sich erachten, wie sie die Emotionen fremder
Gruppierungen einschätzen, welche emotionalen Ausdrucks formen sie erwarten,
fördern, tolerieren und verurteilen.~~

Ein guter Überblick über den aktuellen Forschungsstand findet sich in der neuesten, v ierten
Auflage der Freiherr vom Stein-Ausgabe (2002) im Nachtrag von Steffen Patzold. v el.
299ff.
Vgl. hierzu Rüdiger Brandt, Fama volante - publica inspection - populo moribus aeeeptus.
Vorstellungen von Öffentlichkeit und NichtÖffentlichkeit in den Casus sancti Galli Ekkehards

IV.. in: Gert Melville/Peter von Moos (Hg.). Das Öffentliche und Private in der Vor-
modetne. Köln 1998, 609-628, der aufzeigt, wie St. Gallen (wie im Grunde jedes andere

Kloster) «einerseits abgeschlossen, eine <Welt> für sich» sei. sich jedoch andererseits «auch
zahlreiche Verbindungen nach außen» ergeben hätten: Handelsbeziehungen, Berührungspunkte

zu anderen Klöstern als Folge der «Einbettung in die kirchliche Organisation».
Konfrontationen mit den Reichsklosterstatus anfechtenden «.Ansprüchen des Konstanzer
Bischofs und der in dieser Zeit virulenten Kloster- und Kirchenreformbestrebungen». Kontakte

zu «weltlichen Herrschaftsträgern». zur fremden Welt der Ungarn sowie nicht zuletzt zu
religiösen und weltlichen Gegensätzen, die «ins Kloster selbst hineingetragen« wurden,
(ebd., 611).
Vgl. Mayke de Jong, Internai cloisters. The Case of Ekkehard's Casus Sancti Galli, in: Walter

Pohl/Helmut Reimitz, Grenze und Differenz im frühen Mittelalter, Wien 2000. 209-221.
210.

Vgl. Rosenwein. Worrying (wie Anm. 4). 842.



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 509

Weitere Prämissen betreffend die (emotional communities) sind die folgenden:

Erstens definieren sich solche Gemeinschaften in der Regel nicht bloss über
eine oder zwei Emotionen, sondern über ein ganzes Set an Gefühlsregungen,"
wobei partielle Übereinstimmungen mit anderen (über- oder nebengeordneten)
Gemeinschaften möglich sind: So müssen etwa alle (emotional communities),
welche die Analyse der CSG zutage fördern wird, als Teilgemeinschaften der

grossen, allumfassenden (emotional comiminity> des christlichen .Abendlandes
verstanden werden, deren Werte jedoch verschiedenartig ausgelebt, ausgedrückt
oder gar angefochten werden konnten, gerade im Rahmen des untergeordneten,
aber doch dominanten christlichen Mönchtums.24 Zweitens können zeitgleich
mehr als zwei konkurrierende Gemeinschaften (ko-)existieren. Man sollte sich
das Gesamtgefüge einer solchen Ansammlung gleichzeitiger (emotional communities)

als Landschaft vieler unterschiedlich grosser Kreise vorstellen, die nicht
streng konzentrisch angeordnet sind und sich z.T. gegenseitig überschneiden,
z.T. - je nach Subordinationsverhältnis - gänzlich einverleiben.2^ Auch ist die

Möglichkeit zu einem (individuellen) Übergang von einer in die andere (community)

(bei potentiellen Anpassungsproblemen) gegeben.26

Reddys Ansatz schlägt eine etwas andere Richtung ein: Er sieht ein streng
zweiteiliges Schema vor, wonach innerhalb einer Gesellschaft immer jeweils ein

so genanntes (emotional regime) einer (emotional refuge) gegenübersteht. Während

ersteres über die emotionalen Normen innerhalb dieser Gesellschaft bestimmen

kann und sich dadurch das politische Übergewicht sichert, bietet letztere all

jenen Individuen, deren emotionale Standards als deviant gelten (und unterdrückt
werden), eine Plattform, wo sie sich dem Drack des (Regimes) und dem damit
einhergehenden (emotional suffering), dem aus emotionaler SLtppression erwachsenden

(Leiden), entziehen können." Ebendieses (Leiden) bzw. das Verlangen
danach, es zu überwinden, dient weiter als wichtigste Antriebskraft ftir einen

Machtwechsel, d.h. die Ablösung des bestehenden (Regimes) durch die
(Zuflucht), die sich dann selbst als neues (Regime) etabliert und fortan ihrerseits
Andersfühlende unterdrücken kann.28

Vgl. Rosenwein. Emotional communities (wie Anm. 3), 26.

Vgl. ebd., 199.

Vgl. ebd., 24.

Vgl. ebd.

Vgl. William M. Reddy, The Navigation of Feeling. A framework for the history of
emotions, Cambridge 2001, 129.

Reddy veranschaulicht dies anhand der Französischen Revolution, als zunächst der
absolutistische Hof das (emotional regime) stellte und nur ein sehr restriktives Set an (emotives)
zuliess, dann jedoch von der devianten. weil liberaleren (Gefühlswelt) der (Empfindsamkeit)

- gefordert u.a. in der französischen Salon- und Theaterkultur und grundlegend für das

revolutionäre Lebensgefühl - abgelöst wurde. Die (Terror-)Herrschaft. die daraus entstand,
stellte in der Folge ein eigenes Set an erlaubten Gefühlsäusserungen zusammen, dessen

Nicht-Befolgung scharf sanktioniert wurde. Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie
Anm. 4), 19 und 198.



510 Benedikt Tremp

Rosenwein hält diese Überlegungen für ungenügend; sie ist der Meinung, dass

man der Komplexität einer Gefühlswelt wie derjenigen des Mittelalters (oder
irgendeiner Gesellschaft) kaum gerecht würde, beschränkte man sich auf nur zwei

mögliche emotionale Haltungen."9 Es empfehle sich für die Quellenarbeit, diese

absolute Dichotomie (unterdrückend) - (unterdrückt) aufzubrechen, d.h. sich

offen zu zeigen gegenüber der Möglichkeit mehrerer greifbar werdender
Gemeinschaften, unter welchen gegebenenfalls relative Unterschiede der Dominanz
bestanden haben könnten.

Aufgrund dieser grundsätzlich offeneren Disposition dürfte sich das Konzept
der (emotional communities) für eine Untersuchung der Gruppenkonstellatio-
n(en) eines frühmittelalterlichen Klosters wie St. Gallen, wo bekanntlich
verschiedene mittelalterliche Teilgesellschaften präsent waren, besser eignen als

jenes von Reddy. Auch spricht für Rosenwein, dass sie ihr Konzept bereits an Zeiten,

in welchen casus wie jene Sancti Galli spielen, erprobt hat, derweil Reddy
kein Interesse am Mittelalter hat. Kategorisch ausblenden, so Rosenwein. dürfe

man ihn jedoch nicht: Es sei durchaus vorstellbar, dass eine (emotional community)

innerhalb der eigenen Grenzen verschiedene (refuges) für verschiedene
ihrer Mitglieder etablieren kann.31 Diese Möglichkeit skizziert sie anhand der

Zeitgenossen Venantius Fortunatus und Bischof Gregor von Tours: Beide sollen

zwar Mitglieder derselben (emotional community) gewesen, jedoch mit deren

Vorgaben und Möglichkeiten auf fast komplementäre Weisen konstruktiv
umgegangen sein, wodurch sie sich gegenseitig (emotionale Zufluchtem bereitgestellt
hätten. So soll z.B. Fortunatus' emotional ungemein ausdrucksstarke und
ungehemmte Dichtung dem argwöhnischen und zynischen Chronisten, dessen

Geschichten häufig von vorgetäuschten Gefühlen handeln, d.h. von der schmerzlichen

Kenntnis heuchlerischer Handhabung jener Gefühlsnormen, die bei Fortunatus

genuin und authentisch vorliegen, eine Möglichkeit zu emotionaler

(Entspannung) geboten haben.'"
Dieser noch etwas zu wenig ausgereifte Versuch Rosenweins kommt in dieser

Form für die vorliegende Aufgabenstellung insofern nicht in Frage, als sich diese

ja einzig auf einen Schreiber konzentriert sowie auf dessen in einem Werk
konzentrierte Interpretationen emotionaler Ausdrucksformen, die sich möglicherweise

zu verschiedenen (emotional communities) bündeln lassen. Der Denkansatz
wäre jedoch möglicherweise dann frachtbar. wenn man erstens seinen Fokus von
der auktorialen auf die textuelle Ebene verschieben, zweitens den Geltungsbereich

des Konzepts einer (refuges) bildenden (emotional community) auf übergeordnete

(emotional communities) erweitern und drittens auch (emotional
regimes) miteinbeziehen würde. Für die Untersuchung des Textes der CSG liesse

sich also versuchsweise fragen, ob sich hier innerhalb der allem übergeordneten

20
Vgl. ebd.. 23.

30
Vgl. ebd.. 200.

"' Vgl. ebd.. 126.
32

Vgl. ebd.



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 51 1

(emotional community) des monastischen Kulturkreises zweitrangige (emotional
communities) auffinden lassen, die wie (regimes) oder (refuges) inszeniert werden.

Damit würde gewährleistet, dass Reddys Ansatz nicht ganz vernachlässigt
wird, sondern - wohlgemerkt unter pragmatischer Missachtung seiner streng
zweiteiligen Prämisse - bei der CSG-Analyse ebenfalls eine Rolle, wenngleich
eine untergeordnete, spielen darf.

Probleme der Authentizität, semantischen Differenz und Kontexte von Emotionen

Will man den Aufzeichnungen Ekkehards quellenkritisch gerecht werden, drängt
sich die Frage auf, ob und inwiefern diese tatsächlich einen repräsentativen Blick
auf verschiedene (emotional communities) in der Zeit des Verfassers und in der

von ihm primär behandelten unmittelbaren Vorzeit gewährleisten können. Handelt

es sich bei den in den CSG auftretenden Emotionen letztlich nicht bloss um
Ausdrucksformen eines einzigen emotionalen Normensets, nämlich jenes des

Verfassers? Und darf man diese als authentisch betrachten?
Sicher muss davon ausgegangen werden, dass der St. Galler Mönch während

seiner Arbeit - in Entsprechung zu den Normen jener (emotional community),
der er selber angehörte - genaue persönliche Vorstellungen davon hatte, wie die
Menschen fühlen bzw. wie sie Emotionen zum Ausdruck bringen sollten. Die
CSG sind, wie die meisten anderen Schriften dieser Zeit, v.a. didaktischer Natur,
weshalb man sich von der Annahme verabschieden sollte, ein Chronist wie
Ekkehard habe die emotionalen Welten um sich herum präsentiert, wie diese
tatsächlich waren. Der gelehrte Mönch dürfte darum bemüht gewesen sein, anhand

seiner Geschichten exemplarisch aufzuzeigen, welche Lebens- und darunter
emotionalen Grundeinstellungen die (richtigen), d.h. mit dem Klosterleben
konformen, und welche die (falschen) sind. Somit dürfte man also auch in dieser
mutmasslich eindimensionalen Quelle auf mehrere (emotional communities)
stossen. Und obschon diese nicht als unmittelbar authentisch bezeichnet werden

können, so sind sie ebenfalls nicht gänzlich fingiert: Denn Normen-, Werte- und

Zielsetzungen jedweder ,Vrt verweisen für gewöhnlich auf Vorstellungen, die aus

realen sozialen Gegebenheiten erwachsen sind."
Ein weiteres Grundproblem, welches das Unterfangen (Emotionsgeschichte)

in Frage zu stellen droht, besteht im Vorbehalt, dass die Semantik des

mittelalterlichen Emotionenbegriffs von derjenigen des modernen Historikers so stark

abweicht, dass eine entsprechende Untersuchung anachronistischer Natur wäre.
Rosenvveins Abriss der verschiedenen Gefühlslisten, welche die für das Mittelalter

essentiellen antiken bis spätantiken Denker erstellt haben, zeigt z.B. auf,
dass sich Piatos Gefühlskonzeptionen stark an körperliche Appetitregungen
anlehnten, derweil die radikal weltfeindlichen Stoiker Emotionen grundsätzlich als

perturbationes, d.h. als für eine vorbildliche Lebensführung störende Grössen

'" Vel. ebd.. 196.



512 Benedikt Tremp

(de-)klassierten,- womit sich also bereits beim Vergleich dieser beiden, zeitlich
nicht weit auseinander liegenden <emotional communities) eine grosse semantische

Differenz auftut.
Auch mit dem Übergang zum abendländischen Christentum hätten sich diverse

Gefühlsausdrücke in ihrer Bedeutungsstruktur verändert, so etwa die (Liebo
(Caritas, amor, dilectio u.a.) und ihre nunmehr doppelte Assoziation als entweder

gute, weil auf den Nächsten und Gott gerichtete, oder verwerfliche, weil egoistische

und diesseitsorientierte Gefühlsregung.35 Die lateinischen Worthüllen
seien jedoch seit der Antike dieselben geblieben und dabei auch nicht
ausschliesslich von einer dominierenden Liste der Vorväter übernommen worden;
denn genau wie heutzutage fehlte auch damals bereits eine Einigung darüber,
was als Emotion durchgehen kann und was nicht.'6 Man bediente sich aus dem

riesigen Fundus an bekannten Begriffen zu jeder Zeit völlig willkürlich, weshalb
sich dieser Beitrag auch nicht auf eine entsprechende Diskussion einlassen wird.
Dies sowie der Umstand, dass einige der bekannteren antiken Listen (z.B. Cice-
ros) erstaunliche Parallelen zu Inventaren modemer Psychologen (z.B. Paul Ek-
man) aufweisen, Hessen gemäss Rosenwein den Schluss zu, dass es durchaus

möglich sei, eine Geschichte der mittelalterlichen Emotionen bzw. von katego-
rialen Grössen wie perturbationes, motus animi, passiones, affectus usw. zu
verfassen, welche, zumindest bis zum 13. Jahrhundert, semantisch partiell bis
vollständig synonym gebraucht worden seien.37

Im Rahmen der Auseinandersetzung mit Ekkehards reichem Repertoire an

Gefühlsbegriffen sollte die Frage, woher bzw. von welcher (spät-)antiken Grösse
die einzelnen Ausdrücke stammen könnten, also keine Rolle spielen. Dagegen ist

es unerlässlich, den unmittelbaren Kontext der im CSG auftretenden Gefühlsäus-

serungen in die Analyse mit einzubeziehen. Denn die Bedeutung von Emotionen
ist nicht eruierbar, wenn die Bedeutung der Sätze, in die sie eingebettet wurden,
verborgen bleibt.'8 Dies ist eine unabdingbare methodische Implikation des

neuen Paradigmas Rosenweins und Reddys, wonach Emotionen ja (sozio-kultu-
relle Produkte) sind, Gemeinschaften mitkonstituieren. Es soll bei der Textanalyse

also eine Rolle spielen, wer von diesem oder jenem Gefühl ergriffen w ird
und warum und welche Intention die betreffende Person damit für sich oder ihre

Gruppe gegebenenfalls zu verbinden hofft. Ausserdem darf auch der christliche
Nonnen- und Werte-Kontext um die CSG herum nicht aus den Augen verloren
werden, d.h. die essentielle ideologische Grundlage, aufweiche der Text potentiell

bauen kann: die Regula Benedica (RB) bzw. verschiedene auf die Nor-

Vgl. ebd.. 35 und 39.
Wobei eine eindeutige Differenzierung der verschiedenen Liebesbegriffe nach dieser oder
jener (Liebes-)Semantik selbst den wichtigsten christlichen Exponenten nicht geläufig war.
Vgl. ebd.. 45.

Vgl. ebd., 53-56.
Vgl. ebd.. 191.

Vgl. ebd.



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancii Galli 513

mierung von Emotionalität abzielende Inhalte derselben, bestimmend für das

brüderliche Zusammenleben vom Jahr ihrer Einführung in St. Gallen (747) bis

zur Aufhebung der Abtei (1805).

Fröhlichkeil und Freude'9

Im Bezug auf Fröhlichkeit, am konventionellsten zum Ausdruck gebracht durch
Gelächter, sind den Bewohnern eines Benediktinerkonvents wie St. Gallen
gemäss der RB enge Grenzen gesetzt: Auf dem Weg zu vollendeter Demut und
Seligkeit sei der Mönch nämlich «nicht leicht und schnell zum Lachen bereit, steht
doch geschrieben: (Der Tor bricht in schallendes Gelächter aus»).40 Daran dürfte
jedoch keine pauschale Absage an fröhliches Verhalten im monastischen Alltag
geknüpft gewesen sein; auch in den Anekdoten Ekkehards finden sich Mönche
und Äbte, die ihrer Freude ungehemmt Luft verschaffen. Vielmehr soll hier die

Frage in den Vordergrund rücken, durch welche Umstände laetitia (u.a.) provoziert

wird, wann sie, aus der Perspektive des wertenden Verfassers, eher als
störend empfunden wird, wann als begrüssenswert.

Einen recht exzessiven Umgang mit Freudebekundungen pflegt bei Ekkehard
der König Konrad I.: Anlässlich eines überraschenden und eigenmächtigen
Besuches in St. Gallen um Weihnachten fällt er durch beste Festlaune, wiederholtes
risum und einen lockeren Umgang mit der monastischen Etikette auf, sehr zum
Missfallen der Bewohner: Beim abschliessenden gemeinsamen Mahl, welches er
den Mönchen stiftet und welches für klösterliche Verhältnisse ungewohnt opulent

und somit völlig unpassend ist (Gaukler und Musiker treten auf und man isst

Fleisch), erblickt der heitere König ältere Mönche «und lachte über einige von
ihnen, denn da ihnen alles neu war, verzogen sich ihre Mienen».41 Dennoch lässt

man ihn geduldig gewähren, da er die Brüder auch grosszügig beschenkt, u.a.
indem er ihnen ihre Klosterimmunität bestätigt - hinsichtlich der Wahrung ihrer
Autonomie von grossem Wert. Ekkehard argumentiert denn auch, man dürfe die
«Zucht [disciplinami] mit Fug verschmähen», wenn die Liebe, die zu solchen Taten

motiviert, rein sei.42 Bei der von Konrad verursachten Unruhe dürfe man also
ein Auge zudrücken, weil er dem Kloster nicht mir Gutes tue, sondern mit seinen

Begünstigungen ja auch sein eigenes Seelenheil im Sinne haben dürfte. Trotzdem

bleibt der Eindruck zurück, dass hier ein Auswärtiger den Mönchen
entgegentritt, dessen grosse Fröhlichkeit die eigenen (Gefühls-)Konventionen an

Das entsprechende Vokabular innerhalb der CSG umfasst folgende Wörter: hilaruslhilari-
tas, tripudium, triumphare, laetusllaetitia, exsultatio, delectare delectatio, voluptas, piacere,

gloriar!, (al-) Indereiludicr-um, (ar-/sub-/ir-) ridere/risus, cachinnarelcachinnus, gau-
derelgaudium, libens, io(u)cundusliocus, lacrimare (Tränen der Freude), alacerlalacritas.
«Decimus humilitatis gradus est si non sit facilis ac promptus in risu, quiascriptum est: Stul-
tus in risu exaltât vocem suam.» (RB 7,59).
«Graviores fratrum rex spectat inter strepitum, ridet quorundam vultus contractos propter
rerum talium insolentiam.» (CSG 45).
«Caritas, quç non agit perperam. licenter sprevit disciplinam.» (ebd.).



514 Benedikt Trernp

Ausdrucksstärke klar zu übersteigen scheint. Beinahe Identisches geschieht im

späteren Verlauf der CSG, als sich eine Delegation auswärtiger Geistlicher, die
St. Gallens Umgang mit der disciplina überprüfen wollen, mit den Brüdern zu
einem (Liebesmahb niederlassen, und dies «[ujnter solcher Heiterkeit [...], indes

von den St. Galler Brüdern sich keiner zum Lachen reizen ließ)».43 Anders als

Konrad zeigen sich diese Besucher jedoch nicht unsensibel gegenüber der Ruhe

der Brüder, sondern vielmehr davon beeindruckt: «[W]ir sind durch eure Zucht
gedemütigt und voll der Verwunderung, daß wir, ganz aufgelöst vor Lachen,
nicht einen unter euch miteinstimmen sahen.»44

Ähnlich ausgelassen wirken die Umgangsformen im Umfeld der ottonischen
Herrscher: Als etwa König Otto IL, Sohn Ottos des Grossen, und seine kaiserliche

Mutter Adelheid von der tragedia erfahren, die die St. Galler durch die
Visite des hypokritischen und aufrührerischen Reformbruders Sandrat erlitten
haben, lachen sie zunächst spontan, ehe sich die Kaiserin auf die für die
Angelegenheit wohl angebrachte Ernsthaftigkeit besinnt (Sandrat ist ursprünglich auf
Geheiss des Kaisers ins Kloster geschickt worden). Der junge Otto jedoch kann

sich das Lachen auch ein zweites Mal, nunmehr in Gegenwart seines betrübten

Vaters, nicht verkneifen, weshalb ihn dieser zurechtweist: «Ich muß mich
wundem, daß du lachst, wo ich weinen möchte.»45

Ungezügelt fröhlich sind in den CSG auch die Ungarn, eine geradezu
prototypisch fremde Gruppiemng innerhalb des Kontexts christlichen Mittelalters. Als
die Heiden das in der Zwischenzeit geräumte Kloster infiltrieren, lassen sie sich
zu einem orgienhaften Gelage hinreissen, in welchem sie u.a. zügellos Wein trinken

und sich «zum Spaß gegenseitig mit den abgenagten Knochen»46 bewerfen.
Und als der zurückgebliebene, schwachsinnige Mönch Heribald inmitten seiner
Feinde furchtsam eine Antiphon anstimmt, strömen sie zusammen und beginnen,
«in ausgelassener Freude»47 dazu zu tanzen. Später in Sicherheit wird Heribald
gegenüber seinen Brüdern kundtun, er könne sich nicht erinnern, «jemals fröhlichere

Leute in unserem Kloster gesehen zu haben».48 Dass ihm diese Ausgelassenheit

sogar teilweise gefallen habe, rechnet Ekkehard implizit seinem
Schwachsinn an, wodurch sich der oben zitierte RB-Eintrag programmatisch
bestätigt sieht.

Im Vergleich zu diesen Beispielen impulsiver und obszöner Freude in auswärtigen

Kreisen wirken interne Fröhlichkeitsbekundungen in St. Gallen erwar-
tungsgemäss eher züchtig und dezent. Ein wichtiger Grund, frohen Mutes zu
sein, ist dabei die von seliger Gewissheit geprägte Aussicht auf den unmittelbar

«Tali hilaritate [...]. nemo quidem loci fratrum motus est in risum.» (ebd.. 221).
«et ecce disciplina vestra fracti stupeseimus. cum. nobis effuse solutis in risum. ne unum
vestrum dare viderimus assensum.» (ebd.).
«Miror te [...] ridere, quod me übet fiere.» (ebd.. 283).
«ossa obçsa inter se unus quidem in alterum ludicro iecerant.» (ebd.. 121).
«effusa leticia» (ebd.).
«hilariores in claustro nostro homines vidisse me memini.» (ebd.. 135).



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 515

bevorstehenden Tod: Der Mönch Ratpert geht «in aller Freudigkeit [...] hinüber
ins Paradies». Gerald verstirbt betont sanft, in Anwesenheit der Brüder, und
indem er «allen mit offenen Augen zulächelte und endlich unter einem gleichsam
abgenötigten Lachen leise kichernd verschied».50 Davor noch hat er aus Freude
über das anstehende Ende Tränen vergossen und sich damit einer Ausdrucksform
bedient, die in der CSG ausschliesslich St. Galler Exponenten vorbehalten ist.

Doch nicht alle sind so milde im Umgang mit Ausdrucksformen der Freude:
Salomo (III.), Hofmann, Bischof von Konstanz und gemäss Ekkehard ein
verdienter und guter Abt, soll zwar «jeweils nach Umständen und Gesellschaft ein
fröhlicher und liebenswürdiger Tischgenosse» gewesen sein, ohne dabei (wie
etwa Konrad) «je schwelgerisch zu sein»?1 Jedoch sei er auch zu frechen Scherzen
und leichtsinnigen Angebereien aufgelegt gewesen: Einmal erwirkt er, dass die
schwäbischen Grafen Perchtolt und Erchinger irrtümlicherweise einfachen Hirten

ihre Ehrerbietung erweisen, da sie glauben, es handle sich um freie
Menschen, woran er «sein stilles Vergnügen»52 hat. Ein andermal prahlt er in ihrer
Anwesenheit «in durchaus unbesonnenem Spott»53 von einem riesigen Ofen in
St. Gallen, der sie in einem einzigen Backgang ein ganzes Jahr lang mit Brot
versorgen könne. Jedoch scheint Ekkehard diesen unvorteilhaften Charaktereigenschaften,

welche Salomo wohl in dem ihm vertrauten höfischen Milieu aufgelesen

haben dürfte, kein allzu grosses Gewicht zugestehen zu wollen, wohl
deshalb, weil sich der Fehlbare ob dieser einfältigen, auf materielle Errungenschaften

und albernen Kurzweil gemünzten Fröhlichkeit selbst angeklagt habe

und weil er seine Freude u.a. auch intensiv darauf verwandt habe, den Brüdern
«Liebesmähler» zu bieten oder die Armen zu trösten.

Ekkehard steht hier also für eine eher moderate Auslegung der
entsprechenden Vorgabe der RB ein. Eine Anekdote des Abtes Notker unterstreicht
dies: Dieser - ein Mann von grosser hilaritas, der die Sympathien des Verfassers

geniesst - soll für einige Zeit das Kloster verlassen haben, damit die Brüder
«sich einmal lockerer benehmen können», wobei man jedoch darauf Acht haben

sollte, «daß sie nicht über die Stränge schlagen und daß keinerlei Laien an ihrer
Fröhlichkeit teilhaben».54 Ein wenig Spass darf also wohl sein, solange dieser
nicht in etwas ausartete, was man von auswärtigen Gefühlskonventionen erwarten

konnte. Notker reagiert mit dieser Lockerang demonstrativ auf die Handlungen

jener, «die zu diesen Zeiten ihren Mund gegen die Mönche aufgesperrt»"
haben, d.h. der unbeliebten Reformer von auswärts, welche in St. Gallen einen

«laetissimus [...] in paradysum [...] transiit.» (ebd.. 101).
«omnes apertis oculis arrisit tandemque quasi excusso risu chachinnulans exspiravit.» (ebd..
245).
«loco et personis hilaris erat et ioeundus. prodigus nunquam.» (ebd.. 71).
«memor secum gaudebat.» (ebd., 43).
«indiscrete ludens» (ebd.. 39).
«ut aliquando remissius fratres mei agant f..] ne effuse effluant et ne laici hilaritati illorum
omnino intersint» (ebd., 265).
«quorum his temporibus in monachos sunt ora patula» (ebd.. 263).



516 Benedikt Trernp

rigoroseren Umgang mit der disciplina durchzusetzen hoffen, da die hiesigen
Brüder angeblich zu lasch mit ihr umgingen, und sich dabei doch selber

unzüchtigen Heiterkeitsbekundungen hinzugeben pflegen.
Die Notker-Anekdote dient Ekkehard als Überleitung zLir Polemik gegen die

Reformbewegung seiner eigenen Zeit, eine Reform lothringischer Observanz von
1034, die eine rigidere Auslegung der benediktinischen Regeln verfolgte.56
Beinahe schon wehmütig erinnert sich der Chronist an die Zeit vor diesem monastischen

Schisma zurück, als «Grafen und andere mächtige Herren [...], um der
Freude willen an Festtagen unseren Prozessionen durch das Klosterinnere zu
folgen, [...] mit uns marschierten, wohin wir nur immer gingen».5 Das Programm
der welschen Neuerer forderte eine striktere Abgeschlossenheit des Mönchslebens

nach aussen hin und tolerierte eine solche gemeinsam erlebte delectatio
kaum mehr.58 Damit hatte sich ein neues (emotional regime) in St. Gallen zu
etablieren versucht.

Zorn. Hass, Neid, Unruhe59

Unruhiges, erregtes Verhalten negativer Ausprägung (Zorn, Hass, Neid) jedoch
auch Unruhe bzw. Erregung für sich waren innerhalb des claustrum, einem «Ort
der Stille, des Gebetes und der Andacht»,60 nicht gerne gesehen. Schon im
Zusammenhang mit murmuratio zeigt sich die Benediktsregel sehr rigide: Niemals
dürfe innerhalb der Klostermauern «das Laster des Murrens aufkommen, in
keinem Wort und keiner Andeutung, was auch immer als Anlass vorliegen mag».61

Jeder Anflug von ordnungswidrigem Missmut sollte bereits im Keim erstickt
werden. Ein Mönch musste lernen, sich in schweigsamer patientia zu üben,

«[sjogar wenn ihm dabei noch so viel Unrecht geschieht».6" Dem Abt wiederum
fiel es zu. Ruhelosen die Leviten zu lesen und sich damit selbst einer autoritativen,

jedoch akzeptierten Form von Unmutsbekundung zu bedienen.

Vgl. Hellgardt. Die Casus Sancti Galli (wie Anm. 16). 29.
«comités aliosque potentes [...]. pro delectatione testis diebus crucem nobiscum per claustrum

sequendi [...] nobiscum. quaqua ivimus, ingredi.» (CSG 265).
Vgl. de Jong, Internal cloisters (wie .'Vim. 20), 212.
Zorn: irasci/ira, (in-) fremere, murmurarei'murmur(atio). invehi/increpare. furibiindus/fure-
re/furor. (in-/ex-) clamare/clamor, animosus. infestus/infestare. (vultus/ore et oculis) con-
trahere'divaricare. bacchari. rabidus rubere, reclamare, irritare, lacrimare (Tränen des

Zorns).
Ernst Tremp, Das frühmittelalterliche Kloster als Freiraum und Engnis. Beobachtungen an
den literarischen Quellen St. Gallens, in: Tiziana Suarez-Nani/'Vlartin Rohde (Hg.),
Représentations et conceptions de l'espace dans la culture médiévale Repräsentationsformen
und Konzeptionen des Raums in der Kultur des Mittelalters. Freiburg i.Ü. 2011. 323-340.
335.

«ne murmurationis malum pro qualicumque causa in aliquo qualicumque verbo vel signifi-
catione appareat» (RB 34,6).
«etiam quibuslibet irrogatis iniuriis» (ebd.. 7.35).



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 517

Personen innerhalb der CSG, deren Darstellungsweisen merklich mit einem
Vokabular markanter Unruhe einhergehen, sind Sandrat. Ruodmann. Victor.
Hadwig, Wolo, Perchtolt und Erchinger. Besonders die Anekdoten des

erstgenannten Reformmönchs sind eindrücklich: Der aus Trier stammende, hochgeborene

und -gebildete Sandrat fallt bei seiner Mission, der disciplina St. Gallens
auf den Zahn zu fühlen, durch ein explosives Temperament auf: Auf die Restriktionen,

die ihm von den misstrauischen Klosterbrüdern auferlegt worden sind
und die seine Autorität unterminieren, reagiert er stets mit aussergewöhnlich
starken Zomausbrüchen, die ihn jeweils nur noch weiter marginalisieren. Als
man ihm z.B. klar macht, dass er sich trotz seinem Sonderstatus dem St. Galler
Abt unterstellen müsse und man den König über allfällige Verstösse gegen diese

Bestimmung unterrichten würde, verliert er seine Fassung völlig: «Da Sandrat
solches zu hören bekam, ergrimmte er bei sich und geriet in solche Erregung,
daß er vor Zorn sogar in Tränen ausbrach.»63 Sandrats (extremes) Gemüt scheint
auch ansteckend zu sein: So sieht sich ein junger Mönch infolge der Schroffheit
des Reformmönchs dazu genötigt, alle guten Vorsätze64 zu vergessen und ihm
«in rasendem Zorn [...] mit der Faust mächtig gegen die Schläfe»65 zu schlagen.
Aber selbst der blosse Anblick des auswärtigen Eiferers scheint die Gemüter um
ihn herum zu erregen, so im Fall des Dekans von Murbach, der Sandrat zu
Beginn von dessen Besuch inmitten einer Schar von Brüdern sichtet, unter die er
sich heimlich gemischt hat, und kurzerhand vermeint, der Reformmönch sei ein

geradezu «verächtliche]/] Mensch».66

Schon Wojtek Jezierski, der die Sandrat-Anekdote unter dem Gesichtspunkt
sozialer Ausschlussmechanismen des Klosters untersuchte, hat festgestellt, dass

Ekkehards Auseinandersetzung mit dem Reformmönch fast ausschliesslich mit
Ärger, Trauer und dem Gefühl erlittener Ungerechtigkeit einhergeht. Und er
betont zurecht, dass eine derart negative Darstellung dieses Mönchs reine
Stilisierung sein könnte.67 Es dürfte der Gemeinschaft St. Gallens (bzw. ihrem
Exponenten Ekkehard), zwecks Betonung des Autonomieanspruches, durchaus ge-
passt haben, den fremden (Kontrolleur) als cholerischen Verrückten zu inszenieren6

und ihn damit gewissermassen emotional zu marginalisieren.
Ähnlich verrückt wird auch der Reichenauer Abt Ruodmann, ebenfalls einer

der ärgeren Antagonisten in der CSG, gezeichnet: Seine hasserfüllten Reden

gegen das Kloster stehen am Ursprung der ottonischen Zucht-Kontrolle. Und
weiter ergibt es sich, dass er eines nachts eigenmächtig in St. Gallen einsteigt,

«Talibus ille auditis secum tremens adeo. ut prae ira etiam lacrimasceret. commotus est.»
(CSG 273).
Besonders das durch die Regula vorgegebene Gebot, dass sich die Brüder untereinander
nicht eigenmächtig schlagen dürfen (vgl. RB 70,2).
«furens [...] pugno ilium in tympus validissime percussit» (CSG 275).
«Despectibilis ille enime» (ebd., 267).
Vgl. Wojtek Jezierski, Paranoia sangallensis. A Micro-Study in the Etiquette of Monastic-
Persecution, in: Frühmittelalterliche Studien, 42 (2008). 147-168, 152.

68 Ebd.. 165.



518 Benedikt Tremp

um unter seinen Feinden zu schnüffeln, und zuletzt auf dem Abort der Brüder
landet, wo man ihn «an dem Schnauben der Nase» erkennt, «das er jeweils von
sich gab, wenn er erregt war».69 Das erscheint zusätzlich grotesk, wenn man
bedenkt, dass der Abort als Ort galt, wo Geister und Teufel auftauchen.

Mit Victor, Wolo, Hadwig, Perchtolt und Erchinger drängen sich weitere

Exponenten von adliger aAbstammung auf, die in den CSG zuweilen durch heissblü-

tige Aktionen auffallen: Vom Mönch Victor wird berichtet, dass er angesichts
des strengen Regimes von Abt Craloh, unter dem der ganze Konvent leidet,
zunächst als einziger nicht ruhig Blut bewahren kann, sondern seinem Oberen mit
offener Feindseligkeit begegnet,71 woraufhin er das Kloster verlassen muss.
Auch soll er «die Funken [des] Hasses», die zwischen Abt und Brüdern entstanden

waren, «nach Kräften zu Flammen» geschürt haben. Und als sich später
Bischof Ulrich, ein dem Kloster in grosser Liebe verbundener Mann, um eine

Aussöhnung zwischen den Parteien bemüht, boykottiert Victor dies, indem er
dem Abt den rituellen Kuss des Evangeliums verweigert. Dass sich jedoch die
anderen Brüder zuletzt mit Craloh aussöhnen können und ihre Liebe «langen,
alten Haß» ' bricht, erträgt Victor, «rasenden Herzens»,74 nicht. Daher trennt er
sich von St. Gallen und wird zuletzt, da man ihn gegen seinen Willen zurückführen

will, geblendet.
Ähnlich hoch gehen die Emotionen in der Anekdote des jungen Grafensohns

Wolo. Dieser, ein «unruhiger und unsteter Geist». 5 schafft es ebenfalls nicht,
«seinen unsteten Sinn»,76 der stark auf das Leben der Aussenwelt gerichtet ist, zu
zähmen. So läuft er einmal, da er sich die Berge in der Ferne anschauen will,
erregt aus der Schreibstube und auf den Glockenturm der Galluskirche. Unterwegs
dorthin jedoch bricht ihm die Treppe unter den Füssen weg, worauf er sich den

Hals bricht und dadurch später den Tod findet. Zeichnete zuvor bei Sandrat
noch übermässiger Zorn, bei Victor ungebändigter Hass verantwortlich für eine

gescheiterte Integration in die Welt klösterlicher Gefühlskonventionen, liegt es

hier beim jungen oblatus Wolo also eher an einer weniger bösartigen, nerv Ösen

und diesseitsorientierten Wesensart.
Die schwäbische Herzogin Hadwig soll einen Mönch namens Ekkehard II. bei

dessen Besuchen auf ihrer Burg Hohentwiel oft «durch ihren harten und
unbeherrschten Charakter» empört haben, weshalb er «manchmal viel lieber zu Hause

69

70
«runcore narium. quo commotus solebat» (CSG 1 89).

Vgl. Tremp. Das frühmittelalterliche Kloster (wie Anm. 59). 324.
Ein kapitaler Verstoss gegen das Gebot der RB. wonach die Mönche ihrem Abt gegenüber
immer gehorsam sein sollten.
«Cuius [odio] scintillas, quaqua potuit. Victor infiammava» (CSG 149).

«longos rancores Caritas fregit.» (CSG 161).
«furiato pectore» (ebd.).
«inquietus et vagus» (ebd.. 97).
«animo suo vago» (ebd.. 99).
Dabei könnte es sich um einen Selbstmord gehandelt haben, bedingt durch Heimweh und
Depression. Vgl. Tremp. Das frühmittelalterliche Kloster (wie Anm. 59). 324.



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancii Galli 519

"sals bei ihr gewesen wäre», ' d.h. sich nach der heimischen (emotional community)

gesehnt haben dürfte, die ja stärker der Tugend der patientia verpflichtet
war. Hadwigs Temperament manifestiert sich in impulsiv wirkenden
Unmutsbekundungen und in einer bemerkenswerten Launenhaftigkeit, infolge derer sie

zuweilen «ganz gegen ihre gewohnte Strenge in Gelächter»' ausbrechen kann -
verständlich, meint da der Chronist, sei doch «das Weib stets ein wankelmütig-
wandelbares Wesen».80 Ekkehard II. auf der anderen Seite lässt sich nicht leicht
von Emotionen überwältigen. So unterlässt er es etwa, gegenüber Hadwig den

Unruhestifter Ruodmann, der ihn «heimlich gereizt hat»,81 anzuklagen, dem Frieden

zuliebe.
Die Anekdoten um Perchtolt und Erchinger, beide involviert in eine Fehde

mit Salomo, demonstrieren, wie Hass, Zorn und Neid in einem weltlichen Umfeld

aus einer Verletzung des Ehrenkodexes und materieller Ansprüche entstehen
können: /ra82 resultiert aus dem Zwischenfall mit den Hirten, invidia und odia"'
wiederum aus dem Umstand, dass König Konrad dem Bischof Besitzungen
überlässt, über welche zuvor die Grafen verfügt haben. Die Aggressionen gegen
Salomo sind heftig: Man setzt ihn gefangen Lind berät sich, ob man ihm «entweder

die Augen ausreißen oder die Rechte abhauen» solle, ehe «die Vernünftigeren

unter den Rittern» mahnen, «nicht weiter gegen den Gesalbten des Herrn zu
rasen».84

Die häufigste Form der Unmutsbekundungen unter den (genuin
Einheimischen) St. Gallens, d.h. jenen Bewohnern, deren Anekdoten Ekkehard nicht
unter dem Eindruck bedrohlicher oder zumindest unangepasster Fremdartigkeit
präsentiert, ist das von der RB nicht sanktionierte, weil zur Wahrung der disciplina

notwendige Schelten (invehere, increpare), das oft auch in Reaktion auf
übermässige Erregung zum Einsatz kommt: Der Dekan Ekkehard I. etwa muss
seinen Diener, welcher «irascibilis»85 ist, verwarnen, da dieser sich mit einem

fettleibigen Almosenempfänger anlegt, der eine Lähmung vorgetäuscht hat.
Anhand des Disputs zwischen Craloh und Victor zeigt sich jedoch ebenfalls, dass

solche Zurechtweisungen, sind sie zu hart, nur weiter Zorn und Hass generieren
können. Und so scheint es, als wolle Ekkehard mit dieser Episode neuerlich vor
einer allzu strengen Klosterzucht, wie sie die welschen Neuerer seiner Zeit
forderten, warnen, indem er mögliche Folgen skizziert. Das Beispiel Cralohs könnte

«severis et efferis [...] virum [...] domi interdum quam secum mansisse multo malle» (CSG
187).
«Illa vero extra solitam severitatem in chachinnos versa» (ebd., 195).
«varium et mutabile semper est femina» (ebd., 235).
«clam stimulaverit» (ebd.. 197).

Vgl. ebd.. 42.

Vgl. ebd.. 36.

«aut oculos eruant aut dexteram abscidant [...]. Militum autem pars sanior. ne quid amplius
in christum Domini insanirent» (ebd., 47).
Ebd., 180.



520 Benedikt Tremp

ihm als Beweis dafür gedient haben, dass der Weg der lothringischen Reform der
falsche, weil kontraproduktiv, ist und dass man vielmehr dem Vorbild des mode-
rateren Abtes Notker folgen soll.

Murrend und gar offen aggressiv verhalten sich innerhalb der Klostermauern
auch Mönche, die Ekkehard im Grossen und Ganzen als verdienstvolle Figuren
ihrer Gemeinschaft beurteilt: Die drei Brüder Notker (Balbulus), Ratpert und

Tuotilo treten zu Beginn der CSG als «invidi»86 des späteren Abt Salomo auf, da

dieser von ihrem Lehrer bevorzugt behandelt wird. AlicIi stimmen sie ins

Gemurre ein, das unter den Brüdern entsteht, als sich Salomo als noch nicht
vollwertiger Mönch erdreistet, das claustrum ohne Führer und im Leinenhabit zu
betreten. Noch später verpassen Tuotilo und Ratpert dem hinterhältigen
Speisemeister Sindolf sogar Prügel, nachdem er die drei Freunde heimlich belauscht
hat. Das grosse Ausmass an Erregtheit dieser drei Beispiele scheint Ekkehard
jedoch nicht gleich negativ bewerten zu wollen wie die Tollheiten der zuvor
besprochenen Figuren - die Intentionen hinter den Aktionen dürften abmildernde
Wirkung besitzen: Die ersteren beiden Unmutsbekundungen sind Reaktionen auf
Verletzungen von Klosterregeln (gleiche Behandlung aller Mönche und kein
Zutritt für nicht eingetragene Brüder), und im letzteren Fall wird ein Mann diszipliniert,

der, wie Sandrat, «ein Zunder der Zwietracht»87 gewesen sein soll. Ekkehard

will Sindolf als Beispiel «[a]us der Zahl der Beleidiger» verstanden wissen,
«damit du an dem einen sie alle erkennest, soweit nämlich Satan auf solches
Gesindel baut».88 Sich mit aller Gewalt dem Eindringen solcher teuflischen Gestalten

zu erwehren, konnte ja, wie auch in der RB festgeschrieben, keinesfalls
verwerflich sein.

In der (emotional community) St. Gallens wird also unruhiges, erregtes
Verhalten negativer Ausprägung jeweils dann bis zu einem gewissen Grad toleriert,
wenn es dem Selbstschutz des Konvents vor Aussenstehenden dient, und nicht,
wie etwa bei Sandrat oder den schwäbischen Grafen, typisch weltlichen Interessen

der Autorität, des Materiellen oder der Ehre.

Furcht*9

Keine andere Furcht dürfte die Menschen des Mittelalters derart beschäftigt
haben wie jene um das Seelenheil, d.h. vor Gott, seinem bevorstehenden Gericht
sowie der Möglichkeit, der Hölle ausgeliefert zu werden. Die RB kennt keinen
(Furcht)-Begriff ausserhalb dieses Bedeutungskontextes und stellt den timor Dei
ins Zentrum eines makellos demütigen Lebensstils: Permanent solle sich der

Ebd.. 22.
«discordie semper fomes» (ebd.. 81).
«De quibus pluribus unum aliquem. ut. quantum satanas in talibus praesumat. ab uno discas
omnes. introducere volumus.» (ebd.).
timere'timor. vereri. tremere/tremor. terrere/terror. anxiusfangi/anxielas. horrere/horror,
sollicitari/sollicitudo. sperare, expavescere. formidare.



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 521

Mönch vor Augen halten, «wie das ewige Leben jenen bereitet ist, die Gott
fürchten».90 Und so beschreiben die CSG konsequenterweise eine Welt, in welcher

v.a. die Sorge um die Unversehrtheit des claustrum und des von ihm
kultivierten gottgerechten Lebens Furcht generiert. Das St. Galler Kollektiv fürchtet
sich primär «[v]or jähen und überraschenden Geschehnissen»,91 die den rahigen,
weltentrückten Klosteralltag durcheinanderwirbeln könnten: vor materiellen
Schäden am Konvent, wie sie infolge des Ungarneinfalls und eines grossen
Feuers zu beklagen sind, ebenso wie vor der Vereinnahmung durch ideologisch
und usurpatorisch motivierte Angriffe von aussen - eine Befürchtung, die in
Ekkehards Polemik gegen die lothringische Reform mitschwingt.

Aber auch ausserhalb des Klostergemäuers macht man sich Sorgen um die

Sicherung des Wohlergehens der Klosterinstitution: So meint etwa Kebo, Abt
von Lorsch und Mitglied der ottonischen Kontroll-Delegation, man habe ernsthaft

«zu fürchten»,92 dass diese vorbildlichen Mönche von ihrem sehr regelgerechten

Lebensweg abrücken könnten, würden ihnen die Essensvorräte ausgehen.
Es muss also stets genügend zu essen haben, wer die Klosterzucht einhalten will!

Eine ähnliche Sorge dürfte auch König Otto haben, als ihm die Brüder einen

neu auserkorenen Abt, Purchard, präsentieren, er diesen jedoch als zu weich
einstuft und verstimmt meint: «Ich fürchte [...], ihr haßt die Strenge und Zucht
[...] und habt euch deshalb auf diesen Winzling geeinigt [,..].»93 Otto befürchtet
eine ungenügende disciplina; für einen mittelalterlichen Herrscher wie ihn kam
eine sakrale Institution wie jene St. Gallens einer Investition in das eigene
Seelenheil gleich: Für die Stiftungen zugunsten von Mönchen wollte man Resultate

sehen, v.a. in Form von Seelenmessen. Wtirden solche von undisziplinierten
Klerikern erbracht, schmälerte dies ihren Wert. Ottos Gefühlsregung liegt hier
also auch in der Furcht vor dem Leben nach dem Tod begründet.

(Profane) Ängste wiederum sind in den CSG selten. Und nicht ganz
überraschend machen sich solche bei drei Exponenten bemerkbar, die bei Ekkehard
ohnedies schon nicht gut wegkommen: Perchtolt und Erchinger sollen, als sie

dem König die Erniedrigung mit den Hirten klagen wollten, «[a]us Furcht»94 vor
diesem ihren Zorn unterdrückt haben. Und Ruodmann soll grosse Angst vor der

Herzogin Hadwig gehabt haben, weshalb er sich heuchelnd mit ihrem Berater,
Ekkehard IL, gut zu stellen suchte. Diese Angstzustände Ruodmanns scheinen
auf den ersten Blick mit denjenigen der St. Galler vor usurpatorischen Potentaten
und Reformern vergleichbar. Doch vermisst man hier, als (höhere) Motivation

«et vita aetetna quae timentibus Deum praeparata est» (RB 7,11).
«ad repentina timidulus et inopinata [...] erat» (CSG 79).
«vereri est» (ebd.. 217).
«Vereor [...] ne disciplinarian severitates [...] exosi ad nunc tantillum [...] concesseritis.»
(ebd., 177).
«Timore» (ebd.. 43).



522 Benedikt Tremp

gewissermassen, Anzeichen der Sorge um Autonomie und Ruhe des dahinter
stehenden Klosters. Der böse, schwächliche Abt scheint vielmehr in eigenem Interesse

zu bangen.

Trauer 3

Die benediktinische Norm für den Umgang mit Trauer sieht dreierlei vor:
Erstens soll der demütige Mönch seine Reue hinsichtlich begangener Sünden mit
Tränen ausdrücken, will er von Gott erhört werden und Vergebung erlangen.96

Zweitens soll materiellen Dingen nicht nachgetrauert werden, «damit dem Teufel
kein Raum gegeben werde».97 Und drittens sei es empfehlenswert, Anteil zu nehmen

an der TraLier eines anderen, d.h. Mitleid mit diesem zu haben und ihn zu
trösten, «damit er nicht in zu tiefe Traurigkeit versinkt».98

Wenn in den CSG Tränen fliessen o.a., was häufig passiert, geschieht dies v.a.

vor dem Hintergrund des ersten dieser Postulate. Und nicht selten besitzt solche

Emotionalität, mit Gerd Althoff gesprochen, den Anstrich ritueller Konventio-
nalität,99 etwa dann, als sich Salomo für den spirituellen Lebensweg entscheidet:
Er schlüpft ins Mönchshabit, tritt an den Altar St. Gallens, «beweinte seine Sünden

und ward, der Welt entsagend. Mönch des heiligen Gallus».100 (Auswärtige)
lacrimae der Reue wiederum scheinen häufig so exzessiv und demonstrativ

vorgetragen zu werden, dass ihre Authentizität ernsthaft angezweifelt werden darf.
Perchta, die Frau Erchingers, soll sich wegen der Gefangennahme Salomos
durch ihren Gatten derart stark gegrämt haben, dass sie sich gar seufzend an ihre
Brust geschlagen und «vor lauter Weinen»101 an Nasenbluten gelitten haben soll.
Ähnlich intensiv ist die Trauer der adligen Eheleute Erimbert und Waltrada
angesichts ihrer Unzucht: Auf der Suche nach Vergebung bei Gott und der
Gemeinde tun sie wiederholt und tränenreich in der Öffentlichkeit Busse, bis man
sich dieser elenden «Tränenüberströmten»102 erbarmt und ihnen die Kommunion
doch noch gewährt.

Während ausdrucksstarke Reuebekundungen in den CSG v.a. der weltlichadligen

Gefühlswelt vorbehalten zu sein scheinen, erweist sich die Fähigkeit zur
compassio, d.h. zur (emotionalen Selbsterniedrigung) auf den (tieferen) Gemüts-

lacrimosus/lacrimare/lacrimae. (de-) fletuslflere. eiulare. dolere/dolor, higere/litetiis. tri.s-

tis/tristilia. miserari/misericordia. pietas, plorare, piget, percutere pectus, (in-) gemitus ge-
miscere/gemere, lamentali, atlonitus, laesus.
Denn man werde nicht erhört, wenn man nur viele Worte gebrauche, (vgl. RB 20.3).
(oit non detur occasio diabolo.» (ebd.. 54.5).
«ne abundantiori tristitia absorbeatur» (ebd., 27.3).
Siehe hierzu u.a. Gerd Althoff, Der König weint. Rituelle Tränen in öffentlicher Kommunikation,

in: Jan-Dirk Müller (Hg.). «Aufführung» und «Schrift» in Mittelalter und Früher
Neuzeit, Stuttgart/Weimar 1996. 239-252.
CSG, S. 35; «peccata deflev it seculoque abrenuntians sancti Galli fit monachus.» (CSG 35).
«prae fletus» (ebd., 51).
«fletti perfusos» (ebd.).



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 523

zustand anderer,10"' als etwas, das v.a. die St. Galler beherrschen. So soll sich
Salomo gegenüber der verzweifelten Perchta äusserst versöhnlich gezeigt haben. Er
tröstet sie und setzt sich später beim König auch für eine milde Bestrafung seiner
schwäbischen Angreifer ein. ,Als Perchtolt und Erchinger dann jedoch trotzdem

hingerichtet werden, zieht der Bischof «weinend und klagend nach Rom»,104 wo
er beim Papst Busse tut. Auch Wolos Integrationsprobleme sind den Brüdern

keineswegs einerlei, vielmehr «tat es allen leid um den Mann, der so schöne

Begabung zeigte».10"' Man beweint und beklagt den unglücklichen Tod des Grafensohnes

und sorgt sich um sein Seelenheil. Und sogar dem zornigen Unruhestifter
Victor ist nach seiner Blendung das Mitleid der Brüder und des Chronisten
gewiss: Während erstere mit «Trauerklagen» und «Wehgeschrei zum Himmel
empor»106 reagieren, kommentiert Ekkehard das Unglück mit einem emphatischen
(womöglich stilisierten) «o weh»,10 wodurch er sich punkto Mitleidskonventionen

den St. Gallern aus seiner Geschichte annähert.
Ganz exklusiv den Mönchen vorbehalten ist compassio jedoch nicht: Auch

Kaiser Otto und König Konrad sollen sich, wie sie über die Probleme mit Sandrat

respektive die Malträtierung des Vertrauten Salomos unterrichtet wurden,
solchen Gefühlsregungen hingegeben haben. Dennoch kann hinsichtlich der
Ausdrucksweise von Trauer abschliessend durchaus von einer merklichen
Unterscheidung zwischen (aussen) und (innen) gesprochen werden: aussergewöhnlich
exzessive Reuebekundungen eher auf der ersteren Seite - vielleicht weil das

grössere (Sündenpotential) auswärts, gerade in den Augen des CSG-Verfassers,
dementsprechend verschärfte Trauergewohnheiten nötig macht -, die Fähigkeit,
mit Fremden und Feinden mittrauern zu können, eher auf der letzteren.

Liebe10*

Christlich gelebter amor war grundsätzlich unvereinbar mit weltlichen, d.h.
materiellen und fleischlichen Gelüsten. Und im Rahmen benediktinischer Observanz

stellte die Liebe zu Gott das oberste (emotionale) Ordnungsprinzip: Ihr
zuliebe solle der Mönch unbedingt gehorsam sein, sei es gegenüber dem Abt oder
den Brüdern, Lind auch allen Gästen und Bedürftigen stets zuvorkommend

begegnen. In ihr lag die vollkommene Demut, infolge derer alle Furcht vor dem

Bösen verfliegt und der Weg zum Seelenheil mühelos beschritten werden
kann.109

Vgl. Rosenwein, Emotional communities (wie Anm. 3), 85.
104 «Romam petiit flens et eiulans» (CSG 55).

«omnes pro talis ingenii viro dolebant.» (ebd., 98f).
(ductus tali orbo inspecto miscent et in caelum eiulatus.» (ebd., 163).

107
«proh dolor» (ebd.).
amare amor, carus/caritas, diligere/dilectus. (de-) osculari/osculum, amplexari. dulcis/dul-
cedo, gratia, amicus, complecti. «anime mi», delicias tractare.

109
Vgl. RB 7,67-7,69.



524 Benedikt Tremp

Ekkehard inszeniert sein Kloster natürlich als Ort, wo man dieses
Gefühlsideal immerzu auf eindrückliche Weise hochgehalten habe, weshalb alle

Kontrollbemühungen auswärtiger Potentaten unnötig gewesen seien (und es

immer noch seien). Von Arnulf, Bischof von Toul, vernimmt man in diesem Sinne,

er rate davon ab, die St. Galler zu belästigen, denn «ich weiss nicht, ob ich im
Reiche [...] je ähnliche Christenliebe gefunden habe»."0 Und Abt Kebo bestätigt
dies nach der Kontrolle gegenüber Otto mit den Worten: «[A]ls wir alle Habe

von ihnen genau untersuchten, fanden wir bei keinem irgendein Gut in Fülle, es

sei denn das Gut der Liebe und Demut.»1" Und wenn man auswärts die Liebe
der St. Galler erwidern wolle, so Ekkehard nachdrücklich, dürfe man sich eben

nicht so vehement in die Angelegenheiten ihres Klosters einmischen, wie dies

einige Exponenten getan haben sollen und auch heute noch tun. Genau solcherart

muss sich Ruodmann nach seinem Ausflug auf den Abort von seinem Bruder
Otker belehren lassen: Er würde in St. Gallen «unverletzliche Liebe und Frieden

genießen», würde er damit aufhören, sich so stark «um die Ihrigen» zu
«kümmern»."2 Zwar argumentiert Erzbischof Heinrich, ein weiterer (Kontrolleur),
dagegen, die Ottonen untersuchten die St. Galler disciplina ja nur aus Liebe zu
den Brüdern. Doch postwendend ein Gegenargument des Abts Purchard:

Ungeachtet dieser (angeblich) guten Absicht, hätte man ja auch nur einen
Vertreter und nicht eine ganze Delegation schicken können - «ihm würden wir ja
nicht weniger als euch allen gehorsam sein in allem, was vernünftigerweise
gefordert werden kann».""' Eine willkommene Art, den Mönchen mit Liebe zu

begegnen, ist dagegen die Freigiebigkeit Konrads, um deretwillen man dem König
ja auch seine unpassende Fröhlichkeit nachsieht.

Sexuelle Handlungen jeglicher Art sind innerhalb der Klostermauern natürlich
inexistent. Nicht so ausserhalb, wie einerseits die Anekdote um Erimbert und

Waltrada, andererseits das Betragen zwischen einem Grafen namens Ulrich und
seiner Gattin Wendilgart beweisen: Zurückgekehrt aus ungarischer Gefangenschaft,

während der man ihn in der Heimat für tot gehalten hat, «zog» der Mann
seine Frau, die sich derweil zu einem Leben als St. Galler Inklusin entschieden

hat, ungestüm «an sich, umarmte sie und küßte sie, sie mochte wollen oder
nicht», um sie so dem spirituellen Leben bedingungslos w ieder zu entreissen und
mit ihr später «das Beilager von neuem»"4 zu halten. Es ist dies die einzige Be-

grüssung zweier (im konventionellen, nicht (platonischen) Sinne) Liebender
innerhalb der CSG und damit auch einer der seltenen Momente, in denen osctt-

0
«et similem caritatem in regno [...] nescio. si invenerim.» (CSG 203).

1

«omne habere omnium illorum sollicite scrutati aput neminem ullius boni copiam praeter
caritatis et humilitatis invenimus.» (ebd.. 229).
«sed quantum illi pro tuis. tantum te quoque curare pro suis: et salva sic caritate et pace hinc
inde fueris.» (ebd.. 227).
«cui non minus quam vobis omnibus ad omnia, que ratio possibilia posceret. obediremus.»
(ebd.. 211).
«ad se tractam amplexatus. vellet nollet. osculatus est [...] Nuptie [...] aguntur a principio»
(ebd.. 173-175).



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancii Galli 525

lari (und das häufig damit einhergehende amplexari) nicht unter rituellen
Vorzeichen steht, wie es bei den meisten mönchischen Begegnungen der Fall ist. In
sexuelle Handlungen soll jedoch auch Salomo verwickelt gewesen sein, was
Ekkehard betont kurz anführt: Als Jugendlicher zeugt er eine Tochter mit einer
vornehmen Frau, die daraufhin, als Ergebnis «große[r] Buße»,"5 Äbtissin wird,
während auch das Kind später ein sehr tugendreiches Leben führt und sich dabei

sogar «unstatthaften Liebeswünsche[n]»"6 eines Königs zu erwehren weiss. Damit

dürfte der Makel der Unzucht für Ekkehard getilgt sein. Wie bereits im
Zusammenhang mit Salomos unvorteilhaftem Hang zur Prahlerei wird auch dieses

Zeugnis verwerflicher fleischlicher Liebe als Überbleibsel seines früheren,
höfischen Lebens eingestuft, das die spätere, glanzvolle Zeit als Abt nicht
beeinträchtigt.

Relevant wird Ekkehards Sprechen über die Liebe auch im Bezug auf seine

Polemik gegen die lothringische Reform, die sich wohl im Gegensatz zwischen
dem strengen Abt Craloh und dem laxeren Abt Notker exemplifiziert: Craloh ist

derart unbeliebt, dass er das Kloster kurzzeitig verlassen muss. Bei seiner Rückkehr

werfen ihm die Brüder - wohl in Anlehnung an jene Bestimmungen der

RB, die den Abt zur Liebe gegenüber seinen untergebenen Brüdern verpflichten"7

- vor, er habe sie dadurch «den Wölfen überlassen», während sie doch
eines Vaters bedürften, «der seine Söhne lieben und nicht hassen, einen Hirten,
der seine Schafe scheren und nicht verschlingen sollte»."8 Notkers Auszug
wiederum geschieht unter dem Vorwand, den Brüdern etwas Gutes zu tun. Er
könnte sich dessen bewusst sein, dass eine zu strenge Auslegung der disciplina
der Liebe in St. Gallen eher ab- denn zuträglich sei. In diesem Zusammenhang
erscheint die (Kunst des Liebens) hier als etwas, das mit moderaterer Regelauslegung

einhergeht und sich daher, wie Ekkehard zu implizieren scheint, den

zeitgenössischen Regelfanatikem nicht erschliesst.

Synthese

Zwischen Ekkehards Inszenierungen von (Klosterinnerem) und (Klosteräusse-

rem> besteht eine merkliche emotionale Differenz: In der ersten, für die CSG
zentralen (emotional community) - zu welcher der Verfasser infolge von Affinität

sowie expliziter emotionaler Parallelen (z.B. die Ausdrücke des Mitleids)
gezählt werden sollte - unterliegt das Zeigen von Gefühlen grösseren Restriktionen
als in der zweiten (emotional community), die ausserhalb des St. Galler
Gemäuers heimisch ist, jedoch zuweilen die Grenzen des claustrum überschreitet.

«penitentia multa» (ebd.. 71).
116

«ample.xus illicitos» (ebd.).
1,7

Vgl. u.a. RB 64,11.

«patrem, qui filios diligere non odire. pastorem. quem oves tondere non glutire libeat [..

lupis reliquisse» (CSG 156f).



526 Benedikt Tremp

Bei den Mönchen, deren Gefühlskonventionen durch die strengen Vorgaben
der Benediktusregel bedingt sind, ist man erstens darum bemüht, Fröhlichkeit
und Freude möglichst dezent auszudrücken und nicht überschwänglich in weltliche

Gelüste zu (investieren), derweil man in auswärtigen Bereichen (am
Königshof, in anderen klerikalen Institutionen oder bei den Ungarn), offenbar
freizügigere, z.T. sogar recht obszöne Freudebekundungen gewohnt ist. Zweitens
sollen sich die Mönche in Demut üben und allfälliges Unglück geduldig und

stillschweigend über sich ergehen lassen (patientia), anstatt sich allzu rasch Ge-
fühlsausdrücken der Erregung wie Zorn, Hass, Neid usw. zu ergeben. Jedoch
werden solche Emotionen jeweils dann mehr oder weniger toleriert, wenn sie

(z.B. in Form des Scheltens) den Konvent vor Ungemach wie z.B. noch intensiverer

Unruhe und damit grösserer Disziplinlosigkeit bewahren können. In adligen

Kreisen hingegen regt man sich viel schneller auf und dies zumeist in Reaktion

auf (nichtige), weil weltliche Interessen (Autorität, Materialität, Ehre)
tangierende Missstände. Drittens fürchten die Mönche nichts stärker, als dass sie

einstweilen der materiellen und ideologischen Grundlage ihres Klosterlebens
entbehren und dadurch den Weg der Seligkeit nicht begehen könnten. Ausserhalb

von St. Gallen ist diese auf das Jenseits gerichtete und damit aus monas-
tischer Sicht lobenswerte Furcht scheinbar auch am Hof der Ottonen präsent,
während von anderen Exponenten berichtet wird, sie erzitterten vor Menschen -
und sogar vor einer Frau (Hadwig). Klösterliche Trauer steht bei Ekkehard.
viertens, häufig unter den Vorzeichen ritualisierter Tränen (angesichts von
Reuebekundungen und Todesfällen) sowie eines ausgeprägten Sinnes für Mitleid, zu
welchem in den weltlichen Sphären der CSG offenbar nur Kaiser Otto und König

Konrad fähig sind. Andere adlige Figuren fallen dagegen, wenn sie sich reuig
zeigen, durch besonders exzessiv vorgetragene Traurigkeit auf, wie sie der Chronist

für einen sündigen Lebensstil wie den ihrigen wohl als angemessen empfunden

haben dürfte. Punkto Liebe zeigen sich Ekkehards Klosterbevvohner von
einer vorzüglichen Seite: Caritas sei in St. Gallen in allen Bereichen immer
hochgehalten worden, bei gänzlicher sexueller .Abstinenz. Auch den Königen
wird hinsichtlich ihrer Zuneigung zur sakralen Institution ein gutes Zeugnis
ausgestellt (wenngleich Ottos angeblich aus Liebe erwachsener Kontrolldrang seine
intendierte Wirkung verfehlt haben dürfte), wohingegen sich andere Adlige wie
Erimbert und Waltrada sexuellen Lockungen nicht entziehen können.

Angesichts der drei zuletzt abgehandelten Emotionen bietet es sich an. den

königlichen Vertretern der CSG, infolge ihrer insgesamt nur partiellen
Übereinstimmung mit der (emotional community) der anderen (Auswärtigen), eine eigene,

untergeordnete (emotional community) - die insgesamt vierte - zuzuschreiben.
Die fünfte (emotional community) wird durch Salomo III. personifiziert: Der

Abt fungiert als (einzigartiges) heterogenes Bindeglied zwischen weltlicher und
sakraler Sphäre, weshalb er zuweilen durch Gefühlsregungen aufgefallen sein
soll, die stark von den monastischen Konventionen abweichen (Spott. Angeberei
und, früher, ungebändigte Liebeserregungen). Im Gegensatz zu anderen (Grenz-



(Emotional communities) in Ekkehards IV Casus Sancti Galli -"*-

gängerti) innerhalb der CSG schafft er es jedoch, sich trotz solcher emotionaler

Verfehlungen in die klösterliche Gemeinschaft zu integrieren und sich sogar zu
einem ihrer verdienstvollsten Aushängeschilder zu entwickeln. Dies gelingt ihm,
weil er seine (Gefühls-)Makel mittels ausreichender Busseleistungen tilgen kann.

Damit beugt er sich gewissermassen den Aufnahmebedingungen des (emotional
regime) des claustrum, von welchem er ein Teil sein will. Was wiederum
geschehen konnte, wenn man sich in seinem St. Gallen emotional nicht konform
verhielt und auch keine Anstalten machte, dies ändern zu wollen, demonstriert
Ekkehard u.a. an den Schicksalen von Sandrat und Ruodmann: Man wurde mar-
ginalisiert und musste fliehen, um dann gegebenenfalls in auswärtigen (emotional

refuges) zur erhofften emotionalen (Entspannung) zu gelangen.
Mit der aussertextuellen, zeitgenössischen Gruppierung der lothringischen

Reformer dürfte sich zuletzt noch eine sechste (emotional community) gefunden
haben: Deren disziplinarischen Bestrebungen spiegeln sich innerhalb der CSG in

Abt Craloh, der durch eine sehr rigide Auslegung der RB das (Gefühls-)Leben
der Mönche so stark einschränkt, dass ihm die Kritik des moderaten Ekkehard
zuteil werden muss. Der Chronist seufzt angesichts der Einmischungen der
welschen Eiferer, die im St. Gallen seiner Zeit die Oberhand gewonnen, d.h. ein

äusserst striktes (emotional regime) etabliert zu haben scheinen, und sehnt sich
nach den von ihm chronikalisch wiederbelebten Zeiten zurück, in welchen man
u.a. noch ausgelassener seiner Freude Luft verschaffen konnte.

Die (emotional community) St. Gallens, wie sie im Rückblick der CSG dargestellt

wird, bot Ekkehard (und vermutlich anderen Gleichgesinnten seiner Zeit),
welcher unter dem (emotional regime) der Reformer (emotional suffering)
durchzustehen hatte, also eine mit den eigenen Gefühlskonventionen
übereinstimmende (emotional refuge>.

Die Annahme, dass sich Rosenweins Konzept der (emotional communities) für
die Analyse einer Quelle wie die CSG besser eignet als der zweiteilige Ansatz
Reddys, dürfte sich vor dem Hintergrund der zusammengetragenen Ergebnisse
bewahrheitet haben. Jedoch hat sich aLich gezeigt, dass es trotzdem möglich ist, die

Begrifflichkeiten (emotional regime) und (emotional refuge) ergänzend zu gebrauchen

- wenngleich hierzu bislang noch keine Systematik entwickelt worden ist.

Das emotionsgeschichtliche Experiment an Ekkehards Klosterchronik dürfte
ebenfalls bewiesen haben, dass man auch mit nur einem Zeitzeugen durchaus
Einsicht in Muster verschiedener (emotional communities) erlangen kann. So

wurde gezeigt, wie Rosenweins Methodik, mit welcher sie in Emotional
communities einen vergleichsweise grossen Zeitraum von rund dreihundert Jahren

(ca. 350 - ca. 680) anhand mehrerer Quellen verschiedenster Art abzuhandeln
versteht, auch in einem kleineren Rahmen zum Einsatz gelangen könnte. Damit
darf jedoch kein Anspruch auf Vollständigkeit für den zeitlichen Geltungsbereich

der CSG angemeldet werden - auf einen solchen verzichtet ja selbst Rosenwein

mit ihrer wesentlich elaborierteren Arbeit."9



528 Benedikt Tremp

Auch soll mit dieser emotionsgeschichtlichen Analyse nicht der Anspruch
erhoben werden, aufgezeigt zu haben, wie die St. Galler Mönche des späten 9.

bis zur Mitte des 11. Jahrhunderts wirklich gefühlt haben. Wichtiger ist vielmehr
die Erkenntnis, wie Inszenierungen von Emotionen dazu dienen konnten, Grenzen

zwischen verschiedenen Gruppierungen zu ziehen, Eigen- und Fremdbilder
zu konstituieren und Kontroll- und Abwehrmechanismen zu etablieren. Damit
bietet das neue emotionsgeschichtliche Paradigma, welches Emotionalität nicht
mehr abseits von rationalem Kalkül sieht, eine interessante Ergänzung zu sozial-
und kulturwissenschaftlichen Fragestellungen, wie sie im Fall von St. Gallen u.a.
durch de Jong und Jezierski zur Diskussion gestellt wurden.

(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli
Emotionsforschung stellt heute ein sehr produktives und innovatives Feld in der
Geschichtswissenschaft dar. Obschon bereits in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
vereinzelte Untersuchungen zum Thema aufgetaucht sind, herrscht auch heute noch weitgehend

Unklarheit darüber, wie eine Geschichte der Gefühle grundsätzlich geschrieben werden

sollte. In der jüngeren Vergangenheit sind daher einige neue, viel versprechende
Ansätze formuliert worden, die diesem methodisch-theoretischen Desiderat nachkommen
wollen. Ein wichtiger unter ihnen ist Barbara FI. Rosenweins Konzept der (Emotional
communities), welches Gefühle, entsprechend einer neueren Tendenz in der Forschung,
als Konstituenten gruppendynamischer Prozesse betrachtet und damit Emotions- an
Sozial- und Kulturgeschichte anlehnt. Der vorliegende Beitrag reflektiert kritisch über die
Möglichkeiten dieses noch wenig erprobten .Ansatzes und wendet ihn versuchsweise auf
eine bekannte Quelle des Mittelalters an: die Casus Sancti Galli Ekkehards IV. aus der
Mitte des 11. Jahrhunderts. Indem er dabei die Eignung von Rosenweins Methodik für
entsprechende Textanalysen unterstreicht, zeigt er auf, wie der St. Galler Mönch vermittels

der Inszenierung unterschiedlicher kollektiver Gefühlsnormen wirkungsvoll Gegensätze

zwischen (eigenen) und <fremden> Gruppierungen konstituierte, die auch seine
persönliche Polemik gegenüber ideologischen Angriffen auf sein Kloster, historische wie
zeitgenössische, stützten.

(Emotional communities) dans le Casus Sancti Galli d 'Ekkehard IV
La recherche en émotions est aujourd'hui un domaine des sciences historiques
particulièrement productif et innovateur. Bien que des études isolées aient déjà surgi en première
moitié du 20ème siècle, la manière dont une histoire des sentiments devrait être écrite
n'est de loin pas définie à l'heure actuelle. Dans un passé proche, de nouvelles approches
prometteuses ont été formulées en vue de pourvoir à ces besoins méthodiques et théoriques.

L'une d'entre elles, non négligeable, est le concept de Barbara H. Rosenwein.
(Emotional communities), qui, suivant une nouvelle tendance dans le domaine de la
recherche, voit les sentiments comme constituantes de processus de dynamiques de groupes
et lie ainsi l'histoire des émotions à l'histoire sociale et culturelle. Le présent article est
consacré à une réflexion critique sur les possibilités de cette approche encore peu
expérimentée que l'auteur se propose d'appliquer sur une source bien connue du Moyen
Âge: le Casus Sancti Galli d'Ekkehard IV. qui date du milieu du 1 lème siècle. En soulignant

la pertinence de la méthode de Rosenwein pour des analyses de textes correspondantes,
il montre la manière dont le moine saint-gallois, à l'aide de la mise en scène de diverses

normes sentimentales collectives, a constitué efficacement des contrastes entre
groupements (propres) et (étrangers), qui ont notamment étayé sa polémique personnelle
vis-à-vis d'attaques idéologiques historiques et contemporaines à rencontre de son
cloître.



(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli 529

(Emotional communities) in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli
Emotion research has become a productive and innovative area within the historical
sciences. Although a number of individual studies appeared as early as the first half of the
twentieth century, it remains unclear how a history of feelings should be written. In this
context a number of new and promising approaches have recently been formulated to
provide the required methodological and theoretical foundations. Among these. Barbara
H. Rosenwein's notion of (emotional communities) stands out. In line with a new direction

in research, this concept sees feelings as constitutive of dynamic group processes, and
thus situates the history of emotions alongside social and cultural history. The present
contribution is a critical reflection on the opportunities offered by this as yet untested
approach and attempts to apply the concept to a well-known medieval text: the Casus sancti
Galli of Ekkehard IV. from the mid 11th century. This shows the suitability of Rosenwein's

apparatus for textual analysis, which reveals how the St. Gall monk was able to
orchestrate a number of collective emotional norms in order to create effective contrasts
between images of one's own group and of outsiders, supporting his personal polemic
against ideological attacks on his monastery by both contemporaries and earlier critics.

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords
Emotionsgeschichte - histoire des émotions - History of emotions; (Emotional community)

- (Emotional community) - (Emotional community); (Emotional regime) - (Emotional

regimo - (Emotional regimo; (Emotional refuge> - (Emotional refuge> - <Emotional
refuge>; Casus Sancii Galli - Casus Sancti Galli - Casus Sancti Galli; Regula Benedica -
Regula Benedica - Regula Benedica; Eigen- und Fremdbilder - images propres et étrangères

- images of the seifand the other: Lothringische Reform - réforme lorraine Lothringische

Reform - The Lorraine Reform

Benedikt Tremp, Master of Arts der Universität Zürich in Deutscher Literaturwissenschaft
und der Geschichte des Mittelalters, Flochschulpraktikant im Schweizerischen Literaturarchiv

(SLA).




	"Emotional communities" in Ekkehards IV. Casus Sancti Galli

