Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Artikel: Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen im friihen
Mittelalter

Autor: Padberg, Lutz E. v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Missionierendes Christentum und nichtchristliche
Religionen im frithen Mittelalter

Lutz E. v. Padberg

Begegnungen zwischen dem Christentum und anderen Religionen sind in der
Uberlieferung des Friihmittelalters kaum kein Thema, schon gar nicht auf der
Ebene eines intellektuellen Diskurses." Meist wird in den Missionsgeschichten
die Uberlegenheit des christlichen Glaubens herausgestellt und das Heidentum un-
personlich als Teufelsdienst abqualifiziert. Eine ernsthafte Auseinandersetzung
scheint es nach einem oberfldchlichen Blick auf die vornehmlich hagiographi-
schen Quellen nicht gegeben zu haben. Gleichwohl konnten Kontakte zwischen
Heiden und Christen zu ganz unterschiedlichen Reaktionsmoglichkeiten fiihren,
wie die folgenden drei Beispiele zeigen.

(1) Die um 795 oder 820 entstandene Vita von Sturmi, dem ersten Abt des
Klosters Fulda, berichtet von einer merkwiirdigen Begegnung.” Der Bayer war
im Auftrag des Bonifatius auf der Suche nach einem geeigneten Bauplatz fiir ein
Kloster. Als er eines Tages an einer Furt durch die Fulda auf eine grosse Menge

Der folgende Aufsatz basiert auf einem Vortrag, der wegen einer pldtzlichen Erkrankung
des Autors wihrend des Symposiums «Bibel und Toleranz» vom 6.-8. Mai 2010 nur
verlesen werden konnte. Er ist in der Sprachfassung und ohne Nachweise bereits in den
Akten des Symposiums erschienen: Mariano Delgado/Volker Leppin/David Neuhold (Hg.),
Schwierige Toleranz. Der Umgang mit Andersdenkenden und Andersgldubigen in der
Christentumsgeschichte (Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 17), Fri-
bourg/Stuttgart 2012, 169-179.

Pius Engelbert, Die Vita Sturmi des Eigil von Fulda. Literarkritisch-historische Unter-
suchung und Edition (Verdffentlichungen der Historischen Kommission fiir Hessen und
Waldeck 29), Marburg 1968, 131-163; vgl. Lutz E. v. Padberg, Heilige und Familie. Stu-
dien zur Bedeutung familiengebundener Aspekte in den Viten des Verwandten- und Schi-
lerkreises um Willibrord, Bonifatius und Liudger, 2., tiberarb. und erw. Aufl. (Quellen und
Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte 83), Mainz 1997 ('1981), 53ff. Zur
Diskussion um die Datierung siehe Johannes Fried, Fulda in der Bildungs- und Geis-
tesgeschichte des fritheren Mittelalters, in: Gangolf Schrimpf (Hg.), Kloster Fulda in der
Welt der Karolinger und Ottonen (Fuldaer Studien 7), Frankfurt a. M. 1996, 3-38, hier 17,
Anm. 63.

SZRKG, 106 (2012), 483-503



484 Lutz E. v. Padberg

badender Slaven traf, reagierten Sturmi und sein Esel gleichermassen abweisend.
Das Reittier scheute und <begann zu zittern, der Mann Gottes selbst aber schau-
derte vor ihrem Gestank zuriick>.” Es kam zu einem Wortwechsel, nicht aber zu
einer spontanen missionarischen Ansprache. Von tiefer christlicher Liebe zu den
Verlorenen war Sturmis Haltung nicht gerade bestimmt, eher von Desinteresse.

(2) Alkuin erzédhlt in seiner um 793 verfassten Vita Willibrordi von den mis-
sionarischen Aktivititen des ersten Erzbischofs der Friesen." Danach nutzte
Willibrord ein Zusammentreffen mit dem Friesenherzog Radbod, einem hart-
ndckigen Heiden, zu einer furiosen Predigt. <Nicht ein Gott ist es», so wetterte
der Angelsachse, «den Du verehrst, sondern der Teufel, der Dich, o Konig, in den
schlimmsten Irrwahn verwickelt hat, um Deine Seele dem ewigen Feuer zu iiber-
geben.»” Willibrord verzichtet auf jedwede einflihlsame Forderung der Horbereit-
schaft Radbods. Seine pauschale Verurteilung der Gotter diirfte kaum einladend
gewirkt haben.

(3) Nach dem Bericht von Beda Venerabilis vollzogen die Northumbrier 627
den Wechsel vom Polytheismus zum Christentum. Anstoss dazu gab die Heirat
von Konig Edwin und der christlichen Prinzessin Athelburh. Vorausgegangen
war eine mehrjahrige Diskussionsphase iiber die Frage, «<welche Religion zu be-
achten sei>.® In dieser Zeit muss es, so lisst Bedas Erzihlung vermuten, regel-
rechte Religionsgespriache gegeben haben zwischen dem heidnischen Oberpries-
ter Coifi, Bischof Paulinus sowie dem Konig und der northumbrischen Machteli-
te, bevor es dann nach einer Generaldebatte zur endgiiltigen Entscheidung kam.’
Im Unterschied zu den ersten beiden Beispielen stehen hier nicht Desinteresse
oder provokante Konfrontation im Vordergrund, sondern friedliches Abwagen.

Vita Sturmi (wie Anm. 2), ¢. 7, 139 Z. 15-17: «Quorum nuda corpora animal cui praeside-
bat pertimescens tremere coepit et ipse vir dei eorum foetorem exhorruit.»

Vita sancti Willibrordi archiepiscopi Traiectensis auctore Alcuini, ed. Wilhelm Levison
(MGH.SRM 7), Hannover 1920, Nachdruck 1997, 81-141; deutsche Ubersetzung: Wilhelm
Wattenbach, Das Leben des heiligen Willibrord (Die Geschichtsschreiber der deutschen
Vorzeit 14), Leipzig 31941, 5-26; dazu v. Padberg, Heilige (wie Anm. 2), 191f.

Vita Willibrordi (wie Anm. 4), c. 11, 125 Z. 16-18: «Non est Deus, quem colis, sed diabo-
lus, qui te pessimo errore, o rex, deceptum habet, ut animam tuam aeternis tradat flammis.»
Zum Hintergrund Knut Schéferdiek, Fragen der frithen angelsédchsischen Festlandmission,
in: FMSt, 28 (1994), 172-195, Nachdruck in: ders., Schwellenzeit. Beitrdge zur Geschichte
des Christentums in Spatantike und Frithmittelalter (Arbeiten zur Kirchengeschichte 64),
Berlin/New York 1996, 487-510. hier 502.

Venerabilis Bedae historia ecclesiastica gentis Anglorum — Beda der Ehrwiirdige, Kirchen-
geschichte des englischen Volkes, iibersetzt von Giinter Spitzbart (Texte zur Forschung 34),
Darmstadt 1997 ('1982); Text nach der Ausgabe von Bertram Colgrave/R. A. B. Mynors,
Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Oxford 1969, 11 9, 164: «quae religio
seruanda». Zum Hintergrund Donald K. Fry, The Art of Bede: Edwin’s Council, in: Margot
H. King/Wesley M. Stevens (Ed.), Saints, Scholars and Heroes. Studies in Medieval Culture
in Honour of Charles W. Jones, Bd. 1, Collegeville, Minn. 1979, 191-207.

Beda (wie Anm. 6), Il 9-14, 160-187; vgl. Lutz E. v. Padberg, Mission und Christiani-
sierung. Formen und Folgen bei Angelsachsen und Franken im 7. und 8. Jahrhundert, Stutt-
gart 1995, 165ff.



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 485

Damit ist die Bandbreite moglicher Begegnungen von Christen und Heiden
lingst nicht ausgeschopft, aber zumindest angedeutet. Zu erwarten wire eigent-
lich nach dem neutestamentlichen Missionsbefehl ein anderer Ansatz_punkt.‘q
Wenn der Heilswille fiir die in teuflischen Ranken gefangenen und von ewiger
Verlorenheit bedrohten Heiden der Beweggrund fiir die christliche Mission war,
dann hitte doch alles versucht werden miissen, um ihnen durch Ankniipfung an
ihre Vorstellungswelt die Annahme des christlichen Glaubens zu erleichtern. Re-
spekt hitte die Begegnungen von Christen und Polytheisten bestimmen sollen
und die Missionare hitten zur Kontaktanbahnung lebhaftes Interesse an der je-
wells anderen Religion zeigen miissen. Davon ist auf den ersten Blick nichts zu
erkennen.” Vornehmlich die Hagiographen schildern die Nichtchristen als wild,
furchterregend, die friedlichen christlichen Vélker bedrohend und, nach Sturmi,
stinkend. An ihrer individuellen Personlichkeit besteht offenbar kein Interesse,
sie sind lediglich Missionsobjekte. Dementsprechend ist ihre Religion D@monen-
dienst und der Beschiftigung damit nicht wert, ja sogar gefdhrlich, da man unter
teuflischen Einfluss geraten kénnte.

Das ist, grob skizziert, das Bild nichtchristlicher Religionen, wie es von Quel-
len des Frithmittelalters vermittelt wird. Da es unmoglich ist, alle Komplexe des
Themas'® hier zu behandeln, beschriinkt sich dieser Beitrag auf das Verhaltnis
der frithmittelalterlichen Missionare zur polytheistischen Religion germanischer
Ethnien in Nordwesteuropa. Mit Hilfe einiger Fragen soll eine Kldrung versucht
werden. -

Im Gegensatz zur kultisch-institutionell ausgerichteten Planmission im frithen Mittelalter
handelt es sich in den ersten Jahrhunderten der Ausbreitung des Christentums meist um in-
dividuelle Gelegenheitsmission durch Laien. Siche Eckhard J. Schnabel, Urchristliche Mis-
sion, Wuppertal 2002; Wolfgang Reinbold, Propaganda und Mission im dltesten Christen-
tum. Eine Untersuchung zu den Modalititen der Ausbreitung der frithen Kirche (Forschun-
gen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 188), Gottingen 2000 und
Michael Sievernich, Die christliche Mission. Geschichte und Gegenwart, Darmstadt 2009,
12ff, ferner Daniel Konig. Bekehrungsmotive. Untersuchungen zum Christianisierungspro-
zess im romischen Westreich und seinen romanisch-germanischen Nachfolgern (4.-8. Jahr-
hundert) (Historische Studien 493), Husum 2008, 100ff.

Lutz E. v. Padberg, Zum Sachsenbild in hagiographischen Quellen, in: Hans-Jiirgen Héssler
(Hg.), Sachsen und Franken in Westfalen. Zur Komplexitit der ethnischen Deutung und
Abgrenzung zweier frithmittelalterlicher Stimme (Studien zur Sachsenforschung 12), Ol-
denburg 1999, 173-191, 180ff.

Das gilt etwa fiir die Mission der byzantinischen Kirche, die Stellung der Christen zu den
Juden im Frankenreich, das Gesprich iiber die drei monotheistischen Religionen am Chasa-
renhof im 9. Jh., Abaelards Dialog zwischen einem Philosophen, Juden und Christen sowie
Raimundus Lullus’ Auseinandersetzung mit dem Islam. Erste knappe Hinweise bei Hen-
neke Giilzow/Eckhard Reichert, Art. Mission V. Mittelalter, in: TRE, Bd. 23, 36-39. Wei-
terfilhrende Beitridge in Guyda Armstrong/Tan N. Wood (Ed.), Christianizing Peoples and
Converting Individuals (International Medieval Research 7), Turnhout 2000 und Matthias
Lutz-Bachmann/Alexander Fidora (Hg.), Juden, Christen und Muslime. Religionsdialoge
im Mittelalter, Darmstadt 2004.

10



486 Lutz E. v. Padberg

Welcher Religion begegneten die frithmittelalterlichen Missionare?

Die Mission etwa bei Angelsachsen, Sachsen und Skandinaviern traf auf Formen
der nordgermanischen Religion. Natiirlich gibt es nicht «die> germanische Reli-
gion, sondern verschiedene Auspriagungen mit ithren jeweiligen Benutzungsre-
geln und ihrem kultischen Zeichenvorrat.'' Dieser Polytheismus war durchaus le-
bendig, wusste in einer langen Phase der religiosen Konkurrenz auf das Christen-
tum zu reagieren und konnte sich bis ins Hochmittelalter hinein halten.'” Das
Problem bei seiner Erfassung ist die fehlende Schriftlichkeit, sodass die For-
schung vornehmlich auf archdologische Zeugnisse und spitere, in der Regel vor-
geprigte Uberlieferungsstringe angewiesen ist. Um die Situation der christlichen
Mission im Frithmittelalter angemessen beschreiben zu konnen, wiren daher ver-
stdrkte Bemiithungen zur interdisziplindren Erfassung der nordgermanischen Re-
ligion erforderlich."” Schlicht war der germanische Polytheismus jedenfalls nicht,
wie etwa die Interpretation der zahlreichen Bildzeugnisse des Nordens als reli-
giose Urkunden einer politischen Machtelite erwiesen hat.'”* Wenn also hier von
nichtchristlichen Religionen die Rede ist, darf man nicht nur an Juden oder Mus-
lime denken, die in dieser frithen Phase praktisch keine Rolle spielten."”

Einflihrend mit weiteren Literaturhinweisen zu diesem vieldiskutierten Forschungsproblem
Bernhard Maier, Art. Germanen IV.B. Religion, in: Reallexikon der Germanischen Alter-
tumskunde, Bd. 1, 379-388; Walter Pohl, Die Germanen (Enzyklopéddie deutscher Ge-
schichte 57), Miinchen 2000, “2003, 78f und Rudolf Simek, Religion und Mythologie der
Germanen, Darmstadt 2003.

Exemplarisch dargelegt von Karl Hauck, Die religionsgeographische Zweiteilung des friih-
mittelalterlichen Europa im Spiegel der Bilder seiner Gottheiten, in: Fornvinnen, 82 (1987).
161-183. Wichtige Hinweise zur begrifflichen Klarheit der Fragestellungen bei Jens Peter
Schedt, Nogle overvejelser over begrebet «Religionsskifte» med henblik pa en problema-
tisering af termens brug i forbindelse med overgangen til kristendommen i Norden. in: An-
dres Andrén (Ed.), Medeltidens fodelse (Symposier pa Krapperups Borg 1), Lund 1989,
187-201.

Die skandinavische Forschung bietet hierfiir erfolgreiche Beispiele, so das seit 1992 laufen-
de Projekt Sveriges kristnande: Bertil Nilsson (Ed.). Kristnandet i Sverige. Gamla killor
och nya perspektiv (Projektet Sveriges kristnande. Publikationer 5), Uppsala 1996 und die
Studie von Anne-Sofie Grislund, [deologi och mentalitet om religionsskiftet i Skandinavien
fran en arkeologisk horisont (Occasional Papers in Archaeology 29). Uppsala 2001. Beson-
ders anregungsreich zum Thema sind die Sammelbinde von Niels Lund (Ed.). Kristen-
dommen i Danmark ter 1050, Roskilde 2004 und Jérn Staecker (Ed.). The European Fron-
tier. Clashes and Compromises in the Middle Ages (Lund Studies in Medieval Archaeology
33 = Gotland Umversity College Reports, CCC Papers 7). Lund 2004.

Zu erwihnen ist hier die seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts von Karl Hauck und
einem internationalen Team vorangetriebene Erforschung der Goldbrakteaten der Volker-
wanderungszeit. Uber die Anfinge informiert Karl Hauck. Zwanzig Jahre Brakteaten-
forschung in Minster/Westfalen. Zur lkonologie der Goldbrakteaten XL, in: FMSt, 22
(1988), 17-52. 1985-1989 ist ein siebenbindiger ikonographischer Katalog erschienen.
dem 2011 der Abschlussband Wilhelm Heizmann/Morten Axboe (Hg.). Die Goldbrakteaten
der Volkerwanderungszeit — Auswertung und Neufunde (Erginzungsbidnde zum Reallexi-
kon der Germanischen Altertumskunde 40), Berlin/New York folgte. Vgl. darin Charlotte
Behr, Forschungsgeschichte, 153-229 und Morten Axboe, Brakteatstudier (Nordiske For-
tidsminder B 25), Kopenhagen 2007, 105ff.

Das wird deutlich an der ungleichen Gewichtsverteilung in dem umfangreichen Buch von



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 487

Die besondere Herausforderung fiir die Missionare bestand vor allem in be-
stimmten gegensitzlichen Grundannahmen. Anders als bei dem christlichen Ab-
solutheitsanspruch, der Mission zu einer genuinen Aufgabe machte, war der Ge-
danke der einen universellen Welt und des Monogenismus den germanischen
Vélkern fremd.'® Weil sie deshalb jedem Volk seine eigenen Gétter zugestanden,
hatten sie keine missionarischen Absichten und zeigten in der Begegnung mit
Christen Uberraschende Reaktionsformen. Ihnen kam es ndmlich nicht auf ein
das Weltbild kldarende Dogma, sondern auf die lebenspraktische Effizienz des Se-
gen stiftenden Ritus an. Die daraus resultierenden Anwendungsregeln des Poly-
theismus flihrten zur Offenheit fiir assoziative Verbindung mit neuen Vorstellungs-
komplexen bis hin zur moglichen Zuwahl neuer Gétter.'” Auf eine einfache Formel
gebracht war flir die Missionare nur die Wahl «Odin oder Christus> denkbar,
wihrend sich die Nordgermanen auch «Odin und Christus> vorstellen konnten.'®

Die hagiographischen Quellen, die in erster Linie von der frihmittelalter-
lichen Mission berichten, sind zu diesem Thema wenig aussagekriftig be-
ziehungsweise — préziser formuliert — aussagebereit. Der Sieg des Christentums
stand fiir sie fest, er war ja auch aus ihrer Perspektive tatsdchlich eingetreten.
Deshalb hielten sie es flir unnétig, sich mit dem germanischen Polytheismus zu
beschiftigen. Diese Religion verfiel gleichsam einer damnatio memoriae. Entge-
gen dieser vermittelten Voreingenommenbheit ist in der Praxis mit Sicherheit von
gegenseitiger Kenntnis der Religionen auszugehen, nicht jedoch von einem dif-

Michael Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen. Die Erben der Antike und der Aufstieg
des Abendlandes 300 bis 1400 n. Chr., Miinchen 2006.

Dazu Arnold Angenendt, Der eine Adam und die vielen Stammviter. Idee und Wirklichkeit
der Origo gentis im Mittelalter, in: Peter Wunderli (Hg.), Herkunft und Ursprung. His-
torische und mythische Formen der Legitimation (Akten des Gerda Henkel Kolloquiums
1991), Sigmaringen 1994, 27-52 und Lutz E. v. Padberg, Unus populus ex diversis genti-
bus. Gentilismus und Einheit im friheren Mittelalter, in: Christoph Liith/Rudolf W. Keck/
Erhard Wiersing (Hg.), Der Umgang mit dem Fremden in der Vormoderne. Studien zur Ak-
kulturation in bildungshistorischer Sicht (Beitrdge zur Historischen Bildungsforschung 17),
Koln u.a. 1997, 155-193, 160ff.

Ein Beispiel dafiir bietet Rimbert in der Vita Anskarii, ed. Georg Waitz (MGH.SRG 55),
Hannover 1884, Nachdruck 1988, 16-79; weitere Ausgabe mit deutscher Ubersetzung:
Rimbert, Leben Ansgars, in: Quellen des 9. und 11. Jahrhunderts zur Geschichte der Ham-
burgischen Kirche und des Reiches. Neu ubertragen von Wemer Trillmich (FSGA 11),
Darmstadt 1961, Nachdruck 2000, 3-133, c. 26, 86ff: Bei Ansgars Ankunft 852 im
schwedischen Birka liess ein paganer Priester nichts unversucht, um den drohenden
christlichen Einfluss einzuddmmen. Er behauptete an einer Goétterversammlung teilge-
nommen zu haben und berichtete, diese seien ob der Vernachldssigung der gemeinschaft-
lichen Opfer erbost. Falls sie jedoch dem Volk nicht gentigten, solle man doch den fritheren
Konig Erik ebenfalls zum Gott erheben. Hierzu Carl Fredrik Hallencreutz, De berdttande
killorna, pavebreven och tidiga prov pa inhemsk historieskrivning, in: Bertil Nilsson (Ed.),
Kristnandet i Sverige. Gamla kallér och nya perspektiv (Projektet Sveriges kristnande.
Publikationer 5), Uppsala 1996, 115-140, 119 und Bertil Nilsson, Sveriges kyrkohistoria 1:
Missionstid och tidig medeltid, Stockholm 1998, 49.

Lutz E. v. Padberg, Odin oder Christus? Loyalitdts— und Orientierungskonflikte in der friih-
mittelalterlichen Christianisierungsepoche, in: AKuG, 77 (1995), 249-278.

16

17



488 Lutz E. v. Padberg

ferenzierten Begrift der jeweils anderen Orientierung. Nicht nur in den Grenz-
gebieten des religionsgeographisch zweigeteilten Europa, sondern besonders
auch in den Handelszentren wusste man durch eigene Anschauung von den un-
terschiedlichen Glaubensformen.'"” Gewiss hat es auch manche Religionsge-
spriache gegeben, was sich nur leider in den Quellen nachweisen nicht lédsst.

Wie sehen die friihmittelalterlichen Quellen die nichtchristliche Religion?

Wie nicht anders zu erwarten, gehen die kirchlichen Autoren der Viten von
einem feststehenden Bild der germanischen Religion aus. Eigentlich ist es
tiberhaupt kein Bild und erst recht kein Religionsbegrift, sondern eine Ansamm-
lung von Vorurteilen. Wenn die Hagiographen die religiose Situation der Nicht-
christen iiberhaupt erwihnen, so beschréinkten sie sich in der Regel auf die Auf-
zdhlung verabscheuungswiirdiger Kultpraktiken. Dabei ist nicht einmal sicher,
ob ihnen dariiber verldssliche Informationen vorlagen oder sie einfach nur das
aufzihlten, was sie nach ihren Deutungsmustern mit dem Heidentum verbanden.
Es wurde nach seinem Kult als einheitliche religidse Form eingeschétzt, weshalb
man sich um eine Differenzierung erst gar nicht kiimmerte. Damit wird als
grundsitzliche Perspektive deutlich, dass man nur den Ddmonenglauben sah,
nicht aber den dahinter stehenden Menschen mit seinen sozialen und religidsen
Bedingtheiten. Die Predigt Willibrords ist ein Beispiel fiir diese reduzierte Wahr-
nehmungsfihigkeit.”” Der tiefere Sinn des paganen Kultes und seiner Be-
nutzungsregeln interessierte einfach nicht, obwohl man natiirlich fiir die eigene
Religion solche Hintergriinde selbstverstdndlich in Anspruch nahm. Zwangs-
laufig musste sich daraus ein vorgepragtes Missionsverstandnis ergeben, wobei
freilich zu beriicksichtigen ist, dass die Sicht der Autoren mit der der Glaubens-
boten nicht unbedingt identisch sein muss.

Der Grund fiir diese Sicht der nichtchristlichen Religion ist die grundsitzlich
negative Einschdtzung der <Heidenhunde», eben weil sie im Einflussbereich des
Teufels lebten.”' Ihre Gotter, deren Namen in der Regel nicht genannt werden,

Das zeigen beispielsweise die weitreichenden Verbindungen der schwedischen Seehandels-
pldtze Birka und Helgd, in denen arabische Miinzen, postsassanidische Beschldge, anglo-
irische Bronzegetisse, karolingische Glasbecher und in Helgd sogar eine Buddhafigur
gefunden worden sind, siehe Birgit Arrhenius, Art. Birka, in: Reallexikon der Germa-
nischen Altertumskunde, Bd. 3, 25-28 und Bo Gyllensvird, The Buddha found at Helgg, in:
Helen Clarke/Kristina Lamm (Ed.), Exotic and Sacral Finds from Helgd (Excavations at
Helgd XV1), Stockholm 2004, 11-27.

Siehe oben bei Anm. 4 sowie Lutz E. v. Padberg, Die Inszenierung religidser Konfrontatio-
nen. Theorie und Praxis der Missionspredigt im frithen Mittelalter (Monographien zur Ge-
schichte des Mittelalters 51), Stuttgart 2003, 178tf und zur generellen Einordnung Mary Al-
beri, The Evolution of Alcuin’s Concept of the Imperium christianum, in: Joyce Hill/ Mary
Swan (Ed.), The Community, the Family and the Saint. Patterns of Power in Early Medieval
Europe (International Medieval Research 4), Turnhout 1998, 3—17.

Nachweis der auf’ Kommentare zu Mt 15,26f zuriickgehenden zahlreichen Belege bei .
Opelt, Art. Barbar, in: RAC, Bd. 10, 251-290, besonders 286. und Helmut Dickerhof,

20



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 489

sind aus Sicht der Kirche vom Menschen produzierte, zu nichts taugende Bilder.
Das Leben der Heiden konnte daher nur leer und nichtig sein. Erstens waren sie
dem Teutel und seiner Ddmonenwelt verfallen, weil sie ithre Vorstellungen in
Gotterbilder projizierten, und zweitens war ihnen ein Leben in ethischer Verant-
wortung verwehrt, weil sie nicht nach den dafiir erforderlichen Geboten Gottes
lebten. Konsequenterweise wird ihre Religion nicht aus ihrer Eigenart begriffen,
sondern nach dem euhemeristisch-ddmonologischen Erkldrungsmuster aus dem
Gegensatz «zwischen der Herrschaft Gottes und dem Herrschaftsanspruch der
Michte, die zur Siinde, zum Abfall von Gott verfiihren und aus der menschlichen
Existenz ein Sein zum Tode machen»™.

Wie haben sich die Missionare in der Praxis auf die Begegnung
mit der germanischen Religion eingestellt?

Die Darstellung der Hagiographen, die in den selteneren Fallen iiber eigene
Missionserfahrungen verfiigten, ist die eine Seite, die konkrete Begegnung mit
Polytheisten eine andere. Die Siegesberichte der Viten vermitteln den Eindruck,
die Missionare hétten sich auf die Marktplatze gestellt, eine ziindende Predigt
gehalten und die Zuhorer in Scharen getauft. Es ist aber kaum vorstellbar, dass
die Glaubensboten einfach in fremde Regionen gezogen wiren, ohne sich zur
Vorbereitung ihres Einsatzes Informationen iiber Land und Leute besorgt zu ha-
ben.” Trotz aller Einseitigkeit lassen die Quellen das erkennen. So wird bei-
spielsweise von Otto von Bamberg berichtet, dass er vor seinem Einsatz bei den
Polen «die Sitten dieses Volkes und seine Sprache griindlich lernte>.”* Das konnte

Canum nomine gentiles designantur. Zum Heidenbild aus mittelalterlichen Bibellexika, in:
Gert Melville (Hg.), Secundum regulam vivere. Festschrift fiir Norbert Backmund, Wind-
berg 1978, 41-71. Allgemein Lutz E. v. Padberg, Christen und Heiden. Zur Sicht des Hei-
dentums in ausgewihlter angelsichsischer und frankischer Uberlieferung des 7. und 8. Jahr-
hunderts, in: Hagen Keller/Nikolaus Staubach (Hg.), [conologia sacra. Mythos, Bildkunst
und Dichtung in der Religions- und Sozialgeschichte Alteuropas. Festschrift flir Karl Hauck
zum 75. Geburtstag (Arbeiten zur Frithmittelalterforschung 23), Berlin/New York 1994,
291-312.

Hans-Werner Gensichen, Glaube fiir die Welt. Theologische Aspekte der Mission, Gliters-
loh 1971, 109 und zur Kategorie Wolfgang Weber, Art. Euhemerismus, in: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde, Bd. 8, 1-16. Diese Sicht hatte auch zur Folge, dass der ger-
manische Polytheismus in den Quellen als relativ homogene Glaubens- und Kultform er-
scheint. Dazu lan N. Wood, Pagan Religions and Superstitions east of the Rhine from the
fifth to the ninth Century, in: G. Ausenda (Ed.), After Empire. Towards an Ethnology of
Europe’s Barbarians, San Marino 1995, 253-279, bes. 264. Noch immer hilfreich ist die
Gottinger Dissertation von Rudolf Schomerus, Die Religion der Nordgermanen im Spiegel
christlicher Darstellung, Leipzig 1936.

Dazu v. Padberg, Inszenierung (wie Anm. 20), 72—104.

Die Priifeninger Vita Bischof Ottos 1. von Bamberg nach der Fassung des GroBen Oster-
reichischen Legendars, ed. Jiirgen Petersohn (MGH.SRG 71), Hannover 1999; weitere
Ausgabe mit deutscher Ubersetzung: Wolfger von Priifening, Das Leben des Bischofs Otto
von Bamberg, in: Lorenz Weinrich (Hg.), Heiligenleben zur deutsch-slawischen Geschichte
(FSGA 23), Darmstadt 2005, 120-191, I 2, 122: «Denique factum est, ut, derelicta patria,

22



490 Lutz E. v. Padberg

auch gar nicht anders sein, denn wenn die Missionare Erfolg haben wollten,
mussten sie ein gewisses Verstdndnis flr die gentile Mentalitdt besitzen. Denn
wie wollten sie den Teufelsdienst verurteilen, wenn sie nicht wenigstens tiber die
Grundziige des Gotterkultes informiert waren? Und, noch wichtiger, wie wollten
sie die Heiden vom Nutzen der neuen Religion iiberzeugen, wenn thnen deren
Lebensbedingungen nicht bekannt waren? Bischof Daniel von Winchester
wusste um diese Zusammenhinge. Deshalb empfahl er Bonifatius, in der Predigt
den <Aberglauben mit unseren christlichen Lehren zu vergleichens, damit die
Heiden «wegen solcher unsinnigen Meinungen aus Beschdmung erréten und
nicht glauben, dass ihre siindhaften Gebrauche und Goéttersagen uns unbekannt
sind>.” Damit setzt er voraus, dass solche Informationen verfiigbar waren. Boni-
fatius sie kannte und fiir seine Missionspredigt nutzte.

Daraus ergibt sich die Frage, wie die Missionare an die entsprechenden
Informationen kommen konnten. Nach dem Beispiel des Daniel bestand diese
Moglichkeit durchaus. Die bekannten Auflistungen heidnischer Kultpraktiken,
die sich in Missionshandbiichern fanden, sind vor diesem Hintergrund als prak-
tische Leitfdden flir den Predigtalltag zu verstehen und nicht nur als theoretische
Sammlungen. Solche Kenntnisse waren auch tber Synodalakten, Bussbiicher
und Berichte von synkretistischen Entwicklungen zu bekommen.™ Wenn Beda

Poloniorum fines expeteret ibique aliquamdiu demoratus gentis illius non solum mores, sed
et linguam ita ad ungeum edisceret, ut si hunc barbarice loquentem audires, virum e¢sse
Theutonicum non putares. Profecto hanc gratiam illi providentia superna concessit. ut bar-
bare gentis posset intelligere vel loqui sermonem, qui ipsam quandoque barbaram gentem
esset perducturus ad fidem.» Vgl. Robert Bartlett, The Conversion of a Pagan Society in the
Middle Ages, in: History, 70 (1985), 185-201 und Klaus Guth. Kreuzzug, Heidenfahrt,
Missionsreise. Die Pommern-Mission Bischof Ottos 1. von Bamberg im Horizont der
Kreuzzugsbewegung des 11./12. Jahrhunderts, in: Lothar Bauer (Hg.). Bischof Otto 1. von
Bamberg. Reformer — Apostel der Pommern — Heiliger (1139 gestorben, 1189 heiliggespro-
chen), (Historischer Verein Bamberg. 125. Bericht), Bamberg 1989, 147158, 1541t.

=7 S. Bonifatii et Lulli Epistolae, ed. Michael Tangl (MGH.ES 1). Berlin 1916, Nachdruck
1989; weitere Ausgabe mit deutscher Ubersetzung: Briefe des Bonifatius. Unter Beniitzung
der Ubersetzung von Michael Tangl und Philipp Hedwig Kiilb neu bearbeitet von Reinhold
Rau (FSGA 4b). Darmstadt 1968, Nachdruck 1994, 1-356, Nr. 23. 82 Z. 3-7: «Et per inter-
valla nostris, id est christianis, hutuscemodi conparandae sunt dogmatibus superstitiones et
quasi e latere tangandae, quatenus magis confuse quam exasperate pagani erubescant pro
tam absurdis opinionibus et ne nos latere ipsorum nefarios ritus ac fabulas estimant.» Dazu
v. Padberg, Inszenierung (wie Anm. 20), 322ff.

Ein Beispiel dafiir ist der in der Forschung vieldiskutierte Indiculus superstitionem et paga-
niarum, in: Alfred Boretius (Ed.), Capitularia regum Francorum (MGH.Cap 1). Hannover
1883, Nachdruck 1984, Nr. 108, 222-223. Dazu Alan Dierkens, Superstitions, christianisme
¢t paganisme a la fin de I’époque mérovingienne. A propos de I'Indiculus superstitionum et
paganiarum, in: Hervé Hasquin (Ed.), Magie. sorcellerie, parapsychologie (Laicité, Série
«Recherches» 5), Briissel 1984, 9-26 und Rob Meens, Magic and the Early Medieval
World View, in: Joyce Hill/Mary Swan (Ed.), The Community. the Family and the Saint.
Patterns of Power in Early Medieval Europe (International Medieval Research 4), Turnhout
1998, 285-295. Die lberzeugendste Analyse bietet die hervorragende Studie von Michael
Glatthaar, Bonifatius und das Sakrileg, Zur politischen Dimension eines Rechtsbegriffs



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 491

berichtet, Willibrord habe bei seiner ersten Romreise 692 «dort sehr viele Dinge,
welche die Durchfiihrung eines solch groBBen Werkes [die Mission bei den
Friesen] erforderten, lernen wollens, so kann das natiirlich eine hagiographische
Floskel iiber den Lerneifer des Missionars in kirchenorganisatorischen und litur-
gischen Fragen sein. Denkbar wire aber auch, dass er sich nach den Verhiltnis-
sen der friesischen Religion erkundigte, denn schliesslich hatten sich in Rom
durch die vielen Besucher entsprechende Informationen ansammeln konnen.”’
Das ist freilich Spekulation, aber eine denkbare Moglichkeit. Dazu kamen der
Austausch zwischen den Missionaren und Kontakte iiber die Handelszentren.
Ganz so uninformiert, wie es den Anschein hat, dirften zumal die Kirchenleute
des fritheren Mittelalters iiber ihre heidnischen Nachbarn nicht gewesen sein. Ein
inhaltliches Interesse an den religiésen Orientierungen der germanischen Ethnien
im Sinne eines einfithlenden Verstindnisses hatten sie allerdings nicht, im Ge-
genteil. Die Sammlung von Informationen diente letztendlich dem Ziel der Uber-
windung und Ausléschung der nichtchristlichen Religionen.

Wie sind die Missionare den Anhédngern
der nichtchristlichen Religion begegnet?

(1) Ergebnisoffene Diskussionen iiber die Vor- und Nachteile der einander be-
gegnenden Religionen waren im Frithmittelalter kein Thema. Es galt der Mis-
sionsbefehl, also Verkiindigung des Evangeliums und nach Vermittlung mini-
maler Kenntnisse tiber das Christentum Vollzug der Taufe. Trotz prekérer Quel-
lenlage muss die Missionspredigt das zentrale Bindeglied in der Begegnung mit
den Heiden gewesen sein.” Grundsitzlich hatten die Missionare dabei die Wahl
zwischen Provokation durch Angriff auf den polytheistischen Kult und Ein-
ladung durch Werbung fiir den stirkeren Gott. Das werbende Element mit dem
Hinweis auf irdische Niitzlichkeit und himmlischen Lohn wurde immer vorge-
bracht, iberwiegend wird jedoch der konfrontative Predigttyp gewesen sein, also
der Vergleich der als nutzlos bezeichneten Gotter mit der Schopferallmacht Got-
tes. Wegen des christlichen Absolutheitsanspruchs konnte das auch gar nicht an-
ders sein. Die Taufe als Missionsziel beinhaltete zundchst die Abgrenzung von
der bisherigen Religion durch die Absage an die heidnischen Goétter und dann

(Freiburger Beitrige zur mittelalterlichen Geschichte 17), Frankfurt 2004, 435-599, der den
Text nachvollziehbar auf die Zeit vor dem Concilium Germanicum vom 21. April 742 datiert.
Beda (wie Anm. 6), V 11, 460: «Sed et alia perplura, quae tanti operis negotium quaerebat,
uel ibi discere uel inde accipere cupiebat.» Zu moglichen Informationswegen Lutz E. v.
Padberg, Missionare und Monche auf dem Weg nach Rom und Monte Cassino im 8. Jahr-
hundert, in: ZKG, 111 (2000). 145-168. Das Einholen solcher Informationen war freilich
zielorientiert und ganz auf den gewiinschten Erfolg der Mission ausgerichtet, denn ansons-
ten blieb die Vorstellung vom Norden von Fremdheit bestimmt, was herausgearbeitet hat
David Fraesdorff, Der barbarische Norden. Vorstellungen und Fremdheitskategorien bei
Rimbert, Thietmar von Merseburg, Adam von Bremen und Helmold von Bosau (Orbis me-
dievalis. Vorstellungswelten des Mittelalters 5), Berlin 2005.

Umfassend v. Padberg, Inszenierung (wie Anm. 20).



492 Lutz E. v. Padberg

das Bekenntnis zu dem Christengott, um so das pagane Glaubenssakrileg gegen
die Ordnung Gottes zu iiberwinden.”” Als nichster Schritt folgte die Eingliede-
rung in die Kirche, deren Struktur freilich meist erst einmal aufgebaut werden
musste.”’ Das war, zumindest dem theoretischen Anspruch nach, fiir den einzel-
nen Menschen wie auch fuir ganze Gruppen das Ende ihrer bisherigen Religion.
Denn das Christentum verlangte einen radikalen Bruch mit den bisherigen Le-
bens- und Kulturformen, den man sich nicht dramatisch genug vorstellen kann.

(2) Die Predigt allein reichte oft nicht, es bedurfte auch handfester Belege fiir
den Vorrang in der Religionskonkurrenz. Zu den Charakteristika namentlich der
nordgermanischen Religion gehorte die Konzentration auf den gemeinschaft-
lichen Kult, weniger die individuelle Glaubenshaltung.”" Schon deshalb mussten
die Missionare jede Gelegenheit nutzen, um iiber die Predigt hinaus die grossere
Stdrke ihres Gottes zu beweisen. Oftmals diente dazu die Tatmission oder Pre-
digt ohne Worte, also die Profanisierung oder Zerstérung paganer Kultorte,
Heiligtlimer und Gétterstatuen, in der Regel begleitet von Predigten und bis-
weilen gefolgt von einem Kirchenbau.’* Das Nichteingreifen der Gétter gab dann
hdufig den Anstoss zum Glaubenswechsel. Frihmittelalterliche Mission war
eben nicht Begegnung von Kulturen, sondern Kampf konkurrierender Religio-
nen. Deshalb wurde bisweilen in religiosen Zweikdmpfen versucht, die Macht-
frage zu kldren, wovon in erster Linie nordische Quellen berichten.”

(3) Im Zusammenhang mit der Tatmission ist besonders die Frage nach dem
Umgang mit den Kultstdtten der nichtchristlichen Religion interessant. Bei dem
Ziel von deren Austilgung konnte das nur deren Zerstérung bedeuten. So ist es
durchaus geschehen, wie die Fallung der Donareiche durch Bonifatius bei Geis-

Zu den Predigttypen v. Padberg. Inszenierung (wie Anm. 20), 144-218. zur konfrontativen
Predigt 165-169. Zur Taufe Arnold Angenendt, Geschichte der Religiositit im Mittelalter,
Darmstadt 1997, 2009, 463ff und Wolfgang Beck, Art. Taufgeldbnis, in: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde, Bd. 30, 306-308. Zum Sakrileg, dessen Uberwindung auch
ein Missionsmotiv gewesen ist, ausfiihrlich Glatthaar, Sakrileg (wie Anm. 26). 361-632.
Siehe John Blair/Richard Sharpe (Ed.), Pastoral Care before the Parish. Leicester 1992: v,
Padberg, Mission (wie Anm. 7), 195ff und Olav Tveito, Ad fines orbis terrae — like til jor-
dens ender. En studie i primzar trostormidling i nordisk kristningskontekst (Acta Humaniora
209), Oslo 2005, 249ff. Zum Verdnderungspotential des Religionswechsels exemplarisch
Alexandra Sanmark, Power and Conversion. A Comparative Study of Christianization in
Scandinavia (Occasional Papers in Archaeology 34), Uppsala 2004, 205-286.

Trotz vieler neuerer Arbeiten, siehe oben Anm. 11, ist hierzu noch immer grundlegend
Helge Ljungberg, Die nordische Religion und das Chiistentum. Studien iber den nor-
dischen Religionswechsel zur Wikingerzeit, Giitersloh 1940 (zuerst Uppsala 1938).

Siehe Ljungberg, Religion (wie Anm. 31), 219tf und ausfithrlich v. Padberg, Inszenierung
(wie Anm. 20), 244-315. Der Begriff «Tatmission> geht m. E. zuriick auf Herbert Achter-
berg, Interpretatio christiana. Verkleidete Glaubensgestalten der Germanen aut’ deutschem
Boden (Form und Geist 19), Leipzig 1930, 87.

Lutz E. v. Padberg, Religiose Zweikdmpte in der Missionsgeschichte des Frithmittelalters,
in: Wilhelm Heizmann/Astrid van Nahl (Hg.), Runica — Germanica — Mediaevalia (Ergiin-
zungsbidnde zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 37). Berlin/New York
2002, 509-552.

30



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 493

mar im Jahre 723*" und die Zerstérung des Zentralheiligtums des Gottes Svante-
vit auf Riigen 1168 durch den dinischen Konig Valdemar den Store zeigen.”
Nach einem Brief von Papst Gregor dem Grossen an Mellitus, den spiteren Erz-
bischof von Canterbury, vom 18. Juli 601 gab es allerdings auch eine Variante.
Der Papst regte nimlich an, in der Anfangsphase der Mission den Polytheisten
durch Ankniipfung an ihre traditionellen Kultgebrauche den Ubertritt zum Chris-
tentum zu erleichtern.’® Denn, so argumentiert er, <es ist zweifellos unméoglich,
schwerfilligem Verstand alles auf einmal wegzunehmen, da ja auch derjenige,
der den hochsten Gipfel besteigen mdéchte, Schritt fiir Schritt und nicht in Spriin-
gen nach oben kommt.>” Deshalb empfahl Gregor, wohl die Gétzenbilder zu
zerstoren, nicht aber die Kultgebdude selbst, weil die Neuchristen dann <mit
mehr Zutrauen an den Orten zusammenkommen, an die sie gewdhnt> seien, und
ausserdem die herkémmlichen Kultfeste in solche mit christlichem Hintergrund
umzuwandeln.”® Diese Methode der Akkommodation entsprang wohl der pasto-
ralen Fiirsorge des Papstes, war aber ebenso von dem Ziel bestimmt, der anderen

* Vita Bonifatii auctore Willibaldo, in: Wilhelm Levison (Ed.), Vitae sancti Bonifatii archi-

episcopi Moguntini (MGH.SRG 57), Hannover 1905, Nachdruck 1977, 1-58; weitere Aus-
gabe mit deutscher Ubersetzung: Willibalds Leben des Bonifatius. Unter Beniitzung der
Ubersetzung von Michael Tangl und Philipp Hedwig Kiilb neu bearbeitet von Reinhold Rau
(FSGA 4b), Darmstadt 1968, Nachdruck 1994, 451-525, c. 6, 494 Z. 4-27, hier Z. 13-15:
«roborem quendam mirae magnitudinis, qui prisco paganorum vocabulo appelatur robor
lobis, in loco qui dicitur Gaesmere, servis Dei secum adstantibus succidere temptavity.
Nach Helmoldi presbyteri Bozoviensis Cronica Slavorum, ed. Bemmhard Schmeidler (MGH.
SRG 32), Hannover 1937; weitere Ausgabe mit deutscher Ubersetzung: Heinz Stoob (Hg.),
Helmold von Bosau, Slawenchronik (FSGA 19), Darmstadt 1963, Nachdruck 2002, ¢. 108, 372
Z. 1-8 liess Valdemar auf Riigen «simulachrum antiquissimum» Zuantevith zerschlagen, «de-
struxit fanum cum omni religione sua und erectae sunt duodecim ecclesiae in terra Rugiano-
rum». Anders als bei Bonifatius war das auch als politische Machtdemonstration zu verstehen.
Das Schreiben ist inseriert bei Beda (wie Anm. 6), 1 30, 110-112. Zur Einordnung mit
weiterer Literatur v. Padberg, Inszenierung (wie Anm. 20), 318ff.

Beda (wie Anm. 6), 1 30, 112: «Nam duris mentibus simul omnia abscidere inpossibile esse
non dubium est, quia et is, qui summum locum ascendere nititur, gradibus uel passibus, non
autem saltibus eleuatur.» Als Begriindung verweist Gregor auf die alttestamentlichen Op-
ferbrauche der Israeliten nach Lev 17,1-9.

Beda (wie Anm. 6), 1 30, 110f: «quia fana idolorum destrui in eadem gente minime debeant,
sed ipsa, quae in eis sunt, idola destruantur, aqua benedicta fiat, in eisdem fanis aspergatur,
altaria construantur, reliquiae ponantur». Es folgt das merkwiirdige Argument, gut gebaute
Heiligtimer miissten nicht abgerissen, sondern «a cultu daemonum in obesquio ueri Dei de-
beant commutari, ut dum gens ipse eadem fana sua non uidet destrui, de corde errorem de-
ponat, et Deum uerum cognoscens ac adorans, ad loca, quae consueuit, familiarius concur-
rat. Et quia boues solent in sacrificio daemonum multos occidere, debet eis etiam hac de re
aliqua soolemnitas inmutari: ut die dedicationis uel natalicii sanctorum martyrum, quorum
illic reliquiae ponuntur, tabernacula sibi circa easdem ecclesias, quae ex fanis commutatae
sunt, de ramis arborum faciant, et religiosis conuiuiis sollemnitatem celebrent, nec diabolo
iam animalia immolent, et ad laudem Dei in esu suo animalia occidant, et donatori omnium
de satietate sua gratias referant, ut, dum eis aliqua exterius gaudia reseruantur, ad interiora
gaudia consentire facilius ualeant.» Vorbilder fiir die Umwidmung von Kultgebduden
konnte Gregor in der Spitantike finden, siche Jean-Pierre Caillet, La transformation en égli-
se d’édifices publics et de temples a la fin de 1’ Antiquité, in: Claude Lepelley (Ed.), La fin
de la cité antique et le début de la cité médiévale de la fin du III° siécle a I’avénement de
Charlemagne (Munera 8), Bari 1996, 191-211.



494 Lutz E. v. Padberg

Religion die Anhdnger abzuwerben. Bei dieser Form der Ankniipfung setzte Gre-
gor daher weniger auf eine radikale Abkehr von der bisherigen Kultur als viel-
mehr auf einen langfristigen Prozess der Christianisierung, gefordert eben durch
die Uberlagerung heidnischer Kultstitten mit christlichen Inhalten. Die «Exklusi-
vitdt des Christentums in Sachen des Glaubens und seine Toleranz hinsichtlich
des Kultes» waren ein gewagter Ansatz, weil es sich im Polytheismus genau um-
gekehrt verhielt und deshalb die Erwartungen der Missionare und die Reaktionen
der Bevolkerung nicht immer in Einklang zu bringen waren.”’

(4) Die Frage nach der Kultplatzkontinuitit gehort grundsitzlich zu den Fol-
gen eines Religionswechsels. Fiir das Frithmittelalter behaupten die christlichen
Autoren zwar haufiger, die Missionare hitten an der Stelle zerstorter paganer
Kultanlagen Kirchengebédude errichtet, die archdologischen Befunde sind jedoch
bis auf wenige Ausnahmen weniger eindeutig. Das mag {ibrigens auch seinen
Grund darin haben, dass die Kirchen in der Ortsmitte errichtet wurden und nicht
ausserhalb, wo die Kultpldtze in der Regel lagen." Jedenfalls zeigen Beispiele
wie Yeavering in Northumbria®', Altuppsala in Schweden®, Uppékra und Lund

Ljungberg. Religion (wie Anm. 31), 216. Zu den moglichen Folgen v. Padberg. Mission
(wie Anm. 7), 299{f.

Zu bedenken ist auch der Kenntnisstand der Autoren, die meist ohne eigene Anschauung
geschrieben und moglicherweise nur ihre Vorstellung paganer Kultpldtze vermittelt haben.
Denn deren Zerstdrung mit anschliessendem Kirchenbau verstidrkte den Eindruck vom Sieg
des Christentums bei denen, die die tatsdchliche Situation nicht nachpriifen konnten. Siche
Grislund, Ideologi (wie Anm. 13), 32ff und mit vielen Beispielen v. Padberg, Inszenierung
(wie Anm. 20), 244-263.

Nach der Konversion von Konig Edwin von Northumbria soll dort nach Beda (wie Anm. 6),
I1 14, 186 Erzbischof Paulinus von York 36 Tage lang gepredigt und getauft haben, wozu
nach dem archdologischen Befund die dortige, auch als Kultstitte interpretierbare Konigs-
halle in einen Kirchenraum umgewandelt worden sein konnte, dazu Brian Hope-Taylor,
Yeavering. An Anglo-British Centre of Early Northumbria (Departement of the Environ-
ment. Archacological Reports 7)., London 1977; Torsten Capelle, Archédologie der Angel-
sachsen. Eigenstandigkeit und kontinentale Bindung vom 3. bis 9. Jahrhundert, Darmstadt
1990. 391f und David M. Wilson, Art. Yeavering, in: Reallexikon der Germanischen Alter-
tumskunde, Bd. 34, 377-379.

In der sich hinziehenden Christianisierungsphase Schwedens konnte sich Altuppsala lange
als heidnisches Kultzentrum halten, das auch die konvertierten Kdénige nicht zerstdren
konnten und deshalb Sigtuna als Machtzentrum ausbauten, siche Sten Tesch. Det sakrala
stadsrummet — Sigtunas medeltida kyrkotopografi, in: Medeltidsarkeologisk tidskrift, 21
(2000), 3-26. Nach Magistri Adam Bremensis Gesta Hammaburgensis ecclesiae pontifi-
cum, ed. Bernhard Schmeidler (MGH.SRG 2), Hannover 1917, Nachdruck 1993; weitere
Ausgabe mit deutscher Ubersetzung: Adam von Bremen. Bischofsgeschichte der Hambur-
ger Kirche, in: Quellen des 9. und 11. Jahrhunderts zur Geschichte der Hamburgischen
Kirche und des Reiches, neu iibertragen von Werner Trillmich (FSGA 11), Darmstadt 1961,
Nachdruck 2000, 135499, IV 26f, 470f soll in Altuppsala ein grosser Tempel existiert ha-
ben, dessen Spuren unter der jetzigen Kirche jedoch bislang nicht verifiziert werden konn-
ten. Die gefundenen Pfostenlocher werden einem sdkularen Gebdude zugeordnet, kdnnten
aber ebenso wie die zwei monumentalen Hallen auch zu Kultzwecken genutzt worden scin.
Vel. aus der inzwischen ausufernden Literatur Anders Hultgard (Ed.), Uppsalakulten och
Adam av Bremen, Uppsala 1997; Nilsson, Kyrkohistoria (wie Anm. 17), 86ff; Anne-Sofie
Graslund, New Perspectives on an Old Problem: Uppsala and the Christianization of
Sweden, in: Guyda Armstrong/lan N. Wood (Ed.), Christianizing Peoples and Converting

40

41



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 425

in Schonen™, Mare im norwegischen Trondelag™ sowie Altenkirchen auf Rii-
gen® die Bedeutung dieser aus der Spitantike bekannten Form der Uberwindung
des Polytheismus, was von den Heiden nur als Sakrileg aufgefasst werden konnte.
Motive, Reaktionen und Verhaltensmuster der beteiligten Gruppen sind schwer
einzuschitzen und durch die vorhandenen Quellen kaum erfassbar. Die Kontinuitit
der Kultstétte bei gleichzeitiger Diskontinuitét der Glaubensiiberzeugung war aus
Sicht der Christen ein deutliches Zeichen des Sieges, konnte aber bei den Neu-
christen zu genau den Verstdndnisproblemen flihren, die das Beharrungsvermogen
paganer Gebrduche stirkten und in der Phase der Christianisierung manche von
Kirchenleuten bitter beklagte Verhaltensformen nach sich zogen.” Zu dieser
Kategorie zihlt ferner der Ersatz der Gottervielfalt durch Heilige, der unter
anderem in einem bedeutenden Reliquientransfer in Missionsgebiete bestand.’

Individuals (International Medieval Research 7), Turnhout 2000, 61-71; Olof Sundqvist,
Freyr’s Oftspring. Rulers and Religion in Ancient Svea Society (Acta Universitatis Uppsa-
liensis, Historia Religionum 21), Uppsala 2002, 92ff, 298ff und John Ljungkvist, Den for-
historiska bebyggelsen i Gamla Uppsala. Preliminira tolkningar och omtolkningar av be-
byggelseutveckling och organisation, in: Fornvannen, 95 (2000), 145-163.

Uppakra gehért zu den Zentralorten, deren Bedeutung fiir Handwerk, Fernhandel, Herr-
schaftsmacht und Kult durch zahlreiche Funde belegt ist. Die religiose Konkurrenz kommt
hier durch einen Kirchenbau im nahegelegenen Lund zum Ausdruck. Siehe Lars Larsson/
Brigitta Hardh, Uppakra — ein eisenzeitlicher Zentralplatz in Stdschweden, in: FMSt, 32
(1998), 57-71 und die seit 1998 in Lund erscheinenden Uppékrastudier. Zu den aufsehener-
regendsten Funden dieser Sakrallandschaft gehdrt ein Kelch, der eine pagane Imitation oder
zumindest die Benutzung importierter christlicher Gefésse zur Verwendung im Kult erwégbar
macht. Dazu Karl Hauck, Zur Ikonologie der Goldbrakteaten LXIV: Neues aus Uppakra bei
Lund, Siidschweden, in: Brigitta Hardh/Lars Larsson (Ed.), Central Places in the Migration
and the Merovingian Periods. Papers from the 52th Sachensymposion 2001 in Lund (Uppa-
krastudier 6 = Acta Archaeologica Lundensia, Series in 8°, 39), Lund 2002, 79-95, hier 86ft.
Unter der Kirche befand sich eine Halle, in deren Pfostenlochern Goldgubber deponiert
worden sind, die auf kultische Nutzung deuten, siehe Kristian R. Mellenhus, Guldgubbene
fra Maere Kirke, in: Viking 31, (1967), 163-166; Hans-Emil Lidén, From Pagan Sanctuary
to Christian Church, in: Norwegian Archaeological Review, 3 (1969), 3-22; Anne-Sofie
Griaslund, Kultkontinuitet — myt eller verklighet? Om arkeologins mgjligheter att belysa
problemet, in: Bertil Nilsson (Ed.). Kontinuitet i kult och tro fran vikingatid till medeltid
(Projektet Sveriges kristnande. Publikationer 1), Uppsala 1992, 129-154, 130ff und Sund-
qvist, Rulers (wie Anm. 42), 168ff, 270f.

Nach Helmold (wie Anm. 35), c. 108, 372 liess Konig Valdemar den Store nach der Erobe-
rung Riigens zwolf Holzkirchen errichten, fir die gewiss exponierte Stellen ausgesucht
worden sind. Das gilt etwa flir Altenkirchen, dessen ab 1185 errichteter Nachfolgebau aus
Stein sich auf einem Begribnishiigel der Ranen befindet. In die Ostliche Aussenwand ist
liegend ein Svantevitstein eingemauert worden, um den Kirchgingern den Sieg des Chris-
tentums tber ihre alten Gotter drastisch vor Augen zu fithren. Vgl. Lescek Pawet Stupecki,
Heidnische Religion westlicher Slawen, in: Alfried Wieczorek/Hans-Martin Hinz (Hg.),
Europas Mitte um 1000. Beitrdge zur Geschichte, Kunst und Archéologie. Handbuch zur
Ausstellung (27. Europaratsausstellung), Stuttgart 2000, 239-251, 245.

Ein Beispiel dafir aus dem angelsidchsischen Raum bietet Bedas Epistola ad Ecgbertum
episcopum, in: Charles Plummer (Ed.), Venerabilis Baedae opera historica, Bd. 1, Oxford
1896, Nachdruck 1969, 405423, Bd. 2, 378-388 (Notes), dazu v. Padberg, Inszenierung
(wie Anm. 20), 32711,

Vgl. Hedwig Réckelein, Reliquientranslationen nach Sachsen im 9. Jahrhundert. Uber
Kommunikation, Mobilitit und Offentlichkeit im Frithmittelalter (Beihefte der Francia 48),

43

44

16



496 Lutz E. v. Padberg

Wie haben die Polvtheisten auf die christliche Mission reagiert?

Auch hier stellen die Quellen ein Hindernis dar. Denn wiederum sind es hagio-
graphische oder jedenfalls christliche Texte, die — wenn liberhaupt — entspre-
chende Informationen liefern. Die kirchlichen Autoren schildern zwar die Ge-
schichte als Sieger, spiegeln aber dennoch bis zu einem gewissen Grade die Si-
tuation der mit dem Christentum konfrontierten Heiden wider. Das gilt allerdings
in der Regel nur fur Herrscher und ihre Machtelite, das gemeine Volk wird kaum
erwihnt. Einige Beispiele zeigen die Variationsbreite der paganen Reaktion.

(1) Die Begegnung mit dem Christentum war aufgrund der missionarischen
Aufforderung zum Traditionsbruch vor allem eine Provokation. Das zeigt ein
legenddrer Bericht aus der Vita Vulframni aus dem frihen 9. Jahrhundert von
dem Taufversuch des Friesenherzogs Radbod. Der hartnickige Heide hatte sich
endlich zum Religionswechsel entschieden und schon einen Fuss in das Tauf-
becken gesetzt, als er von Erzbischof Wulfram von Sens auf Nachfrage erfuhr,
dass seine Vorfahren sich in der hollischen Verdammnis befinden. Nach dieser
Auskunft sagte Radbod, <er kdnne nicht die Gemeinschaft seiner ihm vorange-
gangenen Friesenfiirsten entbehren und mit einer kleinen Schar armer Leute in
jenem Himmelreich sitzen> und verweigerte deshalb die Taufe.” Diese erfun-
dene Szene ist zweifelsohne ein Echo auf tatsdchliche Missionserfahrungen in
der Ubergangsepoche. Sie zeigt den Konflikt zwischen den kollektiven Ver-
pflichtungen der archaischen Gedéchtniskultur und dem individuellen Anspruch
des Christentums und verdeutlicht die entstehenden Loyalititskonflikte. Ubri-
gens mag hier auch die Staatsraison eine Rolle gespielt haben. Radbod wusste,
dass die Annahme des Christentums als der Religion des méachtigen Nachbar-
volkes verbunden wire mit dem Verlust der politischen Selbststindigkeit.*” Sa-

Stuttgart 2002; Michael Miiller-Wille, Wanderungen von Heiligenreliquien. Zu Ereignissen
im nordlichen und westlichen Karolingerreich: Christlicher und heidnischer Kontext, in:
Bente Magnus (Ed.). Vi far tacka Lamm (The Museum of National Antiquities, Stockholm,
Studies 10), Stockholm 2001, 133-142; R. Sharpe/Alan Thacker (Ed.). Local Saints and
Local Churches in the Early Medieval West, Oxford 2002 und v. Padberg, Inszenierung
(wie Anm. 20). 260ft, 405f.

Vita Vulframni episcopi Senonici auctore Pseudo-Iona, ed. Wilhelm Levison (MGH.SRM
5), Hannover 1910, Nachdruck 1997, 661-673, ¢. 9, 668: «non se carere posse consortio
praedecessorum suorum principum Fresionum et cum parvo pauperum numero residere in
illo caelesti regno». Dazu Stéphane Lebecq, Le baptéme manqué du roi Radbod. in: O.
Redon/B. Rosenberger (Ed.), Les assises du pouvoir. Temps médiévaux, territoires afri-
cains, St.-Denis 1994, 141-150 und v. Padberg, Odin (wie Anm. 18), 272f. Patrick J. Geary,
Die Bedeutung von Religion und Bekehrung im frithen Mittelalter, in: Dieter Geuenich
(Hg.), Die Franken und die Alemannen bis zur «Schlacht bei Ziilpich» (496/97) (Ergén-
zungsbinde zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 19), Berlin/New York
1998, 438-450, 4471 bezeichnet die Szene als «Konversionssatire».

Das gilt natiirlich generell flir alle mit imperialistischen Planen verbundenen Missionsvor-
haben, hierzu am Beispiel der friesisch—frinkischen Auseinandersetzungen Wolfgang H.
Fritze, Zur Entstehungsgeschichte des Bistums Utrecht. Franken und Friesen 690-734. in:
Rheinische Vierteljahrsblatter, 35 (1971), 107—-151 und Schiferdiek, Fragen (wie Anm. 3),

48

49



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 497

hen sich pagane Herrscher dem imperialmissionarischen Zugrift ihrer christ-
lichen Kollegen gegeniiber, miissen sie nicht unbedingt das Christentum an sich
abgelehnt haben, wohl aber die Religion ihrer Feinde.”

(2) Etwas anders stellt sich die Lage dar, wenn hinter der Mission kein
unmittelbarer staatlicher Riickhalt mit Eroberungsplinen stand, die Glaubens-
boten also in fremde Lander wie England oder Skandinavien zogen. Konfrontiert
mit dem Christentum, reagierten pagane Herrscher meist geschmeidig und vor-
sichtig. Beispiele bietet die auf Initiative von Papst Gregor dem Grossen ab 597
betriebene romische Mission in den sieben angelsichsischen Kénigreichen.”' (a)
Als erster nahm Konig Athelberht von Kent das Christentum an. Seine Unter-
tanen dridngte er aber offenbar nicht zum Glaubenswechsel, denn er war der
Meinung, der «Dienst flir Christus misse freiwillig, nicht erzwungen sein>. So
berichtet zumindest Beda in der Meinung, ein christlicher Herrscher miisse so
handeln, und verschleiert damit die eigentlichen politischen Griinde.”* Daher ent-
wickelte sich die Durchsetzung des neuen Glaubens nur zogernd. Als Ergebnis
dieser Haltung konnten Heiden und Christen in Kent fiir einige Jahre schiedlich-
friedlich nebeneinander existierten.

(b) Ahnliches gilt fiir Northumbria und die Reaktion des eingangs erwihnten
Konigs Edwin. Nach einer mehrjahrigen Diskussionsphase verlangte er von dem
Oberpriester und den Michtigen des Reiches eine Entscheidung, billigte ithnen
also religiose Kompetenz zu. Man entschied sich zu einer totalen Kehrtwende:

497ff sowie allgemeiner Lutz E. v. Padberg, Art. Zwangsbekehrung, in: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde, Bd. 34, 586-589.

Dementsprechend sind — was hier nicht direkt zum Thema gehort — die politischen Implika-
tionen nicht zu unterschitzen. Insbesondere in Norwegen haben die Herrscher zielsicher die
einigende und identitatsstiftende Funktion des Christentums erkannt und deshalb Christiani-
sierung und Reichsbildung verbunden, siehe Per Sveaas Andersen, Samlingen av Norge og
kristningen av landet 800-1130 (Handbok i Norges historie 2), Bergen u.a. 1977 und Knut
Helle, Kongemakt og kristendom, in: Anne Agotnes (Ed.), Kristendommen slar rot, Bergen
1995, 41-54. Wohl erkennend, dass heidnisch orientierte Staaten im zunehmend christ-
lichen Europa an Bedeutung verloren und somit zu Eroberungsobjekten wurden, haben sie
den Religionswechsel strategisch genutzt. Hierzu gehort in Skandinavien auch das Bemithen
um selbststindige Erzbistiimer, das unter bewusster Umgehung von Hamburg-Bremen direkt
in Rom betrieben worden ist, vgl. Lutz E. v. Padberg, Der Abschluss der Missionsphase in
Skandinavien durch die Errichtung der Kirchenprovinzen im 12. Jahrhundert, in: Jorg
Jarnut/Matthias Wemhoft (Hg.), Vom Umbruch zur Erneuerung? Das 11. und beginnende 12.
Jahrhundert - Positionen der Forschung (MittelalterStudien 13), Miinchen 2006, 469-485.
Vel. Henry Mayr-Harting, The Coming of Christianity to Anglo-Saxon England, London
1991 ('1972); Georg Jenal, Gregor d. GroBe und die Anfinge der Angelsachsenmission
(596-604), in: Angli e sassoni al di qua ¢ al di la del mare (Settimane di studio del centro
italiano di studi sull’alto medioevo 32), Spoleto 1986, 793-849 und Nicholas J. Higham,
The Convert Kings. Power and Religious Affiliation in Early Anglo-Saxon England, Man-
chester/New York 1997,

Beda (wie Anm. 6), 1 26, 82, wonach Athelberht «nullum tamen cogeret ad Christianis-
mum, sed tantummodo credentes artiori dilectione, quasi conciues sibi regni caelestis, am-
plecteretur. Didicerat enim a doctoribus auctoribusque suae salutis seruitium Christi uolun-
tarium, non coacticium esse debere». Siehe Higham, Kings (wie Anm. 50), 53ft. Denkbar
ist auch die schlichtere Variante, dass Beda die Sdumigkeit seines <Helden> &thelberht ent-
schuldigen wollte.

50

51



498 Lutz E. v. Padberg

Abschaffung des Gotzendienstes, Zerstorung des zentralen Heiligtums, Evange-
lisierung des Volkes, allmédhliche Annahme des Christentums und Taufe. Vieles
an dieser <Muster-conversio> hat Beda gewiss stilisiert, gleichwohl ist der Quel-

=
3

lenwert sehr hoch einzuschitzen.™ In diesen Beispielen klingt der Aspekt der
sakralen Verantwortung paganer Herrscher an, die sie dem Vorbild Konstantins
des Grossen folgend bruchlos auch als Christen beanspruchten.

(c) Anders lief es in East Anglia. Dem am Hof in Kent getauften Konig
Radwald gelang es nicht, die Priester und Michtigen seines Reiches zum Reli-
gionswechsel zu bewegen. Deshalb liess er, wie Beda tadelnd berichtet, in ein-
und demselben Heiligtum einen Altar fiir das christliche und einen weiteren,
freilich kleineren Altar fiir das heidnische Opfer errichten.™ Die Machtelite von
East Anglia hat dieses Experiment einer grossen Koalition der Religionen akzep-
tiert, war sie doch der Meinung, Christus miisse sich mit den Lokalgéttern arran-
gieren. Deshalb haben sie Re&dwald in sein prachtvolles Grab in Sutton Hoo pa-
gane wie christliche Beigaben gelegt.™

(3) Die Mission in Skandinavien, fernab vom christlichen Kontinent, stellt in
mancherlei Hinsicht eine Besonderheit dar. (a) So konnte sich dort die poly-
theistische Bevolkerung (wohl eher deren Sprecher) gegen ihre getauften Herr-
scher stellen. Adam von Bremen berichtet beispielsweise von dem Versuch des

Siehe oben Anm. 6 und v. Padberg, Mission (wie Anm. 7), 165ff. Den Begriff <Muster-
conversio> hat geprigt Karl Hauck, Zur lkonologie der Goldbrakteaten XIX: Gemein-
schatisstiftende Kulte der Seegermanen, in: FMSt, 14 (1980), 463-617, 567.

Beda (wie Anm. 6), IT 15, 188: «Reduald iamdudum in Cantia sacramentis Christianae fidei
inbutus est. sed frustra; nam rediens domum ab uxore sua et quibusdam peruersis doctoribus
seductus est, atque, a sinceritate fidei deprauatus, habuit posteriora peiora prioribus, ita ut in
morem antiquorum Samaritanorum et Christo seruire uideretur et diis, quibus antea seruie-
bat, atque in eodem fano et altare haberet ad sacrificium Christi et arulam ad uictimas
daemonorum.» Vgl. v. Padberg, Odin (wie Anm. 18). 263ff. Dieses Sakrileg hat Beda of-
fenbar so emport, dass er Redwalds besondere politische Bedeutung verschweigt, dazu
Barbara Yorke, Kings and Kingdoms of Early Anglo-Saxon England, London 1990, Nach-
druck 1997, 60ft, 771, 157f; David Peter Kirby, The Earliest English Kings, London/New
York “2000 ('1991). 17ff. 62ff, 77ff und John Insley. Art. Redwald. in: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde, Bd. 24, 65-68.

Prasentation der Funde in der monumentalen Edition von Rupert Bruce-Mitford, The
Sutton-Hoo Ship Burial 1-3, London 1975, 1978, 1983. Die Zuweisung zu Redwald wird
immer wieder kontrovers diskutiert, vgl. Martin Carver (Ed.), The Age of Sutton Hoo. The
Seventh Century in North-Western Europe, Woodbridge 1992, Nachdruck 1995; Martin
Carver, Sutton Hoo. A Seventh-Century Princely Burial Ground and its Context (Reports of
the Research Committee of the Society of Antiquaries of London 69), London 2005 und
Angela Evans, Art. Sutton Hoo, in: Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 30,
146—150. In diesen Kontext gehoren auch zwei aufsehenerregende Prunkgriaber aus dem
frithen 7. Jahrhundert, die mit den ersten christlichen Herrschern in Essex und Mercia in
Verbindung gebracht werden konnen: Das 2004 gefundene Grab von Prittlewell und der
2009 entdeckte Hort von Staffordshire, siche Lyn Blackmore, Schitze eines angelsidch-
sischen Konigs von Essex. Die Funde aus einem Prunkgrab von Prittlewell und ihr Kontext,
in: Sebastain Brather (Hg.), Zwischen Spétantike und Frithmittelalter. Archdologie des 4.
bis 7. Jahrhunderts im Westen (Ergédnzungsbinde zum Reallexikon der Germanischen
Altertumskunde 57), Berlin/New York 2008, 323-340 und Kevin Leahy/Roger Bland, The
Staffordshire Hoard, London 2009.

54

33



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 499

schwedischen Konigs Olov Eriksson Skoétkonung, Anfang des 11. Jahrhunderts
das beriihmte pagane Kultzentrum Altuppsala zu zerstéren. Gegen die heidnische
Opposition konnte er sich jedoch nicht durchsetzen. Sie traf mit Olov ein
Abkommen: «Wenn er selbst Christ sein wolle, dann mége er nach seiner Wahl
in der besten Landschaft Schwedens sein Gesetz aufrichten. Dort solle er eine
Kirche und christlichen Kult begriinden, aber er diirfe keinen aus dem Volk zum
Abfall vom Kult der Goétter zwingen, es sei denn, jemand wiinsche aus freien
Stiicken, sich zu Christus zu bekehren»™® So wurde es gemacht, und Olov zog
sich in das schon weitergehend christianisierte Vistergotland zuriick, wo er ver-
mutlich das Bistum Skara gegriindet und dem Erzbistum Hamburg-Bremen un-
terstellt hat.”’

(b) Eine weitere, vornehmlich durch archédologische Quellen belegbare Beson-
derheit im Norden ist ein gewisses Aufeinanderzugehen der Religionen. Wih-
rend die Heiden durch Revitalisierung alter Kulte und Anpassung an christliche
Aussagen reagierten, verzichteten die Missionare auf die tibliche Damonisierung
der Gotter und versuchten durch eine typologische interpretatio christiana den
Glaubenswechsel zu erleichtern.”® Snorri Sturluson gelang so die Einbindung der
paganen Mythologie in die Historiographie.” Weitere Beispiele sind die Sigurdr-

* Adam (wie Anm. 42), II 58, S. 296 und 298: «Simili religionis amore alter Olaph in Suedia
dicitur floruisse. Is subditos sibi populos ad christianitatem convertere volens magno labo-
ravit studio, ut templum ydolorum, quod in medio Sueoniae situm est, Ubsola destrueretur.
Cuius intentionem pagani metuentes placitum cum rege suo tale constituisse dicuntur, ut, si
ipse vellet esse christianus, optimam Suediae regionem, quam vellet, suo iuri teneret. In qua
ecclesiam et christianitatem constituens nemini de populo vim recedendi a cultura deorum
inferret, nisi qui sponte cuperet ad Christum converti.» Vgl. Carl Fredrik Hallencreutz, Mis-
sionsstrategi og religionstolkning. Till frigan om Adam av Bremen och Uppsalatemplet, in:
Anders Hultgard (Ed.), Uppsalakulten och Adam av Bremen, Uppsala 1997, 117-130 und
Nilsson, Kyrkohistoria (wie Anm. 17), 65ff, 80f.

Dazu Brigitte Wavra, Salzburg und Hamburg. Erzbistumsgriindung und Missionspolitik in
karolingischer Zeit (GieBener Abhandlungen zur Agrar— und Wirtschaftsforschung des
curopdischen Ostens 179), Berlin 1991; Peter Johanek, Die Erzbischéfe von Hamburg-Bre-
men und ihre Kirche im Reich der Salierzeit. in: Stefan Weinfurter (Hg.), Die Salier und das
Reich, Bd. 2: Die Reichskirche in der Salierzeit, Sigmaringen “1992 (] 1991), 79-112;
Thomas Vogtherr, Erzbistum Bremen (-Hamburg), in: Erwin Gatz (Hg.), Die Bistiimer des
Heiligen Romischen Reiches von ihren Anfingen bis zur Sakularisation, Freiburg 2003,
113-127 und v. Padberg, Missionsphase (wie Anm. 50).

Achterberg, Interpretatio (wie Anm. 32); Ljungberg, Religion (wie Anm. 31), 316f, 323;
Bertil Nilsson, Till fragan om kyrkans hallning till icke-kristna kultfenomen. Attityder
under tidig medeltid i Europa och Norden, in: Bertil Nilsson (Ed.), Kontinuitet i kult och tro
fran vikingatid till medeltid (Projektet Sveriges kristnande. Publikationer 1), Uppsala 1992,
947, 39ft; ferner Egon Wamers, Salins Stil II auf christlichen Gegenstdnden. Zur Ikono-
graphie merowingerzeitlicher Kunst im 7. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir Archéologie des
Mittelalters, 36 (2008), 33-72.

Analysiert von Klaus Diiwel, Das Opferfest von Lade. Quellenkritische Untersuchungen zur
germanischen Religionsgeschichte (Wiener Arbeiten zur germanischen Altertumskunde und
Philologie 27), Wien 1985, 119ff und Gerd Wolfgang Weber, Intellegere historiam. Typo-
logical Perspectives of Nordic Prehistory (in Snorri, Saxo, Widukind and Others), in: Tra-
dition og historieskrivning. Kilderne til Nordens @ldste historie (Acta Jutlandica 63,2, Hum.
Ser. 61), Arhus 1987, 95-141.

57

58

59



500 Lutz E. v. Padberg

Darstellungen am Eingang von Kirchen im Norden. Sie sollten «den jungen
Christen vor Augen fiihren, dass der den Drachen iiberwindende Sigurdr die prae-
figuratio des die Schlange tiberwindenden Christus sei und somit ihre eigene my-
thologische Vergangenheit Vorstufe des jetzt siegreichen neuen Glaubens».” In
die gleiche Richtung weist der hidufig begegnende pagane Mythus von Thors
Fischfang, bei dem er mit einer Angel die Midgardschlange fing, denn er lidsst
sich «mit dem christlichen Bild vom dem Sieg Christi tiber den Leviathan ver-
binden».’ Im Kern ging es um den Versuch, «die eigene Vergangenheit in die
christliche Heilsgeschichte einzubauen, in der eigenen Tradition Hinweise auf
das Christentum zu sehen. Von da ist es kein grosser Schritt, auch manche Got-
tererzihlungen, insofern sie eine gewisse Ahnlichkeit mit Vorstellungen der
neuen Religion zeigen, in der Art einer Typologie auf das Christentum zu be-
ziehen».®* Letztlich wurde so der alte «Mythus in den Dienst des neuen Glaubens
gestellt».” Beendet war die Auseinandersetzung der Religionen damit freilich

" Egon Wamers, Hammer und Kreuz. Typologische Aspekte einer nordeuropiischen Amu-

lettsitte aus der Zeit des Glaubenswechsels, in: Michael Miiller-Wille (Hg.), Rom und By-
zanz im Norden. Mission und Glaubenswechsel im Ostseeraum wihrend des 8.—-14. Jahr-
hunderts, Bd. 1 (Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Abhandlungen der Geis-
tes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse 1997 Nr. 3.1), Mainz/Stuttgart 1997, 83-107. 98
nach Klaus Diiwel, Zur Ikonographie und lkonologie der Sigurddarstellungen, in: Helmut
Roth (Hg.), Zum Problem der Deutung frihmittelalterlicher Bildinhalte (Veroffent-
lichungen des Vorgeschichtlichen Seminars der Philipps-Universitdt Marburg a. d. Lahn,
Sonderband 4), Sigmaringen 1986, 221-271. Weiterhin ders., Art. Sigurddarstellung, in:
Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 28, 412-423; Martin Blindheim, Fran
hedensk sagnfigur til kristent forbilde. Sigurdsdiktningen i middelalderens billedkunst, in:
Den iconographiske Post, 3 (1973), 3-28 und Jorn Staecker, Hjalter, kungar och gudar. Re-
ceptionen av bibliska element och av hjiltediktning i en hednisk virld, in: Asa Berggren/
Stefan Arvidsson/Ann-Mari Hallans (Ed.), Minne och myt. Konsten att skapa det forflutna
(Vagar till Midgard 5). Lund 2004, 39-78, 61t.

Otto Gschwantler, Chnstus, Thor und die Midgardschlange, in: Helmut Birkhan/Otto
Gschwantler (Hg.), Festschrift fiir Otto Hofler zum 65. Geburtstag, Bd. 1. Wien 1968, 145~
168, 168 sowie Diiwel, Ikonographie (wie Anm. 59); Gro Steinsland, Pagan Myth in Con-
frontation with Christianity: Skirnismal and Genesis, in: Tore Ahlbick (Ed.), Old Norse and
Finnish Religions and Cultic Place-Names (Scripta Instituti Donneriani Aboensis 13). Abo/
Stockholm 1990, 316-328 und Anders Hultgard, Old Scandinavian and Christian Escha-
tology, in: ebd., 344-357.

Gschwantler, Christus (wie Anm. 60), 163.

Otto Gschwantler, Die Uberwindung des Fenriswolfs und ihr christliches Gegenstiick bei
Frau Ava, in: Atti del 12° Congresso internazionale di studi sull’alto medioevo. The Se-
venth International Saga Conference, Spoleto 1990, 509-534, 534. Zu diskutieren wiren
hierbei auch die Thorshammer, die als Amulette gerade in der Zeit reaktiviert worden sind.
als das Christentum nach Ddnemark und Schweden vordrang. Neben dieser bewussten Kon-
kurrenz zu den christlichen Kreuzen gibt es noch die schwer interpretierbaren Thorshimmer
mit Kreuzsignierung; vgl. Anders Hultgard, Runeninschriften und Runendenkmiler als
Quellen der Religionsgeschichte, in: Klaus Diiwel (Hg.), Runeninschriften als Quellen inter-
disziplindrer Forschung (Ergdnzungsbinde zum Reallexikon der Germanischen Altertums-
kunde 13), Berlin/New York 1998, 715-737. Wamers, Hammer (wie Anm. 59). 97{f: Jorm
Staecker, Thor’s Hammer — Symbol of Christianization and Political Delusion. in: Lund
Archaeological Review, 5 (1999), 89-104 und ders., Rex regum et dominus dominorum.
Die wikingerzeitlichen Kreuz- und Kruzifixanhidnger als Ausdruck der Mission in Altdéne-
mark und Schweden (Lund Studies in Medieval Archaeology 23), Stockholm 1999, 2131F.

61

63



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 501

nicht, denn der Polytheismus konnte sich lange halten. Beide Parteien empfan-
den oftensichtlich thre Konfrontation als epochale Auseinandersetzung, die sie
mit unterschiedlichen Methoden der Predigt ohne Worte fiihrten. Auf polytheis-
tischer Seite zeigte sich dabei die Tendenz zum Henotheismus oder zur Mono-
latrie, bei den Christen die zur interpretatio christiana und zum Christomonis-
mus.”* Eine ganz besondere Variante stellt der archéologische Befund von Jel-
ling dar. In diesem jiitlandischen Zentralort begriindete nach seinem Glaubens-
wechsel der ddnische Konig Harald Blatand Gormsson eine christliche Dynastie,
indem er seinen heidnischen Vater Gorm den Gamle aus der Grabkammer in
einem monumentalen Hiigel in die neu errichtete Holzkirche von Jelling {iber-
fithren liess und ihn dadurch gleichsam postum zum Christen erklarte.*

Abschluss

Abschliessend 1st nochmals die Beschrinkung auf das Frithmittelalter zu be-
tonen. Es diirfte deutlich geworden sein, dass die Begegnung mit der nichtchrist-
lichen Religion der Germanen in dieser Epoche nicht von theologischen Debat-
ten, sondern eher von dem Spannungsverhiltnis zwischen Universalreligion und
Gentilreligion bestimmt gewesen ist. Insbesondere die unterschiedliche Konzen-
tration auf Glaubensexklusivitit auf der einen und Kultorientierung auf der ande-
ren Seite haben zu einer komplexen Gemengelage zwischen paganen Traditio-
nen, christlichen Glaubensvorstellungen und missionarischem Bekehrungswill-
len gefiihrt. Das euhemeristisch-ddmonologische Erklarungsmuster liess es den
Missionaren als verzichtbar erscheinen, sich mit der nichtchristlichen Religion

" Dazu Anders Hultgard, Religios forindring, kontinuitet och ackulturation/synkretism i

vikingatidens och medeltidens skandinaviska religion, in: Bertil Nilsson (Ed.), Kontinuitet i
kult och tro fran vikingatid till medeltid (Projektet Sveriges kristnande. Publikationer 1),
Uppsala 1992, 49-103; Bernhard Maier, Art. Henotheismus, in: Reallexikon der Germani-
schen Altertumskunde, Bd. 14, 391-392 und mit weiteren Beispielen v. Padberg, Insze-
nierung (wie Anm. 20), 294ff. Hierher gehort auch die Frage nach den Verbindungslinien
zwischen den konkurrierenden Religionen in der Spatantike, dazu Lutz E. v. Padberg, Reak-
tionsformen des Polytheismus im Norden auf die Expansion des Christentums im Spiegel
der Goldbrakteaten, in: Wilhelm Heizmann/Morten Axboe (Hg.), Die Goldbrakteaten der
Vilkerwanderungszeit — Auswertung und Neufunde (Erginzungsbdnde zum Reallexikon
der Germanischen Altertumskunde 40), Berlin/New York 2011, 603-634.

Siehe Knud J. Krogh, Gaden om Kong Gorms Grav. Historien om Nordhejen 1 Jelling (Vi-
kingekongemes Monumenter i Jelling 1), Kopenhagen 1993; H. H. Andersen, The Graves
of the Jelling Dynasty, in: Acta Archaeologica, 66 (1996), 281-300; Else Roesdahl, Harald
Blauzahn - ein dédnischer Wikingerkonig aus archdologischer Sicht, in: Joachim Henning
(Hg.), Europa im 10. Jahrhundert. Archdologie einer Aufbruchszeit, Mainz 2002, 95-108
sowie Birgit und Peter Sawyer, A Gormless History? The Jelling Dynasty Revisited, in:
Wilhelm Heizmann/Astrid van Nahl (Hg.), Runica — Germanica — Mediaevalia (Ergin-
zungsbidnde zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 37), Berlin/New York
2003, 689-706. Ausgrabungen 2009/2010 haben gezeigt, dass die Anlage weitaus monu-
mentaler ist als bislang bekannt. Entdeckt worden ist unter anderem eine 358m lange
Schiffssteinsetzung mit dem Nordhiigel als Mittelpunkt und ein mit Palisaden geschiitzter,
12.5ha grosser Konigshof mit mehreren Langhdusern, was den Charakter Jellings als Zen-
tralort Haralds belegt. vgl. <http://jelling.natmus.dk> (25.8.2012).

65



502 Lutz E. v. Padberg

zu beschiftigen. Entgegen den voreingenommenen Quellenaussagen werden sie
es zur Vorbereitung ihrer Missionsreisen gleichwohl getan haben, zumindest so-
weit thnen das moglich war. Die begrenzte Aussagebereitschaft und vorgepragte
Wirklichkeitswahrnehmung der frithmittelalterlichen Autoren darf eben nie aus-
ser Acht gelassen werden.

Eine entscheidende Frage fiir den nachhaltigen Erfolg des Glaubenswechsels
war die nach der Akkommodation. Wie weit durfte das taktische Entgegenkom-
men der Missionare gehen, die den Heiden den Ubertritt erleichtern oder einfach
Erfolge erzielen wollten? Sicher gab es hier geschmeidige Formen der Anpas-
sung in einer lingeren Ubergangsphase, von denen die ideologisch auf Konfron-
tation festgelegten christlichen Autoren nicht berichten wollten oder durften.
Auch wenn sich dadurch Verschiebungen im kirchlichen Kult ergeben haben,
wird man dennoch nicht von Synkretismus sprechen diirfen.®® Mehr als bisher
miisste die Forschung in diesem Zusammenhang auch die umgekehrte Perspek-
tive betrachten, wie ndmlich der Polytheismus sich auf die Religionskonkurrenz
mit dem Christentum eingestellt hat. Insbesondere die lange Ubergangsepoche
mit Mischkultur in Skandinavien bietet dafiir Quellenmaterial. Die jeweiligen
politischen Verhiltnisse und vor allem Interessen haben ebenfalls eine zentrale
Rolle gespielt, bedingten sie doch unterschiedliche Reaktionsformen.®’

Toleranz in Glaubensfragen scheint in der frithmittelalterlichen Missionszeit
keine Kategorie gewesen zu sein. Entpaganisierung und Christianisierung waren
das Doppelziel der Glaubensboten, die den Heiden das Heil in Christus bringen
wollten. Fiir Diskussionen, gelehrte Debatten oder anregende Konkurrenz war
bei dieser Konfrontation der Religionen kein Platz. Das ist die vom kirchlichen
Selbstverstindnis vorgegebene Handlungsweise, der entsprechend auch zu be-
richten war. So eindeutig und klar diirften die Abldufe in der Realitit jedoch
kaum gewesen sein, da waren die Formen der Begegnung sicher varianten-
reicher. Durch gezielte Umdeutung wie bisweilen in Skandinavien konnte es so-
gar zu einer Art Substitution der alten Goétzen kommen. Es gab wohl nicht nur
die Methode der Konfrontation, sondern partiell auch den Weg von der Verteufe-
lung liber die Umdeutung zur Anerkennung, was fiir den christlichen Glaubens-
bestand nicht ohne Risiko war. Wie auch immer, unverindert sind die Menschen
aus der Begegnung mit dem Christentum nicht hervorgegangen.

®  Gregor Ahn/Lutz E. v. Padberg, Art. Synkretismus, in: Reallexikon der Germanischen Al-
tertumskunde, Bd. 30, 216-225. Ein weiteres Untersuchungsfeld ist die Frage nach Loyali-
tatskonflikten und Identitdtssuche, dazu exemplarisch Anne Heinrichs, The Search for
Identity: A Problem after the Conversion, in: alvissmal, 3 (1994), 43-62 und v. Padberg,
Odin (wie Anm. 18).

Vgl. Sveaas Andersen, Norge (wie Anm. 50); Gro Steinsland, Religionsskiftet i Norden — et
dramatisk ideologiskifte, in: Andres Andrén (Ed.), Medeltidens fodelse (Symposier pa
Krapperups Borg 1), Lund 1989, 203-212; Claus Krag, Kristendommen og sosial og
politisk endring i vikingtiden, in: Anne Agotnes (Ed.), Kristendommen slar rot, Bergen
1995, 18—40; v. Padberg, Inszenierung (wie Anm. 20), 359ff und Sverre Bagge, Christiani-
zation and State Formation in Early Medieval Norway, in: Scandinavian Journal of History,
30 (2005), 107-134.



5 » & 1 5 P . " W s 2
Missionierendes Christentum und nichichristliche Religionen 503

Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen im frithen Mittelalter

Der Beitrag untersucht anhand schriftlicher und archdologischer Quellen die Begegnung
der frithmittelalterlichen Missionare mit der polytheistischen Religion in Nordwesteuropa.
Ste war nicht von theologischen Debatten bestimmt, sondern von der Spannung zwischen
Universal- und Gentilreligion. Der Kontrast zwischen christlicher Glaubensexklusivitit
und paganer Kultorientierung fuhrte vor allem wihrend der Ubergangsepoche in Skandi-
navien zu religiosen Konkurrenzkdampfen. An Beispielen wird analysiert, wie sich die
Missionare auf diese Situation einstellten, wie weit sie zur Akkommodation bereit waren,
wie der Polytheismus im Norden auf das Christentum reagierte und welche Folgen sich
daraus fiir die Nachhaltigkeit des Religionswechsels ergaben. Toleranz in Glaubensfragen
spielte dabei jedenfalls kaum eine Rolle.

Le christianisme missionnaire et les religions non chrétiennes au Moyen Age précoce
Basé sur des sources écrites et archéologiques, le présent article est consacré a la ren-
contre entre les missionnaires du Moyen Age précoce et la religion polythéiste du nord-
ouest de I’Europe. Cette rencontre ne se définit pas par des débats théologiques, mais par
la tension entre la religion universelle et celle des Gentils. Le contraste entre I’exclusivité
de la foi chrétienne et le culte paien a mené a des luttes de concurrence religicuse notam-
ment a une époque charnicre en Scandinavie. L auteur analyse 4 ["aide d’exemples la ma-
niere dont les missionnaires s’adaptaient a cette situation, dans quelle mesure ils étaient
préts a s’accommoder, la réaction du polythéisme nordique face au christianisme et les
conséquences pour un changement de religion durable. Dans tous les cas, la tolérance
dans le cadre de questions de foi ne jouait alors presque aucun rdle.

Missionary Christianity and non-Christian religions in the Early Middle Ages

Using both written and archaeological sources, this paper examines the encounter of the
early medieval missionaries with polytheism in North-West Europe. This encounter was
not characterized by theological debate but by the tense relationship between universal re-
ligion and gentilism. In Scandinavia, during the period of transition, the contrast between
an exclusive Christian belief and pagan cults led to violent struggles for religious domina-
tion. Cases are analysed to show how missionaries dealt with this situation, how far they
were willing to accommodate, and how Northern polytheism reacted to Christianity and
the resulting consequences for the permanence of religious change. Tolerance in matters
of religion played hardly any part.

Schliisselwérter — Mots clés — Keywords

Akkommodation — accommodation — accommodation; Gentilreligion — religion des Gen-
tils — Gentilism; interpretatio christiana — interpretatio christiana — interpretatio christiana;
Kultplatzkontinuitdt — continuité du lieu de culte — continuity of cults; Mission — mission
— mission; Nordgermanen — Germains du Nord — North Germanic; Polytheismus — poly-
théisme — Polytheism; Religionswechsel — changement de religion — Religious change.

Lutz E. v. Padberg, Dr. phil., Professor fiir mittelalterliche Geschichte am Historischen In-
stitut der Universitdt Paderborn.






	Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen im frühen Mittelalter

