
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen im frühen
Mittelalter

Autor: Padberg, Lutz E. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Missionierendes Christentum und nichtchristliche
Religionen im frühen Mittelalter

Lutz E. v. Padberg

Begegnungen zwischen dem Christentum und anderen Religionen sind in der
Überliefemng des Frühmittelalters kaum kein Thema, schon gar nicht auf der
Ebene eines intellektuellen Diskurses.' Meist wird in den Missionsgeschichten
die Überlegenheit des christlichen Glaubens herausgestellt und das Heidentum
unpersönlich als Teufelsdienst abqualifiziert. Eine ernsthafte Auseinandersetzung
scheint es nach einem oberflächlichen Blick auf die vornehmlich hagiographi-
schen Quellen nicht gegeben zu haben. Gleichwohl konnten Kontakte zwischen
Heiden und Christen zu ganz unterschiedlichen Reaktionsmöglichkeiten führen,
wie die folgenden drei Beispiele zeigen.

(1) Die um 795 oder 820 entstandene Vita von Sturmi, dem ersten Abt des

Klosters Fulda, berichtet von einer merkwürdigen Begegnung." Der Bayer war
im Auftrag des Bonifatius auf der Suche nach einem geeigneten Bauplatz für ein
Kloster. Als er eines Tages an einer Furt durch die Fulda auf eine grosse Menge

'

Der folgende Aufsatz basiert auf einem Vortrag, der wegen einer plötzlichen Erkrankung
des Autors während des Symposiums «Bibel und Toleranz» vom 6.-8. Mai 2010 nur
verlesen werden konnte. Er ist in der Sprachfassung und ohne Nachweise bereits in den
Akten des Symposiums erschienen: Mariano Delgado/Volker Leppin/David Neuhold (Hg.),
Schwierige Toleranz. Der Umgang mit Andersdenkenden und Andersgläubigen in der

Christentumsgeschichte (Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 17),
Fribourg, Stuttgart 2012, 169-179.
Pius Engelbert, Die Vita Sturmi des Eigil von Fulda. Literarkritisch-historische
Untersuchung und Edition (Veröffentlichungen der Historischen Kommission für Hessen und
Waldeck 29). Marburg 1968. 131-163: vgl. Lutz E. v. Padberg, Heilige und Familie.
Studien zur Bedeutung familiengebundener Aspekte in den Viten des Verwandten- und
Schülerkreises um Willibrord. Bonifatius und Liudger. 2.. Überarb. und erw. Aufl. (Quellen und

Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte 83). Mainz 1997 ('1981). 53ff. Zur
Diskussion um die Datierung siehe Johannes Fried, Fulda in der Bildungs- und
Geistesgeschichte des früheren Mittelalters, in: Gangolf Schrimpf (Hg.). Kloster Fulda in der
Welt der Karolinger und Ottonen (Fuldaer Studien 7), Frankfurt a. M. 1996, 3-38, hier 17,

Anm. 63.

SZRKG. 106 (2012). 483-503



484 Lutz E. v. Padberg

badender Slaven traf, reagierten Sturmi und sein Esel gleichermassen abweisend.
Das Reittier scheute und (begann zu zittern, der Mann Gottes selbst aber schauderte

vor ihrem Gestank zurück).' Es kam zu einem Wortwechsel, nicht aber zu
einer spontanen missionarischen Ansprache. Von tiefer christlicher Liebe zu den

Verlorenen war Sturmis Haltung nicht gerade bestimmt, eher von Desinteresse.

(2) Alkuin erzählt in seiner um 793 verfassten Vita Willibrordi von den
missionarischen Aktivitäten des ersten Erzbischofs der Friesen.4 Danach nutzte
Willibrord ein Zusammentreffen mit dem Friesenherzog Radbod, einem
hartnäckigen Heiden, zu einer furiosen Predigt. (Nicht ein Gott ist es>. so wetterte
der Angelsachse, (den Du verehrst, sondern der Teufel, der Dich, o König, in den

schlimmsten Irrwahn verwickelt hat, um Deine Seele dem ewigen Feuer zu
übergeben.» Willibrord verzichtet aufjedwede einfühlsame Förderung der Hörbereitschaft

Radbods. Seine pauschale Verurteilung der Götter dürfte kaum einladend

gewirkt haben.

(3) Nach dem Bericht von Beda Venerabilis vollzogen die Northumbrier 627
den Wechsel vom Polytheismus zum Christentum. Anstoss dazu gab die Heirat
von König Edwin und der christlichen Prinzessin /Ethelburh. Vorausgegangen
war eine mehrjährige Diskussionsphase über die Frage, (welche Religion zu
beachten sei).6 In dieser Zeit muss es, so lässt Bedas Erzählung vermuten,
regelrechte Religionsgespräche gegeben haben zwischen dem heidnischen Oberpriester

Coifi, Bischof Paulinus sowie dem König und der northumbrischen Machtelite,

bevor es dann nach einer Generaldebatte zur endgültigen Entscheidung kam.7

Im Unterschied zu den ersten beiden Beispielen stehen hier nicht Desinteresse
oder provokante Konfrontation im Vordergmnd, sondern friedliches Abwägen.

Vita Sturmi (wie Anm. 2). c. 7. 139 Z. 15-17: «Quorum nuda corpora animal cui praeside-
bat pertimescens fremere coepit et ipse vir dei eorum foetorem e.xhorruit.»
Vita sancti Willibrordi archiepiscopi Traiectensis auctore Alcuini, ed. Wilhelm Levison
(MGH.SRM 7). Hannover 1920. Nachdruck 1997. 81-141: deutsche Übersetzung: Wilhelm
Wattenbach. Das Leben des heiligen Willibrord (Die Geschichtsschreiber der deutschen
Vorzeit 14), Leipzig31941, 5-26: dazu v. Padberg. Heilige (wie Anm. 2), 19ff.
Vita Willibrordi (wie Anm. 4). c. 11. 125 Z. 16-18: «Non est Deus, quem colis, sed diabo-
lus. qui te pessimo errore, o rex. deceptum habet, ut animam tuam aeternis tradat flammis.»
Zum Hintergrund Knut Schäferdiek. Fragen der frühen angelsächsischen Festlandmission.
in: FMSt. 28 (1994), 172-195. Nachdruck in: ders.. Schwellenzeit. Beiträge zur Geschichte
des Christentums in Spätantike und Frühmittelalter (Arbeiten zur Kirchengeschichte 64).
Berlin/New York 1996. 487-510. hier 502.
Venerabilis Bedae historia ecclesiastica gentis Anglorum - Beda der Ehrwürdige.
Kirchengeschichte des englischen Volkes, übersetzt von Günter Spitzbart (Texte zur Forschung 34).
Darmstadt "1997 ("l982): Text nach der Ausgabe von Bertram Colgrave R. A. B. Mynors.
Bede's Ecclesiastical History of the English People. Oxford 1969. II 9. 164: «quae religio
seruanda». Zum Hintergrund Donald K. Fry. The Art of Bede: Edwin's Council, in: Margot
H. King/Wesley M. Stevens (Ed.). Saints, Scholars and Heroes. Studies in Medieval Culture
in Honour of Charles W. Jones, Bd. 1. Collegeville. Minn. 1979. 191-207.
Beda (wie Anm. 6). II 9-14. 160-187; vgl. Lutz E. v. Padberg. Mission und Christianisierung.

Formen und Folgen bei Angelsachsen und Franken im 7. und 8. Jahrhundert, Stuttgart

1995. 165ff.



.Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 485

Damit ist die Bandbreite möglicher Begegnungen von Christen und Heiden

längst nicht ausgeschöpft, aber zumindest angedeutet. Zu erwarten wäre eigentlich

nach dem neutestamentlichen Missionsbefehl ein anderer Ansatzpunkt.'
Wenn der Heilswille für die in teuflischen Ränken gefangenen und von ewiger
Verlorenheit bedrohten Heiden der Beweggrand für die christliche Mission war.
dann hätte doch alles versucht werden müssen, um ihnen durch Anknüpfung an

ihre Vorstellungswelt die Annahme des christlichen Glaubens zu erleichtem.
Respekt hätte die Begegnungen von Christen und Polytheisten bestimmen sollen
und die Missionare hätten zur Kontaktanbahnung lebhaftes Interesse an der
jeweils anderen Religion zeigen müssen. Davon ist auf den ersten Blick nichts zu
erkennen.9 Vornehmlich die Hagiographen schildern die NichtChristen als wild,
furchterregend, die friedlichen christlichen Völker bedrohend und, nach Sturmi,
stinkend. An ihrer individuellen Persönlichkeit besteht offenbar kein Interesse,
sie sind lediglich Missionsobjekte. Dementsprechend ist ihre Religion Dämonendienst

und der Beschäftigung damit nicht wert, ja sogar gefährlich, da man unter
teuflischen Einfiuss geraten könnte.

Das ist, grob skizziert, das Bild nichtchristlicher Religionen, wie es von Quellen

des Frühmittelalters vermittelt wird. Da es unmöglich ist, alle Komplexe des

Themas10 hier zu behandeln, beschränkt sich dieser Beitrag auf das Verhältnis
der frühmittelalterlichen Missionare zur polytheistischen Religion germanischer
Ethnien in Nordwesteuropa. Mit Hilfe einiger Fragen soll eine Klärung versucht
werden.

Im Gegensatz zur kultisch-institutionell ausgerichteten Planmission im frühen Mittelalter
handelt es sich in den ersten Jahrhunderten der Ausbreitung des Christentums meist um
individuelle Gelegenheitsmission durch Laien. Siehe Eckhard J. Schnabel. Urchristliche
Mission, Wuppertal 2002; Wolfgang Reinbold, Propaganda und Mission im ältesten Christentum.

Eine Untersuchung zu den Modalitäten der Ausbreitung der frühen Kirche (Forschungen

zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 188). Göttingen 2000 und

Michael Sievernich, Die christliche Mission. Geschichte und Gegenwart, Darmstadt 2009,
12ff. femer Daniel König. Bekehrungsmotive. Untersuchungen zum Christianisierungspro-
zess im römischen Westreich und seinen romanisch-germanischen Nachfolgern (4.-8.
Jahrhundert) (Historische Studien 493), Husum 2008, lOOff.
Lutz E. v. Padberg, Zum Sachsenbild in hagiographischen Quellen, in: Hans-Jürgen Hässler

(Flg.), Sachsen und Franken in Westfalen. Zur Komplexität der ethnischen Deutung und

aAbgrenzung zweier frühmittelalterlicher Stämme (Studien zur Sachsenforschung 12),
Oldenburg 1999. 173-191, 180ff.
Das gilt etwa für die Mission der byzantinischen Kirche, die Stellung der Christen zu den

Juden im Frankenreich, das Gespräch über die drei monotheistischen Religionen am Chasa-
renhof im 9. Jh., Abaelards Dialog zw ischen einem Philosophen. Juden und Christen sowie
Raimundus Lullus' Auseinandersetzung mit dem Islam. Erste knappe Hinweise bei Hen-
neke Gülzow Eckhard Reichert, Art. Mission V. Mittelalter, in: TRE. Bd. 23, 36-39.
Weiterführende Beiträge in Guyda Armstrong lan N. Wood (Ed.). Christianizing Peoples and

Converting Individuals (International Medieval Research 7), Turnhout 2000 und Matthias
Lutz-Bachmann Alexander Fidora (Hg.), Juden. Christen und Muslime. Religionsdialoge
im Mittelalter. Darmstadt 2004.



486 Lutz p. v. Padberg

Welcher Religion begegneten die frühmittelalterlichen Missionare?

Die Mission etwa bei Angelsachsen, Sachsen und Skandinaviern traf auf Formen
der nordgermanischen Religion. Natürlich gibt es nicht (die> germanische
Religion, sondern verschiedene Ausprägungen mit ihren jeweiligen Benutzungsregeln

und ihrem kultischen Zeichenvorrat." Dieser Polytheismus war durchaus
lebendig, wusste in einer langen Phase der religiösen Konkurrenz auf das Christentum

zu reagieren und konnte sich bis ins Hochmittelalter hinein halten.12 Das
Problem bei seiner Erfassung ist die fehlende Schriftlichkeit, sodass die
Forschung vornehmlich auf archäologische Zeugnisse und spätere, in der Regel
vorgeprägte Überlieferungsstränge angewiesen ist. Um die Situation der christlichen
Mission im Frühmittelalter angemessen beschreiben zu können, wären daher
verstärkte Bemühungen zur interdisziplinären Erfassung der nordgermanischen
Religion erforderlich.'"' Schlicht war der germanische Polytheismus jedenfalls nicht,
wie etwa die Interpretation der zahlreichen Bildzeugnisse des Nordens als
religiöse Urkunden einer politischen Machtelite erwiesen hat.14 Wenn also hier von
nichtchristlichen Religionen die Rede ist, darf man nicht nur an Juden oder Muslime

denken, die in dieser frühen Phase praktisch keine Rolle spielten.

Einführend mit weiteren Literaturhinweisen zu diesem vieldiskutierten Forschungsproblem
Bernhard Maier. Art. Germanen IV.B. Religion, in: Reallexikon der Germanischen
Altertumskunde. Bd. 11, 379-388: Walter Pohl. Die Germanen (Enzyklopädie deutscher
Geschichte 57), München 2000. :2003. 78ff und Rudolf Simek. Religion und Mythologie der
Germanen, Darmstadt 2003.
Exemplarisch dargelegt von Karl Hauck, Die religionsgeographische Zweiteilung des
frühmittelalterlichen Europa im Spiegel der Bilder seiner Gottheiten, in: Fomvännen. 82 (1987).
161-183. Wichtige Hinweise zur begrifflichen Klarheit der Fragestellungen bei Jens Peter
Schodt, Nogle overvejelser over begrebet «Religionsskifte» med henblik pâ en problema-
tisering af termens brug i forbindelse med overgangen til kristendommen i Norden, in:
Andres Andren (Ed.). Medeltidens födelse (Symposier pä Krapperups Bora 1). Lund 1989.
187-201.
Die skandinavische Forschung bietet hierfür erfolgreiche Beispiele, so das seit 1992 laufende

Projekt Sveriges kristnande: Bertil Nilsson (Ed.). Kristnandet i Sverige. Gamìa källor
och nya perspektiv (Projektet Sveriges kristnande. Publikationer 5). Uppsala 1996 und die
Studie von Anne-Sofie Gräslund. Ideologi och mentalitet om religionsskiftet i Skandinavien
tran en arkeologisk horisont (Occasional Papers in Archaeology 29). Uppsala 2001. Besonders

anregungsreich zum Thema sind die Sammelbände von Niels Lund (Ed.).
Kristendommen i Danmark for 1050. Roskilde 2004 und Jörn Staecker (Ed.). The European Frontier.

Clashes and Compromises in the Middle Ages (Lund Studies in Medieval Archaeology
33 Gotland University College Reports, CCC Papers 7). Lund 2004.
Zu erwähnen ist hier die seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts von Karl Hauck und
einem internationalen Team vorangetriebene Erforschung der Goldbrakteaten der Völker-
vvanderungszeit. Über die Anfänge informiert Karl Hauck. Zwanzig Jahre Brakteaten-
forschung in Münster Westfalen. Zur lkonologie der Goldbrakteaten XL. in: FMSt. 22

(1988). 17-52. 1985-1989 ist ein siebenbändiger ikonographischcr Katalog erschienen.
dem 2011 der Abschlussband Wilhelm Heizmann Morten Axboe (Hg.). Die Goldbrakteaten
der Völkervvanderungszeit - Auswertung und Neufunde (Ergänzungsbände zum Reallexikon

der Germanischen Altertumskunde 40). Berlin/New York folgte. Vgl. darin Charlotte
Behr. Forschungsgeschichte. 153-229 und Morten .-Vxboe. Brakteatstudier (Nordiske For-
tidsminder B 25"). Kopenhagen 2007. 105ff.
Das wird deutlich an der ungleichen Gewichtsverteilung in dem umfangreichen Buch von



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 487

Die besondere Herausforderung ftir die Missionare bestand vor allem in
bestimmten gegensätzlichen Grundannahmen. Anders als bei dem christlichen ,A.b-

solutheitsanspruch. der Mission zu einer genuinen Aufgabe machte, war der
Gedanke der einen universellen Welt und des Monogenismus den germanischen
Völkern fremd.16 Weil sie deshalb jedem Volk seine eigenen Götter zugestanden,
hatten sie keine missionarischen Absichten und zeigten in der Begegnung mit
Christen überraschende Reaktionsformen. Ihnen kam es nämlich nicht auf ein
das Weltbild klärende Dogma, sondern auf die lebenspraktische Effizienz des

Segen stiftenden Ritus an. Die daraus resultierenden Anwendungsregeln des
Polytheismus führten zur Offenheit für assoziative Verbindung mit neuen Vorstellungskomplexen

bis hin zur möglichen Zuwahl neuer Götter.'" Auf eine einfache Formel
gebracht war für die Missionare nur die Wahl (Odin oder Christus) denkbar,
während sich die Nordgermanen auch (Odin und Christus) vorstellen konnten.18

Die hagiographischen Quellen, die in erster Linie von der frühmittelalterlichen

Mission berichten, sind zu diesem Thema wenig aussagekräftig
beziehungsweise - präziser formuliert - aussagebereit. Der Sieg des Christentums
stand für sie fest, er war ja auch aus ihrer Perspektive tatsächlich eingetreten.
Deshalb hielten sie es für unnötig, sich mit dem germanischen Polytheismus zu
beschäftigen. Diese Religion verfiel gleichsam einer damnatio memoriae. Entgegen

dieser vermittelten Voreingenommenheit ist in der Praxis mit Sicherheit von
gegenseitiger Kenntnis der Religionen auszugehen, nicht jedoch von einem dif-

Michael Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen. Die Erben der Antike und der Aufstieg
des Abendlandes 300 bis 1400 n. Chr., München 2006.
Dazu Arnold Angenendt, Der eine Adam und die vielen Stammväter. Idee und Wirklichkeit
der Origo gentis im Mittelalter, in: Peter Wunderli (Hg.). Herkunft und Ursprung.
Historische und mythische Formen der Legitimation (Akten des Gerda Henkel Kolloquiums
1991). Sigmaringen 1994, 27-52 und Lutz E. v. Padberg. Unus populus ex diversis genti-
bus. Gentilismus und Einheit im früheren Mittelalter, in: Christoph Lüth Rudolf W. Keck/
Erhard Wiersing (Hg.), Der Umgang mit dem Fremden in der Vormoderne. Studien zur
Akkulturation in bildungshistorischer Sicht (Beiträge zur Historischen Bildungsforschung 17).
Köln u.a. 1997, 155-193, 160ff.
Ein Beispiel dafür bietet Rimbert in der Vita Anskarii. ed. Georg Waitz (MGH.SRG 55),
Hannover 1884. Nachdruck 1988, 16-79; weitere Ausgabe mit deutscher Übersetzung:
Rimbert. Leben .^nsgars, in: Quellen des 9. und 11. Jahrhunderts zur Geschichte der Flam-
burgischen Kirche und des Reiches. Neu übertragen von Werner Trillmich (FSGA I 1).
Darmstadt 1961. Nachdruck 2000. 3-133, c. 26. 86ff: Bei Ansgars Ankunft 852 im
schwedischen Birka liess ein paganer Priester nichts unversucht, um den drohenden
christlichen Einfiuss einzudämmen. Er behauptete an einer Götterversammlung
teilgenommen zu haben und berichtete, diese seien ob der Vernachlässigung der gemeinschaftlichen

Opfer erbost. Falls sie jedoch dem Volk nicht genügten, solle man doch den früheren
König Erik ebenfalls zum Gott erheben. Hierzu Carl Fredrik Hallencreutz, De berättande
källoma. pävebreven och tidiga prov pä inhemsk historieskrivning, in: Berti! Nilsson (Ed.),
Kristnandet i Sverige. Gamia kallör och nya perspektiv (Projektet Sveriges kristnande.
Publikationer 5), Uppsala 1996. 115-140. 119 und Bertil Nilsson, Sveriges kyrkohistoria 1:

Missionstid och tidig medeltid, Stockholm 1998. 49.
Lutz E. v. Padberg. Odin oder Christus? Loyalitäts- und Orientierungskonflikte in der
frühmittelalterlichen Christianisierungsepoche, in: AKuG. 77 (1995). 249-278.



488 Lutz E. v. Padberg

ferenzierten Begriff der jeweils anderen Orientierung. Nicht nur in den
Grenzgebieten des religionsgeographisch zweigeteilten Europa, sondern besonders

auch in den Handelszentren wusste man dttrch eigene Anschauung von den

unterschiedlichen Glaubensformen.1 Gewiss hat es auch manche Religionsgespräche

gegeben, was sich nur leider in den Quellen nachweisen nicht lässt.

Wie sehen die frühmittelalterlichen Quellen die nichtchristliche Religion'.'1

Wie nicht anders zu erwarten, gehen die kirchlichen Autoren der Viten von
einem feststehenden Bild der germanischen Religion aus. Eigentlich ist es

überhaupt kein Bild und erst recht kein Religionsbegriff, sondern eine Ansammlung

von Vorurteilen. Wenn die Hagiographen die religiöse Situation der Nicht-
christen überhaupt erwähnen, so beschränkten sie sich in der Regel auf die
Aufzählung verabscheuungswürdiger Kultpraktiken. Dabei ist nicht einmal sicher,
ob ihnen darüber verlässliche Informationen vorlagen oder sie einfach nur das

aufzählten, was sie nach ihren Deutungsmustern mit dem Heidentum verbanden.
Es wurde nach seinem Kult als einheitliche religiöse Form eingeschätzt, weshalb

man sich um eine Differenzierung erst gar nicht kümmerte. Damit wird als

grundsätzliche Perspektive deutlich, dass man nur den Dämonenglauben sah,
nicht aber den dahinter stehenden Menschen mit seinen sozialen und religiösen
Bedingtheiten. Die Predigt Willibrords ist ein Beispiel für diese reduzierte
Wahrnehmungsfähigkeit.20 Der tiefere Sinn des paganen Kultes und seiner

Benutzungsregeln interessierte einfach nicht, obwohl man natürlich für die eigene
Religion solche Hintergründe selbstverständlich in Anspruch nahm. Zwangsläufig

musste sich daraus ein vorgeprägtes Missionsverständnis ergeben, wobei
freilich zu berücksichtigen ist, dass die Sicht der Autoren mit der der Glaubensboten

nicht unbedingt identisch sein muss.
Der Grund für diese Sicht der nichtchristlichen Religion ist die grundsätzlich

negative Einschätzung der (Heidenlumde>, eben weil sie im Einflussbereich des

Teufels lebten.21 Ihre Götter, deren Namen in der Regel nicht genannt werden,

Das zeigen beispielsweise die weitreichenden Verbindungen der schwedischen Seehandelsplätze

Birka und Helgö. in denen arabische Münzen, postsassanidische Beschläge, anglo-
irische Bronzegefässe, karolingische Glasbecher und in Helgö sogar eine Buddhafigur
gefunden worden sind, siehe Birgit Arrhenius. .Art. Birka. in: Reallexikon der Germanischen

Altertumskunde. Bd. 3. 25-28 und Bo Gyllensvärd. The Buddha found at Helgö. in:
Helen Clarke/Kristina Lamm (Ed.). Exotic and Sacral Finds from Helgö (Excavations at

Helgö XVI), Stockholm 2004. 11 -27.
Siehe oben bei Anm. 4 sowie Lutz E. v. Padberg. Die Inszenierung religiöser Konfrontationen.

Theorie und Praxis der Missionspredigt im frühen Mittelalter (Monographien zur
Geschichte des Mittelalters 51). Stuttgart 2003. 178ff und zur generellen Einordnung Mary
Alberi, The Evolution of Alcuin's Concept of the Imperium christianum, in: Joyce Hill, Mary
Swan (Ed.). The Community, the Family and the Saint. Patterns of Power in Early Medieval
Europe (International Medieval Research 4), Turnhout 1998. 3-17.
Nachweis der auf Kommentare zu Mt 15,26f zurückgehenden zahlreichen Belege bei J.

Opelt. Art. Barbar, in: RAC. Bd. 10. 251-290. besonders 286. und Helmut Dickerhof,



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 489

sind aus Sicht der Kirche vom Menschen produzierte, zu nichts taugende Bilder.
Das Leben der Heiden konnte daher nur leer und nichtig sein. Erstens waren sie

dem Teufel und seiner Dämonenwelt verfallen, weil sie ihre Vorstellungen in
Götterbilder projizierten, und zweitens war ihnen ein Leben in ethischer
Verantwortung verwehrt, weil sie nicht nach den dafür erforderlichen Geboten Gottes
lebten. Konsequenterweise wird ihre Religion nicht aus ihrer Eigenart begriffen,
sondern nach dem euhemeristisch-dämonologischen Erklärungsmuster aus dem

Gegensatz «zwischen der Herrschaft Gottes und dem Herrschaftsanspruch der

Mächte, die zur Sünde, zum Abfall von Gott verführen und aus der menschlichen
Existenz ein Sein zum Tode machen»"".

Wie haben sich die Missionare in der Praxis aufdie Begegnung
mit der germanischen Religion eingestellt9

Die Darstellung der Hagiographen, die in den selteneren Fällen über eigene
Missionserfahrungen verfügten, ist die eine Seite, die konkrete Begegnung mit
Polytheisten eine andere. Die Siegesberichte der Viten vermitteln den Eindruck,
die Missionare hätten sich auf die Marktplätze gestellt, eine zündende Predigt
gehalten und die Zuhörer in Scharen getauft. Es ist aber kaum vorstellbar, dass

die Glaubensboten einfach in fremde Regionen gezogen wären, ohne sich zur
Vorbereitung ihres Einsatzes Informationen über Land und Leute besorgt zu
haben.23 Trotz aller Einseitigkeit lassen die Quellen das erkennen. So wird
beispielsweise von Otto von Bamberg berichtet, dass er vor seinem Einsatz bei den

Polen (die Sitten dieses Volkes und seine Sprache gründlich lernte»2'' Das konnte

Canum nomine gentiles designantur. Zum Heidenbild aus mittelalterlichen Bibelle.xika, in:
Gert Melville (Hg.), Secundum regulam vivere. Festschrift fur Norbert Backmund. Windberg

1978. 41-71. Allgemein Lutz E. v. Padberg. Christen und Heiden. Zur Sicht des
Heidentums in ausgewählter angelsächsischer und fränkischer Überlieferung des 7. und 8.

Jahrhunderts, in: Hagen Keller/Nikolaus Staubach (Hg.). Iconologia sacra. Mythos. Bildkunst
und Dichtung in der Religions- und Sozialgeschichte Alteuropas. Festschrift für Karl Hauck
zum 75. Geburtstag (Arbeiten zur Frühmittelalterforschung 23). Berlin/New York 1994.
291-312.
Hans-Wemer Gensichen. Glaube ftir die Welt. Theologische Aspekte der Mission. Gütersloh

1971. 109 und zur Kategorie Wolfgang Weber. Art. Euhemerismus. in: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde. Bd. 8. 1-16. Diese Sicht hatte auch zur Folge, dass der
germanische Polytheismus in den Quellen als relativ homogene Glaubens- und Kultform
erscheint. Dazu lan N. Wood. Pagan Religions and Superstitions east of the Rhine from the
fifth to the ninth Century, in: G. Ausenda (Ed.). After Empire. Towards an Ethnology of
Europe's Barbarians. San Marino 1995. 253-279. bes. 264. Noch immer hilfreich ist die

Göttinger Dissertation von Rudolf Schomerus. Die Religion der Nordgermanen im Spiegel
christlicher Darstellung. Leipzig 1936.
Dazu v. Padberg. Inszenierung (wie Anm. 20), 72-104.
Die Prüfeninger Vita Bischof Ottos I. von Bamberg nach der Fassung des Großen
Österreichischen Legendars. ed. Jürgen Petersohn (MGH.SRG 71). Hannover 1999: weitere
Ausgabe mit deutscher Übersetzung: Wolfger von Prüfening. Das Leben des Bischofs Otto
von Bamberg, in: Lorenz Wemrich (Hg.). Heiligenleben zur deutsch-slawischen Geschichte
(FSGA 23), Darmstadt 2005. 120-191. I 2. 122: «Denique factum est. ut. derelicta patria.



490 Lutz E. v. Padberg

auch gar nicht anders sein, denn wenn die Missionare Erfolg haben wollten,
mussten sie ein gewisses Verständnis für die gentile Mentalität besitzen. Denn
wie wollten sie den Teufelsdienst verurteilen, wenn sie nicht wenigstens über die

Grundzüge des Götterkultes informiert waren? Und, noch wichtiger, wie wollten
sie die Heiden vom Nutzen der neuen Religion überzeugen, wenn ihnen deren

Lebensbedingungen nicht bekannt waren? Bischof Daniel von Winchester
vvusste um diese Zusammenhänge. Deshalb empfahl er Bonifatius. in der Predigt
den (Aberglauben mit unseren christlichen Lehren zu vergleichen), damit die
Heiden (wegen solcher unsinnigen Meinungen aus Beschämung erröten und
nicht glauben, dass ihre sündhaften Gebräuche und Göttersagen uns unbekannt
sind)."^ Damit setzt er voraus, dass solche Informationen verfügbar waren. Bonifatius

sie kannte und für seine Missionspredigt nutzte.
Daraus ergibt sich die Frage, wie die Missionare an die entsprechenden

Informationen kommen konnten. Nach dem Beispiel des Daniel bestand diese

Möglichkeit durchaus. Die bekannten Auflistungen heidnischer Kultpraktiken,
die sich in Missionshandbüchern fanden, sind vor diesem Hintergrund als
praktische Leitfäden für den Predigtalltag zu verstehen und nicht nur als theoretische
Sammlungen. Solche Kenntnisse waren auch über Synodalakten. Bussbücher
und Berichte von synkretistischen Entwicklungen zu bekommen."6 Wenn Beda

Poloniorum lines expeteret ibique aliquamdiu demoratus gentis illius non solum mores, sed
et linguam ita ad ungeum edisceret. ut si hunc barbarice ioquentem audires. v im m esse
Theutonicum non putares. Profecto haue gratiam illi Providentia superna concessit, ut bar-
barç gentis posset intelligere vel loqui sermonem. qui ipsam quandoque barbaram gentem
esset perdueturus ad fidem.» Vgl. Robert Bartlett. The Conversion of a Pagan Society in the
Middle Ages, in: History. 70 "(1985). 185-201 und Klaus Guth. Kreuzzug. Heidenfahrt.
Missionsreise. Die Pommem-Mission Bischof Ottos 1. von Bamberg im Florizont der
Kreuzzugsbewegung des 11. 12. Jahrhunderts, in: Lothar Bauer (Flg.). Bischof Otto I. von
Bamberg. Reformer- Apostel der Pommern - Heiliger (1139 gestorben. I 189 heiliggesprochen).

(Historischer Verein Bamberg. 125. Bericht). Bamberg 1989. 147-158. 154ff"
S. Bonitatii et Lulli Epistolae. ed. Michael Tangl (MGH.ES 1). Berlin 1916. Nachdruck
1989: weitere Ausgabe mit deutscher Übersetzung: Briefe des Bonifatius. Unter Benützung
der Übersetzung von Michael Tangl und Philipp Hedw ig Külb neu bearbeitet von Reinhold
Rau (FSGA 4b)" Darmstadt 1968, Nachdruck 1994. 1-356, Nr. 23. 82 Z. 3-7: «Et per intervalla

nostris. id est christianis. huiuscemodi conparandae sunt dogmatibus superstitiones et
quasi e latere tangandae. quatenus magis confuse quam exasperate pagani erubescant pro
tarn absurdis opinionibus et ne nos latere ipsorum nefarios ritus ac fabulas estimant.» Dazu
v. Padberg. Inszenierung (wie Anm. 20). 322ff.
Ein Beispiel dafür ist der in der Forschung vieldiskutierte Indiculus superstitionem et paga-
niarum. in: Alfred Boretius (Ed.). Capitularia regum Franconim (MGH.Cap 1). Hannover
1883. Nachdruck 1984. Nr. 108. 222-223. Dazu Alan Dierkens. Superstitions, christianisme
et paganisme à la fin de l'époque mérovingienne. A propos de l'indiculus superstitionum et

paganiarum. in: Hervé Hasquin (Ed.). Magie, sorcellerie, parapsychologie (Laïcité. Serie
«Recherches» 5). Brüssel 1984. 9-26 und Rob Meens, Magic and the Early Medieval
World View, in: Joyce Hill/Mary Swan (Ed.), The Community, the Family and the Saint.
Patterns of Power in Early Medieval Europe (International Medieval Research 4). Turnhout
1998, 285-295. Die überzeugendste Analyse bietet die hervorragende Studie von Michael
Glatthaar. Bonifatius und das Sakrileg. Zur politischen Dimension eines Rechtsbegriffs



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 491

berichtet. Willibrord habe bei seiner ersten Romreise 692 (dort sehr viele Dinge,
welche die Durchführung eines solch großen Werkes [die Mission bei den

Friesen] erforderten, lernen wollen), so kann das natürlich eine hagiographische
Floskel über den Lerneifer des Missionars in kirchenorganisatorischen und

liturgischen Fragen sein. Denkbar wäre aber auch, dass er sich nach den Verhältnissen

der friesischen Religion erkundigte, denn schliesslich hätten sich in Rom
durch die vielen Besucher entsprechende Informationen ansammeln können."
Das ist freilich Spekulation, aber eine denkbare Möglichkeit. Dazu kamen der

Austausch zwischen den Missionaren und Kontakte über die Handelszentren.
Ganz so umnformiert, wie es den Anschein hat, dürften zumal die Kirchenleute
des früheren Mittelalters über ihre heidnischen Nachbarn nicht gewesen sein. Ein
inhaltliches Interesse an den religiösen Orientierungen der germanischen Ethnien
im Sinne eines einfühlenden Verständnisses hatten sie allerdings nicht, im
Gegenteil. Die Sammlung von Informationen diente letztendlich dem Ziel der
Überwindung und Auslöschung der nichtchristlichen Religionen.

Wie sind die Missionare den Anhängern
der nichtchristlichen Religion begegnet?

(1) Ergebnisoffene Diskussionen über die Vor- und Nachteile der einander
begegnenden Religionen waren im Frühmittelalter kein Thema. Es galt der Mis-
sionsbefehl, also Verkündigung des Evangeliums und nach Vermittlung
minimaler Kenntnisse über das Christentum Vollzug der Taufe. Trotz prekärer
Quellenlage muss die Missionspredigt das zentrale Bindeglied in der Begegnung mit
den Heiden gewesen sein.28 Grundsätzlich hatten die Missionare dabei die Wahl
zwischen Provokation durch Angriff auf den polytheistischen Kult und
Einladung durch Werbung für den stärkeren Gott. Das werbende Element mit dem

Hinweis auf irdische Nützlichkeit und himmlischen Lohn wurde immer
vorgebracht, überwiegend wird jedoch der konfrontative Predigttyp gewesen sein, also
der Vergleich der als nutzlos bezeichneten Götter mit der Schöpferallmacht Gottes.

Wegen des christlichen Absolutheitsanspruchs konnte das auch gar nicht
anders sein. Die Taufe als Missionsziel beinhaltete zunächst die Abgrenzung von
der bisherigen Religion durch die Absage an die heidnischen Götter und dann

(Freiburger Beiträge zur mittelalterlichen Geschichte I 7). Frankfurt 2004, 435-599, der den

Text nachvollziehbar auf die Zeit vordem Concilium Germanicum vom 21. April 742 datiert.
Beda (wie Anm. 6), V 11, 460: «Sed et alia perplura. quae tanti operis negotium quaerebat.
uel ibi disccre uel inde accipere cupiebat.» Zu möglichen Informationswegen Lutz E. v.
Padberg. Missionare und Mönche auf dem Weg nach Rom und Monte Cassino im 8.

Jahrhundert, in: ZKG. 111 (2000). 145-168. Das Einholen solcher Informationen war freilich
zielorientiert und ganz auf den gewünschten Erfolg der Mission ausgerichtet, denn ansonsten

blieb die Vorstellung vom Norden von Fremdheit bestimmt, was herausgearbeitet hat
David Fraesdorff. Der barbarische Norden. Vorstellungen und Fremdheitskategorien bei
Rimbert. Thietmar von Merseburg. Adam von Bremen und Flelmold von Bosau (Orbis me-
dievalis. Vorstellungsvvelten des Mittelalters 5). Berlin 2005.
Umfassend v. Padberg. Inszenierung (wie ,\nm. 20).



492 Lutz E. v. Padberg

das Bekenntnis zu dem Christengott, um so das pagane Glaubenssakrileg gegen
die Ordnung Gottes zu überwinden.29 Als nächster Schritt folgte die Eingliederung

in die Kirche, deren Struktur freilich meist erst einmal aufgebaut werden
musste.'0 Das war. zumindest dem theoretischen Ansprach nach, für den einzelnen

Menschen wie auch für ganze Gruppen das Ende ihrer bisherigen Religion.
Denn das Christentum verlangte einen radikalen Bruch mit den bisherigen
Lebens- und Kulturformen. den man sich nicht dramatisch genug vorstellen kann.

(2) Die Predigt allein reichte oft nicht, es bedurfte auch handfester Belege für
den Vorrang in der Religionskonkurrenz. Zu den Charakteristika namentlich der
nordgermanischen Religion gehörte die Konzentration auf den gemeinschaftlichen

Kult, weniger die individuelle Glaubenshaltung.'' Schon deshalb mussten
die Missionare jede Gelegenheit nutzen, um über die Predigt hinaus die grössere
Stärke ihres Gottes zu beweisen. Oftmals diente dazu die Tatmission oder Predigt

ohne Worte, also die Profanisierung oder Zerstörung paganer Kultorte.
Heiligtümer und Götterstatuen, in der Regel begleitet von Predigten und
bisweilen gefolgt von einem Kirchenbau.j2 Das Nichteingreifen der Götter gab dann

häufig den Anstoss zum Glaubenswechsel. Frühmittelalterliche Mission war
eben nicht Begegnung von Kulturen, sondern Kampf konkurrierender Religionen.

Deshalb wurde bisweilen in religiösen Zweikämpfen versucht, die Machtfrage

zu klären, wovon in erster Linie nordische Quellen berichten.'"
(3) Im Zusammenhang mit der Tatmission ist besonders die Frage nach dem

Umgang mit den Kultstätten der nichtchristlichen Religion interessant. Bei dem
Ziel von deren Austilgung konnte das nur deren Zerstörung bedeuten. So ist es
durchaus geschehen, wie die Fällung der Donareiche durch Bonifatius bei Geis-

Zu den Predigttypen v. Padberg. Inszenierung (wie Anm. 20). 144-218. zur konfrontativen
Predigt 165 169. Zur Taufe Arnold Angenendt. Geschichte der Religiosität im Mittelalter.
Darmstadt 1997. "*2009. 463ff und Wolfgang Beck. Art. Taufgelöbms. in: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde. Bd. 30. 306-308. Zum Sakrileg, dessen Überwindung auch
ein Missionsmotiv gewesen ist. ausführlich Glatthaar. Sakrileg (wie Anm. 26). 361-632.
Siehe John Blair Richard Sharpe (Ed.). Pastoral Care before the Parish. Leicester 1992: v.
Padberg. Mission (wie Anm. 7). 195ff und Olav Tveito. Ad fines orbis terrae - like til jor-
dens ender. En Studie i primmer trosformidling i nordisk krismingskontekst (Acta Humaniora
209). Oslo 2005. 249ff Zum Veränderungspotential des Religionswechsels exemplarisch
Alexandra Sanmark. Power and Conversion. A Comparative Study of Christianization in
Scandinav ia (Occasional Papers in Archaeology 34). Uppsala 2004. 205-286.
Trotz v ieler neuerer Arbeiten, siehe oben .Anm. 11. ist hierzu noch immer grundlegend
Helge Ljungberg. Die nordische Religion und das Christentum. Studien über den
nordischen Religionswechsel zur Wikingerzeit. Gütersloh 1940 (zuerst Uppsala 1938).
Siehe Ljungberg. Religion (wie Anm. 31). 219ff und ausführlich v. Padberg. Inszenierung
(wie Anm. 20). 244-315. Der Begriff <Tatmission> geht m. E. zurück auf Herbert Achterberg,

Intcrprctatio Christiana. Verkleidete Glaubensgestalten der Germanen auf deutschem
Boden (Form und Geist 19). Leipzig 1930. 87.
Lutz E. v. Padberg. Religiöse Zweikämpfe in der Missionsgeschichtc des Frühmittelalters.
in: Wilhelm Heizmann Astrid van Nahl (Hg.). Runica - Germanica - Mediaevalia
(Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 37). Berlin New York
2002. 509-552.



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 493

mar im Jahre 723 '4 und die Zerstörung des Zentralheiligtums des Gottes Svante-
vit auf Rügen 1168 durch den dänischen König Valdemar den Store zeigen.0
Nach einem Brief von Papst Gregor dem Grossen an Mellitus, den späteren
Erzbischof von Canterbury, vom 18. Juli 601 gab es allerdings auch eine Variante.
Der Papst regte nämlich an, in der Anfangsphase der Mission den Polytheisten
durch Anknüpfung an ihre traditionellen Kultgebräuche den Übertritt zum
Christentum zu erleichtem.'6 Denn, so argumentiert er, (es ist zweifellos unmöglich,
schwerfälligem Verstand alles auf einmal wegzunehmen, da ja auch derjenige,
der den höchsten Gipfel besteigen möchte. Schritt für Schritt und nicht in Sprüngen

nach oben kommt).J Deshalb empfahl Gregor, wohl die Götzenbilder zu
zerstören, nicht aber die Kultgebäude selbst, weil die Neuchristen dann (mit
mehr Zutrauen an den Orten zusammenkommen, an die sie gewöhnt) seien, und
ausserdem die herkömmlichen Kultfeste in solche mit christlichem Hintergrund
umzuwandeln. ' Diese Methode der Akkommodation entsprang wohl der pasto-
ralen Fürsorge des Papstes, war aber ebenso von dem Ziel bestimmt, der anderen

Vita Bonifatii auctore Willibalde), in: Wilhelm Levison (Ed.), Vitae sancti Bonifatii
archiepiscopi Moguntini (MGH.SRG 57), Hannover 1905, Nachdruck 1977, 1-58; weitere Ausgabe

mit deutscher Übersetzung: Willibalds Leben des Bonifatius. Unter Benützung der
Übersetzung von Michael Tangl und Philipp Hedwig Külb neu bearbeitet von Reinhold Rau
(FSGA 4bCDarmstadt 1968, Nachdruck 1994, 451-525, c. 6. 494 Z. 4-27, hier Z. 13-15:
«roborem quendam mirae magnitudinis. qui prisco paganorum vocabulo appelatur robor
lobis. in loco qui dicitur Gaesmere, servis Dei secum adstantibus succidere temptavit».
Nach Helmoldi presbyteri Bozoviensis Cronica Slavorum, ed. Bernhard Schmeidler (MGFI.
SRG 32), Hannover 1937; weitere Ausgabe mit deutscher Übersetzung: Heinz Stoob (Flg.),
Helmold von Bosau, Slavvenchromk (FSGA 19), Darmstadt 1963, Nachdruck 2002, c. 108, 372
Z. 1-8 liess Valdemar auf Rügen «simulaclmim antiquissimum» Zuantevith zerschlagen, «de-
struxit fanum cum omni religione sua und ereetae sunt duodecimi ecclesiae in terra Rugiano-
rum». Anders als bei Bonifatius war das auch als politische Machtdemonstration zu verstehen.

6
Das Schreiben ist inseriert bei Beda (wie Anm. 6), I 30, 110-112. Zur Einordnung mit
weiterer Literatur v. Padberg, Inszenierung (wie Anm. 20), 318ff.
Beda (wie Anm. 6), I 30, 112: «Nam duris mentibus simul omnia abseidere inpossibile esse

non dubium est, quia et is. qui summum locum ascendere nititur, gradibus uel passibus, non
autem saltibus eleuatur.» Als Begründung verweist Gregor auf die alttestamentlichen
Opferbräuche der Israeliten nach Lev 17,1-9.
Beda (wie Anm. 6), I 30, 1 lOf: «quia fana idolonim destrui in eadem gente minime debeant,
sed ipsa, quae in eis sunt, idola destruantur. aqua benedieta fiat, in eisdem fanis aspergatur.
altaria construantur. reliquiae ponantur». Es folgt das merkwürdige Argument, gut gebaute
Heiligtümer mussten nicht abgerissen, sondern «a eultu daemonum in obesquio ueri Dei
debeant commutari. ut dum gens ipse eadem fana sua non uidet destrui, de corde errorem de-

ponat. et Deum uerum cognoscens ac adorans, ad loca, quae consueuit, familiarius concur-
rat. Et quia boues soient in sacrificio daemonum multos occidere, debet eis etiam hac de re
aliqua soolemnitas inmutari: ut die dedicationis uel natalicii sanctorum martyrum, quomm
illic reliquiae ponuntur, tabernacula sibi circa easdem ecclesias, quae ex fanis commutatae
sunt, de ramis arborum faciant, et religiosis conuiuiis sollemnitatem célèbrent, nec diabolo
iam animalia immolent, et ad laudem Dei in esu suo animalia occidant, et donatori omnium
de satietate sua gratias référant, ut. dum eis aliqua exterius gaudia reseruantur, ad interiora
gaudia consentire facilius ualeant.» Vorbilder für die Umwidmung von Kultgebäuden
konnte Gregor in der Spätantike finden, siehe Jean-Pierre Caillet. La transformation en église

d'édifices publics et de temples à la fin de l'Antiquité, in: Claude Lepelley (Ed.), La fin
de la cité antique et le début de la cité médiévale de la fin du IIIe siècle à l'avènement de

Charlemagne (Munera 8). Bari 1996, 191-211.



494 Lutz E. v. Padberg

Religion die .Anhänger abzuwerben. Bei dieser Form der Anknüpfung setzte Gregor

daher weniger auf eine radikale Abkehr von der bisherigen Kultur als
vielmehr auf einen langfristigen Prozess der Christianisierung, gefördert eben durch
die Überlagerung heidnischer Kultstätten mit christlichen Inhalten. Die «Exklusivität

des Christentums in Sachen des Glaubens und seine Toleranz hinsichtlich
des Kultes» waren ein gewagter Ansatz, weil es sich im Polytheismus genau
umgekehrt verhielt und deshalb die Erwartungen der Missionare und die Reaktionen
der Bevölkerung nicht immer in Einklang zu bringen waren.

(4) Die Frage nach der Kultplatzkontinuität gehört grundsätzlich zu den Folgen

eines Religionswechsels. Für das Frühmittelalter behaupten die christlichen
Autoren zwar häufiger, die Missionare hätten an der Stelle zerstörter paganer
Kultanlagen Kirchengebäude errichtet, die archäologischen Befunde sind jedoch
bis auf wenige Ausnahmen weniger eindeutig. Das mag übrigens auch seinen

Grand darin haben, dass die Kirchen in der Ortsmitte errichtet wurden und nicht
ausserhalb, wo die Kultplätze in der Regel lagen.40 Jedenfalls zeigen Beispiele
wie Yeavering in Northumbria4', Altuppsala in Schweden ", Uppâkra und Lund

Ljungberg, Religion (wie Anm. 31). 216. Zu den möglichen Folgen v. Padberg. Mission
(wie Anm. 7). 299ff.
Zu bedenken ist auch der Kenntnisstand der Autoren, die meist ohne eigene Anschauung
geschrieben und möglicherweise nur ihre Vorstellung paganer Kultplätze vermittelt haben.
Denn deren Zerstörung mit anschliessendem Kirchenbau verstärkte den Hindruck vom Sieg
des Christentums bei denen, die die tatsächliche Situation nicht nachprüfen konnten. Siehe
Gräslund, Ideologi (wie Anm. 13), 32ff und mit vielen Beispielen v. Padberg, Inszenierung
(wie Anm. 20), 244-263.
Nach der Konversion von König Edwin von Northumbria soll dort nach Beda (wie Anm. 6).
II 14. 186 Erzbischof Paulinus von York 36 Tage lang gepredigt und getauft haben, wozu
nach dem archäologischen Befund die dortige, auch als Kultstätte interpretierbare Königshalle

in einen Kirchenraum umgewandelt worden sein könnte, dazu Brian Hope-Taylor.
Yeavering. An Anglo-British Centre of Early Northumbria (Departement of the Environment.

Archaeological Reports 7). London 1977; Torsten Capelle, Archäologie der
Angelsachsen. Eigenständigkeit und kontinentale Bindung vom 5. bis 9. Jahrhundert. Darmstadt
1990. 3 9 ff und David M. Wilson. Art. Yeavering. in: Reallexikon der Germanischen
Altertumskunde, Bd. 34. 377-379.
In der sich hinziehenden Christianisierungsphase Schwedens konnte sich Altuppsala lange
als heidnisches Kultzentrum halten, das auch die konvertierten Könige nicht zerstören
konnten und deshalb Sigtuna als Machtzentrum ausbauten, siehe Sten Tesch, Det sakrala
stadsrummet - Sigtunas medeltida kyrkotopografi. in: Medeltidsarkcologisk tidskrift. 21

(2000), 3-26. Nach Magistri Adam Bremensis Gesta Hammaburgensis ecclesiae pontifi-
cum. ed. Bernhard Schmeidler (MGH.SRG 2). Hannover 1917, Nachdruck 1993; weitere
.Ausgabe mit deutscher Übersetzung: Adam von Bremen. Bischofsgeschichte der Hamburger

Kirche, in: Quellen des 9. und 11. Jahrhunderts zur Geschichte der Hamburgischen
Kirche und des Reiches, neu übertragen von Werner Trillmich (FSGA 11). Darmstadt 1961.
Nachdruck 2000. 135^499, IV 26f. 470f soll in Altuppsala ein grosser Tempel existiert
haben, dessen Spuren unter der jetzigen Kirche jedoch bislang nicht verifiziert werden konnten.

Die gefundenen Pfostenlöcher werden einem säkularen Gebäude zugeordnet, könnten
aber ebenso wie die zwei monumentalen Hallen auch zu Kultzwecken genutzt worden sein.
Vgl. aus der inzwischen ausufernden Literatur Anders Hultgärd (Ed.), Uppsalakulten och
Adam av Bremen, Uppsala 1997; Nilsson, Kyrkohistoria (wie Anm. 17). 86ff: Anne-Sofie
Gräslund, New Perspectives on an Old Problem: Uppsala and the Christianization of
Sweden, in: Guyda Armstrong lan N. Wood (Ed.). Christianizing Peoples and Converting



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 495

in Schonen4', Masre im norwegischen Trondelag44 sowie Altenkirchen auf
Rügen4^ die Bedeutung dieser aus der Spätantike bekannten Form der Überwindung
des Polytheismus, was von den kleiden nur als Sakrileg aufgefasst werden konnte.

Motive, Reaktionen und Verhaltensmuster der beteiligten Gruppen sind schwer
einzuschätzen und durch die vorhandenen Quellen kaum erfassbar. Die Kontinuität
der Kultstätte bei gleichzeitiger Diskontinuität der Glaubensüberzeugung war aus

Sicht der Christen ein deutliches Zeichen des Sieges, konnte aber bei den
Neuchristen zu genau den Verständnisproblemen führen, die das Beharrungsvermögen

paganer Gebräuche stärkten und in der Phase der Christianisierung manche von
Kirchenleuten bitter beklagte Verhaltensformen nach sich zogen.46 Zu dieser

Kategorie zählt femer der Ersatz der Göttervielfalt durch Heilige, der unter
anderem in einem bedeutenden Reliquientransfer in Missionsgebiete bestand.4

Individuals (International Medieval Research 7). Tumhout 2000, 61-71; Olof Sundqvist.
Freyr's Offspring. Rulers and Religion in Ancient Svea Society (Acta Universitatis Uppsa-
liensis. Historia Religionum 21). Uppsala 2002. 92ff. 298ff und John Ljungkvist. Den för-
historiska bebyggelsen i Gamia Uppsala. Preliminära tolkningar och omtolkningar av be-

byggelseutveckling och organisation, in: Fornvännen. 95 (2000), 145-163.
Uppâkra gehört zu den Zentralorten, deren Bedeutung für Handwerk. Fernhandel.
Herrschaftsmacht und Kult durch zahlreiche Funde belegt ist. Die religiöse Konkurrenz kommt
hier durch einen Kirchenbau im nahegelegenen Lund zum Ausdruck. Siehe Lars Larsson/
Brigitta Hârdh. Uppâkra - ein eisenzeitlicher Zentralplatz in Südschvveden, in: FMSt. 32

(1998). 57-71 und die seit 1998 in Lund erscheinenden Uppäkrastudier. Zu den aufsehenerregendsten

Funden dieser Sakrallandschaft gehört ein Kelch, der eine pagane Imitation oder
zumindest die Benutzung importierter christlicher Gefässe zur Verwendung im Kult erwägbar
macht. Dazu Karl Hauck. Zur Ikonologie der Goldbrakteaten LXIV: Neues aus Uppâkra bei
Lund. Südschvveden. in: Brigitta Härdh/Lars Larsson (Ed.). Central Places in the Migration
and the Merovingian Periods. Papers from the 52th Sachensymposion 2001 in Lund
(Uppäkrastudier 6 .Acta Archaeologica Lundensia. Series in 8°, 39). Lund 2002, 79-95. hier 86ff.
Unter der Kirche befand sich eine Halle, in deren Pfostenlöchetn Goldgubber deponiert
worden sind, die auf kultische Nutzung deuten, siehe Kristian R. Mollenhus, Guldgubbene
fra Meere Kirke. in: Viking 31. (1967). 163-166: Flans-Emil Lidén. From Pagan Sanctuary
to Christian Church, in: Norwegian Archaeological Review. 3 (1969), 3-22; Anne-Sofie
Gräslund. Kultkontinuitet - myt eller verklighet? Om arkeologins mòjligheter att belysa
problemet. in: Bertil Nilsson (Ed.). Kontinuitet i kult och tro frân vikingatid till medeltid
(Projektet Sveriges kristnande. Publikationer 1). Uppsala 1992, 129-154. 130ff und Sundqvist.

Rulers (wie Anm. 42), 168ff. 270f.
Nach Helmold (wie Anm. 35). c. 108. 372 liess König Valdemar den Store nach der Eroberung

Rügens zwölf Holzkirchen errichten, für die gewiss exponierte Stellen ausgesucht
worden sind. Das gilt etwa für Altenkirchen, dessen ab 1185 errichteter Nachfolgebau aus
Stein sich auf einem Begräbnishügel der Ranen befindet. In die östliche Aussenwand ist

liegend ein Svantevitstein eingemauert worden, um den Kirchgängern den Sieg des
Christentums über ihre alten Götter drastisch vor Augen zu führen. Vgl. Lescek Pawel Slupecki,
Fleidnische Religion westlicher Slawen, in: Alfried Wieczoreka'Hans-Martin Hinz (Hg.),
Europas Mitte um 1000. Beiträge zur Geschichte. Kunst und Archäologie. Handbuch zur
Ausstellung (27. Europaratsausstellung). Stuttgart 2000. 239-251. 245.
Ein Beispiel dafür aus dem angelsächsischen Raum bietet Bedas Epistola ad Ecgbertum
episcopum, in: Charles Plummer (Ed.). Venerabilis Baedae opera historiea. Bd. 1. Oxford
1896. Nachdruck 1969. 405^123. Bd. 2. 378-388 (Notes), dazu v. Padberg. Inszenierung
(wie Anm. 20). 327ff
Vgl. Hedwig Röckelein. Reliquientranslationen nach Sachsen im 9. Jahrhundert. Über
Kommunikation, Mobilität und Öffentlichkeit im Frühmittelalter (Beihefte der Francia 48),



496 Lutz E. v. Padberg

Wie haben die Polytheisten aufdie christliche Mission reagiert?

Auch hier stellen die Quellen ein Hindernis dar. Denn wiederum sind es hagio-
graphische oder jedenfalls christliche Texte, die - wenn überhaupt - entsprechende

Informationen liefern. Die kirchlichen Autoren schildern zwar die
Geschichte als Sieger, spiegeln aber dennoch bis zu einem gewissen Grade die
Situation der mit dem Christentum konfrontierten Heiden wider. Das gilt allerdings
in der Regel nur für Herrscher und ihre Machtelite, das gemeine Volk wird kaum
erwähnt. Einige Beispiele zeigen die Variationsbreite der paganen Reaktion.

(1) Die Begegnung mit dem Christentum war aufgrund der missionarischen
Aufforderung zum Traditionsbruch vor allem eine Provokation. Das zeigt ein

legendärer Bericht aus der Vita Vulframni aus dem frühen 9. Jahrhundert von
dem Taufversuch des Friesenherzogs Radbod. Der hartnäckige Heide hatte sich
endlich zum Religionswechsel entschieden und schon einen Fuss in das
Taufbecken gesetzt, als er von Erzbischof Wulfram von Sens auf Nachfrage erfuhr,
dass seine Vorfahren sich in der höllischen Verdammnis befänden. Nach dieser
Auskunft sagte Radbod, (er könne nicht die Gemeinschaft seiner ihm
vorangegangenen Friesenfürsten entbehren und mit einer kleinen Schar armer Leute in
jenem Himmelreich sitzen) und verweigerte deshalb die Taufe.4S Diese erfundene

Szene ist zweifelsohne ein Echo auf tatsächliche Missionserfahrungen in
der Übergangsepoche. Sie zeigt den Konflikt zwischen den kollektiven
Verpflichtungen der archaischen Gedächtniskultur und dem individuellen Anspruch
des Christentums und verdeutlicht die entstehenden Loyalitätskonflikte. Übrigens

mag hier auch die Staatsraison eine Rolle gespielt haben. Radbod wusste,
dass die Annahme des Christentums als der Religion des mächtigen Nachbarvolkes

verbunden wäre mit dem Verlust der politischen Selbstständigkeit.49 Sa-

Stuttgart 2002: Michael Müller-Wille. Wanderungen von Heiligenreliquien. Zu Ereignissen
im nördlichen und westlichen Karolingerreich: Christlicher und heidnischer Kontext, in:
Bente Magnus (Ed.). Vi fâr tacka Lamm (The Museum of National Antiquities. Stockholm.
Studies 10). Stockholm 2001. 133-142; R. Sharpe Alan Thacker (Ed.). Local Saints and
Local Churches in the Early Medieval West. Oxford 2002 und v. Padberg. Inszenierung
(wie Anm. 20). 260ff. 405f
Vita Vulframni episcopi Senonici auctore Pseudo-Iona. ed. Wilhelm Levison (MGH.SRM
5). Hannover 1910. Nachdruck 1997, 661-673. c. 9. 668: «non se carere posse consortio
praedecessorum suorum principum Fresionum et cum parvo pauperum numero residere in
ilio cadesti regno». Dazu Stéphane Lebecq. Le baptême manqué du roi Radbod. in: O.
Redon B. Rosenberger (Ed.). Les assises du pouvoir. Temps médiévaux, territoires
africains. St.-Dems 1994. 141-150 und v. Padberg. Odin (wie Anm. 18). 272f. Patrick J. Geary.
Die Bedeutung von Religion und Bekehrung im frühen Mittelalter, in: Dieter Geuenich
(Hg.). Die Franken und die Alemannen bis zur «Schlacht bei Zülpich» (496/97)
(Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 19). Berlin'New York
1998. 438-^150. 447f bezeichnet die Szene als «Konversionssatire».
Das gilt natürlich generell für alle mit imperialistischen Plänen verbundenen Missionsvorhaben,

hierzu am Beispiel der friesisch-fränkischen Auseinandersetzungen Wolfgang H.
Fritze. Zur Entstehungsgeschichte des Bistums Utrecht. Franken und Friesen 690-734. in:
Rheinische Vierteljahrsblätter. 35 (1971). 107-151 und Schäferdiek. Fragen (wie Anm. 5).



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 497

hen sich pagane Herrscher dem imperialmissionarischen Zugriff ihrer christlichen

Kollegen gegenüber, müssen sie nicht unbedingt das Christentum an sich

abgelehnt haben, wohl aber die Religion ihrer Feinde?0

(2) Etwas anders stellt sich die Lage dar, wenn hinter der Mission kein
unmittelbarer staatlicher Rückhalt mit Eroberungsplänen stand, die Glaubensboten

also in fremde Länder wie England oder Skandinavien zogen. Konfrontiert
mit dem Christentum, reagierten pagane Herrscher meist geschmeidig und
vorsichtig. Beispiele bietet die auf Initiative von Papst Gregor dem Grossen ab 597
betriebene römische Mission in den sieben angelsächsischen Königreichen?' (a)
Als erster nahm König atthelberht von Kent das Christentum an. Seine Untertanen

drängte er aber offenbar nicht zum Glaubenswechsel, denn er war der

Meinung, der (Dienst für Christus müsse freiwillig, nicht erzwungen sein). So

berichtet zumindest Beda in der Meinung, ein christlicher Herrscher müsse so

handeln, und verschleiert damit die eigentlichen politischen Gründe?2 Daher
entwickelte sich die Durchsetzung des neuen Glaubens nur zögernd. Als Ergebnis
dieser Haltung konnten Heiden und Christen in Kent für einige Jahre schiedlichfriedlich

nebeneinander existierten.
(b) Ähnliches gilt für Northumbria und die Reaktion des eingangs erwähnten

Königs Edwin. Nach einer mehrjährigen Diskussionsphase verlangte er von dem

Oberpriester und den Mächtigen des Reiches eine Entscheidung, billigte ihnen
also religiöse Kompetenz zu. Man entschied sich zu einer totalen Kehrtwende:

497ff sowie allgemeiner Lutz E. v. Padberg, Art. Zwangsbekehrung, in: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde, Bd. 34, 586-589.
Dementsprechend sind - was hier nicht direkt zum Thema gehört - die politischen Implikationen

nicht zu unterschätzen. Insbesondere in Norwegen haben die Herrscher zielsicher die
einigende und identitätsstiftende Funktion des Christentums erkannt und deshalb Christianisierung

und Reichsbildung verbunden, siehe Per Sveaas Andersen. Sämlingen av Norge og
kristnmgen av landet 800-1130 (Handbok i Norges historié 2), Bergen u.a. 1977 und Knut
Helle. Kongemakt og kristendom, in: Anne Âgotnes (Ed.), Kristendommen slâr rot. Bergen
1995, 41-54. Wohl erkennend, dass heidnisch orientierte Staaten im zunehmend christlichen

Europa an Bedeutung verloren und somit zu Eroberungsobjekten wurden, haben sie
den Religionswechsel strategisch genutzt. Hierzu gehört in Skandinavien auch das Bemühen
um selbstständige Erzbistümer, das unter bewusster Umgehung von Hamburg-Bremen direkt
in Rom betrieben worden ist, vgl. Lutz E. v. Padberg, Der Abschluss der Missionsphase in
Skandinavien durch die Errichtung der Kirchenprovinzen im 12. Jahrhundert, in: Jörg
JarnuL Matthias Wemhoff (Hg.). Vom Umbruch zur Erneuerung? Das 11. und beginnende 12.

Jahrhundert - Positionen der Forschung (MittelalterStudien 13), München 2006. 469^485.
Vgl. Henry Mayr-Harting, The Coming of Christianity to Anglo-Saxon England, London
T99I 1972); Georg Jenal, Gregor d. Große und die Anfange der Angelsachsenmission
(596-604). in: Angli e sassoni al di qua e al di là del mare (Settimane di studio del centro
italiano di studi sull'alto medioevo 32), Spoleto 1986, 793-849 und Nicholas J. Higham.
The Convert Kings. Power and Religious Affiliation in Early Anglo-Saxon England,
Manchester/New York 1997.
Beda (wie Anm. 6), I 26, 82, wonach Ästhelberht «nullum tarnen cogeret ad Christianis-
mum, sed tantummodo credentes artiori dilectione. quasi conciues sibi regni caelestis. am-
plecteretur. Didicerat enim a doctoribus auctoribusque suae salutis seruitium Christi uolun-
tarium. non coacticium esse debere». Siehe Higham. Kings (wie Anm. 50), 53ff. Denkbar
ist auch die schlichtere Variante, dass Beda die Säumigkeit seines (Helden) /Ethelberht
entschuldigen wollte.



498 Lutz E. v. Padberg

Abschaffung des Götzendienstes. Zerstörung des zentralen Heiligtums.
Evangelisierung des Volkes, allmähliche Annahme des Christentums und Taufe. Vieles
an dieser (Muster-conversio> hat Beda gewiss stilisiert, gleichwohl ist der
Quellenwert sehr hoch einzuschätzen?" In diesen Beispielen klingt der .Aspekt der
sakralen Verantwortung paganer Herrscher an. die sie dem Vorbild Konstantins
des Grossen folgend bruchlos auch als Christen beanspruchten.

(c) Anders lief es in East Anglia. Dem am Hof in Kent getauften König
Reedwald gelang es nicht, die Priester und Mächtigen seines Reiches zum
Religionswechsel zu bewegen. Deshalb liess er, wie Beda tadelnd berichtet, in ein-
und demselben Heiligtum einen Altar für das christliche und einen weiteren,
freilich kleineren Altar für das heidnische Opfer errichten/4 Die Machtelite von
East Anglia hat dieses Experiment einer grossen Koalition der Religionen akzeptiert,

war sie doch der Meinung. Christus müsse sich mit den Lokalgöttern
arrangieren. Deshalb haben sie Reedwald in sein prachtvolles Grab in Sutton Hoo
pagane wie christliche Beigaben gelegt?1,

(3) Die Mission in Skandinavien, fernab vom christlichen Kontinent, stellt in

mancherlei Hinsicht eine Besonderheit dar. (a) So konnte sich dort die
polytheistische Bevölkerung (wohl eher deren Sprecher) gegen ihre getauften Herrscher

stellen. Adam von Bremen berichtet beispielsweise von dem Versuch des

Siehe oben Anm. 6 und v. Padberg. Mission (wie Anm. 7). 165ff. Den Begriff <Muster-
conversio> hat geprägt Karl Hauck. Zur Ikonologie der Goldbrakteaten XIX:
Gemeinschaftsstiftende Kulte der Seegermanen, in: FMSt, 14 (1980), 463-617. 567.
Beda (wie Anm. 6), II 15. 188: «Reduald iamdudum in Cantia sacramentis Christianae fidei
inbutus est. sed frustra: nam rediens domum ab uxore sua et quibusdam peruersis doctoribus
seduetus est. atque. a sinceritate fidei deprauatus. habuit posteriora peiora prioribus. ita ut in
morem antiquorum Samaritanorum et Christo seruire uideretur et diis. quibus antea seruie-
bat, atque in eodem fano et altare haberet ad saenficium Christi et arulam ad uictimas
daemonorum.» Vgl. v. Padberg. Odin (wie Anm. 18). 263ff. Dieses Sakrileg hat Beda
offenbar so empört, dass er Rasdwalds besondere politische Bedeutung verschweigt, dazu
Barbara Yorke. Kings and Kingdoms of Early Anglo-Saxon England. London 1990. Nachdruck

1997. 60ff. 77f. 157f: David Peter Kirby, The Earliest English Kings. London/New
York :2000 ('1991). 17ft". 62ff. 77ff und John Insley, Art. Rzedwald. in: Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde. Bd. 24. 65-68.
Präsentation der Funde in der monumentalen Edition von Rupert Bruce-Mitford. The
Sutton-Hoo Ship Burial 1-3. London 1975. 1978. 1983. Die Zuweisung zu Rsdwald wird
immer wieder kontrovers diskutiert, vgl. Martin Carver (Ed.). The Age of Sutton Hoo. The
Seventh Century in North-Western Europe. Woodbridge 1992. Nachdruck 1995; Martin
Carver. Sutton Hoo. A Seventh-Century Princely Burial Ground and its Context (Reports of
the Research Committee of the Society of Antiquaries of London 69). London 2005 und
Angela Evans. Art. Sutton Hoo. in: Reallexikon der Germanischen Altertumskunde. Bd. 30.
146-150. In diesen Kontext gehören auch zwei aufsehenerregende Prunkgräber aus dem
frühen 7. Jahrhundert, die mit den ersten christlichen Herrschern in Essex und Mercia in

Verbindung gebracht werden können: Das 2004 gefundene Grab von Prittlewell und der
2009 entdeckte Hort von Staffordshire, siehe Lyn Blackmore. Schätze eines angelsächsischen

Königs von Essex. Die Funde aus einem Prunkgrab von Prittlewell und ihr Kontext,
in: Sebastain Brather (Flg.), Zwischen Spätantike und Frühmittelalter. Archäologie des 4.

bis 7. Jahrhunderts im Westen (Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen
Altertumskunde 57). Berlin/New York 2008^323-340 und Kevin Leahy Roger Bland. The
Staffordshire Hoard. London 2009.



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 499

schwedischen Königs Olov Eriksson Skötkonung, Anfang des 11. Jahrhunderts
das berühmte pagane Kultzentrum Altuppsala zu zerstören. Gegen die heidnische

Opposition konnte er sich jedoch nicht durchsetzen. Sie traf mit Olov ein
Abkommen: (Wenn er selbst Christ sein wolle, dann möge er nach seiner Wahl
in der besten Landschaft Schwedens sein Gesetz aufrichten. Dort solle er eine
Kirche und christlichen Kult begründen, aber er dürfe keinen aus dem Volk zum
Abfall vom Kult der Götter zwingen, es sei denn, jemand wünsche aus freien
Stücken, sich zu Christus zu bekehren.)56 So wurde es gemacht, und Olov zog
sich in das schon weitergehend christianisierte Västergötland zurück, wo er
vermutlich das Bistum Skara gegründet und dem Erzbistum Hamburg-Bremen
unterstellt hat.57

(b) Eine weitere, vornehmlich durch archäologische Quellen belegbare
Besonderheit im Norden ist ein gewisses Aufeinanderzugehen der Religionen. Während

die Heiden durch Revitalisierung alter Kulte und Anpassung an christliche
Aussagen reagierten, verzichteten die Missionare auf die übliche Dämonisierung
der Götter und versuchten durch eine typologische interpretatio Christiana den
Glaubenswechsel zu erleichtem.58 Snorri Sturluson gelang so die Einbindung der

paganen Mythologie in die Historiographie.59 Weitere Beispiele sind die Sigurör-

' Adam (wie Anm. 42). II 58. S. 296 und 298: «Simili religionis amore alter Olaph in Suedia
dicitur floruisse. Is subditos sibi populos ad christianitatem convertere volens magno labo-
ravit studio, ut templum ydolorum. quod in medio Sueoniae situm est, Ubsola destrueretur.
Cuius intentionem pagani metuentes placitum cum rege suo tale constituisse dicuntur. ut, si

ipse vellet esse christianus, optimam Suediae regionem. quam vellet, suo iuri teneret. In qua
ecclesiam et christianitatem constituens nemini de populo vim recedendi a cultura deonim
inferret. nisi qui sponte cuperet ad Christum converti.» Vgl. Carl Fredrik Hallencreutz, Mis-
sionsstrategi og religionstolkning. Till fràgan om ,<\dam av Bremen och Uppsalatemplet. in:
Anders Hultgàrd (Ed.). Uppsalakulten och Adam av Bremen. Uppsala 1997. 117-130 und
Nilsson. Kyrkohistoria (wie Anm. 17). 65ff. 80f.
Dazu Brigitte Wavra, Salzburg und Hamburg. Erzbistumsgründung und Missionspolitik in

karolingischer Zeit (Gießener Abhandlungen zur Agrar- und Wirtschaftsforschung des

europäischen Ostens 179). Berlin 1991: Peter Johanek, Die Erzbischöfe von Hamburg-Bremen
und ihre Kirche im Reich der Salierzeit, in: Stefan Weinfurter (Hg.), Die Salier und das

Reich. Bd. 2: Die Reichskirche in der Salierzeit. Sigmaringen "1992 ('1991), 79-112:
Thomas Vogtherr. Erzbistum Bremen (-Hamburg), in: Erwin Gatz (Hg.). Die Bistümer des

Heiligen Römischen Reiches von ihren Anfängen bis zur Säkularisation. Freiburg 2003.
113-127 und v. Padberg. Missionsphase (wie Anm. 50).
Achterberg. Interpretatio (wie Anm. 32); Ljungberg. Religion (wie Anm. 31), 316f. 323;
Bertil Nilsson. Till frâgan om kyrkans hâllning till icke-kristna kultfenomen. Attityder
under tidig medeltid i Europa och Norden, in: Bertil Nilsson (Ed.), Kontinuitet i kult och tro
fran vikingatid tili medeltid (Projektet Sveriges kristnande. Publikationer 1), Uppsala 1992,
9—47, 39ff: ferner Egon Warners, Salins Stil II auf christlichen Gegenständen. Zur
Ikonographie merovv ingerzeitlicher Kunst im 7. Jahrhundert, in: Zeitschrift für Archäologie des
Mittelalters. 36 (2008). 33-72.
Analysiert von Klaus Düwel, Das Opferfest von Lade. Quellenkritische Untersuchungen zur
germanischen Religionsgeschichte (Wiener Arbeiten zur germanischen Altertumskunde und

Philologie 27). Wien 1985. 119ff und Gerd Wolfgang Weber. Intellegere historiam.
Typological Perspectives of Nordic Prehistory (in Snorri. Saxo, Widukind and Others), in:
Tradition og historieskrivning. Kilderne til Nordens asldste historié (a^cta Jutlandica 63.2. Hum.
Ser. 61). Ârhus 1987.95-141.



500 Lutz E. v. Padberg

Darstellungen am Eingang von Kirchen im Norden. Sie sollten «den jungen
Christen vor Augen führen, dass der den Drachen überwindende Sigurör dieprae-
figuratio des die Schlange überwindenden Christus sei und somit ihre eigene
mythologische Vergangenheit Vorstufe des jetzt siegreichen neuen Glaubens».60 In

die gleiche Richtung weist der häufig begegnende pagane Mythus von Thors

Fischfang, bei dem er mit einer Angel die Midgardschlange fing, denn er lässt

sich «mit dem christlichen Bild vom dem Sieg Christi über den Leviathan
verbinden».61 Im Kern ging es um den Versuch, ((die eigene Vergangenheit in die
christliche Heilsgeschichte einzubauen, in der eigenen Tradition Hinweise auf
das Christentum zu sehen. Von da ist es kein grosser Schritt, auch manche

Göttererzählungen, insofern sie eine gewisse Ähnlichkeit mit Vorstellungen der

neuen Religion zeigen, in der Art einer Typologie auf das Christentum zu
beziehen».62 Letztlich WLirde so der alte «Mythus in den Dienst des neuen Glaubens
gestellt».6"' Beendet war die Auseinandersetzung der Religionen damit freilich

0
Egon Warners. Hammer und Kreuz. Typologische Aspekte einer nordeuropäischen
Amulettsitte aus der Zeit des Glaubenswechsels. in: Michael Müller-Wille (Hg.). Rom und By-
zanz im Norden. Mission und Glaubenswechsel im Ostseeraum während des 8.-14.
Jahrhunderts. Bd. 1 (Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Abhandlungen der Geistes-

und Sozialwissenschaftlichen Klasse 1997 Nr. 3.1). Mainz/Stuttgart 1997, 83-107. 98
nach Klaus Düwel. Zur Ikonographie und Ikonologie der Sigurddarstellungen. in: Helmut
Roth (Hg.). Zum Problem der Deutung frühmittelalterlicher Bildinhalte (Veröffentlichungen

des Vorgeschichtlichen Seminars der Philipps-Universität Marburg a. d. Lahn.
Sonderband 4). Sigmaringen 1986, 221-271. Weiterhin ders., Art. Sigurddarstellung. in:
Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 28. 412-423: Martin Blindheim. I ran
hedensk sagnfigur til kristent forbilde. Sigurdsdiktningen i middelalderens billedkunst. in:
Den iconographiske Post, 3 (1973), 3-28 und Jörn Staecker. Hjälter. kungar och gudar. Re-

ceptionen av bibliska element och av hjältediktning i en hednisk värld. in: Asa Berggren/
Stefan Arvidsson Ann-Mari Hâllans (Ed.). Minne och myt. Konsten att skapa det forflutna
(Vägar tili Midgârd 5). Lund 2004, 39-78, 6Iff.

1

Otto Gschwantler, Christus, Thor und die Midgardschlange. in: Helmut Birkhan Otto
Gschwantler (Hg.), Festschrift für Otto Höfler zum 65. Geburtstag, Bd. 1. Wien 1968. 145

168, 168 sowie Düwel. Ikonographie (wie Anm. 59); Gro Steinsland. Pagan Myth in
Confrontation with Christianity: Skirnismâl and Genesis, in: Tore Ahlbäck (Ed.), Old Norse and
Finnish Religions and Cultic Place-Names (Scripta Institut! Donneriani Aboensis 13). Abo'
Stockholm 1990. 316-328 und Anders Hultgärd. Old Scandinavian and Christian Escha-

tology. in: ebd., 344-357.
" Gschwantler, Christus (wie Anm. 60). 163.

Otto Gschwantler, Die Überwindung des Fenriswolfs und ihr christliches Gegenstück bei
Frau Ava, in: Atti del 12" Congresso internazionale di studi sull'alto medioevo. The
Seventh International Saga Conference. Spoleto 1990. 509-534, 534. Zu diskutieren wären
hierbei auch die Thorshämmer, die als Amulette gerade in der Zeit reaktiviert worden sind,
als das Christentum nach Dänemark und Schweden vordrang. Neben dieser bewussten
Konkurrenz zu den christlichen Kreuzen gibt es noch die schwer interpretierbaren Thorshämmer
mit Kreuzsignierung: vgl. Anders Hultgärd, Runeninschriften und Runendenkmäler als

Quellen der Religionsgeschichte, in: Klaus Düwel (Hg.). Runeninschriften als Quellen
interdisziplinärer Forschung (Ergänzungsbände zum Reallexikon der Gennanischen Altertumskunde

15). Berlin/New York 1998. 715-737: Warners. Hammer (wie Anm. 59). 97ff: Jörn
Staecker, Thor's Hammer - Symbol of Christianization and Political Delusion, in: Lund
Archaeological Review. 5 (1999). 89-104 und ders.. Rex regum et dominus dominorum.
Die wikingerzeitlichen Kreuz- und Kruzifixanhänger als Ausdruck der Mission in Altdänemark

und Schweden (Lund Studies in Medieval Archaeology 23). Stockholm 1999. 213Cf.



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 501

nicht, denn der Polytheismus konnte sich lange halten. Beide Parteien empfanden

offensichtlich ihre Konfrontation als epochale Auseinandersetzung, die sie

mit unterschiedlichen Methoden der Predigt ohne Worte führten. Auf polytheistischer

Seite zeigte sich dabei die Tendenz zum Henotheismus oder zur Monolatrie,

bei den Christen die zur interpretatio Christiana und zum Christomonis-
mus.64 Eine ganz besondere Variante stellt der archäologische Befund von
Jelling dar. In diesem jütländischen Zentralort begründete nach seinem Glaubenswechsel

der dänische König Harald Blätand Gormsson eine christliche Dynastie,
indem er seinen heidnischen Vater Gorm den Gamie aus der Grabkammer in

einem monumentalen Hügel in die neu errichtete Holzkirche von Jelling
überführen liess und ihn dadurch gleichsam postum zum Christen erklärte.6

Abschluss

Abschliessend ist nochmals die Beschränkung auf das Frühmittelalter zu
betonen. Es dürfte deutlich geworden sein, dass die Begegnung mit der nichtchristlichen

Religion der Germanen in dieser Epoche nicht von theologischen Debatten,

sondern eher von dem Spannungsverhältnis zwischen Universalreligion und

Gentilreligion bestimmt gewesen ist. Insbesondere die unterschiedliche Konzentration

auf Glaubensexklusivität auf der einen und Kultorientierung auf der anderen

Seite haben zu einer komplexen Gemengelage zwischen paganen Traditionen,

christlichen Glaubensvorstellungen und missionarischem Bekehrungswill-
len geführt. Das euhemeristisch-dämonologische Erklärungsmuster liess es den

Missionaren als verzichtbar erscheinen, sich mit der nichtchristlichen Religion

Dazu Anders Hultgärd, Religiös förändring, kontinuitet och ackulturation/synkretism i

vikingatidens och medeltidens skandinaviska religion, in: Bertil Nilsson (Ed.). Kontinuitet i

kult och tro frân vikingatid tili medeltid (Prqjektet Sveriges kristnande. Publikationer 1),

Uppsala 1992. 49-103: Bernhard Maier, Art. Henotheismus. in: Reallexikon der Germanischen

Altertumskunde. Bd. 14, 391-392 und mit weiteren Beispielen v. Padberg,
Inszenierung (wie Anm. 20). 294ff. Hierher gehört auch die Frage nach den Verbindungslinien
zwischen den konkurrierenden Religionen in der Spätantike, dazu Lutz E. v. Padberg,
Reaktionsformen des Polytheismus im Norden auf die Expansion des Christentums im Spiegel
der Goldbrakteaten. in: Wilhelm Heizmann/Morten Axboe (Hg.), Die Goldbrakteaten der
Völkerwanderungszeit - Auswertung und Neufunde (Ergänzungsbände zum Reallexikon
der Germanischen Altertumskunde 40). BerlinNew York 2011. 603-634.
Siehe Knud J. Krogh, Gâden om Kong Gorms Grav. Historien ora Nordhojen i Jelling (Vi-
kingekongemes Monumenter i Jelling 1). Kopenhagen 1993; H. H. Andersen. The Graves
of the Jelling Dynasty, in: Acta Archaeologica, 66 (1996), 281-300; Else Roesdahl, Harald
Blauzahn - ein dänischer Wikingerkönig aus archäologischer Sicht, in: Joachim Henning
(Hg.). Europa im 10. Jahrhundert. Archäologie einer Aufbruchszeit. Mainz 2002, 95-108
sowie Birgit und Peter Sawyer. A Gormless History? The Jelling Dynasty Revisited, in:
Wilhelm Heizmann/Astrid van Nahl (Hg.), Runica - Germanica - Mediaevalia
(Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 37), Berlin/New York
2003, 689-706. Ausgrabungen 2009/2010 haben gezeigt, dass die Anlage weitaus
monumentaler ist als bislang bekannt. Entdeckt worden ist unter anderem eine 358m lange
Schiffssteinsetzung mit dem Nordhügel als Mittelpunkt und ein mit Palisaden geschützter,
12.5ha grosser Königshof mit mehreren Langhäusern, was den Charakter Jellings als
Zentralort Haralds belegt, vgl. (http:7jelling.natmus.dk> (25.8.2012).



502 Lutz E. v. Padberg

zu beschäftigen. Entgegen den voreingenommenen Quellenaussagen werden sie

es zur Vorbereitung ihrer Missionsreisen gleichwohl getan haben, zumindest
soweit ihnen das möglich war. Die begrenzte Aussagebereitschaft und vorgeprägte
Wirklichkeitswahrnehmung der frühmittelalterlichen Autoren darf eben nie ausser

Acht gelassen werden.
Eine entscheidende Frage für den nachhaltigen Erfolg des Glaubenswechsels

war die nach der Akkommodation. Wie weit durfte das taktische Entgegenkommen

der Missionare gehen, die den Heiden den Übertritt erleichtem oder einfach
Erfolge erzielen wollten? Sicher gab es hier geschmeidige Formen der Anpassung

in einer längeren Übergangsphase, von denen die ideologisch auf Konfrontation

festgelegten christlichen Autoren nicht berichten wollten oder durften.
Auch wenn sich dadurch Verschiebungen im kirchlichen Kult ergeben haben,
wird man dennoch nicht von Synkretismus sprechen dürfen.66 Mehr als bisher
musste die Forschung in diesem Zusammenhang auch die umgekehrte Perspektive

betrachten, wie nämlich der Polytheismus sich auf die Religionskonkurrenz
mit dem Christentum eingestellt hat. Insbesondere die lange Übergangsepoche
mit Mischkultur in Skandinavien bietet dafür Quellenmaterial. Die jeweiligen
politischen Verhältnisse und vor allem Interessen haben ebenfalls eine zentrale
Rolle gespielt, bedingten sie doch unterschiedliche Reaktionsformen.67

Toleranz in Glaubensfragen scheint in der frühmittelalterlichen Missionszeit
keine Kategorie gewesen zu sein. Entpaganisierung und Christianisierung waren
das Doppelziel der Glaubensboten, die den Heiden das Heil in Christus bringen
wollten. Für Diskussionen, gelehrte Debatten oder anregende Konkurrenz war
bei dieser Konfrontation der Religionen kein Platz. Das ist die vom kirchlichen
Selbstverständnis vorgegebene Handlungsweise, der entsprechend auch zu
berichten war. So eindeutig und klar dürften die Abläufe in der Realität jedoch
kaum gewesen sein, da waren die Formen der Begegnung sicher variantenreicher.

Durch gezielte Umdeutung wie bisweilen in Skandinavien konnte es

sogar zu einer Art Substitution der alten Götzen kommen. Es gab wohl nicht nur
die Methode der Konfrontation, sondern partiell auch den Weg von der Verteufe-
lung über die Umdeutung zur Anerkennung, was für den christlichen Glaubensbestand

nicht ohne Risiko war. Wie auch immer, unverändert sind die Menschen
aus der Begegnung mit dem Christentum nicht hervorgegangen.

Gregor Ahn/Lutz E. v. Padberg. Art. Synkretismus, in: Reallexikon der Germanischen
Altertumskunde. Bd. 30. 216-225. Ein weiteres Untersuchungsfeld ist die Frage nach
Loyalitätskonflikten und Identitätssuche, dazu exemplarisch Anne Heinrichs. The Search for
Identity: A Problem after the Conversion, in: alvissmâl. 3 (1994). 43-62 und v. Padberg.
Odin (wie Anm. 18).

Vgl. Sveaas Andersen. Norge (wie Anm. 50); Gro Steinsland. Religionsskiftet i Norden - et
dramatisk ideologiskifte. in: Andres Andren (Ed.). Medeltidens todeise (Symposier pâ
Krapperups Borg 1). Lund 1989. 203-212; Claus Krag. Kristendoinmen og sosial og
politisk endring i vikingtiden. in: Anne Âgotnes (Ed.). Kristendoinmen slàr rot. Bergen
1995. 18—40; v. Padberg. Inszenierung (wie Anm. 20). 359ff und Sverre Bagge. Christiani-
zation and State Formation in Early Medieval Norway, in: Scandinavian Journal of History.
30(2005). 107-134.



Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen 503

Nlissionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen im frühen Mittelalter
Der Beitrag untersucht anhand schriftlicher und archäologischer Quellen die Begegnung
der frühmittelalterlichen Missionare mit der polytheistischen Religion in Nordwesteuropa.
Sie war nicht von theologischen Debatten bestimmt, sondern von der Spannung zwischen
Universal- und Gentilreligion. Der Kontrast zwischen christlicher Glaubensexklusivität
und paganer Kultorientierung führte vor allem während der Übergangsepoche in Skandinavien

zu religiösen Konkurrenzkämpfen. An Beispielen wird analysiert, wie sich die
Missionare auf diese Situation einstellten, wie weit sie zur Akkommodation bereit waren,
wie der Polytheismus im Norden auf das Christentum reagierte und welche Folgen sich
daraus für die Nachhaltigkeit des Religionswechsels ergaben. Toleranz in Glaubensfragen
spielte dabei jedenfalls kaum eine Rolle.

Le christianisme missionnaire et les religions non chrétiennes au Moyen Age précoce
Basé sur des sources écrites et archéologiques, le présent article est consacré à la
rencontre entre les missionnaires du Moyen Âge précoce et la religion polythéiste du nord-
ouest de l'Europe. Cette rencontre ne se définit pas par des débats théologiques, mais par
la tension entre la religion universelle et celle des Gentils. Le contraste entre l'exclusivité
de la foi chrétienne et le culte païen a mené à des luttes de concurrence religieuse notamment

à une époque charnière en Scandinavie. L'auteur analyse à l'aide d'exemples la
manière dont les missionnaires s'adaptaient à cette situation, dans quelle mesure ils étaient
prêts à s'accommoder, la réaction du polythéisme nordique face au christianisme et les
conséquences pour un changement de religion durable. Dans tous les cas, la tolérance
dans le cadre de questions de foi ne jouait alors presque aucun rôle.

Missionary Christianity and non-Christian religions in the Early Middle Ages

Using both written and archaeological sources, this paper examines the encounter of the
early medieval missionaries with polytheism in North-West Europe. This encounter was
not characterized by theological debate but by the tense relationship between universal
religion and gentilism. In Scandinavia, during the period of transition, the contrast between
an exclusive Christian belief and pagan cults led to violent struggles for religious domination.

Cases are analysed to show how missionaries dealt with this situation, how far they
were willing to accommodate, and how Northern polytheism reacted to Christianity and
the resulting consequences for the permanence of religious change. Tolerance in matters
of religion played hardly any part.

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords
Akkommodation - accommodation - accommodation; Gentilreligion - religion des Gen-
tils - Gentilism; interpretatio Christiana - interpretatio Christiana - interpretatio Christiana;
Kultplatzkontinuität - continuité du lieu de culte - continuity of cults; Mission - mission
- mission; Nordgermanen - Germains du Nord - North Germanie; Polytheismus -
polythéisme - Polytheism; Religionswechsel - changement de religion - Religious change.

Lutz E. v. Padberg. Dr. phil., Professor für mittelalterliche Geschichte am Historischen
Institut der Universität Paderborn.




	Missionierendes Christentum und nichtchristliche Religionen im frühen Mittelalter

