
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: Schöpferische Interaktionen : das Christentum und die Dialektik von
Kirche und Welt

Autor: Maier, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schöpferische Interaktionen
Das Christentum und die Dialektik von Kirche und Welt

von Hans Maier

Lebt die moderne Zivilisation jenseits des Christentums? Gehört die Zukunft der

Welt unwiderruflich einem postchristlichen Säkularismus oder kehrt in allen
Kontinenten früher oder später die Religion zurück, im «fusskranken» Westeuropa

vielleicht ein wenig langsamer und zögernder als anderswo!? Profaner formuliert,

in Worten Jacob Burckhardts aus dem Nachlass (1905), lautet die Frage:
«Wird der als Erwerbssinn und Machtsinn ausgeprägte Optimismus
weiterdauern, und wie lange? Oder wird - worauf die pessimistische Philosophie der

heutigen Zeit hinzuweisen scheinen könnte - eine allgemeine Veränderung der

Denkweise wie etwa im 3. und 4. Jahrhundert eintreten?»
Über dieses Thema wird seit einiger Zeit mit wechselnden Argumenten und

offenem Ausgang ausdauernd diskutiert. Die profane Moderne ist unser Schicksal,

sagen die einen und können dafür viele Fakten anführen. Das Christentum
bleibt oder kehrt zurück, sagen die anderen; und auch sie haben gute Gründe für
ihre Meinung. Tatsächlich ist die Frage nicht mit einem einfachen Ja oder Nein
zu beantworten. Man kann höchstens Indizien aufspüren, Tatsachen abwägen,
Punkte sammeln, die für die eine oder die andere Wahrscheinlichkeit sprechen -
für den Fortschritt des Säkularen oder für die Wiederkehr der Religion. Das
geschieht denn auch landauf landab mit grossem Eifer: Propheten rechts, Propheten
links, so könnte man den augenblicklichen Diskussionsstand kommentieren -
und, wenigstens bislang, kein «Weltkind in der Mitten».

Ob in dieser Diskussion der Lauf der Geschichte nicht zu linear, zu eindimensional

gesehen wird? Leben «das Christentum» und «die Moderne» denn in
verschiedenen Welten? Stehen sie einander wie zwei feste Blöcke gegenüber? Sind
sie nicht seit jeher ineinander verschränkt? Hat nicht gerade das Christentum im
Lauf seiner Geschichte immer wieder eine überraschende, unberechenbare
Dialektik von «Kirche» und «Welt» in Gang gebracht, wie sie in anderen Religio-

SZRKG. 106 (2012). 453-^-57



454 Mans Maier

tien, soweit ich sehe, kein Gegenstück hat'.' Erklären sich nicht viele Züge der
westlichen «Moderne» gerade aus dieser Dialektik, die aufzuspüren freilich
Geduld und einen unvoreingenommenen Blick verlangt?

Die folgenden Thesen versuchen eine - sehr vorläufige - Antwort auf diese

Fragen zu geben.
These 1: Das Christentum - weit entfernt, ein Gegenpol von «Säkularität» zu

sein - ist in seinem Ursprung und in seiner Wirkung selbst ein Element der «Ent-

divinisierung» der Welt. Historisch löst es die im Altertum ganz selbstverständliche

Einheit von Religion und Politik auf, es überwindet die antiken Staatskulte,
es gibt die Politik als Feld des Menschen frei. Durch seinen welttranszendenten

Gottesbegriff durchbricht es den Bann religiös-politischer Immanenz. Neben die

polis, die civitas - die Kirche der antiken Religion - tritt die christliche Gemeinde

als Volk der Erlösten; sie verweigert dem Kaiser den Götterkult und stellt im
Namen Gottes die Eigenmacht irdischer Herrscher «zur Schau». Politik wird im
christlichen Äon im radikalen Sinn zu «Menschenwerk». Ihre eigene, nicht mehr
mit Religion und Kult verwobene Geschichte beginnt - in mancher Hinsicht
beginnt sie erst jetzt.

These 2: Diese Bewegung setzt sich fort im Mittelalter - in Europas «Erster
Moderne» - und in der Neuzeit, freilich stärker im lateinischen Westen als im

byzantinischen Osten. So verliert der abendländische Kaiser, indem er zum
Anwalt der Kirche wird, seine numinosen, aus archaischen Quellen stammenden

Qualitäten - aus der Geblütsheiligkeit wird ein Amtscharisma. In Frankreich und

England halten sich die «Rois thaumaturges» länger als im Reich, nämlich bis

zur Schwelle der modernen Revolutionen. Die Zweigewaltenlehre - und das

reale Gegenüber von Papst und Kaiser. Kirche und Staat - setzen sich dauerhaft

gegenüber den östlichen Modellen der Theopolitie und des Cäsaropapismus
durch. Zugleich entwickelt sich als Reflex des neuen christlichen Blicks auf die
Zeit eine Kultur der Verantwortung. An die Stelle einer wiederkehrenden tritt
eine fortschreitende, unumkehrbare, unw iederholbare Geschichte. Dies ist nun
aber der Horizont für eine gleichfalls unumkehrbare menschliche Verantwortlichkeit.

Das Christentum macht politisches Handeln rechenschaftspflichtig vor Gott
und dem Gewissen. Der moderne Verfassungsstaat, der auf diesem Fundament
aufbaut, schafft klare Verantwortungsräume und Verantwortungszeiten. Er macht

zugleich deutlich, wer sich zu verantworten hat, in welchen zeitlichen Abständen,

vor welchen Instanzen, mit welchen Verfahren der Bestätigung oder
Verwerfung. Analog zur Verantwortung vor Gott bilden sich eine Reihe
rechtlichpolitischer Verantwortlichkeiten in der Zeit heraus, die sich in der modernen
Demokratie auf die ganze Breite des Staatslebens ausdehnen. Ein responsible
government entsteht, in dem die Herrschenden insgesamt den Beherrschten
verantwortlich werden.

Der weltjenseitige Gott, die Kirche als Hüterin des «Gottesgedächtnisses» -
sie ist nicht-identisch mit dem Staat und notfalls in der Lage, ihm Paroli zu



Schöpferische Interaktionen 455

bieten! -, Politik «unter Gott» in dem präzisen Sinn, dass der Gottesbezug den

grossen Vorbehalt, die Grenze für alles menschliche Handeln bildet. Verantwortung

als Einstehen für das Unwiderruflich-Geschehene - das sind, schlagwortartig

verkürzt, die vom Christentum geschaffenen «neuen Konditionen» für die
Politik. Es sind grundlegend andere als in der Antike. Der beste Zeuge für diese

These ist der zornige Altphilologe Nietzsche mit seinen heftigen Ausfallen gegen
das Christentum und seiner Parteinahme für das Archaisch-Vitale der Alten
Welt.

These 3: Nun kann man sich vorstellen, dass ein so umstürzender Prozess - in

der Tat eine «Umwertung aller Werte» - nicht ohne Reibungen und Widerstände
abläuft. Tatsächlich bietet die europäische (und westliche) Geschichte auf Schritt
und Tritt Beispiele dafür, wie zögernd und mühsam sich selbst das Christentum

von den überlieferten politisch-religiösen Denkweisen löste. Allzu nahe lag die

Versuchung, auch in christlichen Zeiten Himmel und Erde immer wieder durch
ein forderndes «Gott will es» kurzzuschliessen und den welttranszendenten Gott
in irdische Kämpfe und Konflikte zu verstricken. Immer wieder wurde aus der

«Welt unter Gott», für die der Mensch Verantwortung trägt, ein rigoroses «Gott
mit uns», ein Motto, das den Menschen als «Werkzeug Gottes» instrumentalisierte

und von Verantwortung freistellte.
Grosse Teile der westlichen Religionsgeschichte kann man sich an diesem

Leitfaden vergegenwärtigen. Immer wieder kommt es zu Rückfällen in die
mythische Einheit von Kult und Politik - zu einer Immanentisierung des Göttlichen,
einer Leugnung des die Geschichte in christlichen Zeiten prägenden «eschatolo-

gischen Vorbehalts». Das reicht von der im Prinzip schon von Augustin
überwundenen Rom- und Reichstheologie bis zu den establishments der in manchen

Teilen Europas bis heute bestehenden Staatskirchen. Das reicht von alten bis zu
neuen politischen Theologien, vom Auserwähltheitsglauben Cromwells bis zum
Sendungsbewusstsein George W. Bushs. Die leidenschaftlich-gewalttätige
Versicherung der Welt in Gott scheint ein ewiges menschliches Bedürfnis zu sein.

Selbst in den abgeschwächten Formen der «Zivilreligion» rivalisiert sie bis heute

mit den Kräften christlicher Weltfreigabe - in der Illusion, Christus sei so etwas
wie «der Ordner der Welt» und nicht vielmehr «unsere tödliche Freiheit» (Reinhold

Schneider).
These 4: Freilich haben solche bundestheologischen und zivilreligiösen

«Brechungen» der christlichen Botschaft die grundsätzlichen christlichen Unterscheidungen

(«Gebt dem Kaiser, was des Kaisers, und Gott, was Gottes ist») niemals
dauerhaft in Frage stellen können. Es blieb dabei, dass Politik im christlichen
Zeitalter ein «weltlich Ding» wurde - nicht mehr numinos aufgeladen wie in der

griechischen Polis oder im spätrömischen Reich. Erst die modernen Totalitaris-

men, die man zu Recht als «politische Religionen» bezeichnet hat, versuchten
den christlichen Exorzismus am Staat rückgängig zu machen. Sie wollten den

modernen Staat «redivinisieren» (Eric Voegelin), Staat und Kirche wieder ver-



456 Mans Maier

einigen - eine Rückkehr zur Antike, die nach dem Urteil Hermann Hellers nur
«möglich ist durch eine radikale Absage an das Christentum».

Es ist für mich kein Zufall, dass dieser Versuch historisch Hand in Hand ging
mit einem überdimensionalen Wiederaufleben von Personenkult, Vergöttlichung
der Herrscher, Apotheose der «toten Helden» im Umkreis totalitärer Politik. Das

geht über den traditionellen monarchischen Familialismus weit hinaus. Es gibt
dafür nur antike Parallelen. Man denke an die «Pantheonisiemng» Lenins im
Mausoleum auf dem Roten Platz, an die kultische Verehrung des Revolutionsführers

durch Menschen aus Russland und der ganzen Welt, an die Erlösungsund

Auferstehungsdramaturgie der Feiern für die Toten des 9. November im
Deutschland Adolf Hitlers oder an die Bezeichnung von Herrschern als «hoher
Mittag» und «Reife der Völker» - an anbetungsgleiche Aussagen wie: «Er
organisierte die Berge / und ordnete die Küsten» (Stalin) oder: Seine Ideen sind «die
Sonne, die ewig scheint» (Mao Tse Tung).

Man könnte denken, das sei heute Vergangenheit, und ein Rückfall in
mythische Vorstellungen einer «politischen Religion» sei in der ernüchterten
Gegenwart wenig wahrscheinlich; die Schreckenserfahrung totalitärer Herrschaft
habe solche Möglichkeiten mit einem Schlag vertrieben. Doch die Schrecken
sind noch nahe genug - der «redivinisierte» Staat bleibt, fürchte ich, auch für die
Zukunft eine reale Gefahr. Wo die christliche Scheidung der Gewalten in Frage
gestellt wird, da wird der Staat zum Alleinherrscher ohne Appellationsinstanz -
eine selbstbezogene Macht, gegen die sich der einzelne nur unter Aufbietung
aller Kräfte des Willens und des Intellekts zu wehren vermag. Es gehört zum Bild
einer «Welt ohne Christentum», dass in ihr mit dem omnipotenten Staat auch der
«terror antiquus», der panische Angstschrei der Opfer, wiederkehrt.

These 5: Das heisst nicht, dass die klassische Rollenverteilung zwischen
Kirche und Staat für alle Zeiten unveränderlich sein muss. Sie weist ja auch in
der heLitigen westlichen Weit viele Varianten, viele unterschiedliche
Akzentuierungen auf. Der Staat hat in den neueren Jahrhunderten zahlreiche Tätigkeiten

übernommen, die früher in der Hand der Kirche lagen, er hat ein weltliches
Gesundheits- und Sozialwesen, ein staatliches Bildungs- und Erziehungswesen
geschaffen. Öffentliche Tätigkeiten, einst als Hilfe zu christlichem Leben
initiiert, haben ein allgemeineres humanitäres Vorzeichen erhalten. Weltliche
Wirkungen des Christentums sind im westlichen Verfassungsstaat in viele Sach-
stmkturen von Politik, Gesellschaft, Wirtschaft eingegangen. Das hat die Kirche
einerseits in ihrer öffentlichen Wirkung geschmälert, sie aber anderseits auch

von mannigfachen Bürden befreit. Sie kann sich heute freier und unbelasteter
ihrem eigentlichen Auftrag zuwenden: in einer profanen Welt von Gott als dem

«ganz Anderen» zu sprechen und das Gottesgedächtnis als Grenze aller absoluten

weltlichen Entwürfe wachzuhalten.
Das dialektische Wechselspiel von Kirche und Welt dürfte deshalb auch im

21. Jahrhundert nicht zu Ende sein. Religiöse und kulturelle Kräfte gewinnen
heute keineswegs nur in der aussereLiropäischen Welt an Stärke. In Europa



Schöpferische Interaktionen 457

suchen die Kräfte des Christentums und der Laizität nach einem Ausgleich. Die
totalitäre Erfahrung zwingt zur Überprüfung alter Fronten und Festlegungen. So

werden «Kirche» und «W;elt» auch in Zukunft innerhalb Europas und der
westlichen Zivilisation aufeinander angewiesen bleiben. Man darf sogar auf neue
Interaktionen gespannt sein.

Schöpferische Interaktionen. Das Christentum und die Dialektik von Kirche und Welt

In fünf kurzen Thesen versucht der Beitrag der Frage nachzugehen, welche Bedeutung
das Christentum für die westliche Kulturentwicklung, im Besonderen auch für die Sphäre
der Politik, gehabt hat und noch immer hat. Sodann wird die Frage offen gelassen, welche
Rolle es in Hinkunft unter Umständen noch spielen wird - denn das dialektische
Wechselspiel von Kirche und Welt dürfte auch im 21. Jahrhundert nicht zu Ende sein.

Interactions créatrices. Le christianisme et la dialectique de l'Eglise et du monde

Par cinq courtes thèses, cet article cherche à connaître la signification du christianisme
pour le développement de la culture occidentale, en particulier aussi pour la sphère de la

politique, dans le passé et aujourd'hui. Demeure ouverte la question de son rôle à l'avenir
- car l'interaction dialectique entre l'Eglise et le monde devrait continuer d'exister également

au 21ème siècle.

Creative interactions. Christianity and the dialectic between the Church and the World

In five brief hypotheses this paper attempts to investigate the importance of Christianity
for the development of Western culture, both past and present, and especially in the
political sphere. The question will be left open, as to what role it might yet play in the
future - for the dialectical interplay between Church and World is unlikely to come to an
end in this century.

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords
Christentum - christianisme - Christianity; Dialektik - dialectique - dialectic; Politik -
politique - politics; westliche Religionsgeschichte - histoire religieuse occidentale - western

religious history; Totalitarismen - totalitarismes - totalitarianism.

Hans Maier. Professor fur Christliche Weltanschauung, Religions- und Kulturtheorie,
Universität München.





ARTIKEL-ARTICLES




	Schöpferische Interaktionen : das Christentum und die Dialektik von Kirche und Welt

