
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: Mehrstimmig aber im Chor : Jesuiten und Erzbistum Santiago in
Pinochets Chile, 1975

Autor: Schnoor, Antje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mehrstimmig, aber im Chor. Jesuiten und Erzbistum
Santiago in Pinochets Chile, 1975

Antje Schnoor

Im Editorial der chilenischen Jesuitenzeitschrift Mensaje war im Dezember 1975

zu lesen: «Wir verurteilen die irrationale Gewalt des Terroristen und in gleicher
Weise jene, die sich ihr entgegenstellt, wenn sie jenseits des Rechtes agiert.»'
Das Editorial trug die Überschrift: «Kirche. Terrorismus und Regierung» und

beschäftigte sich mit einem Konflikt, der zwischen der Katholischen Kirche und
der diktatorischen Militärregierung entstanden war. Einige Priester hatten
verletzte Mitglieder der politischen Vereinigung MIR2, der Bewegung der revolutionären

Linken, bei sich aufgenommen und, statt sie an die Justiz auszuliefern,
ihnen zur Flucht ins Ausland verholfen.

Nachdem im September 1973 der sozialistische Präsident Salvador Allende
durch einen Putsch gestürzt worden war und eine Militärjunta unter dem Vorsitz
Augusto Pinochets die Macht übernommen hatte, folgte eine Welle politischer
Repressionen. Zahlreiche Menschen, vor allem Mitglieder und Sympathisanten
des sozialistischen Regierungsbündnisses Unidad Popular, wurden verfolgt,
gefoltert und getötet bzw. gelten als verschwunden. Dies drohte auch den

Mitgliedern der Bewegung MIR, die 1965 gegründet worden war und sich als

marxistisch-leninistische Revolutionspartei verstand.3 Die MIR hatte zwischen 1970

und 1973 nicht zu den Parteien der Unidad Popular unter Salvador Allende
gezählt, dem neugewählten Präsidenten aber militärischen Schutz angeboten. Nach
dem Militärputsch leistete die MIR bewaffneten Widerstand gegen die Militär-

Editorial: Iglesia. Terrorismo y Gobierno. in: Mensaje. 245 (1975), 549-552. hier 549. Diese

und folgende Übersetzungen sind von mir. A.S. Für Anregungen und Kritik danke ich
herzlich Ulrike Bock. Ulrich Rhode SJ sei für seine wertvolle kirchenrechtliche Expertise
gedankt.
Movimiento de Izquierda Revolucionaria.
Zwischen 1973 und 1990 wurden 440 MIR-Mitglieder ermordet. Vgl. Carlos Huneeus. The
Pinochet Regime. London 2007. 5.

SZRKG. 106 (2012). 413-433



414 Antje Schnoor

machthaber. Als im Oktober 1974 der Generalsekretär der MIR, Miguel
Enriquez, von Funktionären des chilenischen Geheimdienstes DINA4 erschossen

wurde, übernahm Pascal Allende die Führung der Bewegung/
Chile zählt zu jenen Ländern in Lateinamerika, in denen sich die Katholische

Kirche während der Militärdiktaturen durch ihr menschenrechtliches Engagement

besonders hervorgetan hat. Die Verteidigung der Menschenrechte erfolgte
wesentlich durch das ökumenische Friedenskomitee (Comité Pro Paz), das auf
Initiative des Kardinals Raul Silva Henriquez kurz nach dem Militärputsch
gegründet worden war, den politisch Verfolgten als Anlaufstelle diente und ihnen

juristischen Beistand bot.

In der bisherigen Forschung zur katholischen Kirche unter Augusto Pinochet
steht die Kirchenhierarchie im Mittelpunkt, wobei die offiziellen Verlautbarungen

der Bischofskonferenz häufig den Analysegegenstand bilden.6 Die Studien

beschäftigen sich in ihrer Mehrzahl mit der Haltung der Kirche gegenüber der

Militärregierung und ihrem Einsatz für die Menschenrechte. Im Folgenden wird
der Frage nachgegangen, wie die Katholische Kirche auf das Verhalten der Priester,

die den bewaffneten MIR-Mitgliedern Hilfe leisteten, reagierte. Bemühten
sich die Kirchenvertreter, das Handeln der Priester zu legitimieren und wenn ja,
welcher Argumentation bedienten sie sich dabei? Die Kirchenvertreter waren
dabei einerseits mit der Gewaltbereitschaft der MIR konfrontiert, andererseits

mit der von der Militärjunta ausgehenden Gewalt, die potentielle Regimegegner
folterte und ermordete. Statt ausschliesslich die bischöfliche Ebene zu betrachten,

werden hier unterschiedliche kirchliche Akteure in den Blick genommen und
ihre Positionen und Stellungnahmen miteinander verglichen. Neben der Haltung
der obersten Hierarchieebene, nämlich des Kardinals und Erzbischofs von
Santiago Raul Silva Henriquez wird hier im Wesentlichen die Position der oben
zitierten Jesuitenzeitschrift Mensaje untersucht, die zu den wenigen unabhängigen
Stimmen unter der Militärregierung zählte und deren Stellungnahme in der
konkreten Situation als Positionierung des Jesuitenordens verstanden wird. Darüber
hinaus wird die Position eines einzelnen Jesuitenpriesters, des Moraltheologen
José Aldunate, der sich in einem Artikel mit dem Fall beschäftigte, in die Ana-

Der chilenische Geheimdienst DINA (Dirección de Inteligencia Nacional) wurde kurz nach
dem Putsch 1973 eingerichtet und 1977 in CN1 (Central Nacional de Información)
umbenannt.

Zur Bedeutung der MIR unter der Militärregierung siehe: Julio Pinto Vallejos. ^Y la Histora
les dio la Razón? El MIR en Dictadura. 1973-1981. in: Veronica Valdiva et al. (Hg.), Su

revolución contra nuestra revolución. lzquierdas y derechas en el Chile de Pinochet
(1973-1981), Santiago 2006, 153-205.
Siehe z.B. Enrique Correa José Antonio Viera Gallo. Iglesia y Dictadura. Santiago de Chile
1986: Hugo Cancino Troncoso. Chile: Iglesia y Dictadura. 1973-1989. Odense University
Press 1997; Christiano German. Politik und Kirche in Lateinamerika. Zur Rolle der
Bischofskonferenzen im Demokratisierungsprozess Brasiliens und Chiles, Frankfurt a. M. 1999. Zur
Forschungsdiskussion siehe Silke HenseLStephan Ruderer. Zwischen Macht und Moral?
Die katholische Kirche während der Militärdiktaturen in Argentinien und Chile. Ein
Forschungsüberblick, in: Jahrbuch für Geschichte Lateinamerikas. 48 (2011). 361-388.



Mehrslimming. aber im Chor 415

lyse miteinbezogen. Bei dem betrachteten Geschehnis spielte auch der Laie und
Jurist Jaime Guzman eine Rolle, der als intellektueller Kopf der Militärregierung
galt und den Konflikt zwischen Kirche und Staat schürte.

Die Stellungnahmen werden Aufschluss darüber erlauben, in welcher
Beziehung die kirchlichen Akteure zueinander standen. Die Beziehttngskonstella-
tionen innerhalb der katholischen Kirche, so wird gezeigt, waren wesentlich
durch deren «institutionelle Heterogenität» geprägt. Die Kirche ist, auch bei
einem engen Kirchenbegriff, der ausschliesslich Kleriker und Ordensleute einbezieht,

kein einheitlicher Akteur. Es handelt sich vielmehr um eine Vielzahl von
Institutionen, von eigenständigen Akteuren, die sich unter dem Dach der Kirche
zusammenfinden. Die institutionelle Heterogenität konnte, wie hier am Beispiel
des Konfliktes zwischen Kirche und Staat in Chile 1975 gezeigt wird, Auswirkungen

auf den Flandlungsspielraum der kirchlichen Akteure in ihrer
Auseinandersetzung mit der Regierung haben.

Die unterschiedlichen Positionen der einen Kirche

Am 15. Oktober 1975 kam es in der Nähe Santiagos zu einer Schiesserei zwischen
DINA-Funktionären und einem Teil der Führungsspitze der linksgerichteten
Bewegung MIR, bei der ein Mitglied der MIR das Leben verlor. Die fünf anderen

Mitglieder, darunter Pascal Allende und der schwer verwLindete Nelson Gutierrez,
konnten fliehen und fanden bei mehreren Priestern und Ordensleuten Zuflucht.

Gutierrez' Verletzung wurde von der britischen Ärztin und Novizin Sheila
Cassidy behandelt, die von dem Jesuiten Fernando Salas, der im Laufe der
Geschehnisse eine bedeutende Rolle einnehmen sollte, um Hilfe gebeten worden
war. Am 1. November wurde das Haus der Missionare von San Columbano, wo
sich Gutierrez zuvor aufgehalten hatte, von der DINA umstellt und beschossen,
wobei die Hausangestellte starb und Sheila Cassidy verhaftet wurde. Am 2.

November nahm die DINA den Priester Gerardo Wheelan fest, in seinem Haus
hielt sich Humberto Hernandez versteckt, eines der flüchtigen MIR-Mitglieder,
der ebenfalls verhaftet wurde. Am selben Tag wurde der Priester Rafael Maroto
inhaftiert, der gleichfalls beschuldigt wurde, Mitglieder der linksgerichteten
Bewegung MIR versteckt zu haben und der Bewegung politisch nahe zu stehen.

Die staatlich kontrollierte Presse reagierte auf diese Geschehnisse mit scharfer
Kritik an den Priestern, die den Verfolgten Hilfe geleistet hatten.7 Die Angriffe
richteten sich bald hauptsächlich gegen die beiden Jesuitenpriester Fernando
Salas und Patricio Cariola, die die MIR-Mitglieder Nelson Gutierrez und Elena
Bachmann zur vatikanischen Botschaft gebracht und bewirkt hatten, dass sie dort
bis zu ihrer Ausreise diplomatischen Schutz erhielten.8 Salas und Cariola hatten

7

Mario Aguilar bezeichnet die Reaktion der Presse als «furious campaign against the
church». Vgl. Mario Aguilar. A Social History of the Catholic Church in Chile, Bd. I, The
first Period of the Pinochet Government 1973-1980. Lewiston 2004. 98.

Vgl. La Disolución del Comité de Cooperación para la Paz y la Ofensiva contra las Iglesias,
in: Chile-América. 12 13(1975), 33-39, hier 34.



416 A nije Schnoor

zu einem früheren Zeitpunkt leitende Positionen im Friedenskomitee eingenommen.

Während Salas bis 1974 den Posten des Generalsekretärs innehatte, war
Cariola der Repräsentant des Kardinals in der ökumenischen Hilfsorganisation.
Die beiden anderen flüchtigen MIR-Mitglieder, der Generalsekretär Pascal
Allende und Anna Marie Beaussire, erhielten in der Botschaft von Costa Rica Asyl.

Am 15. November wurden auch Fernando Salas und Patricio Cariola
verhaftet.10 Nachdem sie in den Medien als flüchtig gemeldet worden waren, hatten
sie sich selbst gestellt." In den Folgetagen wurden mehrere ausländische Or-
densleute des Landes verwiesen und weitere Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter
des Friedenskomitees inhaftiert.

Bereits am 5. November hatte das Erzbistum Santiago verlauten lassen, dass

jene, die aufgmnd des Evangeliums glaubten. Bedürftigen ihre Hilfe anbieten zu
müssen, gehört und respektiert werden sollten.'~ Am Folgetag, dem 6. November,

verabschiedete die Militärregierung den Erlass Nr. 89, der besagte, dass alle

Personen, die in irgendeiner Form Flüchtlingen Beistand leisteten, sich strafbar
machten und mit einer Verurteilung durch das Militärgericht zu rechnen hätten.

Immer noch am 6. November reagierte Jaime Guzman, der als graue Eminenz
hinter Augusto Pinochet galt, auf die Verlautbarung des Kardinals Silva. Er
äusserte deutliche Kritik an den involvierten Priestern und Ordensleuten und
widersprach dem Barmherzigkeits-Verständnis des Kardinals.1 Das staatliche
Femsehen, das den Kommentar Guzmâns ausgestrahlt hatte, verweigerte dem Kardinal

auf Anfrage zunächst eine Gegendarstellung. Die öffentlichen Medien
stimmten mehrheitlich in die Kritik an den Kirchenvertretern ein. Erst am 11.

November wurde die Antwort des Erzbistums auf Jaime Guzman, in der Guzman
mit Exkommunikation gedroht wurde, im staatlichen Fernsehen verlesen.14

In einem Schreiben, ebenfalls vom 11. November, forderte Pinochet den

Kardinal Silva Henriquez auf, das Friedenskomitee aufzulösen, da es von den

marxistischen Feinden des Vaterlandes genutzt würde, um die öffentliche Ruhe

zu stören und durch das Komitee somit auch die Harmonie zwischen der
Katholischen Kirche und der Regierung gefährdet sei.15 Darauf reagierte Kardinal
Silva mit einem Schreiben datiert vom 14. November, in dem er erklärte, das

Vgl. Pamela Lovvden. Moral opposition to authoritarian rule in Chile. 1973-90. London
1996,47.
Vgl. Patricio Cariola. Dos meses. in: Noticias Jesuitas. Jul. Aug. (1975). 13-18. hier 13. Für
das Datum der Inhaftierung lassen sich in den Quellen allerdings unterschiedliche Angaben
finden.
Die Rolle von Cariola und Salas wurde Salas zufolge erst durch eine Aussage Sheila Cas-

sidys bekannt, die sie während einer zweiten Inhaftierung unter Folter machte. Trotz der

Fahndungsmeldung in den Medien, lag aber kein Haftbefehl vor. Vgl. Interview mit
Fernando Salas. 16.06.2010. Santiago de Chile. Interviewerin: Antje Schnoor.

" Vgl. Declaración publica del Arzobispado de Santiago, in: Mensaje. 245 (1975). 596.

Vgl. Comentario de Jaime Guzman Erràzuriz transmitido por Television Nacional el 6 de

noviembrc. in: Mensaje, 245 (1975). 596f.
Vgl. Departamento Opinion Publica Arzobispado de Santiago: Evangelio y Misericordia.
in: Mensaje. 245 1975), 597-599, hier 599.

Vgl. Carta del General Pinochet al Cardenal Silva Henriquez. 1 1 de nov iembre de 1975. in:



Mehrstirnming. aber im Chor 417

Urteil Pinochets nicht zu teilen, der Forderung jedoch nachkommen zu wollen.
Man behalte sich allerdings vor. so der Kardinal, die karitative Arbeit in den

jeweiligen eigenen kirchlichen Organisationen fortzuführen.16

In der Dezemberausgabe der Jesuitenzeitschrift Mensaje wurde der Konflikt
um den gewährten Schutz für die Flüchtlinge ausführlich behandelt. Das
Verhalten der Priester wurde im Editorial gerechtfertigt und die Stellungnahme des

Kardinals Silva Henriquez im Anhang abgedruckt. In der Ausgabe findet sich
ausserdem ein Artikel des Jesuiten José Aldunate, der sich der Frage theologisch
näherte und darlegte, unter welchen Bedingungen es moralisch geboten sei,
Verfolgte nicht auszuliefern.

Am 18. Dezember wurden die Priester aus der Haft entlassen. Der
Innenminister gab bekannt, dass die Militärjunta allein aus «Grossmut» die Anklage
fallen lasse. Sollte Ähnliches sich wiederholen, hätten die Verantwortlichen
allerdings mit der strikten Anwendung des Gesetzes zu rechnen.17 Am 21. Dezember

sprach der Kardinal Silva der Regiemng seinen Dank aus, erklärte aber

zugleich, dass es sich bei dem Handeln der Priester nicht um eine Straftat, sondern

um die Erfüllung priesterlicher Aufgaben gehandelt habe.

Die Argumentationslinien der kirchlichen Akteure

Im Folgenden werden die Argumentationslinien der kirchlichen Akteure näher
beleuchtet und zueinander in Beziehung gesetzt. Der Kardinal und Erzbischof
von Santiago Raul Silva Henriquez hatte in einer ersten Stellungnahme erklärt,
dass es dem christlichen Geist widerspreche, wenn Priester und Ordensleute
Gewalt als legitimes politisches Mittel verstünden. Anders sei der Fall bei jenen
Priestern, die aufgrund des Evangeliums glaubten, ihre Hilfe anbieten zu müssen,
in Unabhängigkeit von den politischen Positionen des Hilfsbedürftigen. Bezeichnend

ist die Formulierung des Kardinals, dass die Priester «glaubten», ihre Hilfe
anbieten zu müssen, denn daraus lässt sich schliessen, dass das Evangelium dem

Kardinal zufolge die Priester nicht zu dieser Tat verpflichtete. Allerdings
argumentierte der Kardinal mit dem Evangelium, indem er darstellte, dass es im
Wesen der christlichen Barmherzigkeit liege, sie - ohne Ansicht der Person -
gegen alle Menschen zu üben. Die Priester hätten daher das Recht, gehört und

Miguel Ortega Riquelme. El Cardenal Raul Silva Henriquez nos dijo. Tomo IL Santiago
2001,1972-1977,145,146.
Vgl. Carta del Cardenal Silva Henriquez al General Pinochet. 14 de noviembre de 1975. in:

Ortega Riquelme. El Cardenal (wie Anm. 15). 147-150. Im Januar 1976 wurde die Vicaria
de la Solidaridad. das Solidaritätsvikariat eröffnet, das nicht nur die Arbeit des Friedenskomitees

weiterführte, sondern auch die Mitarbeiterinnen des Friedenskomitees weiter
beschäftigte. Viele von ihnen waren frühere Parteimitglieder der MAPU (Movimiento de Ac-
ciön Popular Unitaria), die 1969 aus dem linken Flügel der Christdemokratischen Partei
entstanden war und dem Regierungsbündnis unter Salvador ,Mlende angehört hatte.

Vgl. La Disolución (wie Anm. 8). 39.



418 Antje Schnoor

respektiert zu werden.1 Daraufhin wurde der Kardinal öffentlich von dem Laien
Jaime Guzman zurechtgewiesen. Guzman stellte fest, dass sich der Kardinal im
Widerspruch zum staatlichen Strafrecht befinde, welches das Verhalten der
Priester als Verbrechen definiere. Der Kardinal sei daher im Irrtum; massgebend
sei vielmehr das Gesetz, nämlich der Erlass Nr. 89.i9 Das Erzbistum veröffentlichte,

wie erwähnt mit einigen Schwierigkeiten, eine Antwort auf Guzman, in
der dieser daraufhingewiesen wurde, dass sein Angriff auf die kirchliche Autorität

nach kanonischem Recht strafbar sei. Zugleich wurde festgestellt, dass Guzman

den Ruf und die Interessen der Nation schädige.20

Der Kardinal, bzw. das Öffentlichkeitsreferat des Erzbistums stellte die staatliche

Gesetzgebung nicht in Frage."' Im Gegenteil liess Silva Henriquez erklären,
dass er sich nicht anmasse, darüber zu urteilen, ob die Priester zur gerichtlichen
Verantwortung gezogen werden sollten. Ein Widerspmch zwischen dem Erlass
Nr. 89 und der erzbischöflichen Verlautbarung war dem Kardinal zufolge also
nicht gegeben. Die Militärregierung und das Erzbistum in Santiago hätten das

gemeinsame Interesse, die Sicherheit, Ehre und Freiheit der Bürger zu schützen."""

Der Kardinal bezog sich also auf unterschiedliche Rechtssphären. Er
machte deutlich, dass er die staatliche Ordnung achte und sie auch in der vorherigen

Verlautbarung geachtet habe, forderte aber mit dem Verweis auf das

kanonische Recht zugleich von Guzman sich der kirchlichen Ordnung zu fügen.
Die Dezemberausgabe der Jesuitenzeitschrift Mensaje griff den Fall in provokanter

Weise schon auf dem Titelblatt auf. Es zeigt ein Foto von Demonstranten
auf deren Plakaten gegen die Unterstützung für MIR-Mitglieder durch die Kirche
protestiert wurde. Der Titel der Ausgabe lautet «Presseattacken gegen die
Kirche»"', der in Verbindung mit dem Foto die öffentliche Presse für das Aufhetzen

der Bevölkemng verantwortlich macht. Auf dem Titelblatt wird zudem der

an späterer Stelle zu analysierende Artikel José Aldunates «Ist es zulässig, einen

Verfolgten zu schützen» angekündigt."

Vgl. Declaraciön publica del Arzobispado de Santiago (wie Anm. 12). 596.

Vgl. Comentario de Jaime Guzman (wie ,\nm. 13). 596f.
Vgl. Evangelio y Misericordia (wie Anm. 14). 597ff.
Diese wie auch andere Verlautbarungen des Kardinals wurden vom Öffentlichkeitsreferat
des Erzbistums verfasst. das von dem Schönstatt-Priester Raul Flasbun geleitet wurde. In

der Verlautbarung wird das Handeln der Priester verteidigt, was insofern bemerkenswert ist.
als dass Hasbün offen mit dem Pinochet-Regime sympathisierte. Die Autorschaft Hasbuns
bestätigte der Bischofsvikar Cristian Precht. der ab 1974 Generalsekretär des Friedenskomitees

war und später zum Vikar des Solidaritätsvikariats ernannt wurde. Vgl. Interview
mit Cristian Precht. 08.08.2010. Santiago de Chile. Interviewerin: Antje Schnoor. Siehe
auch Raul Hasbün Zaror. Testimonios. Santiago de Chile 1995. 123-128.
Vgl. Evangelio y Misericordia (wie Anm. 14). 597ff.
Im Original: «Ataques de la prensa a la Iglesia.»
Im Original: «(.Es licito encubrir a un perseguido?»



Mehrstimming, aber im Chor 419

1 i *

Âtaqnes de la prensa a la Iglesia
fßa ii-'îl" vitt'iilirir a un pCIMgsfcle?

S»t mujrr

V HS ftrwofcce WS

:' ,w a.
¦«V«-».

a."
(»UO»»*
»IM

Wie einleitend zitiert, distanzierte sich die Redaktion der Zeitschrift von jeder
Form terroristischer Gewalt, erklärte aber zugleich, dass eine darauf reagierende
Gegengewalt sich im Rahmen des Rechtes bewegen müsse.25 Im Editorial werden

mehrere Abschnitte der bischöflichen Verlautbarung bestätigend zitiert.
Anschliessend wird auf den Juristen Jaime Guzman Bezug genommen und erklärt,
dass das positive Recht, durch den Menschen gemacht, Mängel haben könne. So

sei es möglich, gegen dieses Recht zu Verstössen, ohne dabei gegen Gottes Wort
zu Verstössen. Gerade der Priester sei verpflichtet, das staatliche Gesetz in manchen

Situationen zu hinterfragen. Daraufhin wird aus einem Text zitiert, der die

komplizierte Position des Priesters veranschaulicht: «Kann ich», so heisst es

dort, «in einem Gefängnis das Evangelium predigen, wo jene eingesperrt sind,
die ich angezeigt habe?»26 Schliesslich legte das Organ des Jesuitenordens die
Überzeugung dar, dass die Priester die Flüchtlinge allein aus der Sorge nicht
ausgeliefert hätten, dass die Unversehrtheit der Beschuldigten nicht gewährleistet
sei. Die Redaktion der Mensaje drückte ihre Freude darüber aus, dass der Präsident
den von der Presse behaupteten Konflikt mit der Kirche verneine und fugten an,
dass ein solcher Konflikt sicherlich die Interessen der Chilenen schädigen würde.

Mittels seiner Zeitschrift, so wird hier deutlich, stellte sich der Jesuitenorden
hinter den Kardinal, bestätigte dessen Aussagen und betonte wie dieser die Sorge

um die chilenische Nation. Das vom Staat gesetzte Recht jedoch, das der
Kardinal nicht in Frage gestellt hatte, wurde von dem Orden relativiert, indem er

Vgl. im Folgenden Iglesia, Terrorismo y Gobierno, in: Mensaje, 245 (1975). 549-552.
Ebd., 551. «^Podria predicar el Evangelio en una càrcel, donde estàn los denunciados por mi?».



420 Antje Schnoor

mögliche Konflikte des Priesters mit diesem Recht darlegte; Konflikte, die
sowohl aufgrund des Evangeliums, als auch aufgrund des Priesteramtes entstehen
könnten.2.

Der Jesuit und Moraltheologe José Aldunate nahm in seinem Artikel die
Geschehnisse zum Ausgangspunkt, um sich theologisch mit der Frage auseinander

zu setzen, ob es zulässig sei, einen Verfolgten nicht an die Justiz auszuliefern.
Er bezog sich dabei auf Thomas von Aquin und betrachtete den Interessenskon-
flikt zwischen einem Richter, der den Angeklagten verurteilen und der Ehefrau
des Angeklagten, die diesen befreien möchte."9 Unter der Prämisse, dass beide
Interessen berechtigt sind, galt seine Frage der moralischen Verpflichtung einer
dritten Person, den Beschuldigten entweder auszuliefern, oder ihn zu schützen.
Eine Frage, die sich nach Thomas nur in Abhängigkeit der Beziehung der dritten
Person zu der Frau bzw. zu dem Richter lösen lässt.

Aldunate entwickelte in dem Artikel verschiedene Varianten des Falles. Er
ersetzte den gewöhnlichen Verbrecher durch einen politischen - der als solcher,
wie er erklärte, von einer Autorität zunächst als Verbrecher definiert werden
musste - und er ersetzte den gewissenhaften Richter durch einen, der foltert und

tötet, bzw. Folter und Tod veranlasst. Aldunate kam zu dem Schluss, dass sich
Konflikte zwischen dem angewandten Gesetz und dem menschlichen Gewissen
nicht vermeiden Hessen und erklärte, dass, in Abhängigkeit von der Situation,
der Mensch unter moralischen Gesichtspunkten verpflichtet sein könne, Flüchtlinge

nicht an die Justiz auszuliefern.
Der Jesuit Aldunate bezog sich nur einleitend auf den chilenischen Fall.

Aufgrund möglicher Ungerechtigkeit in der staatlichen Ordnung und in der Justiz
muss der Mensch sein Gewissen befragen. Während sein Orden im Editorial
erklärte, dass ein Priester mit dem Gesetz in Konflikt geraten könne, erklärte
Aldunate, dass jeder Mensch in bestimmten Situationen mit dem Gesetz in Konflikt
geraten müsse.

Vergleich der Stellungnahmen

Was die Legitimation des Handelns der Priester betrifft, die die Verfolgten nicht
ausgeliefert haben, lässt sich also Folgendes zusammenfassen: Der Erzbischof
legitimierte das Handeln zunächst nicht, sondern stellte lediglich fest, dass es

sich aus dem Evangelium erklären liesse. Der Orden, bzw. die Redaktion der

Die im Editorial der Mensaje vertretenen Positionen können nicht grundsätzlich, wohl aber
in der konkreten historischen Situation mit den Positionen des Jesuitenordens gleichgesetzt
werden. Wahrend es 1968 wegen der Zeitschrift starke ordensinterne Konflikte gab. führte
die Bedrohung durch die Militärdiktatur - die Mensaje war nach dem Putsch zunächst zensiert

worden - zur stärkeren Einheit des Ordens.
Vgl. im Folgenden José Aldunate. <,Es licito encubrir a un perseguido por la justicia? Princi-
pios para resolver un caso de conciencia, in: Mensaje, 245 (1975), 553-558.
Aldunate bezog sich auf Thomas von Aquin. Summe der Theologie, IL 8-10. Die
Untersuchungen 8 bis 10 behandeln die Frage nach dem Ursprung des Willens und die Frage,
inwiefern er mit dem Gottgewollten übereinstimmt.



Mehrslimming. aber im Chor 421

Mensaje legitimierte das Handeln unter der Bedingung, dass es von Priestern

ausging. Der Moraltheologe Aldunate hingegen legitimierte nicht nur, sondern
forderte ein solches Handeln und zwar nicht nur von Priestern, sondern von allen
Menschen.

Was nun verraten die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der Argumentationen

über die Beziehungen der Akteure zueinander und ihre Position innerhalb

der katholischen Kirche? Bei der Unterscheidung von politischen Akteuren
in individuelle und komplexe Akteure stellt die Kirche fraglos einen komplexen
Akteur dar. Komplexe Akteure lassen sich wiederum unterscheiden in kollektive
und korporative Akteure. Bei kollektiven Akteuren schliessen sich mehrere
Akteure zur Kooperation zusammen, verschmelzen aber nicht miteinander. Ein
korporativer Akteur ist hingegen ein einheitlicher Akteur, der eine eigene
Handlungseinheit darstellt und unter einer einzigen Fühmng steht.30 Nun weist die
katholische Kirche mit Blick auf die zentrale Leitung durch den Heiligen Stuhl

fraglos die Merkmale eines korporativen aVkteurs auf. Das Beispiel des Konfliktes

in Chile 1975 zwischen der Kirche und der diktatorischen Militärregierung,
in welchem die dargestellten Akteure unterschiedlich argumentierten, zeigt
jedoch, dass die Funktionslogiken der Kirche nur nachvollzogen werden können,

wenn sie - zumindest auf nationaler Ebene - als kollektiver Akteur verstanden
wird. Dabei ist von Bedeutung, dass die Argumentationslinien zwar unterschiedlich,

nicht aber widersprüchlich sind. Trotz der Uneinheitlichkeit sind die
kirchlichen Akteure in der betrachteten Situation nicht uneinig.

Welche Unterschiede lassen sich über die bisher genannten Aspekte hinaus in

der Argumentation erkennen? Der Bezug auf die Nation und die Identifikation
mit nationalen Interessen ist in der Verlautbamng des Kardinals und Erzbischofs
stärker als im Editorial der Jesuitenzeitschrift, der Jesuitenpriester Aldunate
hingegen hat diesen Bezug nicht hergestellt. Die Betonung nationaler Interessen

hing von der Position der kirchlichen Akteure ab. Sie war einerseits Ausdruck
kirchlicher Diplomatie, mehr aber noch Ausdruck des Selbstverständnisses. Der
Erzbischof sah sich selbst als wichtigster Repräsentant der katholischen Kirche
in Chile. Zugleich vertrat er aber nicht nur die Interessen der universalen Kirche,
sondern konkret auch die der chilenischen Ortskirche und darüber hinaus die
seines Erzbistums.

Die Gesellschaft Jesu stellt innerhalb der Kirche eine eigenständige Institution
dar. Neben der Beziehung zur chilenischen Ortskirche sind für die chilenische
Ordensprovinz die transnationalen ordensinternen Beziehungen von wesentlicher
Bedeutung. So muss sich die Jesuitenprovinz zwar auch in der Nation positionieren,

sie hat aber nicht den gleichen nationalen Bezug wie der Erzbischof.jl

Zum Begriff des politischen .Akteurs in der Politikfeldanalyse siehe Volker Schneider/
Frank Janning. Politikfeldanalyse. Akteure Diskurse und Netzwerke in der öffentlichen
Politik. Wiesbaden 2006. 64-75. und Sonja Blum Klaus Schubert. Politikfeldanalyse.
Wiesbaden 2009. 52-59.
Für andere Orden in Chile galt dies in noch höherem Masse. Die Kongregation vom
Heiligen Kreuz beispielsweise (C.S.C.). aus der einige Ordensmänner im Zusammenhang



422 Antje Schwor

Darüber hinaus stimmen die Provinzen der Gesellschaft Jesu nicht überall mit
staatlichen Grenzen überein, wenn dies auch in Chile der Fall ist. Die Beziehung
der Gesellschaft Jesu zur Nation ist überdies durch dass 4. Gelübde betroffen,
das ein Teil der Ordensmitglieder ablegt. Neben den Gelübden Armut. Keuschheit

und Gehorsam verpflichten sich die Professen'" durch das 4. Gelübde zu
einem besonderen Gehorsam gegenüber dem Papst.'"' Dieses Gelübde löste im
Laufe der Geschichte des Ordens wiederholt Konflikte aus, da es gegen die weltliche

Macht gerichtet, bzw. als Mangel an Loyalität gegenüber der weltlichen
Macht verstanden wurde. Die chilenischen Jesuiten liefen allerdings nicht
Gefahr, diesem Vorwurf ausgesetzt zu werden. Im Gegenteil präsentierten auch sie

sich in ihrer Stellungnahme der Militärregierung als Institution mit nationaler
Verantwortung, indem sie sich auf das Wohl des chilenischen Volkes bezogen.

Betrachtet man die Bedeutung des Evangeliums in den Argumentationen, so

bezieht sich der Erzbischof zwar auf das Evangelium als handlungsleitende
Instanz, betonte aber ebenso die unbedingte Gültigkeit des staatlichen Rechts. Der
Jesuit Aldunate hingegen stellte moraltheologische Erwägungen über das staatliche

Recht. Der Kardinal bemühte sich, die Unabhängigkeit der Kirche zu wahren

und die Kirche als Instanz neben der staatlichen Gewalt anzusiedeln. Diese

Positionierung setzte voraus, dass er das staatliche Recht respektierte. Die
Angriffe des Laien Jaime Guzmân waren für den Kardinal letztendlich nützlich, da

sie ihm, indem er Guzman mit Exkommunikation drohte, einen Verweis auf das

Kirchenrecht ermöglichten und somit die kirchliche Ordnung neben die staatliche

Ordnung gestellt werden konnte.
Ein weiterer Unterschied in den Argumentationslinien lässt sich in Bezug auf

die Menschenrechte ausmachen. Während die Menschenrechte in der Verlautbarung

des Kardinals keinen Raum einnehmen, sind sie für die Argumentation des

Theologen José Aldunate wesentlich. Die Abgrenzung zwischen dem Orden und
José Aldunate ist hingegen komplizierter; zwar bezog sich auch das Editorial der

Mensaje sehr deutlich auf die Menschenrechte, verwendete aber nicht wie Aldunate

den Begriff «Folter», der 1975 im öffentlichen Diskurs tabuisiert war. Da

Aldunate keinen direkten Bezug auf Chile nahm, war auch seine Kritik an den

Menschenrechtsverletzungen nicht direkt an die Militärregierung gerichtet. Er

bezog sich auf die Folter, nicht aber auf die Folterer. Im Editorial hingegen wird

mit den versteckten MIR-Mitgliedem inhaftiert und später des Landes verwiesen wurden,
bestand in Chile fast ausschliesslich aus US-amerikanischen Ordensleuten. Auch wenn sich
der nationale Bezug der Ordensgemeinschaften zu jenem des Erzbischofs unterschied,
stellten die Jesuiten im Vergleich mit anderen Orden letztlich einen sehr «chilenischen
Orden» dar.
Die Jesuiten werden unterschieden in Professen (Priester, die das 4. Gelübde abgelegt
haben). Koadjutoren (Priester und Laienbrüder). Scholastiker (Jesuiten im Studium und in

Vorbereitung auf die Priesterweihe) und Novizen (neu aufzunehmende Ordensmänner in
der Probezeit).
Der Gehorsam gegenüber dem Papst bezieht sich ausschliesslich auf die apostolische
Sendung.



Mehrstimming. aber im Chor 423

die Befürchtung der involvierten Priester beschrieben, dass die Unversehrtheit
der Beschuldigten nach einer Verhaftung nicht gewährleistet sei. Die beiden
Artikel ergänzen sich zu einer deutlichen Aussage: die Unversehrtheit der Beschuldigten

ist aufgrund der Folter in Chile nicht gewährleistet. Der Orden übte somit
direkte Kritik an der Regierung und legitimierte zugleich das Handeln der Priester,

die die Verfolgten nicht auslieferten."'"1

Die ((institutionelle Heterogenität» der einen Kirche oder
die Kirche als kollektiver Akteur

Die unterschiedlichen Stellungnahmen des Erzbischofs, des Ordens und des

Priesters hingen unter anderem von ihrer Position innerhalb der kirchlichen
Strukturen und den damit verbundenen Interessen, strategischen Erwägungen,
aber auch den dadurch gegebenen Möglichkeiten und Grenzen ab. Zudem
unterschied sich der Bezugsrahmen der Akteure. Sowohl José Aldunate als auch die
Redaktion der Jesuitenzeitschrift Mensaje konnten sich auf die Ergebnisse der
32. Generalkongregation ihres Ordens bemfen, die 1974/75 stattgefunden hatte.35

Bei der 32. Generalkongregation war das für den Orden bedeutende Dekret 4

verabschiedet worden, welches den Kampf nicht nur für den Glauben, sondern
auch für die Gerechtigkeit als zentrale Aufgabe der Jesuiten definierte. Der
Generalobere Pedro Arrupe hatte den Kongregationsteilnehmern dargelegt, dass die

Hinwendung des Ordens zur sozialen Gerechtigkeit das Missfallen sowohl
staatlicher als auch religiöser Autoritäten zur Folge haben würde/6 Es entsprach demnach

den Ordensprinzipien, dem Konflikt mit der Regierung, in den die Jesuiten
in Chile gerieten, nicht aus dem Weg zu gehen.

J Aldunate erklärt in seiner Autobiographie, dass er. um der Zensur zu entgehen, nur indirekt
Kritik habe üben können. Vgl. José Aldunate, Un Peregrino cuenta su Historia, Santiago de

Chile 2004, 22. Wenn diese Aussage zutrifft, lässt sich daraus schliessen, dass die Zensur
bei den Darlegungen eines einzelnen Priesters stärker griffais bei den Erklärungen einer
Institution, wie etwa dem Jesuitenorden. Aldunates Hinweis auf die Zensur ist durchaus
plausibel. Im selben Jahr war Aldunate Mitbegründer der Untergrundzeitschrift «No podemos
callar», in der er - unzensiert - zahlreiche regimekritische Artikel veröffentlichte. Vgl. José

Aldunate, Historia de un periodico clandestino, in: José Aldunate/Roberto Bolton Gar-
cia/Ouana Ramirez Gonveya. Crónicas de una Iglesia liberadora. Santiago de Chile 2000,
177-181. Über Aldunates Rolle in der Zeitschrift «No podemos callar» war der Provinzial
der chilenischen Jesuiten Juan Ochagavia (1972-1978) durchaus informiert. Vgl. Interview
mit Juan Ochagavia, 06.07.2010, Santiago de Chile, Interviewerin: Antje Schnoor.
Die Generalkongregation ist die gesetzgebende Versammlung und höchste Autorität der
Gesellschaft Jesu. Sie tritt in der Regel bei dem Tod des Generaloberen zusammen, kann
aber auch, wenn es bedeutende Dinge für den Orden zu entscheiden gibt, von dem Ordensgeneral

einberufen werden.

Vgl. Discurso del 20 de diciembre de 1974 de Pedro Arrupe. in: Compania de Jesus, Si-
guiendo el Camino de la Congregación General XXXII. Papeles inéditos de la Congrega-
ción General: articulos, experiencias y bibliografia, Roma, 2. Hier wird deutlich, dass wenn
die Kirche als kollektiver Akteur verstanden wird, die Gesellschaft Jesu einen korporativen
Akteur innerhalb des kollektiven Akteurs darstellt, dessen Leitung sowohl der Jesuit Aldunate

als auch die Redaktion der Mensaje unterstanden.



424 Antje Schwor

Der Handlungsspielraum der Katholischen Kirche war nicht konstant, sondern

musste ausgehandelt werden. Dabei spielte es eine bedeLitende Rolle, dass sich
die Militärregierung als katholisch definierte, denn der Putsch war nicht zuletzt
mit der Rettung des Christentums vor dem atheistischen Marxismus gerechtfertigt

worden.'7 Dies eröffnete der Kirche zunächst einen gewissen Handlungsspielraum,

da die Regierung nicht die Kirche als Institution, sondern ausschliesslich

ihre Vertreter angreifen konnte. Eben dies tat die Regierung bei dem
beschriebenen Konflikt mittels der von ihr kontrollierten Presse. Indem die

Regierung einige Repräsentanten der Kirche zu diskreditieren versuchte, zielte sie

darauf ab. die Kirchenvertreter zu spalten.
Die Grösse des Handlungsspielraumes der Kirche war auch eine Frage der

Diplomatie. Die Stellungnahmen des Kardinals sind nicht zuletzt als Verteidigung

des Handlungsspielraumes zu verstehen, wobei er von der Gesellschaft Jesu

unterstützt wurde. Die Zeitschrift Mensaje diente dem Erzbischof zudem als

Multiplikator in einer Situation, in welcher die staatlichen Medien die Stellungnahmen

des Erzbischofs zu verhindern versuchten.
Die Bestätigung der bischöflichen Autorität durch den Orden erhält ihr

besonderes Gewicht durch die Tatsache, dass sie nicht selbstverständlich war. In
den Jahren vor dem Ptitsch war es zwischen den Bischöfen und einigen Jesuiten,
insbesondere der Zeitschrift Mensaje, wiederholt zu Konflikten gekommen. So

übte die Bischofskonferenz 1968 öffentlich Kritik an der Mensaje. nachdem in

der Zeitschrift sozialismusnahe Positionen vertreten und die hierarchischen Kir-
chenstrukturen in Frage gestellt worden waren.39

Um die Beziehung zwischen Jesuiten und Erzbischof in Chile zu verstehen,
ist es aufschlussreich, den Blick auf die generelle Beziehung zw ischen Ordens-
leLtten und Bischöfen in den 1960er und 1970er Jahren zu richten. Schon während

der Vorbereitung des Zweiten Vatikanischen Konzils war weltweit der
Unmut vieler Bischöfe in Bezug auf das Verhältnis zwischen Orden und Diözesen

Vgl. Stephan Ruderer, «Gerechter Krieg» oder «Würde des Menschen». Religion und
Gewalt in Argentinien und Chile. Eine Frage der Legitimation, in: Zeitschrift für
Geschichtswissenschaft, 12 (2010). 973-993.
Die Annahme, dass im Handeln Kardinal Silva Henriquez' diplomatische Erwägungen von
grosser Bedeutung waren und er auf den Handlungsspielraum der Kirche bedacht war.
bestätigte der Bischof Carlos Camus. Vgl. Interview mit Mons. Carlos Camus, o.D.. o.O..
Intervievverin: Ana Maria Hoyl Cruz. Ich danke Ana Maria Hoyl für die Überlassung der

Interviewtranskription.
Vgl. La Conferencia Episcopal alude a Revista Mensaje, in: Noticias Jesuitas, 3 (1968). 12,
13. Zugleich gab es starke ordensinterne Spannungen wegen der Zeitschrift Mensaje. José

Aldunate. der zwischen 1963 und 1969 Provinzial in Chile war. bedauerte in einem Brief an
die Jesuiten 1968, dass sich einige Jesuiten durch die Zeitschrift nicht repräsentiert fühlten,
erklärte aber zugleich, dass die Mensaje nicht als offizielles Organ der Jesuitenprovinz
verstanden werden könne. Vgl. José Aldunate, La Revista «Mensaje» y la Provincia, in: Noticias

Jesuitas, 3 (1968), 11-12. Dies änderte sich allerdings spätestens mit dem Militärputsch

1973 (siehe Fussnote 27).



Mehrstburning, aber im Chor 425

40deutlich geworden. Grund der Auseinandersetzung war unter anderem die
Exemtion, die Ausgliederung der Ordensgemeinschaften aus der kirchenrechtlichen
Zuständigkeit des Ortsbischofs.4' Während sich die Bischöfe grösseren Einfiuss
auf die Ordensgemeinschaften wünschten und sie stärker in die diözesanen
Aufgaben einbeziehen wollten, bemühten sich die Ordensoberen, mit Hinweis auf
das spezifische Charisma ihrer Institute, eine gewisse Autonomie zu wahren. Bei
der ausserordentlichen Generalversammlung der Weltbischofssynode in Rom
1969 beharrte der Generalobere der Jesuiten Pedro Arrupe. der als Vertreter der

Union der Generaloberen (Unione Superiori Generali, USG) an der Synode
teilnahm, gegenüber den Bischöfen auf der Exemtion.42

Dass dieser Konflikt auch nach der hier betrachteten Situation an Aktualität
nicht verloren hatte, zeigt das Schreiben «Mutuae Relationes», das 1978 von der

Kongregation für die Ordensleute und der Kongregation für die Bischöfe
gemeinsam verfasst wurde. In den Direktiven zu den Beziehungen zwischen
Bischöfen und Ordensleuten heisst es:

((Es wäre ein schwerer Irrtum, das Ordensleben von kirchlichen Strukturen unabhängig

zu machen noch viel schwerer wäre der Irrtum, wollte man das Eine zum Anderen

in Gegensatz bringen -, als ob zwei Kirchen bestünden: eine charismatische
und eine institutionelle. Vielmehr bilden beide Elemente, die Geistesgaben und die
kirchlichen Strukturen, eine einzige, wenn auch komplexe Wirklichkeit [...].»

Dieses Zitat ist ein weiterer Hinweis, dass zuvor die religiösen Orden von den

kirchlichen Strukturen unabhängig gedacht wurden bzw. gedacht werden konnten.

Mit den Ausführungen in «Mutuae Relationes» bemühten sich die beiden

Kongregationen der römischen Kurie in der Debatte über die Autoritätskrise in
der katholischen Kirche, die sich nach dem IL Vatikanum zunehmend verschärft
hatte, Klarheit zu schaffen. Der Hinweis auf die «eine komplexe Wirklichkeit»
und damit auf die kirchliche Einheit wurde notwendig, da man diese kirchliche
Einheit für bedroht hielt.

Exemte Ordensgemeinschaften, wie die Gesellschaft Jesu, stellten eigenständige

Institutionen dar, die nur sehr beschränkt dem Bischof, im Wesentlichen
aber dem Papst als ihrem höchsten Ordensoberen unterstellt waren.44 Zwar wa-

40 Die Verärgerung der Bischöfe über den weiten Handlungsspielraum und die begrenzte Unter¬

ordnung der Ordensleute ergab die innerkirchliche Bestandsaufnahme Consilia et Vota, die im
Vorfeld des Konzils durchgeführt wurde. Vgl. Joachim Schmiedl, Das Konzil und die Orden.
Krise und Erneuerung des gottgeweihten Lebens. Vallendar-Schönstatt 1999. 151-226.
Die Exemtion galt ausschliesslich für die Kongregationen, die dem päpstlichen Recht unterstellt

waren, nicht für Kongregationen, die von Bischöfen errichtet und durch den Heiligen
Stuhl nicht approbiert wurden, letztere unterstanden entsprechend dem bischöflichen Recht.

4" Vgl. Manuel Alcalà, Pedro Arrupe und das Ordensleben in der nachkonziliaren Ära. in:
Gianni La Bella, Pedro Arrupe. Generaloberer der Jesuiten, Wien 2008, 160-199. hier 174f.
Mit dem Inkrafttreten des neuen Kodexes des kanonischen Rechtes ist die Exemtion 1983

allerdings nahezu aufgehoben worden.
Mutuae Relationes, Kap. V, Abs. 34, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls. Heft 8.

hg. von der Deutschen Bischofskonferenz. 1978. 27f. Hervorhebung im Original.
Die Gehorsamspflicht gegenüber dem Papst, als den höchsten Ordensoberen, bezog sich
nach c. 499 C1C/1917 auf alle Ordensleute.



426 Antje Schnoor

ren die Jesuiten und andere Ordensleute nach dem Motu Proprio «Ecclesiae
Sanctae» von 1966 an die Gesetze, Dekrete und Anordnungen des Ortsbischofs
gebunden, doch beschränkte sich der zu leistende Gehorsam auf diözesane
aAngelegenheiten (Gottesdienst, Seelsorge, religiöse und sittliche Unterweisung der

Gläubigen, etc.).4' Die Gehorsamspflicht ergab sich in diesen Fällen nicht aus
dem Gehorsamsgelübde der Ordensleute, sondern aus der Jurisdiktionsgewalt
des Ortsbischofs. Ordensinterne Angelegenheiten hingegen wurden von der

Jurisdiktionsgewalt des Ortsbischofs nicht berührt. Dies bedeutet, dass der Bischof
im Falle von Unstimmigkeiten mit Ordensleuten nicht über direkte
Sanktionsmöglichkeiten verfügte. Als die chilenischen Bischöfe 1968 einige Artikel der

Mensaje missbilligten, konnten sie der Redaktion der Zeitschrift die Veröffentlichung

dieser Artikel nicht untersagen, sondern sich lediglich mit dem Provin-
zial der Jesuiten in Verbindung setzen und diesen um ein Eingreifen bitten.46 Hieran

lässt sich zugleich die Bedeutung ermessen, die der Unterstützung des
Erzbischofs durch die Zeitschrift Mensaje 1975 zukam. Erst die Tatsache, dass die
Redaktion der Mensaje nicht der Befehlsgewalt des Erzbischofs unterstand, machte
die Unterstützung durch die Zeitschrift für den Erzbischof so wertvoll. Hätte es

sich hingegen um eine Zeitschrift des Erzbistums gehandelt, hätte eine
Bestätigung der Autorität des Erzbischofs weitaus weniger Gewicht gehabt, da sie

aufgrund der gegebenen hierarchischen Ordnung selbstverständlich gewesen wäre.
Angesichts ihrer institutionellen Heterogenität lässt sich die Kirche als kollektiver

Akteur bezeichnen. Die institutionelle Heterogenität widerspricht allerdings
nicht der Einheit der Kirche, sondern sie verleiht der Einheit - aus politischer,
nicht aus theologischer Perspektive - in gewisser Weise erst die Bedeutung. In
der Auseinandersetzung mit der Regiemng liegt die Besonderheit der kirchlichen
Einheit also nicht zuletzt darin, dass es sich um die Einheit unterschiedlicher
Institutionen handelt. Zugleich ermöglicht die institutionelle Heterogenität den
kirchlichen Akteuren die gegenseitige Stärkung ihrer Autorität. Die Jesuiten

stützten den Erzbischof, erhielten aber im Gegenzug auch den Beistand des Erz-
bischofs bzw. des gesamten Episkopats. Im Zuge der Auseinandersetzung
zwischen Kirche und Staat wurde auch Kritik an der Zeitschrift Mensaje laut. Die
Bischofskonferenz sandte Ende Dezember 1975 ein Unterstützungsschreiben an

den Direktor Sergio Zanartu, das in der Januarausgabe 1976 veröffentlicht wurde
und das Vertrauen der Bischöfe in die Zeitschrift zum Ausdruck brachte.4

Vgl. Paul VI.. Motu Proprio «Ecclesiae Sanctae», Nr. 22—40, 1966. Durch das Motu Proprio
«Ecclesiae Sanctae» von 1966. das unter anderem auf den Dekreten «Christus Dominus»
und «Perfectae Caritatis» basierte, hat das CIC/1917 hinsichtlich der Beziehung zwischen
Bischöfen und Ordensleuten an Bedeutung verloren.
Der Provinzial Aldunate entsprach diesem Wunsch jedoch kaum. Indem er erklärte, dass die
Zeitschrift nicht als offizielles Ordensorgan zu verstehen sei. verzichtete er auf eine Massregelung

der Redakteure. Vgl. Fussnote 39.

Vgl. Carta de la Conferencia Episcopal a Mensaje. in: Mensaje. 246 (1976). 1.



Mehi'slimming. aber im Chor 427

Für den Handlungsspielraum des Ordens war es wiederum bedeutend, dass er
dem Erzbischof nicht unterstand. Das Editorial in der Mensaje nahm die
diplomatische Argumentationslinie des Erzbischofs auf, konnte aber - ohne diese

Diplomatie zu schädigen - auch Kritik gegenüber der Regierung äussern. Dies

setzte voraus, dass der Erzbischof nicht fur die Äusserungen der Jesuitenzeitschrift

verantwortlich gemacht werden konnte.

Der Handlungsspielraum der kirchlichen Akteure

An die Annahme, dass die institutionelle Heterogenität der katholischen Kirche
den kirchlichen Akteuren die gegenseitige Stärkung der Autorität ermöglichte,
schliesst sich die Frage an, ob sich der Handlungsspielraum der Kirche gegenüber

der Regierung durch ihre Vielstimmigkeit, also durch ihre Heterogenität,
vergrösserte. Festzuhalten ist, dass die Kirche die Folter und die Ermordung von
Menschen nicht verhinderte, auch nicht die Folter einiger ausländischer Ordensleute.

Die tatsächliche Grösse des Handlungsspielraumes zu ermessen, ist kaum

möglich. Der Kardinal löste zwar schon bald nach den Ereignissen Ende 1975

das ökumenische Friedenskomitee, das den politisch Verfolgten juristischen
Beistand geleistet hatte, auf. Bereits im Januar 1976 wurde aber das Solidaritätsvika-
riat eröffnet, welches institutionell in die katholische Kirche eingebunden und

daher nicht in gleicher Weise von der Regierung angreifbar war. Als Kardinal
Silva Henriquez in einem Interview im November 1975 in Rom nach den Gründen

für die Schliessung des Friedenskomitees gefragt wLtrde, gab er zur Antwort,
dass die Arbeit des Komitees nicht in der Weise habe realisiert werden können,
wie die Kirche es gewünscht habe.48 Es ist wahrscheinlich, dass die vorsichtige
Ausdrucksweise der Diplomatie Silva Henriquez' geschuldet war und er das

Komitee tatsächlich allein aufgmnd staatlichen Drucks geschlossen hat. Es ist aber

nicht auszuschliessen, dass die Aufhebung des Komitees bzw. seine Umwandlung

in das Solidaritätsvikariat auch im Interesse des Kardinals lag. Zwar
übernahm das Solidaritätsvikariat sämtliche Aufgaben und auch das Personal des

Komitees, die Strukturen des Vikariats waren aber der Kontrolle des Kardinals
deutlich stärker unterstellt, als dies beim Friedenskomitee der Fall war.

Der Handlungsspielraum der kirchlichen Akteure hing stark von der
kirchlichen Diplomatie ab. Für diese Diplomatie war die Einheit der Kirche bedeutend,

ihre Möglichkeiten wurden aber zugleich von der Uneinheitlichkeit, also

der institutionellen Heterogenität der Kirche erweitert, da die Militärregierung
bei der hier betrachteten Situation nicht allein mit dem Erzbischof Silva
Henriquez, sondern mit mehreren Repräsentanten der Kirche verhandeln musste. So

erhielt Augusto Pinochet einen Brief des Provinzials Juan Ochagavia, datiert auf
den 12. November 1975, in dem dieser ihn bat, keinen Prozess gegen Patricio

48
Vgl. El Cardenal Silva Henriquez habia en Roma, in: Chile-América, 12/13 (1975). 43f.
Das Interview mit dem Kardinal Silva Henriquez wurde ursprünglich veröffentlicht in der
Zeitung 11 Popolo am 29.11.1975 unter dem Titel: «La Iglesia por la Libertad en Chile».



428 Antje Schnoor

Cariola anzustrengen und ihm ein Verbleiben in Chile zu ermöglichen.49 Der
Brief lässt zudem Rückschlüsse auf den Handlungsspielraum der Jesuiten zu. da

Ochagavia mit Pinochet in Verhandlung trat, noch bevor Cariola und Salas
inhaftiert wurden. Ochagavia ging somit in die Offensive, statt das weitere Vorgehen

der Militärregierung abzuwarten. Zwar waren die beiden Jesuiten, wie
erwähnt, in den Medien als flüchtig gemeldet, doch lag weder ein Haftbefehl gegen
sie vor, noch erschien die Polizei beim Hauptsitz der Gesellschaft Jesu in
Santiago, wo sich Cariola und Salas zu diesem Zeitpunkt authielten, um nach ihnen

zu fragen.50 Als Cariola und Salas sich schliesslich beim Militärstaatsanwalt
meldeten, wurden sie äusserst höflich behandelt.51 Auch in der Haft wurde Patricio
Cariola nach eigener Aussage bevorzugt behandelt und genoss mehr Freiheiten
als die anderen Inhaftierten.5" Während die Militärregierung Regimegegner in

der Regel mit Brutalität bekämpfte, sie folterte und ermordete, ging sie gegen die
Jesuiten nur im Rahmen des Rechtes vor und versuchte deren Handeln öffentlich
zu delegitimieren. In der Auseinandersetzung mit der Regierung spielte es

möglicherweise auch eine Rolle, dass die chilenischen Jesuiten von der Ordenszentrale

in Rom deutliche Unterstützung erhielten. Der Generalobere Pedro Arrupe
sandte den Jesuiten Laércio Dias de Moura nach Chile, der den Provinzial Ochagavia

zu einer Unterhandlung mit Pinochet begleitete.5'
Aber auch das Zusammenspiel der kirchlichen Akteure erhöhte die Sicherheit

der Jesuiten Patricio Cariola und Fernando Salas. Sie genossen neben der
Unterstützung ihres Ordens auch jene des Erzbischofs und des Nuntius. Dabei muss
hinzugefugt werden, dass Cariola und Salas anders als die Redaktion der
Jesuitenzeitschrift Mensaje innerhalb der kirchlichen Strukturen eine Art
Zwitterposition einnahmen. Sie hatten zu einem früheren Zeitpunkt im Friedenskomitee
ein Amt inne, das ihnen vom Erzbischof Silva Henriquez angetragen worden

war. In Erfüllung des Amtes unterlagen sie der bischöflichen Jurisdiktion. Da sie

letztlich aufgmnd ihrer Tätigkeit im Friedenskomitee in den Konflikt involviert
waren, betraf ihre Inhaftierung den Erzbischof direkt. Für ihn stand im
Mittelpunkt, dass zwei enge Mitarbeiter seiner Diözese verhaftet worden waren, ihre

Mitgliedschaft in der Gesellschaft Jesu war für den Kardinal dieser Sachlage
untergeordnet.54

Vgl. Presentación al Sr. Presidente de la Republica del Provincial Juan Ochagavia S.J..
12.11.1975. Archivo Curia Provincial (ACP) SJ. Santiago de Chile. Für die Überlassung
dieses und weiterer Dokumente aus dem Archiv der chilenischen Jesuitenprovinz danke ich
José Arteaga SJ.

Vgl. Interview mit Fernando Salas. 16.06.2010.

Vgl. Juan Ochagavia. Carta al P. General Pedro Arrupe. 09.12.1975. ACP SJ.

Vgl. Cariola. Dos meses (wie Anm. 10). 14.

Vgl. Juan Ochagavia. Carta al P. General Pedro Arrupe. 24.12.1975. ACP SJ. Dias de
Moura wurde nach einem Gespräch zwischen Fernando Montes (Provinzial in Chile von
1978 bis 1984) und dem Generaloberen nach Chile geschickt. Vgl. Cariola. Dos meses (wie
Anm. 10). 16.

Vgl. IL Vat. Konzil. «Christus Dominus». Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe.
1965, 29 und 35.



Mehrstimming. aber im Chor 429

Neben den Ordens- und Kirchenstrukturen, die eine gewisse Sicherheit für die
inhaftierten Jesuiten mit sich brachten, gab es allerdings weitere Faktoren, die
die Regierung zu Vorsicht im Umgang mit den Priestern veranlasste. So fällt
beispielsweise auf, dass sich die Situation anderer Ordensangehöriger, vor allem
ausländischer Ordensleute, deutlich anders darstellte. Nicht nur wurden viele
ausländische Ordensleute und insbesondere Ordensfrauen des Landes verwiesen,
sondern es wurden auch einige Ordensangehörige, unter anderem die Novizin
Sheila Cassidy, gefoltert.55 Für die Behandlung der Jesuiten von Seiten der
Staatsmacht scheint also auch deren chilenische Nationalität von Bedeutung
gewesen zu sein. Die Bedeutung der Nationalität muss aber im Zusammenhang
gesehen werden mit den familiären Beziehungen zu politischen und wirtschaftlichen

Fühmngskreisen in der Militärdiktatur und somit auch der Schichtzugehörigkeit

der beiden Jesuiten. Während der Vater von Fernando Salas Haupt-
geschäftsführer des Nationalen Mineralölunternehmens war, war der Bruder von
Patricio Cariola der Schwiegersohn eines ranghohen Admirals und ein ehemaliger

Studienfreund Cariolas war der Sohn des Justizministers Miguel Schweitzer.56

Aufgrund dieser Familien- und Freundschaftsnetzwerke brachte die
Inhaftierung der Jesuiten die Militärregierung in Bedrängnis. Auch hieraus erklärt sich
der relativ grosse Handlungsspielraum Ochagavias, der sich in dessen Verhandlung

mit Pinochet zeigte.57

Die Rolle der Vatikanischen Botschaft

Die interne Beziehungskonstellation der kirchlichen Akteure wirkte sich aber
nicht nur auf den Handlungsspielraum aus, sondern konnte auch die Handlung
selbst beeinflussen. Ein Beispiel hierfür liefert der Nuntius Sotero Sanz, der den

MIR-Mitgliedem in der Vatikanischen Botschaft Schutz gewährt hatte. Eine

Aufforderung des chilenischen Aussenministeriums, Sotero Sanz solle die MIR-
Mitglieder Gutierrez und Bachmann ausliefern, da es im Falle von staatlich
gesuchten Verbrechern der Botschaft weder zustehe, diesen Asyl noch Schutz zu

Auch der US-am. Priester der Kongregation des Heiligen Kreuzes und zugleich Mitarbeiter
des Friedenskomitees Daniel Panchot C.S.C, ist der Folter ausgesetzt worden. Vgl. Interview

mit David Farrell C.S.C., 11.09.2008. Lima (Peru), Interviewerin: Antje Schnoor. Die
Militärjunta wies die Verantwortung für die Konflikte zw. Kirche und Regierung öffentlich
den ausländischen Klerikern und Ordensleuten zu. Vgl. Las Razones de la Iglesia, in Chile-
América, 12/13 (1975). 7. Die Gefahr erhöhte sich insbesondere für jene ausländischen
Ordensangehörigen, die einem mehrheitlich oder gänzlich aus Ausländern zusammengesetzten
Orden angehörten, wie z.B. die Kongregation des Heiligen Kreuzes. Die 158 Mitglieder, die
die Gesellschaft Jesu 1975 in Chile zählte, waren hingegen in ihrer Mehrheit chilenisch.
Für diese Information danke ich Juan Ochagavia SJ.

In den 1970er Jahren stammte die Mehrzahl der chilenischen Jesuiten aus der Oberschicht.
Daraus resultierte zu einem nicht geringen Teil ihre starke gesellschaftliche Stellung. Es ist
anzunehmen, dass der Konflikt zwischen Kirche und Staat für die Kirche ungünstiger
verlaufen wäre, wenn die hier betrachteten Kleriker einer unteren Gesellschaftsschicht angehört

hätten.



430 Antje Schnoor

gewähren, blieb wirkungslos.58 Patricio Cariola hatte in Absprache mit dem
Kardinal Silva Henriquez den Nuntius gebeten, die Flüchtlinge in der Vatikanischen
Botschaft aufzunehmen."' Als Repräsentant des Vatikans war der Nuntius um die

Aufrechterhaltung guter Beziehungen zur Militärregierung bemüht, die jedoch
durch die Auseinandersetzung um den gewährten Schutz empfindlich gestört
wurden. Es ist nicht zuletzt auf das Zusammenspiel der kirchlichen Akteure
zurück zu fuhren, dass der Nuntius sich bereit zeigte, den Flüchtlingen Aufnahme
zu gewähren und damit zugleich die Störung der Beziehung zur Militärregierung
in Kauf zu nehmen. Zu einem früheren Zeitpunkt im selben Jahr waren einige
Priester und Ordensleute, darunter José Aldunate. mit Schutzsuchenden ohne

Absprache mit dem Erzbischof und dem Nuntius in die Vatikanische Botschaft

eingedrungen, indem sie über die Mauern kletterten. Der Stellvertreter des

Nuntius Piero Biggio liess dem Priester Roberto Bolton zufolge zunächst zwei

vor der Nuntiatur patrouillierende Polizisten in die Botschaft rufen, um die
Schutzsuchenden verhaften zu lassen.60 Der ebenfalls in der Nuntiatur anwesende

Schönstatt-Priester Joaquin Alliende hat Biggio von seinem Vorhaben
abbringen können. Schliesslich konnte die Situation von aAlliende. dem Jesuiten-

provinzial Ochagavia und dem Weihbischof Sergio Valech, die hinzugekommen
waren, entschärft werden. Durch ein Telefonat mit dem General Sergio Arellano
Stark wurde erreicht, dass die Militärregierung die zeitweilige Ausweitung der

diplomatischen Immunität auf ein Ordenshaus der Picpus Brüder duldete, wohin
die Schutzsuchenden bis zu ihrer Ausreise aus Chile gebracht wurden.61

Hier zeigt sich, dass das Gewähren des Schutzes von Seiten der Nuntiatur im
Dezember 1975 keine zwangsläufigen Rückschlüsse auf die Haltung der Nuntiatur
zu Menschenrechtsverletzungen durch die diktatorische Militärregierung erlaubt.
Das Handeln in der konkreten Situation ist letztlich nicht zu verstehen, wenn nicht

zugleich das Handeln und die Haltung anderer kirchlicher Akteure berücksichtigt
werden.

Vgl. Carta del Ministerio de Relaciones Exteriores al nuncio Sotero Sanz. 16 de diciembre
de 1975, Archivo del Ministerio de Relaciones Exteriores. Acta 1975 Santa Sede. Tatsächlich

hatte der Nuntius Sotero Sanz den MIR-Mitgliedern kein diplomatisches Asyl, sondern

lediglich Schutz gewährt.
Vgl. Raul Silva Henriquez/Ascanio Cavallo. Memorias del Cardenal Raul Silva Flenriquez.
Bd. III. Santiago de Chile 1991. 78.

Vgl. Roberto Bolton. Escalando el muro sagrado. in: Aldunate Bolton/Gonveya. Iglesia li-
beradora (wie Anm. 34). Santiago de Chile 2000. 155-161. hier 158. Roberto Bolton zählte
zu einer Priestergruppe, die den politisch Verfolgten half, in unterschiedlichen Botschaften
diplomatisches Asyl zu erlangen. In der beschriebenen Situation war Bolton aber selbst
nicht anwesend.

Vgl. Bolton, muro sagrado (wie Anm. 60). 159. Bolton zufolge wurde die Mauer der
vatikanischen Botschaft, die 1975 etwa 2 m hoch war. in den Folgejahren auf über 3 m erhöht.
Nach dem Ereignis forderte der Heilige Stuhl von Silva Henriquez und weiteren Klerikern
Berichte an. um ein eventuelles Fehlverhalten des Priesters Biggio zu klären. Die
Untersuchung verlief ergebnislos. Biggio wurde 1988 zum Bischof geweiht und 1992 zum
apostolischen Nuntius in Chile ernannt.



Mehrstimrning. aber im Chor 431

Interessendivergenzen

Von der Vielzahl der kirchlichen Akteure wurde hier lediglich das Zusammenspiel

einiger weniger, wenn auch bedeutender Akteure betrachtet.6" Trotz des

Zusammenspiels und der sich ergänzenden Diplomatie der Gesellschaft Jesu und
des Erzbischofs gab es auch Interessendivergenzen. Die Militärregierung hatte an

die Flaftentlassung der Priester zunächst die Bedingung geknüpft, dass die

Kirche das gesetzwidrige Verhalten öffentlich eingestehen solle. Der Erzbischof
Silva Henriquez verwehrte sich gegen dieses Eingeständnis, aus seiner Perspektive

wäre es einer Kapitulation der Kirche vor dem Staat gleichgekommen. Die

Militärregierung verlangte darüber hinaus, dass die beiden Jesuiten für mindestens

ein Jahr das Land verlassen sollten.6"' Silva Henriquez drängte den Provinzial

Juan Ochagavia nach dessen Aussage dazu, der Fordemng nach zu kommen
und Cariola und Salas ausser Landes zu schicken.64 Ochagavia lehnte die an die

Freilassung geknüpfte Bedingung in Absprache mit den beiden Jesuiten jedoch
ab und wies zudem darauf hin, dass das freiwillige Exil den gewandelten
Ordensprinzipien widerspreche.65 Hiermit nahm er implizit Bezug auf das bereits

erwähnte Dekret 4 der 32. Generalkongregation der Jesuiten, das neben dem

«Dienst am Glauben», den «Einsatz für die Gerechtigkeit» als wesentliche
Aufgabe der Jesuiten bezeichnete, was auch in schwierigen politischen Situationen
das Verbleiben im Land voraussetzte. Wie bereits dargelegt, wurde die Handlungsposition

Ochagavias durch die persönlichen Netzwerke der Jesuiten gestärkt.
Zum Fortgang der Ereignisse gibt es unterschiedliche Angaben.66 Schliesslich

wurden jedoch, wie bereits dargestellt, die Priester am 18. Dezember aus der

Haft entlassen, die Jesuiten blieben in Chile und der Kardinal unterstrich in
seiner Dankesrede an die Regiemng, dass es sich bei dem Handeln der Priester

nicht um eine Straftat, sondern um die Erfüllung priesterlicher Pflichten gehan-

62 Es gab fraglos eine Reihe anderer kirchlicher Akteure wie beispielsweise das Militärvika-
riat. Opus Dei oder die konservative Laienorganisation Tradition. Familie und Eigentum
(TFP), die sich an einem solchen Zusammenspiel nicht beteiligt hätten.

f" Vgl. Ochagavia. Carta al Padre General. 09.12.1975.
64

Vgl. Interview mit Juan Ochagavia. 06.07.2010.
Vgl. Juan Ochagavia. P. Patricio Cariola Barroihlet S.J.. in: Noticias Jesuitas. 2001. 42^19.
hier 47.

"' Ochagav ia setzte nach eigener Aussage mit dem Anwalt Figueroa eine Erklärung im Namen
der Kirche auf. die es allen Parteien ermöglichen sollte, das Gesicht zu wahren. Der
Erzbischof habe diese Erklärung bei einem Treffen bei dem neben den genannten Personen
auch Vertreter der Kongregation des Heiligen Kreuzes teilnahmen, zunächst nicht
unterschreiben wollen. Man habe sich dann darauf geeinigt, dass die Erklärung nicht im Namen
des Erzbistums, sondern im Namen der «Kirche von Santiago» unterschrieben werde, die
als Rechtssubjekt nicht existierte. Vgl. Interview mit Juan Ochagavia S.J.. 06.07.2010.
Nach der Aussage David Farrells S.C.S. hingegen, der auch an dem Treffen teilnahm, hat
sich der Erzbischof der Unterschrift mit dem Hinweis verweigert, die Jesuiten sollten die

Erklärung doch in ihrem eigenen Namen unterschreiben. Vgl. Interview mit David Farrell.
11.04.2008. Der tatsächliche Ablauf des Gespräches kann hier nicht rekonstruiert werden,
die Darstellung Farrells unterstreicht dennoch die Bedeutung der institutionellen Heterogenität

der Kirche.



432 Antje Schnoor

delt habe. Der Kardinal «kapitulierte» folglich nicht und dennoch entliess die

Militärregierang die Priester aus der Haft. In einem Brief an den Generaloberen
Pedro Arrupe vom 9. Dezember 1975 hatte der Provinzial Ochagavia erklärt,
dass er mit dem Bemühen der Regierung rechne, die Spannungen zwischen Kirche

und Staat abzubauen.6' Die Entlassung der Priester lag, wie erwähnt, auch im
Interesse der Regierung. Ochagavia erklärte in dem Brief zudem, dass er keine

Lösung akzeptieren wolle, die die beiden Jesuitenpriester gegenüber den

inhaftierten Laien übermässig privilegiere.

Fazit

Der Ausgang der Geschehnisse, sowohl die bedingLingslose Haftentlassung der

Priester als auch die Weiterführang der Arbeit des Friedenskomitees in dem

Solidaritätsvikariat, zeigt, dass die kirchlichen aAkteure ihre zentralen Interessen

gegenüber der diktatorischen Militärregierung durchsetzen konnten. Die komplexe
kirchliche Diplomatie, die sich aus dem aufeinander abgestimmten Handeln der

kirchlichen Akteure ergab, vermochte die Grenzen des Handlungsspielraumes
aller hier betrachteten kirchlichen Akteure zu erweitern.

Die institutionelle Heterogenität ermöglichte es der Kirche, die vom Staat

ausgehende Gewalt nicht nur zu benennen, sondern auch zu kritisieren. Allerdings
hätte die Folterpraxis des Staates kaum vom Erzbischof benannt werden können,
ohne die Beziehung zur Regierung zu gefährden. Die Gesellschaft Jesu hingegen
konnte mit bischöflicher Rückendeckung die Gewalt des Staates benennen und

verurteilen.
Die Frage danach, wie die Kirche auf das Handeln der Priester reagierte, die

den vermeintlich gewalttätigen Terroristen halfen, ist also letztlich falsch
gestellt. Vielmehr muss zunächst gefragt werden, welcher Teil des kollektiven
Akteurs Kirche reagierte, wie sich der Handlungskontext darstellte Lind in welcher

Beziehung seine Reaktion zu der Reaktion anderer Teile, bzw. anderer Institutionen

der Kirche stand. Richtete man den Blick auf nur einen Teil der Kirche, wie
es in der bisherigen Forschung zur katholischen Kirche unter Pinochet mit der

vorrangigen Untersuchung bischöflicher Positionen getan wird, zeichnete man
nicht nur ein begrenztes, sondern auch ein verfälschtes Bild, da sich das Handeln
der kirchlichen Akteure massgeblich in seinem Zusammenspiel mit dem Handeln
anderer kirchlicher Akteure erklärt.

Vgl. Ochagavia. Carta al Padre General. 09.12.1975.



Mehrstimming, aber im Chor 433

Mehrstimmig, aber im Chor. Jesuiten und Erzbistum Santiago in Pinochets Chile. 1975

Mit Blick auf einen Konflikt zwischen der Katholischen Kirche und der diktatorischen
Militärregierung Chiles im Jahr 1975 fragt der Beitrag nach Beschaffenheit und
Bedeutung innerkirchlicher Beziehungen für die Auseinandersetzung der Kirche mit dem
autoritären Staat. Der Konflikt war entbrannt, nachdem einige Priester vermeintlichen
Terroristen zur Flucht ins Ausland verholten hatten und daraufhin festgenommen wurden.
Am Beispiel der Beziehung zwischen den Jesuiten und dem Erzbistum Santiago wird
gezeigt, dass die eine Kirche trotz hierarchischer Strukturen durch die institutionelle
Unabhängigkeit einzelner kirchlicher Akteure charakterisiert war. Diese (institutionelle
Heterogenität) vergrösserte in der Auseinandersetzung mit der Militärregierung den Handlungsspielraum

der Jesuiten und des Erzbischof's. da sich die kirchlichen Akteure gegenseitig
unterstützen und in ihrem Handeln ergänzen konnten.

Polyphonique, mais en chœur. Les jésuites et Varchdiocese
de Santiago au Chili à l'ère de Pinochet, 1975

En référence à un conflit entre l'Eglise catholique et le gouvernement militaire dictatorial
au Chili en 1975. l'auteure s'interroge sur la nature et la signification de relations au sein
de l'Eglise pour le différend entre l'Eglise et l'Etat autoritaire. Le conflit a éclaté après
que certains prêtres ont aidé des terroristes présumés à s'enfuir à l'étranger, puis ont été
arrêtés. Prenant pour exemple la relation entre les jésuites et l'archidiocèse de Santiago,
l'auteure montre que l'Eglise, malgré les structures hiérarchiques, est caractérisée par
l'indépendance institutionnelle des acteurs ecclésiastiques. Par le différend avec le gouvernement

militaire, cette (hétérogénéité institutionnelle) a augmenté la marge de manœuvre
des jésuites et de l'archidiocèse, étant donné que les acteurs ecclésiastiques se soutenaient
mutuellement et étaient en mesure de se compléter dans leurs actions.

Many voices, but one choir. Jesuits and the Archbishopric
of Santiago in Pinochet's Chile, 1975

This paper examines looking at the conflict between the Catholic Church and the dictatorial

military government of Chile in 1975 and enquires into the quality and meaning of
internal relationships within the church for the confrontation of the church with the authoritarian

state. The conflict flared up after a number of priests were arrested because they
had helped supposed terrorists to flee from the country. Taking the case of the relationship
between the Jesuits and the Archbishopric of Santiago, the paper shows that despite its
hierarchical structures, the church was characterized by the institutional independence of
individual church actors. This institutional heterogeneity gave the Jesuits and the Archbishopric

greater freedom of action in the confrontation with the military government, as
these church actors could support and complement each other's actions.

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords
Katholische Kirche - Eglise catholique - catholic church; Jesuiten -jésuites -Jesuits;
religiöser Orden - Ordre religieux - religious order; Hierarchie - hiérarchie - hierarchy;
Exemtion - exemption - exemption: Gehorsam - obédience - obedience; Militärdiktatur
- dictature militaire - military dictatorship; Chile - Chili - Chile; Gewalt - violence -
violence; Vatikan - Vatican - Vatican.

Antje Schnoor, Mitarbeiterin am Exzellenzcluster «Religion und Politik» der Westfälischen
Wilhelms-Universität Münster.




	Mehrstimmig aber im Chor : Jesuiten und Erzbistum Santiago in Pinochets Chile, 1975

