Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Artikel: Mehrstimmig aber im Chor : Jesuiten und Erzbistum Santiago in
Pinochets Chile, 1975

Autor: Schnoor, Antje

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mehrstimmig, aber im Chor. Jesuiten und Erzbistum
Santiago in Pinochets Chile, 1975

Antje Schnoor

Im Editorial der chilenischen Jesuitenzeitschrift Mensaje war im Dezember 1975
zu lesen: «Wir verurteilen die irrationale Gewalt des Terroristen und in gleicher
Weise jene, die sich ihr entgegenstellt, wenn sie jenseits des Rechtes agiert.»'
Das Editorial trug die Uberschrift: «Kirche, Terrorismus und Regierung» und be-
schiftigte sich mit einem Konflikt, der zwischen der Katholischen Kirche und
der diktatorischen Militirregierung entstanden war. Einige Priester hatten ver-
letzte Mitglieder der politischen Vereinigung MIR®, der Bewegung der revolutio-
ndren Linken, bel sich aufgenommen und, statt sie an die Justiz auszuliefern,
thnen zur Flucht ins Ausland verholfen.

Nachdem im September 1973 der sozialistische Prisident Salvador Allende
durch einen Putsch gestiirzt worden war und eine Militdrjunta unter dem Vorsitz
Augusto Pinochets die Macht Gibernommen hatte, folgte eine Welle politischer
Repressionen. Zahlreiche Menschen, vor allem Mitglieder und Sympathisanten
des sozialistischen Regierungsbiindnisses Unidad Popular, wurden verfolgt, ge-
foltert und getdtet bzw. gelten als verschwunden. Dies drohte auch den Mit-
gliedern der Bewegung MIR, die 1965 gegriindet worden war und sich als mar-
xistisch-leninistische Revolutionspartei verstand.” Die MIR hatte zwischen 1970
und 1973 nicht zu den Parteien der Unidad Popular unter Salvador Allende ge-
zdhlt, dem neugewéhlten Prisidenten aber militdrischen Schutz angeboten. Nach
dem Militarputsch leistete die MIR bewaffneten Widerstand gegen die Militér-

Editorial: Iglesia, Terrorismo y Gobierno, in: Mensaje, 245 (1975), 549—3552, hier 549. Die-
se und folgende Ubersetzungen sind von mir, A.S. Fiir Anregungen und Kritik danke ich
herzlich Ulrike Bock. Ulrich Rhode SJ sei fiir seine wertvolle kirchenrechtliche Expertise
gedankt.

Movimiento de lzquierda Revolucionana.

Zwischen 1973 und 1990 wurden 440 MIR-Mitglieder ermordet. Vgl. Carlos Huneeus, The
Pinochet Regime, London 2007, 5.

it

SZRKG, 106 (2012), 413-433



414 Antje Schnoor

machthaber. Als im Oktober 1974 der Generalsekretidr der MIR, Miguel Enri-
quez, von Funktioniren des chilenischen Geheimdienstes DINA® erschossen
wurde, ibernahm Pascal Allende die Fiihrung der Bewegung.’

Chile zdhlt zu jenen Landern in Lateinamerika, in denen sich die Katholische
Kirche wéhrend der Militdrdiktaturen durch ihr menschenrechtliches Engage-
ment besonders hervorgetan hat. Die Verteidigung der Menschenrechte erfolgte
wesentlich durch das ékumenische Friedenskomitee (Comité Pro Paz), das auf
Initiative des Kardinals Raul Silva Henriquez kurz nach dem Militarputsch ge-
griindet worden war, den politisch Verfolgten als Anlaufstelle diente und ihnen
juristischen Beistand bot.

In der bisherigen Forschung zur katholischen Kirche unter Augusto Pinochet
steht die Kirchenhierarchie im Mittelpunkt, wobei die offiziellen Verlautbarun-
gen der Bischofskonferenz hiufig den Analysegegenstand bilden.® Die Studien
beschéftigen sich in ihrer Mehrzahl mit der Haltung der Kirche gegeniiber der
Militarregierung und ihrem Einsatz fiir die Menschenrechte. Im Folgenden wird
der Frage nachgegangen, wie die Katholische Kirche auf das Verhalten der Pries-
ter, die den bewaffneten MIR-Mitgliedern Hilfe leisteten, reagierte. Bemiihten
sich die Kirchenvertreter, das Handeln der Priester zu legitimieren und wenn ja,
welcher Argumentation bedienten sie sich dabei? Die Kirchenvertreter waren
dabei einerseits mit der Gewaltbereitschaft der MIR konfrontiert, andererseits
mit der von der Militdrjunta ausgehenden Gewalt, die potentielle Regimegegner
folterte und ermordete. Statt ausschliesslich die bischéfliche Ebene zu betrach-
ten, werden hier unterschiedliche kirchliche Akteure in den Blick genommen und
ihre Positionen und Stellungnahmen miteinander verglichen. Neben der Haltung
der obersten Hierarchieebene, ndmlich des Kardinals und Erzbischofs von San-
tiago Raul Silva Henriquez wird hier im Wesentlichen die Position der oben zi-
tierten Jesuitenzeitschrift Mensaje untersucht, die zu den wenigen unabhéngigen
Stimmen unter der Militdrregierung zdhlte und deren Stellungnahme in der kon-
kreten Situation als Positionierung des Jesuitenordens verstanden wird. Dariiber
hinaus wird die Position eines einzelnen Jesuitenpriesters, des Moraltheologen
José Aldunate, der sich in einem Artikel mit dem Fall beschéftigte, in die Ana-

* Der chilenische Geheimdienst DINA (Direccidén de Inteligencia Nacional) wurde kurz nach

dem Putsch 1973 eingerichtet und 1977 in CNI (Central Nacional de Informacién) um-
benannt.

Zur Bedeutung der MIR unter der Militarregierung siehe: Julio Pinto Vallejos, ;Y la Histora
les dio la Razon? EI MIR en Dictadura, 1973-1981, in: Verdnica Valdiva et al. (Hg.), Su
revolucion contra nuestra revolucion. lzquierdas y derechas en el Chile de Pinochet
(1973-1981), Santiago 2006, 153—-205.

Siehe z.B. Enrique Correa/José Antonio Viera Gallo, Iglesia y Dictadura, Santiago de Chile
1986; Hugo Cancino Troncoso, Chile: Iglesia y Dictadura, 1973-1989, Odense University
Press 1997; Christiano German, Politik und Kirche in Lateinamerika. Zur Rolle der Bischofs-
konferenzen im Demokratisierungsprozess Brasiliens und Chiles, Frankfurt a. M. 1999. Zur
Forschungsdiskussion siehe Silke Hensel/Stephan Ruderer, Zwischen Macht und Moral?
Die katholische Kirche wihrend der Militdrdiktaturen in Argentinien und Chile. Ein For-
schungstiberblick, in: Jahrbuch fiir Geschichte Lateinamerikas, 48 (2011), 361-388.



Mehrstimming, aber im Chor 415

lyse miteinbezogen. Bei dem betrachteten Geschehnis spielte auch der Laie und
Jurist Jaime Guzman eine Rolle, der als intellektueller Kopf der Militdrregierung
galt und den Konflikt zwischen Kirche und Staat schiirte.

Die Stellungnahmen werden Aufschluss dariiber erlauben. in welcher Be-
zichung die kirchlichen Akteure zueinander standen. Die Beziehungskonstella-
tionen innerhalb der katholischen Kirche, so wird gezeigt, waren wesentlich
durch deren «institutionelle Heterogenitdt» geprigt. Die Kirche ist, auch bei
einem engen Kirchenbegriff, der ausschliesslich Kleriker und Ordensleute einbe-
zieht, kein einheitlicher Akteur. Es handelt sich vielmehr um eine Vielzahl von
Institutionen, von eigenstindigen Akteuren, die sich unter dem Dach der Kirche
zusammenfinden. Die institutionelle Heterogenitit konnte, wie hier am Beispiel
des Kontliktes zwischen Kirche und Staat in Chile 1975 gezeigt wird, Auswir-
kungen auf den Handlungsspielraum der kirchlichen Akteure in ihrer Auseinan-
dersetzung mit der Regierung haben.

Die unterschiedlichen Positionen der einen Kirche

Am 15. Oktober 1975 kam es in der Nihe Santiagos zu einer Schiesserei zwischen
DINA-Funktiondren und einem Teil der Fihrungsspitze der linksgerichteten
Bewegung MIR, bei der ein Mitglied der MIR das Leben verlor. Die fiinf anderen
Mitglieder, darunter Pascal Allende und der schwer verwundete Nelson Gutiérrez,
konnten flichen und fanden bei mehreren Priestern und Ordensleuten Zuflucht.

Gutiérrez’ Verletzung wurde von der britischen Arztin und Novizin Sheila
Cassidy behandelt, die von dem Jesuiten Fernando Salas, der im Laufe der
Geschehnisse eine bedeutende Rolle einnehmen sollte, um Hilfe gebeten worden
war. Am 1. November wurde das Haus der Missionare von San Columbano, wo
sich Gutiérrez zuvor aufgehalten hatte, von der DINA umstellt und beschossen,
wobei die Hausangestellte starb und Sheila Cassidy verhaftet wurde. Am 2.
November nahm die DINA den Priester Gerardo Wheelan fest, in seinem Haus
hielt sich Humberto Herndndez versteckt, eines der fliichtigen MIR-Mitglieder,
der ebenfalls verhaftet wurde. Am selben Tag wurde der Priester Rafael Maroto
inhaftiert, der gleichfalls beschuldigt wurde, Mitglieder der linksgerichteten Be-
wegung MIR versteckt zu haben und der Bewegung politisch nahe zu stehen.

Die staatlich kontrollierte Presse reagierte auf diese Geschehnisse mit scharfer
Kritik an den Priestern, die den Verfolgten Hilfe geleistet hatten.” Die Angriffe
richteten sich bald hauptsidchlich gegen die beiden Jesuitenpriester Fernando
Salas und Patricio Cariola, die die MIR-Mitglieder Nelson Gutiérrez und Elena
Bachmann zur vatikanischen Botschaft gebracht und bewirkt hatten, dass sie dort
bis zu ihrer Ausreise diplomatischen Schutz erhielten.® Salas und Cariola hatten

Mario Aguilar bezeichnet die Reaktion der Presse als «furious campaign against the
church». Vgl. Mario Aguilar, A Social History of the Catholic Church in Chile, Bd. I, The
first Period of the Pinochet Government 1973—-1980, Lewiston 2004, 98.

Vgl. La Disolucién del Comite de Cooperacion para la Paz y la Ofensiva contra las Iglesias,
in: Chile-Ameérica, 12/13 (1975), 33-39, hier 34.



416 Antje Schnoor

zu einem fritheren Zeitpunkt leitende Positionen im Friedenskomitee eingenom-
men. Wihrend Salas bis 1974 den Posten des Generalsekretirs innehatte, war
Cariola der Reprisentant des Kardinals in der 6kumenischen Hilfsorganisation.”
Die beiden anderen fliichtigen MIR-Mitglieder, der Generalsekretidr Pascal Al-
lende und Anna Marie Beaussire, erhielten in der Botschaft von Costa Rica Asyl.

Am 15. November wurden auch Fernando Salas und Patricio Cariola ver-
haftet.'” Nachdem sie in den Medien als fliichtig gemeldet worden waren, hatten
sie sich selbst gestellt.'' In den Folgetagen wurden mehrere auslindische Or-
densleute des Landes verwiesen und weitere Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter
des Friedenskomitees inhaftiert.

Bereits am 5. November hatte das Erzbistum Santiago verlauten lassen, dass
jene, die aufgrund des Evangeliums glaubten, Bediirftigen thre Hilte anbieten zu
miissen, gehort und respektiert werden sollten.'” Am Folgetag, dem 6. Novem-
ber, verabschiedete die Militdarregierung den Erlass Nr. 89, der besagte. dass alle
Personen, die in irgendeiner Form Flichtlingen Beistand leisteten, sich stratbar
machten und mit einer Verurteilung durch das Militargericht zu rechnen hitten.

Immer noch am 6. November reagierte Jaime Guzman, der als graue Eminenz
hinter Augusto Pinochet galt, auf die Verlautbarung des Kardinals Silva. Er dus-
serte deutliche Kritik an den involvierten Priestern und Ordensleuten und wider-
sprach dem Barmherzigkeits-Verstindnis des Kardinals.”” Das staatliche Fern-
sehen, das den Kommentar Guzmans ausgestrahlt hatte, verweigerte dem Kardi-
nal auf Anfrage zunidchst eine Gegendarstellung. Die o6ffentlichen Medien
stimmten mehrheitlich in die Kritik an den Kirchenvertretern ein. Erst am 1.
November wurde die Antwort des Erzbistums auf Jaime Guzman, in der Guzman
mit Exkommunikation gedroht wurde, im staatlichen Fernsehen verlesen."

In einem Schreiben, ebenfalls vom 11. November, forderte Pinochet den
Kardinal Silva Henriquez auf, das Friedenskomitee aufzulésen, da es von den
marxistischen Feinden des Vaterlandes genutzt wiirde, um die oftentliche Ruhe
zu storen und durch das Komitee somit auch die Harmonie zwischen der Katho-
lischen Kirche und der Regierung gefihrdet sei.”” Darauf reagierte Kardinal
Silva mit einem Schreiben datiert vom 14. November, in dem er erkldrte, das

" Vgl. Pamela Lowden. Moral opposition to authoritarian rule in Chile. 1973-90. London

1996, 47.

Vgl. Patricio Cariola, Dos meses, in: Noticias Jesuitas, Jul./Aug. (1975). 13—-18, hier 13. Fur
das Datum der Inhaftierung lassen sich in den Quellen allerdings unterschiedliche Angaben
finden.

Die Rolle von Cariola und Salas wurde Salas zufolge erst durch eine Aussage Sheila Cas-
sidys bekannt, die sie wihrend einer zweiten Inhaftierung unter Folter machte. Trotz der
Fahndungsmeldung in den Medien, lag aber kein Haftbefehl vor. Vgl. Interview mit Fer-
nando Salas, 16.06.2010, Santiago de Chile, Interviewerin: Antje Schnoor.

Vgl. Declaracion publica del Arzobispado de Santiago. in: Mensaje, 245 (1975), 596.

Vgl. Comentario de Jaime Guzman Errazuriz transmitido por Television Nacional el 6 de
noviembre, in: Mensaje, 245 (1975), 596f.

Vegl. Departamento Opinion Pablica Arzobispado de Santiago: Evangelio y Misericordia,
in: Mensaje. 245 (1975), 597-599, hier 599.

Vgl. Carta del General Pinochet al Cardenal Silva Henriquez, 11 de noviembre de 1975, in:

10

12

13



Mehrstimming, aber im Chor 417

Urteil Pinochets nicht zu teilen, der Forderung jedoch nachkommen zu wollen.
Man behalte sich allerdings vor, so der Kardinal, die karitative Arbeit in den je-
weiligen eigenen kirchlichen Organisationen fortzufiihren.'®

In der Dezemberausgabe der Jesuitenzeitschrift Mensaje wurde der Konflikt
um den gewihrten Schutz fiir die Fliichtlinge ausfiihrlich behandelt. Das Ver-
halten der Priester wurde im Editorial gerechtfertigt und die Stellungnahme des
Kardinals Silva Henriquez im Anhang abgedruckt. In der Ausgabe findet sich
ausserdem ein Artikel des Jesuiten José Aldunate, der sich der Frage theologisch
naherte und darlegte, unter welchen Bedingungen es moralisch geboten sei, Ver-
folgte nicht auszuliefern.

Am 18. Dezember wurden die Priester aus der Haft entlassen. Der Innen-
minister gab bekannt, dass die Militdrjunta allein aus «Grossmut» die Anklage
fallen lasse. Sollte Ahnliches sich wiederholen, hitten die Verantwortlichen al-
lerdings mit der strikten Anwendung des Gesetzes zu rechnen.'” Am 21. Dezem-
ber sprach der Kardinal Silva der Regierung seinen Dank aus, erkldrte aber zu-
gleich, dass es sich bel dem Handeln der Priester nicht um eine Straftat, sondern
um die Erfiillung priesterlicher Aufgaben gehandelt habe.

Die Argumentationslinien der kirchlichen Akteure

Im Folgenden werden die Argumentationslinien der kirchlichen Akteure ndher
beleuchtet und zueinander in Beziehung gesetzt. Der Kardinal und Erzbischof
von Santiago Raul Silva Henriquez hatte in einer ersten Stellungnahme erklirt,
dass es dem christlichen Geist widerspreche, wenn Priester und Ordensleute Ge-
walt als legitimes politisches Mittel verstiinden. Anders sei der Fall bei jenen
Priestern, die aufgrund des Evangeliums glaubten, ihre Hilfe anbieten zu miissen,
in Unabhingigkeit von den politischen Positionen des Hilfsbediirftigen. Bezeich-
nend ist die Formulierung des Kardinals, dass die Priester «glaubten», ihre Hilfe
anbieten zu miissen, denn daraus lésst sich schliessen, dass das Evangelium dem
Kardinal zufolge die Priester nicht zu dieser Tat verpflichtete. Allerdings argu-
mentierte der Kardinal mit dem Evangelium, indem er darstellte, dass es im
Wesen der christlichen Barmherzigkeit liege, sie — ohne Ansicht der Person —
gegen alle Menschen zu iiben. Die Priester hétten daher das Recht, gehort und

Miguel Ortega Riquelme, El Cardenal Rail Silva Henriquez nos dijo, Tomo II, Santiago
2001, 1972-1977, 145, 146.

Vgl. Carta del Cardenal Silva Henriquez al General Pinochet, 14 de noviembre de 1975, in:
Ortega Riquelme, El Cardenal (wie Anm. 15), 147-150. Im Januar 1976 wurde die Vicaria
de la Solidaridad, das Solidarititsvikariat eréffnet, das nicht nur die Arbeit des Friedensko-
mitees weiterflihrte, sondern auch die Mitarbeiterlnnen des Friedenskomitees weiter be-
schiftigte. Viele von ihnen waren frithere Parteimitglieder der MAPU (Movimiento de Ac-
cion Popular Unitaria), die 1969 aus dem linken Fliigel der Christdemokratischen Partei
entstanden war und dem Regierungsbiindnis unter Salvador Allende angehdrt hatte.

Vgl. La Disolucion (wie Anm. 8), 39.



418 Antje Schnoor

respektiert zu werden.'® Daraufhin wurde der Kardinal éffentlich von dem Laien
Jaime Guzman zurechtgewiesen. Guzman stellte fest, dass sich der Kardinal im
Widerspruch zum staatlichen Strafrecht befinde, welches das Verhalten der
Priester als Verbrechen definiere. Der Kardinal sei daher im [rrtum; massgebend
sei vielmehr das Gesetz, namlich der Erlass Nr. 89." Das Erzbistum verdtfent-
lichte, wie erwédhnt mit einigen Schwierigkeiten, eine Antwort auf Guzman, in
der dieser darauf hingewiesen wurde, dass sein Angriff auf die kirchliche Autori-
tdt nach kanonischem Recht strafbar sei. Zugleich wurde festgestellt, dass Guz-
man den Ruf und die Interessen der Nation schidige.”

Der Kardinal, bzw. das Offentlichkeitsreferat des Erzbistums stellte die staat-
liche Gesetzgebung nicht in Frage.”' Im Gegenteil liess Silva Henriquez erkliren.
dass er sich nicht anmasse, dariiber zu urteilen, ob die Priester zur gerichtlichen
Verantwortung gezogen werden sollten. Ein Widerspruch zwischen dem Erlass
Nr. 89 und der erzbischéflichen Verlautbarung war dem Kardinal zufolge also
nicht gegeben. Die Militdrregierung und das Erzbistum in Santiago hitten das
gemeinsame Interesse, die Sicherheit, Ehre und Freiheit der Biirger zu schiit-
zen.” Der Kardinal bezog sich also auf unterschiedliche Rechtssphiren. Er
machte deutlich, dass er die staatliche Ordnung achte und sie auch in der vorhe-
rigen Verlautbarung geachtet habe, forderte aber mit dem Verweis auf das kano-
nische Recht zugleich von Guzman sich der kirchlichen Ordnung zu fligen.

Die Dezemberausgabe der Jesuitenzeitschrift Mensaje griff den Fall in provo-
kanter Weise schon auf dem Titelblatt auf. Es zeigt ein Foto von Demonstranten
auf deren Plakaten gegen die Unterstiitzung fiir MIR-Mitglieder durch die Kirche
protestiert wurde. Der Titel der Ausgabe lautet «Presseattacken gegen die
Kirche»™, der in Verbindung mit dem Foto die 6ffentliche Presse fiir das Authet-
zen der Bevdlkerung verantwortlich macht. Auf dem Titelblatt wird zudem der
an spéterer Stelle zu analysierende Artikel José Aldunates «Ist es zuldssig, einen
Verfolgten zu schiitzen» angekiindigt.™

18
19
20

Vel. Declaracion publica del Arzobispado de Santiago (wie Anm. 12). 596.

Vgl. Comentario de Jaime Guzman (wie Anm. 13), 596f.

Vel Evangelio y Misericordia (wie Anm. 14), 597ff.

Diese wie auch andere Verlautbarungen des Kardinals wurden vom Offentlichkeitsreferat
des Erzbistums vertasst, das von dem Schénstatt-Priester Ratl Hasbin geleitet wurde. In
der Verlautbarung wird das Handeln der Priester verteidigt, was insofern bemerkenswert ist.
als dass Hasbun offen mit dem Pinochet-Regime sympathisierte. Die Autorschaft Hasbuns
bestatigte der Bischofsvikar Cristian Precht. der ab 1974 Generalsekretir des Friedensko-
mitees war und spiter zum Vikar des Solidarititsvikariats ernannt wurde. Vgl. Interview
mit Cristian Precht, 08.08.2010, Santiago de Chile, Interviewerin: Antje Schnoor. Siche
auch Raul Hasbun Zaror, Testimonios, Santiago de Chile 1995, 123128,

Vel. Evangelio y Misericordia (wie Anm. 14). 597fY.

Im Original: «Ataques de la prensa a la Iglesia.»

Im Original: «; Es licito encubrir a un perseguido?»

21

27
93

24



Mehrstimming, aber im Chor 419

Wie einleitend zitiert, distanzierte sich die Redaktion der Zeitschrift von jeder
Form terroristischer Gewalt, erklérte aber zugleich, dass eine darauf reagierende
Gegengewalt sich im Rahmen des Rechtes bewegen miisse.” Im Editorial wer-
den mehrere Abschnitte der bischoflichen Verlautbarung bestitigend zitiert. An-
schliessend wird auf den Juristen Jaime Guzman Bezug genommen und erklért,
dass das positive Recht, durch den Menschen gemacht, Méngel haben kénne. So
sei es moglich, gegen dieses Recht zu verstossen, ohne dabei gegen Gottes Wort
zu verstossen. Gerade der Priester sei verpflichtet, das staatliche Gesetz in man-
chen Situationen zu hinterfragen. Darauthin wird aus einem Text zitiert, der die
komplizierte Position des Priesters veranschaulicht: «Kann ich», so heisst es
dort, «in einem Gefingnis das Evangelium predigen, wo jene eingesperrt sind,
die ich angezeigt habe?»*® Schliesslich legte das Organ des Jesuitenordens die
Uberzeugung dar, dass die Priester die Fliichtlinge allein aus der Sorge nicht aus-
geliefert hitten, dass die Unversehrtheit der Beschuldigten nicht gewéhrleistet
sei. Die Redaktion der Mensaje driickte ihre Freude dariiber aus, dass der Prisident
den von der Presse behaupteten Konflikt mit der Kirche verneine und fiigten an,
dass ein solcher Konflikt sicherlich die Interessen der Chilenen schiddigen wiirde.

Mittels seiner Zeitschrift, so wird hier deutlich, stellte sich der Jesuitenorden
hinter den Kardinal, bestdtigte dessen Aussagen und betonte wie dieser die Sorge
um die chilenische Nation. Das vom Staat gesetzte Recht jedoch, das der Kar-
dinal nicht in Frage gestellt hatte, wurde von dem Orden relativiert, indem er

25

e Vgl. im Folgenden Iglesia, Terrorismo y Gobierno, in: Mensaje, 245 (1975), 549-552.

Ebd., 551. «;Podria predicar el Evangelio en una carcel, donde estan los denunciados por mi?».



420 Antje Schnoor

mogliche Konflikte des Priesters mit diesem Recht darlegte; Konflikte, die so-
wohl aufgrund des Evangeliums, als auch aufgrund des Priesteramtes entstehen
kénnten.”’

Der Jesuit und Moraltheologe José Aldunate nahm in seinem Artikel die Ge-
schehnisse zum Ausgangspunkt, um sich theologisch mit der Frage auseinander
zu setzen, ob es zulissig sei, einen Verfolgten nicht an die Justiz auszuliefern.”
Er bezog sich dabei auf Thomas von Aquin und betrachtete den Interessenskon-
flikt zwischen einem Richter, der den Angeklagten verurteilen und der Ehefrau
des Angeklagten, die diesen befreien méchte.”” Unter der Primisse. dass beide
Interessen berechtigt sind, galt seine Frage der moralischen Verptlichtung einer
dritten Person, den Beschuldigten entweder auszuliefern, oder ihn zu schiitzen.
Eine Frage, die sich nach Thomas nur in Abhdngigkeit der Beziehung der dritten
Person zu der Frau bzw. zu dem Richter 16sen lésst.

Aldunate entwickelte in dem Artikel verschiedene Varianten des Falles. Er
ersetzte den gewchnlichen Verbrecher durch einen politischen — der als solcher,
wie er erklirte, von einer Autoritdt zundchst als Verbrecher definiert werden
miisste — und er ersetzte den gewissenhaften Richter durch einen, der foltert und
totet, bzw. Folter und Tod veranlasst. Aldunate kam zu dem Schluss, dass sich
Konflikte zwischen dem angewandten Gesetz und dem menschlichen Gewissen
nicht vermeiden liessen und erklérte, dass, in Abhédngigkeit von der Situation,
der Mensch unter moralischen Gesichtspunkten verpflichtet sein kénne, Fliicht-
linge nicht an die Justiz auszuliefern.

Der Jesuit Aldunate bezog sich nur einleitend auf den chilenischen Fall. Auf-
grund moglicher Ungerechtigkeit in der staatlichen Ordnung und in der Justiz
muss der Mensch sein Gewissen befragen. Wihrend sein Orden im Editorial er-
klarte, dass ein Priester mit dem Gesetz in Konflikt geraten kénne, erklirte Al-
dunate, dass jeder Mensch in bestimmten Situationen mit dem Gesetz in Konflikt
geraten miisse.

Vergleich der Stellungnahmen

Was die Legitimation des Handelns der Priester betrifft, die die Verfolgten nicht
ausgeliefert haben, ldsst sich also Folgendes zusammenfassen: Der Erzbischof
legitimierte das Handeln zunéchst nicht, sondern stellte lediglich fest, dass es
sich aus dem Evangelium erkldren liesse. Der Orden, bzw. die Redaktion der

27

Die im Editorial der Mensaje vertretenen Positionen kénnen nicht grundsitzlich, wohl aber
in der konkreten historischen Situation mit den Positionen des Jesuitenordens gleichgesetzt
werden. Wihrend es 1968 wegen der Zeitschrift starke ordensinterne Konflikte gab, fiihrte
die Bedrohung durch die Militdrdiktatur — die Mensaje war nach dem Putsch zunichst zen-
siert worden — zur starkeren Einheit des Ordens.

Vgl. im Folgenden José Aldunate, (Es licito encubrir a un perseguido por la justicia? Princi-
pios para resolver un caso de conciencia, in: Mensaje, 245 (1975), 553—538.

Aldunate bezog sich auf Thomas von Aquin, Summe der Theologie, 11, 8~10. Die Unter-
suchungen 8 bis 10 behandeln die Frage nach dem Ursprung des Willens und die Frage, in-
wiefern er mit dem Gottgewollten tibereinstimmt.



Mehrstimming, aber im Chor 421

Mensaje legitimierte das Handeln unter der Bedingung, dass es von Priestern
ausging. Der Moraltheologe Aldunate hingegen legitimierte nicht nur, sondern
forderte ein solches Handeln und zwar nicht nur von Priestern, sondern von allen
Menschen.

Was nun verraten die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der Argumen-
tationen iiber die Beziehungen der Akteure zueinander und ihre Position inner-
halb der katholischen Kirche? Bei der Unterscheidung von politischen Akteuren
in individuelle und komplexe Akteure stellt die Kirche fraglos einen komplexen
Akteur dar. Komplexe Akteure lassen sich wiederum unterscheiden in kollektive
und korporative Akteure. Bei kollektiven Akteuren schliessen sich mehrere Ak-
teure zur Kooperation zusammen, verschmelzen aber nicht miteinander. Ein kor-
porativer Akteur ist hingegen ein einheitlicher Akteur, der eine eigene Hand-
lungseinheit darstellt und unter einer einzigen Fithrung steht.”” Nun weist die ka-
tholische Kirche mit Blick auf die zentrale Leitung durch den Heiligen Stuhl
fraglos die Merkmale eines korporativen Akteurs auf. Das Beispiel des Konflik-
tes in Chile 1975 zwischen der Kirche und der diktatorischen Militdrregierung,
in welchem die dargestellten Akteure unterschiedlich argumentierten, zeigt je-
doch, dass die Funktionslogiken der Kirche nur nachvollzogen werden kdnnen,
wenn sie — zumindest auf nationaler Ebene — als kollektiver Akteur verstanden
wird. Dabei ist von Bedeutung, dass die Argumentationslinien zwar unterschied-
lich, nicht aber widerspriichlich sind. Trotz der Uneinheitlichkeit sind die kirch-
lichen Akteure in der betrachteten Situation nicht uneinig.

Welche Unterschiede lassen sich liber die bisher genannten Aspekte hinaus in
der Argumentation erkennen? Der Bezug auf die Nation und die Identifikation
mit nationalen Interessen ist in der Verlautbarung des Kardinals und Erzbischots
stirker als im Editorial der Jesuitenzeitschrift, der Jesuitenpriester Aldunate hin-
gegen hat diesen Bezug nicht hergestellt. Die Betonung nationaler Interessen
hing von der Position der kirchlichen Akteure ab. Sie war einerseits Ausdruck
kirchlicher Diplomatie, mehr aber noch Ausdruck des Selbstverstindnisses. Der
Erzbischof sah sich selbst als wichtigster Repridsentant der katholischen Kirche
in Chile. Zugleich vertrat er aber nicht nur die Interessen der universalen Kirche,
sondern konkret auch die der chilenischen Ortskirche und dariiber hinaus die
seines Erzbistums.

Die Gesellschaft Jesu stellt innerhalb der Kirche eine eigenstédndige Institution
dar. Neben der Beziehung zur chilenischen Ortskirche sind fiir die chilenische
Ordensprovinz die transnationalen ordensinternen Beziehungen von wesentlicher
Bedeutung. So muss sich die Jesuitenprovinz zwar auch in der Nation positio-
nieren, sie hat aber nicht den gleichen nationalen Bezug wie der Erzbischof.”'

"' Zum Begriff des politischen Akteurs in der Politikfeldanalyse siehe Volker Schneider/

Frank Janning, Politikfeldanalyse. Akteure Diskurse und Netzwerke in der 6ffentlichen Po-
litik, Wiesbaden 2006, 64-75. und Sonja Blum/Klaus Schubert. Politikfeldanalyse, Wies-
baden 2009, 52-59,

Fiir andere Orden in Chile galt dies in noch héherem Masse. Die Kongregation vom
Heiligen Kreuz beispielsweise (C.S.C.), aus der einige Ordensménner im Zusammenhang



422 Antje Schnoor

Dartiber hinaus stimmen die Provinzen der Gesellschaft Jesu nicht tberall mit
staatlichen Grenzen tiberein, wenn dies auch in Chile der Fall ist. Die Beziehung
der Gesellschaft Jesu zur Nation ist iiberdies durch dass 4. Geliibde betrotfen,
das ein Teil der Ordensmitglieder ablegt. Neben den Geliilbden Armut, Keusch-
heit und Gehorsam verpflichten sich die Professen’ durch das 4. Geliibde zu
einem besonderen Gehorsam gegeniiber dem Papst.” Dieses Geliibde loste im
Laufe der Geschichte des Ordens wiederholt Konflikte aus, da es gegen die welt-
liche Macht gerichtet, bzw. als Mangel an Loyalitit gegeniiber der weltlichen
Macht verstanden wurde. Die chilenischen Jesuiten liefen allerdings nicht Ge-
fahr, diesem Vorwurf ausgesetzt zu werden. Im Gegenteil prisentierten auch sie
sich in threr Stellungnahme der Militdrregierung als Institution mit nationaler
Verantwortung, indem sie sich auf das Wohl des chilenischen Volkes bezogen.

Betrachtet man die Bedeutung des Evangeliums in den Argumentationen, so
bezieht sich der Erzbischof zwar auf das Evangelium als handlungsleitende In-
stanz, betonte aber ebenso die unbedingte Giiltigkeit des staatlichen Rechts. Der
Jesuit Aldunate hingegen stellte moraltheologische Erwédgungen iiber das staat-
liche Recht. Der Kardinal bemiihte sich, die Unabhidngigkeit der Kirche zu wah-
ren und die Kirche als Instanz neben der staatlichen Gewalt anzusiedeln. Diese
Positionierung setzte voraus, dass er das staatliche Recht respektierte. Die An-
griffe des Laien Jaime Guzman waren fiir den Kardinal letztendlich niitzlich, da
sie thm, indem er Guzman mit Exkommunikation drohte, einen Verweis auf das
Kirchenrecht ermoglichten und somit die kirchliche Ordnung neben die staat-
liche Ordnung gestellt werden konnte.

Ein weiterer Unterschied in den Argumentationslinien ldsst sich in Bezug auf
die Menschenrechte ausmachen. Wihrend die Menschenrechte in der Verlautba-
rung des Kardinals keinen Raum einnehmen, sind sie fiir die Argumentation des
Theologen José Aldunate wesentlich. Die Abgrenzung zwischen dem Orden und
José Aldunate ist hingegen komplizierter; zwar bezog sich auch das Editorial der
Mensaje sehr deutlich auf die Menschenrechte, verwendete aber nicht wie Aldu-
nate den Begrift «Folter», der 1975 im 6ffentlichen Diskurs tabuisiert war. Da
Aldunate keinen direkten Bezug auf Chile nahm, war auch seine Kritik an den
Menschenrechtsverletzungen nicht direkt an die Militdrregierung gerichtet. Er
bezog sich auf die Folter, nicht aber aut die Folterer. Im Editorial hingegen wird

mit den versteckten MIR-Mitgliedern inhaftiert und spdter des Landes verwiesen wurden,
bestand in Chile fast ausschliesslich aus US-amerikanischen Ordensleuten. Auch wenn sich
der nationale Bezug der Ordensgemeinschaften zu jenem des Erzbischofs unterschied,
stellten die Jesuiten im Vergleich mit anderen Orden letztlich einen sehr «chilenischen
Orden» dar.

Die Jesuiten werden unterschieden in Professen (Priester, die das 4. Geliibde abgelegt
haben), Koadjutoren (Priester und Laienbriider), Scholastiker (Jesuiten im Studium und in
Vorbereitung auf die Priesterweihe) und Novizen (neu aufzunehmende Ordensminner in
der Probezeit).

Der Gehorsam gegeniiber dem Papst bezieht sich ausschliesslich auf die apostolische Sen-
dung.

33



Mehrstimming, aber im Chor 423

die Befiirchtung der involvierten Priester beschrieben, dass die Unversehrtheit
der Beschuldigten nach einer Verhaftung nicht gewihrleistet sei. Die beiden Ar-
tikel ergidnzen sich zu einer deutlichen Aussage: die Unversehrtheit der Beschul-
digten ist aufgrund der Folter in Chile nicht gewihrleistet. Der Orden {ibte somit
direkte Kritik an der Regierung und legitimierte zugleich das Handeln der Pries-
ter, die die Verfolgten nicht auslieferten.™

Die «institutionelle Heterogenitdt» der einen Kirche oder
die Kirche als kollektiver Akteur

Die unterschiedlichen Stellungnahmen des Erzbischofs, des Ordens und des
Priesters hingen unter anderem von ihrer Position innerhalb der kirchlichen
Strukturen und den damit verbundenen Interessen, strategischen Erwidgungen,
aber auch den dadurch gegebenen Moglichkeiten und Grenzen ab. Zudem unter-
schied sich der Bezugsrahmen der Akteure. Sowohl José Aldunate als auch die
Redaktion der Jesuitenzeitschrift Mensaje konnten sich auf die Ergebnisse der
32. Generalkongregation ihres Ordens berufen, die 1974/75 stattgefunden hatte.™
Bei der 32. Generalkongregation war das fiir den Orden bedeutende Dekret 4
verabschiedet worden, welches den Kampf nicht nur fiir den Glauben, sondern
auch fiir die Gerechtigkeit als zentrale Aufgabe der Jesuiten definierte. Der Ge-
neralobere Pedro Arrupe hatte den Kongregationsteilnehmern dargelegt, dass die
Hinwendung des Ordens zur sozialen Gerechtigkeit das Missfallen sowohl staat-
licher als auch religiéser Autorititen zur Folge haben wiirde.”® Es entsprach dem-
nach den Ordensprinzipien, dem Konflikt mit der Regierung, in den die Jesuiten
in Chile gerieten, nicht aus dem Weg zu gehen.

** Aldunate erklirt in seiner Autobiographie, dass er, um der Zensur zu entgehen, nur indirekt

Kritik habe {iben konnen. Vgl. José Aldunate, Un Peregrino cuenta su Historia, Santiago de
Chile 2004, 22. Wenn diese Aussage zutrifft, ldsst sich daraus schliessen, dass die Zensur
bei den Darlegungen eines einzelnen Priesters stiarker griff als bei den Erkldrungen einer In-
stitution, wie etwa dem Jesuitenorden. Aldunates Hinweis auf die Zensur ist durchaus plau-
sibel. Im selben Jahr war Aldunate Mitbegriinder der Untergrundzeitschrift «No podemos
callary, in der er - unzensiert — zahlreiche regimekritische Artikel verdffentlichte. Vgl. José
Aldunate, Historia de un periddico clandestino, in: José Aldunate/Roberto Bolton Gar-
cia/Juana Ramirez Gonveya, Croénicas de una Iglesia liberadora, Santiago de Chile 2000,
177-181. Uber Aldunates Rolle in der Zeitschrift «No podemos callar» war der Provinzial
der chilenischen Jesuiten Juan Ochagavia (1972-1978) durchaus informiert. Vgl. Interview
mit Juan Ochagavia, 06.07.2010, Santiago de Chile, Interviewerin: Antje Schnoor.

Die Generalkongregation ist die gesetzgebende Versammlung und hochste Autoritdt der
Gesellschaft Jesu. Sie tritt in der Regel bei dem Tod des Generaloberen zusammen, kann
aber auch, wenn es bedeutende Dinge fiir den Orden zu entscheiden gibt, von dem Ordens-
general einberufen werden.

Vgl. Discurso del 20 de diciembre de 1974 de Pedro Arrupe, in: Compaiiia de Jesus, Si-
guiendo el Camino de la Congregacion General XXXII. Papeles inéditos de la Congrega-
cion General: articulos, experiencias y bibliografia, Roma, 2. Hier wird deutlich, dass wenn
die Kirche als kollektiver Akteur verstanden wird, die Gesellschaft Jesu einen korporativen
Akteur innerhalb des kollektiven Akteurs darstellt, dessen Leitung sowohl der Jesuit Aldu-
nate als auch die Redaktion der Mensaje unterstanden.

5%}
n



424 Antje Schnoor

Der Handlungsspielraum der Katholischen Kirche war nicht konstant, sondern
musste ausgehandelt werden. Dabei spielte es eine bedeutende Rolle, dass sich
die Militarregierung als katholisch definierte, denn der Putsch war nicht zuletzt
mit der Rettung des Christentums vor dem atheistischen Marxismus gerechtfer-
tigt worden.’” Dies eroffnete der Kirche zunichst einen gewissen Handlungs-
spielraum, da die Regierung nicht die Kirche als Institution, sondern ausschliess-
lich ithre Vertreter angreifen konnte. Eben dies tat die Regierung bei dem be-
schriebenen Konflikt mittels der von ihr kontrollierten Presse. Indem die Re-
gierung einige Reprisentanten der Kirche zu diskreditieren versuchte, zielte sie
darauf ab, die Kirchenvertreter zu spalten.

Die Grosse des Handlungsspielraumes der Kirche war auch eine Frage der
Diplomatie. Die Stellungnahmen des Kardinals sind nicht zuletzt als Verteidi-
gung des Handlungsspielraumes zu verstehen, wobei er von der Gesellschaft Je-
su unterstiitzt wurde.*® Die Zeitschrift Mensaje diente dem Erzbischof zudem als
Multiplikator in einer Situation, in welcher die staatlichen Medien die Stellung-
nahmen des Erzbischofs zu verhindern versuchten.

Die Bestitigung der bischoflichen Autoritdt durch den Orden erhélt ihr
besonderes Gewicht durch die Tatsache, dass sie nicht selbstverstindlich war. In
den Jahren vor dem Putsch war es zwischen den Bischofen und einigen Jesuiten,
insbesondere der Zeitschrift Mensaje, wiederholt zu Konflikten gekommen. So
libte die Bischofskonferenz 1968 6ffentlich Kritik an der Mensaje, nachdem in
der Zeitschrift sozialismusnahe Positionen vertreten und die hierarchischen Kir-
chenstrukturen in Frage gestellt worden waren.”

Um die Beziehung zwischen Jesuiten und Erzbischof in Chile zu verstehen,
ist es aufschlussreich, den Blick auf die generelle Beziehung zwischen Ordens-
leuten und Bischéfen in den 1960er und 1970er Jahren zu richten. Schon wih-
rend der Vorbereitung des Zweiten Vatikanischen Konzils war weltweit der Un-
mut vieler Bischéfe in Bezug auf das Verhiéltnis zwischen Orden und Di6zesen

Vgl. Stephan Ruderer, «Gerechter Krieg» oder « Wiirde des Menschen». Religion und Ge-
walt in Argentinien und Chile. Eine Frage der Legitimation, in: Zeitschrift fiir Geschichts-
wissenschaft, 12 (2010), 973-993.

Die Annahme, dass im Handeln Kardinal Silva Henriquez™ diplomatische Erwigungen von
grosser Bedeutung waren und er auf den Handlungsspielraum der Kirche bedacht war, be-
stitigte der Bischot Carlos Camus. Vgl. Interview mit Mons. Carlos Camus, 0.D.. 0.0,
Interviewerin: Ana Maria Hoyl Cruz. Ich danke Ana Maria Hoyl fiir die Uberlassung der
Interviewtranskription.

Vgl. La Conferencia Episcopal alude a Revista Mensaje, in: Noticias Jesuitas, 3 (1968), 12,
13. Zugleich gab es starke ordensinterne Spannungen wegen der Zeitschrift Mensaje. José
Aldunate, der zwischen 1963 und 1969 Provinzial in Chile war, bedauerte in einem Brief an
die Jesuiten 1968, dass sich einige Jesuiten durch die Zeitschrift nicht reprisentiert fiihlten,
erklérte aber zugleich, dass die Mensaje nicht als offizielles Organ der Jesuitenprovinz ver-
standen werden kénne. Vgl. José Aldunate, La Revista «Mensaje» y la Provincia, in: Noti-
cias Jesuitas, 3 (1968), 11-12. Dies dnderte sich allerdings spitestens mit dem Militér-
putsch 1973 (siehe Fussnote 27).



h

Mehrstimming, aber im Chor 42

deutlich geworden.” Grund der Auseinandersetzung war unter anderem die Ex-
emtion, die Ausgliederung der Ordensgemeinschaften aus der kirchenrechtlichen
Zustindigkeit des Ortsbischofs.’ Wihrend sich die Bischéfe grosseren Einfluss
auf die Ordensgemeinschaften wiinschten und sie stiarker in die diozesanen Auf-
gaben einbeziehen wollten, bemiihten sich die Ordensoberen, mit Hinweis auf
das spezifische Charisma ihrer Institute, eine gewisse Autonomie zu wahren. Bei
der ausserordentlichen Generalversammlung der Weltbischofssynode in Rom
1969 beharrte der Generalobere der Jesuiten Pedro Arrupe, der als Vertreter der
Union der Generaloberen (Unione Superiori Generali, USG) an der Synode teil-
nahm, gegeniiber den Bischofen auf der Exemtion.*

Dass dieser Konflikt auch nach der hier betrachteten Situation an Aktualitét
nicht verloren hatte, zeigt das Schreiben «Mutuae Relationes», das 1978 von der
Kongregation fiir die Ordensleute und der Kongregation fiir die Bischofe ge-
meinsam verfasst wurde. In den Direktiven zu den Beziehungen zwischen Bi-
schofen und Ordensleuten heisst es:

«Es wiire ein schwerer Irrtum, das Ordensleben von kirchlichen Strukturen unabhén-
gig zu machen noch viel schwerer wire der Irrtum, wollte man das Eine zum Ande-
ren in Gegensatz bringen —, als ob zwei Kirchen bestiinden: eine charismatische
und eine institutionelle. Vielmehr bilden beide Elemente, die Geistesgaben und die
kirchlichen Strukturen, eine einzige, wenn auch komplexe Wirklichkeit [...].»43

Dieses Zitat ist ein weiterer Hinweis, dass zuvor die religiosen Orden von den
kirchlichen Strukturen unabhidngig gedacht wurden bzw. gedacht werden konn-
ten. Mit den Ausfihrungen in «Mutuae Relationes» bemiihten sich die beiden
Kongregationen der romischen Kurie in der Debatte tiber die Autoritétskrise in
der katholischen Kirche, die sich nach dem II. Vatikanum zunehmend verscharft
hatte, Klarheit zu schaffen. Der Hinweis auf die «eine komplexe Wirklichkeit»
und damit auf die kirchliche Einheit wurde notwendig, da man diese kirchliche
Einheit fiir bedroht hielt.

Exemte Ordensgemeinschaften, wie die Gesellschaft Jesu, stellten eigenstén-
dige Institutionen dar, die nur sehr beschrinkt dem Bischof, im Wesentlichen
aber dem Papst als ihrem hochsten Ordensoberen unterstellt waren.** Zwar wa-

40 - e - o . - - -
! Die Verirgerung der Bischofe iiber den weiten Handlungsspielraum und die begrenzte Unter-

ordnung der Ordensleute ergab die innerkirchliche Bestandsaufnahme Consilia et Vota, die im
Vorfeld des Konzils durchgefiihrt wurde. Vgl. Joachim Schmiedl, Das Konzil und die Orden.
Krise und Erneuerung des gottgeweihten Lebens, Vallendar-Schonstatt 1999, 151-226.

Die Exemtion galt ausschliesslich flir die Kongregationen, die dem pépstlichen Recht unter-
stellt waren, nicht fiir Kongregationen, die von Bisch&fen errichtet und durch den Heiligen
Stuhl nicht approbiert wurden, letztere unterstanden entsprechend dem bischéflichen Recht.
Vgl. Manuel Alcala, Pedro Arrupe und das Ordensleben in der nachkonziliaren Ara, in:
Gianni La Bella, Pedro Arrupe. Generaloberer der Jesuiten, Wien 2008, 160—199, hier 174f.
Mit dem Inkrafttreten des neuen Kodexes des kanonischen Rechtes ist die Exemtion 1983
allerdings nahezu aufgehoben worden.

Mutuae Relationes, Kap. V, Abs. 34, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Heft 8,
hg. von der Deutschen Bischofskonferenz, 1978, 27f. Hervorhebung im Original.

Die Gehorsamspflicht gegeniiber dem Papst, als den héchsten Ordensoberen, bezog sich
nach c¢. 499 CIC/1917 auf alle Ordensleute.

41



426 Antje Schnoor

ren die Jesuiten und andere Ordensleute nach dem Motu Proprio «Ecclesiae
Sanctae» von 1966 an die Gesetze, Dekrete und Anordnungen des Ortsbischofs
gebunden, doch beschrinkte sich der zu leistende Gehorsam auf didzesane Ange-
legenheiten (Gottesdienst, Seelsorge, religiose und sittliche Unterweisung der
Gldubigen, etc.).”” Die Gehorsamspflicht ergab sich in diesen Fillen nicht aus
dem Gehorsamsgeliibde der Ordensleute, sondern aus der Jurisdiktionsgewalt
des Ortsbischofs. Ordensinterne Angelegenheiten hingegen wurden von der Ju-
risdiktionsgewalt des Ortsbischofs nicht bertihrt. Dies bedeutet, dass der Bischof
im Falle von Unstimmigkeiten mit Ordensleuten nicht tiber direkte Sanktions-
moglichkeiten verfiigte. Als die chilenischen Bischofe 1968 einige Artikel der
Mensaje missbilligten, konnten sie der Redaktion der Zeitschrift die Veroftent-
lichung dieser Artikel nicht untersagen, sondern sich lediglich mit dem Provin-
zial der Jesuiten in Verbindung setzen und diesen um ein Eingreifen bitten.*® Hier-
an lasst sich zugleich die Bedeutung ermessen, die der Unterstiitzung des Erz-
bischofs durch die Zeitschrift Mensaje 1975 zukam. Erst die Tatsache, dass die Re-
daktion der Mensaje nicht der Befehlsgewalt des Erzbischofs unterstand, machte
die Unterstiitzung durch die Zeitschrift fiir den Erzbischot so wertvoll. Hitte es
sich hingegen um eine Zeitschrift des Erzbistums gehandelt, hitte eine Besti-
tigung der Autoritit des Erzbischofs weitaus weniger Gewicht gehabt, da sie auf-
grund der gegebenen hierarchischen Ordnung selbstverstidndlich gewesen wire.

Angesichts threr institutionellen Heterogenitét ldsst sich die Kirche als kollek-
tiver Akteur bezeichnen. Die institutionelle Heterogenitédt widerspricht allerdings
nicht der Einheit der Kirche, sondern sie verleiht der Einheit — aus politischer,
nicht aus theologischer Perspektive — in gewisser Weise erst die Bedeutung. In
der Auseinandersetzung mit der Regierung liegt die Besonderheit der kirchlichen
Einheit also nicht zuletzt darin, dass es sich um die Einheit unterschiedlicher In-
stitutionen handelt. Zugleich ermoglicht die institutionelle Heterogenitidt den
kirchlichen Akteuren die gegenseitige Stdrkung ihrer Autoritdt. Die Jesuiten
stiitzten den Erzbischof, erhielten aber im Gegenzug auch den Beistand des Erz-
bischofs bzw. des gesamten Episkopats. Im Zuge der Auseinandersetzung zwi-
schen Kirche und Staat wurde auch Kritik an der Zeitschrift Mensaje laut. Die
Bischofskonferenz sandte Ende Dezember 1975 ein Unterstiitzungsschreiben an
den Direktor Sergio Zanartu, das in der Januarausgabe 1976 veroffentlicht wurde
und das Vertrauen der Bischéfe in die Zeitschrift zum Ausdruck brachte.”’

+ Vgl. Paul V1., Motu Proprio «Ecclesiae Sanctae», Nr. 22-40, 1966. Durch das Motu Proprio

«Ecclesiae Sanctae» von 1966, das unter anderem auf den Dekreten «Christus Dominus»
und «Perfectae Caritatisy» basierte, hat das CIC/1917 hinsichtlich der Bezichung zwischen
Bischéfen und Ordensleuten an Bedeutung verloren.

Der Provinzial Aldunate entsprach diesem Wunsch jedoch kaum. Indem er erklérte, dass dic
Zeitschrift nicht als offizielles Ordensorgan zu verstehen sei, verzichtete er auf eine Massre-
gelung der Redakteure. Vgl. Fussnote 39.

Vgl. Carta de la Conferencia Episcopal a Mensaje, in: Mensaje, 246 (1976), 1.

46

47



Mehrstimming, aber im Chor 427

Fiir den Handlungsspielraum des Ordens war es wiederum bedeutend, dass er
dem Erzbischof nicht unterstand. Das Editorial in der Mensaje nahm die diplo-
matische Argumentationslinie des Erzbischofs auf, konnte aber — ohne diese
Diplomatie zu schddigen — auch Kritik gegeniiber der Regierung dussern. Dies
setzte voraus, dass der Erzbischof nicht fiir die Ausserungen der Jesuitenzeit-
schrift verantwortlich gemacht werden konnte.

Der Handlungsspielraum der kirchlichen Akteure

An die Annahme, dass die institutionelle Heterogenitét der katholischen Kirche
den kirchlichen Akteuren die gegenseitige Stirkung der Autoritdt ermoglichte,
schliesst sich die Frage an, ob sich der Handlungsspielraum der Kirche gegen-
tiber der Regierung durch ihre Vielstimmigkeit, also durch ihre Heterogenitit,
vergrosserte. Festzuhalten ist, dass die Kirche die Folter und die Ermordung von
Menschen nicht verhinderte, auch nicht die Folter einiger ausldndischer Ordens-
leute. Die tatsédchliche Grosse des Handlungsspielraumes zu ermessen, ist kaum
moglich. Der Kardinal 19ste zwar schon bald nach den Ereignissen Ende 1975
das 6kumenische Friedenskomitee, das den politisch Verfolgten juristischen Bei-
stand geleistet hatte, auf. Bereits im Januar 1976 wurde aber das Solidarititsvika-
riat er6ffnet, welches institutionell in die katholische Kirche eingebunden und
daher nicht in gleicher Weise von der Regierung angreifbar war. Als Kardinal
Silva Henriquez in einem Interview im November 1975 in Rom nach den Griin-
den fiir die Schliessung des Friedenskomitees gefragt wurde, gab er zur Antwort,
dass die Arbeit des Komitees nicht in der Weise habe realisiert werden konnen,
wie die Kirche es gewiinscht habe.*® Es ist wahrscheinlich, dass die vorsichtige
Ausdrucksweise der Diplomatie Silva Henriquez’ geschuldet war und er das Ko-
mitee tatsdchlich allein aufgrund staatlichen Drucks geschlossen hat. Es ist aber
nicht auszuschliessen, dass die Aufhebung des Komitees bzw. seine Umwand-
lung in das Solidaritdtsvikariat auch im Interesse des Kardinals lag. Zwar tiber-
nahm das Solidaritdtsvikariat simtliche Aufgaben und auch das Personal des
Komitees, die Strukturen des Vikariats waren aber der Kontrolle des Kardinals
deutlich stirker unterstellt, als dies beim Friedenskomitee der Fall war.

Der Handlungsspielraum der kirchlichen Akteure hing stark von der kirch-
lichen Diplomatie ab. Fiir diese Diplomatie war die Einheit der Kirche bedeu-
tend, ihre Moglichkeiten wurden aber zugleich von der Uneinheitlichkeit, also
der institutionellen Heterogenitdt der Kirche erweitert, da die Militdrregierung
bei der hier betrachteten Situation nicht allein mit dem Erzbischof Silva Hen-
riquez, sondern mit mehreren Reprédsentanten der Kirche verhandeln musste. So
erhielt Augusto Pinochet einen Brief des Provinzials Juan Ochagavia, datiert auf
den 12. November 1975, in dem dieser ihn bat, keinen Prozess gegen Patricio

48

Vgl. El Cardenal Silva Henriquez habla en Roma, in: Chile-América, 12/13 (1975), 43f.
Das Interview mit dem Kardinal Silva Henriquez wurde urspriinglich verdffentlicht in der
Zeitung Il Popolo am 29.11.1975 unter dem Titel: «La Iglesia por la Libertad en Chile».



428 Antje Schnoor

Cariola anzustrengen und ihm ein Verbleiben in Chile zu erméglichen.” Der
Brief ldsst zudem Riickschliisse auf den Handlungsspielraum der Jesuiten zu, da
Ochagavia mit Pinochet in Verhandlung trat, noch bevor Cariola und Salas in-
haftiert wurden. Ochagavia ging somit in die Offensive, statt das weitere Vorge-
hen der Militdrregierung abzuwarten. Zwar waren die beiden Jesuiten, wie er-
wihnt, in den Medien als fliichtig gemeldet, doch lag weder ein Haftbefehl gegen
sie vor, noch erschien die Polizei beim Hauptsitz der Gesellschaft Jesu in San-
tiago, wo sich Cariola und Salas zu diesem Zeitpunkt authielten, um nach ihnen
zu fragen.”’ Als Cariola und Salas sich schliesslich beim Militirstaatsanwalt mel-
deten, wurden sie dusserst hoflich behandelt.”' Auch in der Haft wurde Patricio
Cariola nach eigener Aussage bevorzugt behandelt und genoss mehr Freiheiten
als die anderen Inhaftierten.”> Wihrend die Militirregierung Regimegegner in
der Regel mit Brutalitdat bekdmpfte, sie folterte und ermordete, ging sie gegen die
Jesuiten nur im Rahmen des Rechtes vor und versuchte deren Handeln 6ffentlich
zu delegitimieren. In der Auseinandersetzung mit der Regierung spielte es mog-
licherweise auch eine Rolle, dass die chilenischen Jesuiten von der Ordenszen-
trale in Rom deutliche Unterstiitzung erhielten. Der Generalobere Pedro Arrupe
sandte den Jesuiten Laércio Dias de Moura nach Chile, der den Provinzial Ocha-
gavia zu einer Unterhandlung mit Pinochet begleitete.™

Aber auch das Zusammenspiel der kirchlichen Akteure erhohte die Sicherheit
der Jesuiten Patricio Cariola und Fernando Salas. Sie genossen neben der Unter-
stiitzung thres Ordens auch jene des Erzbischofs und des Nuntius. Dabei muss
hinzugefiigt werden, dass Cariola und Salas anders als die Redaktion der Je-
suitenzeitschrift Mensaje innerhalb der kirchlichen Strukturen eine Art Zwitter-
position einnahmen. Sie hatten zu einem fritheren Zeitpunkt im Friedenskomitee
ein Amt inne, das ithnen vom Erzbischof Silva Henriquez angetragen worden
war. In Erfiillung des Amtes unterlagen sie der bischoflichen Jurisdiktion. Da sie
letztlich aufgrund ihrer Tatigkeit im Friedenskomitee in den Konflikt involviert
waren, betraf ihre Inhaftierung den Erzbischot direkt. Fiir ihn stand im Mit-
telpunkt, dass zwei enge Mitarbeiter seiner Didzese verhaftet worden waren, ihre
Mitgliedschaft in der Gesellschaft Jesu war fiir den Kardinal dieser Sachlage
untergeordnet.™

* Vgl. Presentacion al Sr. Presidente de la Republica del Provincial Juan Ochagavia S.J..

12.11.1975, Archivo Curia Provincial (ACP) SJ, Santiago de Chile. Fiir die Uberlassung
dieses und weiterer Dokumente aus dem Archiv der chilenischen Jesuitenprovinz danke ich
José Arteaga SJ.

Vel. Interview mit Fernando Salas. 16.06.2010.

Vgl. Juan Ochagavia, Carta al P. General Pedro Arrupe, 09.12.1975, ACP SJ.

Vgl. Cariola, Dos meses (wie Anm. 10), 14.

Vgl. Juan Ochagavia, Carta al P. General Pedro Arrupe, 24.12.1975, ACP SJ. Dias de
Moura wurde nach einem Gesprach zwischen Fernando Montes (Provinzial in Chile von
1978 bis 1984) und dem Generaloberen nach Chile geschickt. Vgl. Cariola, Dos meses (wie
Anm. 10), 16.

Vel. 1. Vat. Konzil, «Christus Dominus», Dekret tiber die Hirtenaufgabe der Bischote,
1965, 29 und 35.

34



Mehrstimming, aber im Chor 429

Neben den Ordens- und Kirchenstrukturen, die eine gewisse Sicherheit fiir die
inhaftierten Jesuiten mit sich brachten, gab es allerdings weitere Faktoren, die
die Regierung zu Vorsicht im Umgang mit den Priestern veranlasste. So tillt bei-
spielsweise auf, dass sich die Situation anderer Ordensangehoriger, vor allem
ausldandischer Ordensleute, deutlich anders darstellte. Nicht nur wurden viele
ausldndische Ordensleute und insbesondere Ordensfrauen des Landes verwiesen,
sondern es wurden auch einige Ordensangehérige, unter anderem die Novizin
Sheila Cassidy, gefoltert.” Fiir die Behandlung der Jesuiten von Seiten der
Staatsmacht scheint also auch deren chilenische Nationalitdt von Bedeutung ge-
wesen zu sein. Die Bedeutung der Nationalitdt muss aber im Zusammenhang ge-
sehen werden mit den familiiren Beziehungen zu politischen und wirtschaft-
lichen Fiihrungskreisen in der Militdrdiktatur und somit auch der Schichtzuge-
horigkeit der beiden Jesuiten. Wihrend der Vater von Fernando Salas Haupt-
geschiftsfithrer des Nationalen Mineralélunternehmens war, war der Bruder von
Patricio Cariola der Schwiegersohn eines ranghohen Admirals und ein ehemali-
ger Studienfreund Cariolas war der Sohn des Justizministers Miguel Schweit-
zer.”® Aufgrund dieser Familien- und Freundschaftsnetzwerke brachte die Inhaf-
tierung der Jesuiten die Militdrregierung in Bedréngnis. Auch hieraus erklirt sich
der relativ grosse Handlungsspielraum Ochagavias, der sich in dessen Verhand-
lung mit Pinochet zeigte.”’

Die Rolle der Vatikanischen Botschaft

Die interne Beziehungskonstellation der kirchlichen Akteure wirkte sich aber
nicht nur auf den Handlungsspielraum aus, sondern konnte auch die Handlung
selbst beeinflussen. Ein Beispiel hierfiir liefert der Nuntius Sotero Sanz, der den
MIR-Mitgliedern in der Vatikanischen Botschaft Schutz gewéhrt hatte. Eine
Aufforderung des chilenischen Aussenministeriums, Sotero Sanz solle die MIR-
Mitglieder Gutierrez und Bachmann ausliefern, da es im Falle von staatlich ge-
suchten Verbrechern der Botschaft weder zustehe, diesen Asyl noch Schutz zu

Auch der US-am. Priester der Kongregation des Heiligen Kreuzes und zugleich Mitarbeiter
des Friedenskomitees Daniel Panchot C.S.C. ist der Folter ausgesetzt worden. Vgl. Inter-
view mit David Farrell C.S.C., 11.09.2008, Lima (Peru), Interviewerin: Antje Schnoor. Die
Militdrjunta wies die Verantwortung fiir die Konflikte zw. Kirche und Regierung 6ffentlich
den ausldndischen Klerikern und Ordensleuten zu. Vgl. Las Razones de la Iglesia, in Chile-
América, 12/13 (1975). 7. Die Gefahr erhohte sich insbesondere fiir jene auslandischen Or-
densangehorigen, die einem mehrheitlich oder génzlich aus Ausldndern zusammengesetzten
Orden angehoérten, wie z.B. die Kongregation des Heiligen Kreuzes. Die 158 Mitglieder, die
die Gesellschaft Jesu 1975 in Chile zdhlte, waren hingegen in ihrer Mehrheit chilenisch.

Fiir diese Information danke ich Juan Ochagavia SJ.

In den 1970er Jahren stammte die Mehrzahl der chilenischen Jesuiten aus der Oberschicht.
Daraus resultierte zu einem nicht geringen Teil ihre starke gesellschaftliche Stellung. Es ist
anzunehmen, dass der Konflikt zwischen Kirche und Staat fiir die Kirche ungtinstiger ver-
laufen wire, wenn die hier betrachteten Kleriker einer unteren Gesellschaftsschicht ange-
hort hatten.

56
57



430 Antje Schnoor

gewihren, blieb wirkungslos.™ Patricio Cariola hatte in Absprache mit dem Kar-
dinal Silva Henriquez den Nuntius gebeten, die Fliichtlinge in der Vatikanischen
Botschaft aufzunehmen.”” Als Reprisentant des Vatikans war der Nuntius um die
Aufrechterhaltung guter Beziehungen zur Militdrregierung bemiiht, die jedoch
durch die Auseinandersetzung um den gewihrten Schutz empfindlich gestort
wurden. Es ist nicht zuletzt aut das Zusammenspiel der kirchlichen Akteure zu-
riick zu fiihren, dass der Nuntius sich bereit zeigte, den Fliichtlingen Aufnahme
zu gewihren und damit zugleich die Stérung der Beziehung zur Militarregierung
in Kauf zu nehmen. Zu einem fritheren Zeitpunkt im selben Jahr waren einige
Priester und Ordensleute, darunter José Aldunate, mit Schutzsuchenden ohne
Absprache mit dem Erzbischot und dem Nuntius in die Vatikanische Botschaft
eingedrungen, indem sie iiber die Mauern kletterten. Der Stellvertreter des
Nuntius Piero Biggio liess dem Priester Roberto Bolton zufolge zunéchst zwei
vor der Nuntiatur patrouillierende Polizisten in die Botschaft rufen, um die
Schutzsuchenden verhaften zu lassen.®’ Der ebenfalls in der Nuntiatur anwe-
sende Schonstatt-Priester Joaquin Alliende hat Biggio von seinem Vorhaben ab-
bringen kdonnen. Schliesslich konnte die Situation von Alliende, dem Jesuiten-
provinzial Ochagavia und dem Weihbischof Sergio Valech, die hinzugekommen
waren, entschirft werden. Durch ein Telefonat mit dem General Sergio Arellano
Stark wurde erreicht, dass die Militdarregierung die zeitweilige Ausweitung der
diplomatischen Immunitit auf ein Ordenshaus der Picpus Briider duldete, wohin
die Schutzsuchenden bis zu ihrer Ausreise aus Chile gebracht wurden.”’

Hier zeigt sich, dass das Gewihren des Schutzes von Seiten der Nuntiatur im
Dezember 1975 keine zwangsldufigen Riickschliisse auf die Haltung der Nuntiatur
zu Menschenrechtsverletzungen durch die diktatorische Militdrregierung erlaubt.
Das Handeln in der konkreten Situation ist letztlich nicht zu verstehen, wenn nicht
zugleich das Handeln und die Haltung anderer kirchlicher Akteure berticksichtigt
werden.

* Vgl. Carta del Ministerio de Relaciones Exteriores al nuncio Sotero Sanz, 16 de diciembre

de 1975, Archivo del Ministerio de Relaciones Exteriores, Acta 1975 Santa Sede. Tatsédch-
lich hatte der Nuntius Sotero Sanz den MIR-Mitgliedern kein diplomatisches Asyl, sondern
lediglich Schutz gewihrt.

Vel. Raul Silva Henriquez/Ascanio Cavallo, Memorias del Cardenal Raul Silva Henriquez,
Bd. 11, Santiago de Chile 1991, 78.

Vgl. Roberto Bolton, Escalando el muro sagrado, in: Aldunate/Bolton/Gonveya, Iglesia li-
beradora (wie Anm. 34). Santiago de Chile 2000, 155-161, hier 158. Roberto Bolton zihlte
zu einer Priestergruppe, die den politisch Verfolgten half, in unterschiedlichen Botschaften
diplomatisches Asyl zu erlangen. In der beschriebenen Situation war Bolton aber selbst
nicht anwesend.

Vel. Bolton, muro sagrado (wie Anm. 60), 159. Bolton zufolge wurde die Mauer der vati-
kanischen Botschaft, die 1975 etwa 2 m hoch war, in den Folgejahren auf iiber 3 m erhéht.
Nach dem Ereignis forderte der Heilige Stuhl von Silva Henriquez und weiteren Klerikern
Berichte an, um ein eventuelles Fehlverhalten des Priesters Biggio zu kldren. Die Unter-
suchung verlief ergebnislos. Biggio wurde 1988 zum Bischof geweiht und 1992 zum apo-
stolischen Nuntius in Chile ernannt.

39

60

61



Fae
(o8]
i

Mehrstimming, aber im Chor

Interessendivergenzen

Von der Vielzahl der kirchlichen Akteure wurde hier lediglich das Zusammen-
spiel einiger weniger, wenn auch bedeutender Akteure betrachtet.”” Trotz des Zu-
sammenspiels und der sich ergdnzenden Diplomatie der Gesellschaft Jesu und
des Erzbischofs gab es auch Interessendivergenzen. Die Militdrregierung hatte an
die Haftentlassung der Priester zundchst die Bedingung gekniipft, dass die
Kirche das gesetzwidrige Verhalten 6ffentlich eingestehen solle. Der Erzbischof
Silva Henriquez verwehrte sich gegen dieses Eingestidndnis, aus seiner Perspek-
tive wire es einer Kapitulation der Kirche vor dem Staat gleichgekommen. Die
Militdrregierung verlangte dariiber hinaus, dass die beiden Jesuiten flir mindes-
tens ein Jahr das Land verlassen sollten.®’ Silva Henriquez dringte den Provin-
zial Juan Ochagavia nach dessen Aussage dazu, der Forderung nach zu kommen
und Cariola und Salas ausser Landes zu schicken.” Ochagavia lehnte die an die
Freilassung gekniipfte Bedingung in Absprache mit den beiden Jesuiten jedoch
ab und wies zudem darauf hin, dass das freiwillige Exil den gewandelten Or-
densprinzipien widerspreche.”” Hiermit nahm er implizit Bezug auf das bereits
erwihnte Dekret 4 der 32. Generalkongregation der Jesuiten, das neben dem
«Dienst am Glauben», den «Einsatz fiir die Gerechtigkeit» als wesentliche Auf-
gabe der Jesuiten bezeichnete, was auch in schwierigen politischen Situationen
das Verbleiben im Land voraussetzte. Wie bereits dargelegt, wurde die Handlungs-
position Ochagavias durch die personlichen Netzwerke der Jesuiten gestérkt.
Zum Fortgang der Ereignisse gibt es unterschiedliche Angaben.®® Schliesslich
wurden jedoch, wie bereits dargestellt, die Priester am 18. Dezember aus der
Haft entlassen, die Jesuiten blieben in Chile und der Kardinal unterstrich in
seiner Dankesrede an die Regierung, dass es sich bei dem Handeln der Priester
nicht um eine Straftat, sondern um die Erfiillung priesterlicher Pflichten gehan-

2 Es gab fraglos eine Reihe anderer kirchlicher Akteure wie beispielsweise das Militirvika-

riat, Opus Dei oder die konservative Laienorganisation Tradition, Familie und Eigentum
(TFP), die sich an einem solchen Zusammenspiel nicht beteiligt hitten.

Vgl. Ochagavia, Carta al Padre General, 09.12.1975.

Vgl. Interview mit Juan Ochagavia, 06.07.2010.

Vgl. Juan Ochagavia, P. Patricio Cariola Barroihlet S.J., in: Noticias Jesuitas, 2001, 42-49,
hier 47.

Ochagavia setzte nach eigener Aussage mit dem Anwalt Figueroa eine Erkldrung im Namen
der Kirche auf, die es allen Parteien erméglichen sollte, das Gesicht zu wahren. Der Erz-
bischof habe diese Erkldrung bei einem Treffen bei dem neben den genannten Personen
auch Vertreter der Kongregation des Heiligen Kreuzes teilnahmen, zunichst nicht unter-
schreiben wollen. Man habe sich dann darauf geeinigt, dass die Erklarung nicht im Namen
des Erzbistums, sondern im Namen der «Kirche von Santiago» unterschrieben werde. die
als Rechtssubjekt nicht existierte. Vgl. Interview mit Juan Ochagavia S.J., 06.07.2010.
Nach der Aussage David Farrells S.C.S. hingegen, der auch an dem Treffen teilnahm, hat
sich der Erzbischot der Unterschrift mit dem Hinweis verweigert, die Jesuiten sollten die
Erklarung doch in ihrem eigenen Namen unterschreiben. Vgl. Interview mit David Farrell,
11.04.2008. Der tatsichliche Ablauf des Gespraches kann hier nicht rekonstruiert werden,
die Darstellung Farrells unterstreicht dennoch die Bedeutung der institutionellen Hetero-
genitét der Kirche.

64
63

66



432 Antje Schnoor

delt habe. Der Kardinal «kapitulierte» folglich nicht und dennoch entliess die
Militdrregierung die Priester aus der Haft. In einem Brief an den Generaloberen
Pedro Arrupe vom 9. Dezember 1975 hatte der Provinzial Ochagavia erklrt,
dass er mit dem Bemiihen der Regierung rechne, die Spannungen zwischen Kir-
che und Staat abzubauen.®” Die Entlassung der Priester lag, wie erwihnt, auch im
Interesse der Regierung. Ochagavia erklédrte in dem Brief zudem, dass er keine
Losung akzeptieren wolle, die die beiden Jesuitenpriester gegeniiber den in-
haftierten Laien libermissig privilegiere.

Fazit

Der Ausgang der Geschehnisse, sowohl die bedingungslose Haftentlassung der
Priester als auch die Weiterfithrung der Arbeit des Friedenskomitees in dem Soli-
daritdtsvikariat, zeigt, dass die kirchlichen Akteure ihre zentralen Interessen ge-
geniiber der diktatorischen Militdrregierung durchsetzen konnten. Die komplexe
kirchliche Diplomatie, die sich aus dem aufeinander abgestimmten Handeln der
kirchlichen Akteure ergab, vermochte die Grenzen des Handlungsspielraumes al-
ler hier betrachteten kirchlichen Akteure zu erweitern.

Die institutionelle Heterogenitit ermdéglichte es der Kirche, die vom Staat aus-
gehende Gewalt nicht nur zu benennen, sondern auch zu kritisieren. Allerdings
hitte die Folterpraxis des Staates kaum vom Erzbischof benannt werden kénnen,
ohne die Beziehung zur Regierung zu gefihrden. Die Gesellschaft Jesu hingegen
konnte mit bischoflicher Riickendeckung die Gewalt des Staates benennen und
verurteilen.

Die Frage danach, wie die Kirche auf das Handeln der Priester reagierte, die
den vermeintlich gewalttdtigen Terroristen halfen, ist also letztlich falsch ge-
stellt. Vielmehr muss zunichst gefragt werden, welcher Teil des kollektiven Ak-
teurs Kirche reagierte, wie sich der Handlungskontext darstellte und in welcher
Beziehung seine Reaktion zu der Reaktion anderer Teile, bzw. anderer Institutio-
nen der Kirche stand. Richtete man den Blick auf nur einen Teil der Kirche, wie
es in der bisherigen Forschung zur katholischen Kirche unter Pinochet mit der
vorrangigen Untersuchung bischoflicher Positionen getan wird, zeichnete man
nicht nur ein begrenztes, sondern auch ein verfélschtes Bild, da sich das Handeln
der kirchlichen Akteure massgeblich in seinem Zusammenspiel mit dem Handeln
anderer kirchlicher Akteure erklért.

7 Vgl. Ochagavia, Carta al Padre General, 09.12.1975.



. . . ~v bl
Mehrstimming, aber im Chor 433

Mehrstimmig, aber im Chor. Jesuiten und Erzbistum Santiago in Pinochets Chile, 1975

Mit Blick auf einen Konflikt zwischen der Katholischen Kirche und der diktatorischen
Militdrregierung Chiles im Jahr 1975 fragt der Beitrag nach Beschaffenheit und Be-
deutung innerkirchlicher Beziehungen fiir die Auseinandersetzung der Kirche mit dem
autoritdren Staat. Der Konflikt war entbrannt, nachdem einige Priester vermeintlichen
Terroristen zur Flucht ins Ausland verholfen hatten und darauthin festgenommen wurden.
Am Beispiel der Beziehung zwischen den Jesuiten und dem Erzbistum Santiago wird ge-
zeigt, dass die eine Kirche trotz hierarchischer Strukturen durch die institutionelle Unab-
hangigkeit einzelner kirchlicher Akteure charakterisiert war. Diese «institutionelle Hetero-
genitdty vergrosserte in der Auseinandersetzung mit der Militdrregierung den Handlungs-
spielraum der Jesuiten und des Erzbischofs, da sich die kirchlichen Akteure gegenseitig
unterstiitzen und in ihrem Handeln ergédnzen konnten.

Polvphonique, mais en cheeur. Les jésuites et archidiocése
de Santiago au Chili a I'ére de Pinochet, 1975

En référence a un conflit entre I’Eglise catholique et le gouvernement militaire dictatorial
au Chili en 1975, "auteure s’interroge sur la nature et la signification de relations au sein
de I’Eglise pour le différend entre I'Eglise et I’Etat autoritaire. Le conflit a éclaté apres
que certains prétres ont aidé des terroristes présumeés a s’enfuir a 1’étranger, puis ont été
arrétés. Prenant pour exemple la relation entre les jésuites et I’archidiocése de Santiago,
["auteure montre que |’Eglise, malgré les structures hiérarchiques, est caractérisée par I’in-
dépendance institutionnelle des acteurs ecclésiastiques. Par le différend avec le gouverne-
ment militaire, cette <hétérogénéité institutionnelle> a augmenté la marge de manceuvre
des jésuites et de I’archidiocese, étant donné que les acteurs ecclésiastiques se soutenaient
mutuellement et étaient en mesure de se compléter dans leurs actions.

Many voices, but one choir. Jesuits and the Archbishopric
of Santiago in Pinochet’s Chile, 1975

This paper examines looking at the conflict between the Catholic Church and the dictato-
rial military government of Chile in 1975 and enquires into the quality and meaning of in-
ternal relationships within the church for the confrontation of the church with the authori-
tarian state. The conflict flared up after a number of priests were arrested because they
had helped supposed terrorists to flee from the country. Taking the case of the relationship
between the Jesuits and the Archbishopric of Santiago, the paper shows that despite its
hierarchical structures, the church was characterized by the institutional independence of
individual church actors. This institutional heterogeneity gave the Jesuits and the Archbis-
hopric greater freedom of action in the confrontation with the military government, as
these church actors could support and complement each other’s actions.

Schliisselwdrter — Mots clés — Keywords

Katholische Kirche — Eglise catholique — catholic church; Jesuiten — jésuites — jesuits; re-
ligioser Orden — Ordre religieux — religious order; Hierarchie — hiérarchie — hierarchy;
Exemtion — exemption — exemption; Gehorsam — obédience — obedience; Militdrdiktatur
— dictature militaire — military dictatorship; Chile — Chili — Chile; Gewalt — violence —
violence; Vatikan — Vatican — Vatican.

Antje Schnoor, Mitarbeiterin am Exzellenzcluster «Religion und Politik» der Westfdlischen
Wilhelms-Universitdt Miinster.






	Mehrstimmig aber im Chor : Jesuiten und Erzbistum Santiago in Pinochets Chile, 1975

