Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Artikel: Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions en Céte d'lvoire :
1960-1990

Autor: Coulibaly, Félicien Navigué

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions
en Cote d’Ivoire: 1960-1990

Félicien Navigué Coulibaly

L’histoire des sociétés humaines est marquée par de nombreux et constants
phénomenes d’instrumentalisation de la religion dans I’exercice du pouvoir poli-
tique. Dans les civilisations anciennes, que ce soit en Egypte, en Perse, 4 Baby-
lone ou en Grece, de grandes figures historiques ont influencé le pouvoir reli-
gieux pour exercer le pouvoir politique. Des régimes politiques contemporains
n’échappent pas a cette sorte de captation du religieux par le politique, tel qu’on
pourrait I’observer aujourd’hui dans de nombreux Etats du Moyen Orient (Iran,
Afghanistan...etc.) et de I’Asie (Chine, Vietnam, Japon...).

En Afrique en général, pendant la période postcoloniale, de nombreux déten-
teurs du pouvoir politique ont inscrit leur rapport avec la religion au cceur de leur
politique de gouvernement. Ce fut le cas observé entre 1960 et 1990 sous Félix
Houphouét-Boigny, premier président de la Cote d’Ivoire indépendante. Entre
Houphouét et ses gouvernés, existait un certain nombre de rapports qu’il con-
vient d’apprécier a divers niveaux. Outre les rapports de production (liés a I’acti-
vité €économique), existalent aussi des rapports foncierement basés sur la reli-
gion. La religion qui est I’ensemble de dogmes et de pratiques ayant pour objet
les rapports d’un groupe social avec la puissance divine, est deés lors apparue
comme un champ privilégi¢ d’exercice du pouvoir d’Etat. En Céte d’lvoire,
quand on parle de religion, on fait forcément référence a deux principales confes-
sions. Il s’agit bien entendu de I’islam et du christianisme. Le premier a fait son
apparition au XVeéme dans le nord avant de s’étendre dans tout le pays au
XIXeme siecle, et le second vy fit son introduction en 1895 avec les missionnaires
catholiques qui ont d’abord essaimé missions et stations d’évangélisation dans le
sud avant de remonter au nord en 1904. De ces deux religions qui ont réduit la
pratique et les influences de I’animisme dans la société ivoirienne, naquirent des
confréries musulmanes et des tendances religieuses chrétiennes: protestantisme

SZRKG, 106 (2012), 335-351



(o8]
(0%}
o)

Felicien Navigué Coulibaly

(I"évangélisme et le pentecotisme). A coté de toutes ces religions, on note la pré-
sence des Eglises indépendantes africaines dont les plus célebres sont le harrisme
et Papa Nouveau issues de mouvements prophétiques initiés pendant la colonisa-
tion. A cette kyrielle de religions, s’ajoutent des mouvements religieux commu-
nement appelés «sagesses d’Occident» et des sectes venues d’Orient et d’Asie.

Dans cet article, nous consacrerons donc une large partie d’analyse a I'islam
et au christianisme car ces deux religions constituent les plus dominantes du pays
et les mieux enracinées dans la société ivoirienne avec respectivement 40 % et
30 % de fideles. De ce fait, ce sont elles qui ont occupé plus largement la scene
politique sous Houphouét-Boigny.

Caractérisée par une diversité religieuse, la Cote d’Ivoire est aussi une nation
hétéroclite avec une gamme variée d’ethnies' dans lesquelles se fondent de nom-
breux clans et tribus. Face a cette caractéristique sociologique particuliére du
pays, Houphouét-Boigny a, au plan politique, instauré un régime de parti unique,
renforcé sa coopération avec le pays colonisateur, la France, et au plan religieux,
¢tabli des rapports étroits avec la religion.

Si I'analyse de la politique générale d’Houphouét n’est pas I’objet de notre
étude, celle qu’il a orchestrée en rapport avec la religion en constitue le point fo-
cal. Notre travail ne consistera en aucun cas d’engager la discussion sur les re-
vers de la politique religieuse d’Houphouét. Alors, il nous revient de s’interro-
ger: en quoi consistait-elle cette politique religieuse? Quels furent ses principes
de base? Pour mieux comprendre la politique religieuse d’Houphouét, nous al-
lons d’abord axer notre réflexion sur les principes qui I’ont gouverné, avant
d’aborder plus en profondeur I’étude des rapports que I’Etat a travers la personne
du président a entretenus avec les religions pratiquées en Cdte d’Ivoire.

Les Principes de base de la politique religieuse de Felix Houphouét-Boigny

Les principes qui ont guidé Houphouét dans la mise en ceuvre de sa politique re-
ligieuse sont ceux que nombre de chefs d’Etat africains postcoloniaux ont adop-
tés des 1960, a savoir, la laicité, la pluralité, la neutralité religieuse.
L’indépendance une fois acquise le 7 aott 1960 apres soixante sept ans de co-
lonisation francaise, les nouveaux dirigeants ivoiriens penserent aussitot a la con-
solidation de I’Etat-nation.” En effet, I’obtention de la souveraineté nationale im-

La Cote d’Ivoire compte plus d’une soixantaine d’ethnies que les historiens regroupent en
cing grands ensembles ethniques: au Centre-nord il y a le groupe Gour (Sénouto, Koulango,
Lobi), les Krou (Wé, Bété, Dida, Bakwé, krou, Godi¢) au Sud-ouest, les Mandé du Nord
(Malinké et Dioula) au Nord-ouest, les Mandé du Sud (Dan, Gouro, Gban) a 1'Ouest, les
Akans (Baoulé, Ebrié, Agni et les Brons) respectivement au Centre, au Sud. & I'Est et au
Nord-Est.

L’ Etat nation insiste sur le territoire et ses frontiéres, I’homogénéité de la population. 1I'im-
portance de la citoyenneté face aux identités régionales ou religieuses. La République fran-
caise est I'exemple classique, avec I’héritage napoléonien d’un Etat puissant et centralisé
visant a incarner <'intérét général> (voir: Le Robert 2012 illustré et dixel, Nouvelle édition
millésime, 2012, 1675).

[



. . . .. B 2
Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions 337

pliquait de facto la mise en place d’un nouvel ordre politique marqué par la
promotion d’un nouveau «modele de I’Etat-nation [...] caractéristique de la mo-
dernité européenne et occidentale» s’inspirant «plus précisément du paradigme
de la Vé République francaise (1958)»". C’est dans ce contexte nouveau que
I'ancienne puissance coloniale, la France — comme dans nombre de pays afri-
cains indépendants au début des années 1960 — par le biais de quelques uns de
ses juristes, participa activement a la rédaction de la constitution ivoirienne pro-
mulguée le 3 novembre 1960. Ainsi, la premiére République ivoirienne mit en
place un «appareil politico-1égislatif égalitaire, unitaire et libéral»* tout en faisant
le choix du principe fondamental de la laicité pour gouverner et baliser le do-
maine religieux. L article 2 de la loi fondamentale précisait: «La République as-
sure a tous 1’égalité devant la loi sans distinction d’origine, de race, de sexe ou
de religion. Elle respecte toutes les croyances.»” La loi n°60-35 du 3 novembre
1960 renforce la laicité® de I’Etat en stipulant davantage que: «le principe de la
constitution en mati¢re de religion demeurant la liberté de conscience, aucun in-
dividu ne peut empécher un citoyen de pratiquer la religion de son choix et
d’adopter la confrérie qui lui plait».’

En 1960, en prenant le destin de son pays a bras-le-corps, Félix Houphouét-
Boigny n’avait qu’une seule inspiration politique religieuse: le libre exercice des
cultes, puisque I’indépendance avait fait naitre brutalement la notion d’Etat.®
L’ Etat, plus étroitement Houphouét, ouvert a la pratique de toute religion en
Cote d’Ivoire avait dans le prolongement du choix de la laicité, opté pour la
pluralité et la neutralité dans le domaine religieux. Par conséquent, la neutralité
pourrait signifier que 1’Etat ne devrait en rien s’identifier a une confession pour
ne pas favoriser telle conviction religieuse par rapport a telle autre. Aussi, 1’ac-
tion de I’Etat ne correspondrait-il a un engagement pour une cause religieuse. Par
contre, I'Etat peut «considérer que ’intérét public est favorisé ou au contraire
menacée par tel comportement religieux et en déduire un certain nombre d’ac-
tion»’. Pour ce faire, I’Etat, a travers le Ministére de 1’Intérieur exerce un droit
de contrdle et de protection des religions. La reconnaissance officielle et le per-

Marie Miran, Islam, histoire et modernité en Cote d’Ivoire, Paris 2006, 142.

* Idem, 144-145.

* Ibidem.

®  Selon le professeur Louis Rousseau du Département des sciences des religions, de I’Univer-
sité du Québec a Montréal, la laicité «se définit en substance, comme |’harmonisation, a
chaque fois liée aux conditions spécifiques d’une société donnée, de trois principes du res-
pect de la liberté de conscience et de religion et de sa pratique individuelle et collective; de
I’autonomie du politique et de la société civile a I’égard des normes religieuses et philoso-
phiques particuliéres; de la non-discrimination directe ou indirecte a 1’égard des étres hu-
mains». (Mémoire soumis a la Commission de Consultation sur les pratiques d’accommo-
dements reliées aux différences culturelles, le 20 octobre 2007).

Marie, Islam (voir note 3), 144-145.

Paul-Henri Siriex, Houphouét-Boigny ou la sagesse africaine, NEA-Nathan 1986, 200-201.
Jean-Marie Woehrling, Réflexions sur le principe de la neutralité de I’Etat en matiére reli-
gieuse et sa mise en ceuvre en droit frangais, in: Archives de Sciences sociales de religions,
101 (1998), 48.



338 Félicien Navigué Coulibaly

mis de fonctionner attribués a toute religion voulant s’organiser dans le pays,
¢taient dévolus a I’Etat. C’est d’ailleurs, dans cette perspective que I’Assemblée
nationale avait aboli entre 1962 et 1965, les lois et coutumes traditionnelles, pour
dit-on, donner une chance a I'émergence d’un Etat progressiste. Dés les pre-
miéres années postindépendance, I’Etat se langa dans un vaste programme d’oc-
cidentalisation de la société ivoirienne. Il s’engageait donc a la «suppression des
cloisonnements traditionnels, associés au passé»'’. En effet, en 1962 et 1964, la
propriété et le code familial en vigueur dans les sociétés traditionnelles, qui ac-
cordaient une suprématie du droit traditionnel sur le droit moderne, furent abolis.
Le systeme de castes, les régimes patrilinéaires ou matrilin€aires, le régime
coutumier d’héritage, la polygamie et le régime de mariage furent supprimés.
L Etat ivoirien se conformera ainsi aux prescriptions du code familial francais.

En substance, les grands chantiers religieux et culturels engagés par I'Etat et
surtout I’adoption de principe du libre marché religieux, permirent a la commu-
nauté religieuse plurielle de se constituer en communauté authentiquement poli-
tique sur laquelle I’Etat pouvait exercer ses pouvoirs régaliens sans toutefois étre
assujetti a un quelconque ordre divin.

Tout semblait penser que 1'Etat ivoirien, au cours des cinq années postindé-
pendance, s’était €vertué a baliser le domaine religieux et culturel pour mettre en
ceuvre sa stratégie politico-religieuse basée sur le clientélisme et le patronage po-
litique.

La politique religieuse d’Houphouet-Boigny. clientelisme et patronage politique
dans les milieux religieux

Pour consolider son pouvoir politique apres les années d’indépendances, Houp-
houét avait sans nul doute développé sa politique générale a partir de son éduca-
tion traditionnelle,'" et de sa conception personnelle de la notion de I’<Etat.
L’Etat, pour lui, devrait étre un pur instrument au service de la raison autocra-
tique par le souci de I'intérét général. Appréhender I’Etat de la sorte avait fa-
voris€ la mise en place d’un systéme politique €tatisé avec pour caractéristiques
majeures le monopole de la force publique, la régulation des comportements des
concitoyens et la capacité de mettre en ceuvre des politiques publiques. telles la
cooptation clientéliste.

10

Marie, Islam (voir note 3), 145.
1

Non seulement, Houphoué&t-Boigny croyait en [’unicité de Dieu, mais aussi a la multiplicité
des voies qui conduisent a lui. Toute la politique morale reposait sur «un idéal d humanis-
me intégral» articulé et fondé sur «quelques valeurs étroitement liées que sont la tolérance,
le dialogue, le consensus, la fraternité, la solidarité, la paix etc.» (Mireille Laporte, La pen-
sée sociale de Félix Houphouét-Boigny, Institut d’études politiques de Bordeaux, Centre
d’études d’Afrique noire, 1970, 8). Pour le président, ces vertus cardinales constituaient le
creuset d’une vie sociale harmonieuse mais également le socle des relations humaines et in-
terpersonnelles. Dans sa pensée, la portée de sa vision de la religion devrait consister a créer
une réaction comportementale positive chez les ivoiriens qui en plus de [’assimiler de-
vraient par ailleurs se I’approprier.



Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions 339

La notion de «clientélisme> peut étre vue sous deux angles: <le clientélisme
dyadique> et le «clientélisme corporatif>. Le clientélisme dyadique est la «relation
de clientele en tant qu’alliance dyadique verticale entre deux personnes de statut,
de pouvoir et de ressources inégaux dont chacune d’entre elle juge utile d’avoir
un allié supérieur ou inférieur a elle-méme»'*. Le «clientélisme corporatif> se
manifeste a travers les rapports d’exploitation que le pouvoir politique entretient
avec des fractions patronnes d’une communauté donnée.”” Ces formes de poli-
tique s’exercent dans les sociétés contemporaines arabophones mais aussi dans
les Etats postcoloniaux africains. La Cote d’Ivoire d’Houphouét n’a guere consti-
tué une exception. Sous le régime du parti unique d’Houphouét, comme sous de
nombreux régimes postcoloniaux africains, le politique, I’économique, le sociétal
et particuliérement le religieux s’interpénétraient. L’Etat, le pouvoir politique et
les agents politiques se trouvaient télescopés et se confondaient a bien des
égards. Le milieu religieux a subi ’interférence sinon 1’ingérence du politique
dans ses affaires religieuses tout en réussissant a «se mettre au service de 1’Etat
pour mieux le mettre a son service» ',

Acteur et agent de I’Etat au plus haut niveau, Houphouét, dans la perspective
de consolidation du pouvoir et de sa survie politique, s’était appuy€ sur un cer-
tain nombre de proches collaborateurs qui ont constitués les maillons clés du sys-
teme clientéliste et le noyau dur de sa politique de cooptation clientéliste. Sa col-
laboration politico-religieuse avec Mamadou Coulibaly, Mgr Yago et Papa
Nouveau sont des exemples du clientélisme dyadique et I’exploitation de ses rap-
ports avec des groupements religieux (confréries musulmanes) ont constitué les
témoignages effarants de son clientélisme corporatif.

Mamadou Coulibaly: bras droit du président et patron des musulmans de Cote
d’Ivoire (1965-1985):"> Houphouét compta sur Mamadou Coulibaly pour ren-
forcer son patronage politique dans la communauté musulmane de Cote d’Ivoire.
«Figure maitresse> du systéme clientéliste dans le milieu religieux musulman,
Mamadou Coulibaly, président du Conseil Economique et social et originaire
d’Odienné dans le nord du pays, fut imposé par le président Houphouét comme
le «patron> des musulmans. A ce titre, il était le porte-parole de la communauté

Jean Leca/Yves Schemeil, Clientélisme et Patrimonialisme dans le Monde Arabe, in:
International Political Science Review, 4 (1983), 455.

Idem.

" Ibidem.

N¢ a Odienné dans le nord-ouest du pays le 10 octobre 1910, Mamadou Coulibaly trainait
derriére lui une belle carriere de militant de premiere heure du RDA. Conseiller RDA a
I’Assemblée de I'Union Frangaise de 1949 a 1956, il fut plus tard le représentant de la Cote
d’Ivoire au Sénat de la Communauté entre 1956 et 1960. Trésorier général du PDCI de
1959 a 180, premier vice-président de I’Assemblée Nationale de Cote d’Ivoire en 1960,
Mamadou Coulibaly devient le président du Conseil économique et social des 1962 jusqu’a
sa mort en 1985. Il fut considéré comme étant le «grand ami musulman du président
Houphouét» et la plus «haute personnalité musulmane» dans le régime d’Houphouét.
(Marie, Islam [voir note 3], 174).



340 Félicien Navigué Coulibaly

musulmane aupres de I'Etat. Par souci de la mise en ceuvre de sa stratégie
géopolitique, Houphouét avait fait de Mamadou politique «la plus haute
personnalité politique musulmane de la Cote d’Ivoire»'. Militant irréductible du
Rassemblement Démocratique Africain (RDA), Mamadou Coulibaly, orchestra
la <politique musulmane> du président en faisant de lui I"orbite autour duquel
graviterait les satellites, notamment les imams et les associations islamiques,
cibles privilégiées des actions politiques du président en milieu musulman. Le
choix de Mamadou Coulibaly comme patron des musulmans résultait, outre son
appartenance politique et religieuse, plutot de son caractere personnel qui faisait
de lui un homme passif et pas passionné du point de vue religieux. Fonciérement
oppos¢ a toute forme d’intégrisme et d’activisme musulman, Houphouét s’était
assuré que Mamadou Coulibaly avait une conception tres réaliste de la pratique
de I'islam avant de porter son choix sur lui. Le patron des musulmans, conscient
de cela avait dit lors d’une interview accordée en 1976, a un journaliste, & propos
de sa vision de 'islam:
«Moli, je n’al pas été a I'école coranique. J’ai par la suite essay¢ de suivre la reli-
gion parce que c’était celle que je voyais pratiquer autour de moi. Je ’ai donc
adoptée et non seulement je 1’ai adoptée mais je ’ai aussi adaptée. J'ai adapté la
religion parce que je suis certain que Dieu est trop bon pour nous imposer des
choses que nous ne pourrions pas supporter. On nous dit par exemple qu’il avait été
question de cinquante prieres ou davantage par jour et que le prophéte, connaissant
notre faiblesse, en a demandé la réduction sachant qu'on n’y arriverait pas. Et la
prescription a été ramende a cinq prieres par jour. Il faut donc de la compréhension
si on veut que le travail soit fait, que la foi soit respectée; il faut adapter les condi-
tions aux possibilités des hommes appelés a pratiquer. Vous ne pouvez pas deman-
der a un homme, sauf peut-étre a des sportifs trés entrainés, mais pas a un homme

normal, de soulever 200 a 300 kilos: vous €tes certains que le colis ne sera pas
porté. Donc, il faut adapter Pislam»."”

Mamadou Coulibaly était donc un partisan de [’assouplissement du dogme
islamique. Il était opposé a toute forme de pratique irréaliste et passionnée de la
religion musulmane. Cependant, sa cooptation «assura au régime un soutien
quasi-inconditionnel» de la communauté musulmane jusqu’a sa mort en décem-
bre 1985. El Hadj Lazéni Coulibaly, alors garde des sceaux, ministre de la justice
et membre du bureau politique du Parti Démocratique de Cote d’Ivoire et par-
dessus tout originaire du nord du pays a I'instar de Mamadou Coulibaly, fut dés
lors coopté par le président pour assurer sa politique musulmane et étre a ce titre
le trait d’union entre la communauté musulmane et lui. Cet autre homme de
confiance du président fut donc le continuateur et le nouvel espoir de la commu-
nauté musulmane.

'® Marie, Islam (voir note 3), 174.

" Fraternité Hebdo. 15 octobre 1976 in: Marie, Islam (voir note 3), 175.



Houphouér-Boigny, le pouvoir politique et les religions 341

Bernard Yago, le collaborateur loval, libre et «rebelle): Dans la politique reli-
gieuse d’Houphouét, Mgr Bernard Yago'® aurait dii étre pour le christianisme, '’
ce qu'ont ét¢ Mamadou Coulibaly et Lanzéni Coulibaly pour [I'islam, si
I’Archevéque d’Abidjan n’avait pas de si tot en 1960, affiché sa volonté de ne
laisser le pouvoir temporel exercer son autorité sur le pouvoir spirituel. Apres la
collaboration scellée dés les premiéres heures de I'indépendance, les relations
entre ces hautes personnalités du pays seront jalonnées de tumultes et de heurts.
Si I"un veut indirectement s’arroger le droit d’étre le «<patron> politique de la re-
ligion catholique. I’autre revendiquera son autonomie vis-a-vis de I'Etat. Le fait
qu’il exerce a Abidjan, la capitale politique, fera de lui «le seul a prendre posi-
tion» (& cette époque ot Houphouét régnait de mains de fer), pour stigmatiser les
tares de la politique générale du président a I’occasion de certaines circonstances
clés de la vie politique de la nation.” Les heurts débutérent en 1963, lors des
«complots» du président contre ses amis politiques; lesquels complots® ayant
occasionné la mort d’Emest Boka, son ami personnel et fidele auditeur de ses
conférences épiscopales depuis 1959. En effet, Ernest Boka, président de la cour
supréme, ministre et collaborateur d’Houphouét, trouva la mort dans la prison
d’Assabou a Yamoussoukro (village du président), accusé de vouloir attenter a la
vie d"Houphouét. De source officielle, «il a été tendancieusement soutenu par les
autorités ivoiriennes que la mort de Boka Ernest serait survenue apres son
suicide par pendaison dans sa cellule de prison a Yamoussoukro»™. L Arche-

" Bernard Yago, ordonné a Rome le 8 mai 1960 par le Pape Jean XXIII. Il était en ce moment

le 17" et unique évéque ivoirien. Le 23 février 1983, il fut créé cardinal par le Pape Jean-
Paul II. Il fut le premier ivoirien président de la Conférence épiscopale. Archevéque métro-
politain (I’Eglise ne disposant d’un seul archevéque a cette époque) d’Abidjan, il fut le
«porte parole» des Evéques de Cote d’Ivoire. A ce titre il s’adonna a dénoncer dans ses
lettres pastorales ou homélies les «abus et injustices» du régime d’Houphouét sous le ré-
gime de parti unique.

Dans I’incapacité de faire du christianisme une religion d’Etat, Houphouét-Boigny favorisa
cette religion qu’il avait embrassée dés I'dge de 10 ans avec on baptéme du nom de Félix>.
Cette religion mieux que d’autres qu’il portait en estime, avait joui des faveurs de son plus
grand pratiquant au sommet de I'Etat.

Les complots de 1963, ne sont pas les seuls événements que la hiérarchie catholique dé-
noncera. Elle fut aussi critique a I’occasion de la premiere visite du Pape Jean-Paul II en
1980, de la découverte des premiers gisements offshore en 1980, des premieres €lections
législatives et municipales en 1980, du conflit entre pouvoir politique et enseignants du
supérieur en 1986, de la construction de la Basilique de Yamoussoukro en 1989.

Si le camp présidentiel criait au complot en 1963, les victimes ne se reconnaissaient pas
dans les chefs d’accusations portées contre elles établissant leur responsabilité dans un
«présumé» complot, si bien que Samba Diarra qui fut arrété lors de ces évenements les avait
traités de «faux complots». Il fit méme paraitre en 1997 un livre de 251 pages aux éditions
Karthala intitulé: Les faux complots d’Houphouét: fracture dans le destin d’une nation
1959-1970. Dans cet ouvrage, 1'auteur dénonce les intrigues politiques d’Houphouét-
Boigny caractérisées par de cruels assassinats ciblés, I’élimination systématique, les tortures
et I'emprisonnement arbitraire de présumés opposants. L objectif visé était d’occuper seul
la scéne politique pour ainsi instaurer un régime autocratique et assurer la longévité politi-
que de son parti politique le PDCI-RDA.

Siriex, Houphouét-Boigny (voir note 8), 214-215.

19

20

R



342 Félicien Navigué Coulibaly

véque d’Abidjan ayant du mal & croire a la mort par pendaison de I’homme
politique avait souhaité se rendre dans son village et ainsi participer aux funé-
railles tout en s’inclinant devant la dépouille mortelle. Houphouét avait refusé
qu’un tel honneur soit accordé surtout venant du plus haut dignitaire de I'Eglise.
Il exprima des lors sa désapprobation au déplacement de I’ Archevéque. Mais la
volonté inébranlable de Mgr Yago de se rendre a Grand-Mori€ a €té considérée
comme un affront par les autorités politiques et particulierement par Houphouét
qui le traita de «fétichiste en tiare>. Dans le méme contexte, il prétera des ambi-
tions politiques a I’Archevéque et décidera de ’expulser du pays. Cette affaire
politico-religieuse dépassa les fronticres de la Cote d’Ivoire pour arriver au
Vatican qui apres avoir soutenu Houphouét se rallia a Yago.

Face a ’hostilité de 1’ Archevéque (libre, trés écouté et aimé des catholiques)
de se voir coopter par Houphouét et a son refus d’assujettir I’Eglise catholique au
pouvoir politique, Houphouét révisera sa position et méme sa politique a 1’égard
de I’Eglise catholique. Le 6 mars 1965, en décorant Mgr Yago a Kpass, le village
de I'archevéque a 1’occasion d’une cérémonie faste qui lui fut dédiée, Houphouét
s’inclinera. Depuis lors, la collaboration entre les deux personnages politico-
religieux sur fonds de mésentente assurera a I’Eglise catholique son autonomie
vis-a-vis des autorités politiques. Mgr Yago, avec lui toute la hiérarchie ecclé-
siale, avait admis que

«L’Etat et I'Eglise sont des sociétés ayant des finalités différentes. Souveraines,

chacune dans son propre domaine, elles doivent se garantir réciproquement 1’ indé-

pendance et la liberté nécessaire a I’accomplissement de la mission qui leur est par-
ticuliére. La hiérarchie ecclésiastique ne doit pas en tant que telle, s’arroger une in-
fluence politique. Parallélement, le gouvernement de I’Etat ne soit pas peser sur le
pouvoir spirituel, celui-ci ne relevant pas de sa compétence [...] il importe cepen-
dant que les rapports entre I’Eglise et I’Etat ne soient pas inspirés par les revendi-
cations de prestige et d’autorité mais par la volonté de répondre a ce qu’exige ob-

jectivement le bien commun et par le souci d’étre au service de tous les hommes et
de tout ’homme»~".

Ces belles paroles n’étaient pas cependant traduites en faits d’autant plus que
le prélat ivoirien a bien des égards a été divisé sur des questions engageant
I’Eglise catholique comme ce fut le cas a la fin des années 1980, lorsque
Houphouét initia le projet de construction d’une Basilique en Céte d’Ivoire. Si
Mgr Yago s’y opposa défendant que la situation économique ne s’y prétait pas,
au regard de la crise financiere qui prévalait, d’autres hauts dignitaires tel Mgr
Agré collaborateur directe de 1’Archevéque d’Abidjan, trouverent salutaire ce
projet qui renforcera la «christianisation du pays>. En dépit de tout, Houphouét
eut a développer ses réseaux de patronage dans le milieu catholique ou ses pra-
tiques clientélistes étaient parvenus a s’ imposer.

23

Jean-Claude Djereke, Les hommes d’Eglise et le pouvoir politique en Afrique noire. Le cas
la Cote d’Ivoire, Paris 2009, 88.



2

Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions 343

Papa Nouveau: ['ami prophéte et conseiller politique du président: Avec les
autres confessions religieuses non moins importantes pratiquées en Cote d’lvoire
(harrisme et Papa Nouveau), Houphouét-Boigny entretenait des relations aussi
discretes que solides. Ses rapports cordiaux avec le prophete Papa Nouveau,
fondateur de 1I’Eglise Papa Nouveau, une branche dissidente de la mouvance
harriste,” témoignaient de I’amitié et du profond respect mutuel de ces deux il-
lustres personnages du monde politico-religieux ivoirien. Le prophete Papa
Nouveau, de son vrai nom Dagri Najva, avait fait de son village Toukouzou
Hozalem en pays avikam (foukou zou: le lieu du génie; hozalem, la nouvelle Jé-
rusalem) la plaque tournante et le siége de la pratique de sa religion. Il «était de
fait un prophéte typiquement ivoirien, liant un fort ancrage local et ethnique et
une vocation a parler au nom de Dieu pour tous les ivoiriens, conjuguant les
valeurs des cultes traditionnels de fécondité (au point de proner la polygamie et
de tolérer I’adultere) et I’ouverture vers le modernisme et le développement (par
la création d’écoles et de dispensaires) soutenant dés les années 1930, le mouve-
ment national et pratique la bonne entente avec les Blancs»™. L’attachement de
Papa Nouveau a la tradition africaine et sa bonne connaissance du fait religieux
ancestral avait fait de lui, un prophete trés écouté et beaucoup sollicité du prési-
dent. 11 joua aupres du président, le réle de devin et de consultant et de conseiller
spirituel. De sorte qu’a son déces en septembre 1990, le président Houphouét a
qui il avait prédit la présidence de la république pendant qu’il luttait activement
pour I’indépendance de son pays, ne manqua pas de dire du «prophete des la-
gunes» qu’il «faisait partie de la race des prophétes purs»*.

L exploitation politique de ses rapports avec les groupements religieux
par Houphouét-Boigny

Si la cooptation clientéliste dyadique avait consisté a utiliser des personnages
clés qui constitueraient des pions a son jeu de patronage politique, Houphouét
n’a cependant pas négligé les corporations religieuses, tels les mouvements
catholiques, les confréries et les associations islamiques.

Le harrisme est un mouvement religieux créé par William Wade Harris (1965-1929) au
Libéria au début du XXe¢ siécle. Ce mouvement est issu de I’idéologie des Eglises dites in-
dépendantes africaines. Son promoteur s’installe en Cote d’Ivoire en 1913 et créé I’Eglise
harriste. Combattu par le pouvoir colonial francais, William Wade Harris sera expulsé de la
colonie de Cote d’Ivoire en 1915. Cependant, son Eglise ne cessera de se développer. L’Eg-
lise harriste est régie par des principes fondés sur la Bible. Sa doctrine originelle axée sur
I’abandon du fétiche, I'obéissance 4 la loi mosaique, obligation du baptéme tire toute sa
substance de 1I’Ancien Testament. De ce fait et en sa qualité d’Eglise indépendante afri-
caine, elle tolérera certaines pratiques issues des cultures africaines telles la polygamie, la
divination et la médecine traditionnelle.

André Mary, Prophétes pasteurs, la politique de la délivrance en Céte d’Ivoire, in: Politique
africaine, 87 (2002) 72-73.

[dem.



344 Félicien Navigué Coulibaly

Pour diriger I'Etat postcolonial, Houphouét recrute dans les mouvements catho-
ligues: L Eglise catholique introduite deux ans aprés que la Cote d’Ivoire est
proclamée colonie frangaise en 1893, a imprimé sa marque dans la sphére poli-
tique ivoirienne. Bénéficiant des soutiens de I'administration coloniale frangaise,
I’Eglise catholique jouira d’une situation de quasi-monopole dans la vie politico-
religieuse de la colonie de Cote d’Ivoire. Parfaitement intégrée aux structures de
I’ordre colonial, la religion catholique devint dans les années d’aprés guerre, une
arme utilisée par 1’administration coloniale a travers les €coles missionnaires
pour apporter la civilisation occidentale. Apres I'indépendance, les nombreux ca-
dres sortis des écoles missionnaires, ex-animateurs des organes de presse chre-
tienne (Afrique Nouvelle et La Cote d’Ivoire chrétienne), ex-syndicalistes de la
Confédération Frangaise des Travailleurs Chrétiens (CFTC), et anciens mem-
bres de la Jeunesse Etudiante Catholique (JEC), de la Jeunesse Ouvriere Catho-
ligue (JOC) et du mouvement des Scouts, seront actifs sur la scene politique.
Houphouét les recrutera pour faire d’eux des militants indécrottables du Parti
Démocratique de Céte d’Ivoire (PDCI). A cet effet, ils occuperont de hauts pos-
tes politiques dans le gouvernement et seront deés lors les membres influents de la
vie politique locale et régionale. Les plus célebres des cadres et compagnons de
lutte de Félix Houphouét-Boigny issus de ’ordre religieux catholique sont Phi-
lippe Yacé, nommé Secrétaire Général du PDCI puis Président de 1’Assemblée
Nationale, Jean-Baptiste Mockey. pharmacien et Mathieu Ekra, Secrétaire d’Etat
aux Affaires Sociales puis Ministre de I’Intérieur (c’est a lui que reviendra I’hon-
neur de rédiger I’Hymne National de la Cote d’Ivoire). Outre ces membres in-
fluents du PDCI,

«quelques anciens membres et animateurs de I’Action Catholique font aussi leur
apparition au sein du nouveau gouvernement: MM. Bayablé Kouadio et Joseph
Pango, tous deux anciens scouts, se voient attribuer les postes de Ministre de la Dé-
fense Nationale et Chef de la Fanfare de la Gendarmerie Nationale. M. Jean Dela-
fosse, ex-président du Conseil paroissial de Notre Dame de Treichville devient le
ministre de la Fonction Publique, alors que les anciens ¢léves du Petit Séminaire de
Bingerville, M. Amani Goli et Amon Tanoh Lambert occupent respectivement les
postes d’Inspecteur des imp6ts et de Ministre de I'Education Nationale»™ .

Heureux de savoir que I’Etat recrute dans le milieu chrétien, [’épiscopat
ivoirien préconisait le 6 aolt 1960, la veille méme de la proclamation de I’indé-
pendance de la Cdte d’Ivoire «une loyale collaboration de I'Eglise et de I'Etat»:

«Une eére nouvelle va s’ouvrir dans quelques instants pour notre Cheére Cote
d’Ivoire. Fideles aux traditions de [’Afrique croyante, nous voici rassemblés ce soir
pour offrir au Seigneur les prémices de notre indépendance nationale et lui chanter
notre cantique d’Action de graces. A cette occasion, nous tenons a vous redire que

Témoignage de I’Abbé Basile Mobio, Directeur d’Etudes du Petit Séminaire de Bingerville
réalisé par Emest Gnangoran Yao-Bi, L'église catholique en Cote d’Ivoire: Influence du
catholicisme sur la société ivoirienne pendant la période précédant I'indépendance 1930-
1960. These de Doctorat unique en Histoire, Université de Paris | Sorbonne, 1991, 342,



(%)
5
n

Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions

I"Eglise s’associe pleinement a cette joie et vous invite a livrer vos cceurs a 1’allé-
gresse geénérale, car Dieu, enseigne-t-elle, nous a créés libres et il n’est pas dans sa
pensée qu'un peuple reste perpétuellement sous tutelle. Oui réjouissons nous parce
que notre pays retrouve sa dignité et sa personnalité. Mais nous tenons aussi, nous
tenons surtout a vous rappeler, chrétiens, que la Nation reste a batir et que I’Eglise
vous fait une obligation grave d’étre au premier rang de la construction nationale
dans I'ordre et la paix. Notre tache a tous, est d’abandonner les rancceurs et de pré-
parer la réconciliation de tous pour assurer dans une Coéte d’ivoire unie, une con-
struction nationale en y apportant le bénéfice des valeurs chrétiennes, gage d’équi-
libre et de stabilité. Notre tiache, elle se résume en deux mots: collaborer et servir,
collaborer et non critiquer, servir et non briguer les places ou se servir [...].»23

Cette collaboration scellée entre I'Etat et 1’Eglise se matérialisa par le serment
des chrétiens de ne «jamais critiquer le systéme en place et faire de la «chose poli-
tique> leur bien propre, s’en servant comme bon leur semble plutdt que de songer
au bien étre de leurs compatriotes». Dans le méme ordre d’idées, Yao-Bi dira que

«Les cadres catholiques n’ont pas redouté les responsabilités politiques auxquelles
I’Etat ou I’Administration les conviaient, qui ne représentaient pas, somme toute,
un danger pour leur foi. Préparés en cela par les missionnaires, ils se hisserent a
tous les €chelons de la vie: depuis les ministéres jusqu’aux chefs d’équipes, jeunes,
les syndicats et les écoles, dans toutes les sphéres de I'Etat»

Foncierement favorable a une occidentalisation du régime, Houphouét-Boig-
ny puisera toute sa creme politique dans le milieu catholique. Cependant, il met-
tra en place un systéme de réseaux de soutiens et de conseils chez les musulmans
ivoiriens par le jeu des alliances avec des dignitaires des confréries musulmanes
et des associations islamiques.

La mise en place informelle de réseaux de soutiens et de conseils dans le milieu
musulman: Sous la colonisation, |’islam, dans de nombreux pays africains (Ni-
ger, Sénégal, Mauritanie etc.) représenta une sorte de barriere symbolique et cul-
turelle contre la pénétration occidentale. En Cote d’lvoire, de nombreux musul-
mans participerent a la marche vers I’indépendance aux cotés du Rassemblement
Démocratique Africain (RDA). Houphouét militant de premiére heure de ce
grand rassemblement politique africain, nouera des alliances politiques mais sur-
tout religieux avec des marabouts de renom. Ceux-ci constitueront le premier
cercle restreint de son réseau musulman.

Bien que catholique, Houphouét-Boigny noua de solides relations avec les
dignitaires des confréries musulmanes d’ou il tira d’énormes profits pour servir
sa cause politique et religieuse. Il approfondit ses relations avec les musulmans
lorsqu’il intégra le monde des marabouts par le canal de certains célébres noms,
notamment le Cheikh Yacouba Sylla® de la confrérie des Hamallistes, un sous-

28

20

Homélie prononcée par Mgr Bernard Yago, évéque d’Abidjan, le 7 aott 1960.

Gnangoran Yao-Bi, L’église catholique (voir note 27), 343.

Originaire de Nioro dans la Mauritanie actuelle, Yacouba Sylla, suite a des événements
religieux est arrivé en Cote d’lvoire en 1930 par déportation de I’administration coloniale
francaise.

29
30



346 Félicien Navigué Coulibaly

groupe de I'islam Tijaniyva. Les liens trés intimes et intenses que Houphouét-
Boigny entretint avec cet illustre marabout trés influent rencontré dans [’aréne
politique a Gagnoa a I’époque de la lutte anticoloniale du Rassemblement Démo-
cratique Africain (RDA) ont été fondés sur des engagements réciproques, com-
me le témoigne Cheikna Sylla:

«Yacouba Sylla avait fait valoir notamment que, en tant que marabout, il ne pouvait
pas s’entendre sans certains engagements de la part de ce dernier. Le Député
Houphouét, devrait par exemple, accepter en toute circonstance de se mettre au ser-
vice de la paix. Il devait, autre exemple, abandonner certains sacrifices qui n’étaient
pas inhabituels autrefois, en particulier ne pas verser le sang humain. Sous ces con-
ditions, ’homme de Dieu se mettrait a prier pour lui pour que I’ Afrique puisse étre
ce qu’elle est aujourd’hui [...]. Yacouba Sylla était un conseiller assidu d’Houp-
houét sur beaucoup de plans. Il y avait des émissaires, des parents, des oncles qui
circulaient entre les deux hommes et qui disaient & celui qui agissait ce qu’il fallait
faire, ou il fallait aller et ou il ne fallait pas, pour réussir ce qui a été réussi.n° |

L’amitié entre Yacouba Sylla et Houphouét basée sur le serment de servir
I’homme africain ouvrit davantage le monde mystico-spirituel des savants du
coran, a ’homme politique. Par le biais de Yacouba Sylla et de son réseau tidja-
niste, d’autres relations trés intenses se sont établies sur la base de la religion
entre Houphouét-Boigny et le célebre chef spirituel et homme politique souda-
nais, Hampaté B4, premier ambassadeur extraordinaire et plénipotentiaire du
Mali en Cote d’Ivoire et de la Cote d’Ivoire au Mali. En 1967, cet homme poli-
tique et religieux prit définitivement ses quartiers a Abidjan ou il s’adonna aux
conseils spirituels des fidéles musulmans comme chrétiens. Ses activités reli-
gieuses savamment menées lui conférent les qualités de guide spirituel trés
gcouté et respecté d’Houphouét qui le cotoya assidument jusqu’en 1991, année
de sa disparition. Outre Yacouba Sylla et Hampaté Ba, Houphouét comptait de
nombreux conseillers religieux dans le giron des marabouts, qui pour la plupart
¢taient des devins qu’ils consultaient régulierement en pensant que ces derniers
étaient dotés «du savoir encyclopédique, de la sagesse spirituelle et de la modes-
tie sociale». A propos de ces conseillers spéciaux du président, Marie Miran
soutient qu’ils jouissaient des largesses du président en termes de rémunération,
mais ils devraient par ailleurs subir les réprimandes de celui-ci s’1l arrivait qu’ils
servent ses ennemis.

Plus généralement, Houphouét-Boigny consultait régulierement de grands
imams et sages musulmans tant pour aussi bien des questions religieuse que poli-
tique. L’imam vénéré de Bondoukou, Ali Baba Timité, ami de lutte politique au
temps du RDA, mort en 1988 avait ses entrées au palais présidentiel, tout comme
les marabouts Cheik Soutoun Badji, le sénégalais N’djili M’baye et le malien
Cheikh Sidy Modibo Kané Diallo qui respectivement dans les années 70 et 80
influencérent Houphouét a cause de leur sagesse spirituelle.

31

Témoignage de Cheikna Sylla, in: Mel Frédéric Grah, 56 témoignages, riches. surprenants,
édifiants, Abidjan 2005, 367.



Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions 347

Félix Houphouét-Boigny noua des alliances avec d’autres familles musul-
manes dans le nord de la Cote d’Ivoire notamment en pays sénoufo, avec le pa-
triarche Péléforo Gbon Coulibaly, chef traditionnel musulman sénoufo. Houp-
houét avait tissé¢ de fortes et intimes relations avec Gbon, «son pére spirituel» a
cause des nombreux services politiques et mystiques que le chef sénoufo lui a
rendu pendant la lutte coloniale et surtout pendant I’exercice de son pouvoir
politique en tant que Chef d’Etat. Houphouét-Boigny, ne cessera de manifester
partout et quand 1’occasion se présentait a lui, son amitié¢ avec la famille Gbon de
Korhogo. 1l effectua le déplacement a Korhogo pour témoigner sa reconnais-
sance a Gbon Coulibaly a la disparition de ce dernier en 1962. Mieux, il fit des
membres de cette famille alliée, des hommes politiques et de hauts cadres de la
Cote d’Ivoire postindépendance. En instrumentalisant son amiti¢ avec la famille
de Gbon Coulibaly, Houphouét récoltait des dividendes politiques dans le pays
sénoufo, lequel avait insidieusement signé une sorte de pacte d’alliance avec
Houphouét, leur libérateur et leur sauveur (il mit fin & leur souffrance avec I’abo-
lition des travaux forcés).

Outre, les réseaux des imams et guides religieux, Houphouét a su aussi
compter sur les associations islamiques pour mener a bien sa politique religieuse.
En effet, réticents a leur constitution dans la premiere décennie postindépen-
dance, le pouvoir politique parvint a les intégrer au cceur de sa politique musul-
mane, surtout avec 1’offensive diplomatique des nations arabo-islamiques pré-
sentes en Cote d’Ivoire au début des années 1980 consécutivement aux booms
pétroliers de 1973 et 1979 dans les pays arabes. Ce n’est qu’a partir de 1983, que
I’Union culturelle musulmane (UCM), le Conseil supérieur islamique (CSI) et
I’Association musulmane pour ['organisation du pelerinage a la Mecque
(AMOP) joueront un role essentiel dans la communauté musulmane ivoirienne.
Mais, «a des degrés divers, toutes ces associations se lancérent a corps perdu
dans la course au pouvoir politique et succomberent aux tentations de la coopta-
tion»>". Le Conseil supérieur islamique, I’association la plus en vue, aux dires de
I’imam Tidjane B4, était une «association para-étatique tres politisée». Les res-
ponsables de cette association, pour la plupart des employés de 1’administration
publique, étaient des «lieutenants dociles a travers lesquels le pouvoir croyait se
garantir le contréle de I'Islam en Céte d’Ivoire»™®. Ceux-ci avaient noué des liens
trés politisés avec Houphouét de qui ils percevaient des subventions pour I’orga-
nisation du pelerinage a la Mecque. Avec I’argent, Houphouét arrivait & manipu-
ler les associations musulmanes autour desquelles €tait organisé tout un systeme
d’escroquerie et de corruption surtout lorsqu’il s’agissait de 1’organisation du
pelerinage a la Mecque ou I’Etat apportait une forte subvention pour garantir son
succes. Marie Miran dira en substance que «les idéaux islamiques disparaissaient
dans le systéme de corruption qui guettait les associations islamiques»’*.

Marie, Islam (voir note 3), 239.
Idem.
Ibidem.

Wi

L
b

(%)
i



348 Félicien Navigué Coulibaly

Construction d’'édifices cultuelles et contribution financiére a l'organisation
des activités religieuses

Ce fut I'une des politiques de patronaoe qui révélera la dimension religieuse
d’Houphouét-Boigny mais aussi, ¢’est elle qui déterminera la grandeur de sa fol.

Houphouét initie une campagne de souscription pour [ 'édification d'édifices reli-
gieux: Cette campagne démarre a Abidjan, des 1964 avec le lancement de la mo-
bilisation de fonds pour la construction d’une église catholique, d'un temple
protestant et d’'une mosquée. La réalisation de ces grands projets devrait étre la
preuve matérielle de la grandeur spirituelle du promoteur. Plus qu’<acte de fob,
la souscription a laquelle le président fait appel a tous les ivoiriens le 22 décem-
bre 1964, le jour de son lancement devrait permettre la construction d’édifices
non pas a «la mesure de nos ambitions mais a la seule mesure de notre foi [...]
parce qu’il serait souhaitable que la Cote d’Ivoire soit le pays dont les actes
s’inspirent toujours de I’amour et de la crainte de Dieu»’’. Une opération de col-
lecte de fonds™ selon chaque confession (Eglise catholique, protestante et
I’islam) fut organisée pour que les ivoiriens manifestent leur générosité. En
1965, Houphouét mis en place un comité de collecte harriste. De 1966 a 1975,
Houphouét autorisa des ponctions sur les salaires des fonctionnaires de 1’Etat et
des travailleurs du privé en vue de la construction d’édifices religieux (temples,
Eglises et mosquées). De ces retenues sur les salaires, la communauté musul-
mane regut 1 milliard 350 millions de Fcfa. La part qui est revenue aux catho-
liques s’élevait a 1 milliard 450 millions de Fcfa. Les protestants méthodistes re-
curent de I’Etat de Cote d’Ivoire, 650 millions comme apport pour la construc-
tion d’édifices religieux a Abidjan.

De nombreuses mosquées sortirent de terre dans plusieurs villes du pays, no-
tamment a Korhogo, Gagnoa, Daloa etc. Cependant, la plus grande manifestation
de la mégalomanie religieuse du président fut la construction de la Basilique Notre
Dame de Yamoussoukro.’” De par sa taille et son étendue, la Basilique Notre Da-
me de Yamoussoukro est le plus grand €difice catholique au monde. Son archi-
tecture fait un remarquable jumelage avec la Basilique Saint-Pierre de Rome. Ce
sont prés de quarante milliards de francs CFA environ 122 millions d’euros soit
6% du budget annuel du pays, qui ont été engloutis dans la réalisation de ce grand

Fraternité¢ Matin, 22 décembre 1964,
La contribution financiére devrait étre de 1000 FCA par habitant et par an. Cela donnait
droit & une carte, preuve matérielle de la souscription. Les Ivoiriens devraient dés lors subir
le harcelement des membres des comités. La décision de souscription par la force devint dés
impopulaire.
La partie centrale de la basilique, majestueuse, culmine a 58 m de hauteur avec 100 m de dia-
metre, elle est surmontée d’un dome de 90 m de diameétre, de 60 m de hauteur et d’une lan-
terne de 40 m de hauteur. Le poids total est estimé a 98 000 tonnes pour une hauteur de 158 m.
Elle peut contenir 18 000 places dont 7 000 cmiscs La prcmif:rc pierre de I'édifice a été posée
le 10 aott 1985 et bénie par le Pape Jean-Paul II. La basili ique est batie sur une surface de
130 hectares, avec un volume de terrassements de 800 000 m’. Les fondations sont constituées
de 156 pieux forés a la bentonite de 1,10 m de diametre et de 30 m de profondeur moyenne.



Houphouét-Boignv, le pouvoir politigue et les religions 349

édifice religieux. Cet énorme investissement n’a d’ailleurs pas manqué d’étre cri-
tiqué par des opposants a la mégalomanie d"Houphouét-Boigny. Face a ses détrac-
teurs, celui-ci rétorquera que la Basilique Notre Dame de la Paix de Yamoussoukro
a été financé sur fonds propre et non avec les ressources financiéres de 1’Etat.™

La participation financiere et physique (directe ou indirecte) d Houphouét aux
fétes et aux pélerinages: Houphouét-Boigny ne cessera de manifester son soutien
aux religieux en participant directement ou indirectement aux activités. Directe-
ment, il s’octroyait le loisir de participer a des cérémonies religieuses, notamment
des déces, tnaugurations d’édifices religieux ou de journées de rencontres et de
prieres. Concernant les journées spéciales, les exemples les plus probants furent
celles des 18 octobre 1973 et 1975: Houphouét invita les Ivoiriens de toute con-
tession confondue a participer a la journée annuelle de priére pour célébrer son an-
niversaire de naissance. En effet, en 1975, Houphouét-Boigny célébra son anni-
versaire qui coincidait avec le cinquantenaire de 1’Eglise catholique de Bouaké et
la fin du Ramadan. Il participait a toutes ces cérémonies d’abord & Bouaké avec les
catholiques puis a Yamoussoukro avec les musulmans. Méme s’il professait la foi
chrétienne, Houphouét ne voulant favoriser aucune religion, n’avait que pour leit-
motiv «Dieu est unique mais adoré sous plusieurs formes». Toutes les principales
fétes chrétiennes (Noel, paques, Ascension, Assomption, Pentecote, Toussaint)
auxquelles participait le président, en se rendant a la messe, étaient célébrées. A la
veille de chacune de ces fétes, le gouvernement, décrétait chdmés et payés les jours
de leur célébration ou le lendemain (le lundi de paques et de la pentecdte).

Avec les musulmans, Houphouét-Boigny manifestait sa solidarité et sa charité
a leur égard pendant le mois saint de ramadan et a I’occasion du pélerinage a la
Mecque, comme le témoigne la Confédération des associations, organisations et
conseils islamiques de Céte d'Ivoire (CAOCICI):

«Pendant les mois sacrés du Ramadan, des centaines de tonnes de riz, de sucre, de
lait, accompagnées d’importantes sommes d’argent sont donnés aux imams et chefs
religieux en vue de les distribuer aux fidéles de leurs communautés, sans oublier qu’a
chaque saison du pelerinage a la Mecque, la Présidence de la République vient en
aide aux associations organisatrices du pelerinage agrées par le ministeére de 1’admini-
stration du territoire afin d’assurer les frais de voyage de plusieurs centaines de mu-
sulmans démunis financierement, pour qu’ils accomplissent en toute facilité, le cin-
quieme pilier de I'lslam (le pelerinage). Aprés feu le Président Houphouét-Boigny,
tous ses successeurs ont maintenu cette pratique qui est devenue une tradition en
Céte d’Ivoire.»”

La construction de la Basilique ne fut du golt de certains politiques et méme religieux (mu-
sulman et chrétien) au plus haut niveau parce que sa construction intervenait en pleine crise
conjoncturelle que traversait la Cote d’Ivoire depuis le début des années 80 jusqu’a ce qu’elle
soit mise sous Programme d’Ajustement Structurel. Que ce soit le cardinal Bernard Yago, pre-
mier cardinal ivoirien de Ihistoire, ou Laurent Gbagbo I’opposant historique de Félix Hou-
phouét-Boigny, tous ont dénoncé I'utilisation des deniers publics pour la construction de cette
Basilique. ..

Marie Adele Djidjé, CAOCICI: le haut conseil des oulémas et imamats chez Gbagbo, in:
Fraternité Matin, 11 Novembre 2005.



350 Félicien Navigué Coulibaly

De fagon indirecte, Houphouét lorsqu’il fut empéchée se faisait représenter
officiellement aux fétes religieuses. Marie Miran considere ses <représentations
officielles> comme faisant partie des stratégies de controle de I’appareil étatique
et plus particulierement du président. Outre cela, Houphouét visait plus encore a
témoigner tout son attachement a la communauté qu’il assiste. Aux cérémonies
religieuses auxquelles participaient les représentants du président, la commu-
nauté devrait réatfirmer leur attachement aux idéaux de paix et de fraternité si
chers au président. Les représentants méme s’ils n’¢taient pas de la confession
comme ce fut le cas du ministre Auguste Denise, chrétien de son état qui, a
maintes reprises a représenté le chef de I’Etat a la Mosquée Dioula de Treich-
ville, influencaient les sermons parce que les grandes fétes islamiques étaient
regardées par le pouvoir comme étant des moments ou les guides religieux
s’adressaient avec solennite a leurs fideles sur I"actualité politique et partageaient
avec eux les visions de I’islam. Houphouét rechignait I’intégrisme et ’activisme
religieux musulman dans des Etats africains comme en Libye, ¢’est pourquoi ses
représentants se devraient de sensibiliser les communautés a tout sentiment terro-
riste.

Conclusion

Notre analyse a montré que pendant trente ans de régime unique, la politique
religieuse de Félix Houphouét-Boigny a consisté a se rapprocher des commu-
nautes religieuses pour les mettre sous tutelle de 1’Etat. L autorité¢ de I'Etat se
trouvait ainsi renforcée. Pour le pouvoir politique et plus particuliérement dans la
pensee du president, la liberté religieuse guidee par le principe de la laicité ne de-
vrait en rien permettre la dispersion de ’autorité. Une seule autorité, celle de
I’Etat, plus encore du président devrait prévaloir. Les communautés religieuses,
diverses et cloisonnées présentaient une unité dans leurs rapports avec Houp-
houét pour ainsi adopter une position remarquablement homogene vis-a-vis de
I’Etat et de son président. Cependant, pour soumettre et accommoder 1’ensemble
des Ivoiriens a sa politique, Houphouét a axé sa politique religieuse sur la straté-
gie de cooptation clientéliste et de patronage politique. L argent, I’affirmation de
I’autorité politique et 1’achat des consciences furent au cceur de la politique
clientéliste du président. Ce systeme politique lul a permis d’interférer dans des
domaines privés religieux pour vouloir s’imposer comme €tant le <patron> des
religieux ivoiriens. Ainsi, fit-il appel a son génie politique pour s’appuyer sur des
collaborateurs recrutés dans le milieu politique pour servir sa cause religieuse.
Voulant construire un Etat moderne, calqué sur le modele occidental et fondé sur
un type d’autorité légal rationnel, dont la 1égitimité résulte de la mise en ceuvre
de I"idéologie de I’intérét général, Houphouét — disposant des ressources publi-
ques comme s’il s’agissait de son patrimoine privé — avait personnifié son
pouvoir, attirant a lui la sympathie et la soumission des hauts dignitaires reli-
gieux. Le mythe de «<messie politique> qu’il a réussi a créer autour de sa personne



Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions 351

lui avait permis d’instrumentaliser ses rapports avec les chrétiens et surtout avec
les musulmans. Si ses relations avec la hiérarchie chrétienne catholique étaient
par moment tumultueuses, celles qu’il noua avec les musulmans étaient mar-
quées par une sorte d’allégeance, ce qui lui a valu leur soutien indéfectible et
sans faille pendant les trente années que nous avons étudié. Cependant, la politi-
que religieuse d’Houphouét positionnant en sourdine la religion catholique au
dessus des autres religions plus particuliérement 1’islam, n’a-t-elle — on pourrait
demander — pas été vue par les musulmans comme une sorte de «christianisation
du régime>?

Houphouét-Boigny, le pouvoir politique et les religions en Céte d’Ivoire: 1960—1990
Houphouét-Boigny, premier président de la Cote d’[voire, érigea la loi sur la laicité con-
tenue dans la constitution de son pays, comme prm(:lpe de base de sa politique religieuse.
Ainsi, pour mettre en ceuvre cette politique, il s’est employé a faire de la cooptation clien-
téliste, du patronage politique et de ['exploitation politique de ses rapports avec les
groupements religieux ivoiriens, les principaux axes, en vue de la consolidation de son
pouvoir politique.

Houphouét-Boigny, die politische Macht und die Religionen
in der Elfenbeinkiiste: 19601990

Der erste Prisident der Elfenbeinkiiste, Houphouét-Boigny, erliess ein Laizititsgesetz, das
als Grundprinzip seiner Religionspolitik in die Verfassung des Landes Eingang fand.
Freilich bemiihte er bei der Umsetzung seiner Politik klientelistischen Stimmenkauf, poli-
tische Patronage und die politische Ausnutmng seiner Kontakte mit den Religionsgruppen
in der Elfenbeinkiiste. Dics waren die Hauptachsen von Houphouét-Boignys Konsolidie-
rung der politischen Macht.

Houphouét-Boigny, political power and religions in the Ivory Coast: 19601990

Houphouet-Boigny, the first president of the Ivory Coast, incorporated a law on secula-
rism into the constitution of the country, as a basic principle of his religious policy. To
implement this policy, he made use of clientelism and political patronage and also ex-
ploited for political purposes his relationships with the religious groupings in the country.
It was principally by this means that he was able to consolidate his political power.

Motis clés — Schliisselwdrter — Keywords

pouvoir politique — politische Macht — political power; cooptation — Kooptierung — coop-
tation; patronage politique — politische Patronage — political patronage; clientélisme —
Klientelismus — vote catching; politique religieuse — Religionspolitik — religious policy.

Félicien Navigué Coulibaly, Département d’histoire, Université¢ de Cocody-Abidjan Cote
d’Ivoire, Abidjan.






	Houphouët-Boigny, le pouvoir politique et les religions en Côte d'Ivoire : 1960-1990

