
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: Islam et politique au Sultanat de Goulfey (Nord-Cameroun) : entre
traditionalisation et reformisme

Autor: Ousman, Mahamat Abba

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Islam et Politique au Sultanat de Goulfey
(Nord-Cameroun): entre Traditionalisation et Réformisme

Mahamat Abba Ousman

Le pays kotoko1 de manière générale a progressivement adopté l'Islam comme la

religion officielle, au détriment des croyances traditionnelles fondées par les

Sao" dans des circonstances liées à la fondation des cités. L'introduction de la

nouvelle religion monothéiste d'origine orientale, fondée par le prophète Mohamed

au VIIcrac siècle, s'est faite par le nord à l'issu des contacts avec Boulala, un

groupe ethnique situé autour du lac Fitri dans l'actuel département de Mao, au

Tchad. C'est ainsi que la cité de Goulfey fut islamisée au début du XVeme siècle

sous le règne du souverain Me Douna.' L'islamisation est passée par le haut

c'est-à-dire par la conversion du prince. Ce dernier aurait épousé une femme
Boulala4 et cette religion lui aurait été recommandée par son homologue Abdoul

Djalil. Toutefois, il faut indiquer qu'à cette date, l'islam était déjà présent dans

abords du Lac Tchad autours du XIIe siècle/ L'Islam s'est imposé véritablement

sur l'ensemble du sultanat de Goulfey. Dès lors, il est évident que la nouvelle

religion ait transformé certaines valeurs traditionnelles kotoko. Des mutations

profondes ont été enregistrées dans la gestion de cité de Goulfey à travers l'intro-

1

L'aire culturelle kotoko est située dans les abords sud du Lac Tchad. Géographiquement. le

pays kotoko couvre une superficie de 130000 km2 environ qui s'étend du 10°5 au 14° de

latitude Nord, et du 13° au 17'5 environ de longitude Est.
Les fouilles archéologiques indiquent que la présence humaine dans les abords du lac Tchad
remonte au V"'me siècle avant Jésus Christ. Ce groupe humain, connu sous le terme générique

Sao. serait venu du Nord et s'est établis dans les régions amphibies du sud du Lac
Tchad, entre le Komadougou Yobé à l'ouest au lac Fitri à l'est. Ainsi, ils ont fondé des cités

protégées par des grandes murailles. Ce peuple, peint dans les légendes comme des «êtres

gigantesques», est à l'origine de la création de ces grandes cités fortifiées qui sont occupées
aujourd'hui par les Kotoko.
Jean-Paul Lebœuf/Maxie Robinson. Les généalogies royales des villes kotoko. in: Etudes
Camerounaises. N°23 24(1948)37.

4 Annie Masson Détourbet Lebœuf. Les principautés kotoko. Essai sur le caractère sacré de

l'autorité. Paris 1969.
Hamadou Adama. l'islam au Cameroun, entre tradition et modernité. Paris 2004.

SZRKG. 106(2012). 321-334



322 Mahamat Abba Ousman

duction des responsables religieux dans la cour du sultan et de l'usage des versets

coraniques lors de l'intronisation des notables de la cour. Puis, les échanges
avec le Bornou se sont soldés avec l'immigration des idées religieuses, notamment

la confrérie TiEAniyya. Celle-ci a intégré les mœurs locales et s'était
présentée comme partie intégrante de la vie spirituelle de Goulfey. Des manifestations

culturelles importantes sont consacrées à ce courant religieux pendant une
semaine entière lors de la célébration du maidid. Cependant, la situation géographique

de la cité de Goulfey a facilité l'établissement de deux nouveaux courants
religieux à l'instar des anOAr al-sunna et du Wahhabiyya qui ont bousculé les

pratiques locales liées à la confrérie TiEAniyya à partir de 1985. Une nouvelle
configuration confessionnelle s'est dessinée dans le paysage religieux de la cité
de Goulfey et une nouvelle ère politico-religieuse est amorcée à la fin du XXcmL

siècle. Ues autorités traditionnelles sont interpellées pour gérer les conflits
interconfessionnels. En fin de compte, l'adoption de l'Islam, comme principale
religion dans cette cité, est perçue comme un facteur de la dynamique historique
de cette entité politique d'où les principales motivations de la présente contribution.

Ainsi, cet article est organisé autour de deux axes majeurs. Ua première partie

s'intéresse à l'implication de la nouvelle foi dans la v ie politique. La seconde

partie se focalise sur les trois factions religieuses qui ont provoqué des fractures
sociales et l'implication des autorités traditionnelles dans la gestion de ces
conflits confessionnels clans la cité de Goulfey.

Les responsables religieux, membres de la cour du sultan de Goulfey

Ua nouvelle religion est désormais prise en compte dans l'organisation sociale et

politique du pays kotoko. Cette intégration des valeurs islamiques dans les

mœurs kotoko est perceptible au niveau des instances Supérieures, notamment à

travers l'introduction des responsables religieux dans la cour du Mey et de leur
participation effective dans la gestion de la cité.

Dans l'ordre protocolaire de la cour du sultan. l'Iman et ses proches collaborateurs

s'assoient à gauche du sultan, un acte hautement symbolique. Cette position

traduit en réalité l'introduction des responsables religieux dans la cour du
sultan en qualité de notables à part entier pour défendre les intérêts de cette
communauté, entièrement acquise à la foi islamique. Leur présence autour du

prince témoigne la participation effective de cette religion dans les affaires
politiques traditionnelles. Ces responsables religieux de la cité de Goulfey sont classés

par ordre de préséance dans un tableau ci-dessous.

Le ternie «Mé» viendrait de «Mes» qui signifie «chef» dans la langue berbère d'après Hom-
burger. Pour seigonbos Christian, l'orthographe actuelle du titre ((Mey» découlerait de la

transformation du «May», chef du Bornou qui deviendra plus tard «Sheou» lors d'un
changement de la dynastie au XIXe"10 siècle. Ce point de vue est partagé par Lebœuf et
Robinson qui indiquent que le titre «May» est fréquemment employé à Makari. une cité
située à l'Ouest du pays kotoko. pour désigner le chef. Le terme May aurait subi une
déformation locale pour devenir Mey.



Islam et Politique au Sultanat de Goulfey 323

Tableau 1: Les attributions notables religieux et leur ordre protocolaire
dans la cour du sultan de Goulfey

Titulature Attributions
Liman Préside le conseil des oulémas1 et responsable des affaires islamiques du

sultanat. Il dirige la prière du vendredi.
Likali Président du tribunal coutumier et religieux du sultanat
Krema Assistant du président du tribunal coutumier et religieux
Talba Porte-parole des oulémas auprès du sultan

Chetima(s) Conseillers religieux
Limangana Responsable des affaires religieuses du palais

Alifa materné Le chef des oulémas de la cité et adjoint attitré
de l'iman pour la prière du vendredi

Cheick et cheika Porte parole des pèlerins du sultanat. Cette responsabilité est liée à l'ordre
TiEAniyya dans la cité de Goulfey.

Source: tableau constitué par l'auteur de cet article à la suite
des enquêtes de terrain en mars 2011 à Goulfey

Ces différents responsables religieux sont désignés à vie par le sultan et sont
vêtus de la même manière que les autres notables coutumiers de la cour du sultan.

S'il arrive qu'un responsable religieux décède, le sultan désigne son remplaçant
dans la lignée du défunt et l'ainé de la famille a toutes les chances d'être l'élu. Il
peut quelque fois solliciter l'avis des dignitaires ou une proposition de la famille
concernée. Dans ce cas, il s'agit de la prise en compte de la volonté du défunt ou

simplement lorsque l'ainé ne répond pas aux critères, car nous sommes dans un
domaine extrêmement sensible. L'expertise de ces notables spéciaux est sollicitée
lors que le sultan est appelé à prendre des décisions majeures qui engagent la
communauté des croyants et ils participent aussi à la désignation d'un nouveau sultan.

Il est aujourd'hui admis que la forte implication des autorités religieuses dans

la gestion de la cité de Goulfey a eu pour conséquence la disparition des rites
traditionnels kotoko. Ainsi, certaines pratiques liées à l'activité de la pêche ne
sont plus d'usage. Des rituels et des fêtes ont disparu dans les grandes cités
kotoko à l'instar de Makari, Goulfey et Kousseri. Ces manifestations sont perçues
comme des pratiques antéislamiques par les responsables religieux alors qu'elles se

déroulent encore dans le sultanat de Logone Birni. Ces rites ancestraux consistent à

immoler un mouton au début de la campagne. La peau, les intestins, la tête et les

pattes de l'animal sont offerts aux génies de l'eau qu'on appelle Mrena* et c'est à

l'issu de ce rituel que la campagne de pêche est ouverte par les autorités
traditionnelles. Il est à indiquer que la pêche est la principale activité du peuple kotoko
et les pressions fusent de partout pour exiger l'observation de ce rituel. Mais, Ali
Mahamat, l'actuel sultan de Goulfey, intronisé depuis novembre 1947, est resté
fidèle aux recommandations du conseil des oulémas de la cité. L'influence de l'Islam

est aussi perceptible dans l'intronisation des notables de la cour du sultan.

Oulémas: c'est le pluriel du terme arabe Alim qui signifie le savant.
Entretien avec Ali Kima à Logone Birni, juin 2010.



324 Mahamat Abba Ousman

Les invocations islamiques lors de la désignation des notables

Les autorités traditionnelles kotoko ont adapté le processus d'intronisation des

notables à la nouvelle religion en intégrant les prières islamiques dans le discours
officiel de cette circonstance capitale de la vie politique de la cité. Ainsi, lors de

l'installation des dignitaires hommes et femmes, le sultan organise une cérémonie

publique au cours de laquelle le nouveau promu est présenté à la population
du sultanat pour donner une importance particulière à cet acte honorifique. C'est
aussi un moyen de prendre la communauté à témoins et surtout pour qu'elle lui
accorde tous les respects dus à son rang. Cette solennité permet aussi au dignitaire

de mesurer la responsabilité qui l'incombe désormais dans cette société. Les

promus sont installés dans la cour du sultan en direction de l'est et sont généralement

entourés de leurs parents, amis et proches.

rVf^tttf^E

«

f *T

*
Photo n° 1 : Intronisation de Madam Mey Kobara, Mahamat Habibou,

© Mahamat Abba Ousman, 26 mars 2011 à Goulfey.

Ainsi, le notable est vêtu publiquement, par le cabinet du sultan, d'une
gandoura,9 d'une chéchia pour les hommes et un foulard pour les femmes avant de

recevoir les attributions. Il revient au notable Méklandi, directeur du cabinet du
sultan de prendre la parole pour dire les consignes du sultan et de confirmer
solennellement le statut du nouveau notable. Il commence par une invocation
islamique avant de revenir sur les consignes traditionnelles, héritées des ancêtres.

Voici la teneur de la prière, principal signe de l'implication de l'Islam dans cette
contrée

C'est un style vestimentaire réservé pour le chef traditionnels et ses dignitaires. Elle est portée

aussi pendant les cérémonies solennelles par les autres membres de la société.



Islam el Politique au Sultanat de Goulfey 325

- Tout pouvoir émane de Dieu:
- Que Dieu agrée les bienfaits de son prophète. Paix et bénédiction soient sur lui;
- Qu'il soit satisfait de lui et de ses compagnons pour leurs bonnes œuvres:
- Que Dieu renforce l'Islam:
- Que Dieu renforce la charia islamique:
- Qu'il éloigne de nous les calamités et les maux;
- Qu'il accorde prospérité à notre rivière:
- Qu'il viabilise notre marché:
- Qu'il nous accorde des pluies abondantes;
- Qu'il agrée les bienfaits de nos défunts rois et accorde paix à leurs âmes:

- Que Dieu accorde longévité à sa majesté, le sultan:
- Que Dieu nous donne la sagesse de lui obéir:
- Que Dieu renforce son aptitude à présider à notre destinée:
- Que Dieu lui donne la sagesse d'être en harmonie avec les pouvoirs publics:
- Que Dieu l'aide à surmonter tous les obstacles éventuels dans l'exercice de son

pouvoir:
- Que Dieu accorde la santé aux femmes et aux enfants, aux jeunes et aux vieillards
du sultanat.

Cette invocation précède l'intronisation de tous les notables de la cour du sultan.

Elle constitue une preuve tangible de la forte implication de cette religion
dans la gestion des affaires publiques. Puis, Méklandi prononce la formule
traditionnelle qui ne s'oppose pas aux prières invoquées ci-dessus. Elle se décline

comme suit:

La cour du sultan est siège des institutions coutumières et traditionnelles et si par la
volonté de Dieu, sa majesté le sultan y convoque quelqu'un, il doit:
- Connaître les règles de préséance c'est à dire le rang de celui qui est plus élevé et

qui vient avant lui au plan protocolaire.
- Connaître le rang de celui qui est au même au niveau que lui et le rang de celui
qui est inférieur à lui;
- Se vêtir de deux gandouras et accessoires:
- Avoir une place bien aménagée dans sa propre cour avec des accessoires;
- Avoir un bâton de commandement et un fouet.

Il conclut disant par trois cette formule:

- Le sultan est mon maitre;
- Il t'a désigné parmi tes siens:
- Il t'a conduit à la cour et t'a élevé au titre de

En somme, ces deux exemples que nous venons d'évoquer traduisent clairement

l'implication de l'Islam dans la société kotoko de manière générale et celle
de la cité de Goulfey en particulier. Il s'agit en réalité de profondes mutations

survenues dans l'organisation politique traditionnelle précisément dans l'ordre
protocolaire et dans l'intronisation des dignitaires de la cour du sultan. Puis, la

confrérie TiEAniyya et deux autres mouvements religieux réformistes se sont infiltrés

sur la scène politico-religieuse de Goulfey. Ils ont laissé des traces sur le
patrimoine culturel local et feront l'objet de notre analyse dans la suite de cet article.



326 Mahamat Abba Ousman

La confrérie TiEAniyya dans la cité de Goulfey

Située à quarante cinq kilomètres environ de N'Djamena, la capitale tchadienne
et à une demi journée de Maiduguri. capitale fédérale de Bornou stade au Nigeria
et base de la confrérie TiEAniyya dans le bassin tchadien. la situation géographique

de la cité de Goulfey a constitué un facteur de circulation d'idées et

mouvements religieux dans cette région. C'est ainsi que la cité de Goulfey a

connu trois grands courants religieux qui ont marqué la vie politique et
religieuses des populations. Il s'agit de la confrérie TiEAniyya, du mouvement
anOAr al-sunna et le courant connu sous l'appellation wahhabisme.

Les sociétés traditionnelles africaines ont toujours brillé par leur dynamisme à

incorporer les idées et pratiques locales dans les religions révélées.10 Ainsi, les

échanges culturels entre le sultanat de Goulfey et l'ancien empire du Bornou se

sont soldés avec l'introduction de la confrérie TiEAniyya. C'est le mouvement
religieux endogène le plus rependu dans la plaine tchadienne. Cette confrérie se

présente aux yeux de ces populations comme une voie de salut et le chemin le

plus sûr pour atteindre le paradis." L'ordre TiEAniyya fut créé par Sayyid
AÎmad al-TiÊÂnD au XVIIIème à YAyn MÂÀD dans la partie sud de l'Algérie. Il
aurait reçu cette révélation du prophète en songe pendant son séjour à La Mecque

en 1781.l: Son introduction en pays kotoko est située autour des années 1920

par les voyageurs ouest africains qui étaient en transit pour La Mecque. Les

nouveaux adeptes du TiEAniyya en pays kotoko n'ont pas manqué d'apporter
une touche locale dans la pratique de cette confrérie qui autorise la commémoration

de la naissance du prophète Mohamed (maulici).
Au cours d'une semaine entière consacrée à cette manifestation annuelle, une

danse réservée aux pèlerins est organisée en pays kotoko: c'est la danse adjié. Ce

terme découle du substantif Adji, qui veut dire pèlerinage au lieu saint des
musulmans dans la localité de Goulfey. Celle-ci se produit à la veille du jour de la

commémoration de la naissance du prophète selon le calendrier islamique. La

particularité de cette danse «religieuse» est que tous les prestataires sont exclusivement

des pèlerins sous la conduite du Cheick et de cheicka.1' Deux titres
respectivement attribués par le sultan aux doyens des pèlerins hommes et femmes.
qui ont pour tâche d'organiser toutes manifestations en rapport avec les pèlerins
de la cité. Contrairement aux prestations artistiques classiques en pays kotoko.
celle-ci n'est pas produite par les griots ordinaires et encore moins par des tam-
tams classiques. Il s'agit des petits instruments ronds, réalisés à base de la peau
de bœuf, appliqué sur des assiettes usées. Ce sont les kolohés adjié c'est-à-dire

«outils de production de la danse de pèlerins».

Cf. Engelbert Mveng. Balafon. Yaounde 1972: Amadou Hampaté Bâ. Vie et enseignements
de Tiemo Bokar. le Sage de Badiagara. Paris 1980.
Gilbert Taguem. Les élites musulmanes et la politique au Cameroun de la période coloniale
française à nos jours, thèse de doctorat de 3eme cycle en histoire, université de Yaounde. 1996.
Mahamat Abakaka. Dynamique de l'islam et la politique à Goulfey (1900-2000). mémoire
de maîtrise d'histoire. Université de Naaoundéré 2002. 42.
Cf. Le tableau 1 ci-dessus.



Islam et Politique au Sultanat de Goulfey AA

«a**

y %j „_...,,

Photo n° 2: Un griot kotoko en plein production artistiques des kolohés,
utilisés dans la production de la danse adjié

O Mahamat Abba Ousman, 24 mars 2011 à Goulfey.

C'est une danse nocturne qui est produite par des jeunes volontaires recrutés

parmi les proches et amis des responsables en charge de ces questions. Les

danseurs, mieux les pèlerins sont parés des plus belles tenues orientales, très grandes
et bien décorées avec des fils de couleur or ou argent, coiffés de turbans blancs

pour les hommes et habillées simplement, coiffée de tarha14 pour les femmes. Ils
forment deux rangs qui vont dans le sens opposé et esquissent des pas lents et

majestueux. Ils font pratiquement le tour de la cité Goulfey en faisant des escales

dans les espaces précis. U s'agit des lieux historiques ou mythiques de la cité, des

espaces de rencontres publiques dans les quartiers ou les devantures des résidences
de notables influents. Les populations sortent en masse pour soutenir les pèlerins
en apportant des présents, car leur programme de prestation est connu. C'est ainsi

que plusieurs interrogations sont légions au regard de la description de cette
prestation artistique. Est-ce un phénomène isolé en pays kotoko ou les pèlerins, personnes

nantis par définition dans cette aire culturelle, cherchent-ils à signifier aux
populations leur statut de croyant-pratiquant ayant accomplis le cinquième pilier de

l'Islam? Ou alors s'agit-il d'une stratégie d'incitation à ceux qui ne se sont pas
acquittés de ce devoir d'y penser ou s'agit-il simplement d'une danse folklorique de

plus? Peut-on assimiler celle-ci à la logique du «hadj de prestige» tel que développé

par Hamadou Adama:

«Le profil type d'un (hadj prestige) est celui d'un riche commerçant qui voit en
l'accomplissement du pèlerinage un acte hautement prestigieux qui concourt à
auréoler son parcours économique et assoir son notoriété au sein de sa communauté

C'est un petit tissu d'environ 2,5m sur 1,50m que les femmes utilisent pour se voiler la tête.



328 Mahamat Abba Oitsrnan

ethnique. Ce sont généralement des quinquagénaires qui ont réussi à se faire une
place dans l'import-export et clans le commerce du gros entre le Cameroun et ses
voisins. »I?

Il est clair que contre toute attente, le visiteur curieux ou le touriste dispose de

quoi réfléchir sereinement au regard de cette spécificité culturelle que livre la

cité de Goulfey. Puis, l'intégration de cette confrérie dans les mœurs locales est

visible à travers les collections du musée de Goulfey. Il s'agit de l'exposition
dYm long chapelet de 1000 grains, utilisé pour les longues méditations des

TiEAnis. Sa présence au musée de Goulfey traduit une forte influence de la
confrérie TiEAniyya dans la vie religieuse locale. Ce chapelet est un patrimoine
familial d'Alhadji Barka tailleur, reconnu pour sa dévotion à cet ordre religieux.
Ce dernier était lui-même cheikh pendant plus d'une vingtaine d'année.'6 Il avait

pour charge de diriger le cortège des hommes ayant accomplis le pèlerinage à La

Mecque pendant la nuit de maulid.
Cependant, des nouveaux courants religieux ont gagné la plaine tchadienne et

ont bousculé la confrérie TiEAniyya qui était pratiquement intégré dans les

mœurs kotoko. La reconnaissance des portes paroles des pèlerins (adjié) dans

l'ordre protocolaire de la cour du sultan, l'apport financier du sultan dans
l'organisation de la fête de maulid ti l'organisation d'une lecture des textes de glorification

du prophète à la devanture du sultanat, une semaine après la fête de

commémoration de la naissance du prophète constituent des éléments concrets de

l'ancrage de cette confrérie dans la cité de Goulfey. Puis, ces acquis sociaux et

politiques des adeptes de la TiEAniyya ont connu des mutations avec le mouvement

des jeunes religieux dit anOAr al-sunna et un autre courant religieux dit
((réformiste» qui prirent corps, respectivement, dans le paysage religieux de Goulfey
au début de l'année 1990.

Les anOAr al-sunna. un mouvement religieux juvénile dans la cite de Goulfey

Le mouvement religieux dit anOAr al-sunna. qui a recruté davantage ses partisans

dans la jeune génération, se caractérise par le port des habits simples, avec
un pantalon qui n'atteint pas la cheville et le port d'un turban noué d'une
manière particulière en laissant une partie du ruban traine légèrement sur le dos. Ils

préconisent le retour à l'orthodoxie musulmane en mettant en pratique la sunna,
c'est-à-dire les paroles et actes du prophète Mohamed. Ce mouvement religieux
est piloté dans le département du Logone et Chari par Sail («Cheick») Saleh,
installé à Kousseri au quartier Hilé haoussa. Ils disposent d'une mosquée de
venderai où les grandes lignes éditoriales du mouvement et les réflexions de ce

courant religieux sont développées. Leur politique est axée sur les déplace-

Flamadou Adama. Pèlerinage musulman et stratégies d'accumulation au Cameroun, in:
Afrique contemporaine, Afrique et développement. Bruxelles 2002.
Abakar Ahmat, Goulfey, une cité comme les autres, document inédit, 1998. 9.



Islam et Politique au Sultanat de Goulfey 329

ments' des adeptes dans les zones reculées de l'ancien pays kotoko à la
rencontre des populations et d'organiser des prêches de masse pour sensibiliser les

fidèles à abandonner les pratiques non conformes à la tradition du prophète. Dès
lors, ils sont perçus par les TiEAnis comme des réformistes. Les antagonismes
sont enregistrés dans la mosquée principale de la cité de Goulfey. Les prêches
des jeunes anOAr al-sunna sont interdits dans toutes les mosquées du sultanat
dirigées par les TiEAnis. Ces deniers, considérés comme «conservateurs et
traditionalistes»18 ont bénéficié de l'appui des autorités traditionnelles kotoko. Le
mouvement réformiste porté par les jeunes est ainsi fragilisé dans cette région.
Ils étaient contraints d'avoir leur mosquée, mais leur audience était réduite
exclusivement aux anOAr al-sunna. Progressivement, sans renoncer à leur ligne
directrice, les anOAr al-sunna de Goulfey ont fait des concessions avec les

responsables religieux de cette cité, en acceptant une censure avant de faire les

prêches dans la «Grand mosquée» de vendredi. C'est de cette manière que ce
mouvement n'a pas polarisé la conscience collective au point de faire l'objet de

travaux scientifiques. Dès lors, plusieurs raisons peuvent expliquer l'échec de ce
mouvement religieux fondé pourtant sur les textes islamiqLies authentiques. Il se

trouve que la démarche adoptée par les anOAr al-sunna et leur mode de vie
auraient fragilisé cette tendance.

Les anOAr al-sunna se sont «mis à dos» les adeptes de la confrérie TiEAniyya
sans concession et ont fustigé une pratique locale qui consiste à donner du lait à un
varan chaque fois qu'il s'égare dans la cité.19 Cette situation est perçue comme
étant un manque de respect aux autorités traditionnelles, aux responsables religieux
en place et aux parents qui observaient cette pratique ancestrale. Ainsi, ce courant
religieux anOAr al-sunna est considéré par les populations comme un mouvement
dangereux qui prône l'anarchie. Il s'oppose aussi aux normes sociales fondées sur
le respect de l'autorité parentale et des institutions coutumières. C'est ainsi que les

jeunes adhérents de ce mouvement religieux ont été exclus de leurs familles et le
mouvement fut condamné comme un regroupement des jeunes «irrespectueux».
Cette stigmatisation a influencé négativement «la ligne editoriale» des anÒÀr al-
sunna et a constitué un obstacle à l'adhésion des fidèles du sultanat de Goulfey.

De même, les jeunes anOAr al-sunna ont adopté un mode de vie particulier
qui ne les rend pas service, car il est davantage perçu comme une auto-marginalisation

sociale. Ils sont facilement identifiables à travers leur modèle vestimentaire

qu'on a présenté ci-haut, l'usage du IiÊAb («hidjab»)20 par leurs épouses et
le rejet systématique des pratiques traditionnelles locales non conformes à la

Ils organisent des voyages périodiques de trois jours ou quarante jours hors de leur localité
d'origine pour faire des prêches continues dans la sous région de l'Afrique centrale.
Gilbert Taguem. Recomposition identitaire et nouvelle cartographie de l'Islam au nord-
Cameroun, in: Dili Palai/Kolvang Dina Taiwé (éd). Culture et identité au nord-Cameroun.
Paris 2008. 202.
Cette attitude révèle évidemment du culte traditionnel kotoko.
C'est un mode vestimentaire, généralement de couloir noir, qui couvre entièrement le corps
de la femme.



330 Mahamat Abba Ousman

sunna. Ce mode de vie est contesté quoi qu'il corrobore avec les textes de base

de l'Islam. Finalement, le mouvement anOAr al-sunna n'a pas eu une audience

locale et les TiEAnis («tidjanis») ont continué à régner en maître sur la scène

religieuse de Goulfey et ses environs.

Cheick Mahamat Nour et l'enracinement du Wahhabiyya à Goulfey

Le second courant religieux qui a secoué la confrérie TiEAniyya est sans doute le

Wahhabiyya. Cette faction a pris corps à Goulfey grâce à l'expérience de Sail
Mahamat Nour, qui s'est installé en décembre 1992 à Goulfey. Le mouvement

religieux wahhAbi est fondé aussi sur la sunna au même titre que le mouvement

juvénile ci-dessus présenté. La différence entre ces deux courants est davantage

perceptible à travers les méthodes d'investigation et de prédication. Le mouvement

anOÀr al-sunna se focalise sur la vie du prophète et de ses disciples. 11 est

aussi sans concession vis-à-vis des adeptes de la TiEAniyya et des pratiques an-
cestrales observées par les autorités traditionnelles. Les jeunes réformistes vont

vers les sous quartiers et les petits villages autoLir de Goulfey pour prêcher. Alors

que le mouvement wahhAbi conduit par sail Mahamat Nour à Goulfey dispose
d'une école où les élèves reçoivent les enseignements du maître. Ils sont aussi

conciliants vis-à-vis des positions des autorités traditionnelles. Ainsi, contrairement au

mouvement des anOAr al-sunna conduit par les jeunes initiés spontanément à

l'analyse des textes sacrés, le mouvement wahhAbi était piloté par un groupe des

oulémas chapeauté par marabout expérimenté que Tageum Fah présente:

«De son vrai nom Mahamat Nour Issa Soua, ce marabout serait né à Kréda vers
1913 dans la région de Bahr El Ghazal dans le département du Kanem au Tchad{
XE "Tchad" }. Il est de l'ethnie Gourane. U a fait ses études dans une madrassa
d'Abéché. Il a longtemps séjourné au soudan. en Arabie Saoudite et en Egypte où il
s'est initié à l'école Malekite. Il retourne au Tchad après 27 ans de formation} XE
"formation" } à l'issue de laquelle il obtient le grade de professeur d'arabe. A son
retour au Tchad, il est devenu le marabout et le confident de Hissein Habré, se

trouve nommé Iman du palais présidentiel.»"1

Ainsi, le curriculum vitae de la figure de proue de ce nouveau courant réformiste

est suffisamment élogieux et sa personnalité religieuse a fortement influencé

les leaders TiEAnis. Il s'est installé à Goulfey en qualité de réfugié politique
tchadien à la suite de la fuite de Hisseine Habré en décembre 1990, qu'il a servi

dans son régime à Ndjamena. Il a ouvert une école coranique. dAr al-qirAP
(«Darou alqui rati»), restée célébré après son expulsion de Goulfey par les autorités

administratives en 1998. C'est ainsi qu'il convient d'analyser davantage les

stratégies adoptées par ce leader religieux pour s'imposer dans ce milieu conservateur

et traditionaliste, favorable à la confrérie TiEAniyya.

Taguem. Recomposition (voir note 18). 201.



Islam et Politique au Sultanat de Goulfey 331

En effet, à son installation à Goulfey, sail Mahamat Nour était connu localement

par un pseudonyme péjoratif. Malum manfiya. Il a accepté d'intégrer cet

ordre par un rituel initiatique local de la confrérie TiEAniyya qu'on qualifie de

«vous tenir la main» par les responsables locaux de V/Eikr («sikre»). Celui-ci
fut introduit par l'Iman de Goulfey, Mahamat Abbo, la plus haute autorité
religieuse de la cité qu'est son futLir opposant. Le Cheick a pris part à toutes les
cérémonies religieuses liées à cette confrérie et c'est fort de cette collaboration que
l'Imam lui permit d'ouvrir une école coranique dans l'enceinte de la grande
mosquée de Goulfey."4 L'Imam invita tous les oulémas de la cité de Goulfey et

de ses environs à prendre part aux enseignements du nouveau sail. Le chef officiel

du conseil des oulémas de Goulfey prêcha par le bon exemple à assister lui-
même à toutes les séances d'explication du Saint Coran et des hadiihs. Cette

stratégie a permis au sail Mahamat Nour de connaître tous les marabouts du

sultanat et leur niveau d'instruction globale.
En outre, sail Mahamat Nour Issa Soua a eu le temps de se faire des disciples

parmi les responsables religieux de la cité. Ainsi, on peut citer le likali2b Abakar
Abamé, juge coutumier et notable de la cour du sultan et Talba Allamine Oumar,

porte parole des oulémas au près du sultan et notable de la cour parmi ses adeptes.

Ces proches collaborateurs de l'Imam et conseillers religieux du sultan ont
facilité la tâche au Cheick à plusieurs niveaux de la structure sociale. Ils furent
une caution sociale importante pour ses actions, car ils drainent des familles et
des personnes crédibles favorables à leur aura.

Par ailleurs, sail Mahamat Nour essaye de «courtiser» le sultan Ali Mahamat
en contractant un mariage avec sa tante, ce qui lui permettait d'avoir une oreille
attentive des yerima, même si cette union fut de courte durée. A travers cet

acte, il fait partie désormais de la famille royale et se positionne comme acteur
religieux interne du palais en offrant ses services maraboutiques à l'ensemble de

la famille royale. Puis, les deux garçons qu'il a eus avec sa première épouse
d'ethnie Gourane pendant son séjour à Goulfey, portent le nom du sultan et celui
de son frère cadet, Abakar Mahamat.28 Cette démarche a permis au sail Mahamat

C'est-à-dire le marabout de teint brun dans la langue kotoko de Goulfey. Le choix de ce

pseudonyme s'est fait sur la base de son teint et la prononciation de nom est accompagnée
généralement d'un air dédaigne; c'est une connotation péjorative que les tidjanites utilisent
pour faire sa présentation.
C'est une rencontre quotidienne au cours de laquelle les tidjanites font la salat-jali qui
constitue le fondement de cette confrérie.
Entretien avec Abba Mahamat, ancien élève de Cheick Mahamat Nour à Goulfey, février
2012.
C'est l'ensemble des paroles et actes posés par le prophète Mohamed qui font office de

jurisprudence en Islam.
Cf. tableau 1.

Ensemble des membres de la famille royale dans une localité.
Ce dernier est le deuxième notable de la cour du sultan, ancien inspecteur principale des

douanes qui a occupé plusieurs postes de responsabilité. Il est député depuis 1996 dans le

département du Logone et Chari.



332 yiahamat Abba Ousmar,

Nour d'intégrer définitivement les milieux politiques traditionnels et administratifs

de Goulfey. C'est ainsi qu'en entrant en conflit avec l'Imam à la suite d'un
malentendu sur l'explication d'un verset coranique, il était convaincu d'avoir une
assise sociale et politique suffisamment quottée au regard de ses relations avec
les plus hautes autorités de la cité. Il combat officiellement la confrérie
TiEAniyya.

«Progressivement, l'action du cheikh ébranle le statu quo et initie des pratiques
nouvelles religieuses d'un genre nouveau - par rapport aux pratiques locales -
essentiellement caractérisées par la maîtrise du corpus coranique. [...] le paysage
religieux se modifie avec l'émergence d'une tendance nouvelle qui rompt avec la
culture islamique héritée et jusque là en vigueur. L'action de Cheick débouche sur un
conflit générationnel tant si bien que de nos jours le paysage islamique de Goulfey
est marqué par l'existence entre autres de ce qu'on qualifie de reforme
musulman.»29

Enfin, sail Mahamat Nour a continué de recruter des adeptes dans toutes les

couches sociales. Ses partisans décident ne plus prier derrière l'Imam Mahamat
Abbo qui avait accueilli le sail les bras ouverts dès son arrivée à Goulfey. Ils
décidèrent d'ouvrir une seconde mosquée de vendredi sans l'autorisation du
sultan en 1994. Cette décision est prise pendant la période du pèlerinage où
l'Imam était à la Mecque, à la recherche des documents crédibles pour faire front
au nouveau courant religieux et pendant l'absence du sultan. Cette mosquée fut
fermée par le sultan au retour d'un long séjour à Yaounde. Puis, le sultan a

reouvert cette mosquée plus tard en choisissant Kori, adepte de la confrérie
TiEAniyya, comme fmam principal. A la mort de celui-ci, Abakar Hissein, élève
de sail Mahamat Nour fut promu, par le sultan, au prestigieux poste d'Imam de

vendredi de la deuxième mosquée de Goulfey. Il est appelé désormais à collaborer

avec son homologue TiEAni et président du conseil des oulémas de la cité.

Ainsi, deux factions religieuses ont affronté la confrérie TiEAniyya, profondément

ancrée dans les mœurs locales au point où ses responsables étaient intégrés

dans l'ordre protocolaire de la cour du sultan. Le courant religieux anOAr
al-sunna porté par les jeunes n'a pas eu un impact réel sur le paysage religieux
de Goulfey. mais ses adeptes continuent de prêcher dans les petits villages qui
sont autour de la cité de Goulfey. Par contre, le Wahhabiyya. piloté par salì
Mahamat Nour, a déstabilisé les réalités locales en bousculant les TiEAnis dans

un environnement totalement acquis à leur cause. Le mouvement wahhAbi a

imposé une nouvelle lecture des textes coraniques dans cette localité et leurs idées

émigrent progressivement dans les autres cités kotoko. L'impact du Wahhabiyya
est perceptible à travers le manque d'engouement de la population à participer à

la commémoration de la naissance du prophète et de l'absence de nouveaux
recrus pour Fz-Eikr.

Taguem, Recomposition (voir note 18), 202.



Islam et Politique au Sultanat de Goulfey 333

Au terme de cet article qui porte sur l'impact de l'introduction de l'Islam au
Xyeme siècle dans la gestion de la cité kotoko de Goulfey, située à soixante dix
kilomètre environ au sud du lac Tchad et les confrontations entre les courants
religieLix en présence. II apparaît clairement que cette nouvelle religion a

supplanté la religion ancestrale qui remonte à l'époque Sao, cinq siècles avant notre
ère. Ainsi, l'adoption de l'Islam, comme religion officielle dans cette principauté
kotoko, a entrainé de facto des mutations sur les structures politiques
traditionnelles de Goulfey. Elle a bouleversé également certaines mœurs locales
notamment l'observation de nouveaux comportements. Cette nouvelle culture
importée de l'orient et des nouvelles valeurs teintées quelque fois des réalités
sociales de l'itinéraire suivi par ces idées dominent le paysage culturel de Goulfey.
De même, les rivalités, nées à la suite de l'introduction de nouveaux courants
religieux à Goulfey, ont été au cœur de l'histoire de cette localité. Elles ont largement

influencé le statu quo séculaire qui régie les rapports entre le politique et le

religieux dans cette communauté. Finalement, les collaborateurs du sultan,
d'obédience TiEAni ont fait des concessions au regard de la percée du mouvement

wahhAbis dans la cité de Goulfey. On note ainsi la participation active des

membres de ce courant religieux dans la vie politique et sociale. On assiste

aujourd'hui à une collaboration parfaite entre l'Imam Mahamat Abbo et son homologue

wahhAbi, Abakar Hissein, au point où les collaborateurs de ce dernier,
fervents combattants de la confrérie TiEAniyya, lui reprochent d'intégrer le protocole

traditionnel de l'Imam pendant les manifestations.

Islam et Politique au Sultanat de Goulfey (Nord-Cameroun):
entre Traditionalisation et Réformisme

Goulfey. est une cité kotoko située dans le département du Logone et Chari, dans
l'extrême nord du Cameroun. C'est une localité fortement ancrée dans une religion coutu-
mière, précisément le culte du varan, protecteur de la cité emmurée, qui a fait ses noces
avec l'Islam au XVeme siècle. Ainsi, la nouvelle religion a intégré les mœurs locales au
point où il serait difficile de concevoir son patrimoine culturel aujourd'hui sans celle-ci.
C'est ainsi que cet article se propose de présenter les mutations politiques liées à
l'introduction de l'Islam, notamment son implication dans la vie politique locale et les trois
courants religieux en présence dans cette cité. En réalité, il s'agit pour nous de montrer le
dynamisme religieux au cœur de l'évolution historique de cette cité à partir de 1985.
Ainsi, cette contribution s'intéresse de la confrérie TiEAniyya («Tidjania») et les rapports
de ses adeptes avec les mouvements religieux tels que les anQÂr al-sunna («ans'saral-
sunna») et le Wahhabiyya, portés respectivement par les jeunes réformistes et un groupe
d'oulémas conduite par un marabout expérimenté dans la cité de Goulfey. Ces deux
courants religieux ont profondément bouleversé cette société pendant plus d'une décennie.

Islam und Politik im Sultanat Goulfey (Nordkamerun):
zwischen Traditionalismus und Reformismus

Goulfey ist eine Kotoko-Stadt, welche sich im Departement Logone und Chari im
äussersten Norden Kameruns befindet. Es ist ein Ort, der in starker Weise in einer herkömmlichen

Religion verankert ist: konkret im Kult um den Waran, der als Beschützer der
ummauerten Stadt eilt. Dieser Kult verband sich mit dem Islam im 15. Jahrhundert. Die



334 Mahamat Abba Oiisman

daraus entstehende Religion hat lokale Bräuche integriert, bis hin zu einem Grad, dass
heute ihr kulturelles Erbe ohne sie schwierig zu verstehen wäre. So versucht der Artikel
politische Veränderungen aufzuzeigen, die mit der Einführung des Islam verbunden sind,
konkret seine Implikationen im politischen lokalen Leben und der drei gegenwärtigen
religiösen Strömungen in dieser Stadt seit 1985. So interessiert sich dieser Beitrag für die
r/£/l)m;v(/-Bruderschaft («Tidjania») und die Beziehungen ihrer Mitglieder mit religiösen
Strömungen wie der anOAr al-sunna («ans'saral-sunna») und dem rVahhahiyv. die von
jungen Reformern einerseits und einer Gruppe von Oulemas unter einem Marabout
andererseits geleitet werden. Diese zwei religiösen Richtungen haben die Gesellschaft während
mehr als zwei Jahrzehnten in profunder Weise erschüttert.

Islam and politics in the Sultanate of Goulfey (Northern Cameroon):
between traditionalism and reform

Goulfey is a Kotoko-speaking city in the Logone and Chari regions in the far north of
Cameroon. It is a locality in which traditional religion is strongly anchored, with a cult
centering on Waran, the supposed protector of the walled city. This cult was assimilated into
a local form of Islam in the 15th century. The resulting religion integrates a number of
local practices to the extent that today the cultural inheritance of this area would be difficult
to understand without them. This article accordingly tries to trace political changes linked
to the introduction of Islam, especially its effects for local political life and the three main
religious groupings in this town since 1985. especially the TiEAniyya brotherhood
(Tidjania) and its members' relationships with religious groupings like the anQAr al-sunna
(ans'saral-sunna) and the Wahhabiyy. the first led by young reformers and the second
headed by a group of ulamas under the leadership of a marabout. These two religious
groupings have profoundly shaken local society over a period of more than twenty years.

Mots clés - Schlüsselwörter - Keywords

Goulfey; kotoko; Islam; TiEAniyya; Wahhabiyya; anQÀr al-sunna.

Mahamat Abba Ousman. enseignant et chercheur au département des Beaux Arts et des
Sciences du Patrimoine, Institut Supérieur du Sahel, Université de Maroua.


	Islam et politique au Sultanat de Goulfey (Nord-Cameroun) : entre traditionalisation et reformisme

