Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Artikel: Eine politische Theologie der afrikanische Pfingstbewegung? : Oder :
vom zahen Ende einer "Grossen Erzéhlung"

Autor: Heuser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung?
Oder: Vom zdhen Ende einer «Grossen Erzdhlung»

Andreas Heuser

Nur wenige Wochen nach seinem Amtsantritt erregte der im Juli 2012 frithzeitig
verstorbene ghanaische Prisident John Atta Mills die Offentlichkeit durch eine
ungewohnliche politische Vision. Anfang Mirz 2009 traf er die Fihrung des
Ghana Pentecostal Council (GPC) in seinem Dienstsitz in Accra. Er wartete mit
dem Vorschlag auf, Ghana in ein «prayer camp» zu verwandeln. Damit iibertrug
Prisident Mills eine begriffliche Komponente, deren Ursprung in die afrika-
nische Pfingstbewegung weist, auf die politische Arena.' Das prayer camp oder
Heilungscamp ist Teil der so genannten deliverance ministries, dessen Konzep-
tionen gegen Ende des 20. Jahrhunderts Teil der 6ffentlichen Praxis der Pfingst-
bewegung werden und insbesondere in der afrikanischen Pfingstbewegung
florieren. In breiter ritueller Ausgestaltung geht es darum, das Wirken «bdoser
Maichte» aufzuspiiren, zu identifizieren und wirksam zu bekéimpfen.2 In den letz-
ten Jahren, so ist zu beobachten, springt diese Imagination eines Kampfes gegen
das Bose aus dem binnenkirchlichen Raum ritueller Praxis iiber auf die politische
Offentlichkeit afrikanischer Staaten. Pfingstliche politische Rhetorik decodiert
politisches Handeln als Kampf zwischen Gott und Satan; das politische Terrain
wird mit Hilfe eines analytischen Rahmens, den so genannten «spiritual map-
pings», projektiert, um «die Nation flir Christus zu gewinnen». Insofern bediente

Prayer camps wurden in den 1980er Jahren eingefiihrt von der Church of Pentecost, der
grossten Pfingstkirche in Ghana, vgl. E. Kingsley Larbi, Pentecostalism. The Eddies of
Ghanaian Christianity, Accra 2001, 367-416.

Deliverance-Praxis ist bekannt aus der Geschichte der Pfingstbewegung zu Anfang des 20.
Jahrhunderts, jedoch nur als Nebenelement und bezogen auf kleine, intern abgeschottete
Gemeindezellen. Vgl. zur aktuellen Standortbestimmung J. Kwabena Asamoah-Gyadu,
Conquering Satan, Demons, Principalities, and Powers: Ghanaian Traditional and Christian
Perspectives on Religion, Evil, and Deliverance, in: Nelly van Doomn-Harder/Lourens Min-
nema (Hg.), Coping with Evil in Religion and Culture: Case Studies, Amsterdam/New York
2008, 85-103.

SZRKG, 106 (2012), 281-303



ey
282 Andreas Heuser

Mills ein breites semantisches Feld der Intervention in den politischen Alltag,
das eindeutig pfingsttheologisch besetzt ist. Seine Bemerkung irritierte auch des-
halb die Offentlichkeit, weil er, einem Bericht der Ghanaian Times (13. Miirz
2009) zufolge, eine Allianz mit «Méannern Gottes» wiinsche, die «den Erfolg
meiner Regierung und die Entwicklung der Nation durch ihre Fiirbitte unter-
stiitzen».” Mills bat die Delegation, ihr Gebet um géttliche Lenkung der Regie-
rung fortzusetzen, denn dadurch werde sie befdhigt, ihre Politik zum Wohl des

Landes effektiv zu gestalten.

Die kontroverse Verhdltnisbestimmung von Pfingstbewegung und Politik in Afrika

Diese unverhohlene Allianz zwischen Regierung und GPC loste eine lebhafte
Kontroverse aus. Es ging um die konstitutionelle Rolle des Staatsprisidenten in
einem religios plural verfassten Staat, bewegte sich jedoch vom engeren Ver-
stindnis politischer Institutionen hin zu einer allgemeinen Debatte iiber das Ver-
hiltnis von Pfingstbewegung und Politik. Tonangebed in dieser Debatte waren
Stimmen aus den historischen Kirchen, die einen Gestus der Ausgrenzung der
afrikanischen Pfingstbewegung aus dem Raum des Politischen pflegten.
Scheinbar geriet mit dem allgemeinen Bedeutungszuwachs der Pfingstbewegung
die gesellschaftspolitische Relevanz der historischen Kirchen unter Druck. Damit
wire die «prayer camp»-Kontroverse in Ghana 2009 ein Echo auf politische
Umbriiche, die sich in den 1990er Jahren bereits in anderen Regionen Afrikas
ereignet hatten. Im Zuge einer stirkeren Prdsenz der Pfingstbewegung im ge-
sellschaftlichen Geflige afrikanischer Gesellschaften in jener Zeit, registrierten
Langzeitbeobachter wie der britische Soziologe David Martin einen Wettbewerb
um politische Einflussnahme. «The overall impression», kommentiert Martin da-
malige gesellschaftliche Dynamiken, «is that the access of (mainline> churches to
dispositions of political power is under pressure.»” Die Ghana-Kontroverse zeigt
demnach einen verspiteten Wandel in der politischen Offentlichkeit an. Die ak-
tuelle Diskursformation belegt damit zwar noch keine kulturelle Hegemonie
pfingsttheologischer Denkweisen, so doch eine zunehmende — Birgit Meyer zu-
folge bereits faktische — «Pentekostalisierung des oftentlichen Raums» in Gha-

«I wish Ghana were a prayer camp», Mills», in: The Ghanaian Times, 13. Miérz 2009, in:
chttp://www.modernghana.com/news/206247/1/i-wish-ghana-were-a-prayer-camp-mills.htmb
(20. Mai 2012) (meine Ubersetzung). Prisident Mills, der auf eine lange Politikkarriere zu-
riick blicken konnte, pflegte seit den 1990er Jahren Kontakte in die Pfingstbewegung hin-
ein.

David Martin, Pentecostalism: The World Their Parish, Malden/Oxford/Carlton 2002, 151.
Er spielt an Konstellationen in Sambia, Kenia, Uganda und auch in Nigeria in den 1990er
Jahren an, als einzelne Reprisentanten der afrikanischen Pfingstbewegung in das Rampen-
licht der politischen Biihne traten (vgl. im Uberblick Paul Gifford, African Christianity: Its
Public Role, London 1998). Der Prizedenzfall ist Sambia 1991, wo der Pfingstler und Ge-
werkschafter Frederick Chiluba zum neuen Prisidenten Sambias gewdhlt wurde. Unter
Chiluba legte sich Sambia einen Verfassungsstatus als «Christian Nation» zu.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 283

na.” Diese graduelle Hegemonie pfingsttheologischer Vorstellungswelten durch-
wirkt auch politische Themenfelder. Bemerkenswert ist, dass die «praver camp»-
Auseinandersetzung die Parameter der pfingsttheologischen Deutung von Politik
als Kampfarena zwischen Gott und Satan nicht mehr grundwegs bezweifelte.

[n der Forschungslage bleibt hingegen das politische Profil der afrikanischen
Pfingstbewegung weitgehend ausgeblendet. Gewiss sind, dem enormen Gewicht
der afrikanischen Pfingstbewegung entsprechend,” insbesondere in den letzten
zehn Jahren bedeutende Landerstudien entstanden, die die Entstehungsgeschichte
ausgewdhlter Pfingstkirchen im Rahmen einer nationalen Politikgeschichte ent-
falten.” Doch Fragen nach einer politischen Theologie und Ethik der afrika-
nischen Pfingstbewegung bilden nach wie vor eine markante Leerstelle — {ibri-
gens ganz im Unterschied zur Literatur zur Pfingstbewegung in Lateinamerika.®
Allerdings kennzeichnet Ruth Marshall in einer Studie der nigerianischen
Pfingstbewegung jlingst die 6ffentliche Generalmobilmachung im Namen Gottes
gegen die Michte des Bosen als «politische Spiritualitdty. Eingewirkt in die
postkoloniale Politikentwicklung skizziert sie deren Ansidtze, die vermeintlich
abzielten auf eine «Revolution» des Alltags, auf eine Umwandlung des religio-
sen wie politischen, dkonomischen und sozialen Systems Nigerias.” Zweifellos
durchbricht Marshall das auffillige Schweigen (iber das Verhéltnis von Pfingst-
bewegung und Politik in Afrika. Im Grunde illustriert sie nicht allein das pente-
kostale Selbstbildnis eines politischen Akteurs, dessen Initiativen im 6ffentlichen
Raum der lang gehegten Annahme einer apolitischen Weltsicht widersprechen.
Marshalls Begriffsinventar weist iiber die Rede von einer «politischen Spirituali-
tdt» hinaus auf Aspekte einer politischen Theologie der afrikanischen Pfingst-
bewegung hin, deren Konturen m.E. jedoch noch stirker zu umreissen wiren.

Birgit Meyer, Going and Making Public. Pentecostalism as Public Religion in Ghana, in:
Harri Englund (Hg.), Christianity and Public Culture in Africa, Athens 2011, 149-166, hier
158 (vgl. Ndheres hierzu unten).

Die afrikanische Pfingstbewegung spielt eine herausgehobene Rolle in der gegenwirtig
verstirkt wahrgenommenen Verlagerung des Christentums in den so genannten «globalen
Stiden». Religionsdemographischen Prognosen zufolge wird die Pfingstbewegung in der
einen oder anderen Ausprigung bis 2025 zu einer dominanten Form christlicher Praxis in
Afrika wie auch in weiten Teilen des Globalen Siidens heran wachsen, vgl. Theo Ahrens,
Zur Zukunft des Christentums. Abbriiche und Neuanfinge, Frankfurt a. M. 2009.

Vgl. J. Kwabena Asamoah-Gyadu, African Charismatics: Current Developments within In-
dependent Indigenous Pentecostalism in Ghana, Leiden 2005 und David Maxwell, African
Gifts of the Spirit. Pentecostalism and the Rise of a Zimbabwean Transnational Religious
Movement, Oxford 2006.

Einen frithen Einblick bietet Michael Bergunder (Hg.), Pfingstbewegung und Basisgemein-
den in Lateinamerika. Die Rezeption befrelungstheologischer Konzepte durch die pfingst-
liche Theologie, Breklum 2000.

So Titel und Untertitel ihrer Studie (vgl. Ruth Marshall, Political Spiritualities: The Pente-
costal Revolution in Nigeria, Chicago 2009). Marshall iiberblickt vor allem die Dekaden
seit ca. 1980.

Bezeichnender Weise ldsst auch der von Allan Anderson/Michael Bergunder/André
Droogers und Cornelis van der Laan (Hg.), Studying Global Pentecostalism. Theories and



284 Andreas Heuser

Ausgehend von der erwihnten Episode um Prisident Mills versuche ich im Fol-
genden einige Fidden der politischen Theologie der afrikanischen Pfingstbewe-
gung zu spinnen. Offensichtlich verhandelt politische Pfingsttheologie rdum-
liche, territorial bezogene Konzepte politischer Praxis, die sich zundchst auf das
Handeln politischer Institutionen bezieht, mit denen sie aber auch eine Hegemo-
nie in 6ffentlichen Diskursen anstrebt, sich implizit also in den weiteren Rahmen
einer Gesellschattsgeschichte einfiigt. Ferner betreibt sie eine Gesellschaftsana-
lyse, die Komplexititen des politischen Alltags auf dualistische Kategori-
sierungen reduziert. Im Ergebnis geht es gleichsam um eine Theologie der zwei
Sphéren: es geht darum, Territorien neu zu ordnen, die Grenzen der moralischen
Landkarte zu verschieben — «bdse», «dédmonische» Landschaften in «gute»,
«christliche» zu verwandeln.'' Mit anderen Worten: die moralische Deutung der
Welt liberldsst markierte Territorien keineswegs dem Teufel und seinen ddmo-
nischen Méchten. Die Welt, der Staat, die Gesellschaft gilt grundsitzlich als
verdnderbar. Und schliesslich bilden «spirituelle» Grundlagen den Motivations-
grund politischer Praxis. Ich werde mich diesbeziiglich exemplarisch auf Struk-
turwandlungen des «Gebets» beziehen, die in der Mills-Kontroverse um die Ver-
wandlung eines Landes in ein prayer camp aufscheinen.

Exakt solche Dimensionen aber sind es, die zusammen besehen in eine nach-
haltige Wissenstradition einfliessen, die eine politische Theologie der Pfingstbe-
wegung von vorne herein ausschliesst oder zumindest deren realpolitische Rele-
vanz bestreitet. Wer eine politsche Theologie der afrikanischen Ptingstbewegung
darzustellen versucht, kommt nicht umhin, sich dieser Wissenstradition — zu der
auch die von konkurrierenden politischen christlichen Theologien aus dem
Bereich historischer Kirchen zdhlen — zu stellen. Deren Argumentationsstrange
sind eingeflochten in die Politikgeschichte des nachkolonialen Afrika.

Drei Phasen nachkolonialer Politikentwicklung ...

Die nachkoloniale Politikgeschichte des subsaharischen Afrika ldsst sich grob in
drei Phasen gliedern."” Die erste Phase ist gekennzeichnet durch einen anti-
kolonialen Impuls, der auf die Erringung der staatlichen Souverinitit abzielte.
Dieses Streben nach Unabhingigkeit, in grossen Ziigen in den 1960er Jahren ab-

Methods, Berkeley 2010 edierte Sammelband zum Verstdndnis der globalen Pfingstbe-
wegung, der interdisziplindr aufgestellt ist und wegweisende Beitridge gerade in methodolo-
gischer Hinsicht bietet, die Thematik der gesellschaftspolitischen Relevanz der Pfingstbe-
wegung aus.

Eine Theologie der zwei Sphéren scheidet nicht wie die Zwei-Reiche-Lehre eine irdische
Welt, die «des Caesars» ist, und eine himmlische Stadt Gottes. Sie handelt von der Ver-
dnderbarkeit des Diesseits unter sehr wohl schwierigen, aber gestaltbaren Bedingungen.
Zum Folgenden vgl. Rainer Tetzlaff/Cord Jakobeit, Das nachkoloniale Afrika. Politik —
Wirtschaft — Gesellschaft, Wiesbaden 2005, 117-196, sowie mit Bezug zu kirchlichen Ak-
teuren Terence O. Ranger, Introduction; Evangelical Christianity and Democracy in Aftica, in:
ders. (Hg.). Evangelical Christianity and Democracy in Africa, Oxford/New York 2008, 3-35.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 285

geschlossen, war begleitet durch den Aufbau einheitlicher Gesellschaftsstruk-
turen. In dieser Erfindung nationaler Identitdten kam es zu einer Mischung aus de-
mokratietheoretischen Grundannahmen («majority rule») mit modernisierungs-
theoretisch angereicherten gesellschaftlichen Entwicklungsvisionen (die «Mo-
dernisierung» von Staat und Gesellschaft) innerhalb eines autokratischen Macht-
systems (Einparteienherrschaft, die oftmals durch Militirregime abgesichert wa-
ren). In der Wende der 1980er auf die 1990er Jahre wurde der Kontinent in der
zweiten Phase postkolonialer Entwicklung von einem Geist des politischen
Wandels («wind of change») ergriffen, der allenthalben die Forderung nach
einem Mehrparteiensystem an die Oberfldche spiilte. Jedoch blieb die Demokra-
tisierung von Staat und Gesellschaft weitgehend aus. In den 1990er Jahren ent-
wickelten sich die meisten afrikanischen Staaten nach kurzem pluralistischen
Intermezzo zuriick in autokratische Systeme. Allenfalls ersetzten neuartige
Netzwerke von Korruption die vormals direkt verspiirte militdrische Repression.
Eine vom wind of change getragene politische Wende hin zu einem funktio-
nierenden Mehrparteiensystem riickte erneut in weite Ferne. Mit Beginn des 21.
Jahrhunderts setzte die dritte Phase der nachkolonialen afrikanischen Politik-
geschichte ein. Sie ist weiterhin geprigt durch institutionspolitische Vorgaben
nach Errichtung eines demokratischen Politiksystems, dehnt den demokratischen
Erwartungshorizont allerdings aus von einem Fokus auf den Staat hin zu einem
Fokus auf Gesellschaft. In dieser dritten Phase geht es mithin um den Aufbau
einer zivilgesellschaftlichen Kultur. Von dort her leiten sich Schliisselkategorien
wie etwa die Forderung nach gesellschaftlicher Transparenz, oder der Kampf ge-
gen Korruption und gegen die verfassungsmissig prekdre Verldngerung von
présidentiellen Amtszeiten ab.

... mit verschiedenen Ansdtzen politischer Theologien

In diesen unterschiedlichen Politikphasen kristallisieren sich divergierende Va-
rianten und Konjunkturen von christlicher politischer Theologie heraus. Die his-
torischen Kirchen, die aus den ehemaligen Missionskirchen hervorgegangen
sind, waren in den nationalen Aufbau der ersten Phase eingebunden. Vielfach
bildeten sie Loyalitdtsbeziehungen gerade auch zu den meist autoritiren Regi-
men aus, die sich in der postkolonialen Ara abzeichneten. Insofern zeigt sich eine
Kontinuitét in der politischen Ethik, denn «die Kirche in Afrika (tendierte) in der
Periode nach der Unabhéngigkeit im grossen und ganzen dazu, die enge Verbin-
dung zwischen Kirche und Staat, die so charakteristisch fiir die koloniale Periode
war, fortbestehen zu lassen.»'” In deutlicher Differenz zur kolonialen Ara aller-
dings unternahmen die historischen Kirchen Anstrengungen, ihre Theologie zu

' So fasst John Parratt, Theologiegeschichte der Dritten Welt Afrika, Miinchen 1991, 211, der

auf Studien von Kwesi Dickson insbesondere zur Situation in Ghana zuriick greift, zu-
sammen.



286 Andreas Heuser

«kontextualisieren», d.h. ihrer mutmasslich engen Beziehungen zu den Kirchen
der ehemaligen kolonialen Zentren damit zu begegnen, sich in Hierarchie und
Theologie gleichsam zu «afrikanisieren»."”

In der zweiten Phase fungierten sie oftmals aufgrund ihrer inzwischen erlang-
ten theologischen Eigenstindigkeit und institutionellen Stabilitdt als Sprachrohre
des Umbruchs. In den diversen Demokratiebewegungen autf dem Kontinent bil-
deten historische Kirchen einen tragenden Klangraum jenes allgemeinen «Win-
des des Wandels»."” Diese nicht unbedeutende gesellschaftliche Rolle driickte
sich aus in einer neuformierten Theologie der Rekonstruktion oder des Wiederauf-
baus.'® Bis dato entfaltete afrikanische Theologie so gut wie keine priigenden ge-
sellschaftskritischen Perspektiven.'” Nun bildet die Theologie der Rekonstruktion
eine afrikanische politische Theologie aus, die die enge Verflechtung zwischen his-
torischen Kirchen und autoritdrem Staat, die noch die unmittelbare postkoloniale
Ara in Afrika kennzeichnete, 16st. In reflexiver, selbstkritischer Absicht unterzieht
sie sowohl die loyale Haltung der Kirchen wie die katastrophale Politikbilanz Afri-
kas einer eingehenden Priifung. Ausgehend von einer selbstkritischen Gegenwarts-
analyse sollen Kreativitdtsperspektiven, mdégliche Impulse einer gesamtgesell-
schaftlichen Reform frei gesetzt werden. Der afrikanischen Kirche — konkret: in
Gestalt der historischen Kirchen — misst sie weiterhin hochste gesellschaftspoli-
tische Prioritdt bei. Diese allein konne aus der afrikanischen Politikkrise heraus-
fithren, aber eben unter Wahrung eines ethischen Kompendiums von demokra-
tischem Pluralismus, zu respektierenden Grundfreiheiten und Menschenrechten
als Bodensatz einer neuen politischen Kultur. Kurz: in der Theologie der Rekon-
struktion sollen die historischen Kirchen zu einer prophetischen Rolle im Politik-
getriebe afrikanischer Gesellschaften finden, die sich im Transitionsprozess hin
zu einer nachhaltigen Wettbewerbsdemokratie bewegen.'®

Das Selbstbildnis der Theologen der Rekonstruktion als Visiondre eines
grundlegenden Wandels der politischen Offentlichkeit in Afrika erhielt noch im
Verlauf der 1990er Jahre Risse. Vielfach beherrscht das Bild von nicht gelingen-
den demokratischen Gehversuchen, ja von drohendem Staatszerfall, die Szene.

" Innerhalb der afrikanischen Theologic kommt es seit den spiten 1960er Jahren zu einer bei-

spiellosen Kontextualisierungswelle, vgl. Klaus Hock, Appropriated Vibrancy. <Immedia-
cy> as Formative Element in African Theologies, in: Klaus Koschorke (Hg.), African Iden-
tities and World Christianity in the Twentieth Century, Wiesbaden 2005, 113-126.

«The struggle», prazisiert Paul Gifford (Hg.), The Christian Churches and the Democrati-
sation of Africa, Leiden 1995, 1, «was not the same everywhere, but one of its common fea-
tures was the significant role played by the churches.»

Zum Folgenden vgl. Ki Mana, Wiederautbau Afrikas und Christentum. Afrikanische Theo-
logie fiir eine Zeit des Krise, Luzern 2005 (frz. 1993).

Vgl Parratt, Theologiegeschichte der Dritten Welt Afrika (wie Anm. 13), 192. Dezidiert
herrschaftskritische Theologien wurden allein im siidafrikanischen Kontext der Apartheid
als «Schwarze Theologie» formuliert.

Auch Peter Walshe, Prophetic Christianity and the Liberation Movement in South Africa,
Pietermaritzburg 1995 deutet die Rolle der historischen Kirchen in Stidafrika im Sinne eines
prophetischen Wachteramtes.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 287

Nur in Ausnahmefillen gelingt der Ubergang zu einer Mehrparteiendemokratie,
Die Theologie der Rekonstruktion fichert sich in zwei Strdnge aus, um diese
Prozesse zu verstehen. Beide sind zum Verstindnis der folgenden pfingsttheo-
logischen Wende in der dritten Phase dienlich. Zum einen verbleibt die Theo-
logie der Rekonstruktion im Referenzrahmen westlicher Diskurse, den sie im
Sinne ihres «postkolonialen» Theologieansatzes verlassen wollte. Die afrika-
nische theologische Intelligentsia, fasst Gifford zusammen, «have been more
concerned with critiquing the role of the West than in continuing the critique of
their own political systems.»'” Zum anderen deutet die Theologie der Rekon-
struktion den Staat in Afrika dezidiert mit Hilfe einer theologischen Begriftlich-
keit. Die Theologie der Rekonstruktion deckt im Fehlen einer Zivilgesellschaft
bei gleichzeitiger Ausiibung von Formen autoritirer Herrschaft eine «siindige
Struktur» auf, so dass die Menschen in kollektiver Verantwortungslosigkeit be-
fangen seien und sich weigerten, individuelle Verantwortung fiir ithr Tun und
Lassen zu iibernehmen.”

In der dritten Phase intensiviert sich erstens die Verwendung eines theolo-
gischen Begriffsinventars, zugleich verschiebt sich zweitens die Betrachtungs-
weise iiber den Fortgang der Gesellschaftsentwicklung, vorgtragen von neuen
kirchlichen Akteuren. Hatten bis dahin die rationalen Argumentationsketten
einer Theologie der Rekonstruktion die gesellschaftspolitische Relevanz primér
der historischen Kirchen bedacht, bricht sich nun ein von Pfingstkirchen propa-
gierter Moralisierungsdiskurs in der Positionierung afrikanischer politischer
Theologien Bahn. Wurde der Staat in Afrika bis dahin als «schwach» und
«siindig» definiert, haftet ihm nun die Chiffre des «Bosen» an. Uniiberwindlich
angewachsene Schuldenberge, die Netzwerke korrupter Eliten, oder auch eine
Entzivilisierung des gesellschaftlichen Lebens gelten als Hinweis auf die Wirk-
macht des «Damonischen». Afrika, so geht es um in den Reihen der Pfingstbe-
wegung, «is the Devil’s continent. Evil is so much here than in other places that
we need miracles of deliverance.»”' Das dualistische Weltbild bewirkt keine Po-
litikstarre, sondern verlangt nach Teilnahme im Kampf zwischen Gott und dem
Teufel.*

' Paul Gifford, Africa’s Churches and the «Second Liberation Struggle» of 1989-93, in:
Klaus Koschorke (Hg.), Falling Walls: The Year 1989/90 as a Turning Point in the History
of World Christianity/Einstiirzende Mauern: Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der Ge-
schichte des Weltchristentums, Wiesbaden 2009, 137-155, hier 154.

Mana, Wiederaufbau Afrikas und Christentum (wie Anm. 16), 94.

So der kamerunische Laientheologe Mbinglo Mee Nsodu, Drama Behind the Church Sign-
board, Accra 2002, 57, dessen Schriften auch in den Reihen europiischer Migrationskirchen
kursieren.

Nach Jeft Haynes, Religion and Politics in Africa, London/New Jersey 1996, 204 begriindet
der pfingstliche Dualismus gerade die Apolizitit der Pfingstbewegung: «What this implies
is that followers of such churches believe they should <keep out of politics>, because what
happens on earth is all part of the continuing battle between the Devil and God for domi-
nance.»

20

21



288 Andreas Heuser

Damit ist eine Neujustierung von beteiligten politischen Theologien be-
schrieben, die jeweils einen eigenen analytischen wie handlungsorientierten An-
spruch erheben, die aktuelle gesellschaftspolitische Krise in Afrika zu bewiilti-
gen. Die Theologie der Rekonstruktion lehnt die Ambition ptingstlicher Welt-
deutung auf ein politisches Profil ab. IThr Vordenker, der kongolesische evange-
lische Theologe Kd Mana, schliesst einen Beitrag der Pfingstbewegung, die er
als «evangelikales Christentum» fasst, zum Wiederaufbau Afrikas noch strikt
aus. Die Theologie der Pfingstbewegung entbehre ein «politisches Befreiungsan-
liegen», ihre Spiritualitdt neige «zur blossen Flucht in eine jenseitsorientierte
Innerlichkeit mit ruhigstellender Wirkung».” In diesem Diktum verdichtet die
Theologie der Rekonstruktion das versammelte sozial- und religionswissen-
schaftliche Theorierepertoire zur gesellschaftspolitischen Marginalisierung der
afrikanischen Pfingstbewegung.

Konstruktionen des Apolitischen

Theoriebildungen zum Verhiltnis von Pfingstbewegung und Politik in Afrika
kreisen bis weit in die 1990er Jahre hinein um Konstruktionen des Apolitischen,
die in unterschiedlichen Facetten reproduziert werden. Da sie ausgesprochen wirk-
michtig geworden sind, seien ausgewihlte Versionen dieser «Grossen Erzahlungy
aus der Forschungsgeschichte benannt.™® Begriffspragend wurde ein sikulari-
sierungstheoretischer Erkldrungsansatz, der im Umfeld der Entkolonialisierungs-
phase vorgebracht wurde. Er kennzeichnet die vielfiltigen Ausdrucksformen
religioser Bewegungen in Afrika Giberhaupt gleichsam als Embryonalformen des
politischen Nationalismus. Um gesellschaftspolitische Bedeutung zu erlangen,
um sich z.B. am Grossprojekt eines nation building zu beteiligen, miissten sie
aus dem Vorraum der «eigentlichen» politischen Praxis heraus treten, indem sie
sich rationalisieren, sich in der Formulierung gesellschaftspolitischer Ziele ihrer
religiosen Befangenheiten entledigen. Dieses Deutungsschema vertritt also eine
Typenevolution von religids-expressiven zu politisch-instrumentalen Handlungs-
systemen. In dieser Sequenzabfolge verharrt die Pfingstbewegung in einer apo-
litischen Grundhaltung und vermag nur unter Preisgabe ihrer spezifisch religi-
osen Weltdeutung eine gesellschaftspolitisch wirksame Dynamik freizusetzen.
Eine, wiederum sozialwissenschaftlich inspirierte, Variante dieses Ansatzes
wendet sich religissen Ausserungsformen der Pfingstbewegung zwar zu, doch
erkennt darin eine eskapistische Praxis. Die pfingsttheologischen Imaginationen
flihrten geradewegs in eine Ersatzwelt und bildeten somit die Antithese einer

N
3

”

Mana, Wiederaufbau Afrikas und Christentum (wie Anm. 16), 48, 33,

Zu einer politischen Kategorisierung religidser Bewegungen in Afrika, vgl. mit Bezug auf
Afrikanische Unabhéngige Kirchen, Andreas Heuser, Von Kampfdiskursen und politischer
Poetik der Symbole. Afrikanische Unabhingige Kirchen (AUK) und Politik in der Transi-
tionsphase Siidafrikas — eine Re-Vision. in: Ludwig Gerhardt/Heiko Méhle/Jiirgen OBen-
brigge/Wolfram Weie (Hg.). Umbriiche in afrikanischen Gesellschatten und ithre Bewilti-
gung, Berlin 2006, 125-144.

24



Eine Politische Theologie der afi-ikanischen Pfingsthewegung? 289

effektiveren politischen Praxis. Anhédnger seien eher zu einem Riickzug aus der
gesellschaftspolitischen Ordnung in sozio-religiose «Gegengesellschaften» als zu
einer aktiven Teilhabe daran ermutigt.™

Diese Argumentationslinien, die die politische Irrelevanz der afrikanischen
Pfingstbewegung erhirten, lagern sich ab in der gesamten Forschungsgeschichte
zur afrikanischen Pfingstbewegung. Sie hinterlassen deutliche Spuren auch in
religionswissenschaftlich wie theologisch bemiihten Studien, die sich eingehen-
der noch um das Verstdndnis ritueller und symbolischer Repertoires bemiihen.
Matthew Schofteleers beleuchtet die politischen Implikationen der rituellen oder
Gebetsheilung, die — wie etwa die deliverance-Praxis — eine Kernkomponente
auch in der Pfingstbewegung darstellt. Schoffeleers argumentiert system-funktio-
nal und folgert, dass sich alle Heilungssysteme gegeniiber politischen Prozessen
gleichgiiltig verhielten. Dementsprechend charakterisiert er die Heilungspraxis
als den Wurzelgrund eines «quietistischen» Weltverstindnisses. Heilungshan-
deln korreliere so stark mit politischer Enthaltsamkeit, dass selbst wenn Hei-
lungskirchen «initiativ sind oder alternative soziale Organisationsformen einftih-
ren, [...] die umgebende Gesellschaftsstruktur ginzlich unangetastet (bleibt).»*
Initialziindungen flir sozio-politischen Wandel sind aus dem Bereich der Pfingst-
bewegung also auch aus religionswissenschaftlicher Sicht noch der spiten
1990er Jahre nicht zu erwarten. Gesellschaftspolitik, scheint es, ist fiir die
Pfingstbewegung in Afrika eine Art no-go area.”’

Ansdize einer pfingsttheologischen Gesellschaftsethik

Im Bewusstsein eines solchen Gewichts der Forschungsgeschichte zur Verhilt-
nisbestimmung von Religion und Politik mag es weniger erstaunen, dass selbst
in der jiingeren Forschung zur afrikanischen Pfingstbewegung die Verhiltnisbe-
stimmung von Religion und Politik lediglich fragmenatrisch behandelt wird.™
Ein mehr als episodisches Anreissen der gesellschaftspolitischen Relevanz der

Die Position, angeregt durch historisch-materialistische Geschichtsschreibung, erkannte u.a.
auch in pfingstlicher Symbolwelt eine Ausserungsform «falschen Bewusstseins». Sie lagert
sich ab in Publikationen, die nicht mehr durch Grosstheorien geprédgt sind. «What seems
clear is that fundamentalist churches», wie Haynes, Religion and Politics in Africa (wie
Anm. 22), 203 die Pfingstbewegung in Afrika chiffriert, «create a kind of counter-society,
which has several ramifications for a given social order.» Er bespricht im Wesentlichen die ri-
giden Moralvorstellungen der Pfingstbewegung. So auch, mit Blick auf Stidafrika, Walshe,
Prophetic Christianity and the Liberation Movement in South Africa (wie Anm. 18), 110.
Matthew Schoffeleers, Review, in: Journal of Religion in Africa, 24 (1994), 183-189, hier
188; vgl. ders., Gebetsheilung und Politik. Der Quietismus der Heilungskirchen im siid-
lichen Afrika, in: Concilium, 34 (1998), 565-570.

Ganz beilaufig erwihnt werden Pfingstkirchen in Gifford, The Christian Churches and the De-
mocratisation of Africa (wie Anm. 15), und zwar als Legitimationskréfte autoritdrer Regime.
Vgl. z.B. Larbi, Pentecostalism (wie Anm. 1), 430-431. In seinem grundlegenden Uber-
blickswerk zu Geschichte und Themen der Pfingstbewegung gewiéhrt auch Hollenweger
dieser Frage nur wenige Seiten — bezogen auf lateinamerikanische Prozesse, Walter J. Hol-
lenweger, Pentecostalism: Origins and Developments Worldwide, Peabody 1997, 204-217.



290 Andreas Heuser

Pfingstbewegung bietet der aus Siidafrika stammende Allan Anderson an. An-
derson kiindigt in einem Endkapitel seiner breit rezipierten Einfihrung in die
Pfingstbewegung eine «Pfingsttheologie der Befreiung» an.”’ In Anspielung an
die lateinamerikanische Theologie der Befreiung, die eine gesellschaftspolitische
Positionierung in ihrer «Option fiir die Armen» vornahm, bedenkt der profilierte
Pfingsttheologe vor allem das sozialkritische Potential der Pfingstbewegung.
Dieses drickt sich nach Anderson vor allem in einer Haltung des Antirassismus,
in Genderfragen und in der Frage sozialer Gerechtigkeit aus. Diese Dimensionen
(race, gender, class) sieht er als konstitutive Bestandteile der Pfingstbewegung,
die sich durch ihre Geschichte hindurch ziehen und die sich pneumatologisch be-
griinden durch die allgemein zugéngliche Erfahrung des Wirkens des Heiligen
Geistes.”® Letzten Endes kleidet er Pfingsttheologie in die Sprachfigur einer
«ganzheitlichen Spiritualitidty», die in threm Bedeutungsgehalt hochst ambivalent
scheint. Zwar hélt Anderson an Kontexten von sozialer und politischer Depriva-
tion fest, in die Pfingsttheologie hinein spricht, konturiert jedoch unmissver-
standlich die eigentlichen «religiosen» Wirkkrdfte der Pfingstbewegung. «Die
Fihigkeit der Pfingstbewegung, religitse Erwartungen zu artikulieren und zu er-
fiilllen, bleibt ihre eigentliche Stirke.»’' Folgerichtig passt Anderson die in der
Pfingstbewegung andauernd bestehende Moglichkeit des Glaubens, dass das
«Heilige in das Weltliche einbricht»’> und damit zumindest den Horizont dafiir
offnet, die klassische Scheidung der zwei Reiche aufzuheben, in eine vorrangig
binnenchristliche und kirchenbezogene Sicht ein. «The Pentecostals with their
offer of full participation to all regardless of race, class or gender, effected what
amounted to a democratization of Christianity, a protest against the status quo.»*
Mit seiner Engfiihrung des Demokratiebegriffs fligt sich auch Andersons Lesart
einer Pfingsttheologie der Befreiung insgesamt in ein iiberraschungstreies Bild
ein: auch wenn eine gesellschaftspolitische Relevanz der Pfingstbewegung be-
teuert wird, wird diese nicht zentral verortet, sondern in den Nachgang der Dar-
stellung der Pfingstbewegung eingepasst. Aspekte und Dimensionen einer poli-
tischen Theologie werden angedeutet, bleiben aber im kursorischen Streifzug

Vgl. Allan Anderson, An Introduction to Pentecostalism, Cambridge 2004, 267-278.
Anderson, An Introduction to Pentecostalism (wie Anm. 29), 270 zitiert Cheryl Johns:
«Thus, Pentecostalism stood as a contrast to the dominant order of the dav. It was a
subversive and revolutionary movement [...] that experienced through the Holy Spirit God’s
divine liberation.» Beide beziehen sich auf Hollenwegers Kennzeichnung der «Black Oral
Roots» der Pfingstbewegung und der Anfangsgemeinde in der Azusa Street, Los Angeles,
um 1906. in der die Erfahrung des Heiligen Geistes von Schwarzen wie Weissen, Frauen
wie Minnern, Armen und Reichen gleichermassen bezeugt wurde, vgl. Hollenweger, Pente-
costalism (wie Anm. 28), 18-40.

Allan Anderson, Pentecostalism as a Global Movement in the 1990s, in: Klaus Koschorke
(Hg.), Falling Walls. The Year 1989/90 as a Turning Point in the History of World Chris-
tianity/Einstiirzende Mauern: Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der Geschichte des
 Weltchristentums, Wiesbaden 2009, 415-427, hier 423 (meine Ubersetzung).

7 Ibid.

Anderson, An Introduction to Pentecostalism (wie Anm. 29), 270.

31



“ine Politische Theologie der afrikanischen Pfingsthewegung: 4
E Politische Theologie der afrik hen Pfingsthewegung? 291

und allenfalls als beschreibende Kategorien haften. Die Rede von einer «ganz-
heitlichen Spiritualitit» ist wenig mehr als eine Behauptungsformel. Angetreten
mit der Ambition, eine politische Pfingsttheologie der Befreiung zu skizzieren,
werden ihre emanzipatorischen Aspekte in einer ekklesiologischen Binnenper-
spektive eingehegt.

Wie ein Gegenprogramm zu gesellschaftspolitischen Relevanzpostulaten, die
in eine kirchliche Engflihrung hinein gelotst werden, liest sich die Forderung des
Soziologen Paul Freston nach einer verstarkten empirischen Grundierung in der
Erforschung der Pfingstbewegung. Auch in Absetzung von zu stark theologisch
eingefarbten Bebilderungen der gesellschaftspolitischen Bedeutsamkeit der
Pfingstbewegung appelliert er an ein breiter aufgestelltes Forschungsdesign: «In
other words, that evangelical organisation, religious location and socio-political
location are often more important for understanding its politics than is evangeli-
cal theology.»”* Er selbst fiillt diese Leerstelle («that too much discussion [...]
has been underdetermined by empirical data»’®) mit einem ersten Resiimee zum
Zusammenhang von Pfingstbewegung und Politik, in das Forschungsergebnisse
auch zu einzelnen Léndern Afrikas, die bis zur Jahrtausendwende vorliegen, ein-
fliessen. Damit baut Frestons empirische Wendung gegen Theoriekonstrukte ein
Grundrelief auf, das durch nachfolgende Studien an Tiefenschirfe gewinnt.

Einige Jahre spéter schon widmen sich Donald Miller und Tetsunao Yama-
mori der globalen Pfingstbewegung aus einer ganz und gar gesellschaftsbezoge-
nen Perspektive. Zugleich sittigen sie, ganz nach dem Geschmack von Freston,
ihren tiberregionalen Uberblick mit empirischem Anschauungsmaterial. Miller/
Yamamori identifizieren einen als «progressiven Fliigel» gekennzeichneten Aus-
schnitt der globalen Pfingstbewegung. Diese progressive Pfingstbewegung, die
sich in ithrem Sozialprofil eher biirgerlichen Milieus zuordnen lasst, ist durch ihr
soziales Engagement charakterisiert; sie widerspricht einer auf das Jenseits
orientierten und auf das rein personliche Seelenheil abgestimmten Frommigkeit
ohne den Anspruch auf Verinderung der sozialen Wirklichkeit.’® Miller/Y amamori
beziehen sich in ihrer Bestandsaufnahme der «progressiven Pfingstbewegung» auf
diakonische Projekte, die soziale Aufstiegsorientierung von Mitgliedern, Bildungs-
und Gesundheitsprogramme etc. Wenngleich sich die «progressive Pfingstbewe-
gung» in der Wahrnehmung der beiden Autoren nicht durch eine dezidiert politi-
sche Ethik profiliert, so belegt diese Studie doch eine gesteigerte Sensitivitit
innerhalb der globalen Pfingstbewegung fiir gesellschaftliche Themen.

Paul Freston, Evangelicals and Politics in Asia, Africa and Latin America, Cambridge 2001,
282 (Hervorhebung im Original). Freston vereint die verschiedenen Varianten der globalen
Pfingstbewegung unter dem Sammelbegriff der «evangelicals».

Freston, Evangelicals and Politics (wie Anm. 34), 281.

Vegl. Donald E. Miller/Tetsunao Yamamori, Global Pentecostalism. The New Face of Chris-
tian Social Engagement, Berkeley/Los Angeles/London 2007. Ein Fallbeispiel bietet auch
die Herausbildung eines «Management Christentums» in Ostafrika, vgl. Andreas Heuser.
Gutes Geld und boses Geld. «Management Christentum» und «Reichtumshexerei» in Ostaf-
rika, in: Herder Korrespondenz., 64 (2010), 426—430.

35
36



292 Andreas Heuser

Dieser Trend wird eindriicklich bestdtigt durch eine breit angelegte religions-
soziologische Fallstudie zu sozialen Einstellungen und politischen Haltungen der
Pfingstbewegung im Post-Apartheid-Stdafrika. Die Fragestellung, die sich an
einer politischen Praxis der Pfingstbewegung ausrichtet, scheint virulent an-
gesichts der Transitionsphase in eine plurale, kompetitive Mehrparteiendemo-
kratie, in der sich die politische Kultur Siidafrikas befindet. Tenor der von Helga
Dickow verantworteten empirisch-statistischen Studie ist, dass das Verhiltnis
von sozialem Engagement und religiosem Selbstverstindnis der Mitglieder von
Pfingstkirchen sich nicht signifikant unterscheidet im Vergleich zu Mitghedern
anderer Kirchen.”” Die Studie streicht das enorme Kohisionspotential der Pfingst-
bewegung heraus, ihr engmaschiges Netzwerk an kirchlichen wie sozialen Akti-
vitdten, die sich vor allem der Armutsbekdmpfung stellen und Bildungsangebote
unterschiedlichster Reichweite bereit stellen. Herauszuheben sind ferner die Par-
tizipationsangebote im kirchlichen Leben speziell fur jiingere Kirchenmitglieder,
die sich in gesellschaftspolitisches Handeln einbringen lassen. Diese Ergebnisse,
die sich in erster Linie aus der Selbstwahrnehmung von Mitgliedern in Pfingst-
kirchen ableiten, bestitigen sich durch Fremdzuschreibungen. Im Vergleich mit
der Gesamtbevdlkerung, so wertet Dickow das Datenmaterial aus, behauptet ein
tiberdurchschnittlicher Anteil der Mitglieder der Pfingstbewegung, dass «der Glau-
be alle Aspekte der Gesellschaft bestimmen solle».”® Zusammen gefasst beschei-
nigt die Studie der Pfingstbewegung im «neuen» Stdafrika selbst in der Aussen-
wahrnehmung durch andere ein hohes soziales Kapital ** Dieses soziale Kapital
pridestiniert sie dazu, das «Bindemittel einer neuen Gesellschaft» zu sein.™

Diesen Befund erhirtet Ezekiel Mathole, fithrendes Mitglied einer siidafrika-
nischen Pfingstkirche. Mathole beschreibt einen «bemerkenswerten Wandel» in-
nerhalb der siidafrikanischen Pfingstbewegung im Zuge des politischen Wandels
seit 1994, dem Jahr der ersten allgemeinen Wahlen in Siidafrika. Mathole wider-
spricht stereotypen Definitionen der Pfingstbewegung als «sozial irrelevant und
politisch naiv», Zuschreibungen, die, einem langgezogenen Echo des struggle
discourse gleich, das kollektive Geddchtnis in Stdafrika nachhaltig pragen. Ent-
gegen der ihr zugeschriebenen Apolitizitdt stelle sich die siidafrikanische
Pfingstbewegung in grossen Teilen den kontextuellen Herausforderungen von

37

Vgl. Helga Dickow, Religion and Attitudes towards Life in South Africa: Pentecostals,
Charismatics and Reborns, Baden-Baden 2012. Die Studie beruht auf einer reprisentativen
Stichprobe unter der Gesamtbevélkerung Siidafrikas, die korreliert wird mit Daten einer
bedeutenden Pfingstkirche (Grace Bible Church), die vorwiegend in urban-industriellen
Milieus entstanden ist. Vgl. auch Helga Dickow, Strebsam und Gemeinschaftsorientiert.

Dickow, Religion and Attitudes towards Life in South Africa (wie Anm. 37). 203 (meine
Ubersetzung).

Dickow, Religion and Attitudes towards Life in South Africa (wie Anm. 37), 79.

Unter diesern funktionalen Religionsbegriff verhandelt Dickow im Einleitungskapitel insge-
samt die Frage des Verhiltnisses von Religion (eigentlich: Kirchen) und Politik in Siid-
afrika. Demgegeniiber bestreitet Tom Lodge, South African Politics since 1994, Cape
Town/Johannesburg 1999, 95 cinen vitalen Beitrag der Pfingstkirchen zur Demokrati-
sierung der Gesellschaft im «Neuen Siidafrika».

40



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 293

«Armut, HIV/AIDS und moralischer Degeneration».”' Diese sozialen Dimensio-
nen gewinnen sicherlich an Aussagekraft vor dem Hintergrund einer Gesellschaft
mit einer der weltweit hochsten HIV-Infektionsraten und in der fast jeder zweite
Stidafrikaner unterhalb der Armutsgrenze lebt. Auch wenn Mathole seine Aus-
fithrung nicht niher ausdifferenziert, beeintrdchtigen diese Tatsachen aus seiner
Sicht den Aufbau der Nation. Die Pfingstkirchen in Siidafrika beteiligten sich
laut Mathole sehr wohl an gesellschaftspolitischen Diskursen, mit grosster Sicht-
barkeit allerdings auf grass-roots level. Summarisch stellt er fest: «They engage
also on (sic) politics at the level of their local communities as part of civil so-
ciety.»” Mathole schrinkt das iiberdurchschnittlich hohe soziale Kapital der
Pfingstbewegung, welches Dickow in Auswertung ihrer reprdsentativen Studie
anlegt, offenbar stirker auf gesellschaftspolitische Prozesse ein, die sich durch
Vernetzungen gerade im sozialen Nahbereich beeinflussen lassen. Der breitere
gesellschaftspolitische Diskursrahmen bleibt in diesem Gesichtskreis hingegen
eher unterbelichtet. Er soll sich, so Matholes vager Hinweis auf den sittlichen
Verfall, allerdings an Schlagworten aus dem Kompendium pfingsttheologischer
Moralvorstellungen ausrichten. In dieser Perspektive verbirgt sich eine gewisse
Brisanz: Einerseits zeigt sich ein Bewusstsein fiir die Krisenhaftigkeit der siid-
afrikanischen Gesellschaft, verbunden mit einem Appell zu gesellschaftspoli-
tischem Engagement der Pfingstbewegung, und zwar auch in den Binnenraum
der Kirchen hinein. Andererseits bleiben Reibungsfldchen unausgesprochen, die
sich aus pfingstlichen Moralkodizes und einer nicht nur sdkularen Verfassung,
sondern auch einer der gegeniiber alternativen Lebensformen liberalsten welt-
weit, ergeben. Doch der sich aufdringende Umgang mit Differenz und Pluralitét
bleibt offen. Das Mobilisierungspotential der Pfingstkirchen wird — wie schon
bei Dickow und Miller/Yamamori — eher auf das so genannte Wohlstandsevan-
gelium gelenkt, also die Uberzeugung, dass eine Uberwindung von Armut mog-
lich sei. Das aber bedeutet, dass der angelegte Erkldarungsansatz fiir das konsta-
tierte gesellschaftspolitische Engagement der Pfingstbewegung in wirtschafts-
und letztlich individualethische Perspektiven einmiindet.”’ Der vermeintliche
Glaubensanspruch der Pfingstbewegung auf «Ganzheitlichkeit» und eine «Theo-
logie der Befreiung» (Anderson), die «alle Aspekte der Gesellschaft bestimmen»

' Ezekiel M. K. Mathole, Beyond Common Stereotypes about the Pentecostal-Charismatic

Evangelicals in South Africa, in: Helga Dickow/Andreas Heuser (Hg.), Religion on the Mo-
ve. Exploring Passages in South African Christianity, Byblos 2008, 59-75, hier 6263
(meine Ubersetzung). Mathole ist Pfarrer der Grace Bible Church, die ihren Hauptsitz in
Soweto hat.

Mathole, Beyond Common Stereotypes about the Pentecostal-Charismatic Evangelicals in
South Africa (wie Anm. 41), 66.

Diese Fokussierung auf Armutsiiberwindung bzw. Prosperitdtsaussichten entspricht der po-
litischen Grosswetterlage in Siidafrika, die seit 1994 unter dem Motto eines «besseren
Lebens flir alle» steht, vgl. Mathole, Beyond Common Stereotypes about the Pentecostal-
Charismatic Evangelicals in South Africa (wie Anm. 41), 64-65; Dickow, Religion and
Attitudes towards Life in South Africa (wie Anm. 37), 52-55; 140-153. Miller/Yamamori,
Global Pentecostalism (wie Anm. 36), 160-183 wigen das Wohlstandsevangelium mit der
Weberschen These von der «Protestantischen Ethik» ab.

43



294 Andreas Heuser

soll (Dickow), bleibt nach wie vor undeutlich. Die heuristische Frage nach einer
explizit politischen Theologie der Pfingstbewegung scheint auch in der jiingeren
Diskussion um deren gesellschaftspolitische Signatur, die empirische Argumente
vortragt, unbeantwortet.

Hat sich damit nicht jene kritische Bewertung durchgesetzt, die Paul Gifford
wiederholt gegentiber der politischen Prigekraft der afrikanischen Pfingstbe-
wegung vornimmt? Gifford, ein frither Seismograph des pfingstkirchlichen Aut-
schwungs in verschiedenen Lidndern Afrikas seit den 1980er Jahren, hebt eher
deren negativen Folgen auf politische Prozesse hervor. Seine religionssoziolo-
gischen Publikationen lassen sich als Langzeitstudie mit einer empirischen Breite
lesen, denn er dokumentiert die Vielgestaltigkeit der afrikanischen Pfingstbe-
wegung, deren gesellschaftliches wie theologisches Profil er mit 6konomischen
Daten korreliert. Seinen Deuterahmen sieht er im Beobachtungszeitraum be-
stimmt durch Neoliberalisierung und Globalisierung afrikanischer Gesellschaf-
ten. Die ausflihrlichste Betrachtung der politischen Aspekte der jlingeren Pfingst-
bewegung findet sich in seiner Detailstudie zu Ghana mit dem programma-
tischen Untertitel: «Pentecostalism in a Globalizing African Economy» (2004).
In seinem Beobachtungsraster stdsst auch er auf die theologische Dominanz des
(aus der US-amerikanischen Pfingstszene importierten) Wohlstandsevangeliums,
dessen Relevanz fiir strukturelle Verdnderungen im Politikgetriebe er jedoch ver-
neint. Sein Vorwurf lautet, dass Pfingsttheologie, speziell in den Varianten des
Wohlstandsevangeliums, zu denen die Theologie der deliverance mit ihrer
ausgeprigten Sensibilitdt fiir das Wirken des Teufels im Alltag, gehort, Politik
«spiritualisiere». Sie bediene ein Vokabular, das Einsichten in institutionelle und
administrative Reformen verschleiere. «(E)nvisaging these matters in moral
terms sometimes leads if not to a dead end, at least to a great deal of empty and
obfuscating rhetoric.»** Die politische Auseinandersetzung um good governance
werde gleichsam in eine entleerende, moralisierende Glaubensrhetorik verpackt,
die die Arbeit an harten politischen Fakten eintriibe. Daher schlussfolgert Gifford:

«Thus 1in all sorts of ways many charismatic churches, though concerned with na-
tional issues, contributed little to debate on modern government. They tended to
spiritualise or moralise issues out of the mundane plane on which political issues
have been most fruitfully addressed.»”

Gifford frischt somit die aus der Theoriegeschichte bekannte grundlegende
Skepsis gegeniiber der Weltsicht der afrikanischen Pfingstbewegung auf, deren

* Paul Gifford, Ghana's New Christianity. Pentecostalism in a Globalizing African Economy,

Bloomington/Indianapolis 2004, 168.

Gifford, Ghana’s New Christianity (wie Anm. 44), 169. Indirekt bekraftigt Gifford damit
bisherige Uberblicksdarstellungen zum Verhiltnis von Religion und Politik in Ghana, die
sich der Rolle vor allem der historischen Kirchen widmen, vgl. John S. Pobee, Religion and
Politics in Ghana, Accra 1991; Kwame Bediako, Christian Witness in the Public Sphere:
Some Lessons and Residual Challenges from the Recent Political History of Ghana, in: La-
min Sanneh/Joel A. Carpenter (Hg.), The Changing Face of Christianity: Africa, the West,
and the World, Oxford/New York 2005, 117-132.

45



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 295

gesellschaftspolitische Aussagekraft er so limitiert wie ineffektiv beurteilt. Sie
wiegt umso schwerer, als sie den Anforderungen empirischer Fallstudien geniigt,
die Freston eingefordert hatte. Verfliichtigt sich also die Frage nach einer politi-
schen Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung im Zuge jener empirischen
Wende?

Ein neuer Anlauf um das Verstdndnis einer politischen Pfingsttheologie deutet
sich zuletzt in einem Diskursrahmen an, der am Verhiltnis von Religion und Of-
fentlichkeit in Afrika ansetzt. Anders als Gifford beurteilt die Ethnologin Birgit
Meyer, die sich in ihren Forschungen ebenfalls auf die Pfingstbewegung in Gha-
na, insbesondere in metropolitanen Milieus Accras, konzentriert, die gesellschafts-
politischen Effekte der pfingsttheologischen Imaginationen. Auch Meyer bezieht
sich auf den Durchbruch des Wohlstandsevangeliums, den sie in eine neoliberale
Politiklandschaft einschreibt. Allerdings bezieht sie das gesellschaftspolitische
Wirken der Pfingstbewegung weniger auf institutions- und verfahrenspolitische
Fragen von guter Regierungsfithrung, sondern betrachtet die Prasenz der Pfingst-
bewegung im o6ffentlichen Raum. Sie schligt die Herstellung von «QOffent-
lichkeit» — «going and making publicy — als Leitkategorie in der Erforschung
von Religion in Afrika iiberhaupt vor. Die Pfingstbewegung dient ihr als Parade-
beispiel und liefert das Anschauungsmaterial, den 6ffentlichen Raum religids zu
besetzen. Pfingsttheologische Sprachbilder, Argumentationsweisen wie Perfor-
manzen kursieren weit ausserhalb einer kirchlichen Binnensphire u.a. in Mas-
senmedien und priagen dadurch gesellschaftliche Diskurse. Mit dieser medialen
Durchflutung der 6ffentlichen Sphére baut die Pfingstbewegung, so die eingangs
erwdhnte These Meyers, eine kulturelle Hegemonie auf, die «die Nation als
Schauplatz eines geistlichen Kampfes zwischen Gott und Satan»*® inszeniert.

Meyer wiederholt und behauptet also die Politikfihigkeit solch gingiger
pfingsttheologischer Deuterepertoires, ohne sich den im Raum stehenden An-
fragen Giffords zu stellen. Ihr Vorschlag, die Art und Weise, wie offentlicher
Raum besetzt wird, also die Modi medialer Kommunikation zu erforschen, inter-
veniert jedoch gegen eine allzu kategorische Absage an die realpolitische Reich-
weite symbolhafter Konzeptionierungen von gesellschaftlicher Realitdt in Afri-
ka. Folgen wir Meyer, dann verdienen die Umsetzungsmoglichkeiten dieser dua-
listischen Weltsicht der Pfingstbewegung zumindest grossere Aufmerksamkeit
als bisher, um ein Profil ihrer politischen Theologie zu zeichnen.

* Meyer, Going and Making Public (wie Anm. 5), 158. Stephen Ellis/Gerric Ter Haar,

Worlds of Power. Religious Thought and Political Practice in Africa, London 2004, 109
umschreiben die spirituelle Dimension von Macht in Afrika (in essentialistischer Manier)
wie folgt: «Western governments and former mission churches regard power as vested in
institutions, whereas Africans are generally more likely to see it as emanating directly from
the spirit world. For them, spiritual power as such, draws its strength not from institutions
themselves, nor from the will of the people, but from the world of the invisible.»



296 Andreas Heuser

Aspekte einer politischen Pfingsttheologie in Afrika

Wie also setzen sich pfingsttheologische Imaginationen in eine kulturelle Hege-
monie um, wie werden ihre theologischen Proprien in gesellschattspolitisch rele-
vanten Praxisformen mediatisiert? Thesenartig kdmen folgende Bausteine einer
politischen Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung in Betracht: Die afri-
kanische Pfingstbewegung regt einen Moralisierungsdiskurs an, in dem sich ge-
sellschaftspolitische Aussageintentionen erttfnen. Die politische Theologie der
afrikanischen Pfingstbewegung ist nicht systematisch ausgefiihrt, sondern im-
plizit ablesbar am Deuteraster eines kosmologischen Kampfes: Zum Einen néhrt
der Kampt zwischen Gut und Bose die Imagination des Politischen; zum Andern
ist die darauf aufbauende politische Theologie von ihrer Anlage her konfrontativ,
reflektiert den Zusammenprall der zwei Welten und agiert also mit einem ge-
schirften Konfliktbewusstsein. Kurz: in der afrikanischen Pfingstbewegung bil-
det die Grundfrage nach dem Bésen, das grundsitzlich die Form personlicher
spiritueller Michte (der Teufel, seine ddmonischen Helfer) annimmt, den Inter-
pretationsvektor ihrer politischen Theologie. Die Wirkungsbereiche des Bosen
sind «kumulativ» ausdehnbar auf alle gesellschaftspolitischen Handlungsfelder,
wie iiberhaupt auf alle Bereiche des gesellschaftlichen Lebens.”” Diese Formel
einer «dichten Beschreibung» (Clifford Geertz) weist immer auf ein {ibernatiir-
liches Kausalitdtsgeflecht als Ursache von Zerfallsprozessen hin. Um den Konti-
nent zu erlésen, um thn aus politischen Legitimitdtskrisen wie wirtschaftlicher
Stagnation heraus zu fithren, muss das Land befreit werden von den Ketten sata-
nischer Verfallenheit. Wenden wir uns einzelnen Facetten und Inszenierungs-
modi dieser Bildwelt des kosmologischen Kamptes und ihres strategischen Po-
tentials fuir politische Praxis zu.

Moralische Landkarte

Die christliche Choreographie der Erlosung kann sich nur entfalten im Rahmen
einer religits-politischen Neuvermessung Aftrikas. Die politische Theologie der
afrikanischen Pfingstbewegung ist folglich stark von rdumlichen Vorstellungen
geprigt, eingebettet in eine «moralische Geographie». Damit ist eine rdumliche
Weltsicht gemeint (das oben erwihnte spiritual mapping), die eine Welt der Er-
losten und eine Welt der Verlorenen aufweist und es geht darum, die «gute»
Sphire auszudehnen. Aus der Nahe betrachtet, entfaltet pfingstliche Theologie
eine politische «Theologie des Landes». Ureigentlich ist Afrika eben nicht der

*" Der Afrikahistoriker Richard Gray, Black Christians and White Missionaries, New Ha-

ven/London 1990, 110 kennzeichnet das «Bose» als ein «kumulatives» Symbol in Afrika.
Zur Ausbildung eines — im doppelten Sinn — «Teufelskomplexes» in der jiingeren afrika-
nischen Pfingstbewegung vgl. Andreas Heuser, «Put on God’s Armour Now!»: the Em-
battled Body in African Pentecostal-type Christianity, in: Sebastian Jobs/Gesa Mackenthun
(Hg.), Embodiments of Cultural Encounters, Miinster/New York/Miinchen/Berlin 2011,
115-140.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 2917

«Kontinent des Teufels», vielmehr ein Kontinent gottlicher Erwéhlung, ein ver-
heissenes neues Israel, was jedoch durch das vielfaltige Wirken des Teufels und
seiner ddmonischen Michte verdunkelt wird. Aus dieser Komposition von
dualistischer Theologie mit dem Erwihlungsgedanken néhrt sich m.E. das sehr
flexible und fluide Imaginationspotential der politischen Theologie der afrika-
nischen Pfingstbewegung.

Der Strategieansatz des spiritual mapping, das vom Erwihlungsgedanken mit
bestimmt ist, ist die so genannte «geistliche Kriegstihrung» (spiritual warfare).
Der primire Raum der Intervention gegen das Bose ist (nicht die unbestimmte
«Nation», vielmehr) die afrikanische Stadt, die Metropole. Die politische Theo-
logie der afrikanischen Pfingstbewegung theologisiert die Stadt, einem Widerhall
der biblischen Stadt auf dem Berg gleich. Die dynamische Raumkonzeption der
spiritual warfare will eine urbane Geographie sakraler Macht prisentieren. Der
urbane Raum hat daher eine Briickenkopffunktion gegen die «Achse des Bo-
sen».*® Aus der Stadt heraus soll sich die kulturelle Hegemonie in der Nation er-
geben. Im Kontext der Stadt bildet sich eine «politische Spiritualitidty aus, die ich
exemplarisch anhand einiger Formwandlungen des Gebets nachvollziehen
mochte. Um es vorweg zu nehmen: Die pfingstkirchliche Auffassung des Gebets
hat nichts mehr gemein mit jener pietistischen Frommigkeit, die die Gebetstradi-
tionen der afrikanischen Missionsgeschichte grossenteils bestimmt haben, sie
verschiebt sich von individueller Zwiesprache mit Gott in den 6ffentlichen
Raum. Die hohe Bedeutung des Gebets als Praxisform einer politischen Theolo-
gie findet in pfingstkirchlichen Kreisen seinen Ausdruck in weiteren Formen von
Institutionalisierung z.B. in einem Internationalen Gebetsrat, der ein Netzwerk
an regionalen und nationalen praver ministries weltweit vertritt.

Politisierung des Fiirbittgebets

Aus urbanen Milieus und Kontexten erwuchs in den 1990er Jahren eine poli-
tische Theologie, die in ritueller Praxis codiert vorliegt. Sie setzt an an der Ge-
betspraxis der Fiirbitte, die jedoch nicht wie von Larbi erwdhnt in den «gehei-
men» Binnenraum der Kirche fiihrt,” sondern eine gesellschaftspolitische Hand-
lungsebene umgreift. In der Phase des winds of change formierte sich ein Kreis
von nigerianischen professionals — Juristen, Ingenieure, Computerfachleute, Ar-
chitekten verschiedenster konfessioneller Herkunft —, die die Fiirbitte aus der Li-
turgie heraus nahmen und zu einer eigenen Handlungsform entwickelten. Fiir
den nigerianischen Kirchenhistoriker Ogbu Kalu markiert diese Umwidmung der
Firbittpraxis den Beginn einer politischen Theologie der Pfingstbewegung in Ni-

* Urbanitit als rdumliche Grundkategorie der politischen Pfingsttheologie zeigt sich etwa

auch an der Durchfithrung transnationaler Crusades (Massenevangelisationen), vgl. Andreas
Heuser, Transnational Construction and Local Imagination of «Crusade Christianity», in:
Nova Religio, 13 (2009), 68-91.

* Larbi, Pentecostalism {wie Anm. 1), 431.



298 Andreas Heuser

geria. Dieser Kreis institutionalisierte sich unter dem Namen der /ntercessors for
Africa, die von vemnetzten lokalen Zellen bis zu «nationalen Gebetshiusern»
strukturiert sind. Die National Prayer Houses sind inzwischen in allen sub-saha-
rischen afrikanischen Staaten bekannt. Die /ntercessors for Africa bilden eigene
soziale Netzwerke aus, um politische Lobbyarbeit zu betreiben. In so genannten
offentlichen «Fiirbittkonferenzen» oder «Gebetsmirschen» werden Gebetsan-
liegen formuliert, in die Analysen etwa von aktuellen ékonomischen Datenban-
ken einfliessen. Dadurch nehmen sie direkten Einfluss auf die Agenda nationaler
Politik. Fiir Kalu steht fest: «The most closely argued political theology has
come from the Intercessors for Africa»™ Die «Fiirbeter Afrikas» befragen die
Legitimitét politischer Machthaber und die Art ithrer Machtausiibung, sie graben
in der Geschichte des Landes, um Ursachen von Fehlentwicklungen zu benen-
nen. Kulturkritisch fordern sie den Bruch mit der kulturellen Vergangenheit, die
sie als einen «alten Bund» bezeichnen. Der «neue Bund», den sie anstreben, ldsst
keinen Raum fiir die «spirituellen Michte» und Gotter der Ahnen. Nur wenn die
«ldolatrie» der Vergangenheit abgelegt sei, beten sie, nur wenn alte Kulte und
neue religiose Bewegungen gleichsam entsakralisiert seien, konne Afrika den
Weg in eine dkonomisch und politisch konstruktive Zukunft beschreiten. Inso-
fern bilden die Intercessors for Africa ein komplexes Gewebe von Aktions- und
Reflexionsformen aus: sie bauen zundchst ein soziales Netzwerk auf, das kon-
fessionelle Grenzen liberspringt und sich als Lobby professionalisiert; sie stellen
ein Analyseinstrumentarium bereit, um das politische Tagesgeschehen bewerten
zu kénnen; und schliesslich bauen sie eine Geschichtsbiihne auf, auf der das kol-
lektive Gedéchtnis der Nation verhandelt wird.

Strategisches Gebet

Die Gefihrdung der Welt evoziert die Politisierung des Gebets. Weltliche Dinge
konnen beeinflusst werden durch das Gebet, das — wie am Fallbeispiel der /nter-
cessors ersichtlich — als «strategisches Gebet»’' aufgefasst wird, um das Reich

** Ogbu Kalu, From the End of History to the Beginning of Poverty. Poverty and Social

Engagement in Contemporary African Christianity, in: Klaus Koschorke (Hg.), Falling
Walls: The Year 1989/90 as a Tuming Point in the History of World Christianity/Einstiir-
zende Mauem: Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der Geschichte des Weltchristentums,
Wiesbaden 2009, 177-194, hier 190 (zum Kontext der Intercessors for Africa vgl. 190-192,
sowie Ogbu Kalu, African Pentecostalism. An Introduction, Oxford 2008, 207-223).

Vgl. John D. Robb, Strategic Prayer, in: Ralph D. Winter/Steven C. Hawthorne (Hg.). Per-
spectives on the World Christian Movement: a Reader, Pasadena #2009, 163-169. Dieser
Hinweis fithrt auf die Spur transnationaler Verflechtungen der afrikanischen Pfingstbewe-
gung. Die Frage, inwieweit und in welcher Form, tiber welche Akteure und Medien sich
strategische Konzepte, die sich insbesondere in gewissen pfingsttheologischen think-ranks
in den USA ausformen, in die afrikanische Pfingstbewegung hinein vermitteln, kann hier
nur aufgeworfen werden. «Strategisches Gebet», «spiritual mapping» etc. zéhlen etwa zu den
Instrumentarien des spiritual warfare movement um George Otis oder Peter Wagner in den



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 299

Gottes auszudehnen. Es gilt deshalb als wirkmaéchtig, weil Gott die Betenden er-
hort. Es wirkt nicht magisch. In rein technischer Sprache fungiert das Gebet als
Scharnier zwischen Reflexion und sozialer Aktion — es wird zu einer «Waffe».
Fihrer der Pfingstbewegung in Afrika verwenden erhebliche Miihe darauf, das
Erlernen dieser Waffe des Gebets in Publikationen breit zugénglich zu machen.
Der Ghanaer Charles Agyin-Asare, Begriinder von Word Miracle Church Inter-
national, versteht das Gebet als Handlungsanleitung, um den «unsichtbaren
Krieg» zu gewinnen, «denn christliche Theologie ist Kampftheologie».” Das
Gebet als sprachliche Waffe ist selbst in der Verwendung seiner Metaphern, Re-
dewendungen und Assoziationen oft aggressiv, denn «wenn wir beten, brechen
wir die teuflische Macht iiber das Leben der Menschen».” Das Kampfgebet
spricht in fiir trostlos empfundene Kontexte hinein und weiss um die Stdrke des
Feindes, der gesellschaftliche Institutionen unterminiert. Die héchste Dichte an
gesellschaftlichen Institutionen findet sich in der Stadt, das politische Leben pul-
siert in der Hauptstadt. In einem ausfiihrlichen Kapitel spricht Agyin-Asare da-
von, «unsere Stidte fiir Christus zu gewinnen».”* Dort wird die politische Elite
eines Landes erreicht. Diese wihlt Agyin-Asare zum strategischen Ziel- und An-
satzpunkt des Gebets:

«If God gets hold of leadership, then the nation prospers, but if the devil gets hold
of leadership, there is trouble. [...] In many countries today, [...] some of the leaders
ca]]iug; themselves war lords have allowed themselves to be influenced by the de-
vil.»’

Diese Kampftheologie des Gebets zieht Agyin-Asare heran, um die jiingere
politische Geschichte Afrikas mit ihren Abwegen zu erldutern. Sie bildet fiir ithn
die Motivation dafiir, seit Ende der 1990er Jahre in Verbindung mit Prisidenten
und Vizeprisidenten verschiedener Staaten (Ghana, Elfenbeinkiiste, Sambia) zu
treten, darunter auch der damalige Vizeprisident John Atta Mills. Wihrend also
die Intercessors for Africa auf politikkritische Interventionen im 6ffentlichen
Raum zielen, setzt das politische Gebet auf eine Kooptierungsstrategie mit dem
Ziel einer direkten Einflussnahme auf politische Amtstréger.

USA, das sich in die Tea-Party-Bewegung hinein vemnetzt, und somit ein Beispiel dafiir ist,
wie pfingsttheologische Ideen in eine rechtskonservative neue soziale Bewegung einfliessen.
Charles Agyin-Asare, The Impact of Prayer: How to Win the Invisible War, Hoornaar 2001,
8; 9 (meine Ubersetzung).

Agyin-Asare, The Impact of Prayer (wie Anm. 52), 83 (meine Ubersetzung). Daher auch
die enorme Lautstérke, in der Gebete vorgetragen werden — ein feature auch in pfingstlichen
Migrationsgemeinden in Europa.

Agyin-Asare, The Impact of Prayer (wie Anm. 52), 112-142.

Agyin-Asare, The Impact of Prayer (wie Anm. 52), 82-83.

54

55



300 Andreas Heuser

Gebetskrieger

In der Vermessung der didmonischen Krifte im politischen System wird «Kor-
ruption» in der Sprache der politischen Theologie der Pfingstler zu einem zen-
tralen, wenngleich inflationér gebrauchten Begriff.® Im Rahmen einer wachsen-
den offentlichen Obsession mit bésen Méchten avanciert Korruption zu einer
spirituell aufgeladenen Analysekategorie, die den Handlungsimperativ mitliefert,
dieses «korrupte», dimonenbehaftete System zu {iberwinden. In dieser Konstel-
lation von politischer Theologie wird sozusagen der Teufel aufgertistet, denn er
nistet sich in allen Poren der Gesellschaft ein. Das Gegenbild ist der Martyrer,
der sich in die skandalisierten Regionen der Macht und des Reichtums vorwagt,
um deren Charakter zu verdndern. Ein Beispiel sind die Prayver Warriors, die als
eigens ausgebildete Fiirbeter in so genannten Urban Praver Projects agieren.
Urban Prayer Projects sind in den letzten Jahren verstirkt aufgekommen.”” Aus
Misstrauen gegeniiber staatlichen Machttrdgern und einer korrupten Polizei wer-
den Praver Warriors in infrastrukturelle Zentren delegiert, um dort — an belebten
Knotenpunkten wie Mirkten, Strassenkreuzungen, Rathaus oder industriellen
Gebieten — 6ffentlich sichtbar die Stadt aus der Hand von solchen «bdsen Geis-
tern» zu l6sen, die die politische wie 6konomische Stadtentwicklung unterlaufen.
Nachdem alle verantwortlichen «Ubel» benannt sind, werden die jeweiligen
Areale an Gott iibergeben und rituell durch Salbungshandlungen (meist durch
das Versprengen von Olivendl) gleichsam versiegelt. Die Mirtyrerideologie der
Gebetskrieger betrifft also die Erlosung des 6ffentlichen Raums der Stadt. Pre-
kére urbane Territorien sollen durch dieses spiritual mapping systematisch dem
Wirken des Teufels entzogen und der gottlichen Sphére tibereignet werden.

Das «korrupte System» soll von innen heraus gereinigt werden; Machtaus-
{ibung wird dann legitim, wenn sie im Namen Gottes ausgefiihrt oder als «Werk
Gottes» erkennbar wird. Um einer innerweltlichen Erlésung nahe zu kommen,
baut sich derzeit das Mirtyrertum als ethisches Leitbild geistlicher Kampftiih-
rung auf. Es ist letzten Endes eine geistliche Motivationsformel, die sich mithin
weniger auf die Verehrung von tatsichlichen Mirtyrerfiguren richtet, die um
ihres Glaubens willen gestorben sind. Allerdings steht zu erwarten, dass die Mér-
tyrerideologie in Krisenregionen gerade religios verhandelte Konfliktlinien ver-
stirken kann. Das pfingstliche Verstindnis des Martyriums rechnet im offent-
lichen Raum damit, dass Gottes Eingreifen in den Alltag die Konversion der Na-
tion projektiert. Es bewegt sich damit im Umfeld nationalistischer Diskurse. die
durch religiose Loyalitdten aufgeriistet werden. In Staaten, deren Machtproporz
religiosen Zuordnungen folgt wie etwa in Nigeria, kann die pfingsttheologische
Mirtyrerrhetorik eine brisante Konstellation religioser Intoleranz aufbauen. Die
politische Theologie der nigerianischen Pfingstbewegung identifiziert zuneh-

*® Vgl. die Hinweise bei Marshall, Political Spiritualities (wie Anm. 9). 166-169.
Vgl. Kalu, African Pentecostalism (wie Anm. 50), 218.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 301

mend den Islam als Hauptopponent im 6ffentlichen Raum.™ Die religiose Krif-
tekonstellation in Nigeria ist umso brisanter, als die sich radikalisierende pfingst-
liche politische Theologie parallel zur wachsenden islamistischen Militanz im
Namen Gottes ausgebildet hat.” In dieser Konstellation werden interreligiose
Beziehungen so stark politisiert, dass sie - wie etwa in einigen Provinzen Nige-
rias derzeit — den staatlichen Zusammenhalt gefihrden. Abzuwarten bleibt, ob
das Martyrertum als ethisches Leitbild der Pfingstbewegung sich hinein bewegt
in eine islamophobische Doktrin, die Gewaltausiibung sanktioniert.*’

Schluss: Politische Spiritualitcit

All diese Szenarien bilden lediglich einen momentanen Ausschnitt aus einer
politischen Theologie, die ihre Lesart der gesellschaftlichen Gegenwart in Afrika
wie auch thre Handlungsrepertoires offenkundig stetig ausweitet. Alle Beispiele
verdanken sich einem imaginierten, geistlich gefiihrten Kampf gegen die un-
sichtbaren Michte des Bosen. Sie folgen der rdumlichen Logik,®' die Prisident
Mills in seiner Rede von einem prayer camp, in das er Ghana zu transformieren
gedachte, evozierte, also einem territorial angelegten strategischen Konzept ge-
gen das Wirken des Teufels.”® Die Sprachbilder, die Analyseformen, die haufig
bemiiht werden, umreissen christlichen Glauben als vita activa, in einer aller-
dings durch und durch militanten Ausfithrung. Das dualistische Weltbild der
Pfingstbewegung entwirft geistliche Kriegsfuhrung in einem umfassenden Sinn
als akute Handlungsstrategie im Kampt um Macht, in dessen Militanz selbstre-
dend auch Haltung und Sprache des Gebets als «Waffen» mit hinein genommen
sind. An den Praxisformen des Gebets wird ersichtlich, dass die Wirkmacht un-
sichtbarer Michte einen Politisierungsschub in der Theologie der afrikanischen

™ Vgl. Marshall, Political Spiritualities (wie Anm. 9), 214.

* Vgl. Marshall, Political Spiritualities (wie Anm. 9), 218-233.

" Harri Englund, From Spiritual Warfare to Spiritual Kinship. Islamophobia and Evangelical
Radio in Malawi, in: ders. (Hg.), Christianity and Public Culture in Africa, Athens 2011,
167-188 betrachtet islamophobische Offentlichkeitsarbeit in pfingstkirchlichen Radiosen-
dern in Malawi. In diesem weit weniger aufgeladenen Umfeld geht es — noch — um rheto-
rische Abgrenzung.

Zeitstrategien, die sich theologisch an Reprisentationen der Endzeit binden, bleiben hier
ausser Betracht. Wichtig ist nur, dass sich in der afrikanischen Pfingstbewegung ein Ver-
stindnis von prisentischer Eschatologie durchgesetzt hat. Auf eine Kurzformel gebracht
heisst das, dass gerade das verstirkte Treiben des Teufels Anzeichen dafiir sind, dass sich
die «Zeichen der Zeit» erfiillen. Dies fithrt zu einem nochmaligen Motivationsschub, sich
gegen das Bose in der Welt aufzulehnen, und zwar: Jetzt. Vgl. hierzu Heuser, «Put on
God’s Armour Now!» (wie Anm. 47), 121-123.

Giorgio Agamben, Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben, Frankfurt a.
M. 2002 vertritt die These, dass das «Lager», also die Ausschliessung von Lagergemein-
schaften in Internierungszonen, zur Signatur des modernen Staatswesens gehore. In gewis-
ser Weise sind prayer camps solche ausgewiesenen Zonen, wobei es sich hierbei eher um
Inkubationsrdume handelt, die rituelle Prozesse erlauben, um eine politische Praxis zu er-
moglichen. und eben nicht auszuschliessen.

61



302 Andreas Heuser

Pfingstbewegung durchlebt, der einem weithin sédkularisierten Vokabular und
Analyseraster verborgen bleibt. Mit diesem unorthodoxen Repertoire an geist-
lich-religiosen Analysen, strategischen Diskursen und rituellen Neuerungen im
Kampf gegen das Bose nimmt die afrikanische Pfingstbewegung Einfluss auf
verschiedenste politische Handlungsfelder und agiert im &ffentlichen, vorwiegend
urbanen Raum. Es geht nicht darum, einen Paradigmenwechsel im Verstindnis
von Religion und Politik in Afrika zu deklarieren, in dem der Fokus vollstindig
vom Handeln politischer Institutionen hin zum Verstindnis von Offentlichkeit
iiberginge.* M.E. iibersieht eine kategorische Abwendung von formalen, institu-
tionell vermittelten politischen Prozessen genau diese Uberginge im Komplex
von Religion und Politik. Es geht kiinftig darum, solche Uberginge. die dazu
zwingen, den Begriff des Politischen in Afrika mit ungewdhnlichen Aktionsfor-
men und irritierenden Codierungen des 6ffentlichen Raumes zu bestiicken, ein-
gehender zu erfassen.

Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung?
Oder: Vom zdhen Ende einer «Grossen Erzdhlung»

Trotz der hohen Bedeutung der Pfingstbewegung in afrikanischen Religionslandschaften
bilden Fragen nach ihrem politischen Profil eine — gerade im Vergleich zur Literatur zur
Pfingstbewegung in Lateinamerika — markante Leerstelle. Darin zeigt sich die Wirkmacht
einer verzeigten Theoriegeschichte, die der Pfingstbewegung in Afrika vor dem Hinter-
grund der nachkolonialen Gesellschaftsentwicklung eine apolitische Weltdeutung zu-
schreibt. Allerdings erhebt die Pfingstbewegung in Afrika einen zunehmenden politischen
Anspruch, der sich in 6ffentlichen, nationalen Diskursen abbildet. Der Autor spiirt in
diesen Konstellationen eine politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung auf
und untersucht einige ihrer Aspekte. Pfingsttheologische Vorstellungen gleiten von insti-
tutionalisierten Politikebenen iiber zu 6ffentlichen Diskursen und dringen allméhlich zu
einer kulturellen Hegemonie eines Landes vor. Der Artikel zeichnet einige solcher Uber-
gidnge und Handlungsstrategien anhand von Formwandlungen des Gebets nach, die ausge-
hend von urbanen Rdumen nationale Politikdiskurse mitzubestimmen beabsichtigen.

Une théologie politique du pentecotisme africain?

Ou de la lente fin d'un «grand récit»

Malgré la signification marquée du pentecdtisme dans les paysages religieux africains, des
questions quant a leur profil politique constituent une lacune conséquente, notamment en
comparaison avec la littérature sur le pentecOtisme en Amérique latine. On distingue le
pouvoir effectif d’une histoire théorique, qui attribue une interprétation du monde apoli-
tique au pentecotisme en Afrique dans le contexte du développement apres-colonial de la
société. Cependant, le pentecotisme africain formule des revendications politiques crois-
santes qui sont représentées dans des discours publics, nationaux. L auteur détecte dans
ces constellations une théologie politique du pentecdtisme africain et examine certains de
ses aspects. Des idées de théologie pentecotiste glissent de niveaux politiques institution-
nalisés vers des discours publics et cheminent progressivement vers 1’hégémonie culturel-
le d’un pays. Cet article reconstitue certains de ces passages et stratégies d’action sur la
base de transformations de priéres, qui visent a participer aux discours politiques natio-
naux a partir d’espaces urbains.

% So, neben Meyer, explizit Harri Englund, Introduction: Rethinking African Christianities

Beyond the Religion-Politics Conundrum, in: ders. (Hg.), Christianity and Public Culture in
Africa, Athens 2011, 1-24.



(sl
<
)

Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung?

A political theology for an African pentecostalism?
Or: From the grievous end to a «grand narrative»

Despite the undoubted importance of pentecostalism in Africa’s religious landscapes, lit-
tle has been written about its political importance, in striking contrast to the plentiful lite-
rature on pentecostalism in Latin America. This shows the powerful effect of theory,
which has ascribed an apolitical role to African pentecostalism in the context of post-colo-
nial development. Yet African pentecostalism is raising increasing claims. This is reflec-
ted in national public discourses. so that a political theology of African pentecostalism can
be identified, some of the characteristics of which are investigated in this contribution.
Pentecostal concepts are shifting from institutionalized levels of politics into public dis-
courses and can gradually become culturally hegemonic in the country concerned. This
paper follows a number of such shifts and examines strategies for action by looking at
changes in the forms of prayers. From their beginnings in urban areas, these have shifted
into national discourses and will codetermine future political discourses.

Schliisselwarter — Mots clés — Keywords

Pfingstbewegung und Politik in Afrika — pentecotisme et politique en Afrique — Pentecos-
talism and politics in Africa; Religion und Politik in Afrika — religion et politique en
Afrique — religion and politics in Africa; Politische Theologie — théologie politique — poli-
tical Theology; Theorien zu neuen religisen Bewegungen in Afrika — théories sur les
nouveaux mouvements religieux en Afrique — theories on new religious movements in
Africa; politisches Gebet — priere politique — politisches Gebet; spiritual mapping — spiri-
tual mapping — spiritual mapping; spiritual warfare — spiritual warfare — spiritual warfare.

Andreas Heuser, Professor fiir Aussereuropdisches Christentum der Theologischen Fakul-
tit Basel.






	Eine politische Theologie der afrikanische Pfingstbewegung? : Oder : vom zähen Ende einer "Grossen Erzählung"

