
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: Eine politische Theologie der afrikanische Pfingstbewegung? : Oder :
vom zähen Ende einer "Grossen Erzählung"

Autor: Heuser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung?
Oder: Vom zähen Ende einer «Grossen Erzählung»

Andreas Heuser

Nur wenige Wochen nach seinem Amtsantritt erregte der im Juli 2012 frühzeitig
verstorbene ghanaische Präsident John Atta Mills die Öffentlichkeit durch eine

ungewöhnliche politische Vision. Anfang März 2009 traf er die Führung des

Ghana Pentecostal Council (GPC) in seinem Dienstsitz in Accra. Er wartete mit
dem Vorschlag auf, Ghana in ein «prayer camp» zu verwandeln. Damit übertrug
Präsident Mills eine begriffliche Komponente, deren Ursprung in die afrikanische

Pfingstbewegung weist, auf die politische Arena.1 Das prayer camp oder

Heilungscamp ist Teil der so genannten deliverance ministries, dessen Konzeptionen

gegen Ende des 20. Jahrhunderts Teil der öffentlichen Praxis der

Pfingstbewegung werden und insbesondere in der afrikanischen Pfingstbewegung
florieren. In breiter ritueller Ausgestaltung geht es darum, das Wirken «böser

Mächte» aufzuspüren, zu identifizieren und wirksam zu bekämpfen." In den letzten

Jahren, so ist zu beobachten, springt diese Imagination eines Kampfes gegen
das Böse aus dem binnenkirchlichen Raum ritueller Praxis über auf die politische
Öffentlichkeit afrikanischer Staaten. Pfingstliche politische Rhetorik decodiert

politisches Handeln als Kampf zwischen Gott und Satan; das politische Terrain
wird mit Hilfe eines analytischen Rahmens, den so genannten «spiritual
mappings», projektiert, um «die Nation für Christus zu gewinnen». Insofern bediente

1

Prayer camps wurden in den 1980er Jahren eingeführt von der Church of Pentecost, der

grössten Pfingstkirche in Ghana, vgl. E. Kingsley Larbi, Pentecostalism. The Eddies of
Ghanaian Christianity. Accra 2001. 367^416.
Deliverance-Praxis ist bekannt aus der Geschichte der Pfingstbewegung zu Anfang des 20.
Jahrhunderts, jedoch nur als Nebenelement und bezogen auf kleine, intern abgeschottete
Gemeindezellen. Vgl. zur aktuellen Standortbestimmung J. Kwabena Asamoah-Gyadu.
Conquering Satan. Demons. Principalities, and Powers: Ghanaian Traditional and Christian
Perspectives on Religion, Evil, and Deliverance, in: Nelly van Dootn-Harder/Lourens Min-
nema (Hg.). Coping with Evil in Religion and Culture: Case Studies. Amsterdam/Nlew York
2008.85-103.

SZRKG. 106(2012). 281-303



282 Andreas Heuser

Mills ein breites semantisches Feld der Intervention in den politischen Alltag,
das eindeutig pfingsttheologisch besetzt ist. Seine Bemerkung irritierte auch
deshalb die Öffentlichkeit, weil er. einem Bericht der Ghanaian Times (13. März
2009) zufolge, eine Allianz mit «Männern Gottes» wünsche, die «den Erfolg
meiner Regierung und die Entwicklung der Nation durch ihre Fürbitte
unterstützen».' Mills bat die Delegation, ihr Gebet um göttliche Lenkung der Regierung

fortzusetzen, denn dadurch werde sie befähigt, ihre Politik zum Wohl des

Landes effektiv zu gestalten.

Die kontroverse Verhältnisbestimmung von Pfingstbewegung und Politik in Afrika

Diese unverhohlene Allianz zwischen Regierung und GPC löste eine lebhafte

Kontroverse aus. Es ging um die konstitutionelle Rolle des Staatspräsidenten in
einem religiös plural verfassten Staat, bewegte sich jedoch vom engeren
Verständnis politischer Institutionen hin zu einer allgemeinen Debatte über das

Verhältnis von Pfingstbewegung und Politik. Tonangebed in dieser Debatte waren
Stimmen aus den historischen Kirchen, die einen Gestus der Ausgrenzung der

afrikanischen Pfingstbewegung aus dem Raum des Politischen pflegten.
Scheinbar geriet mit dem allgemeinen Bedeutungszuwachs der Pfingstbewegung
die gesellschaftspolitische Relevanz der historischen Kirchen unter Druck. Damit
wäre die «prayer co/«p»-Kontroverse in Ghana 2009 ein Echo auf politische
Umbrüche, die sich in den 1990er Jahren bereits in anderen Regionen Afrikas
ereignet hatten. Im Zuge einer stärkeren Präsenz der Pfingstbewegung im
gesellschaftlichen Gefüge afrikanischer Gesellschaften in jener Zeit, registrierten
Langzeitbeobachter wie der britische Soziologe David Martin einen Wettbewerb

um politische Einflussnahme. «The overall impression», kommentiert Martin
damalige gesellschaftliche Dynamiken, «is that the access of (mainline) churches to

dispositions of political power is under pressure.»4 Die Ghana-Kontroverse zeigt
demnach einen verspäteten Wandel in der politischen Öffentlichkeit an. Die
aktuelle Diskursformation belegt damit zwar noch keine kulturelle Hegemonie
pfingsttheologischer Denkweisen, so doch eine zunehmende - Birgit Meyer
zufolge bereits faktische - «Pentekostalisierung des öffentlichen Raums» in Gha-

«<I wish Ghana were a prayer camp). Mills», in: The Ghanaian Times. 13. März 2009. in:

(http: www.modemghana.com/news 206247 l/i-wish-ghana-were-a-prayer-camp-mills.html>
(20. Vlai 2012) (meine Übersetzung). Präsident Mills, der auf eine lange Politikkarriere
zurück blicken konnte, pflegte seit den 1990er Jahren Kontakte in die Pfingstbewegung hinein.

David Martin. Pentecostalism: The World Their Parish. Maiden/Oxford Carlton 2002. 151.

Er spielt an Konstellationen in Sambia. Kenia. Uganda und auch in Nigeria in den 1990er
Jahren an. als einzelne Repräsentanten der afrikanischen Pfingstbewegung in das Rampenlicht

der politischen Bühne traten (vgl. im Überblick Paul Gifford. African Christianity: Its
Public Role. London 1998). Der Präzedenzfall ist Sambia 1991. wo der Pfingstler und
Gewerkschafter Frederick Chiluba zum neuen Präsidenten Sambias gewählt wurde. Unter
Chiluba legte sich Sambia einen Verfassungsstatus als «Christian Nation» zu.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 283

na.3 Diese graduelle Hegemonie pfingsttheologischer Vorstellungswelten durchwirkt

auch politische Themenfelder. Bemerkenswert ist, dass die «prayer camp»-
Auseinandersetzung die Parameter der pfingsttheologischen Deutung von Politik
als Kampfarena zwischen Gott und Satan nicht mehr grundwegs bezweifelte.

In der Forschungslage bleibt hingegen das politische Profil der afrikanischen

Pfingstbewegung weitgehend ausgeblendet. Gewiss sind, dem enormen Gewicht
der afrikanischen Pfingstbewegung entsprechend,6 insbesondere in den letzten
zehn Jahren bedeutende Länderstudien entstanden, die die Entstehungsgeschichte
ausgewählter Pfingstkirchen im Rahmen einer nationalen Politikgeschichte
entfalten. Doch Fragen nach einer politischen Theologie und Ethik der
afrikanischen Pfingstbewegung bilden nach wie vor eine markante Leerstelle - übrigens

ganz im Unterschied zur Literatur zur Pfingstbewegung in Uateinamerika.

Allerdings kennzeichnet Ruth Marshall in einer Studie der nigerianischen
Pfingstbewegung jüngst die öffentliche Generalmobilmachung im Namen Gottes

gegen die Mächte des Bösen als «politische Spiritualität». Eingewirkt in die

postkoloniale Politikentwicklung skizziert sie deren Ansätze, die vermeintlich
abzielten auf eine «Revolution» des Alltags, auf eine Umwandlung des religiösen

wie politischen, ökonomischen und sozialen Systems Nigerias.9 Zweifellos
durchbricht Marshall das auffällige Schweigen über das Verhältnis von
Pfingstbewegung und Politik in Afrika. Im Grunde illustriert sie nicht allein das pente-
kostale Selbstbildnis eines politischen Akteurs, dessen Initiativen im öffentlichen
Raum der lang gehegten Annahme einer apolitischen Weltsicht widersprechen.
Marshalls Begriffsinventar weist über die Rede von einer «politischen Spiritualität»

hinaus auf Aspekte einer politischen Theologie der afrikanischen
Pfingstbewegung hin, deren Konturen m.E. jedoch noch stärker zu umreissen wären.1

Birgit Meyer, Going and Making Public. Pentecostal ism as Public Religion in Ghana, in:
Harri Englund (Hg.), Christianity and Public Culture in Africa, Athens 2011, 149-166, hier
158 (vgl. Näheres hierzu unten).
Die afrikanische Pfingstbewegung spielt eine herausgehobene Rolle in der gegenwärtig
verstärkt wahrgenommenen Verlagerung des Christentums in den so genannten «globalen
Süden». Religionsdemographischen Prognosen zufolge wird die Pfingstbewegung in der
einen oder anderen Ausprägung bis 2025 zu einer dominanten Form christlicher Praxis in
Afrika wie auch in weiten Teilen des Globalen Südens heran wachsen, vgl. Theo Ahrens,
Zur Zukunft des Christentums. Abbruche und Neuanfänge, Frankfurt a. M. 2009.

Vgl. J. Kwabena Asamoah-Gyadu, African Charismatics: Current Developments within
Independent Indigenous Pentecostalism in Ghana, Leiden 2005 und David Maxwell, African
Gifts of the Spirit. Pentecostalism and the Rise of a Zimbabwean Transnational Religious
Movement, Oxford 2006.
Einen frühen Einblick bietet Michael Bergunder (Hg.). Pfingstbewegung und Basisgemein-
den in Lateinamerika. Die Rezeption befreiungstheologischer Konzepte durch die pfingst-
liche Theologie, Breklum 2000.
So Titel und Untertitel ihrer Studie (vgl. Ruth Marshall, Political Spiritualities: The Pentecostal

Revolution in Nigeria. Chicago 2009). Marshall überblickt vor allem die Dekaden
seit ca. 1980.
Bezeichnender Weise lässt auch der von Allan Anderson/Michael Bergunder/André
Droogers und Cornelis van der Laan (Hg.), Studying Global Pentecostalism. Theories and



284 Andreas Heuser

Ausgehend von der erwähnten Episode um Präsident Mills versuche ich im
Folgenden einige Fäden der politischen Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung

zu spinnen. Offensichtlich verhandelt politische Pfingsttheologie räumliche,

territorial bezogene Konzepte politischer Praxis, die sich zunächst auf das

Handeln politischer Institutionen bezieht, mit denen sie aber auch eine Hegemonie

in öffentlichen Diskursen anstrebt, sich implizit also in den weiteren Rahmen
einer Gesellschaftsgeschichte einfügt. Ferner betreibt sie eine Gesellschaftsanalyse,

die Komplexitäten des politischen Alltags auf dualistische Kategori-
sierungen reduziert. Im Ergebnis geht es gleichsam um eine Theologie der zwei
Sphären: es geht darum, Territorien neu zu ordnen, die Grenzen der moralischen
Landkarte zu verschieben - «böse», «dämonische» Landschaften in «gute»,
«christliche» zu verwandeln." Mit anderen Worten: die moralische Deutung der
Welt überlässt markierte Territorien keineswegs dem Teufel und seinen
dämonischen Mächten. Die Welt, der Staat, die Gesellschaft gilt grundsätzlich als

veränderbar. Und schliesslich bilden «spirituelle» Grundlagen den Motivationsgrund

politischer Praxis. Ich werde mich diesbezüglich exemplarisch auf
Strukturwandlungen des «Gebets» beziehen, die in der Mills-Kontroverse um die

Verwandlung eines Landes in ein prayer camp aufscheinen.
Exakt solche Dimensionen aber sind es, die zusammen besehen in eine

nachhaltige Wissenstradition einfliessen, die eine politische Theologie der Pfingstbewegung

von vorne herein ausschliesst oder zumindest deren realpolitische Relevanz

bestreitet. Wer eine politsche Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung
darzustellen versucht, kommt nicht umhin, sich dieser Wissenstradition - zu der
auch die von konkurrierenden politischen christlichen Theologien aus dem
Bereich historischer Kirchen zählen - zu stellen. Deren Argumentationsstränge
sind eingeflochten in die Politikgeschichte des nachkolonialen Afrika.

Drei Phasen nachkolonialer Politikentwicklung

Die nachkoloniale Politikgeschichte des sttbsaharischen Afrika lässt sich grob in
drei Phasen gliedern.1" Die erste Phase ist gekennzeichnet durch einen
antikolonialen Impuls, der auf die Erringung der staatlichen Souveränität abzielte.
Dieses Streben nach Unabhängigkeit, in grossen Zügen in den 1960er Jahren ab-

Methods. Berkeley 2010 edierte Sammelband zum Verständnis der globalen Pfingstbewegung.

der interdisziplinär aufgestellt ist und wegweisende Beiträge gerade in methodologischer

Hinsicht bietet, die Thematik der gesellschaftspolitischen Relevanz der Pfingstbewegung

aus.
Eine Theologie der zwei Sphären scheidet nicht wie die Zwei-Reiche-Lehre eine irdische
Welt, die «des Caesars» ist. und eine himmlische Stadt Gottes. Sie handelt von der
Veränderbarkeit des Diesseits unter sehr wohl schwierigen, aber gestaltbaren Bedingungen.
Zum Folgenden vgl. Rainer Tetzlaff/Cord Jakobeit. Das nachkoloniale Afrika. Politik -
Wirtschaft - Gesellschaft. Wiesbaden 2005. 117-196. sowie mit Bezug zu kirchlichen
Akteuren Terence O. Ranger. Introduction: Evangelical Christianity and Democracy in Africa, in:
ders. (Hg.). Evangelical Christianity and Democracy in Africa. Oxford/New York 2008. 3-35.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 285

geschlossen, war begleitet durch den Aufbau einheitlicher Gesellschaftsstrukturen.

In dieser Erfindung nationaler Identitäten kam es zu einer Mischung aus de-

mokratietheoretischen Grundannahmen {«majority rule») mit modernisierungstheoretisch

angereicherten gesellschaftlichen Entwicklungsvisionen (die
«Modernisierung» von Staat und Gesellschaft) innerhalb eines autokratischen
Machtsystems (Einparteienherrschaft, die oftmals durch Militärregime abgesichert
waren). In der Wende der 1980er auf die 1990er Jahre wurde der Kontinent in der

zweiten Phase postkolonialer Entwicklung von einem Geist des politischen
Wandels («wind of change») ergriffen, der allenthalben die Forderung nach

einem Mehrparteiensystem an die Oberfläche spülte. Jedoch blieb die Demokratisierung

von Staat und Gesellschaft weitgehend aus. In den 1990er Jahren
entwickelten sich die meisten afrikanischen Staaten nach kurzem pluralistischen
Intermezzo zurück in autokratische Systeme. Allenfalls ersetzten neuartige
Netzwerke von Korruption die vormals direkt verspürte militärische Repression.
Eine vom wind of change getragene politische Wende hin zu einem
funktionierenden Mehrparteiensystem rückte erneut in weite Ferne. Mit Beginn des 21.

Jahrhunderts setzte die dritte Phase der nachkolonialen afrikanischen
Politikgeschichte ein. Sie ist weiterhin geprägt durch institutionspolitische Vorgaben
nach Errichtung eines demokratischen Politiksystems, dehnt den demokratischen

Erwartungshorizont allerdings aus von einem Fokus auf den Staat hin zu einem
Fokus auf Gesellschaft. In dieser dritten Phase geht es mithin um den Aufbau
einer zivilgesellschaftlichen Kultur. Von dort her leiten sich Schlüsselkategorien
wie etwa die Forderung nach gesellschaftlicher Transparenz, oder der Kampf
gegen Korruption und gegen die verfassungsmässig prekäre Verlängerung von
präsidentiellen Amtszeiten ab.

mit verschiedenen Ansätzen politischer Theologien

In diesen unterschiedlichen Politikphasen kristallisieren sich divergierende
Varianten und Konjunkturen von christlicher politischer Theologie heraus. Die
historischen Kirchen, die aus den ehemaligen Missionskirchen hervorgegangen
sind, waren in den nationalen Aufbau der ersten Phase eingebunden. Vielfach
bildeten sie Loyalitätsbeziehungen gerade auch zu den meist autoritären Regimen

aus, die sich in der postkolonialen Ära abzeichneten. Insofern zeigt sich eine

Kontinuität in der politischen Ethik, denn «die Kirche in Afrika (tendierte) in der
Periode nach der Unabhängigkeit im grossen und ganzen dazu, die enge Verbindung

zwischen Kirche und Staat, die so charakteristisch für die koloniale Periode

war, fortbestehen zu lassen.»"' In deutlicher Differenz zur kolonialen Ära
allerdings unternahmen die historischen Kirchen Anstrengungen, ihre Theologie zu

So fasst John Parratt. Theologiegeschichte der Dritten Welt Afrika. München 1991, 211. der
auf Studien von Kvvesi Dickson insbesondere zur Situation in Ghana zurück greift,
zusammen.



286 Andreas Heuser

«kontextualisieren», d.h. ihrer mutmasslich engen Beziehungen zu den Kirchen
der ehemaligen kolonialen Zentren damit zu begegnen, sich in Hierarchie und

Theologie gleichsam zu «afrikanisieren».14

In der zweiten Phase fungierten sie oftmals aufgrund ihrer inzwischen erlangten

theologischen Eigenständigkeit und institutionellen Stabilität als Sprachrohre
des Umbruchs. In den diversen Demokratiebewegungen auf dem Kontinent
bildeten historische Kirchen einen tragenden Klangraum jenes allgemeinen «Windes

des Wandels».1^ Diese nicht unbedeutende gesellschaftliche Rolle drückte
sich aus in einer neuformierten Theologie der Rekonstruktion oder des Wiederaufbaus.16

Bis dato entfaltete afrikanische Theologie so gut wie keine prägenden
gesellschaftskritischen Perspektiven.i7 Nun bildet die Theologie der Rekonstruktion
eine afrikanische politische Theologie aus, die die enge Verflechtung zwischen
historischen Kirchen und autoritärem Staat, die noch die unmittelbare postkoloniale
Ära in Afrika kennzeichnete, löst. In reflexiver, selbstkritischer Absicht unterzieht
sie sowohl die loyale Haltung der Kirchen wie die katastrophale Politikbilanz Afrikas

einer eingehenden Prüfung. Ausgehend von einer selbstkritischen Gegenwartsanalyse

sollen Kreativitätsperspektiven, mögliche Impulse einer gesamtgesellschaftlichen

Reform frei gesetzt werden. Der afrikanischen Kirche - konkret: in
Gestalt der historischen Kirchen - misst sie weiterhin höchste gesellschaftspolitische

Priorität bei. Diese allein könne aus der afrikanischen Politikkrise herausführen,

aber eben unter Wahrung eines ethischen Kompendiums von demokratischem

Pluralismus, zu respektierenden Grundfreiheiten und Menschenrechten
als Bodensatz einer neuen politischen Kultur. Kurz: in der Theologie der
Rekonstruktion sollen die historischen Kirchen zu einer prophetischen Rolle im
Politikgetriebe afrikanischer Gesellschaften finden, die sich im Transitionsprozess hin
zu einer nachhaltigen Wettbewerbsdemokratie bewegen.18

Das Selbstbildnis der Theologen der Rekonstruktion als Visionäre eines

grundlegenden Wandels der politischen Öffentlichkeit in Afrika erhielt noch im
Verlauf der 1990er Jahre Risse. Vielfach beherrscht das Bild von nicht gelingenden

demokratischen Gehversuchen, ja von drohendem Staatszerfall, die Szene.

Innerhalb der afrikanischen Theologie kommt es seit den späten 1960er Jahren zu einer
beispiellosen Kontextualisierungswelle. vgl. Klaus Hock. Appropriated Vibrancy. (Immediacy)

as Formative Element in African Theologies, in: Klaus Koschorke (Flg.). African Identities

and World Christianity in the Twentieth Century. Wiesbaden 2005. 113-126.
«The struggle», präzisiert Paul Gifford (Hg.). The Christian Churches and the Démocratisation

of Africa. Leiden 1995. 1. «was not the same everywhere, but one of its common
features was the significant role played by the churches.»
Zum Folgenden vgl. Kä Mana. Wiederaufbau Afrikas und Christentum. Afrikanische Theologie

für eine Zeit des Krise. Luzem 2005 (frz. 1993).
Vgl. Parratt. Theologiegeschichte der Dritten Welt Afrika (wie Anm. 13), 192. Dezidiert
herrschaftskritische Theologien wurden allein im südafrikanischen Kontext der Apartheid
als «Schwarze Theologie» formuliert.
Auch Peter Walshe. Prophetic Christianity and the Liberation Movement in South Africa.
Pietermaritzburg 1995 deutet die Rolle der historischen Kirchen in Südafrika im Sinne eines
prophetischen Wächteramtes.



Eine Polnische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 287

Nur in Ausnahmefällen gelingt der Übergang zu einer Mehrparteiendemokratie.
Die Theologie der Rekonstruktion fächert sich in zwei Stränge aus, um diese

Prozesse zu verstehen. Beide sind zum Verständnis der folgenden pfingsttheo-
logischen Wende in der dritten Phase dienlich. Zum einen verbleibt die Theologie

der Rekonstruktion im Referenzrahmen westlicher Diskurse, den sie im
Sinne ihres «postkolonialen» Theologieansatzes verlassen wollte. Die afrikanische

theologische Intelligentsia, fasst Gifford zusammen, «have been more
concerned with critiquing the role of the West than in continuing the critique of
their own political systems.»19 Zum anderen deutet die Theologie der
Rekonstruktion den Staat in Afrika dezidiert mit Hilfe einer theologischen Begrifflichkeit.

Die Theologie der Rekonstruktion deckt im Fehlen einer Zivilgesellschaft
bei gleichzeitiger Ausübung von Formen autoritärer Herrschaft eine «sündige
Struktur» auf, so dass die Menschen in kollektiver Verantwortungslosigkeit
befangen seien und sich weigerten, individuelle Verantwortung für ihr Tun und
Uassen zu übernehmen."

In der dritten Phase intensiviert sich erstens die Verwendung eines

theologischen Begriffsinventars, zugleich verschiebt sich zweitens die Betrachtungsweise

über den Fortgang der Gesellschaftsentwicklung, vorgtragen von neuen
kirchlichen Akteuren. Hatten bis dahin die rationalen Argumentationsketten
einer Theologie der Rekonstruktion die gesellschaftspolitische Relevanz primär
der historischen Kirchen bedacht, bricht sich nun ein von Pfingstkirchen
propagierter Moralisierungsdiskurs in der Positionierung afrikanischer politischer
Theologien Bahn. Wurde der Staat in Afrika bis dahin als «schwach» und

«sündig» definiert, haftet ihm nun die Chiffre des «Bösen» an. Unüberwindlich
angewachsene Schuldenberge, die Netzwerke korrupter Eliten, oder auch eine

Entzivilisierung des gesellschaftlichen Lebens gelten als Hinweis auf die
Wirkmacht des «Dämonischen». Afrika, so geht es um in den Reihen der Pfingstbewegung,

«is the Devil's continent. Evil is so much here than in other places that

we need miracles of deliverance.»21 Das dualistische Weltbild bewirkt keine
Politikstarre, sondern verlangt nach Teilnahme im Kampf zwischen Gott und dem

Teufel."""

Paul Gifford, Africa's Churches and the «Second Liberation Struggle» of 1989-93, in:
Klaus Koschorke (Hg.), Falling Walls: The Year 1989/90 as a Turning Point in the History
of World Christianity Einstürzende Mauern: Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der
Geschichte des Weltchristentums, Wiesbaden 2009. 137-155. hier 154.

Mana, Wiederaufbau Afrikas und Christentum (wie Anm. 16), 94.
So der kamerunische Laientheologe Mbinglo Mee Nsodu, Drama Behind the Church
Signboard. Accra 2002. 57. dessen Schriften auch in den Reihen europäischer Migrationskirchen
kursieren.
Nach Jeff Haynes, Religion and Politics in Africa. London/New Jersey 1996. 204 begründet
der pfingstliche Dualismus gerade die Apolizität der Pfingstbewegung: «What this implies
is that followers of such churches believ e they should (keep out of politics), because what
happens on earth is all part of the continuing battle between the Devil and God for
dominance.»



288 Andreas Heuser

Damit ist eine Neujustierung von beteiligten politischen Theologien
beschrieben, die jeweils einen eigenen analytischen wie handlungsorientierten
Anspruch erheben, die aktuelle gesellschaftspolitische Krise in Afrika zu bewältigen.

Die Theologie der Rekonstruktion lehnt die Ambition pfingstlicher
Weltdeutung auf ein politisches Profil ab. Ihr Vordenker, der kongolesische evangelische

Theologe Kä Mana. schliesst einen Beitrag der Pfingstbewegung. die er
als «evangelikales Christentum» fasst. zum Wiederaufbau Afrikas noch strikt
aus. Die Theologie der Pfingstbewegung entbehre ein «politisches Befreiungsan-
liegen». ihre Spiritualität neige «zur blossen Flucht in eine jenseitsorientierte
Innerlichkeit mit ruhigstellender Wirkung».2' In diesem Diktum verdichtet die

Theologie der Rekonstruktion das versammelte sozial- und religionswissenschaftliche

Theorierepertoire zur gesellschaftspolitischen Marginalisierung der
afrikanischen Pfingstbewegung.

Konstruktionen des Apolitischen

Theoriebildungen zum Verhältnis von Pfingstbewegung und Politik in Afrika
kreisen bis weit in die 1990er Jahre hinein um Konstruktionen des Apolitischen,
die in unterschiedlichen Facetten reproduziert werden. Da sie ausgesprochen
wirkmächtig geworden sind, seien ausgewählte Versionen dieser ((Grossen Erzählung»
aus der Forschungsgeschichte benannt."4 Begriffsprägend wurde ein säkulari-
sierungstheoretischer Erklärungsansatz, der im Umfeld der Entkolonialisierungsphase

vorgebracht wurde. Er kennzeichnet die vielfältigen Ausdrucksformen
religiöser Bewegungen in Afrika überhaupt gleichsam als Embryonalformen des

politischen Nationalismus. Um gesellschaftspolitische Bedeutung zu erlangen,
um sich z.B. am Grossprojekt eines nation building zu beteiligen, mussten sie

aus dem Vorraum der «eigentlichen» politischen Praxis heraus treten, indem sie
sich rationalisieren, sich in der Formulierung gesellschaftspolitischer Ziele ihrer
religiösen Befangenheiten entledigen. Dieses Deutungsschema vertritt also eine

Typenevolution von religiös-expressiven zu politisch-instrumentalen Handlungssystemen.

In dieser Sequenzabfolge verharrt die Pfingstbewegung in einer
apolitischen Grundhaltung und vermag nur unter Preisgabe ihrer spezifisch religiösen

Weltdeutung eine gesellschaftspolitisch wirksame Dynamik freizusetzen.
Eine, wiederum sozialwissenschaftlich inspirierte, Variante dieses Ansatzes

wendet sich religiösen Äusserungsformen der Pfingstbewegung zwar zu. doch
erkennt darin eine eskapistische Praxis. Die pfingsttheologischen Imaginationen
führten geradewegs in eine Ersatzvvelt und bildeten somit die Antithese einer

Mana. Wiederaufbau Afrikas und Christentum (wie Anm. 16). 48. 53.
Zu einer politischen Kategorisierung religiöser Bewegungen in Afrika, vgl. mit Bezug auf
Afrikanische Unabhängige Kirchen. Andreas Heuser. Von Kampfdiskursen und politischer
Poetik der Symbole. Afrikanische Unabhängige Kirchen (AUK) und Politik in der
Transitionsphase Südafrikas - eine Re-Vision. in: Ludwig Gerhardt Heiko Möhle; Jürgen Oßen-
brügge Wolfram Weiße (Hg.). Umbrüche in afrikanischen Gesellschaften und ihre Bewälti-
guna. Berlin 2006. 125-144.



Eine Politische Theologie der afrikanischer, Pfingstbewegung' 289

effektiveren politischen Praxis. Anhänger seien eher zu einem Rückzug aus der

gesellschaftspolitischen Ordnung in sozio-religiöse «Gegengesellschaften» als zu
einer aktiven Teilhabe daran ermutigt.""

Diese Argumentationslinien, die die politische Irrelevanz der afrikanischen
Pfingstbewegung erhärten, lagern sich ab in der gesamten Forschungsgeschichte
zur afrikanischen Pfingstbewegung. Sie hinterlassen deutliche Spuren auch in

religionswissenschaftlich wie theologisch bemühten Studien, die sich eingehender

noch um das Verständnis ritueller und symbolischer Repertoires bemühen.

Matthew Schoffeleers beleuchtet die politischen Implikationen der rituellen oder

Gebetsheilung, die - wie etwa die deliverance-Praxis - eine Kernkomponente
auch in der Pfingstbewegung darstellt. Schoffeleers argumentiert system-funktio-
nal und folgert, dass sich alle Heilungssysteme gegenüber politischen Prozessen

gleichgültig verhielten. Dementsprechend charakterisiert er die Heilungspraxis
als den Wurzelgrund eines «quietistischen» Weltverständnisses. Heilungshan-
deln korreliere so stark mit politischer Enthaltsamkeit, dass selbst wenn
Heilungskirchen «initiativ sind oder alternative soziale Organisationsformen einführen,

[...] die umgebende Gesellschaftsstruktur gänzlich Linangetastet (bleibt).»"
Initialzündungen für sozio-politischen Wandel sind aus dem Bereich der
Pfingstbewegung also auch aus religionswissenschaftlicher Sicht noch der späten
1990er Jahre nicht zu erwarten. Gesellschaftspolitik, scheint es. ist für die

Pfingstbewegung in Afrika eine Art no-go area."

Ansätze einer pfingsttheologischen Gesellschaftsethik

Im Bewusstsein eines solchen Gewichts der Forschungsgeschichte zur
Verhältnisbestimmung von Religion und Politik mag es weniger erstaunen, dass selbst

in der jüngeren Forschung zur afrikanischen Pfingstbewegung die Verhältnisbestimmung

von Religion und Politik lediglich fragmenatrisch behandelt wird.28

Ein mehr als episodisches Anreissen der gesellschaftspolitischen Relevanz der

Die Position, angeregt durch historisch-materialistische Geschichtsschreibung, erkannte u.a.
auch in pfingstlicher Symbolwelt eine Äusserungsform «falschen Bewusstseins». Sie lagert
sich ab in Publikationen, die nicht mehr durch Grosstheorien geprägt sind. «What seems
clear is that fundamentalist churches», wie Haynes. Religion and Politics in Africa (wie
Anm. 22), 203 die Pfingstbewegung in Afrika chiffriert, «create a kind of counter-society,
which has several ramifications for a given social order.» Er bespricht im Wesentlichen die
rigiden Moralvorstellungen der Pfingstbewegung. So auch, mit Blick auf Südafrika, Walshe.

Prophetic Christianity and the Liberation Movement in South Africa (wie Anm. 18), 110.
26 Matthew Schoffeleers, Review, in: Journal of Religion in Africa, 24 (1994), 183-189, hier

188; vgl. ders., Gebetsheilung und Politik. Der Quietismus der Heilungskirchen im
südlichen Afrika, in: Concilium. 34 (1998), 565-570.

-1 Ganz beiläufig erwähnt werden Pfingstkirchen in Gifford. The Christian Churches and the Dé¬

mocratisation of Africa (wie Anm. 15), und zwar als Legitimationskräfte autoritärer Regime.
~3

Vgl. z.B. Larbi. Pentecostalism (wie Anm. 1). 430-431. In seinem grundlegenden Über-
blickswerk zu Geschichte und Themen der Pfingstbewegung gewährt auch Hollenweger
dieser Frage nur wenige Seiten - bezogen auf lateinamerikanische Prozesse. Walter J.

Hollenweger, Pentecostalism: Origins and Developments Worldwide, Peabody 1997, 204-217.



290 Andreas Heuser

Pfingstbewegung bietet der aus Südafrika stammende Allan Anderson an.
Anderson kündigt in einem Endkapitel seiner breit rezipierten Einführung in die

Pfingstbewegung eine «Pfingsttheologie der Befreiung» an.29 In Anspielung an

die lateinamerikanische Theologie der Befreiung, die eine gesellschaftspolitische
Positionierung in ihrer «Option für die Armen» vornahm, bedenkt der profilierte
Pfingsttheologe vor allem das sozialkritische Potential der Pfingstbewegung.
Dieses drückt sich nach Anderson vor allem in einer Haltung des Antirassismus.
in Genderfragen und in der Frage sozialer Gerechtigkeit aus. Diese Dimensionen

(race, gender, class) sieht er als konstitutive Bestandteile der Pfingstbewegung,
die sich durch ihre Geschichte hindurch ziehen und die sich pneumatologisch
begründen durch die allgemein zugängliche Erfahrung des Wirkens des Heiligen
Geistes.'0 Letzten Endes kleidet er Pfingsttheologie in die Sprachfigur einer

«ganzheitlichen Spiritualität», die in ihrem Bedeutungsgehalt höchst ambivalent
scheint. Zwar hält Anderson an Kontexten von sozialer und politischer Deprivation

fest, in die Pfingsttheologie hinein spricht, konturiert jedoch unmissver-
ständlich die eigentlichen «religiösen» Wirkkräfte der Pfingstbewegung. «Die

Fähigkeit der Pfingstbewegung, religiöse Erwartungen zu artikulieren und zu
erfüllen, bleibt ihre eigentliche Stärke.»31 Folgerichtig passt Anderson die in der

Pfingstbewegung andauernd bestehende Möglichkeit des Glaubens, dass das

«Heilige in das Weltliche einbricht»"'2 und damit zumindest den Horizont dafür
öffnet, die klassische Scheidung der zwei Reiche aufzuheben, in eine vorrangig
bmnenchristliche Lind kirchenbezogene Sicht ein. «The Pentecostals with their
offer of full participation to all regardless of race, class or gender, effected what
amounted to a democratization of Christianity, a protest against the status quo.»'"
Mit seiner Engführung des Demokratiebegriffs fügt sich auch Andersons Uesart

einer Pfingsttheologie der Befreiung insgesamt in ein überraschungsfreies Bild
ein: auch wenn eine gesellschaftspolitische Relevanz der Pfingstbewegung
beteuert wird, wird diese nicht zentral verortet, sondern in den Nachgang der
Darstellung der Pfingstbewegung eingepasst. Aspekte und Dimensionen einer
politischen Theologie werden angedeutet, bleiben aber im kursorischen Streifzug

Vgl. Allan Anderson. An Introduction to Pentecostalism, Cambridge 2004, 267-278.
Anderson, An Introduction to Pentecostalism (wie Anm. 29), 270 zitiert Cheryl Johns:

«Thus, Pentecostalism stood as a contrast to the dominant order of the day. It was a

subversive and revolutionary movement [...] that experienced through the Holy Spirit God's
divine liberation.» Beide beziehen sich auf Hollenwegers Kennzeichnung der «Black Oral
Roots» der Pfingstbewegung und der Anfangsgemeinde in der aAzusa Street, Los Angeles,
um 1906. in der die Erfahrung des Heiligen Geistes von Schwarzen wie Weissen, Frauen
wie Männern, Armen und Reichen gleichermassen bezeugt wurde, vgl. Hollenweger.
Pentecostalism (wie Anm. 28). 18^40.
Allan Anderson. Pentecostalism as a Global Movement in the 1990s, in: Klaus Koschorke
(Hg,), Falling Walls. The Year 1989/90 as a Turning Point in the History of World Chris-
tianity/Einstürzende Mauern: Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der Geschichte des

Weltchristentums. Wiesbaden 2009. 415-427. hier 423 (meine Übersetzung).
Ibid.
Anderson. An Introduction to Pentecostalism (wie Anm. 29), 270.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 291

und allenfalls als beschreibende Kategorien haften. Die Rede von einer
«ganzheitlichen Spiritualität» ist wenig mehr als eine Behauptungsformel. Angetreten
mit der Ambition, eine politische Pfingsttheologie der Befreiung zu skizzieren,
werden ihre emanzipatorischen Aspekte in einer ekklesiologischen Binnenperspektive

eingehegt.
Wie ein Gegenprogramm zu gesellschaftspolitischen Relevanzpostulaten, die

in eine kirchliche Engführung hinein gelotst werden, liest sich die Forderung des

Soziologen Paul Freston nach einer verstärkten empirischen Grundierung in der

Erforschung der Pfingstbewegung. Auch in Absetzung von zu stark theologisch
eingefärbten Bebilderungen der gesellschaftspolitischen Bedeutsamkeit der

Pfingstbewegung appelliert er an ein breiter aufgestelltes Forschungsdesign: «In
other words, that evangelical organisation, religious location and socio-political
location are often more important for understanding its politics than is evangelical

theologyy4 Er selbst füllt diese Leerstelle («that too much discussion [...]
has been underdetermined by empirical data»"'5) mit einem ersten Resümee zum
Zusammenhang von Pfingstbewegung und Politik, in das Forschungsergebnisse
auch zu einzelnen Ländern Afrikas, die bis zur Jahrtausendwende vorliegen, ein-
fliessen. Damit baut Frestons empirische Wendung gegen Theoriekonstrukte ein

Grundrelief auf, das durch nachfolgende Studien an Tiefenschärfe gewinnt.
Einige Jahre später schon widmen sich Donald Miller und Tetsunao Yama-

mori der globalen Pfingstbewegung aus einer ganz und gar gesellschaftsbezoge-
nen Perspektive. Zugleich sättigen sie, ganz nach dem Geschmack von Freston,
ihren überregionalen Überblick mit empirischem Anschauungsmaterial. Miller/
Yamamori identifizieren einen als «progressiven Flügel» gekennzeichneten
Ausschnitt der globalen Pfingstbewegung. Diese progressive Pfingstbewegung, die
sich in ihrem Sozialprofil eher bürgerlichen Milieus zuordnen lässt, ist durch ihr
soziales Engagement charakterisiert; sie widerspricht einer auf das Jenseits

orientierten und auf das rein persönliche Seelenheil abgestimmten Frömmigkeit
ohne den Anspruch auf Veränderung der sozialen Wirklichkeit.36 Miller/Yamamori
beziehen sich in ihrer Bestandsaufnahme der «progressiven Pfingstbewegung» auf
diakonische Projekte, die soziale Aufstiegsorientierung von Mitgliedern, Bildungsund

Gesundheitsprogramme etc. Wenngleich sich die «progressive Pfingstbewegung»

in der Wahrnehmung der beiden Autoren nicht durch eine dezidiert politische

Ethik profiliert, so belegt diese Studie doch eine gesteigerte Sensitivität
innerhalb der globalen Pfingstbewegung für gesellschaftliche Themen.

Paul Freston. Evangelicals and Politics in Asia. Africa and Latin America. Cambridge 2001.
282 (Hervorhebung im Original). Freston vereint die verschiedenen Varianten der globalen
Pfingstbewegung unter dem Sammelbegriff der «evangelicals».

35 Freston. Evangelicals and Politics (wie Anm. 34). 281.
36

Vgl. Donald E. Miller/Tetsunao Yamamori. Global Pentecostalism. The New Face of Chris¬
tian Social Engagement. Berkeley/Los Angeles London 2007. Ein Fallbeispiel bietet auch
die Herausbildung eines «Management Christentums» in Ostafrika, vgl. Andreas Heuser.
Gutes Geld und böses Geld. «Management Christentum» und «Reichtumshexerei» in Ostafrika,

in: Herder Korrespondenz. 64 (2010). 426-430.



292 Andreas Heuser

Dieser Trend wird eindrücklich bestätigt durch eine breit angelegte
religionssoziologische Fallstudie zu sozialen Einstellungen und politischen Haltungen der

Pfingstbewegung im Post-Apartheid-Südafrika. Die Fragestellung, die sich an
einer politischen Praxis der Pfingstbewegung ausrichtet, scheint virulent
angesichts der Transitionsphase in eine plurale, kompetitive Mehrparteiendemokratie,

in der sich die politische Kultur Südafrikas befindet. Tenor der von Helga
Dickow verantworteten empirisch-statistischen Studie ist, dass das Verhältnis
von sozialem Engagement und religiösem Selbstverständnis der Mitglieder von
Pfingstkirchen sich nicht signifikant unterscheidet im Vergleich zu Mitgliedern
anderer Kirchen.' Die Studie streicht das enonne Kohäsionspotential der
Pfingstbewegung heraus, ihr engmaschiges Netzwerk an kirchlichen wie sozialen
Aktivitäten, die sich vor allem der Armutsbekämpfung stellen und Bildungsangebote
unterschiedlichster Reichweite bereit stellen. Herauszuheben sind ferner die
Partizipationsangebote im kirchlichen Leben speziell für jüngere Kirchenmitglieder,
die sich in gesellschaftspolitisches Handeln einbringen lassen. Diese Ergebnisse,
die sich in erster Linie aus der Selbstwahrnehmung von Mitgliedern in Pfingstkirchen

ableiten, bestätigen sich durch Fremdzuschreibungen. Im Vergleich mit
der Gesamtbevölkerung, so wertet Dickow das Datenmaterial aus. behauptet ein
überdurchschnittlicher Anteil der Mitglieder der Pfingstbewegung, dass «der Glaube

alle Aspekte der Gesellschaft bestimmen solle»." Zusammen gefasst bescheinigt

die Studie der Pfingstbewegung im «neuen» Südafrika selbst in der Aussen-

wahrnehmung durch andere ein hohes soziales Kapital.'9 Dieses soziale Kapital
prädestiniert sie dazu, das «Bindemittel einer neuen Gesellschaft» zu sein.40

Diesen Befund erhärtet Ezekiel Mathole, führendes Mitglied einer südafrikanischen

Pfingstkirche. Mathole beschreibt einen «bemerkenswerten Wandel»
innerhalb der südafrikanischen Pfingstbewegung im Zuge des politischen Wandels
seit 1994, dem Jahr der ersten allgemeinen Wahlen in Südafrika. Mathole
widerspricht stereotypen Definitionen der Pfingstbewegung als «sozial irrelevant und

politisch naiv», Zuschreibungen. die, einem langgezogenen Echo des struggle
discourse gleich, das kollektive Gedächtnis in Südafrika nachhaltig prägen.
Entgegen der ihr zugeschriebenen Apolitizität stelle sich die südafrikanische
Pfingstbewegung in grossen Teilen den kontextuellen Herausforderungen von

Vgl. Helga Dickow. Religion and Attitudes towards Life in South .Africa: Pentecostals.
Charismatics and Reborns. Baden-Baden 2012. Die Studie beruht auf einer repräsentativen
Stichprobe unter der Gesamtbev ölkerung Südafrikas, die korreliert w ird mit Daten einer
bedeutenden Pfingstkirche (Grace Bible Church), die vorwiegend in urban-industriellen
Milieus entstanden ist. Vgl. auch Helga Dickow. Strebsam und Gemeinschaftsorientiert.
Neue Pfingstkirchen in Südafrika, in: Flerder Korrespondenz. 65 (2011). 475-479.
Dickow. Religion and Attitudes towards Life in South Africa (wie Anm. 37). 203 (meine
Übersetzung).
Dickow. Religion and Attitudes towards Life in South Africa (wie Anm. 37). 79.
Unter diesem funktionalen Religionsbegriff verhandelt Dickow im Einleitungskapitel insgesamt

die Frage des Verhältnisses von Religion (eigentlich: Kirchen) und Politik in
Südafrika. Demgegenüber bestreitet Tom Lodge. South African Politics since 1994. Cape
Town/Johannesburg 1999. 95 einen vitalen Beitrag der Pfingstkirchen zur Demokratisierung

der Gesellschaft im «Neuen Südafrika».



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 293

«Armut, HIVAIDS und moralischer Degeneration». ' Diese sozialen Dimensionen

gewinnen sicherlich an Aussagekraft vor dem Hintergrund einer Gesellschaft
mit einer der weltweit höchsten HIV-Infektionsraten und in der fast jeder zweite
Südafrikaner unterhalb der Armutsgrenze lebt. Auch wenn Mathole seine

Ausführung nicht näher ausdifferenziert, beeinträchtigen diese Tatsachen aus seiner
Sicht den Aufbau der Nation. Die Pfingstkirchen in Südafrika beteiligten sich
laut Mathole sehr wohl an gesellschaftspolitischen Diskursen, mit grösster
Sichtbarkeit allerdings auf grass-roots level. Summarisch stellt er fest: ((They engage
also on (sic) politics at the level of their local communities as part of civil
society.»42 Mathole schränkt das überdurchschnittlich hohe soziale Kapital der

Pfingstbewegung, welches Dickow in Auswertung ihrer repräsentativen Studie

anlegt, offenbar stärker auf gesellschaftspolitische Prozesse ein, die sich durch

Vernetzungen gerade im sozialen Nahbereich beeinflussen lassen. Der breitere

gesellschaftspolitische Diskursrahmen bleibt in diesem Gesichtskreis hingegen
eher unterbelichtet. Er soll sich, so Matholes vager Hinweis auf den sittlichen
Verfall, allerdings an Schlagworten aus dem Kompendium pfingsttheologischer
Moralvorstellungen ausrichten. In dieser Perspektive verbirgt sich eine gewisse
Brisanz: Einerseits zeigt sich ein Bewusstsein für die Krisenhaftigkeit der
südafrikanischen Gesellschaft, verbunden mit einem Appell zu gesellschaftspolitischem

Engagement der Pfingstbewegung, und zwar auch in den Binnenraum
der Kirchen hinein. Andererseits bleiben Reibungsflächen unausgesprochen, die
sich aus pfingstlichen Moralkodizes und einer nicht nur säkularen Verfassung,
sondern auch einer der gegenüber alternativen Lebensformen liberalsten weltweit,

ergeben. Doch der sich aufdrängende Umgang mit Differenz und Pluralität
bleibt offen. Das Mobilisierungspotential der Pfingstkirchen wird - wie schon
bei Dickow und Miller/Yamamori - eher auf das so genannte Wohlstandsevangelium

gelenkt, also die Überzeugung, dass eine Überwindung von Armut möglich

sei. Das aber bedeutet, dass der angelegte Erklärungsansatz für das konstatierte

gesellschaftspolitische Engagement der Pfingstbewegung in wirtschafts-
und letztlich individualethische Perspektiven einmündet.4"' Der vermeintliche
Glaubensanspruch der Pfingstbewegung auf «Ganzheitlichkeit» und eine «Theologie

der Befreiung» (Anderson), die «alle Aspekte der Gesellschaft bestimmen»

41 Ezekiel M. K. Mathole. Beyond Common Stereotypes about the Pentecostal-Charismatic
Evangelicals in South Africa, in: Helga Dickow/Andreas Heuser (Hg.). Religion on the Move.

Exploring Passages in South African Christianity. Byblos 2008. 59-75. hier 62-63
(meine Übersetzung). Mathole ist Pfarrer der Grace Bible Church, die ihren Hauptsitz in
Soweto hat.

" Mathole. Beyond Common Stereotypes about the Pentecostal-Charismatic Evangelicals in
South Africa (wie Anm. 41). 66.
Diese Fokussierung auf Armutsüberwindung bzw. Prosperitätsaussichten entspricht der
politischen Grosswetterlage in Südafrika, die seit 1994 unter dem Motto eines «besseren
Lebens für alle» steht, vgl. Mathole. Beyond Common Stereotypes about the Pentecostal-
Charismatic Evangelicals in South Africa (wie Anm. 41). 64—65: Dickow. Religion and
Attitudes towards Life in South Africa (wie Anm. 37). 52-55: 140-153. Miller Vamamori.
Global Pentecostalism (wie .Anm. 36). 160-183 wägen das Wohlstandsevangelium mit der
Weberschen These v on der «Protestantischen Ethik» ab.



294 Andreas Heuser

soll (Dickow), bleibt nach wie vor undeutlich. Die heuristische Frage nach einer

explizit politischen Theologie der Pfingstbewegung scheint auch in der jüngeren
Diskussion um deren gesellschaftspolitische Signatur, die empirische Argumente
vorträgt, unbeantwortet.

Hat sich damit nicht jene kritische Bewertung durchgesetzt, die Paul Gifford
wiederholt gegenüber der politischen Prägekraft der afrikanischen Pfingstbewegung

vornimmt? Gifford, ein früher Seismograph des pfingstkirchlichen
Aufschwungs in verschiedenen Ländern Afrikas seit den 1980er Jahren, hebt eher
deren negativen Folgen auf politische Prozesse hervor. Seine religionssoziologischen

Publikationen lassen sich als Langzeitstudie mit einer empirischen Breite
lesen, denn er dokumentiert die Vielgestaltigkeit der afrikanischen Pfingstbewegung,

deren gesellschaftliches wie theologisches Profil er mit ökonomischen
Daten korreliert. Seinen Deuterahmen sieht er im Beobachtungszeitraum
bestimmt durch Neoliberalisierung und Globalisierung afrikanischer Gesellschaften.

Die ausführlichste Betrachtung der politischen Aspekte der jüngeren
Pfingstbewegung findet sich in seiner Detailstudie zu Ghana mit dem programmatischen

Untertitel: «Pentecostalism in a Globalizing African Economy» (2004).
In seinem Beobachtungsraster stösst auch er auf die theologische Dominanz des

(aus der US-amerikanischen Pfingstszene importierten) Wohlstandsevangeliums,
dessen Relevanz für strukturelle Veränderungen im Politikgetriebe er jedoch
verneint. Sein Vorwurf lautet, dass Pfingsttheologie, speziell in den Varianten des

Wohlstandsevangeliums, zu denen die Theologie der deliverance mit ihrer
ausgeprägten Sensibilität für das Wirken des Teufels im Alltag, gehört, Politik
«spiritualisiere». Sie bediene ein Vokabular, das Einsichten in institutionelle und
administrative Reformen verschleiere. «(E)nvisaging these matters in moral
terms sometimes leads if not to a dead end, at least to a great deal of empty and

obfuscating rhetoric.»44 Die politische Auseinandersetzung um good governance
werde gleichsam in eine entleerende, moralisierende Glaubensrhetorik verpackt,
die die Arbeit an harten politischen Fakten eintrübe. Daher schlussfolgert Gifford:

«Thus in all sorts of ways many charismatic churches, though concerned with
national issues, contributed little to debate on modem government. They tended to
spiritualise or moralise issues out of the mundane plane on which political issues
have been most fruitfully addressed.» "

Gifford frischt somit die aus der Theoriegeschichte bekannte gamdlegende
Skepsis gegenüber der Weltsicht der afrikanischen Pfingstbewegung auf, deren

Paul Gifford, Ghana's New Christianity. Pentecostalism in a Globalizing African Economy.
Bloomington/Indianapolis 2004, 168.

45 Gifford, Ghana's New Christianity (wie Anm. 44), 169. Indirekt bekräftigt Gifford damit
bisherige Überblicksdarstellungen zum Verhältnis von Religion und Politik in Ghana, die
sich der Rolle vor allem der historischen Kirchen widmen, vgl. John S. Pobee. Religion and
Politics in Ghana. Accra 1991; Kwame Bediako. Christian Witness in the Public Sphere:
Some Lessons and Residual Challenges from the Recent Political History of Ghana, in: La-
min Sanneh/Joel A. Carpenter (Hg.), The Changing Face of Christianity: Africa, the West,
and the World. Oxford/New York 2005. 117-132.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung.' 295

gesellschaftspolitische Aussagekraft er so limitiert wie ineffektiv beurteilt. Sie

wiegt umso schwerer, als sie den Anforderungen empirischer Fallstudien genügt,
die Freston eingefordert hatte. Verflüchtigt sich also die Frage nach einer politischen

Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung im Zuge jener empirischen
Wende'.'

Ein neuer Anlauf um das Verständnis einer politischen Pfingsttheologie deutet
sich zuletzt in einem Diskursrahmen an, der am Verhältnis von Religion und
Öffentlichkeit in Afrika ansetzt. Anders als Gifford beurteilt die Ethnologin Birgit
Meyer, die sich in ihren Forschungen ebenfalls auf die Pfingstbewegung in Ghana,

insbesondere in metropolitanen Milieus Accras. konzentriert, die gesellschaftspolitischen

Effekte der pfingsttheologischen Imaginationen. Auch Meyer bezieht
sich auf den Durchbruch des Wohlstandsevangeliums, den sie in eine neoliberale
Politiklandschaft einschreibt. Allerdings bezieht sie das gesellschaftspolitische
Wirken der Pfingstbewegung weniger auf institutions- und verfahrenspolitische
Fragen von guter Regierungsführung, sondern betrachtet die Präsenz der
Pfingstbewegung im öffentlichen Raum. Sie schlägt die Herstellung von
«Öffentlichkeit» - «going and making public» - als Leitkategorie in der Erforschung
von Religion in Afrika überhaupt vor. Die Pfingstbewegung dient ihr als
Paradebeispiel und liefert das Anschauungsmaterial, den öffentlichen Raum religiös zu
besetzen. Pfingsttheologische Sprachbilder, Argumentationsweisen wie Perfor-
manzen kursieren weit ausserhalb einer kirchlichen Binnensphäre u.a. in
Massenmedien und prägen dadurch gesellschaftliche Diskurse. Mit dieser medialen
Durchflutung der öffentlichen Sphäre baut die Pfingstbewegung. so die eingangs
erwähnte These Meyers, eine kulturelle Hegemonie auf, die «die Nation als

Schauplatz eines geistlichen Kampfes zwischen Gott und Satan»46 inszeniert.
Meyer wiederholt und behauptet also die Politikfahigkeit solch gängiger

pfingsttheologischer Deuterepertoires, ohne sich den im Raum stehenden
Anfragen Giffords zu stellen. Ihr Vorschlag, die /Vrt und Weise, wie öffentlicher
Raum besetzt wird, also die Modi medialer Kommunikation zu erforschen,
interveniert jedoch gegen eine allzu kategorische Absage an die realpolitische Reichweite

symbolhafter Konzeptionierungen von gesellschaftlicher Realität in Afrika.

Folgen wir Meyer, dann verdienen die Umsetzungsmöglichkeiten dieser
dualistischen Weltsicht der Pfingstbewegung zumindest grössere Aufmerksamkeit
als bisher, um ein Profil ihrer politischen Theologie zu zeichnen.

46
Meyer. Going and Making Public (wie Anm. 5). 158. Stephen Ellis/Gerrie Ter Haar.
Worlds of Power. Religious Thought and Political Practice in Africa. London 2004, 109
umschreiben die spirituelle Dimension von Macht in Afrika (in essentialistischer Manier)
wie folgt: «Western governments and former mission churches regard power as vested in
institutions, whereas Africans are generally more likely to see it as emanating directly from
the spirit world. For them, spiritual power as such, draws its strength not from institutions
themselves, nor from the will of the people, but from the world of the invisible.»



296 Andreas Heuser-

Aspekte einerpolitischen Pfingsttheologie in Afrika

Wie also setzen sich pfingsttheologische Imaginationen in eine kulturelle
Hegemonie um, wie werden ihre theologischen Proprien in gesellschaftspolitisch
relevanten Praxisformen mediatisiert? Thesenartig kämen folgende BaListeine einer

politischen Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung in Betracht: Die
afrikanische Pfingstbewegung regt einen Moralisierungsdiskurs an. in dem sich

gesellschaftspolitische Aussageintentionen eröffnen. Die politische Theologie der
afrikanischen Pfingstbewegung ist nicht systematisch ausgeführt, sondern

implizit ablesbar am Deuteraster eines kosmologischen Kampfes: Zum Einen nährt
der Kampf zwischen Gut und Böse die Imagination des Politischen; zum Andern
ist die darauf aufbauende politische Theologie von ihrer Anlage her konfrontativ,
reflektiert den Zusammenprall der zwei Welten und agiert also mit einem
geschärften Konfliktbewusstsein. Kurz: in der afrikanischen Pfingstbewegung bildet

die Grundfrage nach dem Bösen, das grundsätzlich die Form persönlicher
spiritueller Mächte (der Teufel, seine dämonischen Helfer) annimmt, den

Interpretationsvektor ihrer politischen Theologie. Die Wirkungsbereiche des Bösen

sind «kumulativ» ausdehnbar auf alle gesellschaftspolitischen Flandlungsfelder,
wie überhaupt auf alle Bereiche des gesellschaftlichen Lebens.4 Diese Formel
einer «dichten Beschreibung» (Clifford Geertz) weist immer auf ein übernatürliches

Kausalitätsgeflecht als Ursache von Zerfallsprozessen hin. Um den Kontinent

zu erlösen, um ihn aus politischen Legitimitätskrisen wie wirtschaftlicher
Stagnation heraus zu fuhren, muss das Land befreit werden von den Ketten
satanischer Verfallenheit. Wenden wir uns einzelnen Facetten und Inszenierungs-
modi dieser Bildwelt des kosmologischen Kampfes und ihres strategischen
Potentials für politische Praxis zu.

Moralische Landkarte

Die christliche Choreographie der Erlösung kann sich nur entfalten im Rahmen

einer religiös-politischen Neuvermessung Afrikas. Die politische Theologie der
afrikanischen Pfingstbewegung ist folglich stark von räumlichen Vorstellungen
geprägt, eingebettet in eine «moralische Geographie». Damit ist eine räumliche
Weltsicht gemeint (das oben erwähnte spiritual mapping), die eine Welt der
Erlösten und eine Welt der Verlorenen aufweist und es geht darum, die «gute»
Sphäre auszudehnen. Aus der Nähe betrachtet, entfaltet pfingstliche Theologie
eine politische «Theologie des Landes». Ureigentlich ist Afrika eben nicht der

47 Der .Afrikahistoriker Richard Gray. Black Christians and White Missionaries. New
Haven/London 1990, 110 kennzeichnet das «Böse» als ein «kumulatives» Symbol in Afrika.
Zur Ausbildung eines - im doppelten Sinn - «Teufelskomplexes» in der jüngeren
afrikanischen Pfingstbewegung vgl. Andreas Heuser, «Put on God's Armour Now!»: the
Embattled Body in African Pentecostal-type Christianity, in: Sebastian Jobs/Gesa Mackenthun
(Hg.), Embodiments of Cultural Encounters, Münster/New York/München/Berlin 201 I,
115-140.



Eine. Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung' 297

«Kontinent des Teufels», vielmehr ein Kontinent göttlicher Erwählung, ein ver-
heissenes neues Israel, was jedoch durch das vielfältige Wirken des Teufels und

seiner dämonischen Mächte verdunkelt wird. Aus dieser Komposition von
dualistischer Theologie mit dem Erwählungsgedanken nährt sich m.E. das sehr

flexible und fluide Imaginationspotential der politischen Theologie der
afrikanischen Pfingstbewegung.

Der Strategieansatz des spiritual mapping, das vom Erwählungsgedanken mit
bestimmt ist, ist die so genannte «geistliche KriegsführLing» (spiritual warfare).
Der primäre Raum der Intervention gegen das Böse ist (nicht die unbestimmte

«Nation», vielmehr) die afrikanische Stadt, die Metropole. Die politische Theologie

der afrikanischen Pfingstbewegung theologisiert die Stadt, einem Widerhall
der biblischen Stadt auf dem Berg gleich. Die dynamische Raumkonzeption der

spiritual warfare will eine urbane Geographie sakraler Macht präsentieren. Der
urbane Raum hat daher eine Brückenkopffunktion gegen die «Achse des
Bösen».48 Aus der Stadt heraus soll sich die kulturelle Hegemonie in der Nation
ergeben. Im Kontext der Stadt bildet sich eine «politische Spiritualität» aus, die ich

exemplarisch anhand einiger Formwandlungen des Gebets nachvollziehen
möchte. Um es vorweg zu nehmen: Die pfingstkirchliche Auffassung des Gebets

hat nichts mehr gemein mit jener pietistischen Frömmigkeit, die die Gebetstraditionen

der afrikanischen Missionsgeschichte grossenteils bestimmt haben, sie

verschiebt sich von individueller Zwiesprache mit Gott in den öffentlichen
Raum. Die hohe Bedeutung des Gebets als Praxisform einer politischen Theologie

findet in pfingstkirchlichen Kreisen seinen Ausdruck in weiteren Formen von
Institutionalisierung z.B. in einem Internationalen Gebetsrat, der ein Netzwerk
an regionalen und nationalen prayer ministries weltweit vertritt.

Politisierung des Fürbittgebets

Aus urbanen Milieus und Kontexten erwuchs in den 1990er Jahren eine
politische Theologie, die in ritueller Praxis codiert vorliegt. Sie setzt an an der

Gebetspraxis der Fürbitte, die jedoch nicht wie von Larbi erwähnt in den «geheimen»

Binnenraum der Kirche fuhrt,49 sondern eine gesellschaftspolitische Hand-

lungsebene umgreift. In der Phase des winds of change formierte sich ein Kreis

von nigerianischen professionals - Juristen, Ingenieure, Computerfachleute,
Architekten verschiedenster konfessioneller Herkunft -, die die Fürbitte aus der

Liturgie heraus nahmen und zu einer eigenen Handlungsform entwickelten. Für
den nigerianischen Kirchenhistoriker Ogbu Kalu markiert diese Umwidmung der

Fürbittpraxis den Beginn einer politischen Theologie der Pfingstbewegung in Ni-

s Urbanität als räumliche Grundkategorie der politischen Pfingsttheologie zeigt sich etwa
auch an der Durchführung transnationaler Crusades (Massenevangelisationen), vgl. Andreas
Heuser, Transnational Construction and Local Imagination of «Crusade Christianity», in:
Nova Religio, 13 (2009), 68-91.
Larbi. Pentecostalism (wie Anm. 1). 431.



298 Andreas Heuser

geria. Dieser Kreis institutionalisierte sich unter dem Namen der Intercessors for
Africa, die von vernetzten lokalen Zellen bis zu «nationalen Gebetshäusern»
strukturiert sind. Die National Prayer Houses sind inzwischen in allen sub-saha-
rischen afrikanischen Staaten bekannt. Die Intercessors for Africa bilden eigene
soziale Netzwerke aus, um politische Lobbyarbeit zu betreiben. In so genannten
öffentlichen ((Fürbittkonferenzen» oder «Gebetsmärschen» werden Gebetsanliegen

formuliert, in die Analysen etwa von aktuellen ökonomischen Datenbanken

einfliessen. Dadurch nehmen sie direkten Einfiuss auf die Agenda nationaler
Politik. Für Kalu steht fest: «The most closely argued political theology has

come from the Intercessors for Africa.»30 Die «Fürbeter Afrikas» befragen die

Legitimität politischer Machthaber und die Art ihrer Machtausübung, sie graben
in der Geschichte des Landes, um Ursachen von Fehlentwicklungen zu benennen.

Kulturkritisch fordern sie den Bruch mit der kulturellen Vergangenheit, die
sie als einen «alten Bund» bezeichnen. Der «neue Bund», den sie anstreben, lässt

keinen Raum für die «spirituellen Mächte» und Götter der Ahnen. Nur wenn die
«Idolatrie» der Vergangenheit abgelegt sei, beten sie, nur wenn alte Kulte und

neue religiöse Bewegungen gleichsam entsakralisiert seien, könne Afrika den

Weg in eine ökonomisch und politisch konstruktive Zukunft beschreiten. Insofern

bilden die Intercessors for Africa ein komplexes Gewebe von Aktions- und
Reflexionsformen aus: sie bauen zunächst ein soziales Netzwerk auf, das

konfessionelle Grenzen überspringt und sich als Lobby professionalisiert; sie stellen
ein Analyseinstrumentarium bereit, um das politische Tagesgeschehen bewerten

zu können; und schliesslich bauen sie eine Geschichtsbühne auf, auf der das
kollektive Gedächtnis der Nation verhandelt wird.

Strategisches Gebet

Die Gefährdung der Welt evoziert die Politisierung des Gebets. Weltliche Dinge
können beeinflusst werden durch das Gebet, das - wie am Fallbeispiel der
Intercessors ersichtlich - als «strategisches Gebet»51 aufgefasst wird, um das Reich

Ogbu Kalu, From the End of History to the Beginning of Poverty. Poverty and Social
Engagement in Contemporary African Christianity, in: Klaus Koschorke (Hg.). Falling
Walls: The Year 1989/90 as a Turning Point in the History of World Christianity Einstürzende

Mauern: Das Jahr 1989 90 als Epochenjahr in der Geschichte des Weltchristentums,
Wiesbaden 2009, 177-194. hier 190 (zum Konte.xt der Intercessors for Africa vgl. 190-192.
sowie Ogbu Kalu, African Pentecostalism. An Introduction. Oxford 2008, 207-223).
Vgl. John D. Robb. Strategie Prayer, in: Ralph D. Winter Steven C. Hawthorne (Hg.).
Perspectives on the World Christian Movement: a Reader. Pasadena 42009. 163-169. Dieser
Hinweis führt auf die Spur transnationaler Verflechtungen der afrikanischen Pfingstbewegung.

Die Frage, inwieweit und in welcher Form, über welche Akteure und Medien sich
strategische Konzepte, die sich insbesondere in gewissen pfingsttheologischen think-tanks
in den USA ausformen, in die afrikanische Pfingstbewegung hinein vermitteln, kann hier
nur aufgeworfen werden. ((Strategisches Gebet», «spiritual mapping» etc. zählen etwa zu den
Instrumentarien des spiritual warfare movement um George Otis oder Peter Wagner in den



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung'.' 299

Gottes auszudehnen. Es gilt deshalb als wirkmächtig, weil Gott die Betenden
erhört. Es wirkt nicht magisch. In rein technischer Sprache fungiert das Gebet als

Scharnier zwischen Reflexion und sozialer Aktion - es wird zu einer «Waffe».
Führer der Pfingstbewegung in Afrika verwenden erhebliche Mühe darauf, das

Erlernen dieser Waffe des Gebets in Publikationen breit zugänglich zu machen.

Der Ghanaer Charles Agyin-Asare, Begründer von Word Miracle Church
International, versteht das Gebet als Flandlungsanleitung, um den «unsichtbaren

Krieg» zu gewinnen, «denn christliche Theologie ist Kampftheologie».'" Das

Gebet als sprachliche Waffe ist selbst in der Verwendung seiner Metaphern,
Redewendungen und Assoziationen oft aggressiv, denn «wenn wir beten, brechen

wir die teuflische Macht über das Leben der Menschen».5 Das Kampfgebet
spricht in für trostlos empfundene Kontexte hinein und weiss um die Stärke des

Feindes, der gesellschaftliche Institutionen unterminiert. Die höchste Dichte an

gesellschaftlichen Institutionen findet sich in der Stadt, das politische Leben
pulsiert in der Hauptstadt. In einem ausführlichen Kapitel spricht Agyin-Asare
davon, «unsere Städte für Christus zu gewinnen».54 Dort wird die politische Elite
eines Landes erreicht. Diese wählt Agyin-Asare zum strategischen Ziel- und

Ansatzpunkt des Gebets:

«If God gets hold of leadership, then the nation prospers, but if the devil gets hold
of leadership, there is trouble. [...] In many countries today, [...] some of the leaders

calling themselves war lords have allowed themselves to be influenced by the
devil.»"

Diese Kampftheologie des Gebets zieht Agyin-Asare heran, um die jüngere
politische Geschichte Afrikas mit ihren Abwegen zu erläutern. Sie bildet für ihn
die Motivation dafür, seit Ende der 1990er Jahre in Verbindung mit Präsidenten
und Vizepräsidenten verschiedener Staaten (Ghana, Elfenbeinküste, Sambia) zu
treten, darunter auch der damalige Vizepräsident John Atta Mills. Während also
die Intercessors for Africa auf politikkritische Interventionen im öffentlichen
Raum zielen, setzt das politische Gebet auf eine Kooptierungsstrategie mit dem
Ziel einer direkten Einflussnahme auf politische Amtsträger.

USA, das sich in die Tea-Party-Bewegung hinein vernetzt, und somit ein Beispiel dafür ist,
wie pfingsttheologische Ideen in eine rechtskonservative neue soziale Bewegung einfliessen.
Charles .Agyin-Asare. The Impact of Prayer: How to Win the Invisible War. Hoornaar 2001.
8: 9 (meine Übersetzung).
Agyin-Asare. The Impact of Prayer (wie Anm. 52), 83 (meine Übersetzung). Daher auch
die enorme Lautstärke, in der Gebete vorgetragen werden - ein feature auch in pfingstlichen
Migrationsgemeinden in Europa.
Agyin-Asare. The Impact of Prayer (wie Anm. 52). 112-142.
Agyin-Asare. The Impact of Prayer (wie Anm. 52). 82-83.



300 Andreas Heuser

Gebetskrieger

In der Vermessung der dämonischen Kräfte im politischen System wird
((Korruption» in der Sprache der politischen Theologie der Pfingstler zu einem
zentralen, wenngleich inflationär gebrauchten Begriff.56 Im Rahmen einer wachsenden

öffentlichen Obsession mit bösen Mächten avanciert Korruption zu einer

spirituell aufgeladenen Analysekategorie, die den Handlungsimperativ mitliefert,
dieses «korrupte», dämonenbehaftete System zu überwinden. In dieser Konstellation

von politischer Theologie wird sozusagen der Teufel aufgerüstet, denn er

nistet sich in allen Poren der Gesellschaft ein. Das Gegenbild ist der Märtyrer,
der sich in die skandalisierten Regionen der Macht und des Reichtums vorwagt,
um deren Charakter zu verändern. Ein Beispiel sind die Prayer Warriors, die als

eigens ausgebildete Fürbeter in so genannten Urban Prayer Projects agieren.
Urban Prayer Projects sind in den letzten Jahren verstärkt aufgekommen.5 Aus
Misstrauen gegenüber staatlichen Machtträgern und einer korrupten Polizei werden

Prayer Warriors in infrastrukturelle Zentren delegiert, um dort - an belebten

Knotenpunkten wie Märkten, Strassenkreuzungen, Rathaus oder industriellen
Gebieten - öffentlich sichtbar die Stadt aus der Hand von solchen «bösen Geistern»

zu lösen, die die politische wie ökonomische Stadtentvvicklung unterlaufen.
Nachdem alle verantwortlichen «Übel» benannt sind, werden die jeweiligen
Areale an Gott übergeben und rituell durch Salbungshandlungen (meist durch
das Versprengen von Olivenöl) gleichsam versiegelt. Die Märtyrerideologie der

Gebetskrieger betrifft also die Erlösung des öffentlichen Raums der Stadt.
Prekäre urbane Territorien sollen durch dieses spiritual mapping systematisch dem

Wirken des Teufels entzogen und der göttlichen Sphäre übereignet werden.
Das «korrupte System» soll von innen heraus gereinigt werden; Machtausübung

wird dann legitim, wenn sie im Namen Gottes ausgeführt oder als «Werk
Gottes» erkennbar wird. Um einer innerweltlichen Erlösung nahe zu kommen,
baut sich derzeit das Märtyrertum als ethisches Leitbild geistlicher Kampffüh-
rung auf. Es ist letzten Endes eine geistliche Motivationsformel, die sich mithin
weniger auf die Verehrung von tatsächlichen Märtyrerfiguren richtet, die um
ihres Glaubens willen gestorben sind. Allerdings steht zu erwarten, dass die
Märtyrerideologie in Krisenregionen gerade religiös verhandelte Konfliktlinien
verstärken kann. Das pfmgstliche Verständnis des Martyriums rechnet im öffentlichen

Raum damit, dass Gottes Eingreifen in den Alltag die Konversion der
Nation projektiert. Es bewegt sich damit im Umfeld nationalistischer Diskurse, die

durch religiöse Loyalitäten aufgerüstet werden. In Staaten, deren Machtproporz
religiösen Zuordnungen folgt wie etwa in Nigeria, kann die pfingsttheologische
Märtyrerrhetorik eine brisante Konstellation religiöser Intoleranz aufbauen. Die

politische Theologie der nigerianischen Pfingstbewegung identifiziert zuneh-

' Vgl. die Hinweise bei Marshall. Political Spiritualities (wie .Anm. 9). 166-169.
Vgl. Kalu. African Pentecostalism (wie Anm. 50). 218.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 301

mend den Islam als Hauptopponent im öffentlichen Raum.58 Die religiöse
Kräftekonstellation in Nigeria ist umso brisanter, als die sich radikalisierende pfingst-
liche politische Theologie parallel zur wachsenden islamistischen Militanz im
Namen Gottes ausgebildet hat.5 In dieser Konstellation werden interreligiöse
Beziehungen so stark politisiert, dass sie - wie etwa in einigen Provinzen Nigerias

derzeit - den staatlichen Zusammenhalt gefährden. Abzuwarten bleibt, ob
das Märtyrertum als ethisches Leitbild der Pfingstbewegung sich hinein bewegt
in eine islamophobische Doktrin, die Gewaltausübung sanktioniert.60

Schluss: Politische Spiritualität

All diese Szenarien bilden lediglich einen momentanen Ausschnitt aus einer

politischen Theologie, die ihre Lesart der gesellschaftlichen Gegenwart in Afrika
wie auch ihre Handlungsrepertoires offenkundig stetig ausweitet. Alle Beispiele
verdanken sich einem imaginierten, geistlich geführten Kampf gegen die
unsichtbaren Mächte des Bösen. Sie folgen der räumlichen Logik,61 die Präsident
Mills in seiner Rede von einem prayer camp, in das er Ghana zu transformieren
gedachte, evozierte, also einem territorial angelegten strategischen Konzept
gegen das Wirken des Teufels. " Die Sprachbilder, die Analyseformen, die häufig
bemüht werden, umreissen christlichen Glauben als vita activa, in einer
allerdings durch und durch militanten Ausführung. Das dualistische Weltbild der

Pfingstbewegung entwirft geistliche Kriegsfuhrung in einem umfassenden Sinn
als akute Handlungsstrategie im Kampf um Macht, in dessen Militanz selbstredend

auch Haltung und Sprache des Gebets als «Waffen» mit hinein genommen
sind. An den Praxisformen des Gebets wird ersichtlich, dass die Wirkmacht
unsichtbarer Mächte einen Politisierungsschub in der Theologie der afrikanischen

Vgl. Marshall, Political Spiritualities (wie Anm. 9), 214.
Vgl. Marshall, Political Spiritualities (wie Anm. 9), 218-233.
Harri Englund. From Spiritual Warfare to Spiritual Kinship. Islamophobia and Evangelical
Radio in Malawi, in: ders. (Hg.), Christianity and Public Culture in Africa. Athens 2011.
167-188 betrachtet islamophobische Öffentlichkeitsarbeit in pfingstkirchlichen Radiosendern

in Malawi. In diesem weit weniger aufgeladenen Umfeld geht es - noch - um
rhetorische Abgrenzung.
Zeitstrategien, die sich theologisch an Repräsentationen der Endzeit binden, bleiben hier
ausser Betracht. Wichtig ist nur, dass sich in der afrikanischen Pfingstbewegung ein
Verständnis von präsentischer Eschatologie durchgesetzt hat. Auf eine Kurzformel gebracht
heisst das. dass gerade das verstärkte Treiben des Teufels Anzeichen dafür sind, dass sich
die «Zeichen der Zeit» erfüllen. Dies führt zu einem nochmaligen Motivationsschub, sich

gegen das Böse in der Welt aufzulehnen, und zwar: Jetzt. Vgl. hierzu Heuser. «Put on
God's Armour Now!» (wie Anm. 47), 121-123.
Giorgio Agamben. Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt a.

M. 2002 vertritt die These, dass das «Lager», also die .Ausschliessung von Lagergemeinschaften

in lntemierungszonen. zur Signatur des modernen Staatswesens gehöre. In gew
isser Weise sind prayer camps solche ausgewiesenen Zonen, wobei es sich hierbei eher um
Inkubationsräume handelt, die rituelle Prozesse erlauben, um eine politische Praxis zu
ermöglichen, und eben nicht auszuschliessen.



302 Andreas Heuser

Pfingstbewegung durchlebt, der einem weithin säkularisierten Vokabular und

Analyseraster verborgen bleibt. Mit diesem unorthodoxen Repertoire an

geistlich-religiösen Analysen, strategischen Diskursen und rituellen Neuerungen im

Kampf gegen das Böse nimmt die afrikanische Pfingstbewegung Einfiuss auf
verschiedenste politische Handlungsfelder und agiert im öffentlichen, vorwiegend
urbanen Raum. Es geht nicht darum, einen Paradigmenwechsel im Verständnis

von Religion und Politik in Afrika zu deklarieren, in dem der Fokus vollständig
vom Handeln politischer Institutionen hin zum Verständnis von Öffentlichkeit
überginge.63 M.E. übersieht eine kategorische Abwendung von formalen, institutionell

vermittelten politischen Prozessen genau diese Übergänge im Komplex
von Religion und Politik. Es geht künftig darum, solche Übergänge, die dazu

zwingen, den Begriff des Politischen in Afrika mit ungewöhnlichen Aktionsfor-
men und irritierenden Codierungen des öffentlichen Raumes zu bestücken,
eingehender zu erfassen.

Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung?
Oder: Vom zähen Ende einer «Grossen Erzählung»
Trotz der hohen Bedeutung der Pfingstbewegung in afrikanischen Religionslandschaften
bilden Fragen nach ihrem politischen Profil eine - gerade im Vergleich zur Literatur zur
Pfingstbewegung in Lateinamerika - markante Leerstelle. Darin zeigt sich die Wirkmacht
einer verzeigten Theoriegeschichte, die der Pfingstbewegung in Afrika vor dem Hintergrund

der nachkolonialen Gesellschaftsentwicklung eine apolitische Weltdeutung
zuschreibt. Allerdings erhebt die Pfingstbewegung in Afrika einen zunehmenden politischen
Anspruch, der sich in öffentlichen, nationalen Diskursen abbildet. Der Autor spürt in
diesen Konstellationen eine politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung auf
und untersucht einige ihrer Aspekte. Pfingsttheologische Vorstellungen gleiten von
institutionalisierten Politikebenen über zu öffentlichen Diskursen und dringen allmählich zu
einer kulturellen Hegemonie eines Landes vor. Der Artikel zeichnet einige solcher
Übergänge und Handlungsstrategien anhand von Formwandlungen des Gebets nach, die ausgehend

von urbanen Räumen nationale Politikdiskurse mitzubestimmen beabsichtigen.

Une théologie politique du pentecôtisme africain?
Ou de la lente fin d'un ((grand récit»

Malgré la signification marquée du pentecôtisme dans les paysages religieux africains, des

questions quant à leur profil politique constituent une lacune conséquente, notamment en
comparaison avec la littérature sur le pentecôtisme en Amérique latine. On distingue le
pouvoir effectif d'une histoire théorique, qui attribue une interprétation du monde apolitique

au pentecôtisme en Afrique dans le contexte du développement après-colonial de la
société. Cependant, le pentecôtisme africain formule des revendications politiques
croissantes qui sont représentées dans des discours publics, nationaux. L'auteur détecte dans
ces constellations une théologie politique du pentecôtisme africain et examine certains de

ses aspects. Des idées de théologie pentecôtiste glissent de niveaux politiques institutionnalisés

vers des discours publics et cheminent progressivement vers l'hégémonie culturelle
d'un pays. Cet article reconstitue certains de ces passages et stratégies d'action sur la

base de transformations de prières, qui visent à participer aux discours politiques nationaux

à partir d'espaces urbains.

J So, neben Meyer, explizit Harri Englund. Introduction: Rethinking African Christianities
Beyond the Religion-Politics Conundrum, in: ders. (Hg.). Christianity and Public Culture in
Africa. Athens 2011, 1-24.



Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung? 303

A political theology for an African pentecostalism.'
Or: From the grievous end to a ((grand narrative»

Despite the undoubted importance of pentecostalism in Africa's religious landscapes, little

has been written about its political importance, in striking contrast to the plentiful
literature on pentecostalism in Latin America. This shows the powerful effect of theory,
which has ascribed an apolitical role to African pentecostalism in the context of post-colonial

development. Yet African pentecostalism is raising increasing claims. This is reflected

in national public discourses, so that a political theology of African pentecostalism can
be identified, some of the characteristics of which are investigated in this contribution.
Pentecostal concepts are shifting from institutionalized levels of politics into public
discourses and can gradually become culturally hegemonic in the country concerned. This
paper follows a number of such shifts and examines strategies for action by looking at
changes in the forms of prayers. From their beginnings in urban areas, these have shifted
into national discourses and will codetermine future political discourses.

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords

Pfingstbewegung und Politik in Afrika - pentecôtisme et politique en Afrique - Pentecostalism

and politics in Africa; Religion und Politik in Afrika - religion et politique en
Afrique - religion and politics in Africa; Politische Theologie - théologie politique - political

Theology; Theorien zu neuen religiösen Bewegungen in Afrika - théories sur les
nouveaux mouvements religieux en Afrique - theories on new religious movements in
Africa; politisches Gebet - prière politique - politisches Gebet; spiritual mapping - spiritual

mapping - spiritual mapping: spiritual warfare - spiritual warfare - spiritual warfare.

Andréas Heuser, Professor für Aussereuropäisches Christentum der Theologischen Fakultät

Basel.




	Eine politische Theologie der afrikanische Pfingstbewegung? : Oder : vom zähen Ende einer "Grossen Erzählung"

