Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Artikel: Zwischen Augustustheologie der Kirchenvéter und politischer Theologie
der "Romanita" : Carl Schmitt, Erik Peterson und die Diskurse in der
Civilta Cattolica 1922-1943

Autor: Sproll, Heinz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390508

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Augustustheologie der Kirchenviter und
politischer Theologie der <(Romanitay:

Carl Schmitt, Erik Peterson und die Diskurse 1n der
Civilta Cattolica 1922-1943

Heinz Sproll

Erweitert man die Theorie des kollektiven und kulturellen Gedichtnisses' um das
Theorem der Erinnerungsrdume als mentaler Imagination im Medium narrativer
bzw. ikonographischer Geschichtskulturen,” so tun sich viel versprechende heu-
ristische Perspektiven auf:

l. Seit der Antike bilden sich im kulturellen Gedéchtnis Erinnerungsraume
um Akteure, Ereignisse und Epochen, wie z. B. das «Saeculum Augustump, die
auf die Nachwelt formative Pragungen hinterlassen haben. In diesen Erinne-
rungsraumen reflektieren sich meist normative Sinndeutungen um die Bestim-
mung des geschichtlichen Orts eines Autors im Kontext seiner Zeit.

2. Diese Erinnerungsrdume werden durch die sie konstituierenden Akteure,
ihre Interessen und Sinndeutungen bestimmt, die wiederum durch ihre vorinten-
tionalen kulturellen Kontexte praformiert werden. Geht man von der kultur-
wissenschaftlichen Primisse aus, dass solche historischen Sinnkonstrukte,” die
oftentlich-normative Geltung beanspruchen, in komplexen gesellschaftlichen
Prozessen diskursiv generiert werden und in sozio-politischen Strukturen funk-
tional oder dysfunktional in diversen Medien Wirkung entfalten, so liegt es nahe,
solche Konstrukte mit diskurs- und inhaltanalytischen Methoden zu analysieren.

3. Fiir das Verstidndnis des Begriffs und der Sache der Politischen Theologie
wird die Frage gestellt: Welcher Erinnerungsraum liegt diesem Begriff Carl
Schmitts zugrunde? Welchen Stellenwert nimmt dabei die der romisch-katholi-
schen Kirche zugeschriebene Romanitit ein?

Vgl. u. a. Jan Assmann, Das kulturelle Gedédchtnis. Schrift, Erinnerung und politische Iden-
titdt in frithen Hochkulturen, Miinchen "2007.

Vgl. Aleida Assmann, Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturellen Ge-
dichtnisses, Miinchen “2006, bes. 133-145; Andreas Hartmann/Michael Neumann (Hg.).
Mythen Europas. Antike, Regensburg 2004, 7-26; Elke Stein-Holkeskamp/Karl-Joachim
Hélkeskamp (Hg.), Erinnerungsorte der Antike. Die romische Welt, Miinchen 2006.

Vgl. Jém Riisen, Grundziige einer Historik, 3 Bde., Gottingen 1983, 1986, 1989.

SZRKG, 106 (2012), 189-218



190 Heinz Sproll

Welche Bedeutung hatte die <Pax Augustar als Reterenzgrisse flir den Evan-
gelisten Lucas, fiir die Kirchenviter Melito von Sardes, Origines, Eusebius von
Caesarea und fir Orosius und wie wird sie von Erik Peterson (1890-1960) de-
kontextualisiert?

Welche Rolle spielt bei der Kritik C. Schmitts (1888-1985) an Petersons pa-
trologischem Verstdndnis seine (Schmitts) Erinnerung an die Augustustheologie
der Viter und welche Folgen hat dieser mittelbar konstruierte Erinnerungsraum
an die «Pax Augusta> fiir die Entdifferenzierung und Dekontextualisierung von
Religion und Politik?

Versteht man unter dem Begriff der Geschichtspolitik den Kampf diverser
Akt um gesellschaftliche und politische Macht auf dem Politikfeld der kollekti-
ven Erinnerung, um sich legitimierende Deutungshoheit mit Hilfe diverser histo-
rischer Sinnkonstrukte zu erwerben,” so ist fiir das vorliegende Thema zu fragen:
Wie generierte der italienische Faschismus in seiner Geschichtspolitik die poli-
tische Theologie der <Romanita> und wie funktionierte er, um nach den gesell-
schaftlich-kulturellen Umbriichen nach dem Ersten Weltkrieg das Monopol auf
Herrschaft zu begriinden und zu sichern?

Welche diskursiven Konstrukte in Form theologischer Argumente brachte die
Gesellschaft Jesu und mit ihr mittelbar Pius XI. im Medium der Civilta Cattolica
in Stellung, um die vom faschistischen Regime beanspruchte Diskurshegemonie
zu eliminieren und fiir sich zu gewinnen? Ohne die Frage nach der Moglichkeit
oder «Unméglichkeit einer politischen Theologie» (Peterson)’ abschliessend und
generell zu entscheiden, wird der von der Civilta Cattolica neu rezipierte Erinne-
rungsraum an die genannten Kirchenvéter nicht nur als Ausweg aus den Aporien
der Kontroverse zwischen der Politischen Theologie Carl Schmitts und des ita-
lienischen Faschismus einerseits und der Patrologie Erik Petersons andererseits
verstanden: Vielmehr wird abschliessend zu fragen sein, ob die von der Civilta
Cattolica performativ in Stellung gebrachte Geschichtstheologie dieser Kir-
chenviter mit ihrer typologischen Methode in der Lage war, gegen den totali-
tairen geschichtspolitischen Machtanspruch des faschistischen Regimes mit
seiner politischen Theologie der <Romanita) einen Erinnerungsraum zu gene-
rieren, der {iber den Zusammenbruch des faschistischen Regimes hinaus fiir die
Kirche auch heute noch nach dem II. Vatikanum mit seiner formativen Viterre-
zeption Geltung beanspruchen darf.

Vgl. u. a. Michael Kohlstruck, Erinnerungspolitik. Kollektive Identitdt, Neue Ordnung, Dis-
kurshegemonie, in: Birgit Schwelling (Hg.), Politikwissenschaft als Kulturwissenschaft.
Theorien, Methoden, Problemstellungen, Wiesbaden 2004, 173-174.

Erik Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem, Leipzig 1935, 158 Anm. 1358.



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 191

Die rémisch-katholische Kirche als Paradigma
der Politischen Theologie Carl Schmitts

Vor dem Hintergrund des mit den Kulturkdmpfen des 19. Jahrhunderts in der
biirgerlichen liberalen Offentlichkeit und in der anfinglichen Religionssoziologie
zur Diskurshoheit gelangten Sidkularisationsideologems, nach dem das «<telos» der
Moderne in einer zunehmenden Differenzierung von wissenschaftlich-technisch
bestimmter Kultur und Religion bestiinde, der bestenfalls in der Privatsphire der
biirgerlichen Familie noch eine moralisierende Funktion zugeschrieben wurde.®
missen die Bemiithungen Carl Schmitts um Ent-Differenzierung von Religion,
Politik. Kirche und Staat gesehen werden.

1922 geht Schmitt zundchst von einem staatsrechtlichen Begriff der Po-
litischen Theologie aus:’ Demnach sind die Begriffe des modernen Staatsrechts
von threr historischen Genese wie auch von ihrer Struktur her sékularisierte theo-
logische Begriffe. Mit dieser von Schmitt behaupteten Strukturanalogie werden
alle gedanklichen Modelle einer Trennung von Kirche und Staat, Religion und
Politik obsolet. Schmitts Erinnerungsraum wird nicht durch die Referenzsymbole
Augustinus (354-430) und Martin Luther (1483—-1546), sondern von Eusebius
von Caesarea (um 264-339) und Papst Gelasius I. (492-498)" konstituiert.

1923 konkretisiert dann Schmitt diese juridische Politische Theologie in der
Schrift Rémischer Katholizismus und politische Form.” Diese nunmehr institutio-
nelle Politische Theologie wird von seinem spezifischen Erkenntnisinteresse be-
stimmt, wie das Politische gegen die sich seit der Reformation anbahnende Do-
minanz des Okonomischen'® wieder zur wirksamen Geltung gebracht werden
konne.

In der romisch-katholischen Kirche sieht Schmitt zwei Prinzipien verwirk-
licht: Die gegen protestantische Angriffe positiv konnotierte «complexio opposi-
torump,'" die, indem sie alle Gegensitze aufhebt, die Uberlegenheit der Form
liber die Materie vollzieht und die durch die «repraesentatio» erméglicht wird, in
der ihre universale Ordnungsidee autoritative Wirklichkeit wird. Im Unterschied
zum rein sachlichen 6konomischen Kalkiil von Aufwand und Ertrag, von Kosten
und Nutzen verfligt die Kirche liber «jenes Pathos der Autoritét in seiner ganzen

Vegl. neuerdings Manuel Borutta, Antikatkolizismus. Deutschland und Italien im Zeitalter
der europdischen Kulturkdmpfe, Gottingen 2010; Klaus Schatz SJ, Zwischen Sikularisation
und Zweitem Vatikanum, Frankfurt a. M. 1986.

Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveréanitit, Miinchen
1922, 37; Miinchen/Leipzig “1934, 49.

Carl Schmitt, Politische Theologie II, Berlin 1970, 60-61.

Carl Schmitt, Rémischer Katholizismus und politische Form, Hellerau 1923; hervorgegan-
gen aus: ders., Die Sichtbarkeit der Kirche, in: Summa 1917/18, 71-80.

Carl Schmitt, Das Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen, 1929, in: ders.,
Der Begriff des Politischen, Miinchen 1932, 66-81.

Der Terminus «complexio oppositorum» ist als angeblicher Synkretismus negativ konnotiert
bei Adolf von Harmack, Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott, Leipzig 1921, 6, 12;
ebenfalls bei Friedrich Heiler, Das Wesen des Katholizismus, Miinchen 1920, 13-13.

10



192 Heinz Sproll

Reinheit»,'” da sie «in groBem Stil die Trigerin juristischen Geistes und die wah-
re Erbin der romischen Jurisprudenz»'’ ist. In der rémisch-katholischen Kirche
korrespondieren, so Schmitt, «ratio> und «repraesentatio>, Form und Idee optimal:

«Darin dass sie die Fahigkeit zur juristischen Form hat, liegt eines ihrer soziolo-
gischen Geheimnisse. Aber sie hat die Kraft zu dieser wie zu jeder Form nur, weil
sie die Kraft zur Reprisentation hat. Sie reprisentiert die civitas humana>, repri-
sentiert in jedem Augenblick den historischen Zusammenhang mit dem histo-
rischen Augenblick der Menschwerdung und des Kreuzesopfers Christi, sie repri-
sentiert Christus selbst, personlich, den in geschichtlicher Wirklichkeit Mensch ge-
wordenen Gott. Im Reprisentativen liegt ihre Uberlegenheit iiber ein Zeitalter 6ko-
nomischen Denkens».

Mithin repriisentiert der souverine Papst” mit seinem Willen zur Dezision in
der hierarchischen Organisationsstruktur der Kirche diese universale Ordnungs-
idee. Indem Schmitt der <ecclesia militans> «im eminenten Sinn politisch(en‘)»”’
Charakter zuschreibt, erhélt sie mit threm dreifachen Triumph der Form, in ihrer
juridischen Rechtsform, in der weltgeschichtlichen Machtform und in der dsthe-
tischen Form des Kiinstlerischen'’ normative Vorbildqualitit fiir die kulturelle
Restauration Europas und fiir die politische Wiedergewinnung staatlicher Souve-
ranitdt, die Schmitt im parlamentarischen Parteien- und Verbandsstaat der libe-
ral-demokratischen Weimarer Republik aufgrund der Hegemonie 6konomischer
Interessen verloren gegangen sieht.'”> Mehr noch: Indem die Kirche «den re-
gierenden, herrschenden, siegenden Christus»'’ reprasentiert, wird sie, «wie je-
der weltumfassende Imperialismus, wenn er sein Ziel erreicht, der Welt den Frie-
den bringen».”

Die <Pax Romana> bildet in Schmitts Erinnerungsraum die formative Refe-
renzgrosse als geradezu metahistorisches, nicht zu transzendierendes Ordnungs-
modell.”" Auch wenn Schmitt uniibersehbar immanentistisch argumentiert. wie
Hans Barion (1899-1973), radikal zwischen den Kategorien von Weltlich und

Schmutt, Romischer Katholizismus (wie Anm. 9), 39.

Schmitt, Romischer Katholizismus (wie Anm. 9), ebd.

Schmitt, Rémischer Katholizismus (wie Anm. 9), 39-40.

Carl Schmitt, Die Diktatur. Von den Anfingen des modernen Souverinititsgedankens bis
zum proletarischen Klassenkampf, Miinchen/Leipzig 1921, 43-46.

Schmitt, Romischer Katholizismus (wie Anm. 9), 34.

Schmitt, Rémischer Katholizismus (wie Anm. 9), 45-46.

Vgl. Manfred Dahlheimer, Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus (Verdtfentlichun-
gen der Kommission fiir Zeitgeschichte, hg. v. Ulrich von Hehl, Reihe B, Bd. 83), Pader-
bormn/Miinchen/Wien/Zirich 1998, 575.

Schmitt, Romischer Katholizismus (wie Anm. 9), 65-66.

Schmitt, Rémischer Katholizismus (wie Anm. 9), 66.

Vel. Richard Faber, Carl Schmitt, der Romer, in: Bernd Wacker (Hg.), Die eigentlich ka-
tholische Verschirfung. Konfession, Theologie und Politik im Werk Carl Schmitts, Miin-
chen 1994, 257-278.

19
20

21



~

Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 193

Geistlich unterscheidend,”” zutreffend feststellt, da Schmitt bewusst und intentio-
nal™ von jeder theologischen Ekklesiologie absieht™ und damit nicht nur die
Differenz zwischen der natiirlichen Ordnung des Staates und der {ibernatiirlichen
der Kirche ignoriert, worauf Friedrich Muckermann SJ (1892-1963) hinweist.”
sondern auch prinzipiell jede naturrechtliche Reflexion aufgrund seines etatis-
tischen Dezisionismus verachtet, wie Gustav Gundlach SJ (1892—-1963) mit gu-
ten Griinden betont,” so spiegelt doch sein Essay wider den «antirmischen Af-
fekt» (Schmitt)”” und gegen den normfeindlichen Vorwurf des protestantischen
Kirchenrechtlers Rudolf Sohn (1841-1917), die romisch-katholische Kirche ver-
rate als Rechts- und Machtkirche gerade in ihrer juridischen Form den evange-
lischen Auftrag zur Liebeskirche™ «das Erwachen eines neuen kulturellen und
politischen Selbstbewusstseins (des deutschen Katholizismus; Anmerkung des
Verfassers) nach dem Ersten Weltkrieg» (Dahlheimer).”

Die Kritik Evik Petersons an der Augustustheologie der Kirchenvditer

Umso schirfer fiel die Kritik des von der Dialektischen Theologie Karl Barths
(1886-1968) beeinflussten™ und aus Enttduschung iiber die theologischen Kon-
troversen im Protestantismus®' 1930 zur katholischen Kirche konvertierten Theo-
logen Erik Peterson’® an der Politischen Theologie Carl Schmitts aus. Kurz nach
Adolf Hitlers (1889-1945) Machtantritt veréftentlichte Peterson im Juli 1933 in
der Zeitschrift Hochland seinen Aufsatz «Kaiser Augustus im Urteil des antiken
Christentums. Ein Beitrag zur Geschichte der politischen Theologie».” Peterson

Hans Barion, Kirche oder Partei? Der Katholizismus im neuen Reich, in: ders./Werner
Bockenforde (Hg.), Kirche und Kirchenrecht. Gesammelte Aufsitze, Paderborn u.a. 1984,
453-461; dhnlich Waldemar Gurian, Der katholische Publizist, Augsburg 1931, 14-15.

- Schmitt, Politische Theologie II (wie Anm. 8), 26-33.

Vgl. jedoch Hugo Ball, Carl Schmitts politische Theologie, in: Hochland, 21 II (1924),
263-286, bes. 283-284: Ball will einen scholastischen Kontext in Schmitts Essay zum ro-
mischen Katholizismus sehen.

Friedrich Muckermann SJ, Diktatur und Christentum, in: Otto Forst de Battaglia (Hg.), Pro-
zess der Diktatur, Zirich/Leipzig/Wien 1930, 65-80.

Gustav Gundlach SJ, Grundsétzliches iiber Partei und Parteien, in: Stimmen der Zeit 124
(1932), 145-153.

Schmitt, Rémischer Katholizismus (wie Anm. 9), 7.

Rudolf Sohm, Kirchenrecht, Bd. 2, hg. v. Erwin Jacobi und Otto Mayer, Miinchen/Leipzig
1923, 68-89.

Dahlheimer, Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus (wie Anm. 18), 574; vgl. Rein-
hard Mehring, Carl Schmitt. Aufstieg und Fall, Miinchen 2009, 147-150.

Vgl. Erik Peterson, Was ist Theologie? Bonn 1925; vgl. ders., Briefe an Karl Barth {iber
Konversion, Sylvester 1930, in: Theologische Blatter 10 (1931), Sp. 60.

" Vgl. Matthias Wolf, Protestantische Theologie und moderne Welt, Berlin 1999, 319-325.

°* Vgl. Barbara Nichtweil}, Erik Peterson. Neue Sicht auf Leben und Werk. Freiburg/Br., Ba-
sel/Wien 1992, 647-721.

Erik Peterson, Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der politischen Theologie, in: Hochland. 30 I (1933), 289-299; vgl. ders., Christus
als Imperator, in: Catholica, 5 (1936), 64-72. Differenzierter zur Wahrmehmung des Augus-



194 Heinz Sproll

sieht in der Absicht, jegliche politische Theologie als eine theologische Politik
zu entlarven, das Ziel des Evangelisten Lucas, der genannten Kirchenviter und
des Orosius darin, «das Imperium Romanum und das romische Kaisertum theo-
logisch zu unterbauen und zu rechtfertigen».™

Nach Peterson hatte der referentielle Diskurs des Christentums sein Zentrum
in Kaiser Augustus (63 v. Chr.—14 n. Chr.) und in dem von thm restituierten <Im-
perium Romanum»: Bereits die Geburtsgeschichte Jesu hat im Lucas-Evange-
lium® ihren historischen Angelpunkt in Augustus. Die Koinzidenz der Steuer-
schiatzung durch den Kaiser ist bei Lucas mehr als ein Synchronismus: «Sein
Werk (ist) dem <Imperium Romanum> zugewandt.»"*

Peterson stellt in die von Lucas begriindete Traditionslinie Melito von Sardes
(spétes 2. Jahrhundert) und Origenes von Alexandria (ca. 185-253/254), der eine
konsistente politische Theologie entwickelt habe.

Je intensiver nun die Strukturanalogie zwischen der (Pax Augusta> und dem
christlichen Friedensreich in der weiteren Geschichte der Kirchenviter stipuliert
wird, um so mehr spricht Peterson diesen Erinnerungsrdumen eine theologische
Qualitit ab, indem er die folgenden Autoren einer dekontextualisierenden Kritik
unterzieht. So bezeichnet er Eusebius von Caesarea polemisch als «politisch-
theologischen Publizisten»,”” der die Constantinische Wende legitimierend die
Idee propagierte, «dass der Friede des (mperium Romanum> eine Erfiillung der
alttestamentarischen Weissagungen vom Volkerfrieden sei». (Peterson)™ Tat-
sichlich befasst sich Eusebius in seiner typologischen Exegese des Neuen Testa-
ments®’ mit der Verkiindigung, aus dem Stamme Juda gehe der Herrscher hervor,
den die Heiden erwarteten.” Eusebius konstruiert, so der Vorwurf Petersons,
einen heilsgeschichtlichen Zusammenhang zwischen dem praeexistenten Chris-
tus., der Inkarnation des <Logos>, der Monarchie des Augustus und dem Ende des
nationaljiidischen Konigtums.

Dabei diente Augustus, wie Peterson’' treffend feststellt, als Instrument des
gottlichen Heilswirkens: «Nun aber ist das Werk des tiber allen stehenden Gottes
gewesen, dass er durch die noch grofere Furcht vor der obersten Macht (des

tus im frithen Christentum: Richard Klein, Das Bild des Augustus in der frithchristlichen Li-
teratur. in: Raban von Haehling (Hg.), Rom und das himmlische Jerusalem. Darmstadt
2000, 205-236; llona Opelt. Augustustheologie und Augustustypologie, in: Jahrbuch Anti-
ke und Christentum, 4 (1961), 44-57.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 290; dhnlich bereits ders., Gottliche Monarchie.
in: Theologische Quartalschrift. 112 (1931), 537-564.

Lukas 2,1. Zur politischen Theologie des Lucas vgl. u. a. Paul W. Walasky. «And so we ca-
me to Rome». The political perspective of St. Luke, Cambridge 1983, bes. 25-28.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 289.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 292; vgl. ebd. 293.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 294.

Eusebius von Caesarea, Demonstratio Evangelica, hg. v. Ivar Heikel, Eusebius Werke. 6.
~ Bd., Leipzig 1913, 111, 2, 36-38.

" Genesis 49. 10.

Peterson. Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 293.

36

38
39



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 195

Princeps) die Feinde seines Logos unterworfen hat» (Eusebius von Caesarea).””
Nach Eusebius war die Uberwindung der Polyarchie der hellenistischen Welt
durch die <Pax Augusta> Voraussetzung fiir den Erfolg der christlichen Verkiin-
digungf13 Da der Kirchenvater dem paganen Polytheismus die Polyarchie und
dem christlichen Monotheismus der Prinzipat analog entsprechen lédsst, unter-
stellt tihm Peterson, dass er seine politische Theologie auf ein monotheistisches,
nicht-trinitarisches Fundament stelle.

Im weiteren Fokus von Peterson steht das Friedensverstindnis des Eusebius:
Wie die Polyarchie den Antagonismus zwischen den Poleis und den tyrannischen
Diadochenreichen zum strukturellen Merkmal der Zeit vor dem Prinzipat des
Augustus hatte, so der «novus status> der «Pax Augusta, die durch ihre universa-
le Herrschaft iiber die hellenistische Welt den Kriegszustand der Polyarchie
tiberwand und jenen Frieden brachte, den nach der typologischen Interpretation
des Eusebius schon die Propheten weissagten.** Fiir Peterson stehen damit bei
Eusebius der Monotheismus und die <Pax Christi> als Urbild und die Monarchie
des Augustus und die <Pax Augusta> als deren Abbild in einem analogen onti-
schen Verhiltnis.”

Resiimierend stellt Peterson fest, dass die politische Theologie des Eusebius
den Gedanken des Synchronismus des Lucas-Evangeliums und der «praeparatio
evangelica> des Origines umfasste. Zudem wird die heilgeschichtliche Interpreta-
tion des Eusebius komplettiert durch seine typologische Deutung des Alten Tes-
taments: Der von den Propheten geweissagte Friede unter den Volkern in der
Fiille der Zeit und ihre Verwirklichung in der <Pax Augusta> bzw. «<Pax Romanay.
Fiir Peterson wurde «damit [...] in die politische Sphére verlegt, was doch eigent-
lich allein in der religiosen einen Sinn haben konnte».*® Peterson iibersieht nicht
nur die Eschatologie des Eusebius, die seiner typologischen Methode inhirent
war: Wenn er dem Kirchenvater vorwirft, die christliche Eschatologie durch eine
politische Utopie ersetzt zu haben, dann trennt er ihn von seinem geschichtlichen
Kontext, besonders dem der Apologeten und des mittleren Platonismus.*’
Demnach hatte bereits seit Augustus der <Orbis Romanus), gerade bei den
griechischen Autoren, eine providentielle und friedensstiftende Funktion.*
Peterson bemisst das geschichtstheologische Konstrukt des Eusebius zur analo-
gen Entsprechung von Monotheismus und augusteischem Prinzipat bzw. con-

Eusebius von Caesarea, Demonstratio Evangelica IlI, 7 (wie Anm. 39), 35. Zitat nach
Peterson, 293.

Eusebius von Caesarea, Demonstratio Evangelica 111, 7 (wie Anm. 39), 33.

Eusebius von Caesarea, Demonstratio Evangelica VII, 2, 22-23: Eusebius bezieht sich auf
Micha 5, 4-5 und Psalm 72,7.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 293.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 294.

Karl Suso Frank, Lehrbuch der Geschichte der Alten Kirche, Paderborn/Miinchen/Wien/
Ziirich “2002, 401-402.

* Vgl Heinz Sproll. URBS und ORBIS. Zwei Gedichtnisorte frithchristlicher Geschichtskul-
tur, in: Stefan Heid (Hg.), Petrus in Rom, Freiburg/Basel/Wien 2011, 326-346.

44

45
46



196 Heinz Sproll

stantinischer Universalmonarchie an seiner trinitdtstheologischen Dogmatik, wo-
bei Peterson zwar erkennt, dass der Erinnerungsraum des Eusebius an Augustus
durch das Verstindnis der constantinischen Universalmonarchie als Analogon
der géttlichen Monarchie bestimmt war,” er aber diese Monarchie tiber den Vor-
wurf der subordinatianisch-arianischen Christologie des Eusebius interpretiert,”
so dass sowohl dessen Erinnerungsraum als auch Constantins Herrschaftsver-
stindnis’' auf dogmatisch falschen Primissen beruht hétten.

Nach Petersons dogmatisch-normativem Erinnerungsraum basiert das in der
von Eusebius in Konstantinopel 336 gehaltenen Tricennalienrede™ artikulierte
Konzept der gottlichen Monarchie auf der hdretischen Primisse Eusebs einer
ontischen Analogie zwischen dem Einen Gott und der Monarchie des Augustus,
die sich unter dem sich zum christlichen Monotheismus bekennenden Constantin
vollendet habe.

Trotz der kontextualisierenden Feststellung Petersons: «die Korrespondenz
von Augustus und Konstantinos hat den politischen Sinn, die Kontinuitét des ro-
mischen Kaisertums festzuhalten»™ reisst er den Erinnerungsraum des Eusebius
an Augustus sowie die Diskurse um die Christologie im Gefolge des Konzils von
Nicaea (325) aus ihren Kontexten, indem er sie als politische denunziert. Zu-
gleich siedelt er sein eigenes Trinitdtsverstdndnis ausserhalb aller Historizitét an.

Peterson interpretiert nur scheinbar im religionsgeschichtlichen Kontext,
wenn er der Geschichtstheologie des Eusebius ein politisch-funktionalistisches
Interesse unterstellt, um mit dem Begriff der gottlichen Monarchie Constantins
Universalmonarchie ein blosses Legitimationsinstrument zur Gewinnung bzw.
Aufrechterhaltung von dessen Herrschaft tiber das «Imperium Romanum> zu
liefern. Denn seit der Durchsetzung des jegliche monarchische Herrschaft deligi-
timierenden Trinititsdogmas habe diese Legitimationsressource nicht mehr zur
Verfiigung gestanden. Daher sei das Christentum fiir die Destabilisierung des
Reichs im 5. Jahrhundert von paganer Seite verantwortlich gemacht worden.™

** Eusebius von Caesarea. Vita Constantini. hg. v. F. Winkelmann: GCS o. Z.. Berlin “1975.

I1, 19.

Zur Kritik an der Christologie des Eusebius vgl. Thimoty D. Bames, Constantine and
Eusebius, Cambridge (Mass.)/London 1981, 233, 242-243; Raftaecle Farina, L'impero ¢
I"imperatore cristiano in Eusebio di Cesarea. La prima teologia Politica del cristianesimo. Zii-
rich 1966; ders.. Eusebio di Cesarea e la «svolta costantiniana», in: Augustianum, 26 (1986).
313-323: Anton Weber, ARCHE. Ein Beitrag zur Christologie des Eusebius von Caesarea.
(Diss. Gregoriana) Rom 1965, Miinchen 1965, 20, 78,

Erik Peterson, Géttliche Monarchie, in: Theologische Quartalschrift, 112 (1931), 537-564.
558.

Eusebius von Caesarea, Tricennalienrede an Constantin, Eusebius. Werke, 1. Bd., hg. v.
Ivar A. Heikel, Leipzig 1902, 111, 19-25.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 295,

Differenzierter und geschichtlich genauer: E. von Ivanka, Rhomierreich und Gottesvolk.
Freiburg 1968.

53

54



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 197

Abgesehen davon, dass paganen Autoren christliche dogmatische Distinktio-
nen ohne hermeneutische «Briicken» kaum verstindlich waren.” iibersieht Peter-
son den kulturgeschichtlichen Zusammenhang zwischen Religion und «res publi-
ca>.”® Politik Soteriologie bzw. Eschatologie in der formativen Dichtung der
Augusteer, in der vermittels der auch von den Kirchenvitern’ im Rahmen der
Rhetoriktradition rezipierten typologischen Exegese™ der cadventus» des Augus-
tus als heilsgeschichtliches und eschatologisches Ereignis™ angekiindigt wird
ebenso wie in der ikonographischen Botschaft der <Ara Pacisy, des <Forum Au-
gustb und des Tempels des <Apollo Palatinus>. In dieser kulturgeschichtlichen
Kontinuitdt stand die Religionspolitik Konstantins des Grossen.” seiner Nach-
folger und spéter der Kaiser von Konstantinopel. Petersons normativistisch-ahis-
torische Erinnerungskonstruktion, die ihre dogmatischen Pramissen nicht als
heuristische Fragen versteht, sondern unkritisch in die Geschichte projiziert,
verkennt zudem, wie das Ethos der <Pax Augusta>, das aus dem <humanitas>-
Ethos der Aeneis des Vergil erwichst, ein grosses Potential fiir die christliche
Topologie der Kirchenviter enthilt.

Erst Augustinus habe das Christentum aus der Umklammerung der poli-
tischen Theologie des Romischen Reichs gel6st. In seiner 1935 ver6ffentlichten
Studie Der Monotheismus als politisches Problem. Ein Beitrag zur Geschichte
der politischen Theologie im Imperium Romanum.®" die Peterson Sancto Augus-
tino Widrrxete,(‘2 kritisiert er nochmals die strukturelle Identitit der Monotheis-
mustheologie des Eusebius mit der politischen Form der Monarchie Constantins

53

Vegl. u. a. Christian Gnilka, Chresis. Die Methode der Kirchenviter im Umgang mit der an-
tiken Kultur, Bd. I: Der Begriff des «rechten Gebrauchs», Basel/Stuttgart 1984.

Vgl. Manfred Clauss, Kaiser und Gott. Herrscherkult im romischen Reich Stuttgart/Leipzig
2001; Paul Zanker, Die Macht der Bilder, Miinchen "2009; Ruth Stepper, Augustus et sacer-
dos, Stuttgart 2003.

Vgl. Michael Freund, Vergil im frithen Christentum, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 2000.
Gerhard Binder, Aeneas und Augustus. Interpretationen zum 8. Buch der Aeneis, in: Beitr.
zur Klass. Philologie 38 (1971), 1-6; Vinzenz Buchheit, Vergilische Geschichtsdeutung, in:
Grazer Beitrage 1 (1973). 23-50. Vgl. auch Henri de Lubac SJ, Typologie, Allegorie, geis-
tiger Sinn, Einsiedeln/Freiburg/Br. 1999,

Vergil, Ecloge 4, 5-20; 4, 49; Georgica 2, 167-170; 2, Finale; 3, Prooemium: Aeneis I,
286; 6, 791-795; 8, 714-715. Vgl. Friedrich Klingner, Virgil und die geschichtliche Welt,
in: ders., Rémische Geisteswelt, Stuttgart 1979, 293-311, bes. 310-311; G. N. Knauer, Die
Aeneis von Homer, in: Hypomnemata, 7 (1964), 353; Binder, Aeneas und Augustus (wie
Anm. 58), passim; ders., Lied der Parzen zur Geburt Octavians. Vergils Vierte Ekloge, in:
Gymnasium, 90 (1983), 102-122; Viktor Poschl, Vergil und Augustus, in: Hildegard Tem-
porini (Hg.), Aufstieg und Niedergang der Romischen Welt, II. 31.2. Berlin/New York
1981, 709-727; Antonie Wlosok, Rémischer Religions- und Gottesbegriff in heidnischer
und christlicher Zeit, in: Antike und Abendland, 16 (1970), 39-53, 44; Eckard Lefévre,
Vergil. Propheta retroversus, in: Gymnasium 90 (1983), 17-40.

Zu Constantin des Groflen Religionspolitik vgl. neuerdings Klaus M. Girardet, Der Kaiser
und sein Gott, Berlin/New York 2010.

Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5); zu Eusebius von Caesarea
71-82.

Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 3), 7.

56

57

58

59

60

6l



198 Heinz Sproll

des Grossen und betont zusédtzlich das Scheitern der Friedens- und Ordnungsidee
der <Pax Romana> an der christlichen Eschatologie, da erst die Parusie am Ende
der Zeiten den wahren Frieden stifte.”” Damit erklirt er im Hinblick auf Eusebius
jede politische Theologie, «die die christliche Verkiindigung zur Rechtfertigung
einer politischen Situation missbraucht»,** fiir «erledigt».”” Nur im Kontext pa-
ganer Kulte und des Judentums sei, so Peterson, politische Theologie moglich.”

Geschichtswissenschaftlich-methodologisch problematisch scheint die Hypo-
these Petersons von der «Erledigung» der politischen Theologie trotz der Ver-
teidigung durch Barbara NichtweiB®’ zu sein, da Peterson von den Quellen her zu
fragmentarisch und dekontextualisierend, phédnomenologisch inkohdrent und
ahistorisch argumentiert,”® so dass sich weder aus der <homoousios>-Formel des
Nicaeums von 325 noch aus dem Trinitditsdogma eine solche Unmoglichkeit
stringent ableiten lisst.”

Einen Hohepunkt der politischen Theologie sieht Peterson denn auch da, wo
Orosius (ca. 385—418), der Schiiler des Augustinus, in seiner Universalgeschich-
te Historia adversus paganos (417/418)"° im Jahre 752 <ab urbe conditar eine
Koinzidenz zwischen der Errichtung der <Pax Augusta> (3. Schliessung des Ja-
nus-Tempels), der Ablehnung der «dominus>-Titulatur durch Augustus und der
Geburt Christi konstruiert. Fir Orosius hatte Augustus auf diesen Titel bewusst
verzichtet, da er ithn Christus, dem wahren Herrn Himmels und der Erde, zu
Recht vorbehielt:

«Zu dieser Zeit aber, das heisst wo der César durch seine Anordnung den sichersten
und echtesten Frieden geschaffen hatte, wurde Christus geboren, dessen Ankunft
jener Friede entsprach. Hatten doch bei seiner Geburt Menschen die Engel jubeln
héren: Ehre sei Gott in der Héhe und Friede den Menschen, die guten Willens sind.

63
64
65
66

Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5
Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5
Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5
Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5), ¢
°” NichtweiB, Erik Peterson (wie Anm. 32), 876-880.

% Vgl. u. a. Jan Badewien, Euseb von Caesarea, in: Alfred Schindler (Hg.), Monotheismus als
politisches Problem? Erik Peterson und die Kritik der politischen Theologie, Giitersloh
1978, 43—49; Peter Koslowski, Politischer Monotheismus oder Trinitétslehre? Zur Méglich-
keit und Unmoglichkeit einer christlichen politischen Theologie, in: Jacob Taubes (Hg.).
Religionstheorie und Politische Theologie, Bd. I: Der Fiirst dieser Welt. Carl Schmitt und
die Folgen, Paderborn 1983, 26-44; eine theologisch exakte und kontextorientierte Analyse
bei: Raffaele Farina, L impero e I’imperatore cristiano in Eusebio di Cesarea. La prima teo-
logia politica del cristianesimo, Ziirich 1966; ders., Eusebio di Cesarea e la «svolta costan-
tiniana», in: Augustinianum, 26 (1986), 313-323; Alfons Fiirst, Monotheismus und Mon-
archie, in: Theologie und Philosophie, 81 (2006), 321-328.

Vgl. u. a. Thimoty D. Bames, Constantine and Eusebius, Cambridge (Mass.)/London 1981,
233, 242-243; Dieter Timpe, Romische Geschichte und Heilsgeschichte, Berlin/New York
2001, 105-111; Jochen Martin, Spiitantike und Vélkerwanderung, Minchen 1995, 28;
Charles Pietri, Mythe et realité de I’Eglise constantinienne, in: Liberté du Chrétien dans la
société civile, Paris 1974, 22-39.

Pauli Orosii historiarum adversum paganos libr1 VII, hg. v. Karl Zangemeister, Wien 1882
(Reprint 1966), VI, 20.

69

70



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 199

Zu eben dieser Zeit liess sich der César nicht Herr der Menschen nennen, er wagte
es nicht, dem alle Dinge zugestanden waren, weil der wahre Herr des ganzen Men-
schengeschlechtes damals unter den Menschen geboren wurde. In dem selben Jahr
liess der Cisar, den Gott fiir so viele Mysterien vorherbestimmt hatte, allenthalben
einen Zensus der einzelnen Provinzen abhalten und befahl, alle Menschen sollten
geschitzt werden. Damals liess sich auch Gott als Mensch sehen, damals wollte er
es sein. Damals wird also Christus geboren, der sofort nach seiner Geburt dem ré-
mischen Zensus beigeschrieben wurde. Er, der alle Menschen geschaffen hatte.
liess sich als Mensch unter Menschen einschreiben».”

Christus selbst wird im Erinnerungsraum des Orosius zum «Civis Romanus>.

Folgt man Peterson, so hatten die in der Zwischenzeit erfolgten «trinitarischen
Streitigkeiten»’* die von Origines stipulierte Parallele zwischen der gottlichen
und menschlichen Monarchie sowohl des Augustus wie auch des Constantin als
Legitimationsbeschaffung unmdéglich gemacht. Somit sei Orosius nur folgende
Konstruktion {ibrig geblieben: «Augustus musste christianisiert und Christus
musste romanisiert werden» (Peterson).”

Die Dekontextualisierung des Eusebius und des Orosius treibt Peterson so
weit, dass er beide von der <Paradosis> und damit vom kanonisierten Erinne-
rungsraum der Kirche ausschliesst.

«Was dem politischen Theologen an dem «Imperium Romanum> gerade wertvoll
erschien, die Realisierung der politischen Utopie eines Weltstaates, das musste dem
in der christlichen Theologie Verwurzelten problematisch erscheinen, so dass er
meinen konnte, es handele sich im Imperium Romanum um eine ddmonische, um
eine antichristliche Nachéffung des Reiches Christi. Von da aus konnte dann aber
Augustus, wie wir bei Hippolytos sehen, geradezu als der Gegenspieler zu Christus
aufgefasst werden».”*

Sich auf zoroastrische und gnostische Narrative Manis (216-276) berufend
und der politischen Theologie einen Okzidentalismus vorwerfend, setzt sich Pe-
terson dem Vorwurf aus, einen antiromischen Affekt” zu bedienen, der die poli-
tische und geistige, an keine rdumlichen und zeitlichen Grenzen gebundene
Reichweite des «Impertum Romanum» im Allgemeinen und der (Pax Augustar
im Besonderen mit ihrem Selbstverstindnis, providentielles Abbild der kosmi-
schen Ordnung zu sein,”® verkennt.

Mehr noch: Er verbaut sich den Weg zur Erkenntnis des Selbstverstdndnisses
des Papsttums des Mittelalters, das gerade durch die Rezeption des romischen

Orosius, Historia (wie Anm. 70), VI, 22. Zitat nach Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33),
296-297.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 297.

Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 298.

Peterson, Kaiser Augustus (wic Anm. 33), 299,

Vel. Hans Urs von Balthasar, Der antiromische Affekt, Freiburg/Br. 1974.

Vgl. u. a. Joseph Vogt, Vom Reichsgedanken der Rémer, Leipzig 1942; Friedrich Klingner,
Virgil und die rémische Idee des Friedens, in: ders., Romische Geisteswelt (wie Anm. 59),
614-644.



200 Heinz Sproll

Rechts im kanonischen Recht die antik-rémische und handlungsleitende «Ordo»-
Idee in seinem Erinnerungsraum behielt.

Immerhin kann Peterson die normative und traditionsstiftende Idee der «Pax
Augusta> nicht leugnen, indem er abschliessend das Sacramentarium Gelasia-
num Vetus zitierend «Deus qui praedicando aeterni regni evangelio Romanum
Imperium praeparasti»’ ' konzedieren muss: «In diesem Sinne wird aber auch die
Gestalt des Augustus in der Kirche fortleben, selbst wenn die Verkniipfung mit
einer politischen Theologie fiir uns fortgefallen ist.»™ Will Peterson nicht einer
deistischen Geschichtstheologie Vorschub leisten, liegt es fiir seine Patrologie
nahe, dem Erinnerungsraum der Kirche das heilsgeschichtliche Symbol des Kai-
sers Augustus im Sinne der Kirchenviter zu restituieren, ohne das Politische zu
ddmonisieren.

So fuihrt er auch in seiner Schrift Der Monotheismus als politisches Problem
den hl. Chrysostomos (344/349-407), Diodor (erstes Viertel des 4. Jahrhunderts—
ca. 391) und Theodoret (393—ca. 460) als Kronzeugen fiir die providentielle
Funktion der <Pax Augusta> an.”

Im Kontext der Gleichschaltung der protestantischen «Reichskirche> durch das
NS-Regime und der Akzeptanz der Fiihrerdiktatur bei den <Deutschen Christen>
wird Petersons Didmonisierung des Politischen und seine Kritik an der Po-
litischen Theologie Carl Schmitts verstehbar. Dabei dient ihm die Pax Augusta
als imagindrer Raum und als Projektionstliche fiir seine Attacke gegen Carl
Schmitts Politische Theologie. Indem er Eusebius der Héresie bezichtigt, macht
er in einem analogisierenden Schluss auch den Staatsrechtslehrer zum Héretiker.

Carl Schmitts Plddoyer fiir eine Entdifferenzierung von Religion und Politik

Carl Schmitt deckt denn auch 1970 im Kontext des II. Vatikanischen Konzils™
in seiner Schrift Politische Theologie Il die die politische Intention der Mono-
theismusstudie Petersons auf, die dieser durch Indienstnahme patrologischer
Versatzstiicke zu verschleiern versucht habe.”' Schmitt dreht nunmehr den Vor-
wurf der politischen Theologie um: Peterson habe seine patrologischen Erkennt-
nisse in seinem Erinnerungsraum flir politische Zwecke instrumentalisiert.
Dartiber hinaus versucht Carl Schmitt nachzuweisen, wie ahistorisch Peterson
mit seiner «parthischen Attacke» (Hans Barion)™ seinen Erinnerungsraum be-

Sacramentarium Gelasianum Vetus, in: H. A. Wilson (Hg.), The Gelasian Sacramentary:
Liber Sacramentorum Romanae Ecclesiae, Oxford 1894, LXII, Postcommunio, 277.
Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 299.

Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5), 82-83.

Vgl. Mehring, Carl Schmitt (wie Anm. 29), 549.

Carl Schmitt, Politische Theologie 1I. Die Legende von der Erledigung jeder Politischen
Theologie, Berlin 1970, 16.

Hans Barion, «Weltgeschichtliche Machtform?» Eine Studie zur Politischen Theologie des
[I. Vatikanischen Konzils, in: ders./Béckenforde (Hg.). Kirche und Kirchenrecht (wie Anm.
22), 599-645, Zitat 64.

78
79
80
81



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 201

stimmt und wie sehr er sich darin tiuscht, jegliche politische Theologie fiir erle-
digt zu erkldren.

Im Fokus von Carl Schmitts Erinnerungsraum steht dabei Eusebius von
Caesarea. Der Staatsrechtler «will nur durch Institutionalisierungen (die)
Mischung von Geistlich und Weltlich, Jenseits und Diesseits, Theologie und Po-
litik»* unterscheidbar machen unter Hinweis auf sein geschichtstheologisches
Theorem, dass mit dem Paradigma der Geburt Jesu zur Zeit des Kaisers Augus-
tus und der Wiederkuntt des Herrn am Ende der Geschichte der Christ im Span-
nungsfeld des Schon der Erlosung und des Noch Nicht seiner auch leiblichen
Auferstehung stiinde. Diese Gleichzeitigkeit von Erlésung und noch ausste-
hender definitiven Vollendung konstituiert Schmitts Geschichtstheologie und Po-
litische Theologie.

Unter der Priamisse, «der romische Kaiser Augustus (gehore) durchaus zur
christlichen Heilsgeschichte»™ wirft der Staatsrechtslehrer Peterson vor, dessen
Argumentation bewege sich in «einer Trennung von rein-Theologisch und un-
rein-Politisch, in einer abstrakten Disjunktion, in deren Auswirkung er an jeder
konkreten, Geistlich-Weltlich gemischten Wirklichkeit des konkreten geschicht-
lichen Geschehens vorbeigehen kann».®

Abgesehen davon, dass ihn Peterson theologisch nicht iberzeugen konne, da
er die Trinititstheologie der Kirchenviter simplifiziere,* unterstellt ihm Schmitt
die Konstruktion einer anachronistischen Parallele zwischen Eusebius bzw. Con-
stantin und dem NS-Regime Hitlers.*” Damit beraube sich Peterson der Mog-
lichkeit, «mit Hilfe eines neuen, situationsgemdssen Begriffs des Politischen, [...]
die heutige Situation von Kirche, Staat und Gesellschaft wissenschaftlich zu er-
kennen»™ und verschleiere die begriffliche und praktisch-ethische Bestimmung
seines Verhiltnisses zum NS-Regime 1935.

Stellt Peterson den christlichen Augustinusfrieden der von Eusebius ge-
feierten (Pax Augusta> gegeniiber, die nicht lange, so Peterson gedauert habe, so
stellt Schmitt provozierend die Frage: «Hat es der Augustinus-Friede der «Civitas
Dei> vermocht?»*’ Dagegen folgert der Staatsrechtslehrer aus der Augustinischen
Lehre von der «Civitas Dei> und der «Civitas terrena>. dass die Frage Quis ju-
dicabit? Quis interpretabitur? transepochal und strukturell unabweisbar bleibt,
ebenso wie die Frage: Wie verhilt es sich mit den «res mixtae»? Diese Fragen
verortet er in der «geistig-weltlichen, spiritual-temporalen»” Natur des
Menschen und seiner Existenz im «Interim zwischen der Ankunft und Wieder-

Schmitt, Politische Theologie IT (wie Anm. 81), 75.

Schmitt, Politische Theologie II (wie Anm. 81), 82.

Schmitt, Politische Theologie II (wie Anm. 81), 82.

Schmitt, Politische Theologie 1l (wie Anm. 81). 82; so auch Badewien, Euseb von Caesarea
(wie Anm. 68), Koslowski, Politischer Monotheismus oder Trinititslehre? (wie Anm. 68).
Schmitt, Politische Theologie 1T (wie Anm. 81), 49, 85-86.

Schmitt, Politische Theologie 11 (wie Anm. 81). 86.

Schmitt, Politische Theologie 11 (wie Anm. 81), 91.

Schmitt, Politische Theologie II (wie Anm. 81), 107.

34

86

88

89
90



202 Heinz Sproll

9 . " % .
kunft des Herrn».”' Den daraus notwendig resultierenden Dezisionismus unter-
stellt Schmitt auch Petersons imagindrem Erinnerungsraum:

«Der Satz «Theologisch ist der politische Monotheismus erledigt> impliziert dann
Anspriiche auf Entscheidungsbefugnisse des Theologen auch im politischen Be-
reich und einen Anspruch auf Autoritdt gegeniiber der politischen Macht, ein An-
spruch, der umso intensiver politisch wird, je héher die theologische Autoritét liber
der politischen Macht zu stehen beansprucht.»’

Sieht man von der Tatsache ab, dass Schmitt «sich des Begritfs der Politi-
schen Theologie parallel zu dessen «positiver» Umbesetzung als eines [nstrumen-
tes bedient, um den Kampt mit dem Feind aut der eigenen, auf der von ithm be-
stimmten Ebene zu fithren.» (Heinrich Meier)” bleibt gleichwohl mit der Ent-
differenzierung des Politischen und Religitsen, der Dekonstruktion von Peter-
sons Hypothese der Erledigung jeder politischen Theologie und der Reduktion
supranaturalistischer und heilsgeschichtlicher Theologumena auf politische
Interessen die Frage, ob Schmitt die politische Theologie vornehmlich des Euse-
bius nicht nur in seinem historischen Kontext und von seinen platonischen und
heilsgeschichtlichen Pramissen her addquat verstanden hat, und ob nicht sein his-
torisches Sinnkonstrukt in seinem Erinnerungsraum vom immanentistischen Pri-
mat des ubiquitdren Politischen so besetzt ist, dass er dem anthropologischen
<homo desiderium Dei> keinen autonomen Raum mehr zugesteht.

Die Geschichtspolitik zur Legitimation des Faschismus:
Die politische Theologie der «Romanita

Sowohl die Politische Theologie Carl Schmitts mit threm immanentistischen
Theorem des Primats und der Ubiquitédt des Politischen wie auch Erik Petersons
dekontextualisierende Klassifizierung einiger Kirchenviter als im Dienste der
politischen Macht des «Imperium Romanum» stehende politische Publizisten, um
Schmitts Theorem fiir obsolet zu erkléren, fithren in Aporien, die geschichts- und
kulturwissenschaftlich nicht zu kldren sind.

Nicht falsifizierbar ist auch das Konstrukt der «(Romanita> des italienischen
Faschismus, der hier als politische Theologie™ verstanden werden soll, da sie

91
92

Schmitt. Politische Theologie 11 (wie Anm. 81); ebd.; vgl. A. 98.

Schmitt, Politische Theologie 11 (wie Anm. 81), 105.

Heinrich Meier, Die Lehre Carl Schmitts. Vier Kapitel zur Untersuchung Politischer Theo-
logie und Politischer Philosophie. Stuttgart/Weimar 1994, 259; ders.. Was ist Politische
Theologie, in: Jan Assmann, Politische Theologie zwischen Agypten und Israel, Miinchen
“1995, 7-19.

Vel. Emilio Gentile, Fascism as Political Religion, in: Journal of Contemporary History,
XXV 2-3 (1990), 229-251; ders., 1l culto del littorio. Rom/Bari 1993; Giovanni Sale SJ, La
religione civile di Mussolini, in: La Civilta Cattolica, 162 (2011), 442-452. In vorliegender
Studie des Verfassers wird der Terminus der politischen Theologie vorgezogen, da vor al-
lem die kognitive Konstruktion der Geschichtspolitik des Faschismus und die theologisch
reflektierte Rezeption der Kirchenviter durch die Civilta Cattolica untersucht werden.

94



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 203

alle Merkmale des okkasionellen Dezisionismus Schmitts besass.” Anfinglich
noch von einem antirdmischen Aftekt besetzt, entdeckte Benito Mussolini
(1883-1945) bei seiner Marcia su Roma am 28. Oktober 1922, welche Durch-
schlagskraft die geschichtspolitische Beschworung der «Romanita>-Rhetorik dem
movimento fascista verschaffte.” Dabei wurde die prifaschistische, dstheti-
sierende <Romanesimo»>-Ideologie des Risorgimento, besonders Giovanni Giolit-
tis (1842-1928), fur die diktatorischen und kolonialistischen Zwecke des Regi-
mes vereinnahmt, so dass sich ganz Italien als <Terza Roma>’’ zu verstehen hatte,
— eine Bezeichnung, die ihm auch von dem Archéologen Ludwig Curtius (1874—
1954)™ und dem US-Amerikaner Kenneth Scott” zugeschrieben wurde. Daher
konnen geschichtswissenschaftlich und phénomenologisch Schmitts Theoreme
mit der Ideologie des Faschismus insofern als kulturanalog bezeichnet werden,
als sie die ubiquitdr vorausgesetzte Macht, in Italien besonders den movimento
fascista, vergdtzten, von der Antinomie von Freund und Feind ausgingen und in
ihrem geschichtspolitischen Erinnerungsrdumen das mperium Romanum» zum
Paradigma des Politischen <katexochen> (Schmitt)'™ erklirten und die in der
Pax Augusta> verwirklichte Herrschaft des Prinzipats so zum ideologisierten
Referenzsymbol der Geschichtspolitik'®' der <Romanita> wurden, dass die Uni-
versalitit und Sakralitit der augusteischen Ordnungsidee'”” zu propagandisti-
schen Zwecken auf die Partikularitdt und Profanitit des italienischen Nationalis-
mus reduziert wurde. Demnach vereinnahmte dieser Mythos zunehmend den
Prinzipat des Augustus, um sich, in anachronistischer Analogie, als Wiederge-
burt und Vollendung des <impero Romano> zum Zweck der Gewinnung und
Sicherung von Herrschaftslegitimation zu inszenieren. Der Bimillenario della

Vgl. Wolfgang Schieder, Carl Schmitt und Italien, in: Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte,
37 (1989), 1-21.

Vgl. u. a Giuseppe Bottai, L’Italia di Augusto e 'ltalia d’oggi (Quaderni Augustei. Studi
italiani 1), Rom 1937; dazu: Jan Nelis, Constructing Fascist Identity: Benito Mussolini and
the Myth of Romanita, in: Classical World, 100/4 (2007), 391-415; ders., La romanité
(«romanita») fasciste. Bilan des recherches et propositions pour le futur, in: Latomus LXVI
1-4 (2007), 987-1006; Romke Visser, Fascist Doctrine and the Cult of Romanita, in:
Journal of Contemporary History, XXVII 1 (1992), 5-22; Giovanni Belardelli, Il mito fas-
cista della Romanita, in: Fernanda Roscetti (Hg.), Atti del Convegno Il Classico nella Roma
contemporanea, Rom 18.-20.10.2000, Vol. 2, Rom 2002, 324-358.

Vegl. u. a. Andrea Giardina/André Vauchez, Il mito di Roma. Da Carlo Mango a Mussolini,
Rom/Bari 2000, 212-296; Lorenzo Braccesi, Proiezioni dell’antico, Bologna 1982; ders.,
L’antichita aggredita, Rom 1989, 65; Luciano Canfora, Ideologie del classicismo, Turin
1980.

Ludwig Curtius, Mussolini und das antike Rom, Kdéln 1934, 11-12 u. 22.

Kenneth Scott, Mussolini and the Roman Empire, in: Classical Journal, 27 (1932), 645-
657.

Vgl. Faber, Schmitt (wie Anm. 21).

Vgl. Kohlstruck, Erinnerungspolitik (wie Anm. 4).

Vel. zeitgendssisch: Leopoldo Longhi de Bracaglia Augusto e universalita di Roma (Qua-
derni Augustei. Studi stranieri XIII), Rom 1938; Taddeo Zielinski, La sacra missione di
Augusto (Quaderni Augustei, Studi Stranieri VII), Rom 1938.

96

97

98
99

100
101
102



204 Heinz Sproll

nascita di Augusto von 1937/38'" bildete den Hohepunkt dieser Verzweckungs-
tendenz und zugleich die grosste Verdichtung der Geschichtskultur des Regimes.

[n der Tradition der <Romanesimo>-Ideologie gab bereits 1920 der /I Con-
gresso Nazionale di Studi Romani den Anstoss fiir das Bimellinario Augusteo
1937-1938. Das von Carlo Galassi Paluzzi (1893—-1972) 1925 gegriindete und
geleitete [stituto Nazionale di Studi Romani,'™ dessen Ehrenprisident Mussolini
war, entwart ein sechs Themen umfassendes Programm: 1. Die Rekonstruktion
der <Ara Pacis>, 2. Das Mausoleum des Augustus (<Augusteo>) sollte freigelegt,
erforscht und konserviert werden. 3. In ganz Italien sollten Ausgrabungen zur
augusteischen Zeit stattfinden. 4. Publizistisch aufgearbeitet sollten die Spuren
dieser Epoche in Literatur, in figiirlicher Kunst, in Epigrafik und Numismatik
einer breiten Offentlichkeit priasentiert werden. 5. Ein internationaler wissen-
schaftlicher Kongress sollte in einem interdisziplindren Vortragszyklus die welt-
geschichtliche Bedeutung des Augustus tiber die Scientific community hinaus
einer geschichtlich interessierten Welt6ffentlichkeit vermitteln. 6. Die Mostra
Augustea della Romanita (MAR) hatte die wissenschaftlichen Erkenntnisse zu
musealisieren und als performatives Medium effizienter Massenkommunikation
fir grosstmogliche Wirksamkeit tiber Italien hinaus in der gesamten Welt zu sor-
gen, 1%

Das inzwischen konsolidierte Regime akzeptierte 1934 nicht nur dieses Pro-
gramm,'”™ sondern bemichtigte sich auch seiner, um es mit seiner <Romanita:-
Ideologie aufzuladen. Das fiir die Ausrichtung der Feierlichkeiten zustindige Er-
zichungsministerium verstérkte durch die Hinzuziehung des von Mussolini 1929
eroffneten Museo dell’Impero Romano unter der Leitung von Giulio Quirino
Giglioli (1886-1956) nicht nur seine organisatorischen Leitungsinstrumente,
sondern implementierte mit der Berufung Giuseppe Bottais (1895-1959) 1936
zum Erziehungsminister das legitimatorische Potential des Regimes. Die Vorbe-
rettung der Mostra Augustea, mit der schon 1932 Gigliolo beauftragt worden
war, *” und die Rekonstruktion der «<Ara Paciss, fiir die Roberto Paribeni (1876—
1953) die Verantwortung zu tragen hatte,'™ wurde 1937 von einer Kommission
koordiniert, die Bottai leitete.'” Mussolini beauftragte das Istituto Nazionale i

03 2 . 3 ) i .
' Vgl. Friedemann Scriba, Augustus im Schwarzhemd? Die Mostra Augustea della Romanita

in Rom 1937/38, Frankfurt a.M. 1995; Wolfgang Schieder, Rom. Die Reprisentation der
Antike im Faschismus, in: Elke Stein-Holkeskamp/Karl-Joachim Hélkeskamp (Hg.), Erin-
nerungsorte der Antike. Die romische Welt, Miinchen 2006, 701-721.

Vgl. Carlo Galassi Paluzzi. L’Istituto di Studi Romani, Rom “1941; Albertina Vittoria, L Istituto
di Studi Romant e il suo tondatore Carlo Galassi Paluzzi dal 1925 al 1944, in: Roscetti. Vol. Il
(wie Anm. 96), 507-537.

[stituto Nazionale di Studi Romani (INSR), Archivio storico (AS), busta (b) 209, fascicolo
(f) 1. Aktennotiz.

INSR, AS. b. 209; f 3: Erlass des Priasidiums des Ministerrates an Galassi Paluzzi Nr.
_485/5.1 vom 23.3,1934.

"7 INSR, AS, b. 209, f. 5: Aktennotiz.

' INSR, AS, b. 209, f. 4: Schreiben Galassi Paluzzis an Giglioli vom 12.5.1936.

' INSR, AS, b. 209, f. 4: Schreiben Bottais an Galassi Paluzzi vom 28.6.1937.

104

103

106



(5]
)
th

Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie

Studi Romani und das Museo dell 'Impero Romano mit der Federfiihrung bei der
organisatorischen Vorbereitung des Bimellinario Augusteo.'"’

Auf die am 23. September 1937 von Mussolini feierlich erdéffneten Mostra
Augustea della Romanita (MAR),""" fir die in 23 Sprachen geworben wurde'"
und zu deren Besuch sdmtliche Bildungseinrichtungen Italiens mobilisiert wur-
den.'” soll ebenso wenig hier eingegangen werden'' wie auf die unter der Lei-
tung des Erziehungsministeriums durchgefiihrte Rekonstruktion der <Ara Pacis>,
die am 23. September 1938 feierlich der Offentlichkeit prisentiert wurde'"” und
die vom Governatorato di Roma geleitete Freilegung des Mausoleums des
Augustus.''®

Tragendes Erkenntnisinteresse hatte auf allen Ebenen bei der Gestaltung des
Bimellinario Augusteo, besonders bei der Organisation des wissenschaftlichen
Kongresses, der im Rahmen des V' Congresso Nazionale di Studi Romani in Rom
vom 24.-30. April 1938 unter dem Titel La funzione dell Impero Romano nella
storia della civilta stattfand, die Legitimation fuir die politische Theologie des
Regimes zu sein. Die Internationalitdt dieser Veranstaltung sollte nicht nur die
Priasenz des <Princeps» in den verschiedenen nationalen Erinnerungsrdaumen und
damit dessen Bedeutung fiir die Weltgeschichte dokumentieren, sondern auch
dem italienischen Faschismus als Wiedergeburt des augusteischen Prinzipats im
System des von NS-Deutschland bedrohten Systems der internationalen Be-
ziehungen zu Ansehen und Weltgeltung verhelfen.

Daher soll das Programm n&her untersucht werden, in dem sich auch der aus-
serwissenschaftliche, d. h. volkspadagogische Impetus Mussolinis und seines
Ministers Bottais spiegeln.''” Inhaltlich stand die von Octavian/Augustus in Fort-
setzung der Monarchie Césars errichtete Herrschaft des Prinzipats im Zentrum
des Programms. Entgegen dem seit der Aufkldrung tradierten Paradigma, dieser
Prinzipat sei eine nur notdiirftig verhiillte Monarchie bzw. Diktatur gewesen,'"®
sollten die fiir die Befriedung nach einem Jahrhundert der Biirgerkriege und die

"9 INSR, AS,
" INSR, AS,

112

. 209, f. 15: Aktennotiz.

214, f. 39: Gedrucktes Programm mit der Struktur der MAR.
" INSR. AS, b. 214, f. 39: Schreiben Gigliolis an Galassi Paluzzi Nr. 11452 vom 15.9.1937.
"' INSR, AS. b. 21, f. 41: Erlass Bottais vom 30.5.1937.
" vgl. Scriba, Augustus im Schwarzhemd? (wie Anm. 103).
INSR, AS, b. 209, f. 6: Aktennotiz; vgl. Zanker, Die Macht der Bilder (wie Anm. 56), 126—
130 u. passim; Giulia Bordignon, Ara Pacis Augustae, Venedig 2010; Filippo Coarelli,
Rom. Ein archiologischer Fithrer, Freiburg i. Br. 1975, 270-275.
INSR, AS, b. 209, f. 6: Aktennotiz; vgl. Coarelli, Rom (wie Anm. 115), 275-278.
INSR, AS, b. 210, f. 17: Gedrucktes Programm fiir den V Congresso Nazionale di Studi Ro-
mani.
Vel. zur Geschichte dieses Deutungsparadigmas Ines Stahlmann, Imperator Caesar Augus-
tus, Darmstadt 1988, 9-137. Im Grundsatz so auch Ronald Syme, The Roman Revolution,
Oxford 1939, der den Prinzipat in Strukturanalogie zum modemen Faschismus interpre-
tierte. Vgl. kritisch zu Syme: Kurt A. Raaflaub/Mark Toher (Hg.), Between Republic and
Empire. Interpretations of Augustus and His Principate, Berkeley/Los Angeles/Oxford
1990: Karl Galinsky, Augustan Culture. An Interpretative Introduction, Princeton 1996.

oo

115

116
&)



206 Heinz Sproll

mithin fiir die Integration des «Imperium Romanum> und ltaliens positiv konno-
tierten Aspekte performativ demonstriert werden'" und fiir die diversen Ge-
schichtskulturen in der Welt, — in Deutschland referierten u. a. der Althistoriker
Joseph Vogt (1895-1986) und die Altphilologen Friedrich Klingner und Ulrich
Knoche (1902-1968), — zur Geltung gebracht werden.'*"

Nichts zeigt die vor dem Hintergrund der Achse Berlin-Rom (1. November
1936) sich abzeichnende Entrechtung und Diskriminierung der Juden Italiens,
die in den Rassegesetzen vom 5. und 7. September 1938 kodifiziert wurde,
deutlicher, als die im Zusammenhang mit dem Bimellinario Augusteo erfolgte
Ausgrenzung des renommierten Althistorikers Arnaldo Momigliano (1908—
1987), der seinen angestrebten Vortrag zur <Historia Augusta> aut dem V' Con-
gresso Nazionale di Studi Romani im April 1938'** nicht mehr halten konnte.
Daran konnten auch seine guten Kontakte zum Istitituto Nazionale di Studi Ro-
mani nichts dndern, das seinem ablehnenden Gutachten zu einem ideologisch ge-
firbten, wissenschaftlich aber wertlosen Manuskript'> gefolgt war'™* und damit
seine wissenschaftliche Authentizitit und Unabhédngigkeit zumindest bis zum
Erlass der Rassegesetze zu verteidigen gewusst hatte, — nicht zuletzt durch die wis-
senschaftliche Exzellenz der Mitarbeiter des Instituts, die eine hohe Anerkennung
in der westlichen Welt besassen und mit ihr bestens vernetzt gewesen waren.'™

So war dann dieser V' Congresso Nazionale di Studi Romani mit 663 Teilneh-
mern aus 236 wissenschaftlichen Einrichtungen'*® bestimmt von den geschichts-
politischen Interessen des Regimes, wenn auch die auswirtigen Referenten selbst

" INSR. AS, b. 209. f. 5: Maschinengeschriebenes Manuskript: Istituto di Studi Romani. Ce-
lebrazione del Bimellinario Augusteo, 3: Conferenze celebrative.

" INSR, AS. b. 216, f. 50: Maschinengeschriebenes Manuskript 0. D. Vgl. die gedruckte

Schriftenreihe Quaderni Augustel zum Bimellinario Augusteo mit den Vortrdgen zu Italien:

Giuseppe Lugli: Aspetti monumentali della Roma Augustea (Quaderni Augustei. Studi ita-

liani X), Rom 1938 Gino Funaioli, Augusto nella poesia romana (Quaderni Augustei. Studi

italiani IX), Rom 1938; Filippo Stella Maranca, Le leggi demografiche di Augusto (Qua-

derni Augustei. Studi italiani X11I), Rom 1938. Zwei weitere einschligige Organe der Ge-

schichtspolitik: Augustea. Rivista imperiale del nostro tempo., Rom 1925-1943; Roma,

Rom 1923-1944.

Vel. Giovanni Sale SJ, Le leggi razziali in Italia e in Vaticano, Mailand 2009, 84.

INSR, AS. b. 210, f. 10: Aktennotiz; vgl. ebd. b. 210, f. 17: Gedrucktes Programm: Il con-

tributo dell'Istituto di Studi Romani alla celebrazione del Bimellinario Augusteo, 2: Mani-

testazioni a cura delle sezioni dell’Istituto.

~ INSR, AS, b. 209, f. 10: Schreiben Momiglanos an Galassi Paluzzi vom 10.4.1937: Gut-

achten zu einem unverdffentlichten Manuskript: Filippo Speciale, Augusto fondatore

dell’Impero Romano e il Duce fondatore dell’Impero ltaliano.

INSR, AS. b. 210, f. 10: Schreiben des Sekretirs des Istituto Nazionale di Studi Romani.

Ottorino Morra, an Speciale vom 22.4.1937.

INSR, AS, b. 210, f. 12: Korrespondenz des Istituto Nazionale di Studi Romani mit Wissen-

schaftlern aus den USA und Belgien.

INSR, AS. b. 210, f. 21: Gedrucktes Programm: L’Istituto di Studi Romani per la celebra-

zione del Bimellinario Augusteo (L’Istituto), 12: V Congresso Nazionale di Studi Romani:

vel. Carlo Galassi Paluzzi (Hg.), Atti del V Congresso Nazionale di Studi Romani, 5 Bde..

Rom 1938-1946.

121

122

124

126



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 207

mit ihren Ausfiihrungen zum Stand der Augustusstudien in ihren jeweiligen Lan-
dern relativ unabhiingig gegeniiber diesen Interessen standen: Aus Deutschland
referierten Ernst Kornemann (1868-1946) zum Stand der Forschung in
Deutschland zu Augustus und seiner Begriindung des Rémischen Reiches'*” und
Ludwig Curtius zur romischen Kunst in der deutschen Archidologie, aus Frank-
reich Jean Gagé zu den Augustusstudien in seinem Land,'*® aus den USA Albert
W. Van Buren zu Augustus in der Optik der US-amerikanischen Wissenschaf-
ten'> und aus dem Gastland Italien mit deutlich regimelastiger Farbung u. a.
Bottai zur geschichtspolitischen Legitimation des Regimes durch die Erinnerung
an den Prinzipat,"" P. De Francisci zur Begriindung des augusteischen Prinzi-
pats"*' und Giglioli zu Augustus als Einiger Italiens."** Dariiber konnte weder die
international anerkannte Reputation dieser Forscher noch die Interdisziplinaritit
der Organisation des Kongresses hinwegtiduschen: An ithm nahmen nicht nur
Vertreter der Altertumswissenschaften, sondern auch der Medidvistik, Zeitge-
schichte, Jurisprudenz, der Literaturwissenschaften mit klassischer und neuerer
Philologie teil. Bei aller noch bis dahin bestehenden Offenheit des Istitituto Na-
zionale di Studi Romani gegentiber der Scientific community der westlichen
Welt'" wurden dieses Institut ebenso wie der Kongress fiir das Regime im
Kampf um die Deutungshoheit tiber die Geschichte des <Princeps> Augustus und
des (Imperium Romanum> unter Ausschluss von Wissenschaftler fremder «razze»
instrumentalisiert, mag auch der Rassenbegriff im italienischen Faschismus eher
kulturalistisch als naturalistisch verstanden worden sein.'*

Um der Mostra Augustea eine wissenschaftliche Dignitédt und eine christliche
Pragung zuzuschreiben, bot der Apostolische Nuntius beim Konigreich Italien
Francesco Borgongini Duca dem Leiter des Istituto Nazionale di Studi Romani,
Galasso Paluzzi, an, eine 1906 in Delphi gefundene Inschrift des Proconsuls von
Achaia, Lucius Gallio, aus dem Jahr 52 in Fotokopie zu leihen."” Da Lucius Gal-

Emnst Kornemann, Gli Studi germanici sulla figura e I’opera di Augusto e sulla fondazione
dell’Impero Romano (Quaderni Augustei. Studi stranieri, V), Rom 1938; vgl. ders., Augus-
tus. Der Mann und sein Werk (im Lichte der deutschen Forschung) (Breslauer Historische
Forschungen 4), Leipzig 1937 Nachdr. Aalen 1982.

Jean Gagé, Gli Studi francesi sulla figura e 'opera di Augusto e sulla fondazione
dell’Impero Romano; vgl. ISNR, b. 212, f. 21: Gedrucktes Programm: L’Istituto (wie Anm.
126), 4.

Albert W. Van Buren, Gli Studi americani sulla figura e 1’opera di Augusto ¢ sulla fonda-
zione dell’Impero Romano (Quaderni Augustei, Studi Stranieri, V), Rom 1938,

Bottai, L Italia di Augusto e I’Italia di oggi (wie Anm. 96).

P. De Francisci, Augusto e la fondazione del Principato; vgl. ISNR, b. 212, f. 21: Ge-
drucktes Programm: L’Istituto (wie Anm. 126), 4.

Giulio Quirino Giglioli, L opera di Augusto e 'unificazione d’ltalia; vgl. ISNR, AS, b. 212,
f. 21: Gedrucktes Programm: L’[stituto (wie Anm. 126), 4.

" ISNR, AS, b. 210, f. 20: Schreiben Galassi Paluzzis an Van Buren vom 13.9.1937: Galassi
Paluzzi heiBt auslidndische Gaste zur MAR willkommen.

Zum Begriff der razza im Faschismus vgl. Julius Evola, Sintesi di dottrina della razza, Mai-
land 1941, 25-30 und passim.

INSR. AS. b 216, f. 42: Schreiben Borgongini Ducas an Galassi Paluzzi vom 22.10.1937, 2.

128



208 Heinz Sproll

lio, der Bruder Senecas, (ca. 1-65) eine religios motivierte Anklage gegen den
Apostel Paulus nicht angenommen hatte,"*® galt Seneca einigen Kirchenvitern als
verborgener Christ, der mit Paulus einen apokryphen Briefwechsel gefiihrt ha-
be.!B?

Das Angebot des Nuntius belegt, dass die Kirche, wie noch zu zeigen sein
wird,138 an den christlichen, eminenten Erinnerungsort Rom, onde Christo ¢ Ro-
mano (Dante Alighieri).""” appellierte, um der Verzweckung des kulturellen Ge-
ddchtnisses an die Pax Augusta> und das «Imperium Romanum> mit einem eige-
nen, in der Tradition der Kirchenviter stehenden Deutungsparadigma entgegen-
zuwirken. Andere Elemente der faschistischen Ideologie des <uomo nuovo» und
«<stato nuovo>, die im Fokus ihrer Erinnerungsrdume Epochen vormehmlich der
Geschichte Italiens hatten, tangierten nicht unmittelbar solche Erinnerungs-
rdume, tiber die die Kirche eine bestimmte Deutungshoheit beanspruchte, so z.
B. der Erste Weltkrieg (1914-1918).

Die Antwort der Civilta Cattolica im Kampf um die Diskurshegemonie: die
providentielle Funktion des Kaisers Augustus in der Viitertheologie als
Hermeneutik der heilsgeschichtlichen Sendung der Kirche

Im kirchlichen kulturellen Gedichtnis spielte seit dem Evangelisten Lucas der
Kaiser Augustus eine so bedeutende heilsgeschichtliche Rolle. dass eine Unter-
suchung zum Kampf zwischen dem faschistischen Staat und der Kurie bzw. der
katholischen Kirche mit threm offiziésen Presseorgan der Civilta Cattolica um
die diskursive Deutungshoheit vor allem im Hinblick auf den Prinzipat und die
«Pax Augusta> einen Beitrag'"’ zur Geschichtskultur Italiens zu geben verspricht.

Die Ablehnung der politischen Theologie der «Romanita>: Zundchst wurde Au-
gustus im Erinnerungsraum der Civilta Catrolica nach Mussolinis Marsch nach
Rom noch nicht thematisiert, weil sich dieses Medium noch nicht vom Faschis-

136

Apostelgeschichte 18,12.
137

Alfons Fiirst/Therese Fuhrer/Folker Siegert/Peter Walter (Hg.), Der apokryphe Briefwech-
sel zwischen Seneca und Paulus, Tiibingen “2012; vgl. u. a. W. Trillitsch, Seneca im lite-
rarischen Urteil der Antike, Amsterdam 1971, 170—185.

Vel. Kap. «Der heilsgeschichtliche Inklusivismus im Kontext des Augustus-Jubildum
1937-1938».

INSR. AS, b. 216, f. 42: Schreiben Bongini Ducas an Galassi Paluzzi vom 22.10.1937, 1:
Der Nuntius zitiert Dante Alighieri, La Divina commedia, canto XXXII, 102, in: Erwin
Laaths (Hg.) Dante. Werke, Miinchen o. J.. 323.

Eine erste Skizze bei Jan Nelis, Catholicism and the Italian Fascist Myth of Romanitas. Bet-
ween Consciouness and Consent, in: Historia Actual Online 2008, 139-146; ders.. Un
mythe contemporain entre religion et politique: la romanité fasciste, in: Euphrosyne, 35
(2007), 437-450. Allerdings geht der Autor an der patrologischen Qualitit der Beitrdge in
der Civilta Cattolica vorbei, indem er sie auf dieselbe epistemische Ebene wie die Ideologe-
me des Faschismus stellt.

140



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 209

mus herausgefordert sah."*' Wihrend zu dieser Zeit die Funktionseliten des Fa-

schismus und viele Altertumswissenschaftler den «Romanita>-Mythos propagier-

ten.'* blieb der Erinnerungsraum der Civilta Cattolica vom Gedéchtnis an die

Geschichte der Kirche bestimmt.

Mitte der 20er Jahre des 20. Jahrhunderts riickte dann das pagane «mperium
Romanum> in den Blick dieser Zeitschrift, an das als die «piu grande potenza ci-
vile antica del mondo antico»'* erinnert wird, jedenfalls «fino all’avvento del
cristianesimo.' ™

In dem Masse, in dem sich in den 20er Jahren die Einparteiendiktatur in [ta-
lien entwickelte und in der Folge davon sie den Erinnerungsraum an die ro-
mische Antike zu monopolisieren versuchte, generierte die Civilta Cattolica ihre
Perpektive im Kontext der Erinnerungsfeiern an das Bimillenario Vergiliano
1930"* in klarer Distanzierung von der politischen Theologie der <Romanita> des
Regimes, die entweder ignoriert oder abgelehnt wird.'*®

Sogar die bei den Kirchenviter weit verbreitet Interpretation Vergils (70-19
v. Chr.) als Vorldufer und Ankiindiger des christlichen Rom'*” wird von der Zeit-

H! Anonymus, La rivoluzione fascista, in: La Civilta Cattolica, IV (1922), 502-512; Anony-

mus, Fascismo e sindicalismo, in: La Civilta Cattolica, [ (1923), 412-423.

Vel. Beat Naf (Hg.), Antike und Altertumswissenschaft in der Zeit von Faschismus und
Nationalsozialismus, Mandelbachtal/Cambridge 2001.

Anonymus, Rezension zu Giuseppe Gatteschi, Restauri della Roma imperiale, in: La Civilta
Romana, 11 (1925), 70.

"“* Ebd.

"* Vgl u. a. Anonymus, Rezension zu P. Ovidio Nasone, Le Metamorfosi. Luoghi scelti, con
introduzione ¢ commento di G. Curotto. Edizione II riveduta, in: La Civilta Cattolica, IV
(1926), 456; Rezension zu E. Ceria, La prima letteratura di Virgilio. Nuovo saggio di cres-
tomazia virgiliana, in: La Civilta Cattolica, 11 (1928), 270-271; Anonymus, Rezension zu P.
Virgilio Marone, L’Eneide nella versione di Luciano Vischi e Michele Leoni, con note di
Rodolfo Fantini, in: La Civilta Cattolica, TI (1928), 550-551; Anonymus, Rezension zu
Andres Milazzo, L Eneide. Lib. I, versione e note, in: La Civilta Cattolica, IV (1928), 346~
347; Anonymus, Rezension zu Giovanni Giura, Virgiliana, in: La Civilta Cattolica, [
{1929}, 64-65; Anonymus, Rezension zu Gaetano Di Biasio, Libro IV dell’Encide. Versio-
ne in esametri, in: La Civilta Cattolica, 1 (1929), 266-267; Anonymus, A proposito del Bet-
tinelli e delle Sue «Lettere Virgiliane», in: La Civilta Cattolica, II (1929). 145-150; Anony-
mus, Rezension zu P. Vergilio Marone, Eneide, L. [-VI. Versione esametrica di Gaetano Di
Biasio, in: La Civilta Cattolica, 11T (1929), 56-57; Anonymus, Rezension zu Mario Ceccon,
Eneide di Virgilio. Saggio di versione in Verso originale, in: La Civilta Cattolica, III
(1929), 57-58; Anonymus, Rezension zu Vergilio, Aeneide. Il racconto di Enea, in: La Ci-
vilta Cattolica, 11T (1929), 58; Anonymus, Rezension zu Paolo Fabbri, Virgilio poeta sociale
e politico. in: La Civilta Cattolica, IIT (1929), 544; Anonymus, Rezension zu Virgilio, 11 se-
condo libro dell’Eneide con note esegetiche ed estetiche di Francesco Vivona, in: La Civilta
Cattolica, 1 (1930), 262-263; Anonymus, Rezension zu G. Loreta, La zoologia in Virgilio,
in: La Civilta Cattolica, 11l (1930), 165-166; Rezension zu Gino Funaioli, Esegesi Virgilia-
na antica, in: La Civilta Cattolica, [V (1930), 353-354.

Anonymus, Rezension zu: Fabbri (wie Anm. 145).

Vel. Freund., Vergil im frithen Christentum (wie Anm. 57), 348-351; Theodor Haecker,
Vergil. Vater des Abendlandes, Leipzig 1931.

142

143

146



210 Heinz Sproll

schrift anfinglich diplomatisch'*® zuriickgehalten, um die Vereinnahmung dieses
Dichters zu vermeiden.

Vor allem die [talia antica sul mare — Rhetorik Luigia Achillea Stellas im
Dienste des italienischen Imperialismus wird dezidiert abgelehnt'* und damit
auch Mussolinis Rede zu seiner mediterranen Expansionspolitik.'”’

Der heilgeschichtliche Inklusivismus im Kontext
des Augustus-Jubildums 1937-1938

Es hiesse allerdings den Signifikanten mit dem Signifikat zu verwechseln, wollte
man aus der Tatsache, dass im Zusammenhang mit der Beilegung der Konflikte
zwischen Kirche und Staat um die Azione Cattolica in der Folge der Lateranver-
trage von 1929 die Civilta Cattolica ab 1933 den (Romanita>-Terminus verwen-
dete, schliessen, sie habe somit unkritisch die damit konnotierte politische Theo-
logie tibernommen."”' Vielmehr handelte sich um einen Strategiewechsel des
Mediums gegen die wachsende Hegemonie des faschistischen geschichtspoli-
tischen Diskurses. Vereinzelt im Vorfeld 1926,"* dann im Kontext des Vergil-
Gedenkjahres 1930 und in Folge konstituiert die Civilta Catfolica tiber die Kir-
chenviter performativ ihren Erinnerungsraum: Vergil wird nun als «maestro fra i
gentili, apostolo della pace, voce dell’aspettazione universale»'™ gesehen. Zu-
gleich wird sein Werk als «una buona preparazione umana per la carita divi-
na»'>* ganz im Sinne der Kirchenviter umso mehr gedeutet,” als der Kampf um
die Deutungshoheit der Romischen Geschichte voll entbrannt war.

Dabei macht einer der fithrenden Redakteure der Zeitschrift, Pater Emilio Ro-
sa SJ, dem faschistischen Regime den Alleinanspruch streitig, die geschichtspo-
litische Erinnerung an das <Imperium Romanum» fiir sich zu monopolisieren.
Indem er die «idea della romanita, della cultura cioe e della civilta che Roma ha
recato al mondo, specialmente dopo il rinnovamento portatovi dal soffio divino
del cristianesimo, che fece di Roma il vero centro della Chiesa e la capitale del

"% Anonymus, 1l Messianismo ebraico ¢ la IV Ecloga di Virgilio, in: La Civilta Cattolica, II

(1931), 3-20; Anonymus, Il Messianismo ebraico e la [V Ecloga di Virgilio, in: La Civilta
Cattolica, 11 (1931), 97-106.

"% Anonymus, Italia antica sul mare, in: La Civilta Cattolica. 111 (1931), 142-150.

'* Benito Mussolini, Rede Italia antica sul mare. Rede vom 5.10.1926, Perugia. in: Edoardo ¢

_ Duilio Susmel (Hg.), Opera omnia di Benito Mussolini, Bd. 22, Florenz 1957, 213-227.

]':] So Nelis, Catholicism and the Italian Fascist Myth of Romanitas (wie Anm. 140), 141.

> Anonymus, Virgilio nelle versioni italiane piu moderni (Albini, Vivona). in: La Civilta

__ Cattolica, IT (1926). 213.

'*3 Anonymus, Rezension zu: Aurelio Espinoso Polit SJ, Virgilio. El poeta y so Misién Provi-
dencial, in: La Civilta Cattolica, IV (1993), 522.

"** Anonymus, Rezension zu Aurelio Espinoso Polit SJ (wie Anm. 153).

" Freund, Vergil im friihen Christentum (wie Anm. 66), 359-365.



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 211

mondo: caput orbis»"*® reklamiert, beschwért er die Rom-Erinnerung Papst Leos
des Grossen (ca. 400-461)."’

Dieses heilsgeschichtliche <Romanita)>-Verstindnis der Kirche drang in der
Tat in das von Carlo Galassi Paluzzi (1893-1972) 1925 gegriindete und von ihm
geleitete Istituto di Studi Romani ein, wie die Nidhe des Redakteurs der Civilta
Cattolica, P. Pietro Tacchi Venturi SJ (1871-1956), eines der Architekten der
Lateranvertrige von 1929, zu diesem Institut belegt.'”®

Nichts kann die Performanz und Reichweite der kirchlichen Rom-Erinnerung
besser demonstrieren, als dass dieser heilsgeschichtlich geprdgte Erinnerungs-
raum von der offizidsen Zeitschrift des Heiligen Stuhls gegen den als mit «mito
razzista anticristiano»'> bezeichneten Nationalsozialismus in Stellung gebracht
wird. Besonders P. Antonio Messineo SJ (1897-1981) hebt als exzellenter Ken-
ner des Naturrechts'® und scharfer Kritiker des italienischen Imperialismus, der
Totalitarismen kommunistischer und faschistischer bzw. nationalsozialistischer
Provenienz sowie der italienischen Rassegesetze von 1938'®' den antiken ro-
mischen und christlichen Universalismus vom neogermanischen Rassenbiologis-
mus und Partikularismus ab.'®*

Um das vom Faschismus kontaminierte <Romanita>-Schlagwort zu ver-
meiden, verwendet Messineo den idlteren Romanesimo-Terminus: Er fordert die
«necessita di un ritorno al romanesimo, valore eterno e fondamento indispensa-
bile a ogni verace civilta, se si vuole salvare I’Occidente dalla crisi morale, reli-

"** Emilio Rosa SJ, Pubblicazioni dell’«Istituto di Studi Romani», in: La Civilta Cattolica, I1I
~(1934), 157.

"7 Zu Leos des Grofien Romverstindnis vgl. G. E. Willwoll SJ, La missione di Roma negli
scritti di Leone Magno, in: La Civilta Cattolica, III (1942), 33-39 u. 152-159; Sproll,
URBS und ORBIS (wie Anm. 48), 341-343; Peter Stockmeier, Leos des GroBen Beurtei-
lung der kaiserlichen Religionspolitik, Miinchen 1959; Hans Grotz SJ, Die Stellung der
romischen Kirche anhand frithchristlicher Quellen, in: Archivum Historiae Pontificiae, 13
(1975), 1-65.

Vgl. Nelis, Catholicism and the Italian Fascist Myth of Romanitas (wie Anm. 140), 145:
Der von Nelis zitierte Brief Carlo Galassi Palluzis an Pater Barbera SJ vom 10. Dezemer
196 belegt dies: «Di tale collaborazione soprannaturale |’Istituto ha bisogno, non solo per
quelle sue iziative che tendono a mettere nella dovuta luce scientifica tante Glorie e tante
benemerenze della Roma Cristiana; ma ne ha bisogno anche perché abbiano esito felice e
completo — sotto ogni aspetto — tutte le altre iniziative, con le quasi si vuole raggiungere una
visione unitaria organica — e quindi vera — della Romanita e della missione gloriosamente
terrena e imperituramente celeste che la Provvidenza ha voluta affidare a Roma in ogni
secolo dall’antichita ai giorni nostri; ¢ infine perché queste ricerche scientifiche e queste
iniziative culturali giovino a far tornare nelle menti e nei cuori la luce della verita naturali e
soprannaturali delle quasi Roma ¢ stata e sara depositaria e maestra.»

Vgl. M. Barbera SJ, Mito razzista antecristiano, in: La Civilta Cattolica, 1 (1934), 238-249.

A. Messineo SJ, Sintesi di Diritto naturale, con introduzione bibliografica e appendice,
1940.

Vgl. Sale, Le leggi razziali (wie Anm. 121), passim.

Antonino Messineo SJ, La nuova religione della razza, in: La Civilta Cattolica, III (1934),
225-239; ders., Studi del germanesimo 1V, 1934, 181.

159
160

161
162



(§S]
(RS ]

Heinz Sproll

giosa e civile alla quale va incontro, spinto dalle forze di dissolvimento. che lo
minacciano di rovina».'®

In Rosas Diskurs, das Romische Recht zur dominierenden Referenzgrosse zu
konstituieren, die das pagane und das christliche Rom umfasst und auf der die
gesamte okzidentale Kultur beruht, kristallisiert sich auf der Priamisse der Inkom-
patibilitdt von rassenbiologischem Nationalsozialismus und réomischem Katholi-
zismus'® die performative Strategie der Civilta Cattolica und der Kirche, um
den neo-paganen Faschismus zu neutralisieren und ihn durch den christlichen
Glauben mit der Zielsetzung zu absorbieren,'” ihn fiir den Kampf gegen den
Nationalsozialismus Hitler-Deutschlands und gegen den Kommunismus Sowjet-
Russlands zu gewinnen.'®

Die 1600 jdhrige Erinnerung an das Todesjahr Constantin des Grossen
1937'" und das Bimillenario della nascita di Augusto 1937/38 boten der Kirche
giinstige Gelegenheiten, ihre Diskurshoheit tiber den Faschismus und sein Re-
gime bei der Konstituierung dieser beiden Erinnerungsraume wirksam zur Gel-
tung zu bringen. Das Regime versuchte zwar, tber die Mostra Augustea della
Romanita'™ diese Hoheit im Hinblick auf die «Pax Augusta> in den Medien zu
gewinnen, um seinem <Impero> (seit 1936) auch internationales Ansehen zu ver-
schaffen.

P. Antonio Ferrua SJ (1901-2003), Rektor am Pontificio Istituto di Archeolo-
gia Cristiana und seit 1940 mit anderen Archdologen von Pius XII. mit den Gra-
bungen am Petrusgrab betraut, 16ste die Aufgabe, die Dominanz des christlich in-
spirierten und kirchlich Erinnerungsraumes zu behaupten, indem er die von der
Vitertheologie begriindete, heilsgeschichtliche Erinnerung neu konstituierte.
Hatte die Vitertheologie in der Antike weitgehend eine apologetische Funk-
tion,'® so sollte sie nunmehr gegen den sikularen Faschismus mit seinen ge-
schichtspolitischen Anspriichen aufgeboten und in Stellung gebracht werden.
Auf das Potential christlicher Erinnerungstradition an Augustus in Verbindung
mit der Inkarnation des <Logos» zuriickgreifend konnte die Civilta Cattolica die
Erinnerung an die <Pax Augusta> aus den Vereinnahmungszwidngen des Regimes
befreien. Der Mostra Augustea mit ihrer sdkularen Heilsbotschaft von der
Identitdt der augusteischen mit der faschistischen Herrschaft setzte Ferrua die
providentielle Funktion der Pax Augusta entgegen: «Vi ¢ un caso tipo che di-
mostra, € non si potrebbe piu eloquentemente, la forza grande di attrazione della
Romanita. E il Cristianesimo. [..] In realta esso & Augusteo, almeno nel senso

' Messineo. Studi del germanesimo (wie Anm. 162), 181.

64 Anonymus, Germanesimo razzista ¢ Romanesimo Cattolico, in: La Civiltd Cattolica, I (1938).
- 289-292.

'S Rosa, Gli estremi opposti nella crisi della civilta, in: La Civilta Cattolica, 11 (1936). 97.

~ Vgl. Giovanni Sale SJ. La Chiesa di Mussolini, Rom 2011.

" Antonio Ferrua SJ, Per il centenario della morte di Costantino, in: La Civilta Cattolica. 1V
(1937), 387.

' Vgl. Scriba. Augustus im Schwarzhemd (wie Anm. 103).

'” Vgl. Frank. Lehrbuch der Geschichte der Alten Kirche (wie Anm. 47). 178-202.

166
16



(g9
[9%)

Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie

che Cristo volle nascere sotto Augusto e nel suo impero.»' " So wenig die Kir-
chenviter die Deutung der <Pax Augusta> nur dem paganen Gedichtnis iiberlies-
sen,'”! so wenig wollte Ferrua den Erinnerungsraum an Augustus dem faschisti-
schen Exklusivismus tberlassen, der eine Mobilisierung der ihm zur Verfligung
stehenden geistigen Ressourcen betrieb, wenn auch Teile der Altertumswissen-
schaften, so auch die in der Mailinder Universita Cattolica del Sacro Cuore'”
und in der Reale Accademia dei Lincei'” versammelten Gelehrten, sich nicht fiir
die politisch-ideologischen Zwecke des Regimes einspannen liessen. In einem
gleichsam diachronen Diskurs der Civilta Cattolica wird der christliche Glaube
nochmals in die antike rémische Kultur inkulturiert,'” um tiber den Erinnerungs-
raum an das <mperium Romanum> dauerhaft die Deutungshoheit zu behalten.'”

Diese Verschrinkung diachroner und synchroner Diskursformen als Annéhe-
rung an das faschistische Regime misszuverstehen, ® bedeutet, die universalis-
tische und inklusivistische Geschichtskultur der katholischen Kirche im Allge-
meinen und der Civilta Cattolica im Besonderen zu tibersehen. Wie die Kirche
nach ihrem apostolischen Selbstverstindnis die differenten Kulturen missionierte
und in dieser Handlungslogik auch das neo-pagane faschistische Regime christia-
nisieren wollte, so beanspruchte sie, z. B. im Medium der in der traditionellen Le-
benspraxis der Glaubigen verwurzelte Heiligenverehrung, die Deutungshoheit {iber
die als Heilsgeschichte vergegenwirtigte Vergangenheit, bis die moderne Ge-
schichtswissenschaft seit Aufklarung und Historismus ihr diesen Anspruch strei-
tig machte.'”’

Wie sehr Augustus nach diesem Traditionsverstdndnis zur Heilsgeschichte ge-
hort, belegt Ferruas Kommentar zur Rekonstruktion der <Ara Pacisy zum Bimille-
nario Augusteo 1938:'* Die «Pax Augustar wird hier als tiberzeitliches Symbol
einer auf Recht und Gerechtigkeit basierenden universalen Friedens- und Ord-
nungsidee mit normativer Geltung interpretiert, die jeden Partikularismus kate-
gorisch ausschliesst.

"% Antonio Ferrua, La Mostra Augustea della Romanita, in: La Civilta Cattolica, IV (1937),

~ 481-491; Zitat 484.

! Vgl. Sproll. URBS und ORBIS (wie Anm. 48).

Universita Cattolica del Sacro Cuore (Hg.), Conferenze Augustee nel bimillenario della
_ nascita, Mailand 1939.

" Vgl. u. a. Reale Accademia Nazionale dei Lincei (Hg.), Augustus. Studi in occasione del
Bimillenario Augusteo, Rom 1938,

Antonio Ferrua, Conferenze Augustee, in: La Civilta Cattolica, 1 (1940), 221-225; ders., La
difesa della Romanita, in: La Civilta Cattolica, III (1940), 321-330; Barbera, Romanita ge-
nuina nell’«lstituto di Studi Romani», in: La Civilta Cattolica, I1I (1938), 293-308.

Vgl. Anonymus, Rezension zu Massimo Salvadori, L'Unita meditteranea, in: La Civilta
Cattolica, I (1933), 276-277.

So Nelis, Catholicism and the Italian Fascist Myth of Romanitas (wie Anm. 140), 142.

" Vgl. Michel De Certeau SJ, L écriture de I'histoire, Paris 1976; Pierre Nora, Zwischen Ge-
schichte und Gedichtnis, Berlin 1990.

Antonio Ferrua, L Ara della Pace di Augusto, in: La Civilta Cattolica, IV (1938), 204-215.



214 Heinz Sproll

Die erneute Zuriickweisung der politischen Theologie der (Romanita» nach
1940: War dieser kirchliche Universalismus und Inklusivismus mit seiner heils-
geschichtlichen Deutung der <Pax Augusta> dem exklusivistischen Verfligungs-
anspruch der faschistischen politischen Theologie der <Romanita> kommunikativ
bis Uber das Bimillenario Augusteo hinaus aufgrund der in den Traditionen der
Kirche verankerten kulturellen Evidenz und der ungebrochenen Kirchenbindung
breiter Teile der italienischen Gesellschaft mindestens ebenbiirtig, wenn nicht
tberlegen, so gewann die faschistische Diktatur durch die Achse Berlin-Rom
1936, durch die Rassengesetze 1938'”’ und durch den Kriegseintritt Italiens 1940
eine totalitdre Qualitdt mit der Folge, dass die Kirche zum Regime auf deutliche
Distanz ging.

Dabei hob die Civilta Cattolica bei der nunmehrigen Bestimmung ihres
Erinnerungsraums auf die christliche Rom-Idee innerhalb der Gesellschaft Je-
su'® und im Hinblick auf die gesamte Kirche auf Leos d. Grossen'®' Rom-Ver-
stindnis ab. In deutlichem Gegensatz zur Politischen Theologie der <Romanita
bringt P. G. E. Willwoll SJ die von Leos Geschichtstheologie konzipierte Erinne-
rung an die Apostel Petrus und Paulus als den Griindern des christlichen Rom in
Erinnerung:

«ll fascino della Roma fondata da Romolo poteva essere ed era realmente per |
Romani antichi molto attraente. Ma per noi uomini del secolo XX non ¢ che un
mito [...] Ora il fondamento vero della perennita di Roma non ¢ la leggenda, ma la
storia. E questa storia ¢i riconduce non a Romolo, ma a Pietro, attraverso Pietro a
Cristo, del quale egli € umile vicario. Soltanto Cristo, che ¢ la verita ¢ la fermezza
in persona, puo essere la garanzia della stabilita di Roma eterna, non le opinioni
umane che cangiano, o le deboli forze umane che vacillano.»'®

Damit wird implizit der Anspruch der «Cathedra Petri> auf Kontinuitdt und
Identitét in der «<Traditio apostolica> reklamiert, die bis auf das Herrenwort: «Du
bist Petrus der Fels und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen und die
Pforten der Holle werden sie nicht iiberwinden»'® zuriickgeht.

Tatsdchlich hat nach dem Zusammenbruch des NS-Regimes und des ita-
lienischen Faschismus das Papsttum Pius’ XII. und mit ihm die von ihm perfor-
mativ vertretene christliche Rom-Idee'®* im Gedichtnis der Nachkriegszeit ein
grosses Ansehen erworben, gerade als Fels gegen die modernen Totalitarismen.
Ging mit dem Faschismus die politische Theologie des <Romanita>-Mythos un-

' Sale, Le leggi razziali (wie Anm. 121), 35-42 zur Rolle der Civilta Cattolica in der Entste-

hungsgeschichte der Enzyklika Humani generis unitas unter Pius XI; vgl. Anton Rauscher

SJ (Hg.), Wider den Rassismus, Paderborn, Miinchen/Wien/Ziirich 2001.

P. Leturia, Alle fonti della «Romanita» della Compagnia di Gesu (1534-1541), in: La Civil-

ta Cattolica, 11 (1941), 81-93 u. 179-186.

Vgl. die Literatur in Anm. 157.

- Willwoll, La missione di Roma (wie Anm. 157), 35.

'3 Matthaus 16, 18.

" Vgl. Eugenio Pacelli u. a.. Roma «onde Christo ¢ Romano», Rom 1937; Carlo Galassi
Paluzzi (Hg.), Roma nella parola di Pio XII, Rom 1943.

180

oo

1

o0

5

0



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 215

ter, so erwies sich umso wirksamer das von Leos Geschichtstheologie geprégte,
formative Rom-Gedichtnis bei der diskursiven Konstruktion der Europa-Idee.'™
Nicht umsonst diente Rom dabei nicht nur als Erinnerungsort beim Abschluss
der Rémischen Vertrdge 1957, sondern als normative Idee bei der politischen
Gestaltung in der frithen Phase ab 1950 sowohl von Seiten des Vatikan'*® wie
auch von Seiten der Bundesrepublik Deutschland mit Konrad Adenauer (1876
1967)'", Frankreichs mit Robert Schuman (1886-1963)"** und Italiens mit Alci-
de de Gasperi (1881-1954).""

Fazit

Die Untersuchung versucht den diskursgeschichtlichen Zusammenhang zwi-
schen dem Theorem der Politischen Theologie Carl Schmitts und den Diskursen
um die politische Theologie der «<Romanitas des italienischen Faschismus in der
Civilta Cattolica phanomenologisch zu untersuchen, ohne dass unmittelbare Re-
zeptionsvorginge empirisch nachgewiesen werden kénnen.'”

Historisch erwies sich dabei der von einigen Kirchenvétern tradierte Erinne-
rungsraum an die «Pax Augusta> gegeniiber der Politischen Theologie Carl
Schmitts als resistent und gegeniiber der Verzweckungsstrategie des Faschismus
im Kampf um die Diskurshoheit in [talien als {iberlegen. Auch konnte sich die
heilsgeschichtliche Deutung der <Pax Augusta> gegen die Enthistorisierungsbe-
mithungen Erik Petersons innerkirchlich behaupten'”', so dass die christliche
Rom-Idee iiber den Erinnerungsraum der Kirche hinaus, der im Kontext des II.
Vatikanischen Konzils diskursiv die Rezeption der Kirchenviter (re-)kon-
struierte, sich in der Nachkriegszeit wirksam wieder beim Aufbau Europas ent-
falten konnte, — nicht zuletzt auch deshalb, weil die modernen Geschichts- und
Kulturwissenschaften die augusteische Schwelle>'** kausal nicht nur fiir die Sta-
bilisierung und Integrationskraft des mperium Romanum» im «oberen

'** Zu Augustus als politisches Referenzsymbol in der Altertumswissenschaft vgl. Erich Stier,

Das Friedensreich des Kaisers Augustus, Bremen 1950; ders., Augustusfriede und rémische

Klassik, in: Hildegard Temporini (Hg.), Aufstieg und Niedergang der Rémischen Welt, 11.2,

1975, 3-54.

Vgl. Andres M. Rauch, Der Heilige Stuhl und die Europiische Union, Baden-Baden 1995.

Vgl. Hans-Peter Schwarz, Anmerkungen zu Adenauer, Miinchen 2004, 73-116.

Vgl. Hans August Liicker, Robert Schuman. Européer aus christlicher Verantwortung, Val-

lendar 1992; Jean Seitlinger/Hans August Liicker, Robert Schuman und die Einigung Euro-

pas, Bonn 2000.

Vgl. u. a. Adolf Kohler, Alcide de Gasperi 1881-1954. Christ, Staatsmann und Européer,

Bonn 1979,

" Vel Anm. 95. )

! Signifikant auch bei Karl Rahner SJ, Die Gabe der Weihnacht, Freiburg/Basel/Wien *1980,
55; vegl. Walasky, «And so we came to Rome» (wie Anm. 35).

© Vgl. Michael Doyle, Empires, Ithaca/London 1984, 93 ff.

186

188

189



216 Heinz Sproll

Zyklensegment»,'” sondern auch ihre bis heute die westliche Welt nachhaltig
pragenden Zivilisationsleistungen, gerade im Bereich des Rechts und der das
Christentum mit ermoglichenden Ethik der romischen Stoa,'” verantwortlich
machen. So darf die (Pax Augusta> als universales Signifikat mit geradezu meta-
historischer Reichweite gelten, an dem sich alle Signifikanten eines Welt-
friedens, von der mittelalterlichen «Treuga Dei>'” iiber die Friedensidee des
Erasmus von Rotterdam (1466-1536),""° der «Pax Deb>-ldee der «Christia-
nitas>."” (193) des Friedensprojekts des Abbé Charles Irénée de Castel de Saint-
Pierre (1658-1743),'" des Konzepts des Ewigen Friedens Immanuel Kants
(1724-1804)"" bis zur neuen Weltordnung™ messen lassen mussten und immer
noch miissen.

Zwischen Augustustheologie der Kirchenvdter und politischer Theologie der (Romanita:
Carl Schmin, Ervik Peterson und die Diskurse in der Civilta Cattolica 1922-1943

Sowohl das Oeuvre Carl Schmitts (1888-1985) wie auch die Kontroverse Carl Schmitts
mit Erik Peterson (1890-1960) sind in ihren Wirkungen noch wenig erforscht. Daher
intendiert die vorliegende Studie, am Fall der Auseinandersetzung der katholischen
Kirche mit der Politischen Theologie des faschistischen Regimes im Kontext der
Augustus-Feierlichkeiten 1937 zu untersuchen, welche theoretische Losungen und welche
praktisch-kommunikativen Wege aus den Aporien dieser Kontroverse moglich waren. Um
den ideengeschichtlichen Hintergrund dieser Auseinandersetzung zu erdrtern, dienen als
Ausgangspunkt das Bild der romisch-katholischen Kirche, das Carl Schmitt als Paradigma
seiner Politischen Theologie konstruierte, die Kritik Petersons an der Augustustheologie
der Kirchenviter und das Plidoyer Carl Schmitts fiir die Entdifferenzierung von Religion
und Politik. Es folgt eine kurze Darstellung der Geschichtspolitik des faschistischen Regi-
mes mit seiner Politischen Theologie der <Romanita>, um zu erdrtern, wie die Civilta Cat-
tolica als offizioses Sprachrohr der Rémischen Kurie bzw. der Rémischen Kirche die Ver-
suche des Regimes. die Deutungshegemonie tber die Geschichte der <Pax Augustas zu er-
langen und zu verteidigen, zuriickwies: Die Kirche lehnte dezidiert die Politische Theolo-
gie des Regimes ab. Indem sie die providentielle Funktion der «Pax Augusta», wie sie die
Vitertheologie vertreten hatte, gegen die <Romanita>-ldeologie des Faschismus in Stel-
lung brachte, bestritt sie erfolgreich einen politischen Legitimations- und geschichtlichen

"> Vgl. Herfried Miinkler, Imperien. Berlin 2005, 112-113; Ulrich Leitner. Imperium. Ge-
schichte und Theorie eines politischen Systems, Frankfurt/M. 2011, bes. 176-181.

Vgl. u. a. Werner Dahlheim, Augustus. Miinchen 2010, 392—405; Minkler, [mperien (wie
Anm. 193), 116-117; Raaflaub/Toher (Hg.), Between Republic and Empire (wie Anm.
118); Peter 5. Stein, Romisches Recht und Europa, Frankfurt/M. 1996, bes. 31.

Zur <Treuga Deb> vgl. Hartmut Hotfmann. Gottesfriede und Treuga Dei, (MGH 20). Stutt-
gart 1964,

Erasmus von Rotterdam, Querela pacis (Die Klage des Friedens), iibersetzt und hg. v. Kurt
Steinmann, Insel-Verl. 2001; vgl. Kurt von Raumer, Ewiger Friede. Friedensrufe und
Friedenspline seit der Renaissance, Freiburg/Miinchen 1953.

Pierre Blet SJ. Die Idee der Christianitas im Frankreich des 17. Jahrhunderts, in: Gregoria-
num, 57 (1976), 285-305.

Charles Irénée Castel de Saint-Pierre, Projet pour rendre la paix perpetuelle en Europe,
1713/17, in: Corpus des Oeuvres de Philosophie en langue frangaise, Paris 1986.

Immanuel Kant, Zum ewigen Frieden, 1795, in: ders., Werke in sechs Binden, hg. V. W.
Weischedel, Bd. 6, Darmstadt 1964, 191-251.

% Vg|. Miinkler. Imperien (wie Anm. 193), 213-254.

194

195

196

198

199



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 217

Deutungsanspruch. Nach der Niederlage des totalitdren Regimes konnte so die Kirche ihre
heilsgeschichtlich geprigte Deutung der <Pax Augusta> nach 1945 erneut zur Geltung
bringen, indem sie u. a. diese ihre Perspektive in die Diskurse um die politische Einigung
Europas einbrachte.

Entre théologie augustienne des peres de |'Eglise et théologie politique de la «(Romanita:
Carl Schmit, Erik Peterson et les discours de la Civilta Cattolica 1922-1941)

L ceuvre de Carl Schmitt (1888-1985) ainsi que la controverse entre Carl Schmitt et Erik
Peterson (1890-1960) ont encore €té peu €tudiées du point de vue de leurs effets. Le pre-
sent article a pour but d’analyser, a la lumiere de I'affrontement entre 1'Eglise catholique
et la théologie politique du régime fasciste dans le cadre des festivités augustiennes de
1937, quelles solutions théoriques et quels moyens pratiques, communicatifs, pouvaient
étre tirés de cette controverse. Afin de présenter le contexte historique des idées sous-ten-
dant cette altercation, I’auteur prend pour point de départ I'image de I’Eglise catholique
romaine, utilisée par Carl Schmitt en tant que paradigme de sa théologie politique, la criti-
que de Peterson a I’encontre de la théologie augustienne des peres de I’Eglise, ainsi que le
plaidoyer de Carl Schmitt pour la non-diftérentiation entre religion et politique. Une cour-
te présentation de la politique de I’histoire du régime fasciste avec sa théologie politique
de la «<Romanita> est offerte ensuite, afin d’expliquer la maniere dont la Civilta Cattolica,
en tant que porte-parole officieux de la curie romaine et donc de I'Eglise catholique ro-
maine, a rejeté les tentatives du régime visant a obtenir et a défendre [’hégémonie sur I’in-
terprétation de I'histoire. L’Eglise a fermement décliné la théologie politique du régime.
En placant la fonction providentielle de la <Pax Augusta, représentée par la théologie des
peres de l'Eglise contre I’idéologie de la <(Romanita> du fascisme, elle parvint a combattre
avec sucees les prétentions politiques d’interprétation legltlmatnce de I'histoire. Apres la
chute du régime totalitaire, I’Eglise a ainsi pu faire valoir a nouveau apres 1945 son in-
terprétation “de la Pax Augusta> empreinte de 1’histoire du salut, notamment en mettant en
avant sa perspective dans le cadre des discours sur I'unification politique de I’Europe.

Between Augustus theology of the church fathers and political theology of the Romanita:
Carl Schmitt, Erik Peterson and the discourses in the Civilta Cattolica 1922—1940

Up to now, researchers have given scant attention to the effects of the works of Carl
Schmitt (1888-1985) and of the controversy between Schmitt and Erik Peterson (1890—
1960). By looking in detail at the case of the Catholic Church’s confrontation with the po-
litical theology of the fascist regime in the context of the Augustus celebrations of 1937,
the present study aims to uncover possible theoretical solutions and provide practical
communicative paths of escape from the aporiae of this controversy. To elucidate the phi-
losophical background to this confrontation, we may take as our starting point the image
of the Roman Catholic Church which Carl Schmitt constructed and made a paradigm wit-
hin his political theology, together with Peterson’s criticisms of the Augustus theology of
the Church fathers and Carl Schmitt’s plea for an end to differentiation between religion
and politics. A brief account of the history politics of the fascist regime follows, together
with its political theology of Romanita, in order to show how the Civilta Cattolica, the
official voice of the curia and the Roman Church, rejected the attempts of the regime to
gain and hold a hegemony of interpretative control over history. The Church firmly re-
jected the regime’s political theology. By evoking the providential function of the Pax
Augusta (Pax Romana) to counter the Romanita ideology of fascism, and insisting on the
theology of the Church Fathers, it successfully challenged the regime’s claim to political
legitimacy and its historical interpretations. After the defeat of the totalitarian regime, the
Church was able to insist again on its own interpretation of the Pax Augusta in the context
of salvation, by incorporating this perspective into discourses of the political unification
of Europe.



218 Heinz Sproll

Schliisselworter — Mots clés — Keywords

Politische Theologie — théologie politique — Political Theology; Geschichtspolitik — poli-
tique de I’histoire — Politics of history; «<Romanita> — «Romanita> — <Romanita>; Faschis-
mus — fascisme — Fascism; Civilta Cattolica (italienische Zeitschrift) — Civilta Cattolica
(revue italienne) — Civilta Cattolica (Italian journal, Italian for Catholic civilzation).

Heinz Sproll, Professor fiir Didaktik der Geschichte, Universitdt Augsburg.



	Zwischen Augustustheologie der Kirchenväter und politischer Theologie der "Romanità" : Carl Schmitt, Erik Peterson und die Diskurse in der Civiltà Cattolica 1922-1943

