
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: Zwischen Augustustheologie der Kirchenväter und politischer Theologie
der "Romanità" : Carl Schmitt, Erik Peterson und die Diskurse in der
Civiltà Cattolica 1922-1943

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Augustustheologie der Kirchenväter und
politischer Theologie der <Romanità>:
Carl Schmitt, Erik Peterson und die Diskurse in der
Civiltà Cattolica 1922-1943

Fleinz Sproll

Erweitert man die Theorie des kollektiven und kulturellen Gedächtnisses1 um das

Theorem der Erinnerungsräume als mentaler Imagination im Medium narrativer
bzw. ikonographischer Geschichtskulturen,' so tun sich viel versprechende
heuristische Perspektiven auf:

1. Seit der Antike bilden sich im kulturellen Gedächtnis Erinnerungsräume
um Akteure, Ereignisse und Epochen, wie z. B. das (Saeculum Augustum>, die
auf die Nachwelt formative Prägungen hinterlassen haben. In diesen
Erinnerungsräumen reflektieren sich meist normative Sinndeutungen um die Bestimmung

des geschichtlichen Orts eines Autors im Kontext seiner Zeit.
2. Diese Erinnerungsräume werden durch die sie konstituierenden Akteure,

ihre Interessen und Sinndeutungen bestimmt, die wiederum durch ihre vorinten-
tionalen kulturellen Kontexte präformiert werden. Geht man von der
kulturwissenschaftlichen Prämisse aus, dass solche historischen Sinnkonstrukte,3 die
öffentlich-normative Geltung beanspruchen, in komplexen gesellschaftlichen
Prozessen diskursiv generiert werden und in sozio-politischen Strukturen
funktional oder dysfunktional in diversen Medien Wirkung entfalten, so liegt es nahe,
solche Konstrukte mit diskurs- und inhaltanalytischen Methoden zu analysieren.

3. Für das Verständnis des Begriffs und der Sache der Politischen Theologie
wird die Frage gestellt: Welcher Erinnerungsraum liegt diesem Begriff Carl
Schmitts zugrunde? Welchen Stellenwert nimmt dabei die der römisch-katholischen

Kirche zugeschriebene Romanität ein?

Vgl. u. a. Jan Assmann. Das kulturelle Gedächtnis. Schrift. Erinnerung und politische Identität

in frühen Hochkulturen. München '2007.
Vgl. Aleida Assmann. Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen
Gedächtnisses. München J2006. bes. 133-145: Andreas Hartmann/Michael Neumann (Hg.).
Mythen Europas. Antike. Regensburg 2004, 7-26: Elke Stein-FIölkeskamp/Karl-Joachim
Hölkeskamp (Flg.). Erinnerungsorte der Antike. Die römische Welt. München 2006.
Vgl. Jörn Rüsen. Grundzüee einer Historik. 3 Bde.. Göttinaen 1983. 1986. 1989.

SZRKG. 106(2012). 189-2U



190 Heinz Sproll

Welche Bedeutung hatte die (Pax Augusta) als Referenzgrösse für den

Evangelisten Lucas, für die Kirchenväter Melito von Sardes, Origines. Eusebius von
Caesarea und für Orosius und wie wird sie von Erik Peterson (1890-1960) de-

kontextualisierf?
Welche Rolle spielt bei der Kritik C. Schmitts (1888-1985) an Petersons pa-

trologischem Verständnis seine (Schmitts) Erinnerung an die Augustustheologie
der Väter und welche Folgen hat dieser mittelbar konstruierte Erinnerungsraum
an die (Pax Augusta) fur die Entdifferenzierung und Dekontextualisierung von
Religion und Politik?

Versteht man unter dem Begriff der Geschichtspolitik den Kampf diverser
Akt um gesellschaftliche und politische Macht auf dem Politikfeld der kollektiven

Erinnerung, um sich legitimierende Deutungshoheit mit Flilfe diverser
historischer Sinnkonstrukte zu erwerben,4 so ist für das vorliegende Thema zu fragen:
Wie generierte der italienische Faschismus in seiner Geschichtspolitik die
politische Theologie der (Romanità) und wie funktionierte er. um nach den

gesellschaftlich-kulturellen Umbrüchen nach dem Ersten Weltkrieg das Monopol auf
Herrschaft zu begründen und zu sichern?

Welche diskursiven Konstrukte in Form theologischer Argumente brachte die

Gesellschaft Jesu und mit ihr mittelbar Pius XI. im Medium der Civiltà Cattolica
in Stellung, um die vom faschistischen Regime beanspruchte Diskurshegemonie
zu eliminieren und für sich zu gewinnen? Ohne die Frage nach der Möglichkeit
oder «Unmöglichkeit einer politischen Theologie» (Peterson)" abschliessend und

generell zu entscheiden, wird der von der Civiltà Cattolica neu rezipierte
Erinnerungsraum an die genannten Kirchenväter nicht nur als Ausweg aus den Aporien
der Kontroverse zwischen der Politischen Theologie Carl Schmitts und des

italienischen Faschismus einerseits und der Patrologie Erik Petersons andererseits
verstanden: Vielmehr wird abschliessend zu fragen sein, ob die von der Civiltà
Cattolica performativ in Stellung gebrachte Geschichtstheologie dieser
Kirchenväter mit ihrer typologischen Methode in der Lage war. gegen den totalitären

geschichtspolitischen Machtanspruch des faschistischen Regimes mit
seiner politischen Theologie der (Romanità) einen Erinnerungsraum zu
generieren, der über den Zusammenbruch des faschistischen Regimes hinaus für die
Kirche auch heute noch nach dem II. Vatikanum mit seiner formativen Väterre-

zeption Geltung beanspruchen darf.

Vgl. u. a. Michael Kohlstruck. Erinnerungspolitik. Kollektive Identität. Neue Ordnung.
Diskurshegemonie, in: Birgit Schwelling (Hg.). Politikwissenschaft als Kulturwissenschaft.
Theorien. Methoden. Problemstellungen. Wiesbaden 2004. 173-174.
Erik Peterson. Der Monotheismus als politisches Problem. Leipzig 1935. 158 Anm. 158.



Zwischen Augusliistheologie undpolitischer Theologie 191

Die römisch-katholische Kirche als Paradigma
der Politischen Theologie Carl Schmitts

Vor dem Hintergrund des mit den Kulturkämpfen des 19. Jahrhunderts in der

bürgerlichen liberalen Öffentlichkeit und in der anfänglichen Religionssoziologie
zur Diskurshoheit gelangten Säkularisationsideologems, nach dem das (telos> der
Moderne in einer zunehmenden Differenzierung von wissenschaftlich-technisch
bestimmter Kultur und Religion bestünde, der bestenfalls in der Privatsphäre der

bürgerlichen Familie noch eine moralisierende Funktion zugeschrieben wurde,6

müssen die Bemühungen Carl Schmitts um Ent-Differenzierung von Religion.
Politik. Kirche und Staat gesehen werden.

1922 geht Schmitt zunächst von einem staatsrechtlichen Begriff der
Politischen Theologie aus:7 Demnach sind die Begriffe des modernen Staatsrechts

von ihrer historischen Genese wie auch von ihrer Struktur her säkularisierte
theologische Begriffe. Mit dieser von Schmitt behaupteten Strukturanalogie werden
alle gedanklichen Modelle einer Trennung von Kirche und Staat, Religion und
Politik obsolet. Schmitts Erinnerungsraum wird nicht durch die Referenzsymbole
Augustinus (354^430) und Martin Luther (1483-1546), sondern von Eusebius

von Caesarea (um 264-339) und Papst Gelasius I. (492-498)8 konstituiert.
1923 konkretisiert dann Schmitt diese juridische Politische Theologie in der

Schrift Römischer Katholizismus undpolitische Form. Diese nunmehr institutionelle

Politische Theologie wird von seinem spezifischen Erkenntnisinteresse
bestimmt, wie das Politische gegen die sich seit der Reformation anbahnende
Dominanz des Ökonomischen10 wieder zur wirksamen Geltung gebracht werden
könne.

In der römisch-katholischen Kirche sieht Schmitt zwei Prinzipien verwirklicht:

Die gegen protestantische Angriffe positiv konnotierte (complexio opposi-
torum>," die, indem sie alle Gegensätze aufhebt, die Überlegenheit der Form
über die Materie vollzieht und die durch die (repraesentatio) ermöglicht wird, in
der ihre universale Ordnungsidee autoritative Wirklichkeit wird. Im Unterschied
zum rein sachlichen ökonomischen Kalkül von Aufwand und Ertrag, von Kosten
und Nutzen verfügt die Kirche über «jenes Pathos der Autorität in seiner ganzen

Vgl. neuerdings Manuel Borutta, Antikatkolizismus. Deutschland und Italien im Zeitalter
der europäischen Kulturkämpfe, Göttingen 2010: Klaus Schatz SJ. Zwischen Säkularisation
und Zweitem Vatikanum, Frankfurt a. M. 1986.
Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. München
1922, 37: München/Leipzig "1934. 49.
Carl Schmitt. Politische Theologie II, Berlin 1970, 60-61.
Carl Schmitt, Römischer Katholizismus und politische Forni, Hellerau 1923; hervorgegangen

aus: ders., Die Sichtbarkeit der Kirche, in: Summa 1917/18, 71-80.
Carl Schmitt, Das Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen, 1929, in: ders.,
Der Begriff des Politischen, München 1932, 66-81.
Der Terminus (complexio oppositoruim ist als angeblicher Synkretismus negativ konnotiert
bei Adolf von Hamack. Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott. Leipzig 1921. 6. 12;
ebenfalls bei Friedrich Heiler, Das Wesen des Katholizismus. München 1920, 13-15.



192 Heinz Spiali

Reinheit».12 da sie «in großem Stil die Trägerin juristischen Geistes und die wahre

Erbin der römischen Jurisprudenz»1 ist. In der römisch-katholischen Kirche

korrespondieren, so Schmitt, (ratio) und (repraesentatio>. Form und Idee optimal:

«Darin dass sie die Fähigkeit zur juristischen Form hat, liegt eines ihrer soziologischen

Geheimnisse. Aber sie hat die Kraft zu dieser wie zu jeder Form nur. weil
sie die Kraft zur Repräsentation hat. Sie repräsentiert die (civitas fiumana),
repräsentiert in jedem Augenblick den historischen Zusammenhang mit dem
historischen Augenblick der Menschwerdung und des Kreuzesopfers Christi, sie
repräsentiert Christus selbst, persönlich, den in geschichtlicher Wirklichkeit Mensch
gewordenen Gott. Im Repräsentativen liegt ihre Überlegenheit über ein Zeitalter
ökonomischen Denkens».14

Mithin repräsentiert der souveräne Papst15 mit seinem Willen zur Dezision in

der hierarchischen Organisationsstruktur der Kirche diese universale Ordnungsidee.

Indem Schmitt der (ecclesia militans) «im eminenten Sinn politisch(en)»
Charakter zuschreibt, erhält sie mit ihrem dreifachen Triumph der Form, in ihrer

juridischen Rechtsform, in der weltgeschichtlichen Machtform und in der
ästhetischen Form des Künstlerischen17 normative Vorbildqualität für die kulturelle
Restauration Europas und für die politische Wiedergewinnung staatlicher Souveränität,

die Schmitt im parlamentarischen Parteien- und Verbandsstaat der
liberal-demokratischen Weimarer Republik aufgrund der Hegemonie ökonomischer
Interessen verloren gegangen sieht.18 Mehr noch: Indem die Kirche «den

regierenden, herrschenden, siegenden Christus»19 repräsentiert, wird sie, «wie
jeder weltumfassende Imperialismus, wenn er sein Ziel erreicht, der Welt den Frieden

bringen».20

Die (Pax Romana) bildet in Schmitts Erinnerungsraum die formative Refe-

renzgrösse als geradezu metahistorisches, nicht zu transzendierendes Ordnungsmodell."1

Auch wenn Schmitt unübersehbar immanentistisch argumentiert, wie
Hans Barion (1899-1973), radikal zwischen den Kategorien von Weltlich und

Schmitt. Römischer Katholizismus (wie Anm. 9), 39.
Schmitt. Römischer Katholizismus (wie Anm. 9). ebd.
Schmitt. Römischer Katholizismus (wie Anm. 9). 39-40.
Carl Schmitt. Die Diktatur. Von den Anfängen des modernen Souveränitätsgedankens bis

zum proletarischen Klassenkampf. München Leipzig 1921.43-46.
Schmitt. Römischer Katholizismus (wie Anm. 9). 34.
Schmitt. Römischer Katholizismus (wie Anm. 9). 45^t6.
Vgl. Manfred Dahlheimer. Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus (Veröffentlichungen

der Kommission für Zeitgeschichte, hg. v. Ulrich von Hehl. Reihe B. Bd. 83).
Paderborn/München Wien. Zürich 1998. 575.
Schmitt. Römischer Katholizismus (wie ,Anm. 9). 65-66.
Schmitt. Römischer Katholizismus (wie Anm. 9). 66.

Vgl. Richard Faber. Carl Schmitt, der Römer, in: Bernd Wacker (Hg.). Die eigentlich
katholische Verschärfung. Konfession. Theologie und Politik im Werk Carl Schmitts. München

1994.257-278.
"



Zwischen Augiistiistheologie undpolitischer Theologie 193

Geistlich unterscheidend,"" zutreffend feststellt, da Schmitt bewusst und intentional^

von jeder theologischen Ekklesiologie absieht24 und damit nicht nur die
Differenz zwischen der natürlichen Ordnung des Staates und der übernatürlichen
der Kirche ignoriert, worauf Friedrich Muckermann SJ (1892-1963) hinweist,""
sondern auch prinzipiell jede naturrechtliche Reflexion aufgrund seines etatis-
tischen Dezisionismus verachtet, wie Gustav Gundlach SJ (1892-1963) mit guten

Gründen betont/6 so spiegelt doch sein Essay wider den «antirömischen
Affekt» (Schmitt)"' und gegen den normfeindlichen Vorwurf des protestantischen
Kirchenrechtlers Rudolf Sohn (1841-1917), die römisch-katholische Kirche verrate

als Rechts- und Machtkirche gerade in ihrer juridischen Form den evangelischen

Auftrag zur Liebeskirche28 «das Erwachen eines neuen kulturellen und

politischen Selbstbewusstseins (des deutschen Katholizismus; Anmerkung des

Verfassers) nach dem Ersten Weltkrieg» (Dahlheimer).29

Die Kritik Erik Petersons an der Augustustheologie der Kirchenväter

Umso schärfer fiel die Kritik des von der Dialektischen Theologie Karl Barths

(1886-1968) beeinflussten"30 und aus Enttäuschung über die theologischen
Kontroversen im Protestantismus'1 1930 zur katholischen Kirche konvertierten Theologen

Erik Peterson32 an der Politischen Theologie Carl Schmitts aus. Kurz nach

Adolf Hitlers (1889-1945) Machtantritt veröffentlichte Peterson im Juli 1933 in
der Zeitschrift Hochland seinen Aufsatz «Kaiser Augustus im Urteil des antiken
Christentums. Ein Beitrag zur Geschichte der politischen Theologie».3'' Peterson

Hans Barion. Kirche oder Partei? Der Katholizismus im neuen Reich, in: ders./Werner
Böckenforde (Hg.), Kirche und Kirchenrecht. Gesammelte Aufsätze, Paderborn u.a. 1984,
453^161: ähnlich Waldemar Gurian. Der katholische Publizist, Augsburg 1931, 14-15.

23 Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 8), 26-33.
Vgl. jedoch Hugo Ball. Carl Schmitts politische Theologie, in: Hochland, 21 II (1924),
263-286, bes. 283-284: Ball will einen scholastischen Kontext in Schmitts Essay zum
römischen Katholizismus sehen.

Friedrich Muckermann SJ, Diktatur und Christentum, in: Otto Forst de Battaglia (Hg.). Prozess

der Diktatur, Zürich/LeipzigAVien 1930, 65-80.
Gustav Gundlach SJ, Grundsätzliches über Partei und Parteien, in: Stimmen der Zeit 124

(1932), 145-153.
Schmitt. Römischer Katholizismus (wie Anm. 9), 7.

Rudolf Sohm, Kirchenrecht, Bd. 2, hg. v. Erwin Jacobi und Otto Mayer. München/Leipzig
1923,68-89.
Dahlheimer, Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus (wie Anm. 18), 574; vgl. Reinhard

Mehring, Carl Schmitt. Aufstieg und Fall, München 2009, 147-150.
Vgl. Erik Peterson. Was ist Theologie? Bonn 1925; vgl. ders., Briefe an Karl Barth über
Konversion, Sylvester 1930. in: Theologische Blätter 10 (1931). Sp. 60.

31

Vgl. Matthias Wolf, Protestantische Theologie und moderne Welt, Berlin 1999, 319-325.
'" Vgl. Barbara Nichtweiß. Erik Peterson. Neue Sicht auf Leben und Werk, Freiburg/Br., Ba¬

sel/Wien 1992,647-721.
Erik Peterson. Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums. Ein Beitrag zur
Geschichte der politischen Theologie, in: Hochland. 30 II (1933), 289-299; vgl. ders.. Christus
als Imperator, in: Catholica. 5 (1936). 64-72. Differenzierter zur Wahrnehmung des Augus-



194 Heinz Sproll

sieht in der Absicht, jegliche politische Theologie als eine theologische Politik
zu entlarven, das Ziel des Evangelisten Lucas, der genannten Kirchenväter und

des Orosius darin, «das Imperium Romanum und das römische Kaisertum
theologisch zu unterbauen und zu rechtfertigen».'

Nach Peterson hatte der referentielle Diskurs des Christentums sein Zentrum
in Kaiser Augustus (63 v. Chr.-14 n. Chr.) und in dem von ihm restituierten

(Imperami Romanum): Bereits die Geburtsgeschichte Jesu hat im Lucas-Evangelium"

ihren historischen Angelpunkt in Augustus. Die Koinzidenz der Steuer-

schätzung durch den Kaiser ist bei Lucas mehr als ein Synchronismus: «Sein

Werk (ist) dem (Imperium Romanum) zugewandt.»36

Peterson stellt in die von Lucas begründete Traditionslinie Melito von Sardes

(spätes 2. Jahrhundert) und Origenes von Alexandria (ca. 185-253/254). der eine

konsistente politische Theologie entwickelt habe.

Je intensiver nun die Strukturanalogie zwischen der (Pax Augusta) und dem

christlichen Friedensreich in der weiteren Geschichte der Kirchenväter stipuliert
wird, um so mehr spricht Peterson diesen Erinnerungsräumen eine theologische
Qualität ab, indem er die folgenden Autoren einer dekontextualisierenden Kritik
unterzieht. So bezeichnet er Eusebius von Caesarea polemisch als

«politischtheologischen Publizisten»," der die Constantinische Wende legitimierend die

Idee propagierte, «dass der Friede des (Imperium Romanum) eine Erfüllung der

alttestamentarischen Weissagungen vom Völkerfrieden sei». (Peterson)'
Tatsächlich befasst sich Eusebius in seiner typologischen Exegese des Neuen
Testaments"' mit der Verkündigung, aus dem Stamme Juda gehe der Herrscher hervor,
den die Heiden erwarteten.40 Eusebius konstruiert, so der Vorwurf Petersons,
einen heilsgeschichtlichen Zusammenhang zwischen dem praeexistenten Christus,

der Inkarnation des (Logos), der Monarchie des Augustus und dem Ende des

nationaljüdischen Königtums.
Dabei diente Augustus, wie Peterson treffend feststellt, als Instrument des

göttlichen Heilswirkens: «Nun aber ist das Werk des über allen stehenden Gottes

gewesen, dass er durch die noch größere Furcht vor der obersten Macht (des

tus im frühen Christentum: Richard Klein. Das Bild des Augustus in der frühchristlichen
Literatur, in: Raban von Haehling (Hg.). Rom und das himmlische Jerusalem. Darmstadt
2000. 205-236: Ilona Opelt. Augustustheologie und Augustustypologie. in: Jahrbuch Antike

und Christentum. 4 (1961). 44-57.
Peterson. Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 290: ähnlich bereits ders.. Göttliche Monarchie,
in: Theologische Quartalschrift, 112 (1931). 537-564.
Lukas 2.1. Zur politischen Theologie des Lucas vgl. u. a. Paul W. Walasky. «And so we
came to Rome». The political perspective of St. Luke. Cambridge 1983. bes. 25-28.
Peterson. Kaiser .Augustus (wie Anm. 33). 289.
Peterson. Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 292: vgl. ebd. 293.
Peterson. Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 294.
Eusebius von Caesarea. Demonstratio Evangelica, hg. v. Ivar Heikel. Eusebius Werke. 6.

Bd.. Leipzig 1913. III. 2. 36-38.
Genesis 49. 10.

Peterson. Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 293.



Zwischen Auguslustheologie und politischer Theologie 195

(Princeps)) die Feinde seines Logos unterworfen hat» (Eusebius von Caesarea).
Nach Eusebius war die Überwindung der Polyarchie der hellenistischen Welt
durch die (Pax Augusta) Voraussetzung für den Erfolg der christlichen Verkündigung.

"' Da der Kirchenvater dem paganen Polytheismus die Polyarchie und
dem christlichen Monotheismus der Prinzipat analog entsprechen lässt. unterstellt

ihm Peterson, dass er seine politische Theologie auf ein monotheistisches,
nicht-trinitarisches Fundament stelle.

Im weiteren Fokus von Peterson steht das Friedensverständnis des Eusebius:
Wie die Polyarchie den Antagonismus zwischen den Poleis und den tyrannischen
Diadochenreichen zum strukturellen Merkmal der Zeit vor dem Prinzipat des

Augustus hatte, so der (novus status) der (Pax Augusta), die durch ihre universale

Herrschaft über die hellenistische Welt den Kriegszustand der Polyarchie
überwand und jenen Frieden brachte, den nach der typologischen Interpretation
des Eusebius schon die Propheten weissagten.44 Für Peterson stehen damit bei
Eusebius der Monotheismus und die (Pax Christi) als Urbild und die Monarchie
des Augustus und die (Pax Augusta) als deren Abbild in einem analogen onti-
schen Verhältnis.4>

Resümierend stellt Peterson fest, dass die politische Theologie des Eusebius
den Gedanken des Synchronismus des Lucas-Evangeliums und der (praeparatio
evangelica) des Origines umfasste. Zudem wird die heilgeschichtliche Interpretation

des Eusebius komplettiert durch seine typologische Deutung des Alten
Testaments: Der von den Propheten geweissagte Friede unter den Völkern in der
Fülle der Zeit und ihre Verwirklichung in der (Pax Augusta) bzw. (Pax Romana).
Für Peterson wurde «damit [...] in die politische Sphäre verlegt, was doch eigentlich

allein in der religiösen einen Sinn haben konnte».46 Peterson übersieht nicht
nur die Eschatologie des Eusebius, die seiner typologischen Methode inhärent

war: Wenn er dem Kirchenvater vorwirft, die christliche Eschatologie durch eine

politische Utopie ersetzt zu haben, dann trennt er ihn von seinem geschichtlichen
Kontext, besonders dem der Apologeten und des mittleren Piatonismus.47

Demnach hatte bereits seit Augustus der (Orbis Romanus>, gerade bei den

griechischen Autoren, eine providentielle und friedensstiftende Funktion.48

Peterson bemisst das geschichtstheologische Konstrukt des Eusebius zur analogen

Entsprechung von Monotheismus und augusteischem Prinzipat bzw. con-

Eusebius von Caesarea. Demonstratio Evangelica III, 7 (wie Anm. 39), 35. Zitat nach
Peterson. 293.
Eusebius von Caesarea. Demonstratio Evangelica III, 7 (wie Anm. 39). 33.
Eusebius von Caesarea. Demonstratio Evangelica VII, 2, 22-23: Eusebius bezieht sich auf
Micha 5. 4-5 und Psalm 72.7.
Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 293.
Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 294.
Karl Suso Frank. Lehrbuch der Geschichte der Alten Kirche, Paderborn/München/Wien/
Zürich 32002. 401-402.
Vgl. Heinz Sproll, URBS und ORBIS. Zwei Gedächtnisorte frühchristlicher Geschichtskultur,

in: Stefan Heid (Hg.). Petrus in Rom. Freiburg/Basel/Wien 2011. 326-346.



196 Heinz Sproll

stantinischer Universalmonarchie an seiner trinitätstheologischen Dogmatik. wobei

Peterson zwar erkennt, dass der Erinnerungsraum des Eusebius an Augustus
durch das Verständnis der constantinischen Universalmonarchie als Analogon
der göttlichen Monarchie bestimmt war,49 er aber diese Monarchie über den
Vorwurf der subordinatianisch-arianischen Christologie des Eusebius interpretiert, °

so dass sowohl dessen Erinnerungsraum als auch Constantins Herrschaftsver-
ständnis1'1 auf dogmatisch falschen Prämissen beruht hätten.

Nach Petersons dogmatisch-normativem Erinnerungsraum basiert das in der

von Eusebius in Konstantinopel 336 gehaltenen Tricennalienrede"" artikulierte
Konzept der göttlichen Monarchie auf der häretischen Prämisse Eusebs einer
ontischen Analogie zwischen dem Einen Gott und der Monarchie des Augustus,
die sich unter dem sich zum christlichen Monotheismus bekennenden Constantin
vollendet habe.

Trotz der kontextualisierenden Feststellung Petersons: «die Korrespondenz
von Augustus und Konstantinos hat den politischen Sinn, die Kontinuität des

römischen Kaisertums festzuhalten»5"' reisst er den Erinnerungsraum des Eusebius

an Augustus sowie die Diskurse um die Christologie im Gefolge des Konzils von
Nicaea (325) aus ihren Kontexten, indem er sie als politische denunziert.
Zugleich siedelt er sein eigenes Trinitätsverständnis ausserhalb aller Historizität an.

Peterson interpretiert nur scheinbar im religionsgeschichtlichen Kontext,

wenn er der Geschichtstheologie des Eusebius ein politisch-funktionalistisches
Interesse unterstellt, um mit dem Begriff der göttlichen Monarchie Constantins
Universalmonarchie ein blosses Legitimationsinstrument zur Gewinnung bzw.

Aufrechterhaltung von dessen Herrschaft über das (Imperium Romanum) zu
liefern. Denn seit der Durchsetzung des jegliche monarchische Flerrschaft deligi-
timierenden Trinitätsdogmas habe diese Legitimationsressource nicht mehr zur
Verfugung gestanden. Daher sei das Christentum für die Destabilisierung des

Reichs im 5. Jahrhundert von paganer Seite verantwortlich gemacht worden.""1

Eusebius von Caesarea. Vita Constantini. hg. v. F. Winkelmann: GCS o. Z.. Berlin "1975.
IL 19.

Zur Kritik an der Christologie des Eusebius vgl. Thimoty D. Barnes. Constantine and

Eusebius. Cambridge (Mass.)/London 1981. 233. 242-243; Raffaele Farina. L'impero e

l'imperatore cristiano in Eusebio di Cesarea. La prima teologia Politica del cristianesimo.
Zürich 1966: ders.. Eusebio di Cesarea e la «svolta costantiniana», in: Augustianum. 26 (1986).
313-323: Anton Weber. ARCHE. Ein Beitrag zur Christologie des Eusebius von Caesarea.

(Diss. Gregoriana) Rom 1965. München 1965. 20. 78.

Erik Peterson. Göttliche Monarchie, in: Theologische Quartalschrift. 1 12 (1931). 537-564.
558.
Eusebius von Caesarea. Tricennalienrede an Constantin. Eusebius. Werke. 1. Bd., hg. v.
Ivar A. Heikel. Leipzig 1902. III. 19-25.
Peterson. Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 295.

Differenzierter und geschichtlich genauer: E. von Ivanka. Rhomäerreich und Gottesvolk.
Freiburg 1968.



Zwischen Augustuslheologie und politischer Theologie 197

Abgesehen davon, dass paganen Autoren christliche dogmatische Distinktionen

ohne hermeneutische ((Brücken» kaum verständlich waren, übersieht Peterson

den kulturgeschichtlichen Zusammenhang zwischen Religion und (res publica),>6

Politik Soteriologie bzw. Eschatologie in der formativen Dichtung der

Augusteer, in der vermittels der auch von den Kirchenvätern"' im Rahmen der
Rhetoriktradition rezipierten typologischen Exegese5' der odventus) des Augustus

als heilsgeschichtliches und eschatologisches Ereignis59 angekündigt wird
ebenso wie in der ikonographischen Botschaft der (Ara Pacis>. des (Forum
Augusti) und des Tempels des (Apollo Palatinus). In dieser kulturgeschichtlichen
Kontinuität stand die Religionspolitik Konstantins des Grossen,60 seiner Nachfolger

und später der Kaiser von Konstantinopel. Petersons normativistisch-ahis-
torische Erinnerungskonstruktion, die ihre dogmatischen Prämissen nicht als

heuristische Fragen versteht, sondern unkritisch in die Geschichte projiziert,
verkennt zudem, wie das Ethos der (Pax Augusta), das aus dem (humanitas>-
Ethos der Aeneis des Vergil erwächst, ein grosses Potential für die christliche
Topologie der Kirchenväter enthält.

Erst Augustinus habe das Christentum aus der Umklammerung der
politischen Theologie des Römischen Reichs gelöst. In seiner 1935 veröffentlichten
Studie Der Monotheismus als politisches Problem. Ein Beitrag zur Geschichte
der politischen Theologie im Imperium Romanum,61 die Peterson Sancto Angustino

widmete,62 kritisiert er nochmals die strukturelle Identität der
Monotheismustheologie des Eusebius mit der politischen Form der Monarchie Constantins

Vgl. u. a. Christian Gnilka, Chresis. Die Methode der Kirchenväter im Umgang mit der
antiken Kultur. Bd. I: Der Begriff des «rechten Gebrauchs», Basel/Stuttgart 1984.

Vgl. Manfred Clauss, Kaiser und Gott. Herrscherkult im römischen Reich Stuttgart/Leipzig
2001; Paul Zanker, Die Macht der Bilder, München "2009; Ruth Stepper, Augustus et sacer-
dos, Stuttgart 2003.
Vgl. Michael Freund. Vergil im frühen Christentum. Paderborn/München/Wien/Zürich 2000.
Gerhard Binder, Aeneas und Augustus. Interpretationen zum 8. Buch der Aeneis, in: Beitr.
zur Klass. Philologie 38 (1971), 1-6; Vinzenz Buchheit, Vergilische Geschichtsdeutung, in:
Grazer Beiträge 1 (1973). 23-50. Vgl. auch Henri de Lubac SJ. Typologie. Allegorie, geistiger

Sinn. Einsiedeln'Freiburg/Br. 1999.

Vergil. Ecloge 4, 5-20; 4, 49; Georgica 2, 167-170; 2. Finale: 3. Prooemium: Aeneis 1.

286; 6. 791-795; 8, 714-715. Vgl. Friedrich Klingner, Virgil und die geschichtliche Welt,
in: ders.. Römische Geisteswelt, Stuttgart 1979, 293-311, bes. 310-311; G. N. Knauer, Die
Aeneis von Homer, in: Flypomnemata. 7 (1964). 353; Binder, Aeneas und Augustus (wie
Anm. 58). passim; ders., Lied der Parzen zur Geburt Octavians. Vergils Vierte Ekloge. in:
Gymnasium. 90 (1983). 102-122; Viktor Pöschl. Vergil und Augustus, in: Hildegard Tem-
porini (Hg.). Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, IL 31.2. Berlin New York
1981. 709-727: Antonie Wlosok. Römischer Religions- und Gottesbegriff in heidnischer
und christlicher Zeit, in: Antike und Abendland. 16 (1970), 39-53, 44: Eckard Letevre,
Vergil. Propheta retroversus, in: Gymnasium 90 (1983), 17—40.

Zu Constantin des Großen Religionspolitik vgl. neuerdings Klaus M. Girardet, Der Kaiser
und sein Gott. Berlin/New York 2010.
Peterson. Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5); zu Eusebius von Caesarea
71-82.
Peterson. Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5). 7.



198 Heinz Sproll

des Grossen und betont zusätzlich das Scheitern der Friedens- und Ordnungsidee
der (Pax Romana) an der christlichen Eschatologie, da erst die Parusie am Ende

der Zeiten den wahren Frieden stifte.6"' Damit erklärt er im Hinblick auf Eusebius

jede politische Theologie, «die die christliche Verkündigung zur Rechtfertigung
einer politischen Situation missbraucht»,64 für «erledigt».65 Nur im Kontext pa-

ganer Kulte und des Judentums sei, so Peterson, politische Theologie möglich.66

Geschichtswissenschaftlich-methodologisch problematisch scheint die Hypothese

Petersons von der ((Erledigung» der politischen Theologie trotz der

Verteidigung durch Barbara Nichtweiß6" zu sein, da Peterson von den Quellen her zu

fragmentarisch und dekontextualisierend, phänomenologisch inkohärent und

ahistorisch argumentiert,68 so dass sich weder aus der (homoousios)-Formel des

Nicaeums von 325 noch aus dem Trinitätsdogma eine solche Unmöglichkeit
stringent ableiten lässt.69

Einen Höhepunkt der politischen Theologie sieht Peterson denn auch da, wo
Orosius (ca. 385—418), der Schüler des Augustinus, in seiner Universalgeschichte

Historia adverstts paganos (417/418)7 im Jahre 752 (ab urbe condita) eine

Koinzidenz zwischen der Errichtung der (Pax Augusta) (3. Schliessung des Ja-

nus-Tempels), der Ablehnung der (dominus)-Titulatur durch Augustus und der

Geburt Christi konstruiert. Für Orosius hatte Augustus auf diesen Titel bewusst

verzichtet, da er ihn Christus, dem wahren Herrn Himmels und der Erde, zu

Recht vorbehielt:

«Zu dieser Zeit aber, das heisst wo der Cäsar durch seine Anordnung den sichersten
und echtesten Frieden geschaffen hatte, wurde Christus geboren, dessen Ankunft
jener Friede entsprach. Hatten doch bei seiner Geburt Menschen die Engel jubeln
hören: Ehre sei Gott in der Höhe und Friede den Menschen, die guten mllens sind.

Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5), 100.
64

Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5). 99.
65

Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5), ebd.
66

Peterson, Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5). 99-100.
67

Nichtweiß, Erik Peterson (wie Anm. 32). 876-880.
68

Vgl. u. a. Jan Badewien, Euseb von Caesarea, in: Alfred Schindler (Hg.). Monotheismus als

politisches Problem? Erik Peterson und die Kritik der politischen Theologie, Gütersloh
1978, 43^19; Peter Koslowski, Politischer Monotheismus oder Trinitätslehre? Zur Möglichkeit

und Unmöglichkeit einer christlichen politischen Theologie, in: Jacob Taubes (Hg.).
Religionstheorie und Politische Theologie, Bd. I: Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und
die Folgen, Paderborn 1983, 26-44; eine theologisch exakte und kontextorientierte Analyse
bei: Raffaele Farina, L'impero e l'imperatore cristiano in Eusebio di Cesarea. La prima
teologia politica del cristianesimo, Zürich 1966; ders.. Eusebio di Cesarea e la «svolta
costantiniana», in: Augustinianum, 26 (1986), 313-323; Alfons Fürst. Monotheismus und
Monarchie, in: Theologie und Philosophie. 81 (2006). 321-328.

69
Vgl. u. a. Thimoty D. Barnes, Constantine and Eusebius, Cambridge (Mass.)/London 1981.

233, 242-243; Dieter Timpe, Römische Geschichte und Heilsgeschichte, Berlin/New York
2001, 105-111; Jochen Martin, Spätantike und Völkerwanderung, München 31995. 28;
Charles Pietri, Mythe et realité de l'Eglise constantinienne. in: Liberté du Chrétien dans la

société civile, Paris 1974, 22-39.
Pauli Orosii historiarum adversum paganos libri VII, hg. v. Karl Zangemeister. Wien 1882

(Reprint 1966), VI, 20.



Zwischen Aitgustustheologie und polnischer Theologie 199

Zu eben dieser Zeit liess sich der Cäsar nicht Herr der Menschen nennen, er wagte
es nicht, dem alle Dinge zugestanden waren, weil der wahre Herr des ganzen
Menschengeschlechtes damals unter den Menschen geboren wurde. In dem selben Jahr
liess der Cäsar, den Gott für so viele Mysterien vorherbestimmt hatte, allenthalben
einen Zensus der einzelnen Provinzen abhalten und befahl, alle Menschen sollten
geschätzt werden. Damals liess sich auch Gott als Mensch sehen, damals wollte er
es sein. Damals wird also Christus geboren, der sofort nach seiner Geburt dem
römischen Zensus beigeschrieben wurde. Er, der alle Menschen geschaffen hatte,
liess sich als Mensch unter Menschen einschreiben».

Christus selbst wird im Erinnerungsraum des Orosius zum (Civis Romanus).

Folgt man Peterson, so hatten die in der Zwischenzeit erfolgten «trinitarischen
Streitigkeiten»72 die von Origines stipulierte Parallele zwischen der göttlichen
und menschlichen Monarchie sowohl des Augustus wie auch des Constantin als

Legitimationsbeschaffung unmöglich gemacht. Somit sei Orosius nur folgende
Konstruktion übrig geblieben: «Augustus musste christianisiert und Christus
musste romanisiert werden» (Peterson). J

Die Dekontextualisierung des Eusebius und des Orosius treibt Peterson so

weit, dass er beide von der (Paradosis) und damit vom kanonisierten

Erinnerungsraum der Kirche ausschliesst.

«Was dem politischen Theologen an dem (Imperium Romanum) gerade wertvoll
erschien, die Realisierung der politischen Utopie eines Weltstaates, das musste dem
in der christlichen Theologie Verwurzelten problematisch erscheinen, so dass er
meinen konnte, es handele sich im Imperium Romanum um eine dämonische, um
eine antichristliche Nachäffung des Reiches Christi. Von da aus konnte dann aber

Augustus, wie wir bei Hippolytos sehen, geradezu als der Gegenspieler zu Christus
aufgefasst werden».74

Sich auf zoroastrische und gnostische Narrative Manis (216-276) berufend
und der politischen Theologie einen Okzidentalismus vorwerfend, setzt sich
Peterson dem Vorwurf aus, einen antirömischen Affekt75 zu bedienen, der die
politische und geistige, an keine räumlichen und zeitlichen Grenzen gebundene
Reichweite des (Imperium Romanum) im Allgemeinen und der (Pax Augusta)
im Besonderen mit ihrem Selbstverständnis, providentielles Abbild der kosmischen

Ordnung zu sein,76 verkennt.
Mehr noch: Er verbaut sich den Weg zur Erkenntnis des Selbstverständnisses

des Papsttums des Mittelalters, das gerade durch die Rezeption des römischen

Orosius. Historia (wie Anm. 70), VI, 22. Zitat nach Peterson, Kaiser .Augustus (wie Anm. 33),
296-297.

" Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 297.
Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 298.

74
Peterson, Kaiser Augustus (wie Anm. 33), 299.

Vgl. Hans Urs von Balthasar. Der antirömische Affekt, Freiburg/Br. 1974.
76

Vgl. u. a. Joseph Vogt, Vom Reichsgedanken der Römer. Leipzig 1942; Friedrich Klingner,
Virgil und die römische Idee des Friedens, in: ders., Römische Geisteswelt (wie Anm. 59),
614-644.



200 Heinz Sproll

Rechts im kanonischen Recht die antik-römische und handlungsleitende (Ordo>-
Idee in seinem Erinnerungsraum behielt.

Immerhin kann Peterson die normative und traditionsstiftende Idee der (Pax

.Augusta) nicht leugnen, indem er abschliessend das Sacramentarittm Gelasia-

num Vetus zitierend «Deus qui praedicando aeterni regni evangelio Romanum

Imperium praeparasti» konzedieren muss: «In diesem Sinne wird aber auch die

Gestalt des Augustus in der Kirche fortleben, selbst wenn die Verknüpfung mit
einer politischen Theologie für uns fortgefallen ist.»78 Will Peterson nicht einer
deistischen Geschichtstheologie Vorschub leisten, liegt es für seine Patrologie
nahe, dem Erinnerungsraum der Kirche das heilsgeschichtliche Symbol des Kaisers

Augustus im Sinne der Kirchenväter zu restituieren, ohne das Politische zu
dämonisieren.

So führt er auch in seiner Schrift Der Monotheismus als politisches Problem
den hl. Chrysostomos (344/349^107), Diodor (erstes Viertel des 4. Jahrhunderts-
ca. 391) und Theodoret (393-ca. 460) als Kronzeugen für die providentielle
Funktion der (Pax Augusta) an.79

Im Kontext der Gleichschaltung der protestantischen (Reichskirche> durch das

NS-Regime und der Akzeptanz der Führerdiktatur bei den (Deutschen Christen)
wird Petersons Dämonisierung des Politischen und seine Kritik an der
Politischen Theologie Carl Schmitts verstehbar. Dabei dient ihm die (Pax Augusta)
als imaginärer Raum und als Projektionsfläche für seine Attacke gegen Carl
Schmitts Politische Theologie. Indem er Eusebius der Flärcsie bezichtigt, macht
er in einem analogisierenden Schluss auch den Staatsrechtslehrer zum Häretiker.

Carl Schmitts Plädoyer für eine Entdifferenzierung von Religion und Politik

Carl Schmitt deckt denn auch 1970 im Kontext des IL Vatikanischen Konzils*0
in seiner Schrift Politische Theologie II die die politische Intention der
Monotheismusstudie Petersons auf, die dieser durch Indienstnahme patrologischer
Versatzstücke zu verschleiern versucht habe. ' Schmitt dreht nunmehr den
Vorwurf der politischen Theologie um: Peterson habe seine patrologischen Erkenntnisse

in seinem Erinnerungsraum für politische Zwecke instrumentalisiert.
Darüber hinaus versucht Carl Schmitt nachzuweisen, wie ahistorisch Peterson

mit seiner «parthischen Attacke» (Hans Barion)8" seinen Erinnerungsraum be-

Sacramentarium Gelasianum Vetus. in: H. A. Wilson (Hg.). The Gelasian Sacramentary:
Liber Sacramentorum Romanae Ecclesiae. Oxford 1894. LXII. Postcommunio. 277.
Peterson. Kaiser Augustus (wie Anm. 33). 299.

9
Peterson. Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 5). 82-83.

80
Vgl. Mehring. Carl Schmitt (wie Anm. 29). 549.

31 Carl Schmitt. Politische Theologie II. Die Legende von der Erledigung jeder Politischen
Theologie, Berlin 1970. 16.

Hans Barion. «Weltgeschichtliche Machtform?» Eine Studie zur Politischen Theologie des

IL Vatikanischen Konzils, in: ders./Böckenförde (Hg.). Kirche und Kirchenrecht (wie Anm.
22). 599-645. Zitat 64.



Zwischen Augiislustheologie und politischer Theologie 201

stimmt und wie sehr er sich darin täuscht, jegliche politische Theologie ftir erledigt

zu erklären.
Im Fokus von Carl Schmitts Erinnerungsraum steht dabei Eusebius von

Caesarea. Der Staatsrechtler «will nur durch Institutionalisierungen (die)
Mischung von Geistlich und Weltlich, Jenseits und Diesseits. Theologie und
Politik»8' unterscheidbar machen unter Hinweis auf sein geschichtstheologisches
Theorem, dass mit dem Paradigma der Geburt Jesu zur Zeit des Kaisers Augustus

und der Wiederkunft des Herrn am Ende der Geschichte der Christ im
Spannungsfeld des Schon der Erlösung und des Noch Nicht seiner auch leiblichen
Auferstehung stünde. Diese Gleichzeitigkeit von Erlösung und noch ausstehender

definitiven Vollendung konstituiert Schmitts Geschichtstheologie und
Politische Theologie.

Unter der Prämisse, «der römische Kaiser Augustus (gehöre) durchaus zur
christlichen Heilsgeschichte»84 wirft der Staatsrechtslehrer Peterson vor, dessen

Argumentation bewege sich in «einer Trennung von rein-Theologisch und
unrein-Politisch, in einer abstrakten Disjunktion, in deren Auswirkung er an jeder
konkreten, Geistlich-Weltlich gemischten Wirklichkeit des konkreten geschichtlichen

Geschehens vorbeigehen kann».85

Abgesehen davon, dass ihn Peterson theologisch nicht überzeugen könne, da

er die Trinitätstheologie der Kirchenväter simplifiziere,86 unterstellt ihm Schmitt
die Konstruktion einer anachronistischen Parallele zwischen Eusebius bzw.
Constantin und dem NS-Regime Hitlers.87 Damit beraube sich Peterson der
Möglichkeit, «mit Hilfe eines neuen, situationsgemässen Begriffs des Politischen, [...]
die heutige Situation von Kirche, Staat und Gesellschaft wissenschaftlich zu
erkennen»88 und verschleiere die begriffliche und praktisch-ethische Bestimmung
seines Verhältnisses zum NS-Regime 1935.

Stellt Peterson den christlichen Augustinusfrieden der von Eusebius
gefeierten (Pax Augusta) gegenüber, die nicht lange, so Peterson gedauert habe, so
stellt Schmitt provozierend die Frage: «Hat es der Augustinus-Friede der (Civitas
Dei> vermocht?»1 Dagegen folgert der Staatsrechtslehrer aus der Augustinischen
Lehre von der (Civitas Dei> und der (Civitas terrena), dass die Frage Quis ju-
dicabifl Quis interpretabitur? transepochal und strukturell unabweisbar bleibt,
ebenso wie die Frage: Wie verhält es sich mit den (res mixtae>? Diese Fragen
verortet er in der «geistig-weltlichen, spiritual-temporalen»90 Natur des

Menschen und seiner Existenz im «Interim zwischen der Ankunft und Wieder¬

Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81), 75.
Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81). 82.

"
Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81). 82.
Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81). 82; so auch Badewien. Euseb von Caesarea

(wie Anm. 68). Koslowski. Politischer Monotheismus oder Trinitätslehre? (wie Anm. 68).
S7 Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81). 49. 85-86.
ss Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81), 86.
s9 Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81). 91.

Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81). 107.



202 Heinz Spiali

kunft des Herrn».91 Den daraus notwendig resultierenden Dezisionismus unterstellt

Schmitt auch Petersons imaginärem Erinnerungsraum:

«Der Satz (Theologisch ist der politische Monotheismus erledigt) impliziert dann

Ansprüche auf Entscheidungsbefugnisse des Theologen auch im politischen
Bereich und einen Anspruch auf Autorität gegenüber der politischen Macht, ein
Anspruch, der umso intensiver politisch wird, je höher die theologische Autorität über
der politischen Macht zu stehen beansprucht.» "

Sieht man von der Tatsache ab, dass Schmitt «sich des Begriffs der Politischen

Theologie parallel zu dessen (positiver) Umbesetzung als eines Instrumentes

bedient, um den Kampf mit dem Feind auf der eigenen, auf der von ihm
bestimmten Ebene zu führen.» (Fleinrich Meier)93 bleibt gleichwohl mit der Ent-

differenzierung des Politischen und Religiösen, der Dekonstruktion von Petersons

Hypothese der Erledigung jeder politischen Theologie und der Reduktion

supranaturalistischer und heilsgeschichtlicher Theologumena auf politische
Interessen die Frage, ob Schmitt die politische Theologie vornehmlich des Eusebius

nicht nur in seinem historischen Kontext und von seinen platonischen und

heilsgeschichtlichen Prämissen her adäquat verstanden hat, und ob nicht sein
historisches Sinnkonstrukt in seinem Erinnerungsraum vom immanentistischen
Primat des ubiquitären Politischen so besetzt ist, dass er dem anthropologischen
(homo desiderium Dei> keinen autonomen Raum mehr zugesteht.

Die Geschichtspolitik zur Legitimation des Faschismus:
Die politische Theologie der (Romanità)

Sowohl die Politische Theologie Carl Schmitts mit ihrem immanentistischen
Theorem des Primats und der Ubiquität des Politischen wie auch Erik Petersons

dekontextualisierende Klassifizierung einiger Kirchenväter als im Dienste der

politischen Macht des (Imperium Romanum) stehende politische Publizisten, um
Schmitts Theorem für obsolet zu erklären, fuhren in Aporien. die geschichts- und

kulturwissenschaftlich nicht zu klären sind.

Nicht falsifizierbar ist auch das Konstrukt der (Romanità) des italienischen
Faschismus, der hier als politische Theologie verstanden werden soll, da sie

Schmitt. Politische Theologie II (wie Anm. 81); ebd.: vgl. A. 98.
Schmitt. Politische Theologie 11 (wie Anm. 81). 105.

Heinrich Meier. Die Lehre Carl Schmitts. Vier Kapitel zur Untersuchung Politischer Theologie

und Politischer Philosophie. Stuttgart/Weimar 1994, 259: ders.. Was ist Politische
Theologie, in: Jan Assmann. Politische Theologie zwischen Ägypten und Israel. München
21995. 7-19.
Vgl. Emilio Gentile, Fascism as Political Religion, in: Journal of Contemporary History.
XXV 2-3 (1990), 229-251; ders., Il culto del littorio. Rom/Bari 1993; Giovanni Sale SJ. La

religione civile di Mussolini, in: La Civiltà Cattolica. 162 (2011 442^152. In vorliegender
Studie des Verfassers wird der Terminus der politischen Theologie vorgezogen, da vor
allem die kognitive Konstruktion der Geschichtspolitik des Faschismus und die theologisch
reflektierte Rezeption der Kirchenväter durch die Civiltà Cattolica untersucht werden.



Zwischen Aiigiislustheologie und politischer Theologie 203

alle Merkmale des okkasionellen Dezisionismus Schmitts besass. 5 Anfänglich
noch von einem antirömischen Affekt besetzt, entdeckte Benito Mussolini
(1883-1945) bei seiner Marcia su Roma am 28. Oktober 1922, welche
Durchschlagskraft die geschichtspolitische Beschwörung der (Romanita)-Rhetorik dem

movimento fascista verschaffte.96 Dabei wurde die präfaschistische, ästheti-
sierende (Romanesimo)-Ideologie des Risorgimento, besonders Giovanni Giolit-
tis (1842-1928), für die diktatorischen und kolonialistischen Zwecke des Regimes

vereinnahmt, so dass sich ganz Italien als (Terza Roma> zu verstehen hatte,

- eine Bezeichnung, die ihm auch von dem Archäologen Ludwig Curtius (1874-
1954)98 und dem US-Amerikaner Kenneth Scott9' zugeschrieben wLirde. Daher

können geschichtswissenschaftlich und phänomenologisch Schmitts Theoreme

mit der Ideologie des Faschismus insofern als kulturanalog bezeichnet werden,
als sie die ubiquitär vorausgesetzte Macht, in Italien besonders den movimento

fascista, vergötzten, von der Antinomie von Freund und Feind ausgingen und in

ihrem geschichtspolitischen Erinnerungsräumen das (Imperium Romanum) zum
Paradigma des Politischen (katexochem (Schmitt)100 erklärten und die in der
(Pax Augusta) verwirklichte Herrschaft des Prinzipats so zum ideologisierten
Referenzsymbol der Geschichtspolitik101 der (Romanità) wurden, dass die
Universalität und Sakralität der augusteischen Ordnungsidee102 zu propagandistischen

Zwecken auf die Partikularität und Profanität des italienischen Nationalismus

reduziert wurde. Demnach vereinnahmte dieser Mythos zunehmend den

Prinzipat des Augustus, um sich, in anachronistischer Analogie, als Wiedergeburt

und Vollendung des (impero Romano) zum Zweck der Gewinnung und

Sicherung von Herrschaftslegitimation zu inszenieren. Der Bimillenario della

Vgl. Wolfgang Schieder. Carl Schmitt und Italien, in: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte,
37"(1989),~1-21.

Vgl. u. a Giuseppe Bottai. L'Italia di Augusto e l'Italia d'oggi (Quaderni Augustei. Studi
italiani 1). Rom 1937; dazu: Jan Nelis, Constructing Fascist Identity: Benito Mussolini and
the Myth of Romanità, in: Classical World. 100 4 (2007). 391^115; ders.. La romanité

(«romanità») fasciste. Bilan des recherches et propositions pour le futur, in: Latomus LXVI
1^1 (2007). 987-1006; Romke Visser. Fascist Doctrine and the Cult of Romanità, in:
Journal of Contemporary History. XXVII 1 (1992). 5-22; Giovanni Belardelli. Il mito
fascista della Romanità, in: Fernanda Roscetti (Hg.). Atti del Convegno II Classico nella Roma

contemporanea. Rom 18.-20.10.2000. Vol. 2. Rom 2002, 324-358.
Vgl. u. a. Andrea Giardina/André Vauchez. II mito di Roma. Da Carlo Mango a Mussolini.
Rom/Bari 2000, 212-296; Lorenzo Braccesi. Proiezioni dell'antico, Bologna 1982; ders..
L'antichità aggredita. Rom 1989. 65: Luciano Canfora, Ideologie del classicismo. Turin
1980.

Ludwig Curtius. Mussolini und das antike Rom, Köln 1934. 11-12 u. 22.

Kenneth Scott. Mussolini and the Roman Empire, in: Classical Journal, 27 (1932), 645-
657.

Vgl. Faber, Schmitt (wie Anm. 21).
Vgl. Kohlstruck. Erinnerungspolitik (wie Anm. 4).
Vgl. zeitgenössisch: Leopoldo Longhi de Bracaglia Augusto e l'universalità di Roma (Quaderni

Augustei. Studi stranieri XIII). Rom 1938: Taddeo Zielinski. La sacra missione di

Augusto (Quaderni Augustei. Studi Stranieri VII). Rom 1938.



204 Heinz Sproll

nascita di Augusto von 1937/3810"' bildete den Höhepunkt dieser Verzvv eckungs-
tendenz und zugleich die grösste Verdichtung der Geschichtskultur des Regimes.

In der Tradition der (Romanesimo-Ideologie gab bereits 1920 der //
Congresso Nazionale di Studi Romani den aVnstoss für das BimeUinario Augusteo
1937-1938. Das von Carlo Galassi Paluzzi (1893-1972) 1925 gegründete und

geleitete Istituto Nazionale di Studi Romani,104 dessen Ehrenpräsident Mussolini
war, entwarf ein sechs Themen umfassendes Programm: 1. Die Rekonstruktion
der (Ara Pacis>, 2. Das Mausoleum des Augustus ((Augusteo>) sollte freigelegt,
erforscht und konserviert werden. 3. In ganz Italien sollten Ausgrabungen zur
augusteischen Zeit stattfinden. 4. Publizistisch aufgearbeitet sollten die Spuren
dieser Epoche in Literatur, in figürlicher Kunst, in Epigrafik und Numismatik
einer breiten Öffentlichkeit präsentiert werden. 5. Ein internationaler
wissenschaftlicher Kongress sollte in einem interdisziplinären Vortragszyklus die
weltgeschichtliche Bedeutung des Augustus über die Scientific community hinaus
einer geschichtlich interessierten Weltöffentlichkeit vermitteln. 6. Die Mostra
Augustea della Romanità (MAR) hatte die wissenschaftlichen Erkenntnisse zu
musealisieren und als performatives Medium effizienter Massenkommunikation
für grösstmögliche Wirksamkeit über Italien hinaus in der gesamten Welt zu sor-
gen.105

Das inzwischen konsolidierte Regime akzeptierte 1934 nicht nur dieses

Programm,
6 sondern bemächtigte sich auch seiner, um es mit seiner (Romanità>-

Ideologie aufzuladen. Das fur die Ausrichtung der Feierlichkeiten zuständige
Erziehungsministerium verstärkte durch die Hinzuziehung des von Mussolini 1929

eröffneten Museo dell'Impero Romano unter der Leitung von Giulio Quirino
Giglioli (1886-1956) nicht nur seine organisatorischen Leitungsinstrumente,
sondern implementierte mit der Berufung Giuseppe Bottais (1895-1959) 1936

zum Erziehungsminister das legitimatorische Potential des Regimes. Die
Vorbereitung der Mostra Augustea, mit der schon 1932 Gigliolo beauftragt worden
war,107 und die Rekonstruktion der (Ara Pacis>, für die Roberto Paribeni (1876-
1953) die Verantwortung zu tragen hatte,108 wurde 1937 von einer Kommission
koordiniert, die Bottai leitete.109 Mussolini beauftragte das Istituto Nazionale di

Vgl. Friedemann Scriba. Augustus im Schwarzhemd? Die Mostra Augustea della Romanità
in Rom 1937/38. Frankfurt a.M. 1995; Wolfgang Schieder, Rom. Die Repräsentation der
Antike im Faschismus, in: Elke Stein-Hölkeskamp Karl-Joachim Hölkeskamp (Hg.). Erin-
nerungsorte der Antike. Die römische Welt. München 2006. 701-721.
Vgl. Carlo Galassi Paluzzi. L'Istituto di Studi Romani. Rom "1941: Albertina Vittoria, L'Istituto
di Studi Romani e il suo fondatore Carlo Galassi Paluzzi dal 1925 al 1944. in: Roscetti. Voi. Il

(wie Anm. 96). 507-537.
Istituto Nazionale di Studi Romani (fNSR). Archivio storico (-4S). busta (b) 209. fascicolo
(f.) 1: Aktennotiz.
INSR, AS. b. 209; f. 3: Erlass des Präsidiums des Ministerrates an Galassi Paluzzi Nr.
485/5.1 vom 23.3.1934.

107
INSR, AS, b. 209. f. 5: Aktennotiz.

I0S INSR. AS, b. 209. f. 4: Schreiben Galassi Paluzzis an Giglioli vom 12.5.1936.
109 INSR. AS. b. 209. f. 4: Schreiben Bottais an Galassi Paluzzi vom 28.6.1937.



Zwischen Augiistuslheologie und politischer Theologie 205

Studi Romani und das Museo dell'Impero Romano mit der Federführung bei der

organisatorischen Vorbereitung des Bimellinario Aitgusteo.uo
Auf die am 23. September 1937 von Mussolini feierlich eröffneten Mostra

Augustea della Romanità (MAR).1" für die in 23 Sprachen geworben wurde""
und zu deren Besuch sämtliche Bildungseinrichtungen Italiens mobilisiert
wurden."' soll ebenso wenig hier eingegangen werden"4 wie auf die unter der

Leitung des Erziehungsministeriums durchgeführte Rekonstruktion der (Ara Pacis>.

die am 23. September 1938 feierlich der Öffentlichkeit präsentiert wurde"' und
die vom Governatorato di Roma geleitete Freilegung des Mausoleums des

Augustus."6
Tragendes Erkenntnisinteresse hatte auf allen Ebenen bei der Gestaltung des

Bimellinario Attgusteo. besonders bei der Organisation des wissenschaftlichen
Kongresses, der im Rahmen des V Congresso Nazionale di Studi Romani in Rom

vom 24.-30. April 1938 unter dem Titel La funzione dell'Impero Romano nella
storia della civiltà stattfand, die Legitimation für die politische Theologie des

Regimes zu sein. Die Internationalität dieser Veranstaltung sollte nicht nur die
Präsenz des (Princeps) in den verschiedenen nationalen Erinnerungsräumen und

damit dessen Bedeutung für die Weltgeschichte dokumentieren, sondern auch
dem italienischen Faschismus als Wiedergeburt des augusteischen Prinzipats im
System des von NS-Deutschland bedrohten Systems der internationalen
Beziehungen zu Ansehen und Weltgeltung verhelfen.

Daher soll das Programm näher Lintersucht werden, in dem sich auch der aus-
serwissenschaftliche, d. h. volkspädagogische Impetus Mussolinis und seines

Ministers Bottais spiegeln."7 Inhaltlich stand die von Octavian/Augustus in

Fortsetzung der Monarchie Cäsars errichtete Herrschaft des Prinzipats im Zentrum
des Programms. Entgegen dem seit der Aufklärung tradierten Paradigma, dieser

Prinzipat sei eine nur notdürftig verhüllte Monarchie bzw. Diktatur gewesen,"8
sollten die für die Befriedung nach einem Jahrhundert der Bürgerkriege und die

INSR. AS. b. 209. f. 15: Aktennotiz.
INSR, AS. b. 214. f. 39: Gedrucktes Programm mit der Struktur der MAR.
INSR. AS. b. 214. f. 39: Schreiben Gigliolis an Galassi Paluzzi Nr. 11452 vom 15.9.1937.
INSR. AS. b. 21. f. 41: Erlass Bottais vom 30.5.1937.
Vgl. Scriba. Augustus im Schwarzhemd? (wie Anm. 103).
INSR. AS. b. 209. f. 6: Aktennotiz: vgl. Zanker. Die Macht der Bilder (wie Anm. 56). 126-
130 u. passim: Giulia Bordignon. Ara Pacis Augustae. Venedig 2010; Filippo Coarelli.
Rom. Ein archäologischer Führer. Freiburg i. Br. 1975. 270-275.
INSR. AS. b. 209. f. 6: Aktennotiz: vgl. Coarelli. Rom (wie Anm. 115). 275-278.
INSR. AS. b. 210. f. 17: Gedrucktes Programm für den V Congresso Nazionale di Studi
Romani.

Vgl. zur Geschichte dieses Deutungsparadigmas Ines Stahlmann. Imperator Caesar Augustus.

Darmstadt 1988. 9-137. Im Grundsatz so auch Ronald Syme. The Roman Revolution.
Oxford 1939. der den Prinzipat in Strukturanalogie zum modernen Faschismus interpretierte.

Vgl. kritisch zu Syme: Kurt A. Raaflaub/Mark Toher (Hg.). Between Republic and

Empire. Interpretations of Augustus and His Principale. Berkeley/Los Angeles Oxford
1990: Karl Galinsky. Augustan Culture. An Interpretative Introduction. Princeton 1996.



206 Heinz Sproll

mithin für die Integration des (Imperium Romanum) und Italiens positiv konnotierten

Aspekte performativ demonstriert werden"9 und für die diversen
Geschichtskulturen in der Welt. - in Deutschland referierten u. a. der Althistoriker
Joseph Vogt (1895-1986) und die Altphilologen Friedrich Klingner und Ulrich
Knoche (1902-1968), - zur Geltung gebracht werden.1"0

Nichts zeigt die vor dem Flintergrund der Achse Berlin-Rom (1. November
1936) sich abzeichnende Entrechtung und Diskriminierung der Juden Italiens,
die in den Rassegesetzen vom 5. und 7. September 1938'"' kodifiziert wurde,
deutlicher, als die im Zusammenhang mit dem Bimellinario Atigusteo erfolgte
Ausgrenzung des renommierten Althistorikers .Arnaldo Momigliano (1908-
1987), der seinen angestrebten Vortrag zur (Historia Augusta) auf dem V

Congresso Nazionale di Studi Romani im April 19381"2 nicht mehr halten konnte.
Daran konnten auch seine guten Kontakte zum Istitituto Nazionale di Studi
Romani nichts ändern, das seinem ablehnenden Gutachten zu einem ideologisch
gefärbten, wissenschaftlich aber wertlosen Manuskript1""' gefolgt war1"4 und damit
seine wissenschaftliche Authentizität und Unabhängigkeit zumindest bis zum
Erlass der Rassegesetze zu verteidigen gewusst hatte. - nicht zuletzt durch die
wissenschaftliche Exzellenz der Mitarbeiter des Instituts, die eine hohe Anerkennung
in der westlichen Welt besassen und mit ihr bestens vernetzt gewesen waren.

So war dann dieser V Congresso Nazionale di Studi Romani mit 663 Teilnehmern

aus 236 wissenschaftlichen Einrichtungen126 bestimmt von den geschichtspolitischen

Interessen des Regimes, wenn auch die auswärtigen Referenten selbst

INSR. AS. b. 209. f. 5: Maschinengeschriebenes Manuskript: Istituto di Studi Romani.
Celebrazione del Bimellinario Augusteo. 3: Conferenze celebrative.
INSR. AS. b. 216. f. 50: Maschinengeschriebenes Manuskript o. D. Vgl. die gedruckte
Schriftenreihe Quaderni Augustei zum Bimellinario Augusteo mit den Vorträgen zu Italien:
Giuseppe Lugli: Aspetti monumentali della Roma Augustea (Quaderni Augustei. Studi
italiani X). Rom 1938: Gino Funaioli. Augusto nella poesia romana (Quaderni Augustei. Studi
italiani IX). Rom 1938: Filippo Stella Maranca. Le leggi demografiche di .augusto (Quaderni

Augustei. Studi italiani XIII). Rom 1938. Zwei weitere einschlägige Organe der
Geschichtspolitik: Augustea. Rivista imperiale del nostro tempo. Rom 1925-1943: Roma.
Rom 1923-1944.
Vgl. Giovanni Sale SJ. Le leggi razziali in Italia e in Vaticano. Mailand 2009. 84.

INSR. AS. b. 210. f. 10: Aktennotiz; vgl. ebd. b. 210. f. 17: Gedrucktes Programm: 11

contributo dell'Istituto di Studi Romani alla celebrazione del Bimellinario ,<\ugusteo. 2:
Manifestazioni a cura delle sezioni dell'Istituto.
FN'SR. a\S. b. 209. f. 10: Schreiben Momiglianos an Galassi Paluzzi vom 10.4.1937:
Gutachten zu einem unveröffentlichten Manuskript: Filippo Speciale. Augusto fondatore
dell'Impero Romano e il Duce fondatore dell'Impero Italiano.
INSR. AS. b. 210. f. 10: Schreiben des Sekretärs des Istituto Nazionale di Studi Romani.
Ottorino Morra, an Speciale vom 22.4.1937.
INSR. AS. b. 210. f. 12: Korrespondenz des Istituto Nazionale di Studi Romani mit
Wissenschaftlern aus den USA und Belgien.
INSR. AS. b. 210. f. 21: Gedrucktes Programm: L'Istituto di Studi Romani per la celebrazione

del Bimellinario Augusteo (L'Istituto). 12: V Congresso Nazionale di Studi Romani:
vgl. Carlo Galassi Paluzzi (Hg.). Atti del V Congresso Nazionale di Studi Romani. 5 Bdc.
Rom 1938-1946.



Zwischen Aiigiistiistheologie und politischer Theologie 207

mit ihren Ausführungen zum Stand der Augustusstudien in ihren jeweiligen Ländern

relativ unabhängig gegenüber diesen Interessen standen: Aus Deutschland
referierten Ernst Komemann (1868-1946) zum Stand der Forschung in

Deutschland zu Augustus und seiner Begründung des Römischen Reiches12 und

Ludwig Curtius zur römischen Kunst in der deutschen Archäologie, aus Frankreich

Jean Gagé zu den Augustusstudien in seinem Land,1"8 aus den USA Albert
W. Van Buren zu Augustus in der Optik der US-amerikanischen Wissenschaften1"

und aus dem Gastland Italien mit deutlich regimelastiger Färbung u. a.

Bottai zur geschichtspolitischen Legitimation des Regimes durch die Erinnerung
an den Prinzipat. ' P. De Francisci zur Begründung des augusteischen Prinzipats131

und Giglioli zu Augustus als Einiger Italiens.13" Darüber konnte weder die
international anerkannte Reputation dieser Forscher noch die Interdisziplinarität
der Organisation des Kongresses hinwegtäuschen: An ihm nahmen nicht nur
Vertreter der Altertumswissenschaften, sondern auch der Mediävistik,
Zeitgeschichte, Jurisprudenz, der Literaturwissenschaften mit klassischer und neuerer
Philologie teil. Bei aller noch bis dahin bestehenden Offenheit des Istititttto
Nazionale di Studi Romani gegenüber der Scientific community der westlichen
Welt133 wurden dieses Institut ebenso wie der Kongress für das Regime im
Kampf um die Deutungshoheit über die Geschichte des (Princeps) Augustus und
des (Imperium Romanum) unter Ausschluss von Wissenschaftler fremder (razzo
instrumentalisiert, mag auch der Rassenbegriff im italienischen Faschismus eher
kulturalistisch als naturalistisch verstanden worden sein.134

Um der Mostra Augustea eine wissenschaftliche Dignität und eine christliche
Prägung zuzuschreiben, bot der Apostolische Nuntius beim Königreich Italien
Francesco Borgongini Duca dem Leiter des Istituto Nazionale dì Studi Romani,
Galasso Paluzzi, an, eine 1906 in Delphi gefundene Inschrift des Proconsuls von
Achaia, Lucius Gallio, aus dem Jahr 52 in Fotokopie zu leihen.'5 Da Lucius Gal-

Ernst Kornemann. Gli Studi germanici sulla figura e l'opera di Augusto e sulla fondazione
dell'Impero Romano (Quaderni Augustei. Studi stranieri. IV). Rom 1938: vgl. ders.. Augustus.

Der Mann und sein Werk (im Lichte der deutschen Forschung) (Breslauer Historische
Forschungen 4). Leipzig 1937 Nachdr. Aalen 1982.
Jean Gage. Gli Studi francesi sulla figura e l'opera di Augusto e sulla fondazione
dell'Impero Romano: vai. ISNR. b. 212. f. 21: Gedrucktes Programm: L'Istituto (wie Anm.
126). 4.
Albert W. Van Buren. Gli Studi americani sulla figura e l'opera di .Augusto e sulla fondazione

dell'Impero Romano (Quaderni Augustei. Studi Stranieri. V). Rom 1938.
Bottai. L'Italia di Augusto e l'Italia di oggi (wie Anm. 96).
P. De Francisci. Augusto e la fondazione del Principato: vgl. ISNR. b. 212. f. 21:
Gedrucktes Programm: L'Istituto (wie Anm. 126). 4.

Giulio Quirino Giglioli. L'opera di Augusto e l'unificazione d'Italia: vgl. ISNR. AS. b. 212.
f. 21: Gedrucktes Programm: L'Istituto (wie Anm. 126). 4.

'"'"' ISNR. AS. b. 210. f. 20: Schreiben Galassi Paluzzis an Van Buren vom 13.9.1937: Galassi
Paluzzi heißt ausländische Gäste zur MAR w illkommen.
Zum Begriff der razza im Faschismus vgl. Julius Evola. Sintesi di dottrina della razza. Mai-
land 1941. 25-30 und passim.
INSR. AS. b 216. f. 42: Schreiben Boreonsini Dticas an Galassi Paluzzi vom 22.10.1937. 2.



208 Heinz Spiali

lio, der Bruder Senecas. (ca. 1-65) eine religiös motivierte Anklage gegen den

Apostel Paulus nicht angenommen hatte,1'6 galt Seneca einigen Kirchenvätern als

verborgener Christ, der mit Paulus einen apokrvphen Briefwechsel geführt ha-
be.13"

"

Das Angebot des Nuntius belegt, dass die Kirche, wie noch zu zeigen sein
wird,13S an den christlichen, eminenten Erinnerungsort Rom, onde Christo è

Romano (Dante Alighieri),139 appellierte, um der Verzweckung des kulturellen
Gedächtnisses an die (Pax Augusta) und das (Imperium Romanum> mit einem eigenen,

in der Tradition der Kirchenväter stehenden Deutungsparadigma
entgegenzuwirken. Andere Elemente der faschistischen Ideologie des «uomo nuovo und

(Stato nuovo), die im Fokus ihrer Erinnerungsräume Epochen vornehmlich der

Geschichte Italiens hatten, tangierten nicht unmittelbar solche Erinnerungsräume,

über die die Kirche eine bestimmte Deutungshoheit beanspruchte, so z.

B. der Erste Weltkrieg (1914-1918).

Die Antwort der Civiltà Cattolica im Kampfum die Diskurshegemonie: die

providentielle Funktion des Kaisers Augustus in der Vätertheologie als
Hermeneutik der heilsgeschichtlichen Sendung der Kirche

Im kirchlichen kulturellen Gedächtnis spielte seit dem Evangelisten Lucas der

Kaiser Augustus eine so bedeutende heilsgeschichtliche Rolle, dass eine

Untersuchung zum Kampf zwischen dem faschistischen Staat und der Kurie bzw. der

katholischen Kirche mit ihrem offiziösen Presseorgan der Civiltà Cattolica um
die diskursive Deutungshoheit vor allem im Hinblick auf den Prinzipat und die

(Pax Augusta) einen Beitrag140 zur Geschichtskultur Italiens zu geben verspricht.

Die Ablehnung der politischen Theologie der (Romanità): Zunächst wurde
Augustus im Erinnerungsraum der Civiltà Cattolica nach Mussolinis Marsch nach

Rom noch nicht thematisiert, weil sich dieses Medium noch nicht vom Faschis-

Apostelgeschichte 18.12.
Alfons Fürst/Therese Fuhrer/Folker SiegerLPeter Walter (Hg.). Der apokryphe Briefwechsel

zwischen Seneca und Paulus. Tübingen "2012: vgl. u. a. W. Trillitsch. Seneca im
literarischen Urteil der Antike, Amsterdam 1971. 170-185.
Vgl. Kap. «Der heilsgeschichtliche Inklusivismus im Konte.xt des Augustus-Jubiläum
1937-1938».
INSR. AS. b. 216. f. 42: Schreiben Bongini Ducas an Galassi Paluzzi vom 22.10.1937. 1:

Der Nuntius zitiert Dante Alighieri. La Divina commedia, canto XXXII. 102. in: Erwin
Laaths (Hg.) Dante. Werke. München o. J.. 323.
Eine erste Skizze bei Jan Nelis. Catholicism and the Italian Fascist Myth of Romanitas.
Between Consciouness and Consent, in: Historia Actual Online 2008. 139-146: ders.. Un

mythe contemporain entre religion et politique: la romanité fasciste, in: Euphrosyne. 35

(2007). 437^150. Allerdings geht der Autor an der patrologischen Qualität der Beiträge in
der Civiltà Cattolica vorbei, indem er sie auf dieselbe epistemische Ebene wie die Ideologe-
me des Faschismus stellt.



Zwischen Augiistustheologie undpolitischer Theologie 209

mus herausgefordert sah.141 Während zu dieser Zeit die Funktionseliten des

Faschismus und viele Altertumswissenschaftler den (Romanita)-Mythos propagierten.14"

blieb der Erinnerungsraum der Civiltà Cattolica vom Gedächtnis an die
Geschichte der Kirche bestimmt.

Mitte der 20er Jahre des 20. Jahrhunderts rückte dann das pagane (Imperium
Romanum) in den Blick dieser Zeitschrift, an das als die «più grande potenza ci-
\ ile antica del mondo antico»143 erinnert wird, jedenfalls «fino all'avvento del
cristianesimo».144

In dem Masse, in dem sich in den 20er Jahren die Einparteiendiktatur in
Italien entwickelte und in der Folge davon sie den Erinnerungsraum an die
römische Antike zu monopolisieren versuchte, generierte die Civiltà Cattolica ihre

Perpektive im Kontext der Erinnerungsfeiern an das Bimillenario Vergiliano
1930145 in klarer Distanzierung von der politischen Theologie der (Romanità) des

Regimes, die entweder ignoriert oder abgelehnt wird.146

Sogar die bei den Kirchenväter weit verbreitet Interpretation Vergils (70-19
v. Chr.) als Vorläufer und Ankündiger des christlichen Rom147 wird von der Zeit-

Anonymus, La rivoluzione fascista, in: La Civiltà Cattolica, IV (1922), 502-512; Anonymus,

Fascismo e sindicalismo, in: La Civiltà Cattolica, I (1923), 412-423.
Vgl. Beat Näf (Hg.), Antike und Altertumswissenschaft in der Zeit von Faschismus und
Nationalsozialismus, Mandelbachtal/Cambridge 2001.

Anonymus, Rezension zu Giuseppe Gatteschi, Restauri della Roma imperiale, in: La Civiltà
Romana, 111(1925), 70.
Ebd.

Vgl u. a. Anonymus, Rezension zu P. Ovidio Nasone, Le Metamorfosi. Luoghi scelti, con
introduzione e commento di G. Curotto. Edizione II riveduta, in: La Civiltà Cattolica, IV
(1926). 456; Rezension zu E. Ceria, La prima letteratura di Virgilio. Nuovo saggio di
crestomazia virgiliana, in: La Civiltà Cattolica. II (1928), 270-271: Anonymus. Rezension zu P.

Virgilio Marone, L'Eneide nella versione di Luciano Vischi e Michele Leoni, con note di
Rodolfo Fantini, in: La Civiltà Cattolica, II (1928), 550-551; Anonymus. Rezension zu
Andres Milazzo. L'Eneide. Lib. II, versione e note, in: La Civiltà Cattolica, IV (1928). 346-
347; Anonymus, Rezension zu Giovanni Giura, Virgiliana, in: La Civiltà Cattolica, I
(1929), 64-65; Anonymus. Rezension zu Gaetano Di Biasio, Libro IV dell'Eneide. Versione

in esametri, in: La Civiltà Cattolica, I (1929). 266-267; Anonymus. A proposito del
Bettinelli e delle Sue «Lettere Virgiliane», in: La Civiltà Cattolica, II (1929). 145-150: Anonymus.

Rezension zu P. Vergilio Marone, Eneide. L. I—VI. Versione esametrica di Gaetano Di
Biasio, in: La Civiltà Cattolica. Ili (1929). 56-57: Anonymus, Rezension zu Mario Ceccon.
Eneide di Virgilio. Saggio di versione in Verso originale, in: La Civiltà Cattolica, III
(1929), 57-58; Anonymus, Rezension zu Vergilio. Aeneide. 11 racconto di Enea, in: La
Civiltà Cattolica. Ili (1929). 58: Anonymus. Rezension zu Paolo Fabbri. Virgilio poeta sociale
e politico, in: La Civiltà Cattolica, III (1929). 544: Anonymus, Rezension zu Virgilio, Il
secondo libro dell'Eneide con note esegetiche ed estetiche di Francesco Vivona. in: La Civiltà
Cattolica. 1 (1930), 262-263; Anonymus, Rezension zu G. Loreta. La zoologia in Virgilio,
in: La Civiltà Cattolica. Ili (1930), 165-166; Rezension zu Gino Funaioli, Esegesi Virgiliana

antica, in: La Civiltà Cattolica. IV (1930), 353-354.
Anonymus, Rezension zu: Fabbri (wie Anm. 145).
Vgl. Freund. Vergil im frühen Christentum (wie Anm. 57), 348-351: Theodor Haecker.
Vergil. Vater des Abendlandes. Leipzig 1931.



210 Heinz Sproll

schrift anfänglich diplomatisch148 zurückgehalten, um die Vereinnahmung dieses

Dichters zu vermeiden.
Vor allem die Italia antica sul mare - Rhetorik Luigia Achillea Stellas im

Dienste des italienischen Imperialismus wird dezidiert abgelehnt149 und damit
auch Mussolinis Rede zu seiner mediterranen Expansionspolitik.1

Der heilgeschichtliche Inklusivismus im Kontext
des Augustiis-Jubiläums 1937-1938

Es hiesse allerdings den Signifikanten mit dem Signifikat zu verwechseln, wollte
man aus der Tatsache, dass im Zusammenhang mit der Beilegung der Konflikte
zwischen Kirche und Staat um die Azione Cattolica in der Folge der Lateranverträge

von 1929 die Civiltà Cattolica ab 1933 den (Romanita)-Terminus verwendete,

schliessen, sie habe somit unkritisch die damit konnotierte politische Theologie

übernommen.151 Vielmehr handelte sich um einen StrategieWechsel des

Mediums gegen die wachsende Hegemonie des faschistischen geschichtspolitischen

Diskurses. Vereinzelt im Vorfeld 1926,152 dann im Kontext des Vergil-
Gedenkjahres 1930 und in Folge konstituiert die Civiltà Cattolica über die
Kirchenväter performativ ihren Erinnerungsraum: Vergil wird nun als «maestro fra i

gentili, apostolo della pace, voce dell'aspettazione universale» 5"
gesehen.

Zugleich wird sein Werk als «una buona preparazione umana per la carità
divina»154 ganz im Sinne der Kirchenväter umso mehr gedeutet,155 als der Kampf um
die Deutungshoheit der Römischen Geschichte voll entbrannt war.

Dabei macht einer der führenden Redakteure der Zeitschrift, Pater Emilio Rosa

SJ, dem faschistischen Regime den Alleinanspruch streitig, die geschichtspolitische

Erinnerung an das (Imperium Romanum) für sich zu monopolisieren.
Indem er die «idea della romanità, della cultura cioè e della civiltà che Roma ha

recato al mondo, specialmente dopo il rinnovamento portatovi dal soffio divino
del cristianesimo, che fece di Roma il vero centro della Chiesa e la capitale del

Anonymus. Il Messianismo ebraico e la IV Ecloga di Virgilio, in: La Civiltà Cattolica. II

(1931). 3-20: Anonymus. Il Messianismo ebraico e la IV Ecloga di Virgilio, in: La Civiltà
Cattolica. II (1931). 97-106.
Anonymus. Italia antica sul mare, in: La Civiltà Cattolica. Ili (1931 142-150.
Benito Mussolini. Rede Italia antica sul mare. Rede vom 5.10.1926. Perugia, in: Edoardo e

Duilio Susmel (Hg.). Opera omnia di Benito Mussolini. Bd. 22. Florenz 1957. 213-227.
So Nelis. Catholicism and the Italian Fascist Myth of Romanitas (wie Anm. 140). 141.

.Anonymus. Virgilio nelle versioni italiane più moderni (Albini. Vivona). in: La Civiltà
Cattolica. 11(1926). 213.

Anonymus. Rezension zu: Aurelio Espinoso Polit SJ. Virgilio. El poeta y so Misión Provi-
dencial. in: La Civiltà Cattolica, IV (1993). 522.

Anonymus. Rezension zu Aurelio Espinoso Polit SJ (wie Anm. 153).
Freund. Vergil im frühen Christentum (wie Anm. 66). 359-365.



Zwischen Auguslustheologie und politischer Theologie 211

mondo: caput orbis»15 reklamiert, beschwört er die Rom-Erinnerung Papst Leos
des Grossen (ca. 400-461).157

Dieses heilsgeschichtliche (Romanita)-Verständnis der Kirche drang in der
Tat in das von Carlo Galassi Paluzzi (1893-1972) 1925 gegründete und von ihm
geleitete Istituto di Studi Romani ein, wie die Nähe des Redakteurs der Civiltà
Cattolica, P. Pietro Tacchi Venturi SJ (1871-1956), eines der Architekten der

Lateranverträge von 1929, zu diesem Institut belegt.158

Nichts kann die Performanz und Reichweite der kirchlichen Rom-Erinnerung
besser demonstrieren, als dass dieser heilsgeschichtlich geprägte Erinnerungsraum

von der offiziösen Zeitschrift des Heiligen Stuhls gegen den als mit «mito
razzista anticristiano»'59 bezeichneten Nationalsozialismus in Stellung gebracht
wird. Besonders P. Antonio Messineo SJ (1897-1981) hebt als exzellenter Kenner

des Naturrechts16 und scharfer Kritiker des italienischen Imperialismus, der
Totalitarismen kommunistischer und faschistischer bzw. nationalsozialistischer
Provenienz sowie der italienischen Rassegesetze von 1938161 den antiken
römischen und christlichen Universalismus vom neogermanischen Rassenbiologis-
mus und Partikularismus ab.162

Um das vom Faschismus kontaminierte (Romanita)-Schlagwort zu
vermeiden, verwendet Messineo den älteren Romanesimo-Termmus: Er fordert die
«necessità di un ritorno al romanesimo, valore eterno e fondamento indispensabile

a ogni verace civiltà, se si vuole salvare l'Occidente dalla crisi morale, reli-

Emilio Rosa SJ. Pubblicazioni dell'«Istituto di Studi Romani», in: La Civiltà Cattolica, III
(1934), 157.

Zu Leos des Großen Romverständnis vgl. G. E. Willwoll SJ, La missione di Roma negli
scritti di Leone Magno, in: La Civiltà Cattolica. Ili (1942), 33-39 u. 152-159; Sproìl,
URBS und ORBIS (wie Anm. 48), 341-343; Peter Stockmeier. Leos des Großen Beurteilung

der kaiserlichen Religionspolitik, München 1959; Hans Grotz SJ, Die Stellung der
römischen Kirche anhand frühchristlicher Quellen, in: Archivum Historiae Pontificiae, 13

(1975). 1-65.
Vgl. Nelis. Catholicism and the Italian Fascist Myth of Romanitas (wie Anm. 140), 145:
Der von Nelis zitierte Brief Carlo Galassi Palluzis an Pater Barbera SJ vom 10. Dezemer
196 belegt dies: «Di tale collaborazione soprannaturale l'Istituto ha bisogno, non solo per
quelle sue iniziative che tendono a mettere nella dovuta luce scientifica tante Glorie e tante
benemerenze della Roma Cristiana; ma ne ha bisogno anche perché abbiano esito felice e

completo - sotto ogni aspetto - tutte le altre iniziative, con le quasi si vuole raggiungere una
visione unitaria organica - e quindi vera - della Romanità e della missione gloriosamente
terrena e imperituramente celeste che la Provvidenza ha voluta affidare a Roma in ogni
secolo dall'antichità ai giorni nostri: e infine perché queste ricerche scientifiche e queste
iniziative culturali giovino a far tornare nelle menti e nei cuori la luce della verità naturali e

soprannaturali delle quasi Roma è stata e sarà depositaria e maestra.»
Vgl. M. Barbera SJ, Mito razzista antecristiano, in: La Civiltà Cattolica, I (1934), 238-249.
A. Messineo SJ, Sintesi di Diritto naturale, con introduzione bibliografica e appendice,
1940.

Vgl. Sale. Le leggi razziali (wie Anm. 121). passim.
Antonino Messineo SJ. La nuova religione della razza, in: La Civiltà Cattolica, III (1934),
225-239: ders., Studi del aermanesimo IV. 1934. 181.



212 Heinz Sproll

giosa e civ ile alla quale va incontro, spinto dalle forze di dissolvimento, che lo

minacciano di rovina».16'

In Rosas Diskurs, das Römische Recht zur dominierenden Referenzgrösse zu
konstituieren, die das pagane und das christliche Rom umfasst und auf der die

gesamte okzidentale Kultur beruht, kristallisiert sich auf der Prämisse der
Inkompatibilität von rassenbiologischem Nationalsozialismus und römischem
Katholizismus164 die performative Strategie der Civiltà Cattolica und der Kirche, um
den neo-paganen Faschismus zu neutralisieren und ihn durch den christlichen
Glauben mit der Zielsetzung zu absorbieren,16^ ihn für den Kampf gegen den

Nationalsozialismus Hitler-Deutschlands und gegen den Kommunismus Sowjet-
Russlands zu gewinnen.166

Die 1600 jährige Erinnerung an das Todesjahr Constantin des Grossen
193716 und das Bimillenario della nascita di Augusto 1937/38 boten der Kirche

günstige Gelegenheiten, ihre Diskurshoheit über den Faschismus und sein

Regime bei der Konstituierung dieser beiden Erinnerungsräume wirksam zur
Geltung zu bringen. Das Regime versuchte zwar, über die Mostra Augustea della
Romanità™ diese Hoheit im Hinblick auf die (Pax Augusta) in den Medien zu

gewinnen, um seinem (Impero) (seit 1936) auch internationales Ansehen zu
verschaffen.

P. Antonio Ferma SJ (1901-2003), Rektor am Pontificio Istituto di Archeologia

Cristiana und seit 1940 mit anderen Archäologen von Pius XII. mit den

Grabungen am Petrusgrab betraut, löste die .Aufgabe, die Dominanz des christlich
inspirierten und kirchlich Erinnerungsraumes zu behaupten, indem er die von der

Vätertheologie begründete, heilsgeschichtliche Erinnerung neu konstituierte.
Hatte die Vätertheologie in der Antike weitgehend eine apologetische
Funktion,169 so sollte sie nunmehr gegen den säkularen Faschismus mit seinen

geschichtspolitischen Ansprüchen aufgeboten und in Stellung gebracht werden.

Auf das Potential christlicher Erinnerangstradition an Augustus in Verbindung
mit der Inkarnation des (Logos) zurückgreifend konnte die Civiltà Cattolica die

Erinnerung an die (Pax Augusta) aus den Vereinnahmungszwängen des Regimes
befreien. Der Mostra Augustea mit ihrer säkularen Heilsbotschaft von der

Identität der augusteischen mit der faschistischen Herrschaft setzte Ferrua die

providentielle Funktion der Pax Augusta entgegen: «Vi è un caso tipo che

dimostra, e non si potrebbe più eloquentemente, la forza grande di attrazione della
Romanità. È il Cristianesimo. [..] In realtà esso è Augusteo, almeno nel senso

1 "' Messineo. Studi del germanesimo (wie ,"\niri. 162). 181.
64

Anonymus. Germanesimo razzista e Romanesimo Cattolico, in: La Civiltà Cattolica. II (1938).
289-292.

6' Rosa. Gli estremi opposti nella crisi della civiltà, in: La Civiltà Cattolica. II (1936). 97.
166

Vgl. Giovanni Sale SJ. La Chiesa di Mussolini. Rom 2011.
167 Antonio Ferrua SJ. Per il centenario della morte di Costantino, in: La Civiltà Cattolica. IV

(1937). 387.

Vgl. Scriba. Augustus im Schwarzhemd (wie Anm. 103).
'6" Vgl. Frank. Lehrbuch der Geschichte der Alten Kirche (wie Anm. 47). 178-202.



Zwischen Augustustheologie undpolitischer Theologie 213

che Cristo volle nascere sotto Augusto e nel suo impero.»10 So wenig die
Kirchenväter die Deutung der (Pax Augusta) nur dem paganen Gedächtnis überlies-
sen,'7' so wenig wollte Ferrua den Erinnerungsraum an Augustus dem faschistischen

Exklusivismus überlassen, der eine Mobilisierung der ihm zur Verfügung
stehenden geistigen Ressourcen betrieb, wenn auch Teile der Altertumswissenschaften,

so aLich die in der Mailänder Università Cattolica del Sacro Cuore11'

und in der Reale Accademia dei Lincei11' versammelten Gelehrten, sich nicht für
die politisch-ideologischen Zwecke des Regimes einspannen liessen. In einem

gleichsam diachronen Diskurs der Civiltà Cattolica wird der christliche Glaube
nochmals in die antike römische Kultur inkulturiert,17 um über den Erinnerungsraum

an das (Imperium Romanum> dauerhaft die Deutungshoheit zu behalten.1

Diese Verschränkung diachroner und synchroner Diskursformen als Annäherung

an das faschistische Regime misszuverstehen.1 6
bedeutet, die universalistische

und inklusivistische Geschichtskultur der katholischen Kirche im
Allgemeinen und der Civiltà Cattolica im Besonderen zu übersehen. Wie die Kirche
nach ihrem apostolischen Selbstverständnis die differenten Kulturen missionierte
und in dieser Handlungslogik auch das neo-pagane faschistische Regime christianisieren

wollte, so beanspruchte sie, z. B. im Medium der in der traditionellen
Lebenspraxis der Gläubigen verwurzelte Heiligenverehrung, die Deutungshoheit über

die als Heilsgeschichte vergegenwärtigte Vergangenheit, bis die moderne
Geschichtswissenschaft seit Aufklärung und Historismus ihr diesen Anspruch streitig

machte.17'

Wie sehr Augustus nach diesem Traditionsverständnis zur Heilsgeschichte
gehört, belegt Fermas Kommentar zur Rekonstmktion der (Ara Pacis> zum Bimillenario

Augusteo 1938:178 Die (Pax Augusta) wird hier als überzeitliches Symbol
einer auf Recht und Gerechtigkeit basierenden universalen Friedens- und

Ordnungsidee mit normativer Geltung interpretiert, die jeden Partikularismus
kategorisch ausschliesst.

Antonio Ferrua, La Mostra Augustea della Romanità, in: La Civiltà Cattolica, IV (1937),
481-491: Zitat 484.

Vgl. Sproll, URBS und ORBIS (wie Anm. 48).
Università Cattolica del Sacro Cuore (Hg.), Conferenze Augustee nel bimillenario della
nascita. Mailand 1939.

Vgl. u. a. Reale Accademia Nazionale dei Lincei (Hg.), Augustus. Studi in occasione del
Bimillenario Augusteo. Rom 1938.

Antonio Ferrua, Conferenze Augustee, in: La Civiltà Cattolica, I (1940), 221-225; ders., La
difesa della Romanità, in: La Civiltà Cattolica, III (1940), 321-330; Barbera, Romanità
genuina nell'«lstituto di Studi Romani», in: La Civiltà Cattolica. II (1938), 293-308.
Vgl. Anonymus. Rezension zu Massimo Salvadori. L'Unità meditteranea. in: La Civiltà
Cattolica. 1(1933), 276-277.
So Nelis, Catholicism and the Italian Fascist Myth of Romanitas (wie Anm. 140), 142.

Vgl. Michel De Certeau SJ. L'écriture de l'histoire, Paris 1976; Pierre Nora. Zwischen
Geschichte und Gedächtnis, Berlin 1990.
Antonio Ferrua. L'Ara della Pace di Augusto, in: La Civiltà Cattolica, IV (1938). 204-215.



214 Heinz Sproll

Die erneute Zurückweisung der politischen Theologie der (Romanità) nach
1940: War dieser kirchliche Universalismus und Inklusivismus mit seiner
heilsgeschichtlichen Deutung der (Pax Augusta) dem exklusivistischen Verfügungs-
anspruch der faschistischen politischen Theologie der (Romanità) kommunikativ
bis über das Bimillenario Augusteo hinaus aufgrund der in den Traditionen der
Kirche verankerten kulturellen Evidenz und der ungebrochenen Kirchenbindung
breiter Teile der italienischen Gesellschaft mindestens ebenbürtig, wenn nicht
überlegen, so gewann die faschistische Diktatur durch die Achse Berlin-Rom
1936, durch die Rassengesetze 1938' 9 und durch den Kriegseintritt Italiens 1940
eine totalitäre Qualität mit der Folge, dass die Kirche zum Regime auf deutliche
Distanz ging.

Dabei hob die Civiltà Cattolica bei der nunmehrigen Bestimmung ihres

Erinnemngsraums auf die christliche Rom-Idee innerhalb der Gesellschaft
Jesu180 und im Hinblick auf die gesamte Kirche auf Leos d. Grossen181 Rom-Verständnis

ab. In deutlichem Gegensatz zur Politischen Theologie der (Romanità)
bringt P. G. E. Willwoll SJ die von Leos Geschichtstheologie konzipierte Erinnerung

an die Apostel Petms und Paulus als den Gründern des christlichen Rom in

Erinnerung:

«Il fascino della Roma fondata da Romolo poteva essere ed era realmente per i

Romani antichi molto attraente. Ma per noi uomini del secolo XX non è che un
mito [...] Ora il fondamento vero della perennità di Roma non è la leggenda, ma la
storia. E questa storia ci riconduce non a Romolo, ma a Pietro, attraverso Pietro a

Cristo, del quale egli è umile vicario. Soltanto Cristo, che è la verità e la fermezza
in persona, può essere la garanzia della stabilità di Roma etema, non le opinioni
umane che cangiano, o le deboli forze umane che vacillano.»182

Damit wird implizit der Anspruch der (Cathedra Petri) auf Kontinuität und
Identität in der (Traditio apostolica) reklamiert, die bis auf das Herrenwort: «Du
bist Petrus der Fels und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen und die
Pforten der Hölle werden sie nicht überwinden»18' zurückgeht.

Tatsächlich hat nach dem Zusammenbmch des NS-Regimes und des

italienischen Faschismus das Papsttum Pius' XII. und mit ihm die von ihm perfor-
mativ vertretene christliche Rom-Idee184 im Gedächtnis der Nachkriegszeit ein

grosses Ansehen erworben, gerade als Fels gegen die modernen Totalitarismen.
Ging mit dem Faschismus die politische Theologie des (Romanita)-Mythos un-

Sale, Le leggi razziali (wie Anm. 121), 35-42 zur Rolle der Civiltà Cattolica in der
Entstehungsgeschichte der Enzyklika Humani generis unitäs unter Pius XL vgl. Anton Rauscher
SJ (Hg.). Wider den Rassismus, Paderborn. München Wien/Zürich 2001.
P. Leturia, Alle fonti della «Romanità» della Compagnia di Gesù (1534—1541). in: La Civiltà

Cattolica, II (1941), 81-93 u. 179-186.
Vgl. die Literatur in Anm. 157.

Willwoll. La missione di Roma (wie Anm. 157). 35.
Matthäus 16. 18.

Vgl. Eugenio Pacelli u. a.. Roma «onde Christo è Romano», Rom 1937; Carlo Calassi
Paluzzi (Hg.). Roma nella parola di Pio XII. Rom 1943.



Zwischen Augiistiistheologie und politischer Theologie 215

ter, so erwies sich umso wirksamer das von Leos Geschichtstheologie geprägte,
formative Rom-Gedächtnis bei der diskursiven Konstruktion der Europa-Idee.185

Nicht umsonst diente Rom dabei nicht nur als Erinnerungsort beim Abschluss
der Römischen Verträge 1957, sondern als normative Idee bei der politischen
Gestaltung in der frühen Phase ab 1950 sowohl von Seiten des Vatikan186 wie
auch von Seiten der Bundesrepublik Deutschland mit Konrad Adenauer (1876—
1967)lir, Frankreichs mit Robert Schuman (1886-1963)188 und Italiens mit Aleide

de Gasperi (1881-1954).189

Fazit

Die Untersuchung versucht den diskursgeschichtlichen Zusammenhang
zwischen dem Theorem der Politischen Theologie Carl Schmitts und den Diskursen
um die politische Theologie der (Romanità) des italienischen Faschismus in der
Civiltà Cattolica phänomenologisch zu untersuchen, ohne dass unmittelbare
Rezeptionsvorgänge empirisch nachgewiesen werden können.190

Historisch erwies sich dabei der von einigen Kirchenvätern tradierte
Erinnerungsraum an die (Pax Augusta) gegenüber der Politischen Theologie Carl
Schmitts als resistent und gegenüber der Verzweckungsstrategie des Faschismus
im Kampf um die Diskurshoheit in Italien als überlegen. Auch konnte sich die

heilsgeschichtliche Deutung der (Pax Augusta) gegen die Enthistorisierungsbe-
mühungen Erik Petersons innerkirchlich behaupten191, so dass die christliche
Rom-Idee über den Erinnerungsraum der Kirche hinaus, der im Kontext des II.
Vatikanischen Konzils diskursiv die Rezeption der Kirchenväter (re-)kon-
struierte, sich in der Nachkriegszeit wirksam wieder beim Aufbau Europas
entfalten konnte, - nicht zuletzt auch deshalb, weil die modernen Geschichts- und
Kulturwissenschaften die (augusteische Schwelle)192 kausal nicht nur für die
Stabilisierung und Integrationskraft des (Imperium Romanum) im «oberen

Zu Augustus als politisches Referenzsymbol in der Altertumswissenschaft vgl. Erich Stier,
Das Friedensreich des Kaisers Augustus, Bremen 1950; ders.. Augustusfriede und römische
Klassik, in: Flildegard Temporini (Hg.), Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, II.2,
1975.3-54.
Vgl. Andres M. Rauch. Der Heilige Stuhl und die Europäische Union, Baden-Baden 1995.

Vgl. Hans-Peter Schwarz, Anmerkungen zu Adenauer. München 2004, 73-116.
Vgl. Hans August Lücker. Robert Schuman. Europäer aus christlicher Verantwortung, Val-
lendar 1992: Jean Seitlinger/Hans August Lücker, Robert Schuman und die Einigung Europas,

Bonn 2000.

Vgl. u. a. Adolf Kohler, Aleide de Gasperi 1881-1954. Christ, Staatsmann und Europäer,
Bonn 1979.

Vgl. Anm. 95.

Signifikant auch bei Karl Rahner SJ, Die Gabe der Weihnacht. Freiburg/Basel/Wien "1980.
55; vgl. Walasky. «And so we came to Rome» (wie Anm. 35).
Vgl. Michael Doyle. Empires, Ithaca/London 1984. 93 ff.



216 Hemz Sproti

Zyklensegment»,19' sondern auch ihre bis heute die westliche Welt nachhaltig
prägenden Zivilisationsleistungen, gerade im Bereich des Rechts und der das

Christentum mit ermöglichenden Ethik der römischen Stoa.194 verantwortlich
machen. So darf die (Pax Augusta) als universales Signifikat mit geradezu
metahistorischer Reichweite gelten, an dem sich alle Signifikanten eines
Weltfriedens, von der mittelalterlichen (Treuga Dei>195 über die Friedensidee des

Erasmus von Rotterdam (1466-1536),1% der (Pax Dei>-Idee der (Christia-
nitas).19 (193) des Friedensprojekts des Abbé Charles Irénée de Castel de Saint-
Pierre (1658-1743).19S des Konzepts des Ewigen Friedens Immanuel Kants
(1724-1804)199 bis zur neuen Weltordnung"00 messen lassen mussten und immer
noch müssen.

Zwischen Augustustheologie der Kirchenväter undpolitischer Theologie der (Romanità»:
Carl Schmitt. Erik Peterson und die Diskurse in der Civiltà Cattolica 1922-1943

Sowohl das Oeuvre Carl Schmitts (1888-1985) wie auch die Kontroverse Carl Schmitts
mit Erik Peterson (1890-1960) sind in ihren Wirkungen noch wenig erforscht. Daher
intendiert die vorliegende Studie, am Fall der Auseinandersetzung der katholischen
Kirche mit der Politischen Theologie des faschistischen Regimes im Kontext der
Augustus-Feierlichkeiten 1937 zu untersuchen, welche theoretische Lösungen und welche
praktisch-kommunikativen Wege aus den Aporien dieser Kontroverse möglich waren. Um
den ideengeschichtlichen Hintergrund dieser Auseinandersetzung zu erörtern, dienen als
Ausgangspunkt das Bild der römisch-katholischen Kirche, das Carl Schmitt als Paradigma
seiner Politischen Theologie konstruierte, die Kritik Petersons an der Augustustheologie
der Kirchenväter und das Plädoyer Carl Schmitts für die Entdifferenzierung von Religion
und Politik. Es folgt eine kurze Darstellung der Geschichtspolitik des faschistischen Regimes

mit seiner Politischen Theologie der (Romanità), um zu erörtern, wie die Civiltà
Cattolica als offiziöses Sprachrohr der Römischen Kurie bzw. der Römischen Kirche die
Versuche des Regimes, die Deutungshegemonie über die Geschichte der <Pax Augusta) zu
erlangen und zu verteidigen, zurückwies: Die Kirche lehnte dezidiert die Politische Theologie

des Regimes ab. Indem sie die providentielle Funktion der (Pax Augusta), wie sie die
Vätertheologie vertreten hatte, gegen die (Romanità)-Ideologie des Faschismus in Stellung

brachte, bestritt sie erfolgreich einen politischen Legitimations- und geschichtlichen

Vgl. Herfried Münkler. Imperien. Berlin 2005. 112-113: Ulrich Leitner. Imperium.
Geschichte und Theorie eines politischen Systems. Frankfurt-M. 201 1. bes. 176-181.

94
Vgl. u. a. Werner Dahlheim. Augustus. München 2010. 392^105; Münkler. Imperien (wie
Anm. 193). 116-117: RaaflaubToher (Hg.). Between Republic and Empire (wie Anm.

1 18): Peter G. Stein, Römisches Recht und Europa. Frankfurt M. 1996, bes. 31.

Zur <Treuga Dei> vgl. Hartmut Hoffmann. Gottesfriede und Treuga Dei. (MGH 20). Stuttgart

1964."
16

Erasmus von Rotterdam. Querela pacis (Die Klage des Friedens), übersetzt und hg. \. Kurt
Steinmann. Insel-Verl. 2001: vgl. Kurt von Raumer. Ewiger Friede. Friedensrufe und

Friedenspläne seit der Renaissance. Freiburg München 1953.
Pierre Biet SJ. Die Idee der Christianitas im Frankreich des 17. Jahrhunderts, in: Gregoria-
num. 57(1976). 285-305.

198 Charles Irénée Castel de Saint-Pierre. Projet pour rendre la paix perpétuelle en Europe.
1713/17. in: Corpus des Oeuvres de Philosophie en langue française. Paris 1986.

199 Immanuel Kant. Zum ewigen Frieden. 1795. in: ders.. Werke in sechs Bänden, hg. V. W.
Weischedel. Bd. 6. Darmstadt 1964. 191 -251.

:o° Vgl. Münkler. Imperien (wie Anm. 193). 213-254.



Zwischen Augustustheologie und politischer Theologie 217

Deutungsanspruch. Nach der Niederlage des totalitären Regimes konnte so die Kirche ihre
heilsgeschichtlich geprägte Deutung der (Pax Augusta) nach 1945 erneut zur Geltung
bringen, indem sie u. a. diese ihre Perspektive in die Diskurse um die politische Einigung
Europas einbrachte.

Entre théologie augustienne des pères de l'Eglise et théologie politique de la (Romanità):
Carl Schmitt. Erik Peterson et les discours de la Civiltà Cattolica 1922-1940

L'œuvre de Carl Schmitt (1888-1985) ainsi que la controverse entre Cari Schmitt et Erik
Peterson 1890-1960) ont encore été peu étudiées du point de vue de leurs effets. Le
présent article a pour but d'analyser, à la lumière de l'affrontement entre l'Eglise catholique
et la théologie politique du régime fasciste dans le cadre des festivités augustiennes de
1937, quelles solutions théoriques et quels moyens pratiques, communicatifs, pouvaient
être tirés de cette controverse. Afin de présenter le contexte historique des idées sous-ten-
dant cette altercation, l'auteur prend pour point de départ l'image de l'Eglise catholique
romaine, utilisée par C'ari Schmitt en tant que paradigme de sa théologie politique, la critique

de Peterson à l'encontre de la théologie augustienne des pères de l'Eglise, ainsi que le

plaidoyer de Cari Schmitt pour la non-différentiation entre religion et politique. Une courte

présentation de la politique de l'histoire du régime fasciste avec sa théologie politique
de la <Romanità> est offerte ensuite, afin d'expliquer la manière dont la Civiltà Cattolica,
en tant que porte-parole officieux de la curie romaine et donc de l'Eglise catholique
romaine, a rejeté les tentatives du régime visant à obtenir et à défendre l'hégémonie sur
l'interprétation de l'histoire. L'Eglise a fermement décliné la théologie politique du régime.
En plaçant la fonction providentielle de la (Pax Augusta), représentée par la théologie des

pères de l'Eglise, contre l'idéologie de la (Romanità) du fascisme, elle parvint à combattre
avec succès les prétentions politiques d'interprétation légitimatrice de l'histoire. Après la
chute du régime totalitaire, l'Eglise a ainsi pu faire valoir à nouveau après 1945 son
interprétation de la <Pax Augusta) empreinte de l'histoire du salut, notamment en mettant en
avant sa perspective dans le cadre des discours sur l'unification politique de l'Europe.

Between Augustus theology of the church fathers and political theology of the Romanità:
Carl Schmitt, Erik Peterson and the discourses in the Civiltà Cattolica 1922-1940

Up to now. researchers have given scant attention to the effects of the works of Carl
Schmitt (1888-1985) and of the controversy between Schmitt and Erik Peterson (1890-
1960). By looking in detail at the case of the Catholic Church's confrontation with the
political theology of the fascist regime in the context of the Augustus celebrations of 1937,
the present study aims to uncover possible theoretical solutions and provide practical
communicative paths of escape from the aporiae of this controversy. To elucidate the
philosophical background to this confrontation, we may take as our starting point the image
of the Roman Catholic Church which Carl Schmitt constructed and made a paradigm within

his political theology, together with Peterson's criticisms of the Augustus theology of
the Church fathers and Carl Schmitt's plea for an end to differentiation between religion
and politics. A brief account of the history politics of the fascist regime follows, together
with its political theology of Romanità, in order to show how the Civiltà Cattolica, the
officiai voice of the curia and the Roman Church, rejected the attempts of the regime to
gain and hold a hegemony of interpretative control over history. The Church firmly
rejected the regime's political theology. By evoking the providential function of the Pax

Augusta (Pax Romana) to counter the Romanità ideology of fascism, and insisting on the
theology of the Church Fathers, it successfully challenged the regime's claim to political
legitimacy and its historical interpretations. After the defeat of the totalitarian regime, the
Church was able to insist again on its own interpretation of the Pax Augusta in the context
of salvation, by incorporating this perspective into discourses of the political unification
of Europe.



218 Heinz Sproll

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords
Politische Theologie - théologie politique - Political Theology; Geschichtspolitik -
politique de l'histoire - Politics of history; «Romanità) - (Romanità) - (Romanità); Faschismus

- fascisme - Fascism; Civiltà Cattolica (italienische Zeitschrift) - Civiltà Cattolica
(revue italienne) - Civiltà Cattolica (Italian journal, Italian for Catholic civ ilzation).

Heinz Sproll, Professor für Didaktik der Geschichte, Universität Augsburg.


	Zwischen Augustustheologie der Kirchenväter und politischer Theologie der "Romanità" : Carl Schmitt, Erik Peterson und die Diskurse in der Civiltà Cattolica 1922-1943

