
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus? : Die drei
Osterenzykliken des Jahres 1937 zwischen Illusionen und
Desillusionierung Papst Pius' XI

Autor: Unterburger, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus?
Die drei Osterenzykliken des Jahres 1937 zwischen
Illusionen und Desillusionierung Papst Pius' XI.

Klaus Unterburger

Das Selbstverständnis der meisten westlichen Staaten ist besonders seit dem II.
Weltkrieg von einem antitotalitären Grundkonsens geprägt. Leistungskraft und
Grenzen des diagnostischen Konzepts «Totalitarismus» werden seit langem
diskutiert.' Differenziert ist die Frage zu beantworten, welchen Beitrag hierzu die
katholischen Kirche geleistet hat. Vor 75 Jahren erreichte die lehramtliche
Verurteilung von Kommunismus und Nationalsozialismus ihren Höhepunkt, als

Papst Pius XI. (1922-1939) in der Osterzeit die Enzykliken Mit brennender
Sorge (Deutschland, 14. März 1937)", Divini redemptoris (Kommunismus, 19.

März)3 und Firmissimam constantiam (Mexiko, 28. März)4 verfasste. Von einer
«vatikanischen Totalitarismustheorie» wird gesprochen.5 Es stellt sich die Frage,
ob den Enzykliken tatsächlich eine konsistente gemeinsame Theorie zu Grunde
lag, oder ob sie eher situativ auf unterschiedliche Problemlagen antworteten;
zudem, welche Eigenarten die kirchliche Lehre, in Abgrenzung zum Selbstverständnis

der westlichen Demokratien, charakterisierten. Wie hat sich schliesslich
die Lagebeurteilung des Papstes in seinen letzten, durch langanhaltende Krankheit

gekennzeichneten Jahren gewandelt? Stehen die drei Enzykliken in Zusam-

Wolfgang Wippermann, Totalitarismustheorien. Die Entwicklung der Diskussion von den

Anfangen bis heute (Erträge der Forschung 291), Darmstadt 1997; Eckhard Jesse, Totalitarismus

in 20. Jahrhundert. Eine Bilanz der internationalen Forschung, Baden-Baden "1999.
Pius XL. Enzyklika Mit brennender Sorge. 14. März 1937, in: Der Notenwechsel zwischen
dem Heiligen Stuhl und der deutschen Reichsregierung. I: Von der Ratifizierung des

Reichskonkordats bis zur Enzyklika «Mit brennender Sorge». Bearb. von Dieter Albrecht
(VKZG.A 1). Mainz 1965, 402^43. Der Text ist tabellarisch der Entwurffassung Faulhabers

gegenübergestellt.
Ders., Enzyklika Divini redemptoris, 19. März 1937, in: AAS, 29 (1937), 65-106.
Ders., Enzyklika Firmissimam constantiam. 28. März 1937. in: AAS, 29 (1937), 189-199.
Vgl. etwa: Die vatikanische Totalitarismustheorie. Interview von Anne Françoise Weber
mit Thomas Brechenmacher. 24. März 2012, (http://www.dradio.de/dkultur,'sendungen/reli-
gionen/1712793> (10.8.2012).

SZRKG. 106(2012), 167-187



168 Klaus Unterburger

menhang mit jener spirituellen Wende des Papstes, die Emma Fattorini
herausgearbeitet hat, die ihn in zunehmende Isolation an der Kurie führte.' Auch wenn
noch längst nicht alle Fragen gelöst sind, hat doch die vatikanische
Archivöffnung 2003/2006 unser Hintergmndwissen zu den drei Osterenzykliken derart
verdichtet, dass sie tiefgehender interpretiert werden können. Im Folgenden sollen

bisherige Forschungsergebnisse auf diese Fragen hin analysiert werden.

Katholischer Totalitarismus? Die Strategie des Papstes gegen den Laizismus

Die Entstehung des Begriffs «Totalitarismus» weist zurück auf Italien, wo er von
Oppositionellen gegen die sich konsolidierende und formierende faschistische
Herrschaft Benito Mussolinis (1883-1945) verwendet wurde, besonders seit dem
Ausschalten der «Aventin-Opposition» und der diktatorialen Wende 1925. Er
sollte das Neue der faschistischen Herrschaftsform deutlich machen, dazu bald
auch die strukturelle Verwandtschaft mit dem sowjetmssischen Kommunismus.
Liberale wie Giovanni Amendola (1882-1926)8 und Christdemokraten wie Luigi
Sturzo (1871-1959)9 verwendeten den Terminus; gerade katholische Exilpolitiker

wie Sturzo, aber auch Sozialisten und Liberale, trugen zur Verbreitung des

«Totalitarismus»-Begriffs bei, besonders in Frankreich.10 Die Faschisten
übernahmen ihn mitunter als Selbstbezeichnung."

Die Eigenart des Deutungskonzepts «Totalitarismus» liegt darin, (a) das Neue
der Gewaltregime seit 1918 herauszuarbeiten und (b) stmkUirelle
Gemeinsamkeitenjenseits der Einteilung in «links» und «rechts» zu benennen Lind mit
Typisierungen zu arbeiten. Ausgearbeitete Totalitarismustheorien betonen dabei vor
allem die so vorher nie dagewesene Entgrenzung staatlicher Gewalt, die Konzentration

auf einen Führer, die Ausschaltung oppositioneller Parteien und Strömungen,

begleitenden Terror und Kontrolle mittels der Geheimpolizei, Militarisierung

des Politischen, quasireligiöse Inszenierungen und das Zerschlagen einer
vorgegebenen rechtlichen Ordnung.12 Die typisierende Eigenart dieser
Deutungskonzeption macht verständlich, dass an ihr von Anfang an Kritik geübt wurde.
Die wichtigsten Einwände sind, (a) Differenzen und Abhängigkeiten linker und

Vgl. Emma Fattorini. Pio XL Hitler e Mussolini. La solitudine di un papa. Turin 2007.
Jens Petersen. Die Geschichte des Totalitarismusbegriffs in Italien, in: Flans Maier (Hg.).
«Totalitarismus» und «Politische Religionen». Konzepte des Diktaturvergleichs. I—III (Politik-

und Kommunikationswissenschaftliche Veröffentlichungen der Görres-Gesellschaft 16.

17.21). Paderborn u.a. 1996-2003. hier 1.15-35.
Vgl. zum Kommunismus Anm. 53; zum Nationalsozialismus den ersten Teil von Mit
brennender Sorge, wo der katholische Glaube gegen eine völkisch-religiöse L'mdeutung der
Begriffe verteidigt wird.
Hierzu auch: Michael Schäfer, Luigi Sturzo als Totalitarismustheoretiker. in: ebd., 37—47.

Petersen. Geschichte (wie Anm. 7); Hans Maier. Zur Deutung totalitärer Herrschaft 1919-
1989, in: ders.. Totalitarismus (wie Anm. 7), III. 9-28.
Petersen. Geschichte (wie Anm. 7), 29f.
Vgl. die vergleichend-typisierenden Beiträge in Jesse. Totalitarismus (wie Anm. I v.a.
135-212.



Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus? 169

rechter Regime voneinander nicht zureichend herauszuarbeiten; (b) von einer

ausgebildeten Vollform auszugehen anstatt gerade die kontingenten Ursachen
des Entstehens zu erforschen; zudem (c) das Komplexe, Polykratische, ja
teilweise Chaotische der modernen Regime zu verkennen. Ursprung, Leistungskraft
und Grenzen der typisierenden Konzeption sollten im Hinterkopf behalten werden,

wenn die päpstliche Deutung des «Totalitarismus» dargestellt wird.
Papst Pius XI. hat in einer berühmten Ansprache am 18. September 1938 die

Lehre vom totalitären Staat zurückgewiesen: Dieser beruhe auf dem Grundsatz,
nichts ohne Staat, alles für den Staat. Die Falschheit dieses Prinzips sei evident.
Es handele sich um eine gewaltige Usurpation, denn nur der Herrschaft der

Kirche müsse der Mensch de iure völlig anhängen.1' Eine Unterscheidung
zwischen übernatürlich und staatlich-natürlicher Totalität hatte der Papst schon

in einem Schreiben an den Mailänder Kardinal Ildefonso Schuster (1880-1954)
im April 1931 vorgenommen, unter den Termini «objektive» und «subjektive
Totalitarität».14 Nicht von ungefähr weist so auch der päpstliche Gebrauch des

Begriffs «Totalitarismus» zurück auf den italienischen Kontext. Auch wenn der

Begriff selbst eher vereinzelt Verwendung fand,^ gehört die grundsätzliche
Unterscheidung zwischen positiver, kirchlicher Totalität und negativer, antichristlicher,

zu den programmatischen, frühen und durchgehenden Grundüberzeugungen
des Ratti-Pontifikats.16 Sie können als Hintergrund für wichtige politische

Weichenstellungen in acht Punkten entfaltet werden:

Vgl.: «Cos'si dice un po' dappertutto: tutto deve essere dello Stato ed ecco lo Stato
totalitario, come lo si chiama: nulla senza lo Stato, tutto allo Stato. Ma in ciò vi è una falsità
così evidente, che fa meraviglia che uomini, del resto seri e dotati di talento, lo dicano e lo
insegnino alle folle. Infatti come lo Stato potrebbe essere veramente totalitario, dare tutto
all'individuo e chiedergli tutto: come potrebbe dare tutto all'individuo per la sua perfezione
interiore - poiché si tratta di christiani - per la sanctificazione e la glorificazione delle
anime? Perciò queste cose sfuggono alla possibilità dello Stato, nella vita presente e in vista
della vita futura, eterna! E in questo caso ci sarebbe una grande usurpazione, perché se c'è
un regime totaliario - totalitario di fatto e di diritto - è il regime della Chiesa, perché
l'uomo appartiene totalmente alla Chiesa, deve appartenerle, dato che l'uomo è creatura del
buon Dio. egli è il prezzo della redenzione divina, è il servitore di Dio. destinato a vivere
quaggiù, e con Dio in cielo. E il rappresentante delle idee, dei pensieri e dei diritti di Dio
non è che la Chiesa. Allora la Chiesa ha veramente il diritto e il dovere di reclamare la

totalità del suo potere sugli individui: ogni uomo, tutto intero, appartiene alla Chiesa, perché
tutto intero appartiene a Dio. Non c'è dubbio su questo punto, per chi non voglia negare
tutto.» Pius XI.. Alla federazione francese dei sindacati cristiani. Verità nella carità per
l'azione. 18. September 1938. in: Discorsi di Pio XI. hg. von Domenico Bertetto. Ili: 1934-
1939. Vatikanstadt :1985. 810-816. hier 814.
Pius XI. an Kardinal Ildefonso Schuster, 26. April 1931. in: AAS, 23 (1931). 145-150.
Vgl. Patrizio Foresta, Der «katholische Totaliarismus». Katholizismus und Moderne im
Pontifikat Papst Pius' XL. in: Manuel Franzmann/Christel Gärtner/Nicole Köck (Hg.).
Religiosität in der säkularisierten Welt. Theoretische und empirische Beiträge zur
Säkularisierungsdebatte in der Religionssoziologie (Veröffentlichung der Sektion Religionssoziologie

der Deutschen Gesellschaft für Soziologie 11). Wiesbaden 2006. 177-195. hier 181.

Alberto Guasco, Un termine e le sue declinazioni: chiesa cattolica e totalitarismi tra bibliografia

e ricerca, in: ders./Raffaela Perin (Flg.). Pius XI: Keywords. International Conference.

Milan 2009 (Christianity and history 7). Wien/Zürich/Berlin 2010. 91-106.



' 70 Klaus Unterburger

(1) Die physische Not des Kriegs und die Verwerfungen der Nachkriegsgesellschaft

sind Folgen falscher geistiger Prinzipien, der Ablehnung der Autorität

Christi und seiner Kirche.p
(2) Das Programm des Papstes setzt so die spezifische Geschichtssicht des

katholischen Integralismus voraus, nach der die Neuzeit in der Abfolge
Protestantismus, Aufklärung, Liberalismus und Sozialismus eine sukzessive
Zurückweisung der gottgewollten Autorität (Laizismus) und damit eine Entchristlichung
(Säkularisierung) bedeute.IS

(3) Die Kirche besitzt in Lehre, Sakramenten und Weisungen die Heilmittel
für die Moderne. Nicht im Materiellen und in der Politik, sondern in der christlichen

Botschaft allein, im regnimi Christi, sei pax in einem umfassenden
Verständnis zu finden.19

(4) Im Gegensatz zu seinem Vorgänger griff der Papst deshalb das spirituelle
Programm auf, die umfassende Königsherrschaft Christi mittels eines eigenen
liturgischen Festes als Heilmittel für die Gegenwart zu proklamieren; er
beauftragte den Dominikaner Reginald Garrigou-Lagrange (1877-1964) mit dem
Entwurf für seine Enzyklika Quas primas.20

(5) Auf dieser Grundlage haben Staat und Politik einen eigenständigen
Bereich, das bonum commune. In diesem Sinne besteht also kein katholischer
Totalitarismus, vielmehr ist Pius XI. ein Gegner von Priestern in der Politik und von
katholischen Parteien.

(6) Aufgabe der Priester und Laien ist vielmehr das Apostolat, die Ausbreitung

der kirchlichen Botschaft, mittels der «Katholischen Aktion». Diese mischt
sich nicht in die Politik, sondern will die soziale Königsherrschaft Christi in die
Welt tragen. In ihr sind die Laien dem Klerus untergeordnet.21

(7) Die Herrschaft Christi, das Reich Gottes, ist ausschliesslich die katholische

Kirche, die streng zentralistisch-hierarchisch verfasst ist. Dem Papst
gehorsam zu sein, die Herrschaft des Papstes über die Seelen, ist so Sache des

übernatürlichen Fleils.22

Pius XL, Enzyklika Ubi arcano Dei, 23. Dezember 1922, in: AAS. 14 (1922), 673-700. hier
676-684.
Ebd.. 683f.
Ebd.. 684-700.
Pius XL. Enzyklika Quas primas, 11. Dezember 1925. in: AAS. 17 (1925). 593-610: Marie-
Thérèse Desouche. Genèse de l'encyclique Quas primas de Pie XI sur le Christ Roi. in: Pie
XI et la France, hg. von Jacques Prévotat (Collection de l'Ecole Française de Rome 438).
Rom 2010, 285-3 13.

Pierre Barrai, Le magistère de Pie XI sur l'action catholique, in: Achille Ratti. Pape Pie XI.
Actes du colloque organisé par l'école française de Rome en collaboration avec l'Université
de Lille III - Greco n.° 2 du CNRS, l'Università degli studi in Milano, l'Università degli
studi di Roma - «La Sapienza», la Biblioteca .Ambrosiana (Rome. 15-18 mars 1989)
(Collection de l'École française 223), Rom 1996, 591-603.
Als Beispiele für die zentralistische Kirchenführung: Andrea Riccardi. Pio XI e l'episcopato
italiano, ebd.. 529-548: Hubert Wolf, Politik in Gottes Hand, in: FAZ. 21. Februar 2010.



Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus? 171

(8) Auf zwei Gebieten ist der Kampf gegen den modernen Laizismus und die

Säkularisierung vor allem zu fuhren, da es um die Formung der kommenden
Generation geht. Auf sie konzentrierte sich defensiv immer mehr das kirchliche
Interesse, zu ihnen verfasste Pius XI. grundlegende Enzykliken, nämlich zu Ehe

und Familie und zu Erziehung und Schule.23

Soweit die Ebene der Prinzipien. Eine andere Frage ist, wie die kirchliche
Wirksamkeit, das Apostolat und die Katholische Aktion, faktisch politisch
abzusichern sei. Im Gegensatz zu seinem Vorgänger schätzte Pius XI. von Beginn an

die Erfolgsmöglichkeit mittels christlicher demokratischer Parteien skeptisch ein.

Zwar stehe die Kirche den verschiedenen Regierungsformen, so in der
Antrittsenzyklika, neutral gegenüber. Dennoch sah der Papst in der Demokratie schnell

egoistisch-materielle Parteiinteressen dominieren, diese Staatsform also eher als

Ausdruck der Abfallbewegung von der wahren Autorität, die kaum wirksam zur
gesellschaftlichen Gesundung führen könne.24 Katholische Parteien schienen ja
zudem die Sendung von Kirche und Staat zu verwischen und zu zweideutigen
Kompromissen gezwungen zu sein. Die Wirksamkeit der Kirche wollte der Papst
eher mittels Konkordate sichern: sein Pontifikat war die grosse Ära der Konkordate.

Diese Verträge hatten entsprechend den päpstlichen Leitprinzipien jeweils
eine dreifache Zielbestimmung, nämlich (1) die Unabhängigkeit der Kirche vom
Staat und damit die Durchsetzung des CIC von 1917 mit dem päpstlichen
Bischofsernennungsrecht zu sichern; dies wurde als unaufgebbar angesehen, die
volle Autoritätsausübung durch den Papst galt als heilsentscheidend; (2) darauf
aufbauend sollte der Kirche ein möglichst weiter Wirksamkeitsbereich gesichert
werden: wichtig war der Einfiuss auf Schule und Erziehung; (3) das Endziel sollte
der katholische Staat sein, der den Katholizismus als Staatsreligion erklärt und für
die Einhalutng der katholischen Ehelehre und -moral im öffentlichen Raum sorgt.

Die Unterscheidung zwischen Prinzipien und faktischer Ebene der Diplomatie
hilft begreifen, dass der Hl. Stuhl auch mit den kirchenfeindlichsten Staaten
bestrebt war, Konkordate zu schliessen. Die Kirche besass ja auch fur diese

heilbringende Prinzipien, doch musste man möglichst Räume schaffen, damit diese

dort auch verkündigt werden konnten. Um Seelen zu retten musste sie, so der

Papst, eben sogar mit dem Teufel verhandeln."5 So erklären sich die Hoffnungen
in katholisch-autoritäre Staaten, mit denen man stabile, für einen hierarchisch-

(http:/7www.faz.net/aktuelI;feuilleton/2.l782/papst-entscheidungen-politik-in-gottes-hand-
1942817.htmb (10.8.2012).
Pius XL. Enzyklika Div ini illius magistri. 31. Dezember 1929, in: AAS. 22 (1930), 49-86;
ders., Enzyklika Casti connubii, 31. Dezember 1930, ebd.. 539-592.
«Deinde in re publica fere soient partes, non pro opinionum varietate, commune bonum
sincere spectantes, inter se contendere; vere propriis servientes utilitatibus in perniciem ce-
terorum [...] Quas formas etsi Ecclesiae doctrina - ut cetera quae iure et ratione sunt institu-
ta - non reiicit, tarnen inter omnes liquet eas factionum improbitati facile patere.» Pius XL.
Enzyklika Ubi arcano Dei (wie Anm. 17), 678.
Nostre Informazioni, L'Osservatore Romano, 16. Mai 1929, Nr. 114. 3 (Bericht über die
Papstaudienz vom Vortag).



172 Klaus Unterburger

exklusivistischen Katholizismus sehr günstige Bedingungen aushandeln konnte,
für die man geme die christlichen Parteien opferte, so in Portugal nach dem

Militärputsch 1926,"6 in Österreich, wo man von Seiten des Hl. Stuhls ausdrücklich
auf die Abschaffung der republikanischen Verfassung drängte" und - nach einigem

Zögern - auch in Spanien, wo sich der Papst im September 1936 auf die
Seite der Aufständischen stellte."' Besonders wichtig war Italien, wo man mit
Hilfe Mussolinis nicht nur ein für die Kirche sehr vorteilhaftes Konkordat
aushandeln, sondern auch die römische Frage lösen konnte, die seit 1870 die päpstliche

Politik auf scheinbar aussichtslose Weise beschäftig hatte. Nur die neue
territoriale Unabhängigkeit schien das zentralistisch-umfassende Kirchenregiment

der Päpste über die Gesamtkirche abzusichern. So pries der Papst bei
Abschluss des Konkordats Mussolini als den Mann, den die Vorsehung geschickt
habe.29 Hierfür nahm man nicht nur Artikel 43 des Konkordats, der die parteipolitische

Betätigung der katholischen Aktion verbot, in Kauf, sondern auch

Artikel 24, nach dem der Papst sich nicht in internationale Konflikte einmischen
durfte, es sei denn, alle Parteien wünschten ihn als Vermittler, eine Bestimmung,
die gerade ab 1939 wichtig wurde."'0 Für die Kirche schien Mussolini aber nicht
nur die unabhängige absolutistische päpstliche Kirchenregierung zu garantieren,
sondern auch eine wirkmächtige Rechristianisierung der italienischen Gesellschaft,

während es dem Duce um Absicherung seiner Herrschaft ging und er im
Universalismus der römischen Kirche Anschluss fand für seine über Italien
hinausweisenden Ansprüche der latinità. Konflikte gab es so nicht wegen der

Aushebelung der parlamentarischen Demokratie, sondern nur, wenn das
Konkordat verletzt wurde, ZLinächst in der Frage der Azione Cattolica, wo die
päpstlichen Proteste 1931 durch einige Zugeständnisse schnell wieder still gestellt
wurden.31 Der italienische Klerus war begeistert vom Duce?2 Die Rechte des

Menschen waren fur Pius XL die Kehrseite der Pflichten gegen Gott; so konnte

Vgl. Geschichte des Christentums. Religion-Politik-Kultur. XII: Erster und Zweiter
Weltkrieg. Demokratien und totalitäre Systeme (1914-1958). hg. von Jean-Marie Mayeur,
Freiburg/Basel/Wien 1992, 500-515 (Antonio Matos Ferreira).
Walter M. Iber, Im Bann des Priesterpolitikers. Die Christlichsoziale Partei in der Ersten

Republik Österreich, in: Hubert Wolf (Hg.). Eugenio Pacelli als Nuntius in Deutschland.
Forschungsperspektiven und .Ansätze zu einem internationalen Vergleich (VKZG.B 121).
Paderborn u.a. 2012, 257-274.
Hubert Wolf, Francos Putsch und Papstes Segen. FAZ 9. September 2011. <http:/ www.
faz.net/frankfurter-allgemeine-zeitung/bilder-und-zeiten/francos-putsch-und-papstcs-scgen-
11134810.html) (10.08.2012).
So bei der der Mailänder katholischen Universität am 13. Februar 1929 gewährten Audienz.
Vgl. Aram Mattioli. «E salva l'Italia nel Duce.» Die katholische Kirche im faschistischen
Italien 1922-1938. in: Richard Faber (Hg.). Katholizismus in Geschichte und Gegenwart.
Würzburg 2005. 121-141, hier 130f.

0 Giovanni Miccoli, Das katholische Italien und der Faschismus, in: QFIAB, 78 (1998), 539-566.
1

Francesco Malgeri, Chiesa cattolica e regime fascista, in: Il regime fascista. Storia e

storiografia, hg. von Angelo del Boca Massimo Lcgnani Mario G. Rossi. Rom Bari 1995.
166-181.
Mimmo Franzinelli, Il clero del Duce il duce del clero. Il consenso ecclesiastico nelle
lettere a Mussolini (1922-1945). Ragusa 1998.



Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus 173

es nur ein Recht für die Kirche und die naturrechtlich erkennbare oder göttlich
geoffenbarte Wahrheit geben, die der Staat nicht verletzen durfte, nicht aber ein
Recht auf Unmoral und Irrtum, ohne das in gewissem Grade eine plurale Demokratie

nicht existieren konnte. "
Der in der sozialen Königsherrschaft Christi zum Ausdruck kommende

Totalitätsanspruch, der Kampf gegen die Entchristlichung in der Moderne, die Sicherung

des Apostolats der Kirche und der katholischen Aktion mittels Diplomatie
und Konkordaten, schliesslich die Wertschätzung autoritärer Staaten, die der
Kirche den beanspruchten Freiraum einräumen, diese vier Grundprinzipien prägten

die Politik des Hl. Stuhls in der Zwischenkriegszeit. Sie sind der Hintergrund,

von dem aus die vatikanische Politik gegenüber der Sowjetunion, Mexiko
und Deutschland skizziert und interpretiert werden kann und die die Enzykliken
von 1937 bestimmen. Freilich kann diese Geschichte auch als Geschichte einer
zunehmenden Desillusioniemng des Papstes gelesen werden, den spirituell-prophetische

Einsichten in den letzten Jahren seines Lebens zumindest teilweise von
diesem Grundrahmen haben Abstand nehmen lassen.

Entstehungsgeschichte und Flintergründe der Kommunismus-Enzyklika

Kommunismus und Sozialismus waren erstmals 1846, dann aber besonders seit

Papst Leo XIII. (1878-1903) Gegenstand scharfer kirchlicher Verurteilungen.
Trotz dieser prinzipiellen Ablehnung weckte die russische Oktoberrevolution
Hoffnungen und Illusionen.34 Die rechtliche Diskriminierung des Katholizismus
schien überwunden zu sein; die am 23. Januar 1918 dekretierte Trennung von
Staat und KircheJ> schien ungeahnte Bekehmngschancen für das Riesenreich zu
öffnen. Achille Ratti als apostolischer Delegat in Polen wünschte sogar nach

Russland aufbrechen zu dürfen, um dort sein Blut für die Ausbreitung des

katholischen Glaubens opfern zu können.'6 Die folgende sowjetische
Religionsgesetzgebung führte zur Ernüchtemng, wobei der römische Widerstand sich
nicht von ungefähr gerade an der Bestimmung entzündete, die Nutzung von
Kirchengebäuden vor Ort zu gründenden Kultvereinen zur Verfügung zu stellen,
da dies das zentralistische neue Kirchenrecht zu torpedieren drohte.'7

Daniele VIenozzi. Diritti naturali e diritti umani. L'opposizione di Pio XI ai Totalitarismi,
in: La papauté (contemporaine (XlXe-XXe siècles) il papato contemporaneo 4 (secoli
X1X-XX). hg. von Jean-Pierre Delviile/Marko Jacov (Bibliothèque de la RHE 90 Collectanea

Archivi Vaticani 68), Löwen/Vatikanstadt 2009. 483^194.
Hansjakob Stehle. Die Ostpolitik des Vatikans. Geheimdiplomatie der Päpste von 1917 bis
heute. Bergisch-Gladbach-1983. 13-26.
Dekret des Rates der Volkskommissare vom 23. Januar 1918. in: Die orthodoxe Kirche in
Russland. Dokumente ihrer Geschichte (860-1980). hg. von Peter Hauptmann/Gerd
Stricker. Göttingen 1988. 648f.

b
Vgl. Laura Pettinaroli. Pio XI e Michele d'Herbigny: analisi d'una relazione al vertice della
chiesa alla luce del materiale delle udienze pontificie (1922-1939). in: Puis XL Keywords
(wie Anm. 16). 279-297. hier 280f

57 Stehle. Ostpolitik (wie Anm. 34). 21.59.



174 Klaus Unterburger

Trotz prinzipieller Gegnerschaft gegen den Kommunismus bestimmte die

Hoffnung, dem katholischen Glauben Freiräume zu sichern und Russland zu
bekehren in den 1920er Jahren die vatikanische Politik, und zwar zweigleisig: (a)
Zum einen suchte man in diplomatischen Verhandlungen Religionsfreiheit gegen
Hungerhilfe und vor allem diplomatische Anerkennung der UDSSR zugesichert
zu bekommen, so das berühmte päpstliche Memorandum für Rapallo vom 15.

Mai 1922 und die Unterredungen mit Aussenminister Tschitscherin (1872-
1936), dann die Geheimverhandlungen des Nuntius Eugenio Pacelli (1876-1958)
in Berlin mit dem russischen Botschafter Nikolai Krestinski 1883-1938).'8 (b)
Zum anderen versuchte Pius XL in der Sowjetunion eine Geheimhierarchie
aufzubauen und liess Untergrundbischöfe weihen. Diese Unternehmungen waren
mit den weitausgreifenden schwärmerischen Plänen des Jesuiten, Rektor des

Orientalischen Instituts in Rom und ersten Geheimbischofs, Michel d'Herbignys
(1880-1957) verbunden, der damaligen Seele der päpstlichen Russlandpolitik. Er

gewann direkten Zugang zum Papst, hatte mit der 1925-1934 existierenden
Commissio pro Russia grössten Einfiuss auf die vatikanische Ostpolitik und
erreichte 1928 die Gründung des Collegium Russicum:9 Die Gründe für das Scheitern

dieser Anstrengungen, Hoffnungen und Illusionen sind vielfältig: Die

Vermengung der Katholikenfrage mit der sowjetischen Feindschaft zu Polen, die

Unfähigkeit des Hl. Stuhls, im Vergleich mit den USA grössere materielle Flilfe-
leistungen zu organisieren, der poiykratische Charakter der sowjetischen Flerr-
schaft, bei dem die auf" Diplomatie setzende Aussenpolitik Tschitscherins sich
nicht gegen Tscheka bzw. GPU durchsetzen konnte; die religionspolitische
Verhärtung unter Stalin 192940 und die nochmals intensivierte Atheismuspropaganda.

Aber auch die naiven vatikanischen Geheimmissionen, die der
Sicherheitspolizei nicht entgingen und die das Misstrauen nährten, taten das ihrige.41

Anfang 1930 setzten beide Seiten auf Konfrontation: der Papst rief zu einem

Kreuzzug des Gebets auf, am 19. März zelebrierte er in St. Peter eine Sühnemesse.

Inzwischen wurde die Sowjetunion, zur Verbitterang des Papstes, von immer
mehr Staaten diplomatisch anerkannt, 1933 noch von den USA. 1934 folgte die
Aufnahme in den Völkerbund. Den Gegnern d'Herbignys, vor allem seinem

Ordensgeneral Wladimir Ledóchowski (1868-1942), den Parteigängern Polens
und dem Staatssekretariat, gelang es. den Bischof zu stürzen, der bald völlig in

römische Ungnade fiel.4"

Ebd.. 26-107: Antoine Wenger. Rome et Moscou 1900-1950. Paris 1987. 131-178.
Wenger. Rome (wie Anm. 38). 179-222: Léon Tretjakewitsch. Bishop Michel d'Herbigny
and Russia. A Pre-Ecumenical .Approach to Christian Unity (Das östliche Christentum. NF
39). Würzburg 1990.
Über religiöse Vereinigungen. Beschluss des Allrussischen Zentralexekutivkomitees und
des Rats der Volkskommissare. 8. April 1929. in: Russische Orthodoxe Kirche (wie Anm.
35), 735-738: Kommentar zu der vom 14. Sowjetkongreß am 18.5.1929 beschlossenen

Neufassung des Art. 4 der Verfassung der RSFR. ebd.. 738f.
Hierzu auch Antoine Wenger. Catholiques en Russie d'après les Archives du KGB 1920-
1960. Paris 1998.

Tretjakewitsch, Bishop (wie Anm. 39). 218-282: Pettinaroli. Pio XI (wie Anm. 36); dies..



Höhepunkt des päpstlichen Antitotalilarismii.s 1 75

Geblieben war die beinahe vollständige Abhängigkeit der vatikanischen
Russlandpolitik von der Gesellschaft Jesu. Der Jesuitengeneral stand in der inte-

gralistischen Geschichtssicht der offiziösen römischen Jesuitenzeitschrift Civiltà
Cattolica. Die Grundübel der Moderne wurzeln in der Revolution, dem Aufstand

gegen Gott und die von ihm gesetzte Autorität: so gebe es eine freimaurerisch-
satanische Weltverschwörung, die alle Ordnung umkehre.4'1 Letzte Frucht derselben

sei der materialistische Bolschewismus. Die Oktoberrevolution, die die
Civiltà in dunklen Katastrophenahnungen bereits vorhergesagt hatte.44 sei von
Freimaurern und Juden gesteuert worden.^ Mit der extensiven Beschäftigung mit
dem Sowjetkommunismus wurde immer mehr dessen (anti-)religiöser, eschato-

logischer Charakter betont. Jesuitengeneral und päpstliches Staatssekretariat

sorgten sich nicht nur wegen Christenverfolgung und intensivierter
Gottlosenpropaganda in Russland; sie glaubten an dessen weltweite Aktivitäten und die

Wühlarbeit einer atheistisch-bolschewistischen Propaganda.46 In Rom gründeten
die Jesuiten ein Segretario speciale sull'Ateismo, das von Joseph Ledit (1898-
1936) geleitet wurde, das Informationen (gestützt auf das weltweite Netzwerk
der Jesuiten) über die weltweiten Aktivitäten des Bolschewismus sammeln und
entlarven und Gegenmassnahmen propagieren sollte. 1935-1939 erschien zu
diesem Zweck die Zeitschrift Lettres de Rome in fünf Sprachen. Parallel
sammelte Staatssekretär Pacelli von den Nuntien weltweit Informationen über
bolschewistische Umtriebe.47

Der Antikommunismus der römischen Jesuiten und des Ordensgenerals standen

hinter der Enzyklika Divini Redemptoris. Ledóchowski selbst hat zu dieser
im April 1936 die Anregung gegeben; er wollte eine Abwehrfront gegen die

Dritte Internationale initiieren;48 der Papst selbst gab den römischen Jesuiten, die

- mit eher milderndem Einfiuss - der französische Kommunismusexperte Gusta-

Mgr Michel d'Herbigny. Parcours d'un prélat français dans la Curie romaine (1922-1939).
in: Pie XI et la France (wie Anm. 20), 103-131.
Francesco Dante, Storia della «Civiltà Cattolica» (1850-1891). Il laboratorio del Papa. Rom
1990: Giacomo Martina. Storia della Compagnia di Gesù in Italia (1814—1893), Brescia
2003, 89-113, 165-180. 301-305. Eine ähnliche Geschichtssicht hatte auch die französische

Jesuitenzeitschrift Etudes. Vgl. Giorgio Petracchi. I Gesuiti e il comunismo tra le due

guerre, in: Vincenzo Ferrone (Hg.). La Chiesa cattolica e il totalitarismo, Florenz 2004,
123-152.
Petracchi. Gesuiti (wie Anm. 43), 127f.

Vgl. etwa: La rivoluzione russa e le sue lezioni politiche, in: La Civiltà Cattolica. 68/3
(1917), 22-33: Dopo dieci anni di Bolscevismo, in: La Civiltà Cattolica. 78/4 (1927). 481-
490.
Elisa Giunpero. L'inchiesta sul comunismo in Cina, in: Pius XL Keywords (wie Anm. 16),
393^105.
Andrea Mariuzzo. P. Joseph Ledit e le Lettres de Rome sur l'atheisme moderne. (http://sns-
it.academia.edu AndreaMariuzzo'Talks 10426 p._Joseph_Ledit_e_le_Lettres_de_Rome_su
rJAtheisme_Moderne> (10.8.2012).
Philippe Chenaux. Pie XI et le communisme (1930-1939). D'après les archives du Vatican,
in: La Papauté (wie Anm. 33). 471-482. hier 475.



176 Klaus Unterburger

4«
ve Desbuquois (1869-1959) vom Centre de Vanves ergänzte, zwei Schemata
als Direktiven. Der darauf aufbauende jesuitische Entwurf war eher empirisch
und politisch ausgerichtet; dazu kam ein Schema des Assessors des Heiligen
Offizium, Alfredo Ottaviani (1890-1979), in das die Vorarbeiten"0 dieser Behörde

gegen Totalitarismus und Kommunismus einflössen und das eher
weltanschaulich auf den Marxismus an sich ausgerichtet war.M Die Redaktion hatte das

Staatssekretariat. Der Jesuitengeneral drängte auf Verschärfungen und

Präzisierungen; seine Vorschläge, hinter den Kommunismus explizit eine jüdisch-freimaurerische

Verschwörung zu sehen, wurden aber vom Papst blockiert, der hierfür

erst Beweise sehen wollte.'2 Den Inhalt der Enzyklika prägen die
spezifischen Themen der römischen Jesuiten: der Kommunismus wird gedeutet (a) als

Frucht einer Abfallbewegung von Gott, die alle Ordnung zerstöre und in den

Materialismus münde;" er habe (b) einen quasireligiösen, quasimessianischen
Charakter;'4 (c) die bürgerliche Presse schweige über dessen Verbrechen und
bemerke dessen Wühlarbeit nicht, die es aufzudecken gelte;" (d) es handle sich um
eine weltweite Verschwörangstätigkeit, die hinter den antikirchlichen Exzessen

in der Sowjetunion, in Spanien und in Mexiko stehe.'6 Der vom Papst übernommene,

römisch-jesuitische Antikommunismus gipfelte in der Aussage, der
Kommunismus sei in sich schlecht und eine Zusammenarbeit mit ihm in keiner Weise
erlaubt,'7 eine kategorische Absage an die Bewegung einer «Volksfront» in
europäischen Staaten und an die Verträge, die mit UDSSR geschlossen wurden. Als
Heilmittel werden Gebet, Apostolat und die katholische Soziallehre eingeschärft.

Die Mexikoenzyklika: Endpunkt einer päpstlichen Kehrtwende

Mit Divini Redemptoris ist der Rahmen vorgegeben, in den sich die vatikanische
Wahrnehmung der Situation der Kirche in Mexiko einfügt: die Kirchenpolitik
der mexikanischen Regierung der 1930er Jahre als Teil einer bolschewistischen,
von Moskau gesteuerten Offensive gegen die Kirche, die es aufzudecken gelte.
Dennoch hat diese eine eigene Vorgeschichte; sie gründet auf einem langjährigen

Ebd., 476-478. Hinzu kamen die konkreten Informationen des in Rom weilenden, von
d'Herbigny geweihten Untergrundbischofs Pie Eugène Neveu (1877-1947). - Zu Desbuquois

vgl. Paul Drulers. Politique sociale et christianisme. Le père Desbusquois et l'Action
populaire. I—II. Paris 1968/1981.
Hubert Wolf. Pius XL und die «Zeitirrtümer». Die Initiativen der römischen Inquisition
gegen Rassismus und Nationalismus, in: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte. 53 (2005). 1—42.

Chenaux. Pie XI (wie Anm. 48). 475f.
Fattorini. Pio XI (wie Anm. 6). 68.
Pius XL. Divini redemptoris (wie Anm. 3). 69-72.
Ebd.. 69.
Ebd.. 75.

Ebd.. 74-76.
«Comunismus cum intrinsecus sit pravus. eidem nulla in re est adiutrix opera ab eo commo-
danda. cui sit propositum ab excidio christianum civilemque cultum v indicare.» Ebd.. 96.
Petracchi, Gesuiti (wie Anm. 43), 145.



Höhepunkt des päpstlichen Antilotalitarismus.' 177

Konflikt mit den - in vatikanischen Augen - laizistisch-freimaurerischen
Regierungen in Mexiko. Sie kann deshalb keinesfalls auf die Verurteilung des

Kommunismus in Divini Redemptoris reduziert werden.
Auch in Mexiko ist zum Verständnis des Konflikts die Ebene der Prinzipien

von der der Fakten zu unterscheiden.'' Prinzipiell war die aus der Revolution
hervorgehende Verfassung von Querétaro von 1917 laizistisch-antiklerikal
geprägt: Artikel 3 schrieb den laizistischen Charakter der öffentlichen Schulen und

die staatliche Aufsicht für Privatschulen vor. Artikel 5 verbot religiöse Orden.
Artikel 27 erklärte den Kirchenbesitz zu Staatseigentum. Artikel 130 verweigerte
Kirchen und religiösen Gemeinschaften den Status einer Rechtspersönlichkeit
und reglementierte die Zahl der Priester.60 Die theoretischen Rechtsprinzipien
wurden aber kaum umgesetzt und nicht einmal Ausführangsbestimmungen erlassen;

die Kirche völlig aus der Schule zu verdrängen hätte einen Kollaps des

Systems aus Mangel an Lehrkräften herbeigeführt. Selbst als 1926 Innenminister
Plutarco Elias Calles (1877-1945) zum Präsidenten aufstieg und der staatliche
Antiklerikalismus aggressiver und entschiedener wurde, gab es Interpretationsspielraum.

Der Episkopat, der bislang die Regierangspolitik in Hirtenbriefen
angegriffen hatte und der die ländlich geprägte Mehrheit der Bevölkerung (wenn
auch nicht der Wähler) hinter sich glaubte, war deshalb in «Falken» und
«Tauben» gespalten. Erstere standen hinter der neugegründeten Liga nacional
defensora de la libertad religiosa, die sich immer mehr radikalisierte und einem
bewaffneten Aufstand zusteuerte; auch dieser Teil der Bischöfe wollte den Konflikt

zu einer Machtprobe eskalieren zu lassen.61 Calles erliess daraufhin
Ausführangsbestimmungen zur Verfassung (Ley Calles) und ging ebenfalls auf
Konfrontationskurs.62 Die Falken im Episkopat setzten nun die Suspension jedes
öffentlichen Gottesdienstes in Mexiko durch, nachdem ein Aufruf der LIGA zum
Wirtschaftsboykott gescheitert war. Hauptstein des Anstosses war, dass die
Bischöfe fürchteten, Artikel 19 der Ley Calles, der für die Nutzung eines Gotteshauses

die Registrierung eines Kirchenbeauftragten vorschrieb, schränke die

hierarchische Kontrolle über die Ortskirchen und die Priester ein, wobei sie freilich

dessen Intention missinterpretierten.63 Hirtenworte, Denkschriften und
Petitionen von Episkopat und LIGA stimmten die Regierung nicht um; die
Scharfmacher wollten Calles nun durch Gottesdienstsperre und bewaffneten Aufstand
in die Knie zwingen.

Peer Christopher Stanchina. Das Verhältnis von Staat und Kirche in Mexiko seit der Revolution

von 1910/1917 bis heute (Münchener Universitätsschriften. Reihe des Juristischen
Fachbereichs 38), München 1978, 48f.

60
Ebd.. 10-32.

61 Ebd.. 42.
62

Vgl.: «Die Gesetze selber sind nicht besonders antiklerikal - das Priesterbeschränkungsge¬
setz war z.B. nicht durchgegangen -. wenn man die Verfassung betrachtete. Was sie gefährlich

für die Kirche machte, war die Feindseligkeit und die Bereitschaft der Behörden, weit
über das Gesetzlich Erlaubte hinauszugehen. Dies war die andere Seite der Eskalation, die
stärker auf die Bevölkerung als auf die Kirche zurückwirkte.» Ebd.. 47.

63 Ebd.. 53-56.



178 Klaus Unterburger

Die Frage stellte sich aber, ob Rom derart radikale Massnahmen gutheissen
würde; auch hier war der Spielraum zwischen Prinzipienfestigkeit und an den

Gegebenheiten orientierter Diplomatie auszutarieren. In der Kongregation für die
ausserordentlichen kirchlichen Angelegenheiten stand Staatssekretär Kardinal
Gasparri für Diplomatie. Kardinal Tommaso Pio Boggiani (1869-1942). der
zwischen 1912 und 1914 Apostolischer Delegat in Mexiko gewesen war. für
klare Verurteilung. Der Papst hiess schliesslich die Gottesdienstsperre gut: dabei

war die Mehrheit der Falken im mexikanischen Episkopat wohl nur durch
Manipulationen intransingenter mexikanischer Jesuiten zustande gekommen und der
Papst getäuscht worden.64 Die Bischöfe von Durango. Leon und Tehuantepec
fuhren nach Rom und übergaben eine auf der Überfahrt abgefasste Denkschrift
über die religiöse Uage in Mexiko.6' Die römische Kurie wurde manipuliert:66
Der Papst erliess am 18. November 1926 die Enzyklika Iniqttis Afflictisque. nicht
ahnend, dass sie zur Legitimation eines bewaffneten Aufstandes benutzt werden
sollte.67 Der Cristero-Ksieg. bei dem die katholischen Aufständischen allein
schon wegen ihrer unzureichenden Ausrüstung unterlegen waren, freilich mit
ihrer Guerrila-Taktik auch nicht besiegt werden konnten, forderte in drei Jahren
zahlreiche Opfer.68 Während des Krieges kam es wiederholt zu Vermittlungsversuchen,

zumal das Staatssekretariat an den Erfolgsaussichten des Aufstands und

an der Sinnhaftigkeit der Gottesdienstsperre, zweifelte.69 Ein modus vivendi
konnte 1929 erzielt werden: eine tiefgehende Revision der mexikanischen
Gesetzgebung, wie sie der Papst im Vorjahr noch gefordert hatte, implizierte er
nicht.70 Der US-amerikanische Jesuit Edmund Walsh (1885-1956). der nach
1917 die päpstliche Russlandpolitik koordiniert hatte und dann ausgewiesen
wurde, scheint den Papst von der Alternativlosigkeit des weitgehenden Rück¬

Paolo Valvo. Libertà religiosa e dottrina di Monroe. La Sante Sede e il Messico alla VI
Conferenza di panamericana (Avana 1928). in: Quaderni del dipartimento di scienze
politiche. 2/2011. 169-205. <http://unirsm.academia.edu/PaoloValvo/Papersl346072Liber-
ta_religiosa_e_dottrina_di_Monroe_La_Santa_Sede_e_il_Messico_alla_VI_Conferenza_pa
namencana_Avana_1928> (10.8.2012). hier v.a. 173: ders.. La Santa Sede e la persecuzione
religiosa in Messico negli anni di Pio XI. Diapositive di un conflitto. <http://unirsm.acade¬
mia.edu/PaoloValvo Talks '73242/La_Santa_Sede_e_la persecuzionereligiosainMessico
_negli__anni_di_Pio_XI._Diapositive_di_un_conflitto> (10.8.2012). If. - Zu diesem Thema
entsteht in Münster eine kirchenhistorische Habilitationsschrift von Norbert Köster.
Stanchina. Verhältnis (wie Anm. 59). 59f.
Pius XL. Enzyklika Imquis afflictisque. 18. November 1926. AAS. 18 (1926). 465-467.
«Der Papst, der über die Vorbereitung eines gewaltsamen Aufstands bewusst im Unklaren
gelassen wurde, wollte - wie die vatikanischen Akten belegen - den friedlichen Widerstand
der Katholiken dem Regime gegenüber stärken, als er in der Enzyklika Priester und Laien
in Mexiko lobte, die sich <erhoben und eine Mauer der Verteidigung des Hauses Israel
errichtet haben und in ihrem Kampf festgeblieben sind>.» Wolf. Francos Putsch (wie Anm. 28).
David C. Bailey. Viva Cristo Rey! The Cristero rebellion and the church-state conflict in

Mexico. Austin 1974.

Valvo, Santa Sede (wie Anm. 64). 2f; ders.. Libertà (w ie Anm. 64).
Stanchina. Verhältnis (wie Anm. 59). 63-78.



Höhepunkt des päpstlichen A ntitotalitarismus 179

ziehers überzeugt zu haben.
'

Verraten fühlten sich hierdurch freilich die Criste-

ros und Teile der LIGA. Auch eine Minderheit im Episkopat wollte wieder auf
Konfrontation gehen, 1931 wurde die Zahl der Priester staatlicherseits noch mehr

begrenzt.
2

Erneut standen sich in der Kongregation für die ausserordentlichen
kirchlichen Angelegenheiten Boggiani und Gasparri gegenüber; Pacelli und der

Papst entschieden, dass er zwar lobenswert sei, die Rechte der Kirche zu
verteidigen, unter den gegenwärtigen Bedingungen könne man freilich nicht zum
Aufstand ermutigen. ' In der Enzyklika Acerba Animi vom 4. September 1932

klagte der Papst die Regierung an, wortbrüchig geworden zu sein und die Rechte

der Kirche zu verletzen; als Gegenmittel empfahl er das unpolitische Apostolat
in der Katholischen Aktion.74 Der Staat verlagerte seinen Kampf nun vorwiegend
auf eine laizistische, religionsfreie Umgestaltung der Erziehung; 1934 wurde
eine «sozialistische» Schule propagiert, die Präsident Lâzaro Cärdenas (1895-
1970) am 4. Dezember dekretierte. Dazu wurde nun die Enteignung der Kirche
forciert.75 Doch war der Präsident ab 1936 immer mehr zu Mässigung und

Befriedung gezwungen, Rom ernannte mit Luis Maria Martinez (1881-1956)
einen neuen Erzbischof und Apostolischen Delegaten für Mexiko. Man setzte

nun mit Hilfe der USA auf Geschmeidigkeit, Flexibilität und Ausgleich mit dem
Präsidenten.76 Auf der einen Seite glaubte man also in Rom, dass in Mexiko der

Weltbolschewismus am Werk sei. Auf der anderen Seite sandte man den Salesia-

ner Guglielmo Piani (1895-1970), der erkunden sollte, wie die mexikanische
Kirche hiergegen gestärkt und neu organisiert werden könne.7' Unter Fühmng
von Bischof Gerardo Anaya (1881-1958) reiste eine mexikanische Delegation zu

Pacelli, als dieser die USA besuchte, und übergab ihm fünf Memoranden. Darin
fanden sich Ideen, die Laienvereinigungen von der Hierarchie unabhängig zu lassen

und so bewaffneten Widerstand zu ermöglichen; beides stand konträr zu den

Ideen des Papstes in Bezug auf die Katholische Aktion.78 Diese neu zu organisieren

war aber gerade das Anliegen Pianis: Die Fracht hiervon war die Mexiko-
Osterenzyklika Firmissimam Constantiam, bei deren Abfassung das Staatssekretariat

und die Jesuiten um Ledóchowski Anteil hatten.79

Diese ist also eher eine Abmahnung und ein Reformprogramm für die

mexikanische Hierarchie: Der Papst wollte die Laien in die actio catholica
integrieren und am hierarchischen Apostolat der Kirche teilhaben lassen mit dem

71

Valvo, Santa Sede (wie Anm. 64); Marisa Patulli Trythall, Edmund H. Walsh S.J. and the

Settlement of the Religious Question in Mexico, in: AHSI. 80 (2011). 3^14.
72 Stanchina. Verhältnis (wie Anm. 59). 79-81.
73

Valvo, Santa Sede (wie Anm. 64), 3f.
74

Pius XL. Enzyklika Acerba animi, 29. September 1932, in: a\AS. 24 (1932), 321-332; Yves
Solis Nicot, La hiérarchie catholique mexicaine durant la genèse du modus-vivendi: 1929-
1940.85-92.

5
Stanchina. Verhältnis (wie Anm. 59), 97-114.

76
Ebd., 114-117: Valvo. Santa Sede (wie Anm. 64).

'7 Solis Nicot. Hiérarchie (wie Anm. 74). 173-176.
78

Ebd., 177

Ebd.. 187 f. - Deutlich wird, dass die kuriale Politik in Bezug auf den mexikanischen Konflikt

nicht ohne die parallele Lektüre der Jesuiten-Überlieferung interpretierbar ist.



180 Klaus Unterburger

Ziel, das Reich Gottes zu suchen und die Seelen zu heiligen, dann auch im sozialen

Bereich zu wirken. Gerade das Gemeinwohl und die Würde der menschlichen

Person fordern, so der Papst, eine gerechtere Verteilung der Güter als in
der Vergangenheit: die Bischöfe sollen sich der Arbeiter und der Armen mit
grösserer Liebe zuwenden und ihnen geistlich und ökonomisch beistehen, sich
besonders um die Arbeitsmigranten kümmern, dazu ihr Augenmerk auf die
religiöse Bildung der Heranwachsenden legen, damit sie gegen die glaubensfeindliche

Propaganda Widerstandskräfte entwickeln.Xl Die Kirche verurteile
Aufstand und Gewalt gegen gesetzmässige Obrigkeiten ausser im äussersten Notfall:
So stellte die Enzyklika am Ende Richtlinien für die Frage auf. welche Mittel
gegen offensichtlich ungerechte Gesetze angewandt werden dürfen" und mahnte
zu Einmütigkeit und Gehorsam.

Flammender Protest und Vorsicht wegen des Konkordats:
«Mit brennender Sorge»

War die Russlandpolitik durch missionarische Hoffnungen und diplomatische
Verhandlungen geprägt, die desillusioniert wurden und zu Divini Redemptoris
führten; war die Mexikopolitik des Hl. Stuhls durch Täuschung auf den
Konfrontationskurs der Falken festgelegt worden, der dann mühsam entschärft wurde und
in Reformpläne für die mexikanischen Kirche mündete, so war auch die Enzyklika

Mit brennender Sorge Produkt vatikanischer Täuschungen und
Enttäuschungen: Das Reichskonkordat schien, ähnlich wie in Italien, einen in der
Demokratie unerfüllbaren Wunsch möglich gemacht zu haben, die reichsweite
Sicherung der Rechtsstellung der Kirche, die Absicherung ihres Einflusses im

Erziehungswesen und der Länderkonkordate, die weitgehend freie römische
Bischofsbesetzung. Dafür nahm man, wie in anderen Ländern, die Entpoliti-
sierung des Vereinswesens zur katholischen Aktion und den Rückzug des Klerus
aus der Parteipolitik in Kauf, beides ja dem Zieltableau des Papstes
entsprechend. Allein der Vorsitzende der Fuldaer Bischofskonferenz, Kardinal
Bertram (1859-1945), stand dem Konkordat skeptisch gegenüber, ' während die

Pius XL. Firmissimam constantiam (wie Anm. 4). 192.
81

Ebd.. 193-195.
s; Ebd.. 196f.

«Meine Bemerkungen hätten sich aber nicht in erster Linie auf die bayerischen Bischöfe
bezogen, sondern auf den Herrn Kardinal Bertram. (Ich wußte, daß Bertram, der an sich ein
intransingenter Vertreter der römischen Machtansprüche ist. im Gegensatz zu Erzbischof
Gröber, für eine vertrauensvolle Eingliederung der Katholiken in den nationalsozialistischen

Staat durchaus unzugänglich ist). Pacelli und Kaas gaben zu. daß Bertram Schwierigkeiten

sehe, die Pacelli selbst nicht annehme. Er sei eben ein alter Herr und von Natur aus
mißtrauisch. Der Papst selber und Pacelli aber hätten, wie auch die deutschen Bischöfe im
ganzen, volles Vertrauen zur Loyalität der Reichsregierung. Die bayerischen Bischöfe aber
würden gerne mittun, sobald auch in Bayern die katholische Kirche etwas freundlicher
behandelt würde.» Verhandlungsbericht Buttmanns. 23. Oktober 1933. in: Thomas Brechenmacher

(Bearb.). Unveröffentlichte Dokumente aus dem Nachlaß des Ministerialdirektor
Rudolf Buttmann zur Geschichte des Reichskonkordates (1933-1935). in: ders. (Hg.). Das



Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus? 181

Architekten kirchlicherseits, Pacelli' und Ludwig Kaas (1881-1952)", grosse
Hoffnungen in den Vertrag setzten. Besonders aber der Papst selbst liess sich

1933 von Hitler beeindrucken und sah in ihm endlich einen Staatsmann, der ähnlich

wie er zum Bolschewismus Stellung bezog.86 Doch Ernüchterung folgte
bald: Zahlreiche Übergriffe und einseitige Konkordatsauslegungen der
staatlichen Stellen, die Erfolglosigkeit von Pacellis Nachverhandlungen zum Vereinsartikel,

dazu die Ernennung Alfred Rosenbergs (1893-1946) zum Führerbe-

auftragten für die weltanschauliche Schulung der Partei alarmierten die
Hierarchie. Immer klarer wurde, dass Verhandlungen und Protestschreiben nur sehr

bedingt Erfolg zeigten und dass auch die letzte Illusion, die Übergriffe gingen
nur von subalternen Stellen aus, nicht haltbar war. Kardinal Bertram beschwerte
sich folglich 1936 beim Reichskirchenminister scharf, in Deutschland werde

gegen die Kirche ein Vernichtungskampf geführt, für den der Zwang zum
Studium der Schriften Rosenbergs charakteristisch sei. Der Kirchenhass der
rassischen Bolschewiken werde noch übertroffen.' Die Fuldaer Bischofskonferenz
fasste im August den Beschluss, dem Führer selbst ein Memorandum mit den

Beschwerden der Katholiken Deutschlands zu überreichen; sollte dies scheitern,

wovon man ausging, wollte man mit einem Manifest an die deutschen

Katholiken an die Öffentlichkeit gehen.88 Der Trierer Bischof Franz Rudolf
Bornewasser (1866-1951) berichtete von seinem Rombesuch: Pacelli würde es

Reichskonkordat 1933. Forschungsstand, Kontroversen. Dokumente (VKZG.B 109). Paderborn

u.a. 2007, 153-280. hier 176f; Vgl. auch: Verhandlungsbericht Buttmanns. 18.

Dezember 1933, in: Ebd.. 195-203. hier 198: parallel dazu: Heinrich Brüning. Memoiren
1918-1934. Stuttgart 1970. 663.

Anthony Rhodes. Der Papst und die Diktatoren. Der Vatikan zwischen Revolution und
Faschismus. Wien/Köln Graz 1980. 150f.
Zu Kaas' Rolle noch bei den Nachverhandlungen: Brechenmacher. Unveröffentlichte
Dokumente (wie Anm. 83). v.a. 190f.
Hubert Wolf. Papst & Teufel. Die Archive des Vatikan und das dritte Reich. München
2008. 180.

Die Bestrebungen. Katholiken zum Studium der Schriften Rosenbergs zu zwingen, seien
«charakteristisch für den Vernichtungskampf, der in sehr weiten Kreisen gegen die katholische

Kirche in Deutschland geführt wird. Wenn ich von Vernichtungskampf spreche, ist
das nicht schwarzseherische Übertreibung, sondern Bezeichnung der offenkundigen
Tatsache der Untergrabung des katholischen Glaubens in weitesten Kreisen des katholischen
Volkes [...] Dinge, die den Kirchenhaß der russischen Bolschewiken noch übertrumpfen.»
Kardinal Bertram an Kerll, 2. April 1936. in: Akten deutscher Bischöfe über die Lage der
Kirche 1933-1945. III: 1935-1936. Bearb. von Bernhard Stasievvski (VKZG.A 25). Mainz
1979. 333-336. hier 334.
«Es wird eine Eingabe an den Führer und Reichskanzler beschlossen, die die wichtigsten
Beschwerden der Katholiken Deutschlands behandeln, die auch eine Audienz erbitten soll.
Falls keine entsprechende Antwort einläuft, wird von Seiten der Bischöfe ein Manifest an
das katholische Volk in Aussicht genommen, das den Inhalt der Eingaben von 1935 und
1936 wiedergeben soll.» Protokoll der Plenarkonferenz des deutschen Episkopats. Fulda.
18.-20. August 1936. in: ebd.. 408^134, hier 412. Die Aufzeichnungen des Speyrer
Bischofs beweisen, dass man an einen Erfolg bei Hitler inzwischen nicht mehr glaubte. .Auf¬

zeichnungen Bischof Ludwig Sebastians von der Plenarkonferenz des deutschen Episkopats.

Fulda. 18.-20. August 1936. in: ebd. 466-478. hier 468.



1 82 Klaus Unterburger

begrüssen, wenn die Bischöfe die Beschwerden über die Konkordatsverletzungen

bekanntgäben. Rom würde darauf einen Hirtenbrief schreiben.89

Auch dieser letzte Versuch scheiterte: Bertram bat um einen Gesprächstermin
und sammelte die Beschwerden;90 der Episkopat erliess ein Hirtenwort zum
spanischen Bürgerkrieg als letztes antibolschewistisches Loyalitätsangebot.11 Am 4.

November 1936 wurde Kardinal Faulhaber am Obersalzberg vom Führer
empfangen. Zwar brachte der Münchener Erzbischof im Auftrag der Bischofskonferenz

die Beschwerden zum Ausdruck, erlag aber den antikommunistischen
Monologen Hitlers, in denen dieser den gottgläubigen Staatsmann mimte. Faulhaber
versicherte, in der Kirche habe der Führer den loyalsten Bundesgenossen gegen
die Bolschewiken und keine andere Religion betone den Autoritätsgedanken so

stark wie das Christentum. Er war von der Person des Reichskanzlers tief
beeindruckt, der eben doch gläubiger Christ und kein Jünger Houston Stewart
Chamberlains (1855-1927) sei. Über diese Naivität waren Bertram und der Berliner
Bischof Konrad Preysing (1880-1950) bestürzt92: auch Pacelli nahm den Bericht
reserviert auf.9"' Auf der ausserordentlichen Bischofskonferenz vom 12. und 13.

Januar 1937 konstatierte man das Scheitern des Verständigungsversuchs; es herrsche

die Partei, nicht mehr nur eine Person. Auf die Partei mit ihren nordisch-gläubigen,

heidnischen Ideologen könne aber das Gehorsamsversprechen nicht
angewandt werden. Es bleibe zur Selbstbehauptung nur, sich an das Volk zu wenden.94

Neben den drei deutschen Kardinälen wurden die Bischöfe Preysing und
Clemens August von Galen (1878-1946, Münster) nach Rom zu Beratungen
geladen.9' Über diese liegen Aufzeichnungen Pacellis und Faulhabers vor.96 Die
Bischöfe, allen voran Kardinal Bertram, klagten, man führe gegen das Wirken
und die Freiheit der Kirche einen Vernichtungsfeldzug. Das Konkordat werde

ständig verletzt, vor allem die Jugend solle der Kirche völlig entzogen werden.
Faulhaber gab zu verstehen, dass seiner Meinung nach der Führer all dies nicht
wolle, aber längst die Partei diktatorisch regiere. Bertram scheint das Konkordat
selbst in Frage gestellt zu haben; Pacelli und Faulhaber, aber auch der Papst und

Kardinal Schulte waren aber der Meinung, ohne Konkordat stände es noch

89

90
Ebd.
Kardinal Bertram an Hitler. 20. August 1936 in: ebd.. 487—194.

Hirtenwort des deutschen Episkopats. Fulda. 19. .August 1936. in: ebd.. 478—183.

Walter Adolph. Hirtenamt und Hitler-Diktatur. Berlin 1965. 52.

Pacelli an Faulhaber. 16. November 1936. in: Akten Michael Kardinal von Faulhabers
1917-1945. II: 1935-1945. Bearb. von Ludwig Volk (VKZG.A 26). Mainz 1978. 197f.
Protokoll der Plenarkonferenz des deutschen Episkopats. 12.-13. Januar 1937. in: Akten
deutscher Bischöfe über die Lage der Kirche 1933-1945. IV: 1936-1939. Bearb. von Ludwig

Volk (VKZG.A 30). Mainz 1981.72-88. hier v.a. 76.

Thomas Brechenmacher. Die Enzyklika «Mit brennender Sorge» als Höhe- und Wendepunkt

der päpstlichen Politik gegenüber dem nationalsozialistischen Deutschland, in: Wolfram

Pyta u.a. (Hg.). Die Flerausforderung der Diktaturen. Katholizismus in Deutschland
und Italien 1918-1933. Tübingen 2008. 271-300. hier 274f.
Peter Godman. Der Vatikan und Hitler. Die geheimen Archive. München 2004. 200-203:
Aufzeichnung Faulhabers über eine Audienz deutsche Bischöfe bei Pius XL. 17. Januar
1937, in: Akten Faulhabers (wie Anm. 93). IL 279-281.



Höhepunkt des päpstlichen A ntitotalitarismus 183

97schlimmer. Pacelli neigte zu einem Hirtenwort des Papstes an die deutschen

Katholiken, das dogmatisch gehalten sein müsse, ohne konkrete Personen frontal
anzugreifen. ' Nach der Audienz wurde Faulhaber aufgefordert, einen Entwurf für
den Hirtenbrief des Papstes an die deutschen Katholiken zu verfassen. Er beteuerte

beim Überreichen, alles vermieden zu haben, was den Nationalsozialisten Anlass

geben könne, das Konkordat zu kündigen, eine Sorge, die auf Pacelli lastete.99

Faulhabers Entwurf ging (I) in einem vierfachen Schritt vor: (1) Wahrer Got-
tesglaube, also keine Ersatzgötter wie Rasse, Staat oder Wotanskult. (2) Den

Gottesglaube sichert nur der wahre Christusglaube, zu dem die alttestamentliche

Offenbarungsgeschichte dazu gehöre. (3) Den Christusglauben sichert allein der

wahre Kirchenglaube; die Kirche habe deshalb das Recht, ihre Dinge selbständig
zu verwalten und sich frei ohne staatliche Übergriffe zu entfalten. (4) Den

Kirchenglauben sichert der Glaube an den Primat, der für die Weltkirche und

gegen eine völkische Nationalkirche stehe. (II) Ein zweiter Teil wendet sich gegen
die Umdeutung christlicher Begriffe wie Offenbarung, Glaube, Unsterblichkeit,
Sittlichkeit oder Erbsünde im Sinne des völkisch-nordischen Religionsverständnisses

Rosenbergs. Die Bedeutung des immer und überall geltenden natürlichen
Sittengesetzes wird betont, das das Recht auf freie Glaubensausübung und das

primäre Erziehungsrecht der Eltern mitbeinhalte. (III) Es folgen Worte der
Bekräftigung und Ermutigung an einzelne Gruppen, an Klerus, Ordensleute und

Laien, besonders aber an die Jugend, die im Zentrum der Sorgen der Bischöfe
stand. Der Entwurf ging also auf die grundsätzlichen Prinzipien ein, die deutsche

Regierungsstellen verletzten.100 Dieses Grundgerüst Faulhabers bildet die Grundlage

von Mit brennender Sorge, das von Pacelli, seinen Mitarbeitern (Robert
Leiber SJ [1887-1967], Ludwig Kaas, dem Jesuitengeneral, der Teile über das

Naturrecht beisteuerte) und auch vom Papst selbst erweitert und verändert
wurde:101 (a) Eine Grappe von Ergänzungen betraf den Einleitungsteil. Pacelli

rechtfertigte hier den Konkordatsschluss und die bisherige Politik der Proteste

gegen die Übertretung desselben; die Öffentlichkeit, die davon ja nichts wusste,
sollte in Kenntnis gesetzt werden, (b) Die zweite Gruppe waren Erweiterungen
des Grandtextes, an manchen Stellen auch rhetorische Verschärfungen, die die

Enzyklika fur ein Hirtenwort ungewöhnlich lang werden Hessen. Ob dabei direkt
Vorbereitungsmaterial aus dem Hl. Offizium für eine letztendlich nicht erfolgte
Verurteilung von Mein Kampf unter den Schlagworten «Hypemationalismus»,
«Totalitarismus» und «Rassismus», eingeflossen sind, muss offen bleiben.102 Der
eigenartige Charakter von Mit brennender Sorge besteht darin, dass es sich pri-

97 Akten Faulhabers (wie Anm. 93). IL 280: Godman. Vatikan (wie Anm. 96). 200.
,s Akten Faulhabers (wie Anm. 93). II, 281.

ZEbd-
1

Vgl. die Synopse, aus der der Aufbau gut erkennbar ist: Pius XL, Mit brennender Sorge
(wie Anm. 2).

101 Brechenmacher. Enzyklika (wie Anm. 95). 276f.
I0" Die These verteidigt Wolf. Pius XL (wie Anm. 50), 26-38. Natürlich war das Material Pa¬

celli prinzipiell bekannt; ein expliziter Rückgriff darauf lässt sich aber nicht belegen.



184 Klaus Unterburger

mär um einen Hirtenbrief an die Gläubigen eines Landes handelt. In Rom hatte

man sich aber schliesslich dafür entschieden, den Hirtenbrief an die Bischöfe
aller übrigen Länder zu senden, deshalb der Name «Enzyklika». Von Bedeutung
ist der Unterschied ZLir Kommunismus-Enzyklika. Während diese den Kommunismus

als «in sich schlecht» verurteilt, findet sich in Pacellis Aufzeichnungen
zu Mit brennender Sorge eine mit «Ängste und Sorgen» überschriebene Notiz:
«Konfrontiert mit dieser Lage der Dinge, die sich seither weiter verschlimmert
hat. konnte der Hl. Stuhl nicht schweigen. Der Papst will die Hoffnung, so gering
sie auch sein mag, nicht ausschließen, daß die Situation sich bessern könne.»1"'

Antitotal'tlarismus als gemeinsamer Kern?

Es wurde klar, dass sich die drei Enzykliken je ganz spezifischen Entstehungskontexten

verdanken. Dennoch ist ihr beinahe gleichzeitiges Erscheinen nicht

völlig zufällig; gerade die Enzykliken gegen Kommunismus und Nationalsozialismus

sollten sich in gewisser Weise ausgleichen, also die zu erwartenden
Vorwürfe des Philobolschewismus bzw. des Philonationalsozialismus a priori
entkräften. Es lässt sich aber auch fragen, ob bei allen divergenten Mitverfassern
und bei all den unterschiedlichen Umständen, auf die jedes dieser drei päpstlichen

Lehrschreiben antworten will, ein gemeinsamer antitotalitärer Kern ausgemacht

werden kann und worin dieser besteht.

Hier muss natürlich zunächst konstatiert werden, dass nach allen drei
Schreiben Religion, Übernatur und Kirche ein eigenes, von der staatlichen

Sphäre unableitbares Recht besitzen. Ohne den Begriff zu gebrauchen, werden
Bolschewismus wie Nationalsozialismus als Pseudo-, oder Ersatzreligionen
verurteilt.104 Hinzu kommt, dass beide Systeme eine falsche Zuordnung von
Individuum und Staat vornehmen. Sie ordnen den Einzelnen mit seinen Rechten dem

Staat unter, der doch nur durch und für die Individuen besteht. Die Grundrechte

entsprechen Pflichten gegen Gott, die kein staatliches Gesetz verletzen dürfe.
Dahinter deutet sich eine Geschichtssicht an, die die totalitären Systeme aus
Grundirrtümern hervorgehen sieht. Der Mensch und seine Rechte werden nicht
mehr in Abhängigkeit von Gott und seinen Pflichten gesehen, er wird im Liberalismus

atomisiert und auf seine materiellen, selbstbezüglichen Bedürfnisse reduziert,

Fortführung und Gegenbewegung ist der Bolschewismus; der Nationalsozialismus
erweist sich als Bolschewismus mit anderen Vorzeichen. Mit der naturrechtlichen

Deutung des Menschen ergeben sich vom Staat unableitbare Rechte des Einzelnen,
die Institution der Ehe sowie das primäre Recht der Eltern auf die Erziehung,
schliesslich die ständischen Zw ischengliederungen der Gesellschaft, die erst der

Liberalismus negiert habe, der so den Staatstotalitarismus ermöglichte.10'

103
Godman. Vatikan (wie Anm. 96). 215.

104
Vgl. Anm. 8.

0 Xav ier de Montclos. Le discours de Pie XI sur la défense des droits de la personne humaine,
in: Achille Ratti. Pie XI (wie Anm. 21), 857-872. - Zur Weabereituna des Kommunismus



Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus? 185

Damit sind aber keine Grundrechte im modernen Sinn gemeint. Die
natürlichen Rechte des Menschen korrespondieren Pflichten gegenüber Gott, also dem

Wahren und Guten, das nur eines sein kann.106 Deshalb wird dem Menschen kein
Recht auf Irrtum zugestanden. Der katholischen Religion ihren Platz
einzuräumen hat der Staat die Pflicht: dies gilt nicht für andere Glaubensrichtungen,
die er als kleineres Übel nur dulden kann. So kann der Papst auch in Mit
brennender Sorge erklären, dass es nur einen legitimen totalen Anspruch auf den

Menschen gibt, nämlich denjenigen Gottes und des katholischen Glaubens.

Desillusionierung und zunehmende Isolation des kranken Papstes

Pius XL hat dem Totalitätsanspruch von Kommunismus und Nationalsozialismus
den Totalitätsanspruch der Königsherrschaft Christi über den Einzelnen, die
Gesellschaften und Staaten entgegen gesetzt. Es war das Ideal der katholischen
Gesellschaft, das der Kirche als dem Reich Christi auf Erden als Ziel vor Augen
stand und dem ihr Apostolat galt; diese Kirche und dieses Apostolat waren
hierarchisch und zentralistisch dem Papst als sichtbaren Stellvertreter Christi
untergeordnet. Der Papst glaubte, dass mit autoritären Staaten dieses Ideal leichter

zu verwirklichen sei, als mittels katholischer Parteien in einer pluralen Demokratie.

Ein katholischer Block jenseits von demokratischem Kapitalismus und

kommunistischem Bolschewismus schwebte ihm vor.108 Freilich gab es früh in
Rattis Spiritualität Gegengewichte. Emma Fattorini hat herausgearbeitet, wie er

Theresia vom Lisieux (1873-1897) mit ihrem «kleinen Weg», der konträr zu
seiner charakterlichen Veranlagung stand, als Leitstern seines Pontifikats
verehrte. Neben dem Weg der Gerechtigkeit forderte auch die Barmherzigkeit ihren

Raum. In den letzten drei Jahren der Krankheit haben sich diese Impulse
zunehmend Raum verschafft, - zur Irritation seines Staatssekretärs Pacelli.109 Es

waren biblische, spirituelle Impulse, die ihm trotz des kategorischen Verbots
jeglicher Zusammenarbeit mit dem Kommunismus gewiss werden liessen, dass das

Angebot der französischen Linken der main tendue nicht zurückgewiesen werden

dürfe, da dies dem Weg Jesu widerspreche.110 Pacelli versuchte nach Kräf-

durch die Liberalen vgl. etwa Pius XL. Div ini redemptoris (wie Anm. 3). 72: ähnlich bereits

Quadragesimo anno und dann die Enzyklikaentwürfe gegen den Rassismus.
Menozzi. Diritti (wie Anm. 33).
«Aus der Totalität Seiner Schöpferrechte fließt seinsmäßig die Totalität Seines Gehorsamsanspruchs

an die Einzelnen und an alle Arten von Gemeinschaften. Dieser Gehorsamsanspruch

erfaßt alle Lebensbereiche, in denen sittliche Fragen die Auseinandersetzung mit
dem Gottesgesetz fordern ...». Mit brennder Sorge (wie Anm. 2). 411.
Gerhard Besier. Der Heilige Stuhl und Hitler-Deutschland. Die Faszination des Totalitären.
München 2004. v.a. 146-151.
Fattorini, Pio XI (wie Anm. 6). 33-50.
Marie Levant. Pio XI e la politica della mano tesa in Francia, in: Pius XI: Keywords (wie
Anm. 16). 325-338: dies.. Une terre de consolation? La France dans les audiences de
Pacelli auprès de Pie XI (1930-1938). in: Pie XI et la France (wie Anm. 20). 133-156:
Fattorini. Pio XI (wie Anm. 6). 77-82.



186 Klaus Unterburger

ten, diese pastorale Annäherung wieder abzuschwächen.1" Hitler und dem
Nationalsozialismus - seine ersten Illusionen hatte er schnell abgestreift - traute der

Papst am Ende genauso wenig über den Weg wie den russischen Bolschewiken."2

Auch gegen den einst gefeierten Mussolini wurde er immer aufgebrachter:

Während italienischer Episkopat und Klerus den brutalen Annexionskrieg
gegen Abessinien begeistert unterstützten, blieb der Papst innerlich ablehnend.1"
Ein innerer Brach vollzog sich aber endgültig, als sich Mussolini Deutschland
annäherte und die deutschen Rassegesetze importierte. Der Papst ging immer
mehr auf Konfrontationskurs; er liess dem Duce sagen, dass er sich als Italiener
schäme."4 Auch den deutschen Einfiuss auf das Spanien der Putschisten suchte

er zu bekämpfen.1" An der Kurie vorbei beauftragte er den amerikanischen
Jesuiten John La Farge (1880-1963) mit einer Enzyklika gegen den Rassismus, die

ihn freilich nicht mehr lebend erreicht hat. Er waren der Jesuitengeneral und
Pacelli, die deren Erscheinen nicht für opportun hielten."6 Todkrank wollte er den
10. Jahrestag der Lateranverträge zu einer spirituellen öffentlichen Abrechnung
mit dem Faschismus nutzen. Die letzten Kräfte nutzte Pius XI. zur Ausarbeitung
dieser Ansprache. Einen Tag vorher starb er; seine letzte Rede verschwand im
Archiv." Der Papst, so Emma Fattorini, war in seinen letzten Tagen an der
Kurie isoliert, er ist allein gestorben. Natürlich war er bei all dem eher
biblischgeistlichen Impulsen gefolgt, hatte kein neues, geschlossenes Denksystem
ausgearbeitet. Dennoch hat er ein Stück weit Abstand gewonnen zu den

integralistischen Traditionen und dem Ideal des katholischen Konfessionsstaats,
die seinen Pontifikat geprägt hatten. «Da erkannte Jesus, dass sie kommen würden,

um ihn [...] zum König zu machen», heisst es im Johannesevangelium. «Daher

zog er sich wieder auf den Berg zurück, er allein.»11 IS

Chenaux, Pie XI (wie Anm. 48). 481 f.

Fattorini. Pio XI (wie .Anm. 6). v.a. 84. 190-199.
Lucia Ceci. Santa Sede e impero fascista: contrasti, silenzi, fiancheggiamenti, in: Pius XI:
Keywords (wie Anm. 16). 131-146.
Fattorini. Pio XI (wie Anm. 6). 145-199. v.a. 180. 183 f.

.Alfonso Botti. Santa Sede e influenza nazista in Spagna durante la guerra civile nei
documenti dell'Archivio Segreto Vaticano. Un rolo antitotalitario della chiesa?, in: Pius XI:
Keywords (wie Anm. 16). 107-129.
Georges Passelecq/Bernard Suchecky (Hg.). Die unterschlagene Enzyklika. Der Vatikan
und die Judenverfolgung. München 1997: Gustav Gundlach. Wider den Rassismus. Entwurf
einer nicht erschienenen Enzyklika (1938). Hg. von Anton Rauscher. Paderborn u.a. 2001:
Fattorini. Pio XI (wie Anm. 6). 170-176.
Fattorini. Pio XI (wie Anm. 6). 200-228. Der Entwurf der letzten ungehaltenen Ansprache
des Papstes erstmals vollständig ebd.. 240-244.
Joh 6.15.



Höhepunkt des päpstlichen Antilotalitarismus' 187

Höhepunkt des päpstlichen Antilotalitarismus? Die drei Oslerenzykliken des Jahres 1937
zwischen Illusionen und Desilliisionierung Papst Pius ' XI
Der Beitrag analysiert die neueren Forschungsergebnisse zu Entstehung und Hintergründen

der drei päpstlichen Osterenzykliken des Jahres 1937 über den Kommunismus, die
Lage der Kirche in Deutschland und die religiöse Situation in Mexiko und fragt, ob hinter
ihnen das Konzept eines vatikanischen Antitotalitarismus steht. Obwohl sich die Schreiben

ganz unterschiedlichen Kontexten verdanken, wird deutlich, dass der Papst mit dem
Ideal einer katholischen Gesellschaft ein Gegenmodell gegen Liberalismus, Kommunismus

und Nationalsozialismus entwickelt hat. Lange glaubte er, dieses mit autoritär-diktatorischen

Staaten am besten verwirklichen zu können; eine selbst seine engsten
Mitarbeiter irritierende spirituelle Wende in den letzten Jahren der Krankheit liess ihn freilich
zunehmend davon abrücken und schliesslich isoliert sterben.

Paroxysme de l'antitotalitarismepontifical? Les trois encycliques de Pâques 1937 entre
illusions et désillusions du Pape Pie XI
Dans cette contribution sont analysés les nouveaux résultats de recherche au sujet de la

formation et du contexte des trois encycliques pontificaux de Pâques 1937 sur le communisme,

la position de l'Eglise en Allemagne et la situation religieuse au Mexique. L'auteur
examine l'éventualité d'un concept d'antitotalitarisme du Vatican derrière ces écrits. Bien
qu'ils reposent sur des contextes très différents, il devient clair que le Pape, avec son idéal
de société catholique, a développé un contre-modèle au libéralisme, communisme et
national-socialisme. Pendant longtemps, il a cru pouvoir le concrétiser au mieux avec des
Etats autoritaires et dictatoriaux. Un tournant spirituel, agaçant même ses proches collaborateurs,

l'a cependant progressivement éloigné de cette idée dans ses dernières années de
maladie, l'amenant finalement à mourir dans l'isolation.

The zenith ofpapal anti-totalitarianism? The three encyclica of 1937 and illusions and
disillusionment for Pope Pius XL

This paper analyses the findings of new research on the creation of and background to
three papal encyclica of 1937 which dealt with communism, the state of the Church in
Germany and the religious situation in Mexico. Can they be said to be underpinned by a

form of Vatican anti-totalitarianism? While the three texts arise from quite different
contexts, it is clear that the Pope deployed an ideal Catholic society as a counter-model
against liberalism, communism and national socialism. For a long time he believed that
authoritarian states offered the best path towards developing such a Catholic ideal; but in
his final years of sickness he underwent a spiritual change which caused him to retreat
from this position. This irritated even his closest colleagues and led to him dying in an
isolated position.

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords

Papst - pape - pope; Pius XL - Pie XI - Pius XL; Totalitarismus - totalitarisme -
totalitarianism; Menschenrechte - droits de l'homme - human Rights; Kommunismus - communisme

- communism; Nationalsozialismus - national-socialisme - communism; Mexiko -
Mexique - Mexico; Jesuiten -jésuites -Jesuits; Sowjetunion - Union soviétique - Soviet
Union; Rassismus - racisme - racism; Demokratie - démocratie - democracy.

Klaus Unterburger, PD Dr., Akademischer Oberrat am Lehrstuhl für Mittlere und Neuere
Kirchengeschichte der Universität Münster/Westfalen.




	Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus? : Die drei Osterenzykliken des Jahres 1937 zwischen Illusionen und Desillusionierung Papst Pius' XI

