Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Artikel: Hohepunkt des papstlichen Antitotalitarismus? : Die drei
Osterenzykliken des Jahres 1937 zwischen lllusionen und
Desillusionierung Papst Pius' XI

Autor: Unterburger, Klaus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hohepunkt des pépstlichen Antitotalitarismus?
Die dre1 Osterenzykliken des Jahres 1937 zwischen
[llusionen und Desillusionierung Papst Pius’ X1.

Klaus Unterburger

Das Selbstverstandnis der meisten westlichen Staaten ist besonders seit dem 1I.
Weltkrieg von einem antitotalitdren Grundkonsens geprégt. Leistungskraft und
Grenzen des diagnostischen Konzepts «Totalitarismus» werden seit langem dis-
kutiert.' Differenziert ist die Frage zu beantworten, welchen Beitrag hierzu die
katholischen Kirche geleistet hat. Vor 75 Jahren erreichte die lehramtliche Ver-
urteilung von Kommunismus und Nationalsozialismus ihren Hohepunkt, als
Papst Pius XI. (1922-1939) in der Osterzeit die Enzykliken Mit brennender
Sorge (Deutschland, 14. Mirz 1937), Divini redemptoris (Kommunismus, 19.
Mirz)® und Firmissimam constantiam (Mexiko, 28. Mirz)* verfasste. Von einer
«vatikanischen Totalitarismustheorie» wird gesprochen.’ Es stellt sich die Frage,
ob den Enzykliken tatsichlich eine konsistente gemeinsame Theorie zu Grunde
lag, oder ob sie eher situativ auf unterschiedliche Problemlagen antworteten; zu-
dem, welche Eigenarten die kirchliche Lehre, in Abgrenzung zum Selbstver-
stindnis der westlichen Demokratien, charakterisierten. Wie hat sich schliesslich
die Lagebeurteilung des Papstes in seinen letzten, durch langanhaltende Krank-
heit gekennzeichneten Jahren gewandelt? Stehen die drei Enzykliken in Zusam-

Wolfgang Wippermann, Totalitarismustheorien. Die Entwicklung der Diskussion von den
Anfingen bis heute (Ertrige der Forschung 291), Darmstadt 1997; Eckhard Jesse, Totalita-
rismus in 20. Jahrhundert. Eine Bilanz der internationalen Forschung, Baden-Baden 21999,
Pius XI., Enzyklika Mit brennender Sorge, 14. Mirz 1937, in: Der Notenwechsel zwischen
dem Heiligen Stuhl und der deutschen Reichsregierung. I: Von der Ratifizierung des
Reichskonkordats bis zur Enzyklika «Mit brennender Sorge». Bearb. von Dieter Albrecht
(VKZG.A 1), Mainz 1965, 402-443. Der Text ist tabellarisch der Entwurffassung Faulha-
_ bers gegeniibergestellt.

*  Ders., Enzyklika Divini redemptoris, 19. Mérz 1937, in: AAS, 29 (1937), 65-106.

Ders., Enzyklika Firmissimam constantiam, 28. Mirz 1937, in: AAS, 29 (1937), 189-199.
Vgl. etwa: Die vatikanische Totalitarismustheorie. Interview von Anne Frangoise Weber
mit Thomas Brechenmacher, 24. Marz 2012, <http://www.dradio.de/dkultur/sendungen/reli-
gionen/1712793> (10.8.2012).

(18]

SZRKG, 106 (2012), 167-187



168 Klaus Unterburger

menhang mit jener spirituellen Wende des Papstes, die Emma Fattorini heraus-
gearbeitet hat, die ihn in zunehmende Isolation an der Kurie fiihrte.® Auch wenn
noch ldngst nicht alle Fragen geltst sind, hat doch die vatikanische Archiv-
6ffnung 2003/2006 unser Hintergrundwissen zu den drei Osterenzykliken derart
verdichtet, dass sie tiefgehender interpretiert werden kénnen. Im Folgenden sol-
len bisherige Forschungsergebnisse auf diese Fragen hin analysiert werden.

Katholischer Totalitarismus? Die Strategie des Papstes gegen den Laizismus

Die Entstehung des Begriffs «Totalitarismus» weist zuriick auf I[talien, wo er von
Oppositionellen gegen die sich konsolidierende und formierende faschistische
Herrschaft Benito Mussolinis (1883—1945) verwendet wurde, besonders seit dem
Ausschalten der «Aventin-Opposition» und der diktatorialen Wende 1925.7 Er
sollte das Neue der faschistischen Herrschaftsform deutlich machen, dazu bald
auch die strukturelle Verwandtschaft mit dem sowjetrussischen Kommunismus.
Liberale wie Giovanni Amendola (1882-1926)% und Christdemokraten wie Luigi
Sturzo (1871-1959)° verwendeten den Terminus; gerade katholische Exilpoli-
tiker wie Sturzo, aber auch Sozialisten und Liberale, trugen zur Verbreitung des
«Totalitarismus»-Begriffs bei, besonders in Frankreich."” Die Faschisten iiber-
nahmen ihn mitunter als Selbstbezeichnung."

Die Eigenart des Deutungskonzepts «Totalitarismus» liegt darin, (a) das Neue
der Gewaltregime seit 1918 herauszuarbeiten und (b) strukturelle Gemeinsam-
keiten jenseits der Einteilung in «links» und «rechts» zu benennen und mit Typi-
sierungen zu arbeiten. Ausgearbeitete Totalitarismustheorien betonen dabei vor
allem die so vorher nie dagewesene Entgrenzung staatlicher Gewalt, die Konzen-
tration auf einen Fiihrer, die Ausschaltung oppositioneller Parteien und Stromun-
gen, begleitenden Terror und Kontrolle mittels der Geheimpolizei, Militari-
sierung des Politischen, quasireligidse Inszenierungen und das Zerschlagen einer
vorgegebenen rechtlichen Ordnung.'” Die typisierende Eigenart dieser Deutungs-
konzeption macht verstandlich, dass an ihr von Anfang an Kritik geiibt wurde.
Die wichtigsten Einwénde sind, (a) Differenzen und Abhingigkeiten linker und

Vgl. Emma Fattorini, Pio XI. Hitler e Mussolini. La solitudine di un papa, Turin 2007.

Jens Petersen, Die Geschichte des Totalitarismusbegriffs in Italien, in: Hans Maier (Hg.),
«Totalitarismus» und «Politische Religionen». Konzepte des Diktaturvergleichs. I-111 (Poli-
tik- und Kommunikationswissenschaftliche Veroffentlichungen der Gorres-Gesellschatt 16,
17, 21), Paderborn u.a. 1996-2003, hier I, 15-35.

Vegl. zum Kommunismus Anm. 53: zum Nationalsozialismus den ersten Teil von Mit bren-
nender Sorge. wo der katholische Glaube gegen eine vélkisch-religiose Umdeutung der Be-
griffe verteidigt wird.

Hierzu auch: Michael Schafer, Luigi Sturzo als Totalitarismustheoretiker, in: ebd.. 37-47.
Petersen. Geschichte (wie Anm. 7); Hans Maier, Zur Deutung totalitirer Herrschaft 1919-
1989, in: ders., Totalitarismus (wie Anm. 7), 11, 9-28.

Petersen, Geschichte (wie Anm. 7), 29f.

Vgl. die vergleichend-typisierenden Beitrdge in Jesse, Totalitarismus (wie Anm. ). v.a.
135-212.

10

11

12



Hohepunkt des pdpstlichen Antitotalitarismus? 169

rechter Regime voneinander nicht zureichend herauszuarbeiten; (b) von einer
ausgebildeten Vollform auszugehen anstatt gerade die kontingenten Ursachen
des Entstehens zu erforschen; zudem (c) das Komplexe, Polykratische, ja teil-
weise Chaotische der modernen Regime zu verkennen. Ursprung, Leistungskraft
und Grenzen der typisierenden Konzeption sollten im Hinterkopf behalten wer-
den, wenn die papstliche Deutung des «Totalitarismus» dargestellt wird.

Papst Pius XI. hat in einer berithmten Ansprache am 18. September 1938 die
Lehre vom totalitdren Staat zuriickgewiesen: Dieser beruhe auf dem Grundsatz,
nichts ohne Staat, alles fiir den Staat. Die Falschheit dieses Prinzips sei evident.
Es handele sich um eine gewaltige Usurpation, denn nur der Herrschaft der

2
=8

Kirche miisse der Mensch de iure vollig anhiangen.” Eine Unterscheidung
zwischen tbernatiirlich und staatlich-natiirlicher Totalitdt hatte der Papst schon
in einem Schreiben an den Maildnder Kardinal Ildefonso Schuster (1880-1954)
im April 1931 vorgenommen, unter den Termini «objektive» und «subjektive
Totalitaritit».'* Nicht von ungefihr weist so auch der papstliche Gebrauch des
Begriffs «Totalitarismus» zuriick auf den italienischen Kontext. Auch wenn der
Begriff selbst eher vereinzelt Verwendung fand," gehort die grundsitzliche Un-
terscheidung zwischen positiver, kirchlicher Totalitit und negativer, antichrist-
licher, zu den programmatischen, frithen und durchgehenden Grundiiberzeugun-
gen des Ratti-Pontifikats.'® Sie konnen als Hintergrund fiir wichtige politische
Weichenstellungen in acht Punkten entfaltet werden:

P Vgl «Cos'si dice un po’ dappertutto: tutto deve essere dello Stato ed ecco lo Stato tota-

litario, come lo si chiama: nulla senza lo Stato, tutto allo Stato. Ma in ¢i10 vi & una falsita
cosi evidente, che fa meraviglia che uomini, del resto seri e dotati di talento, lo dicano e lo
insegnino alle folle. Infatti come lo Stato potrebbe essere veramente totalitario, dare tutto
all’individuo e chiedergli tutto; come potrebbe dare tutto all’individuo per la sua perfezione
interiore — poiché si tratta di christiani — per la sanctificazione e la glorificazione delle
anime? Percio queste cose sfuggono alla possibilita dello Stato, nella vita presente e in vista
della vita futura, eterna! E in questo caso ci sarebbe una grande usurpazione, perché se c¢’¢
un regime totaliario — totalitario di fatto e di diritto — ¢ il regime della Chiesa, perché
"'uomo appartiene totalmente alla Chiesa, deve appartenerle, dato che ['uomo ¢ creatura del
buon Dio, egli & il prezzo della redenzione divina, ¢ il servitore di Dio, destinato a vivere
quaggiu, e con Dio in cielo. E il rappresentante delle idee, dei pensieri e dei diritti di Dio
non ¢ che la Chiesa. Allora la Chiesa ha veramente il diritto e il dovere di reclamare la
totalita del suo potere sugli individui: ogni uomo, tutto intero, appartiene alla Chiesa, perché
tutto intero appartiene a Dio. Non c’¢ dubbio su questo punto, per chi non voglia negare
tutto.» Pius XI., Alla federazione francese dei sindacati cristiani. Verita nella carita per ’a-
zione, 18. September 1938, in: Discorsi di Pio XI. hg. von Domenico Bertetto. III: 1934
1939, Vatikanstadt ’198s, 810-816, hier 814.

Pius XI. an Kardinal Ildefonso Schuster, 26. April 1931, in: AAS, 23 (1931), 145-150.

Vgl. Patrizio Foresta, Der «katholische Totaliarismus». Katholizismus und Moderne im
Pontifikat Papst Pius® XI., in: Manuel Franzmann/Christel Gértner/Nicole Kéck (Hg.), Reli-
giositdt in der sikularisierten Welt. Theoretische und empirische Beitrige zur Sikulari-
sierungsdebatte in der Religionssoziologie (Verdftentlichung der Sektion Religionssozio-
logie der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie 11), Wiesbaden 2006, 177-195, hier 181.
Alberto Guasco, Un termine e le sue declinazioni: chiesa cattolica e totalitarismi tra biblio-
grafia e ricerca, in: ders./Raffaela Perin (Hg.), Pius XI: Keywords. International Confe-
rence, Milan 2009 (Christianity and history 7)., Wien/Ziirich/Berlin 2010, 91-106.

13



170 Klaus Unterburger

(1) Die physische Not des Kriegs und die Verwerfungen der Nachkriegs-
gesellschaft sind Folgen falscher geistiger Prinzipien, der Ablehnung der Auto-
ritat Christi und seiner Kirche."’

(2) Das Programm des Papstes setzt so die spezifische Geschichtssicht des
katholischen Integralismus voraus, nach der die Neuzeit in der Abfolge Protes-
tantismus, Aufklarung, Liberalismus und Sozialismus eine sukzessive Zuriick-
weisung der gottgewollten Autoritdt (Laizismus) und damit eine Entchristlichung
(Sakularisierung) bedeute."

(3) Die Kirche besitzt in Lehre, Sakramenten und Weisungen die Heilmittel
fiir die Moderne. Nicht im Materiellen und in der Politik, sondern in der christ-
lichen Botschaft allein, im regnum Christi, sei pax in einem umfassenden Ver-
stindnis zu finden."

(4) Im Gegensatz zu seinem Vorgénger griff der Papst deshalb das spirituelle
Programm auf, die umfassende Konigsherrschaft Christi mittels eines eigenen
liturgischen Festes als Heilmittel flir die Gegenwart zu proklamieren; er be-
auftragte den Dominikaner Réginald Garrigou-Lagrange (1877-1964) mit dem
Entwurf fiir seine Enzyklika Quas primas.™

(5) Auf dieser Grundlage haben Staat und Politik einen eigenstdndigen Be-
reich, das bonum commune. In diesem Sinne besteht also kein katholischer Tota-
litarismus, vielmehr ist Pius XI. ein Gegner von Priestern in der Politik und von
katholischen Parteien.

(6) Aufgabe der Priester und Laien ist vielmehr das Apostolat, die Ausbrei-
tung der kirchlichen Botschaft, mittels der «Katholischen Aktion». Diese mischt
sich nicht in die Politik, sondern will die soziale Konigsherrschaft Christi in die
Welt tragen. In ihr sind die Laien dem Klerus untergeordnet.”

(7) Die Herrschaft Christi, das Reich Gottes, ist ausschliesslich die katho-
lische Kirche, die streng zentralistisch-hierarchisch verfasst ist. Dem Papst ge-
horsam zu sein, die Herrschaft des Papstes liber die Seelen, ist so Sache des
tibernatiirlichen Heils.”

Pius XI., Enzyklika Ubi arcano Dei, 23. Dezember 1922, in: AAS, 14 (1922), 673-700, hier
676684,

" Ebd., 683f.

" Ebd., 684-700.

Pius XI., Enzyklika Quas primas, 11. Dezember 1925, in: AAS, 17 (1925), 593-610; Marie-
Thérese Desouche, Genese de I'encyclique Quas primas de Pie XI sur le Christ Roi, in: Pie
X1 et 1a France, hg. von Jacques Prévotat (Collection de I’Ecole Frangaise de Rome 438),
Rom 2010, 285-313.

Pierre Barral, Le magistére de Pie XI sur I’action catholique, in: Achille Ratti, Pape Pie XI.
Actes du colloque organise par I’ecole francaise de Rome en collaboration avec I"Université
de Lille IIT — Greco n.” 2 du CNRS, I’Universita degli studi in Milano, I'Universita degli
studi di Roma — «La Sapienza», la Biblioteca Ambrosiana (Rome, 15-18 mars 1989) (Col-
lection de ’Ecole francaise 223), Rom 1996, 591-603.

Als Beispiele fiir die zentralistische Kirchenfithrung: Andrea Riccardi, Pio XI e I'episcopato
italiano, ebd., 529-548; Hubert Wolf, Politik in Gottes Hand, in: FAZ, 21. Februar 2010,



Haohepunkt des pdapstlichen Antitotalitarismus? 171

(8) Auf zwei Gebieten ist der Kampf gegen den modernen Laizismus und die
Sdkularisierung vor allem zu flihren, da es um die Formung der kommenden
Generation geht. Auf sie konzentrierte sich defensiv immer mehr das kirchliche
Interesse, zu ihnen verfasste Pius XI. grundlegende Enzykliken, ndmlich zu Ehe
und Familie und zu Erziehung und Schule.”

Soweit die Ebene der Prinzipien. Eine andere Frage ist, wie die kirchliche
Wirksamkeit, das Apostolat und die Katholische Aktion, faktisch politisch abzu-
sichern sei. Im Gegensatz zu seinem Vorgénger schitzte Pius XI. von Beginn an
die Erfolgsmoglichkeit mittels christlicher demokratischer Parteien skeptisch ein.
Zwar stehe die Kirche den verschiedenen Regierungsformen, so in der Antritts-
enzyklika, neutral gegeniiber. Dennoch sah der Papst in der Demokratie schnell
egoistisch-materielle Parteiinteressen dominieren, diese Staatsform also eher als
Ausdruck der Abtfallbewegung von der wahren Autoritit, die kaum wirksam zur
gesellschaftlichen Gesundung fiihren kénne.** Katholische Parteien schienen ja
zudem die Sendung von Kirche und Staat zu verwischen und zu zweideutigen
Kompromissen gezwungen zu sein. Die Wirksamkeit der Kirche wollte der Papst
eher mittels Konkordate sichern: sein Pontifikat war die grosse Ara der Konkor-
date. Diese Vertrdge hatten entsprechend den pépstlichen Leitprinzipien jeweils
eine dreifache Zielbestimmung, ndmlich (1) die Unabhéngigkeit der Kirche vom
Staat und damit die Durchsetzung des CIC von 1917 mit dem pépstlichen
Bischofsernennungsrecht zu sichern; dies wurde als unaufgebbar angesehen, die
volle Autoritdtsausiibung durch den Papst galt als heilsentscheidend; (2) darauf
aufbauend sollte der Kirche ein mdglichst weiter Wirksamkeitsbereich gesichert
werden: wichtig war der Einfluss auf Schule und Erziehung; (3) das Endziel sollte
der katholische Staat sein, der den Katholizismus als Staatsreligion erkldrt und fiir
die Einhaltung der katholischen Ehelehre und -moral im 6ffentlichen Raum sorgt.

Die Unterscheidung zwischen Prinzipien und faktischer Ebene der Diplomatie
hilft begreifen, dass der Hl. Stuhl auch mit den kirchenfeindlichsten Staaten
bestrebt war, Konkordate zu schliessen. Die Kirche besass ja auch fiir diese heil-
bringende Prinzipien, doch musste man moglichst Rdume schaffen, damit diese
dort auch verkiindigt werden konnten. Um Seelen zu retten musste sie, so der
Papst, eben sogar mit dem Teufel verhandeln.” So erkliren sich die Hoffnungen
in katholisch-autoritdre Staaten, mit denen man stabile, fiir einen hierarchisch-

chttp://www.faz.net/aktuell/feuilleton/2.1782/papst-entscheidungen-politik-in-gottes-hand-
1942817.htmb (10.8.2012).

Pius XI., Enzyklika Divini illius magistri, 31. Dezember 1929, in: AAS, 22 (1930), 49-86;
ders., Enzyklika Casti connubii, 31. Dezember 1930, ebd., 539-592.

«Deinde in re publica fere solent partes, non pro opinionum varietate, commune bonum
sincere spectantes, inter se contendere; vere propriis servientes utilitatibus in perniciem ce-
terorum {...] Quas formas etsi Ecclesiae doctrina — ut cetera quae iure et ratione sunt institu-
ta — non reiicit, tamen inter omnes liquet eas factionum improbitati facile patere.» Pius XI.,,
Enzyklika Ubi arcano Dei (wie Anm. 17), 678.

Nostre Informazioni, L’Osservatore Romano, 16. Mai 1929, Nr. 114, 3 (Bericht iiber die
Papstaudienz vom Vortag).

[
9]



172 Klaus Unterburger

exklusivistischen Katholizismus sehr glinstige Bedingungen aushandeln konnte,
fir die man gerne die christlichen Parteien opferte, so in Portugal nach dem Mili-
tirputsch 1926.* in Osterreich, wo man von Seiten des HI. Stuhls ausdriicklich
auf die Abschaffung der republikanischen Verfassung dringte’” und — nach eini-
gem Zogern — auch in Spanien, wo sich der Papst im September 1936 auf die
Seite der Aufstindischen stellte.”™ Besonders wichtig war Italien, wo man mit
Hilfe Mussolinis nicht nur ein fiir die Kirche sehr vorteilhaftes Konkordat aus-
handeln, sondern auch die romische Frage 16sen konnte, die seit 1870 die pdpst-
liche Politik auf scheinbar aussichtslose Weise beschiftig hatte. Nur die neue
territoriale Unabhéngigkeit schien das zentralistisch-umfassende Kirchenregi-
ment der Pipste iiber die Gesamtkirche abzusichern. So pries der Papst bei Ab-
schluss des Konkordats Mussolini als den Mann, den die Vorsehung geschickt
habe.*” Hierfiir nahm man nicht nur Artikel 43 des Konkordats, der die parteipo-
litische Betdtigung der katholischen Aktion verbot, in Kauf, sondern auch
Artikel 24, nach dem der Papst sich nicht in internationale Konflikte einmischen
durfte, es sei denn, alle Parteien wiinschten ihn als Vermittler, eine Bestimmung,
die gerade ab 1939 wichtig wurde.’® Fiir die Kirche schien Mussolini aber nicht
nur die unabhingige absolutistische papstliche Kirchenregierung zu garantieren,
sondern auch eine wirkméchtige Rechristianisierung der italienischen Gesell-
schaft, wihrend es dem Duce um Absicherung seiner Herrschaft ging und er im
Universalismus der rémischen Kirche Anschluss fand fiir seine (ber Italien
hinausweisenden Anspriiche der /atinita. Konflikte gab es so nicht wegen der
Aushebelung der parlamentarischen Demokratie, sondern nur, wenn das Kon-
kordat verletzt wurde, zunédchst in der Frage der Azione Cattolica, wo die papst-
lichen Proteste 1931 durch einige Zugestdndnisse schnell wieder still gestellt
wurden.”' Der italienische Klerus war begeistert vom Duce.”” Die Rechte des
Menschen waren fiir Pius XI. die Kehrseite der Pflichten gegen Gott; so konnte

*® Vgl. Geschichte des Christentums. Religion-Politik-Kultur. XII: Erster und Zweiter Welt-

krieg. Demokratien und totalitire Systeme (1914-1958). hg. von Jean-Maric Mayeur, Frei-
burg/Basel/Wien 1992, 500-515 (Antonio Matos Ferreira).

Walter M. Iber, Im Bann des Priesterpolitikers. Die Christlichsoziale Partei in der Ersten
Republik Osterreich, in: Hubert Wolf (Hg.), Eugenio Pacelli als Nuntius in Deutschland.
Forschungsperspektiven und Ansétze zu einem internationalen Vergleich (VKZG.B 121),
Paderborn u.a. 2012, 257-274.

Hubert Wolf, Francos Putsch und Papstes Segen, FAZ 9. September 2011, <http://www.
faz.net/frankfurter-allgemeine-zeitung/bilder-und-zeiten/francos-putsch-und-papstes-segen-
11134810.htmb (10.08.2012).

So bei der der Mailidnder katholischen Universitat am 13. Februar 1929 gewidhrten Audienz.
Vgl. Aram Mattioli, «E salva I’Italia nel Duce.» Die katholische Kirche im faschistischen
[talien 1922-1938, in: Richard Faber (Hg.), Katholizismus in Geschichte und Gegenwart.
Wiirzburg 2005, 121-141, hier 130f.

Giovanni Miccoli, Das katholische Italien und der Faschismus, in: QFIAB, 78 (1998). 539-566.
Francesco Malgeri, Chiesa cattolica e regime fascista, in: Il regime fascista. Storia e sto-
riografia, hg. von Angelo del Boca‘Massimo Legnani/Mario G. Rossi, Rom/Bari 1995,
166-181.

Mimmo Franzinelli, Il clero del Duce/il duce del clero. Il consenso ecclesiastico nelle
lettere a Mussolini (1922-1945). Ragusa 1998.

30

18]



Hohepunki des pdpstlichen Antitotalitarismus? 173

es nur ein Recht fiir die Kirche und die naturrechtlich erkennbare oder géttlich
geoffenbarte Wahrheit geben, die der Staat nicht verletzen durfte, nicht aber ein
Recht auf Unmoral und Irrtum, ohne das in gewissem Grade eine plurale Demo-
kratie nicht existieren konnte.™

Der in der sozialen Konigsherrschaft Christi zum Ausdruck kommende Tota-
litatsanspruch, der Kampf gegen die Entchristlichung in der Moderne, die Siche-
rung des Apostolats der Kirche und der katholischen Aktion mittels Diplomatie
und Konkordaten, schliesslich die Wertschiatzung autoritdrer Staaten, die der
Kirche den beanspruchten Freiraum einrdumen, diese vier Grundprinzipien prag-
ten die Politik des HI. Stuhls in der Zwischenkriegszeit. Sie sind der Hinter-
grund, von dem aus die vatikanische Politik gegeniiber der Sowjetunion, Mexiko
und Deutschland skizziert und interpretiert werden kann und die die Enzykliken
von 1937 bestimmen. Freilich kann diese Geschichte auch als Geschichte einer
zunehmenden Desillusionierung des Papstes gelesen werden, den spirituell-pro-
phetische Einsichten in den letzten Jahren seines Lebens zumindest teilweise von
diesem Grundrahmen haben Abstand nehmen lassen.

Entstehungsgeschichte und Hintergriinde der Kommunismus-Enzyklika

Kommunismus und Sozialismus waren erstmals 1846, dann aber besonders seit
Papst Leo XIIL. (1878-1903) Gegenstand scharfer kirchlicher Verurteilungen.
Trotz dieser prinzipiellen Ablehnung weckte die russische Oktoberrevolution
Hoffnungen und Illusionen.” Die rechtliche Diskriminierung des Katholizismus
schien iberwunden zu sein; die am 23. Januar 1918 dekretierte Trennung von
Staat und Kirche™ schien ungeahnte Bekehrungschancen fiir das Riesenreich zu
offnen. Achille Ratti als apostolischer Delegat in Polen wiinschte sogar nach
Russland aufbrechen zu diirfen, um dort sein Blut fiir die Ausbreitung des
katholischen Glaubens opfern zu kénnen.*® Die folgende sowjetische Religions-
gesetzgebung fithrte zur Erntichterung, wobei der romische Widerstand sich
nicht von ungefihr gerade an der Bestimmung entziindete, die Nutzung von
Kirchengebduden vor Ort zu griindenden Kultvereinen zur Verfiigung zu stellen,
da dies das zentralistische neue Kirchenrecht zu torpedieren drohte.”’

Daniele Menozzi, Diritti naturali e diritti umani. L opposizione di Pio XI ai Totalitarismi,
in: La papauté (contemporaine (XIXe-XXe si¢cles)/il papato contemporaneo 4 (secoli
XIX-XX), hg. von Jean-Pierre Delville/Marko Ja¢ov (Bibliotheque de la RHE 90/Collecta-
nea Archivi Vaticani 68), Lowen/Vatikanstadt 2009, 483494,

Hansjakob Stehle, Die Ostpolitik des Vatikans. Geheimdiplomatie der Pépste von 1917 bis
heute, Bergisch-Gladbach 1983, 13-26.

Dekret des Rates der Volkskommissare vom 23. Januar 1918, in: Die orthodoxe Kirche in
Russland. Dokumente ihrer Geschichte (860-1980). hg. von Peter Hauptmann/Gerd
Stricker, Gottingen 1988, 648f.

Vgl. Laura Pettinaroli, Pio XI e Michele d'Herbigny: analisi d’una relazione al vertice della
chiesa alla luce del materiale delle udienze pontificie (1922—-1939), in: Pius XI: Keywords
(wie Anm. 16), 279-297, hier 280f.

Stehle, Ostpolitik (wie Anm. 34), 21, 59.



174 Klaus Unterburger

Trotz prinzipieller Gegnerschaft gegen den Kommunismus bestimmte die
Hoftnung, dem katholischen Glauben Freirdume zu sichern und Russland zu
bekehren in den 1920er Jahren die vatikanische Politik, und zwar zweigleisig: (a)
Zum einen suchte man in diplomatischen Verhandlungen Religionstreiheit gegen
Hungerhilfe und vor allem diplomatische Anerkennung der UDSSR zugesichert
zu bekommen, so das beriihmte péapstliche Memorandum fiir Rapallo vom 15.
Mai 1922 und die Unterredungen mit Aussenminister Tschitscherin (1872—
1936), dann die Geheimverhandlungen des Nuntius Eugenio Pacelli (1876—-1958)
in Berlin mit dem russischen Botschafter Nikolai Krestinski (1883-1938).* (b)
Zum anderen versuchte Pius XI. in der Sowjetunion eine Geheimhierarchie aut-
zubauen und liess Untergrundbischofe weihen. Diese Unternehmungen waren
mit den weitausgreifenden schwérmerischen Plidnen des Jesuiten, Rektor des
Orientalischen Instituts in Rom und ersten Geheimbischofs, Michel d’Herbignys
(1880-1957) verbunden, der damaligen Seele der papstlichen Russlandpolitik. Er
gewann direkten Zugang zum Papst, hatte mit der 1925-1934 existierenden
Commissio pro Russia grossten Einfluss auf die vatikanische Ostpolitik und er-
reichte 1928 die Griindung des Collegium Russicum.”® Die Griinde fiir das Schei-
tern dieser Anstrengungen, Hoffnungen und Illusionen sind vielfdltig: Die Ver-
mengung der Katholikenfrage mit der sowjetischen Feindschaft zu Polen, die
Unfahigkeit des HI. Stuhls, im Vergleich mit den USA grossere materielle Hilfe-
leistungen zu organisieren, der polykratische Charakter der sowjetischen Herr-
schaft, bei dem die auf Diplomatie setzende Aussenpolitik Tschitscherins sich
nicht gegen Tscheka bzw. GPU durchsetzen konnte; die religionspolitische
Verhartung unter Stalin 1929 und die nochmals intensivierte Atheismuspropa-
ganda. Aber auch die naiven vatikanischen Geheimmissionen, die der Sicher-
heitspolizei nicht entgingen und die das Misstrauen nihrten, taten das ihrige."'
Anfang 1930 setzten beide Seiten auf Konfrontation: der Papst rief zu einem
Kreuzzug des Gebets auf, am 19. Mirz zelebrierte er in St. Peter eine Stihnemes-
se. Inzwischen wurde die Sowjetunion, zur Verbitterung des Papstes, von immer
mehr Staaten diplomatisch anerkannt, 1933 noch von den USA, 1934 folgte die
Aufnahme in den Volkerbund. Den Gegnern d’Herbignys, vor allem seinem
Ordensgeneral Wladimir Ledochowski (1868-1942), den Parteigidngern Polens
und dem Staatssekretariat, gelang es, den Bischot zu stiirzen, der bald véllig in
romische Ungnade fiel.**

Ebd.. 26-107; Antoine Wenger. Rome et Moscou 1900-1950. Paris 1987, 131-178.
Wenger, Rome (wie Anm. 38), 179-222; Léon Tretjakewitsch, Bishop Michel d'Herbigny
and Russia. A Pre-Ecumenical Approach to Christian Unity (Das ¢stliche Christentum. NF
39), Wiirzburg 1990.

Uber religiose Vereinigungen. Beschluss des Allrussischen Zentralexekutivkomitees und
des Rats der Volkskommissare, 8. April 1929, in: Russische Orthodoxe Kirche (wie Anm.
35), 735-738; Kommentar zu der vom 14. Sowjetkongrel am 18.5.1929 beschlossenen
Neufassung des Art. 4 der Verfassung der RSFR, ebd.. 738f.

Hierzu auch Antoine Wenger, Catholiques en Russie d’apres les Archives du KGB 1920-
1960, Paris 1998.

Tretjakewitsch, Bishop (wie Anm. 39), 218-282; Pettinaroli, Pio XI (wie Anm. 36); dies..

39

40

41



Hdéhepunkt des pdpstlichen Antitotalitarismus? 175

Geblieben war die beinahe vollstindige Abhidngigkeit der vatikanischen
Russlandpolitik von der Gesellschaft Jesu. Der Jesuitengeneral stand in der inte-
gralistischen Geschichtssicht der offizidsen romischen Jesuitenzeitschrift Civilta
Cattolica. Die Grundiibel der Moderne wurzeln in der Revolution, dem Aufstand
gegen Gott und die von ithm gesetzte Autoritit; so gebe es eine freimaurerisch-
satanische Weltverschworung, die alle Ordnung umkehre. Letzte Frucht dersel-
ben sei der materialistische Bolschewismus. Die Oktoberrevolution, die die Ci-
vilta in dunklen Katastrophenahnungen bereits vorhergesagt hatte,™ sei von Frei-
maurern und Juden gesteuert worden.” Mit der extensiven Beschiftigung mit
dem Sowjetkommunismus wurde immer mehr dessen (anti-)religidser, eschato-
logischer Charakter betont. Jesuitengeneral und pépstliches Staatssekretariat
sorgten sich nicht nur wegen Christenverfolgung und intensivierter Gottlosen-
propaganda in Russland; sie glaubten an dessen weltweite Aktivitdten und die
Wiihlarbeit einer atheistisch-bolschewistischen Propaganda.*® In Rom griindeten
die Jesuiten ein Segretario speciale sull’Ateismo, das von Joseph Ledit (1898—
1936) geleitet wurde, das Informationen (gestiitzt auf das weltweite Netzwerk
der Jesuiten) tiber die weltweiten Aktivitdten des Bolschewismus sammeln und
entlarven und Gegenmassnahmen propagieren sollte. 1935-1939 erschien zu
diesem Zweck die Zeitschrift Lettres de Rome in funf Sprachen. Parallel sam-
melte Staatssekretidr Pacelli von den Nuntien weltweit Informationen liber bol-
schewistische Umtriebe."’

Der Antikommunismus der rémischen Jesuiten und des Ordensgenerals stan-
den hinter der Enzyklika Divini Redemptoris. Ledéchowski selbst hat zu dieser
im April 1936 die Anregung gegeben; er wollte eine Abwehrfront gegen die
Dritte Internationale initiieren;*® der Papst selbst gab den romischen Jesuiten, die
— mit eher milderndem Einfluss — der franzésische Kommunismusexperte Gusta-

Megr Michel d’Herbigny. Parcours d’un prélat francais dans la Curie romaine (1922-1939),
in: Pie XI et la France (wie Anm. 20), 103—131.

Francesco Dante, Storia della «Civilta Cattolica» (1850-1891). 11 laboratorio del Papa, Rom
1990; Giacomo Martina, Storia della Compagnia di Gesu in Italia (1814—1893), Brescia
2003, 89113, I65-—180,' 301-305. Eine dhnliche Geschichtssicht hatte auch die franzosi-
sche Jesuitenzeitschrift Etudes. Vgl. Giorgio Petracchi, I Gesuiti e il comunismo tra le due
guerre, in: Vincenzo Ferrone (Hg.), La Chiesa cattolica e il totalitarismo, Florenz 2004,
123-152.

Petracchi, Gesuiti (wie Anm. 43), 1271,

Vgl. etwa: La rivoluzione russa e le sue lezioni politiche, in: La Civilta Cattolica, 68/3
(1917), 22-33; Dopo dieci anni di Bolscevismo, in: La Civilta Cattolica, 78/4 (1927), 481-
490,

Elisa Giunpero, L’inchiesta sul comunismo in Cina, in: Pius XI: Keywords (wie Anm. 16),
393-405.

Andrea Mariuzzo, P. Joseph Ledit ¢ le Lettres de Rome sur I’atheisme moderne, <http:/sns-
it.academia.edw/AndreaMariuzzo/Talks/10426/p. Joseph Ledit ¢ le Lettres de Rome su
r_lAtheisme Modeme> (10.8.2012).

Philippe Chenaux, Pie XI et le communisme (1930-1939). D’apreés les archives du Vatican,
in: La Papauté (wie Anm. 33), 471-482, hier 475.

43

34

46

47



176 Klaus Unterburger

ve Desbuquois (1869-1959) vom Centre de Vanves f:rg_zijnzte,4L> zwel Schemata
als Direktiven. Der darauf aufbauende jesuitische Entwurt war eher empirisch
und politisch ausgerichtet; dazu kam ein Schema des Assessors des Heiligen
Offizium, Alfredo Ottaviani (1890-1979), in das die Vorarbeiten™ dieser Behor-
de gegen Totalitarismus und Kommunismus einflossen und das eher weltan-
schaulich auf den Marxismus an sich ausgerichtet war.”' Die Redaktion hatte das
Staatssekretariat. Der Jesuitengeneral dridngte aut Verschidrfungen und Prizi-
sierungen; seine Vorschlige, hinter den Kommunismus explizit eine jiidisch-frei-
maurerische Verschworung zu sehen, wurden aber vom Papst blockiert, der hier-
fiir erst Beweise sehen wollte.”” Den Inhalt der Enzyklika prigen die spezi-
fischen Themen der rémischen Jesuiten: der Kommunismus wird gedeutet (a) als
Frucht einer Abfallbewegung von Gott, die alle Ordnung zerstére und in den
Materialismus miinde;™ er habe (b) einen quasireligiésen, quasimessianischen
Charakter;™* (c) die biirgerliche Presse schweige iiber dessen Verbrechen und be-
merke dessen Wiihlarbeit nicht, die es aufzudecken gelte:” (d) es handle sich um
eine weltweite Verschworungstatigkeit, die hinter den antikirchlichen Exzessen
in der Sowjetunion, in Spanien und in Mexiko stehe.”® Der vom Papst iibernom-
mene, rémisch-jesuitische Antikommunismus gipfelte in der Aussage, der Kom-
munismus sei in sich schlecht und eine Zusammenarbeit mit ihm in keiner Weise
erlaubt,” eine kategorische Absage an die Bewegung einer «Volksfront» in euro-
paischen Staaten und an die Vertrige. die mit UDSSR geschlossen wurden.™ Als
Heilmittel werden Gebet, Apostolat und die katholische Soziallehre eingeschirft.

Die Mexikoenzvklika: Endpunkt einer pdpstlichen Kehrtwende

Mit Divini Redemptoris ist der Rahmen vorgegeben, in den sich die vatikanische
Wahrnehmung der Situation der Kirche in Mexiko einfiigt: die Kirchenpolitik
der mexikanischen Regierung der 1930er Jahre als Teil einer bolschewistischen,
von Moskau gesteuerten Offensive gegen die Kirche, die es aufzudecken gelte.
Dennoch hat diese eine eigene Vorgeschichte; sie griindet auf einem langjihrigen

* Ebd.. 476-478. Hinzu kamen die konkreten Informationen des in Rom weilenden. von

d’Herbigny geweihten Untergrundbischofs Pie Eugeéne Neveu (1877-1947). — Zu Desbu-
quois vgl. Paul Drulers, Politique sociale et christianisme. Le pére Desbusquois et I'Action
populaire. [-11, Paris 1968/1981.

Hubert Wolf, Pius XI. und die «Zeitirrtiimer». Die Initiativen der rdmischen Inquisition ge-
gen Rassismus und Nationalismus, in: Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte, 53 (2005), 1-42.
Chenaux, Pie XI (wie Anm. 48), 475f.

Fattorini, Pio XI (wie Anm. 6), 68.

~ Pius XL, Divini redemptoris (wie Anm. 3), 69-72.

** Ebd., 69.

> Ebd., 75.

" Ebd., 74-76.

«Comunismus cum intrinsecus sit pravus, eidem nulla in re est adiutrix opera ab eo commo-
danda, cui sit propositum ab excidio christianum civilemque cultum vindicare.» Ebd., 96.
Petracchi. Gesuiti (wie Anm. 43), 145.

50

5t

52

53

58



Hdahepunkt des pdpstlichen Antitotalitarismus? 177

Konflikt mit den — in vatikanischen Augen - laizistisch-freimaurerischen Re-
gierungen in Mexiko. Sie kann deshalb keinesfalls auf die Verurteilung des
Kommunismus in Divini Redemptoris reduziert werden.

Auch in Mexiko ist zum Verstdandnis des Konflikts die Ebene der Prinzipien
von der der Fakten zu unterscheiden.” Prinzipiell war die aus der Revolution
hervorgehende Verfassung von Querétaro von 1917 laizistisch-antiklerikal ge-
pragt: Artikel 3 schrieb den laizistischen Charakter der 6ffentlichen Schulen und
die staatliche Aufsicht fiir Privatschulen vor, Artikel 5 verbot religiose Orden,
Artikel 27 erklédrte den Kirchenbesitz zu Staatseigentum, Artikel 130 verweigerte
Kirchen und religiosen Gemeinschaften den Status einer Rechtspersonlichkeit
und reglementierte die Zahl der Priester.”” Die theoretischen Rechtsprinzipien
wurden aber kaum umgesetzt und nicht einmal Ausfiihrungsbestimmungen erlas-
sen; die Kirche vollig aus der Schule zu verdridngen hitte einen Kollaps des Sys-
tems aus Mangel an Lehrkriften herbeigefuihrt. Selbst als 1926 Innenminister
Plutarco Elias Calles (1877-1945) zum Prisidenten aufstieg und der staatliche
Antiklerikalismus aggressiver und entschiedener wurde, gab es Interpretations-
spielraum. Der Episkopat, der bislang die Regierungspolitik in Hirtenbriefen an-
gegriften hatte und der die ldandlich gepridgte Mehrheit der Bevolkerung (wenn
auch nicht der Wihler) hinter sich glaubte, war deshalb in «Falken» und
«Tauben» gespalten. Erstere standen hinter der neugegriindeten Liga nacional
defensora de la libertad religiosa, die sich immer mehr radikalisierte und einem
bewaftneten Aufstand zusteuerte; auch dieser Teil der Bischéfe wollte den Kon-
flikt zu einer Machtprobe eskalieren zu lassen.®' Calles erliess daraufhin Ausfiih-
rungsbestimmungen zur Verfassung (Ley Calles) und ging ebenfalls auf Kon-
frontationskurs.”” Die Falken im Episkopat setzten nun die Suspension jedes 6f-
fentlichen Gottesdienstes in Mexiko durch, nachdem ein Aufruf der LIGA zum
Wirtschaftsboykott gescheitert war. Hauptstein des Anstosses war, dass die Bi-
schofe fiirchteten, Artikel 19 der Ley Calles, der fiir die Nutzung eines Gottes-
hauses die Registrierung eines Kirchenbeauftragten vorschrieb, schrianke die
hierarchische Kontrolle tiber die Ortskirchen und die Priester ein, wobei sie frei-
lich dessen Intention missinterpretierten.”’ Hirtenworte, Denkschriften und Peti-
tionen von Episkopat und LIGA stimmten die Regierung nicht um; die Scharf-
macher wollten Calles nun durch Gottesdienstsperre und bewaffneten Aufstand
in die Knie zwingen.

** Peer Christopher Stanchina, Das Verhiltnis von Staat und Kirche in Mexiko seit der Revo-

lution von 1910/1917 bis heute (Miinchener Universititsschriften. Rethe des Juristischen
Fachbereichs 38), Miinchen 1978, 48f.
" Ebd.. 10-32.
°" Ebd., 42.
Vgl.: «Die Gesetze selber sind nicht besonders antiklerikal — das Priesterbeschrankungsge-
setz war z.B. nicht durchgegangen —. wenn man die Verfassung betrachtete. Was sie gefahr-
lich fiir die Kirche machte, war die Feindseligkeit und die Bereitschaft der Behorden, weit
iiber das Gesetzlich Erlaubte hinauszugehen. Dies war die andere Seite der Eskalation, die
stirker auf die Bevolkerung als auf die Kirche zurtickwirkte.» Ebd., 47.
* Ebd., 53-56.



178 Klaus Unterburger

Die Frage stellte sich aber, ob Rom derart radikale Massnahmen gutheissen
wiirde; auch hier war der Spielraum zwischen Prinzipienfestigkeit und an den
Gegebenheiten orientierter Diplomatie auszutarieren. In der Kongregation fur die
ausserordentlichen kirchlichen Angelegenheiten stand Staatssekretidr Kardinal
Gasparri fiir Diplomatie, Kardinal Tommaso Pio Boggiani (1869-1942), der
zwischen 1912 und 1914 Apostolischer Delegat in Mexiko gewesen war, fiir
klare Verurteilung. Der Papst hiess schliesslich die Gottesdienstsperre gut; dabei
war die Mehrheit der Falken im mexikanischen Episkopat wohl nur durch Mani-
pulationen intransingenter mexikanischer Jesuiten zustande gekommen und der
Papst getiuscht worden.® Die Bischéfe von Durango, Leén und Tehuantepec
fuhren nach Rom und iibergaben eine auf der Uberfahrt abgefasste Denkschrift
iiber die religiose Lage in Mexiko.®” Die rémische Kurie wurde manipuliert:*®
Der Papst erliess am 18. November 1926 die Enzyklika Iniguis Afflictisque, nicht
ahnend, dass sie zur Legitimation eines bewaffneten Aufstandes benutzt werden
sollte.’” Der Cristero-Krieg, bei dem die katholischen Aufstindischen allein
schon wegen ihrer unzureichenden Ausriistung unterlegen waren, freilich mit
ithrer Guerrila-Taktik auch nicht besiegt werden konnten, forderte in drei Jahren
zahlreiche Opfer.”® Wihrend des Krieges kam es wiederholt zu Vermittlungsver-
suchen, zumal das Staatssekretariat an den Erfolgsaussichten des Aufstands und
an der Sinnhaftigkeit der Gottesdienstsperre, zweifelte.” Ein modus vivendi
konnte 1929 erzielt werden; eine tiefgehende Revision der mexikanischen Ge-
setzgebung, wie sie der Papst im Vorjahr noch gefordert hatte, implizierte er
nicht.”” Der US-amerikanische Jesuit Edmund Walsh (1885-1956), der nach
1917 die pédpstliche Russlandpolitik koordiniert hatte und dann ausgewiesen
wurde, scheint den Papst von der Alternativlosigkeit des weitgehenden Riick-

Paolo Valvo, Liberta religiosa e dottrina di Monroe. La Sante Sede e il Messico alla VI
Conferenza di panamericana (Avana 1928), in: Quademni del dipartimento di scienze poli-
tiche, 2/2011, 169-205, c<http://unirsm.academia.edu/PaoloValvo/Papers/1346072/Liber-
ta_religiosa e dottrina_di_Monroe La Santa Sede e il Messico alla VI Conferenza pa
namericana_Avana 1928> (10.8.2012), hier v.a. 173; ders., La Santa Sede e la persecuzione
religiosa in Messico negli anni di Pio XI. Diapositive di un conflitto. <http://unirsm.acade-
mia.edu/PaoloValvo/Talks/73242/La_Santa Sede e la persecuzione religiosa in Messico
_negli_anni_di_Pio_XI._Diapositive_di_un_conflitto> (10.8.2012), 1f. — Zu diesem Thema
entsteht in Miinster eine kirchenhistorische Habilitationsschrift von Norbert Koster.
Stanchina, Verhiltnis (wie Anm. 59), 591,

Pius X1., Enzyklika Iniquis afflictisque, 18. November 1926, AAS, 18 (1926), 465-467.
«Der Papst, der iiber die Vorbereitung eines gewaltsamen Aufstands bewusst im Unklaren
gelassen wurde, wollte — wie die vatikanischen Akten belegen — den friedlichen Widerstand
der Katholiken dem Regime gegeniiber stidrken, als er in der Enzyklika Priester und Laien
in Mexiko lobte, die sich <erhoben und eine Mauer der Verteidigung des Hauses Israel er-
richtet haben und in threm Kampf festgeblieben sind>.» Wolf, Francos Putsch (wie Anm. 28).
David C. Bailey, Viva Cristo Rey! The Cristero rebellion and the church-state conflict in
Mexico, Austin 1974.

Valvo, Santa Sede (wie Anm. 64), 2f; ders., Liberta (wie Anm. 64).

Stanchina, Verhiltnis (wie Anm. 59), 63-78.

66
67

68

69
70



Hdohepunkt des papstlichen Antitotalitarismus? 179

ziehers {iberzeugt zu haben.”’ Verraten fiihlten sich hierdurch freilich die Criste-
ros und Teile der LIGA. Auch eine Minderheit im Episkopat wollte wieder auf
Konfrontation gehen, 1931 wurde die Zahl der Priester staatlicherseits noch mehr
begrenzt.”” Erneut standen sich in der Kongregation fiir die ausserordentlichen
kirchlichen Angelegenheiten Boggiani und Gasparri gegentiber; Pacelli und der
Papst entschieden, dass er zwar lobenswert sei, die Rechte der Kirche zu ver-
teidigen. unter den gegenwirtigen Bedingungen kénne man freilich nicht zum
Aufstand ermutigen.” In der Enzyklika Acerba Animi vom 4. September 1932
klagte der Papst die Regierung an, wortbriichig geworden zu sein und die Rechte
der Kirche zu verletzen; als Gegenmittel empfahl er das unpolitische Apostolat
in der Katholischen Aktion.”* Der Staat verlagerte seinen Kampf nun vorwiegend
auf eine laizistische, religionsfreie Umgestaltung der Erziehung; 1934 wurde
eine «sozialistische» Schule propagiert, die Prasident Lazaro Cardenas (1895—
1970) am 4. Dezember dekretierte. Dazu wurde nun die Enteignung der Kirche
forciert.”” Doch war der Prisident ab 1936 immer mehr zu Missigung und
Befriedung gezwungen, Rom ernannte mit Luis Maria Martinez (1881-1956)
einen neuen Erzbischof und Apostolischen Delegaten fiir Mexiko. Man setzte
nun mit Hilfe der USA auf Geschmeidigkeit, Flexibilitdt und Ausgleich mit dem
Priisidenten.’® Auf der einen Seite glaubte man also in Rom, dass in Mexiko der
Weltbolschewismus am Werk sei. Auf der anderen Seite sandte man den Salesia-
ner Guglielmo Piani (1895-1970), der erkunden sollte, wie die mexikanische
Kirche hiergegen gestirkt und neu organisiert werden konne.”” Unter Fiihrung
von Bischof Gerardo Anaya (1881-1958) reiste eine mexikanische Delegation zu
Pacelli, als dieser die USA besuchte, und tibergab ihm fiinf Memoranden. Darin
fanden sich Ideen, die Laienvereinigungen von der Hierarchie unabhéngig zu las-
sen und so bewaftneten Widerstand zu erméglichen; beides stand kontrér zu den
Ideen des Papstes in Bezug auf die Katholische Aktion.”® Diese neu zu organi-
sieren war aber gerade das Anliegen Pianis: Die Frucht hiervon war die Mexiko-
Osterenzyklika Firmissimam Constantiam, bei deren Abfassung das Staatssekre-
tariat und die Jesuiten um Ledochowski Anteil hatten.”

Diese ist also eher eine Abmahnung und ein Reformprogramm fiir die
mexikanische Hierarchie: Der Papst wollte die Laien in die actio catholica inte-
grieren und am hierarchischen Apostolat der Kirche teilhaben lassen mit dem

71

Valvo, Santa Sede (wie Anm. 64); Marisa Patulli Trythall, Edmund H. Walsh S.J. and the
Settlement of the Religious Question in Mexico, in: AHSI, 80 (2011), 3-44.

Stanchina, Verhiltnis (wie Anm. 59), 79-81.

Valvo, Santa Sede (wie Anm. 64), 3f.

Pius XI., Enzyklika Acerba animi, 29. September 1932, in: AAS, 24 (1932), 321-332; Yves
Solis Nicot, La hiérarchie catholique mexicaine durant la genese du modus-vivendi: 1929-
1940, 85-92.

Stanchina, Verhiltnis (wie Anm. 59), 97-114.

® Ebd., 114-117; Valvo, Santa Sede (wie Anm. 64).

77 Solis Nicot, Hiérarchie (wie Anm. 74), 173-176.

™ Ebd., 177

" Ebd., 187 f. — Deutlich wird, dass die kuriale Politik in Bezug auf den mexikanischen Kon-
flikt nicht ohne die parallele Lektiire der Jesuiten-Uberlieferung interpretierbar ist.

—1
v

73
74

75



180 Klaus Unterburger

Ziel, das Reich Gottes zu suchen und die Seelen zu heiligen, dann auch im sozia-
len Bereich zu wirken." Gerade das Gemeinwohl und die Wiirde der mensch-
lichen Person fordern. so der Papst, eine gerechtere Verteilung der Giiter als in
der Vergangenheit; die Bischofe sollen sich der Arbeiter und der Armen mit
grosserer Liebe zuwenden und thnen geistlich und Skonomisch beistehen, sich
besonders um die Arbeitsmigranten kiimmern, dazu ihr Augenmerk auf die reli-
giose Bildung der Heranwachsenden legen, damit sie gegen die glaubensfeind-
liche Propaganda Widerstandskrifte entwickeln.” Die Kirche verurteile Auf-
stand und Gewalt gegen gesetzméssige Obrigkeiten ausser im dussersten Notfall:
So stellte die Enzyklika am Ende Richtlinien fiir die Frage auf, welche Mittel
gegen offensichtlich ungerechte Gesetze angewandt werden diirfen® und mahnte
zu Einmiitigkeit und Gehorsam.

Flammender Protest und Vorsicht wegen des Konkordats.
« Mit brennender Sorge»

War die Russlandpolitik durch missionarische Hoffnungen und diplomatische
Verhandlungen geprigt, die desillusioniert wurden und zu Divini Redemptoris
fiihrten; war die Mexikopolitik des HI. Stuhls durch Tduschung auf den Konfron-
tationskurs der Falken festgelegt worden, der dann mithsam entschirft wurde und
in Reformplédne fiir die mexikanischen Kirche miindete, so war auch die Enzy-
klika Mit brennender Sorge Produkt vatikanischer Téduschungen und Enttiu-
schungen: Das Reichskonkordat schien, dhnlich wie in Italien, einen in der De-
mokratie unerfiillbaren Wunsch moglich gemacht zu haben, die reichsweite
Sicherung der Rechtsstellung der Kirche, die Absicherung ihres Einflusses im
Erziehungswesen und der Lianderkonkordate, die weitgehend freie rémische
Bischofsbesetzung. Dafiir nahm man, wie in anderen Lidndern, die Entpoliti-
sierung des Vereinswesens zur katholischen Aktion und den Riickzug des Klerus
aus der Parteipolitik in Kauf, beides ja dem Zieltableau des Papstes ent-
sprechend. Allein der Vorsitzende der Fuldaer Bischofskonferenz, Kardinal Ber-
tram (1859-1945), stand dem Konkordat skeptisch gegeniiber,” wihrend die

**" Pius XI.. Firmissimam constantiam (wie Anm. 4), 192.

"' Ebd.. 193-195.

' Ebd., 196f.

' «Meine Bemerkungen hitten sich aber nicht in erster Linie auf die bayerischen Bischofe
bezogen, sondern auf den Herrn Kardinal Bertram. (Ich wuBte, dal Bertram. der an sich ein
intransingenter Vertreter der rémischen Machtanspriiche ist, im Gegensatz zu Erzbischof
Grober, flir eine vertrauensvolle Eingliederung der Katholiken in den nationalsozialisti-
schen Staat durchaus unzugénglich ist). Pacelli und Kaas gaben zu, da3 Bertram Schwierig-
keiten sehe, die Pacelli selbst nicht annehme. Er sei eben ein alter Herr und von Natur aus
mifitrauisch. Der Papst selber und Pacelli aber hétten, wie auch die deutschen Bischéfe im
ganzen, volles Vertrauen zur Lovalitédt der Reichsregierung. Die bayerischen Bischoéfe aber
wiirden gerne mittun, sobald auch in Bayern die katholische Kirche etwas freundlicher be-
handelt wiirde.» Verhandlungsbericht Buttmanns, 23. Oktober 1933, in: Thomas Brechen-
macher (Bearb.). Unveréffentlichte Dokumente aus dem Nachlall des Ministerialdirektor
Rudolf Buttmann zur Geschichte des Reichskonkordates (1933—1935), in: ders. (Hg.), Das



Héhepunkt des pdpstlichen Antitotalitarismus? 181

Architekten kirchlicherseits, Pacelli** und Ludwig Kaas (1881-1952)%, grosse
Hoftnungen in den Vertrag setzten. Besonders aber der Papst selbst liess sich
1933 von Hitler beeindrucken und sah in thm endlich einen Staatsmann, der dhn-
lich wie er zum Bolschewismus Stellung bezog.™ Doch Erniichterung folgte
bald: Zahlreiche Ubergriffe und einseitige Konkordatsauslegungen der staat-
lichen Stellen, die Erfolglosigkeit von Pacellis Nachverhandlungen zum Vereins-
artikel, dazu die Ernennung Alfred Rosenbergs (1893-1946) zum Fiihrerbe-
auftragten fiir die weltanschauliche Schulung der Partei alarmierten die Hier-
archie. Immer klarer wurde, dass Verhandlungen und Protestschreiben nur sehr
bedingt Erfolg zeigten und dass auch die letzte Illusion, die Ubergriffe gingen
nur von subalternen Stellen aus, nicht haltbar war. Kardinal Bertram beschwerte
sich folglich 1936 beim Reichskirchenminister scharf, in Deutschland werde
gegen die Kirche ein Vemnichtungskampt gefiihrt, fiir den der Zwang zum Stu-
dium der Schriften Rosenbergs charakteristisch sei. Der Kirchenhass der rus-
sischen Bolschewiken werde noch iibertroffen.®” Die Fuldaer Bischofskonferenz
fasste im August den Beschluss, dem Fiihrer selbst ein Memorandum mit den
Beschwerden der Katholiken Deutschlands zu iiberreichen; sollte dies scheitern,
wovon man ausging, wollte man mit einem Manifest an die deutschen
Katholiken an die Offentlichkeit gehen.* Der Trierer Bischof Franz Rudolf
Bornewasser (1866—1951) berichtete von seinem Rombesuch: Pacelli wiirde es

Reichskonkordat 1933. Forschungsstand, Kontroversen, Dokumente (VKZG.B 109), Pader-
born u.a. 2007, 153-280, hier 176f.; Vgl. auch: Verhandlungsbericht Buttmanns, 18. De-
zember 1933, in: Ebd., 195-203, hier 198; parallel dazu: Heinrich Briining, Memoiren
1918-1934, Stuttgart 1970, 663.

Anthony Rhodes, Der Papst und die Diktatoren. Der Vatikan zwischen Revolution und
Faschismus, Wien/Koln/Graz 1980, 150f.

Zu Kaas’ Rolle noch bei den Nachverhandlungen: Brechenmacher, Unveréftentlichte Do-
kumente (wie Anm. 83), v.a. 190f.

Hubert Wolf, Papst & Teufel. Die Archive des Vatikan und das dritte Reich, Miinchen
2008, 180.

Die¢ Bestrebungen, Katholiken zum Studium der Schriften Rosenbergs zu zwingen, seien
«charakteristisch fur den Vernichtungskampf, der in sehr weiten Kreisen gegen die katho-
lische Kirche in Deutschland gefithrt wird. Wenn ich von Vernichtungskampft spreche, ist
das nicht schwarzseherische Ubertreibung, sondern Bezeichnung der offenkundigen Tat-
sache der Untergrabung des katholischen Glaubens in weitesten Kreisen des katholischen
Volkes [...] Dinge, die den Kirchenhal} der russischen Bolschewiken noch iibertrumpfen.»
Kardinal Bertram an Kerll, 2. April 1936, in: Akten deutscher Bischofe iiber die Lage der
Kirche 1933-1945. 111: 1935-1936. Bearb. von Bernhard Stasiewski (VKZG.A 25). Mainz
1979, 333336, hier 334.

«Es wird eine Eingabe an den Fihrer und Reichskanzler beschlossen, die die wichtigsten
Beschwerden der Katholiken Deutschlands behandeln, die auch eine Audienz erbitten soll.
Falls keine entsprechende Antwort einlduft, wird von seiten der Bischofe ein Manifest an
das katholische Volk in Aussicht genommen, das den Inhalt der Eingaben von 1935 und
1936 wiedergeben soll.» Protokoll der Plenarkonferenz des deutschen Episkopats, Fulda,
18.-20. August 1936, in: ebd., 408-434, hier 412. Die Aufzeichnungen des Speyrer Bi-
schofs beweisen, dass man an einen Erfolg bei Hitler inzwischen nicht mehr glaubte. Auf-
zeichnungen Bischof Ludwig Sebastians von der Plenarkonferenz des deutschen Episko-
pats. Fulda, 18.-20. August 1936, in: ebd. 466478, hier 468.

86

88



182 Klaus Unterburger

begriissen, wenn die Bischofe die Beschwerden liber die Konkordatsverletzun-
gen bekanntgiben. Rom wiirde darauf einen Hirtenbrief schreiben.”

Auch dieser letzte Versuch scheiterte: Bertram bat um einen Gesprachstermin
und sammelte die Beschwerden;”’ der Episkopat erliess ein Hirtenwort zum spa-
nischen Biirgerkrieg als letztes antibolschewistisches Loyalititsangebot.”' Am 4.
November 1936 wurde Kardinal Faulhaber am Obersalzberg vom Fiihrer em-
pfangen. Zwar brachte der Miinchener Erzbischof im Auftrag der Bischofskonfe-
renz die Beschwerden zum Ausdruck, erlag aber den antikommunistischen Mo-
nologen Hitlers, in denen dieser den gottgldubigen Staatsmann mimte. Faulhaber
versicherte, in der Kirche habe der Fiihrer den loyalsten Bundesgenossen gegen
die Bolschewiken und keine andere Religion betone den Autoritidtsgedanken so
stark wie das Christentum. Er war von der Person des Reichskanzlers tief beein-
druckt, der eben doch gldubiger Christ und kein Jiinger Houston Stewart Cham-
berlains (1855-1927) sei. Uber diese Naivitit waren Bertram und der Berliner
Bischof Konrad Preysing (1880-1950) bestiirzt’*; auch Pacelli nahm den Bericht
reserviert auf.” Auf der ausserordentlichen Bischofskonferenz vom 12. und 13.
Januar 1937 konstatierte man das Scheitern des Verstdndigungsversuchs; es herr-
sche die Partei, nicht mehr nur eine Person. Auf die Partei mit ihren nordisch-glau-
bigen, heidnischen Ideologen konne aber das Gehorsamsversprechen nicht ange-
wandt werden. Es bleibe zur Selbstbehauptung nur, sich an das Volk zu wenden.”

Neben den drei deutschen Kardindlen wurden die Bischofe Preysing und
Clemens August von Galen (1878-1946, Miinster) nach Rom zu Beratungen ge-
laden.” Uber diese liegen Aufzeichnungen Pacellis und Faulhabers vor.” Die
Bischofe, allen voran Kardinal Bertram, klagten, man fiihre gegen das Wirken
und die Freiheit der Kirche einen Vernichtungsfeldzug. Das Konkordat werde
stindig verletzt, vor allem die Jugend solle der Kirche vollig entzogen werden.
Faulhaber gab zu verstehen, dass seiner Meinung nach der Fihrer all dies nicht
wolle, aber ldngst die Partei diktatorisch regiere. Bertram scheint das Konkordat
selbst in Frage gestellt zu haben; Pacelli und Faulhaber, aber auch der Papst und
Kardinal Schulte waren aber der Meinung, ohne Konkordat stinde es noch

** Ebd.

" Kardinal Bertram an Hitler, 20. August 1936 in: ebd., 487494,

' Hirtenwort des deutschen Episkopats, Fulda, 19. August 1936, in: ebd., 478483,

Walter Adolph, Hirtenamt und Hitler-Diktatur, Berlin 1965, 52.

Pacelli an Faulhaber, 16. November 1936, in: Akten Michael Kardinal von Faulhabers
1917-1945. 11: 1935-1945. Bearb. von Ludwig Volk (VKZG.A 26), Mainz 1978, 197f.
Protokoll der Plenarkonferenz des deutschen Episkopats, 12.-13. Januar 1937, in: Akten
deutscher Bischofe iiber die Lage der Kirche 1933-1945. IV: 1936-1939. Bearb. von Lud-
wig Volk (VKZG.A 30), Mainz 1981, 72-88, hier v.a. 76.

Thomas Brechenmacher, Die Enzyklika «Mit brennender Sorge» als Hohe- und Wende-
punkt der pdpstlichen Politik gegeniiber dem nationalsozialistischen Deutschland, in: Wol-
fram Pyta u.a. (Hg.), Die Herausforderung der Diktaturen. Katholizismus in Deutschland
und Italien 1918-1933, Tiibingen 2008, 271-300, hier 274f.

Peter Godman, Der Vatikan und Hitler. Die geheimen Archive, Miinchen 2004, 200-203;
Aufzeichnung Faulhabers iiber eine Audienz deutsche Bischofe bei Pius XI., 17. Januar
1937, in: Akten Faulhabers (wie Anm. 93), II, 279-281.

92

94

95

96



Héhepunkt des pdpstlichen Antitotalitarismus? 183

schlimmer.”” Pacelli neigte zu einem Hirtenwort des Papstes an die deutschen
Katholiken, das dogmatisch gehalten sein miisse, ohne konkrete Personen frontal
anzugreifen.”® Nach der Audienz wurde Faulhaber aufgefordert, einen Entwurf fiir
den Hirtenbrief des Papstes an die deutschen Katholiken zu verfassen. Er beteuerte
beim Uberreichen, alles vermieden zu haben, was den Nationalsozialisten Anlass
geben konne, das Konkordat zu kiindigen, eine Sorge, die auf Pacelli lastete.”
Faulhabers Entwurf ging (I) in einem viertachen Schritt vor: (1) Wahrer Got-
tesglaube, also keine Ersatzgotter wie Rasse, Staat oder Wotanskult. (2) Den
Gottesglaube sichert nur der wahre Christusglaube, zu dem die alttestamentliche
Offenbarungsgeschichte dazu gehore. (3) Den Christusglauben sichert allein der
wahre Kirchenglaube; die Kirche habe deshalb das Recht, ihre Dinge selbstdndig
zu verwalten und sich frei ohne staatliche Ubergriffe zu entfalten. (4) Den
Kirchenglauben sichert der Glaube an den Primat, der fuir die Weltkirche und ge-
gen eine volkische Nationalkirche stehe. (II) Ein zweiter Teil wendet sich gegen
die Umdeutung christlicher Begriffe wie Offenbarung, Glaube, Unsterblichkeit,
Sittlichkeit oder Erbsiinde im Sinne des volkisch-nordischen Religionsverstiand-
nisses Rosenbergs. Die Bedeutung des immer und iiberall geltenden natiirlichen
Sittengesetzes wird betont, das das Recht auf freie Glaubensausiibung und das
primire Erziehungsrecht der Eltern mitbeinhalte. (III) Es folgen Worte der Be-
kraftigung und Ermutigung an einzelne Gruppen, an Klerus, Ordensleute und
Laien, besonders aber an die Jugend, die im Zentrum der Sorgen der Bischéfe
stand. Der Entwurf ging also auf die grundséatzlichen Prinzipien ein, die deutsche
Regierungsstellen verletzten.'™ Dieses Grundgeriist Faulhabers bildet die Grund-
lage von Mit brennender Sorge, das von Pacelli, seinen Mitarbeitern (Robert
Leiber SJ [1887-1967], Ludwig Kaas, dem Jesuitengeneral, der Teile iiber das
Naturrecht beisteuerte) und auch vom Papst selbst erweitert und verdndert
wurde:'"' (a) Eine Gruppe von Ergianzungen betraf den Einleitungsteil. Pacelli
rechtfertigte hier den Konkordatsschluss und die bisherige Politik der Proteste
gegen die Ubertretung desselben; die Offentlichkeit, die davon ja nichts wusste,
sollte in Kenntnis gesetzt werden. (b) Die zweite Gruppe waren Erweiterungen
des Grundtextes, an manchen Stellen auch rhetorische Verschiarfungen, die die
Enzyklika fiir ein Hirtenwort ungewohnlich lang werden liessen. Ob dabet direkt
Vorbereitungsmaterial aus dem HI. Offizium fiir eine letztendlich nicht erfolgte
Verurteilung von Mein Kampf unter den Schlagworten «Hypernationalismus»,
«Totalitarismus» und «Rassismus», eingeflossen sind, muss offen bleiben.'” Der
eigenartige Charakter von Mit brennender Sorge besteht darin, dass es sich pri-

7 Akten Faulhabers (wie Anm. 93), 11, 280; Godman, Vatikan (wie Anm. 96), 200.

*® " Akten Faulhabers (wie Anm. 93), II, 281.

" Ebd.

"™ Vgl die Synopse, aus der der Aufbau gut erkennbar ist: Pius XI., Mit brennender Sorge
(wie Anm. 2).

""" Brechenmacher, Enzyklika (wie Anm. 95), 276f.

' Die These verteidigt Wolf, Pius XI. (wie Anm. 50), 26-38. Natiirlich war das Material Pa-
celli prinzipiell bekannt; ein expliziter Riickgriff darauf ldsst sich aber nicht belegen.



184 Klaus Unterburger

médr um einen Hirtenbrief an die Gldubigen eines Landes handelt. In Rom hatte
man sich aber schliesslich dafiir entschieden, den Hirtenbrief an die Bischofe
aller Gibrigen Linder zu senden, deshalb der Name «Enzyklika». Von Bedeutung
ist der Unterschied zur Kommunismus-Enzyklika. Wéhrend diese den Kommu-
nismus als «in sich schlecht» verurteilt, findet sich in Pacellis Aufzeichnungen
zu Mit brennender Sorge eine mit «Angste und Sorgen» {iberschriebene Notiz:
«Konfrontiert mit dieser Lage der Dinge, die sich seither weiter verschlimmert
hat, konnte der HI. Stuhl nicht schweigen. Der Papst will die Hoffnung, so gering
sie auch sein mag. nicht ausschliefen, daf die Situation sich bessern konne.»'"”

Antitotalitarismus als gemeinsamer Kern?

Es wurde klar, dass sich die drei Enzykliken je ganz spezifischen Entstehungs-
kontexten verdanken. Dennoch ist ihr beinahe gleichzeitiges Erscheinen nicht
vollig zufillig; gerade die Enzykliken gegen Kommunismus und Nationalso-
zialismus sollten sich in gewisser Weise ausgleichen, also die zu erwartenden
Vorwiirfe des Philobolschewismus bzw. des Philonationalsozialismus a priori
entkriiften. Es ldsst sich aber auch fragen, ob bei allen divergenten Mitverfassern
und bei all den unterschiedlichen Umstidnden, auf die jedes dieser drei pépst-
lichen Lehrschreiben antworten will, ein gemeinsamer antitotalitdrer Kern ausge-
macht werden kann und worin dieser besteht.

Hier muss natiirlich zundchst konstatiert werden, dass nach allen drei
Schreiben Religion, Ubernatur und Kirche ein eigenes, von der staatlichen
Sphire unableitbares Recht besitzen. Ohne den Begriff zu gebrauchen, werden
Bolschewismus wie Nationalsozialismus als Pseudo-, oder Ersatzreligionen ver-
urteilt.'” Hinzu kommt, dass beide Systeme eine falsche Zuordnung von Indi-
viduum und Staat vornehmen. Sie ordnen den Einzelnen mit seinen Rechten dem
Staat unter, der doch nur durch und fir die Individuen besteht. Die Grundrechte
entsprechen Pflichten gegen Gott, die kein staatliches Gesetz verletzen diirfe.
Dahinter deutet sich eine Geschichtssicht an, die die totalitdren Systeme aus
Grundirrtiimern hervorgehen sieht. Der Mensch und seine Rechte werden nicht
mehr in Abhdngigkeit von Gott und seinen Pflichten gesehen, er wird im Liberalis-
mus atomisiert und auf seine materiellen, selbstbeziiglichen Bediirfnisse reduziert.
Fortfiihrung und Gegenbewegung ist der Bolschewismus; der Nationalsozialismus
erweist sich als Bolschewismus mit anderen Vorzeichen. Mit der naturrechtlichen
Deutung des Menschen ergeben sich vom Staat unableitbare Rechte des Einzelnen.
die Institution der Ehe sowie das primédre Recht der Eltern auf die Erziehung.
schliesslich die stindischen Zwischengliederungen der Gesellschaft. die erst der
Liberalismus negiert habe, der so den Staatstotalitarismus ermoglichte.'”

' Godman, Vatikan (wie Anm. 96). 215.

mf Vel. Anm. 8.

"%* Xavier de Montclos. Le discours de Pie XI sur la défense des droits de la personne humaine.
in: Achille Ratti, Pie XI (wie Anm. 21), 857-872. — Zur Wegbereitung des Kommunismus



Haohepunkt des pépstlichen Antitotalitarismus? 185

Damit sind aber keine Grundrechte im modermnen Sinn gemeint. Die natiir-
lichen Rechte des Menschen korrespondieren Pflichten gegeniiber Gott, also dem
Wahren und Guten, das nur eines sein kann.'" Deshalb wird dem Menschen kein
Recht auf Irrtum zugestanden. Der katholischen Religion thren Platz einzu-
rdaumen hat der Staat die Pflicht; dies gilt nicht fiir andere Glaubensrichtungen,
die er als kleineres Ubel nur dulden kann. So kann der Papst auch in Mir bren-
nender Sorge erkldren, dass es nur einen legitimen totalen Anspruch auf den
Menschen gibt, ndmlich denjenigen Gottes und des katholischen Glaubens."”

Desillusionierung und zunehmende Isolation des kranken Papstes

Pius XI. hat dem Totalitdtsanspruch von Kommunismus und Nationalsozialismus
den Totalitdtsanspruch der Konigsherrschaft Christi iber den Einzelnen, die Ge-
sellschaften und Staaten entgegen gesetzt. Es war das Ideal der katholischen Ge-
sellschaft, das der Kirche als dem Reich Christi auf Erden als Ziel vor Augen
stand und dem 1hr Apostolat galt; diese Kirche und dieses Apostolat waren
hierarchisch und zentralistisch dem Papst als sichtbaren Stellvertreter Christi un-
tergeordnet. Der Papst glaubte, dass mit autoritdren Staaten dieses Ideal leichter
zu verwirklichen sei, als mittels katholischer Parteien in einer pluralen Demo-
kratie. Ein katholischer Block jenseits von demokratischem Kapitalismus und
kommunistischem Bolschewismus schwebte ihm vor.'”™ Freilich gab es friih in
Rattis Spiritualitit Gegengewichte. Emma Fattorini hat herausgearbeitet, wie er
Theresia vom Lisieux (1873-1897) mit ihrem «kleinen Weg», der kontrir zu
seiner charakterlichen Veranlagung stand, als Leitstern seines Pontifikats ver-
ehrte. Neben dem Weg der Gerechtigkeit forderte auch die Barmherzigkeit ihren
Raum. In den letzten drei Jahren der Krankheit haben sich diese Impulse zu-
nehmend Raum verschafft, — zur Irritation seines Staatssekretirs Pacelli.'”” Es
waren biblische, spirituelle Impulse, die ihm trotz des kategorischen Verbots jeg-
licher Zusammenarbeit mit dem Kommunismus gewiss werden liessen, dass das
Angebot der franzosischen Linken der main tendue nicht zuriickgewiesen wer-
den diirfe, da dies dem Weg Jesu widerspreche.'"” Pacelli versuchte nach Krif-

durch die Liberalen vel. etwa Pius XI., Divini redemptoris (wie Anm. 3), 72; dhnlich bereits
Quadragesimo anno und dann die Enzyklikaentwiirfe gegen den Rassismus.

Menozzi, Diritti (wie Anm. 33).

«Aus der Totalitdt Seiner Schopferrechte fliefit seinsmifig die Totalitdt Seines Gehorsams-
anspruchs an die Einzelnen und an alle Arten von Gemeinschaften. Dieser Gehorsamsan-
spruch erfafit alle Lebensbereiche, in denen sittliche Fragen die Auseinandersetzung mit
dem Gottesgesetz fordern ...». Mit brennder Sorge (wie Anm. 2), 411.

Gerhard Besier, Der Heilige Stuhl und Hitler-Deutschland. Die Faszination des Totalitdren,
Miinchen 2004, v.a. 146-151.

Fattorini. Pio XI (wie Anm. 6), 33-50.

Marie Levant, Pio X! ¢ la politica della mano tesa in Francia, in: Pius Xl: Keywords (wie
Anm. 16). 325-338: dies.. Une terre de consolation? La France dans les audiences de Pa-
celli auprés de Pie X1 (1930-1938). in: Pie XI et la France (wie Anm. 20), 133-156;
Fattorini, Pio XI (wie Anm. 6). 77-82.

106
107

108

109

110



186 Klaus Unterburger

ten, diese pastorale Anniherung wieder abzuschwichen.''" Hitler und dem Na-
tionalsozialismus — seine ersten Illusionen hatte er schnell abgestreift — traute der
Papst am Ende genauso wenig lber den Weg wie den russischen Bolschewi-
ken.'"” Auch gegen den einst gefeierten Mussolini wurde er immer aufgebrach-
ter: Wiahrend italienischer Episkopat und Klerus den brutalen Annexionskrieg
gegen Abessinien begeistert unterstiitzten, blieb der Papst innerlich ablehnend.'"
Ein innerer Bruch vollzog sich aber endgiiltig, als sich Mussolini Deutschland
anndherte und die deutschen Rassegesetze importierte. Der Papst ging immer
mehr auf Konfrontationskurs; er liess dem Duce sagen, dass er sich als [taliener
schime.'" Auch den deutschen Einfluss auf das Spanien der Putschisten suchte
er zu bekdmpfen.'” An der Kurie vorbei beauftragte er den amerikanischen Je-
suiten John La Farge (1880-1963) mit einer Enzyklika gegen den Rassismus, die
ithn freilich nicht mehr lebend erreicht hat. Er waren der Jesuitengeneral und Pa-
celli, die deren Erscheinen nicht fiir opportun hielten.''® Todkrank wollte er den
10. Jahrestag der Lateranvertrdge zu einer spirituellen 6ffentlichen Abrechnung
mit dem Faschismus nutzen. Die letzten Krifte nutzte Pius XI. zur Ausarbeitung
dieser Ansprache. Einen Tag vorher starb er; seine letzte Rede verschwand im
Archiv.""” Der Papst, so Emma Fattorini, war in seinen letzten Tagen an der
Kurie isoliert, er ist allein gestorben. Natiirlich war er bei all dem eher biblisch-
geistlichen Impulsen gefolgt, hatte kein neues, geschlossenes Denksystem
ausgearbeitet. Dennoch hat er ein Stiick weit Abstand gewonnen zu den
integralistischen Traditionen und dem Ideal des katholischen Konfessionsstaats,
die seinen Pontifikat geprégt hatten. «Da erkannte Jesus, dass sie kommen wiir-
den, um ihn [...] zum Koénig zu machen», heisst es im Johannesevangelium. «Da-
her zog er sich wieder auf den Berg zuriick, er allein.»'

111
112
113

Chenaux, Pie XI (wie Anm. 48), 4811,

Fattorini, Pio XI (wie Anm. 6), v.a. 84, 190-199.

Lucia Ceci, Santa Sede e impero fascista: contrasti, silenzi, fiancheggiamenti, in: Pius XI:

Keywords (wie Anm. 16), 131-146.

Fattorini, Pio XI (wie Anm. 6), 145-199, v.a. 180, 183 f.

Alfonso Botti, Santa Sede e influenza nazista in Spagna durante la guerra civile nei

documenti dell’Archivio Segreto Vaticano. Un rolo antitotalitario della chiesa?, in: Pius XI:

Keywords (wie Anm. 16), 107-129.

Georges Passelecqg/Bernard Suchecky (Hg.), Die unterschlagene Enzyklika. Der Vatikan

und die Judenverfolgung, Miinchen 1997; Gustav Gundlach, Wider den Rassismus. Entwurf

einer nicht erschienenen Enzyklika (1938). Hg. von Anton Rauscher, Paderborn u.a. 2001:

Fattorini, Pio XI (wie Anm. 6), 170-176.

"7 Fattorini, Pio XI (wie Anm. 6), 200-228. Der Entwurf der letzten ungehaltenen Ansprache
des Papstes erstmals vollstandig ebd.. 240-244.

"% Joh 6,15.

114
115

16



Héhepunkt des papstlichen Antitotalitarismus? 187

Haohepunkt des pdapstlichen Antitotalitarismus? Die drei Osterenzvkliken des Jahres 1937
zwischen [lusionen und Desillusionierung Papst Pius ™ X1,

Der Beitrag analysiert die neueren Forschungsergebnisse zu Entstehung und Hintergriin-
den der drei pipstlichen Osterenzykliken des Jahres 1937 tiber den Kommunismus, die
Lage der Kirche in Deutschland und die religiose Situation in Mexiko und fragt, ob hinter
ihnen das Konzept eines vatikanischen Antitotalitarismus steht. Obwohl sich die Schrei-
ben ganz unterschiedlichen Kontexten verdanken, wird deutlich, dass der Papst mit dem
Ideal einer katholischen Gesellschaft ein Gegenmodell gegen Liberalismus, Kommu-
nismus und Nationalsozialismus entwickelt hat. Lange glaubte er, dieses mit autoritar-dik-
tatorischen Staaten am besten verwirklichen zu konnen; eine selbst seine engsten Mit-
arbeiter irritierende spirituelle Wende in den letzten Jahren der Krankheit liess ihn freilich
zunehmend davon abriicken und schliesslich isoliert sterben.

Paroxvsme de ['antitotalitarisme pontifical? Les trois encycliques de Pdques 1937 entre
illusions et désillusions du Pape Pie XI

Dans cette contribution sont analysés les nouveaux résultats de recherche au sujet de la
formation et du contexte des trois encycliques pontificaux de Paques 1937 sur le commu-
nisme, la position de I’Eglise en Allemagne et la situation religieuse au Mexique. L auteur
examine 1’éventualité d’un concept d’antitotalitarisme du Vatican derri¢re ces écrits. Bien
qu’ils reposent sur des contextes tres différents, il devient clair que le Pape, avec son idéal
de société catholique, a développé un contre-modele au libéralisme, communisme et na-
tional-socialisme. Pendant longtemps, il a cru pouvoir le concrétiser au mieux avec des
Etats autoritaires et dictatoriaux. Un tournant spirituel, agagant méme ses proches collabo-
rateurs, 1’a cependant progressivement ¢loigné de cette idée dans ses derniéres années de
maladie, I’amenant finalement a mourir dans I’isolation.

The zenith of papal anti-totalitarianism? The three encyclica of 1937 and illusions and
disillusionment for Pope Pius XI.

This paper analyses the findings of new research on the creation of and background to
three papal encyclica of 1937 which dealt with communism, the state of the Church in
Germany and the religious situation in Mexico. Can they be said to be underpinned by a
form of Vatican anti-totalitarianism? While the three texts arise from quite different con-
texts, it is clear that the Pope deployed an ideal Catholic society as a counter-model
against liberalism, communism and national socialism. For a long time he believed that
authoritarian states offered the best path towards developing such a Catholic ideal; but in
his final years of sickness he underwent a spiritual change which caused him to retreat
from this position. This irritated even his closest colleagues and led to him dying in an
isolated position.

Schiiisselwérter — Mots clés — Kevwords

Papst — pape — pope; Pius XI. — Pie XI — Pius XI.; Totalitarismus — totalitarisme — totalita-
rianism; Menschenrechte — droits de I’homme — human Rights; Kommunismus — commu-
nisme — communism; Nationalsozialismus — national-socialisme — communism; Mexiko —
Mexique — Mexico; Jesuiten — jésuites — jesuits; Sowjetunion — Union soviétique — Soviet
Union; Rassismus — racisme — racism; Demokratie — démocratie — democracy.

Klaus Unterburger, PD Dr., Akademischer Oberrat am Lehrstuhl fiir Mittlere und Neuere
Kirchengeschichte der Universitit Miinster/Westfalen.






	Höhepunkt des päpstlichen Antitotalitarismus? : Die drei Osterenzykliken des Jahres 1937 zwischen Illusionen und Desillusionierung Papst Pius' XI

