
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: "Karlismus" : zur gescheiterten Gründung einer "evangelischen
Volkspartei" in der Spätphase des Kaiserreichs

Autor: Kuhlemann, Frank-Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Karlismus». Zur gescheiterten Gründung
einer «evangelischen Volkspartei»
in der Spätphase des Kaiserreichs

Frank-Michael Kuhlemann

Die Geschichte des Protestantismus in Deutschland ist von der älteren
Forschung nicht selten als die Geschichte eines politischen Defizits geschrieben
worden. Einflussreiche Autoren haben einen Interpretationsansatz entwickelt,
nach dem der deutsche Protestantismus, im Vergleich mit westeuropäischen
Entwicklungen, weitgehend rückständig, vornehmlich an der Erhaltung obrigkeitsstaatlicher

Ordnungen und der Verteidigung überkommener Sozialvorstellungen
orientiert gewesen sei. Im Kontext solcher Vorstellungen wurde zum Teil auch

auf ein quietistisches, «über den Parteien» stehendes theologisches und
politisches Selbstverständnis maßgeblicher protestantischer Akteure verwiesen, dessen

Implikationen in einer folgenschweren Kapitulation vor der «Dämonie der
Macht» bestanden hätten. Solche Interpretationen, die nicht selten im Kontext
weitreichender Thesen über einen «deutschen Sonderweg» ins Feld geführt
worden sind, können zwar nicht als vollständig überwunden gelten.' Sie sind

gleichwohl, nicht zuletzt aufgrund neuerer sozial- und kulturgeschichtlicher
Ansätze in der Protestantismusforschung, inzwischen deutlich relativiert worden.

In der jüngeren Forschung zeichnet sich das Bild eines politisch, sozial und
kulturell vielfaltig fraktionierten Protestantismus ab, mit zum Teil durchaus

wegweisenden, ebenso wie retardierenden Politikvorstellungen und Sozial-

Vgl. Errnst Troeltsch, Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen
Welt (1906). ND Aalen 1963; Fritz Fischer. Der deutsche Protestantismus und die Politik
im 19. Jahrhundert, in: Historische Zeitschrift. 171 (1951). 473-518; Jonathan R.C. Wright.
«Über den Parteien». Die politische Haltung der evangelischen Kirchenführer 1918-1933,
Göttingen 1977: zum Begriff der «Dämonie der Macht»: Gerhard Ritter, Die Dämonie der
Macht. Stuttgart 1947. Mentale Vorbehalte gegenüber parteipolitischem Handeln sind für
Teile des Protestantismus unlängst noch einmal unterstrichen worden von: Michael Klein.
Westdeutscher Protestantismus und politische Parteien. Anti-Parteien-Mentalität und par-
tei-politisches Engagement von 1945 bis 1963. Tübingen 2005.

SZRKG. 106(2012). 65-84



66 Frank-Michael Kuhlemann

ideen." Zunehmend wird in neueren Arbeiten auch die Pfarrerschaft als eine
bedeutende soziale Formation in den Blick genommen, die den Durchsetzungspro-
zess modemer religiöser, kirchenrechtlicher, politischer und auch ökonomischer

Ordnungsprinzipien nicht zuletzt auf der Basis bürgerlicher oder auch

zivilgesellschaftlicher Kultur- und Politikideale kritisch begleitet hat.3

Der folgende Beitrag steht im Kontext der hier angeschnittenen Fragen.4 Er

nimmt eine von der Forschung bisher nur am Rande betrachtete Gruppierung
«politischer Pastoren» («Karlisten») in den Blick, die sich im Großherzogtum
Baden im letzten Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg als eine politische
Protestbewegung formiert hatte. Ihr Ziel bestand in der Wahrnehmung sowohl kirchlicher

als auch sozialer (standespolitischer) Interessen und darüber hinaus in der

Gründung einer «evangelischen Volkspartei».
Das sich damit auftuende Forschungsfeld gewinnt seine Bedeutung aus dem

Sachverhalt, dass wir es bei der Gruppe der «Karlisten» nicht nur mit einer
geographisch unbestritten süddeutschen, sondern - auch hinsichtlich der politischen
und kulturellen Mentalitäten - explizit antipreußischen politischen Pastoren-

Aus der Vielzahl der neueren Literatur hier nur: Friedrich Wilhelm Graf. Der Protestantismus.

Geschichte und Gegenwart. München 2006: Lucian Hölscher. Geschichte der
protestantischen Frömmigkeit in Deutschland. München 2005: Günter Brakelmann/Traugott Jäh-
nichen (Hg.). Die protestantischen Wurzeln der Sozialen Marktwirtschaft. Ein Quellenband,

Gütersloh 1994.

Vgl. Luise Schorn-Schütte/Walter Spam (Hg.). Evangelische Pfarrer. Zur sozialen und
politischen Rolle einer bürgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des 18. bis 20.
Jahrhunderts. Stuttgart u.a. 1997: Jens Bruning. Evangelische Geistlichkeit und pädagogische

Praxis. Bemerkungen zur Rolle einer pri\ilegierten Statusgruppe in der ständischen
Gesellschaft des 18. Jahrhunderts, in: Jahrbuch für Historische Bildungsforschung. 7

(2001). 131-160; Klaus Erich Pollmann. Landesherrliches Kirchenregiment und soziale
Frage. Der evangelische Oberkirchenrat der altpreußischen Landeskirche und die sozialpolitische

Bewegung der Geistlichen nach 1890. Berlin 1973: Frank-Michael Kuhlemann.
Bürgerlichkeit und Religion. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der evangelischen Plärrer

in Baden 1860-1914. Göttingen 2001: Dimitrij Ovvetschkin. Die Suche nach dem

Eigentlichen. Studien zu evangelischen Pfarrern und religiöser Sozialisation in der
Bundesrepublik der 1950er bis 1970er Jahre. Essen 2011; Claudius Kienzle. Mentalitätsprägung
im gesellschaftlichen Wandel. Evangelische Pfarrer in einer württembergischen
Wachstumsregion der frühen Bundesrepublik. Stuttgart u.a. 2012. Oliver Janz hat die preußischen
Pfarrer in deutlicher Distanz zu bürgerlichen Wertorientierungen und Verhaltensweisen
verortet (Bürger besonderer Art. Evangelische Pfarrer in Preußen 1850-1914. Berlin/New
York 1994). Zum politischen Protestverhalten Geistlicher gegen den modernen Verfassungsstaat

am Beispiel Hessens: Robert von Friedeburg. «Ecclesia renitens». Evangelische Pfarrer
im Vormärz. Soziale Stellung und politisches Handeln in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts:

Das Beispiel Kurhessen, in: Schom-Schütte Spam (Hg.). Evangelische Pfarrer. 77-97.
Es handelt sich um die gekürzte und modifizierte Darstellung von Teilergebnissen meines
Beitrags: Kultur und Politik im badischen Protestantismus. Zur Bedeutung von Pfarrerschaft

und Vereinswesen für die Ausdifferenzierung der bürgerlichen Gesellschaft in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, in: Udo Wennemuth (Hg.). Mission und Diakonie.
Kultur und Politik. Vereinswesen und Gemeinschaften in der evangelischen Kirche in
Baden im 19. Jahrhundert. Karlsruhe 2004, 97-215.



«Karlismus» 67

gruppe zu tun haben." Diese suchte - unter den gegebenen Bedingungen des

süddeutschen Konservativismus und in einem schwierigen politischen Spagat -
eine Position zwischen politischem Liberalismus. Konservativismus und
Katholizismus zu finden. Der Beitrag fragt sowohl nach dem Selbstverständnis als

auch den konkreten politischen Verhaltensweisen dieser Pfarrer. Es ist darüber
hinaus sein Ziel, die «karlistischen» Pastoren vor dem Hintergrund der älteren
Thesen eines entweder obrigkeitsstaatlich fixierten oder überparteilichen,
zumindest quietistischen Politikverhaltens zu untersuchen. Andererseits sind ihre
durchaus konservativen, zum Teil antibürgerlichen Sozialorientierungen und

Gesellschaftsvorstellungen in den Blick zu nehmen.
Das Interessante an den hier vorgestellten Pfarrern ist vor allem wohl, dass

sie sich kaum in gängige oder schlichte Interpretationsangebote wie rückständig
oder fortgeschritten, konservativ oder liberal einordnen lassen. Sie entziehen
sich einer einseitigen milieuspezifischen Zuordnung, jedenfalls im Sinne der für
die Milieus typischen sozialkulturellen Orientiemngen. Und es soll am Schluss
der Versuch unternommen werden, die untersuchten pastoralen Einstellungen
und Verhaltensweisen im Rahmen eines Konzepts politischer Bürgerlichkeit
einzuordnen, das - einerseits im Kaiserreich tief verwurzelt - andererseits geradezu
demokratisch anmutende, emanzipatorisch-oppositionelle Potentiale aufweist,
orientiert am Ideal eines modernen Staatsbürgertums. Bevor auf den «Karlismus»

näher einzugehen ist, sind einige wenige Bemerkungen zum Verhältnis
zwischen Pfarrern, Religion und Politik in Baden, vor dem Hintergrund der
dortigen Entwicklung, notwendig.

Pfarrer. Religion und Politik im Großherzogtum Baden

von den 1860er Jahren bis zum Ersten Weltkrieg

Als Grundtatsache der politischen Entwicklung im Großherzogtum Baden hat zu
gelten, dass der politische Liberalismus als Regierungspartei die Politik seit den

1860er Jahren für mehr als ein halbes Jahrhundert bestimmte. Anders als in
Preußen hatte sich hier schon seit dem zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts ein
starker, liberaltheologisch geprägter Protestantismus formiert, der dann - zusammen

mit dem politischen Liberalismus - die Neuororientiemng der badischen
Politik seit den 1860er Jahren unterstützt hat. Dieser politische Protestantismus
stand - zunächst in Form des Protestantenvereins und danach in Form der
Kirchlich-liberalen Vereinigung - in allen relevanten politischen und ökono-

Zur Geschichte evangelischer Parteien in Deutschland: Walter Braun. Evangelische
Parteien in historischer Darstellung und sozialwissenschaftlicher Beleuchtung. Heidelberg
1939: Günter Opitz. Der Christlich-soziale Volksdienst. Versuch einer protestantischen
Partei in der Weimarer Republik. Düsseldorf 1969: vgl. auch Heinz Boberach. Pfarrer als

Parlamentarier. Evangelische Theologen in der Deutschen Nationalversammlung, im
Reichstag und im Bundestag, in: Joachim Mehlhausen (Flg.). «...und über Bannen hinaus».
Studien zur kirchlichen Zeitgeschichte. Festschrift für Carsten Nicolaisen zum 4. April
1994. Göttinaen 1995. 40-62.



68 Frank-Michael Kuhlemann

mischen, vor allem in den kulturpolitischen Fragen hinter dem regierenden
Liberalismus, ja man kann geradezu von einem engen formellen und informellen
Bündnis zwischen weiten Teilen der liberalen Pfarrerschaft und den politischen
Liberalen sprechen.6

Neben dem liberalen Protestantismus fanden sich in Baden, vor allem unter
dem Eindruck des Kulturkampfes, auch konservative Gruppierungen zu
kirchenpolitischen Organisationen zusammen. Die wichtigste von ihnen bestand in der

Evangelischen Konferenz. Zahlenmäßig und hinsichtlich seiner organisatorischen

Struktur blieb der konservativ-«positive» Protestantismus aber lange
Zeit eher unbedeutend und war, nicht zuletzt aufgrund der politischen
Grundentscheidungen der 1860er Jahre, arg in die Defensive gedrängt. Typisch für die
badische Situation, hat sich auch im konservativen Protestantismus eine
weitreichende Allianz von kirchlichem und politischem Konservativismus herausgebildet.

Das zeigte sich nicht nur in der wechselseitigen Unterstützung von kirchlicher

und politischer Publizistik, sondern in den Wahlkämpfen, in denen die

theologisch «positiven» Pfarrer die konservativen Parteien unterstützten, ebenso
wie die liberalen Geistlichen Wahlkampf für die Nationalliberalen machten.
Baden kann mit einigem Recht als das «Land der politischen Pastoren» gelten.7

Für die langfristige Entwicklung des Verhältnisses von Pfarrern, Religion und

Politik ist es nun wichtig zu betonen, dass sich - bezogen auf den politischen
Liberalismus - das lange Zeit ungetrübte Verhältnis zwischen den politisch Liberalen

und den kirchlich Liberalen zunehmend verschlechterte. Das hing mit
grundlegenden Verändemngen der gesellschaftlichen und politischen Entwicklung,
nicht zuletzt mit der voranschreitenden Ausdifferenzierung unterschiedlicher
gesellschaftlicher Wertsphären und einem sich immer deutlicher Geltung
verschaffenden Autonomieanspruch der Politik zusammen. So kam es um die
Jahrhundertwende zu diversen Konflikten und sozial-religiösen, maßgeblich von
Geistlichen getragenen Protestbewegungen, die z.T. in Versuche einer parteipolitischen

Neuorientierung mündeten.
Zunächst waren das die Pfarrer, die sich, wie auch anderswo, den politischsozialen

Ideen Friedrich Naumanns angeschlossen hatten. In Baden zeigte sich
die Sympathie für Naumann etwa in der Landeskirchlichen Konferenz, einer
theologisch zwischen positiver und liberaler Theologie vermittelnden kirch-

'-
Vgl. Josef Becker. Liberaler Staat und Kirche in der Ära von Reichsgründung und Kultur¬
kampf. Geschichte und Strukturen ihres Verhältnisses in Baden 1860-1876. Mainz 1973;
Claudia Lepp. Protestantisch-liberaler Aufbruch in die Moderne. Der deutsche Protestantenverein

in der Zeit der Reichsgrüiidung und des Kulturkampfes. Gütersloh 1996: Kuhlemann,

Bürgerlichkeit (wie Anm. 3). passim.
Vgl. Matthias Riemenschneider. Die Geschichte der kirchlich-positiven Vereinigung in
Baden, in: Hermann Erbacher (Flg.). Beiträge zur kirchlichen Zeitgeschichte der Evangelischen

Landeskirche in Baden. Karlsruhe 1989, 1-89; Stefan Ph. Wolf. Konservativismus
im liberalen Baden. Studien zur badischen Innen-. Kirchen- und Agrarpolitik sowie zur
süddeutschen Parteiengeschichte 1860-1893. Karlsruhe 1990. passim: Gangolf Hübinger.
Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus und Protestantismus im
wilhelminischen Deutschland. Tübingen 1994. passim. Zitat 96.



«Karlismus» 69

liehen Partei.8 Darüber hinaus avancierte der nationalsoziale Ansatz Friedrich
Naumanns in Form seines Nationalsozialen Vereins (1896-1903) besonders in
den beiden Städten Heidelberg und Mannheim zu einer gewissen Bedeutung.
Dort hatten sich einige Geistliche, in Abkehr vom politischen Liberalismus, für
die sozialen Rechte der Arbeiterschaft eingesetzt und insgesamt das Konzept
eines sozialpolitisch engagierten Protestantismus vertreten. Insgesamt blieb das

nationalsoziale Experiment Naumanns aber relativ bedeutungslos und kam auch
in Baden über einen «Embryonalzustand» nicht hinaus.''

Unabhängig von den nationalsozialen Pfarrern hatte sich - nach der
Jahrhundertwende - noch eine zweite, maßgeblich von Pastoren getragene Protestbewegung

formiert. Bei diesen Geistlichen verstärkte sich zunehmend der Eindruck,
dass der politische Liberalismus vor allem in religiöser Hinsicht indifferent sei.

Der liberale Pfarrvikar Rudolf Wielandt konstatierte in einer stark beachteten

Schrift im Jahre 1908, dass die Religion für die Liberalen immer unwichtiger
geworden sei, nachdem sich die «politische und religiöse Begeisterung» früher
doch gepaart hätten. Stattdessen würden die Liberalen nur noch «Interessenpolitik»

betreiben, und es sei dringend eine Rückkehr zu den alten Prinzipien einer
auch religiös motivierten Politik zu empfehlen. Dieser Überzeugung
entsprechend, hatten sich einige Vertreter der um Wielandt und den einflussreichen
liberalen Pfarrer (Dekan) Otto Raupp organisierten Pastorengruppe im Jahre

1910 in einem parteiinternen Treffen mit der politischen Führung der Nationalliberalen

darauf verständigt, die Belange von Kirche und Religion in Zukunft
wieder stärker zu berücksichtigen.10

Außer der parteipolitischen Sezession der nationalsozialen Pfarrerschaft und
den Protesten der religiös-liberalen Pfarrergruppe um die Geistlichen Wielandt
und Raupp kam es in Baden nach der Jahrhundertwende nun noch zu der hier
interessierenden Protestströmung der «Karlisten». Auch die «Karlisten»
verdankten ihre Existenz der Unzufriedenheit mit dem regierenden Liberalismus.
Charakteristisch war ihr Versuch, auf dem Boden eines kirchlich akzentuierten,
freikonservativen, in mancherlei Hinsicht dem politischen Katholizismus gegenüber

aufgeschlossenen Programms eine «evangelische Volkspartei» zu begründen.
Die Politisierung der «Karlisten» hatte sich - wie im Übrigen schon der Protest

der Wielandt-Gruppe - als Konsequenz aus der in Baden zwischen 1905 und

1914 praktizierten, so genannten Großblockpolitik ergeben. Im badischen

«Großblock» war der regierende Liberalismus mit der Sozialdemokratie ein

historisches, am Vorbild des englischen «new liberalism» orientiertes Reformbündnis

eingegangen. Im Zuge dieser Politik traten kultur- und kirchenpolitische

Vgl. Korrespondenzblatt der Landeskirchlichen Vereinigung (KbkLKV) (1897), 1-6.

Vgl. Badische Post, in: Landeskirchliches Archiv (LKA) Karlsruhe G A 779. Grundlegend:
Ekkehard Lorenz. Kirchliche Reaktionen auf die Arbeiterbewegung in Mannheim 1890-
1933. Ein Beitrag zur Sozialgeschichte der evangelischen Landeskirche in Baden. Sigmaringen

1987.

Vgl. Rudolf Wielandt. Der politische Liberalismus und die Religion. Eine Mahnung an den

deutschen Liberalismus. Göttingen 1908: Generallandesarchiv (GLA) Karlsruhe 69 P 36. 196.



70 Frank-Michael Kuhlemann

Fragen auf die politische Tagesordnung, die von vielen Konservativen als eine
Bedrohung für die noch gefestigte politische und gesellschaftliche Stellung der
Kirchen angesehen wurden." Diese Herausforderung, aber auch der Umstand,
dass der Liberalismus in Baden als Regierungspartei seit 1860 über mehr als ein
halbes Jahrhundert hinweg die Politik maßgeblich bestimmt hatte, lassen das

Großherzogtum Baden daher in mehrfacher Hinsicht als ein ungewöhnliches
Experimentierfeld für das politische Handeln des deutschen Protestantismus
erscheinen. Der Protest der karlistischen und der anderen Pfarrer am Liberalismus

steht aber auch - und insofern lässt er sich in allgemeine, über Baden
hinausreichende Entwicklungen einordnen - im Kontext dessen, was die
Forschung als einen mehrfachen Gestaltwandel des Liberalismus am Ende des 19.

Jahrhunderts, mit Beschreibungen wie Krise, Verfall oder auch Substanzverlust,
analysiert hat.12 Schließlich ist er. wie bereits angedeutet, im Kontext weiterführender

politischer Optionen zu verorten, die die Milieugrenzen tendenziell in

Frage stellten. Sehen wir also zu.

Charakteristika und Entwicklungen des «Karlismus» -
zwischen Liberalismus, Konservativismus undpolitischem Katholizismus

Ihren Anfang nahm die Bewegung, die nach ihrem Gründer, dem ehemals
nationalliberalen Pfarrer Wilhelm Adam Karl bald als «Karlismus» bezeichnet wurde,
mit einer Flugschrift Karls aus dem Jahre 1908, in der er die Politik der
Nationalliberalen Partei, insbesondere die im «Großblock» mit der Sozialdemokratie

praktizierte Kultur- und Kirchenpolitik, scharf attackierte.13 Karl artikulierte
damit ein allgemeines Unmutspotential innerhalb der liberalen Pfarrerschaft, das

Vgl. Jürgen Thiel, Die Großblockpolitik der Nationalliberalen Partei Badens 1905 bis
1914. Ein Beitrag zur Zusammenarbeit von Liberalismus und Sozialdemokratie in der
Spätphase des Wilhelminischen Deutschlands, Stuttgart 1976.

Vgl. Gangolf Hübinger, Hochindustnalisierung und die Kulturwerte des deutschen Lieberalismus,

in: Dieter Langevviesche (Hg.), Liberalismus im 19. Jahrhundert. Deutschland im
europäischen Vergleich. Göttingen 1988, 193.
Die Flugschrift erschien unter dem Titel «Unsere zukünftige Politik. Bekenntnisse eines
kirchlich-liberalen und bisher national-liberalen Pfarrers». Mit dem Namen des Karlismus
sind zugleich Anklänge an die Partei der beiden Don Carlos in Spanien im 19. Jahrhundert
gegeben, die unter Mithilfe des katholischen Klerus in den blutigen Bürgerkriegen 1834/39
und 1872/76 ftir die «Restauration der alten Kirchenherrlichkeit und des absoluten Königtums»

kämpften. «Diese Karlistenkriege waren gleichsam der Gegendnick auf die Säkularisation

des Staatsgedankens», die «im 18. Jahrhundert von einem modernen Bürgertum propagiert»

worden war (vgl. Braun, Parteien [wie Anm. 5], 83f)- Braun bietet die bisher
umfassendste Untersuchung des «Karlismus» - allerdings mit problematischen. z.T. deutschtümeln-
den, latent antisemitischen Urteilen (etwa 80, 96). Zur Person Karls jetzt auch: Ludger Syré,
Wilhelm Karl (1964—1938). Pfarrer und konservativer Politiker gegen den «badischen
Großblock», in: Protestantismus und Politik. Zum politischen Handeln evangelischer Männer
und Frauen für Baden zwischen 1819 und 1933. Ausstellungskatalog, hg. von der Badischen
Landesbibliothek Karlsruhe. Karlsruhe 1996, 200-212.



«Karlismus» 71

in der Phase des Großblocks besonders stark angewachsen war, im Grunde aber
viel weiter zurückreichte und sich bereits früher in diversen Zusammenhängen
schon einmal durch öffentliche Proteste liberaler Pfarrer Luft verschafft hatte.14

Grundsätzlich ging es Karl, der sich jahrelang selber in Zeitungsartikeln und

Wahlflugblättern in seiner Gemeinde für die Nationalliberalen engagiert hatte,

um die in der Großblockpolitik zu erkennende Zurücksetzung der evangelischen
Kirche als öffentlicher Kulturmacht. Er wandte sich im Einzelnen gegen die

Aufhebung des Christenlehrzwanges, wodurch die religiöse Erziehung der
Jugend erschwert würde. Er attackierte darüber hinaus die seiner Meinung nach

von den Liberalen favorisierte Politik, die staatliche Dotation der Kirchen
aufzuheben. Schließlich kritisierte er die Schulpolitik des Großblocks, die durch die

Einführung einer neuen Lehrplanordnung den Religions- und Konfirmandenunterricht

an vielen Orten infrage stellen würde. Hinter diesen drei politischen
Tendenzen der Großblockpolitik stand für Karl auch die weiterreichende Frage
einer grundlegenden Trennung von Staat und Kirche, die, wie er meinte, von der
Nationalliberalen Partei im Augenblick zwar noch abgelehnt, mit der sie aber
doch inzwischen stark sympathisieren würde.'3

Wie sehr die Kritik Pfarrer Karls dabei nicht nur aus einem allgemeinen
kulturpolitischen Unbehagen an der aktuellen Politik des Großblocks und insbesondere

der Nationalliberalen Partei motiviert, sondern von Anfang an mit spezifischen

sozialen und politischen Interessenlagen der Pfarrerschaft verknüpft war,
die mit der Zurückdrängung der Kirche zugleich die eigene sozialkulturelle und

politische Position gefährdet sah, verdeutlichen zum einen seine Ausführungen
über die Aufrechterhaltung der Staatsdotation. Sie würde, wie er betonte, als
staatliche Finanzhilfe für die Finanzierung der Pfarrergehälter auch weiterhin
benötigt werden. Zum anderen kritisierte er in aller Deutlichkeit die mangelnde
Beachtung der liberalen Geistlichen seitens der National liberalen Partei in den

zurückliegenden Jahrzehnten. Eindrücklich heißt es:

«Lange genug sind wir evangelischen Pfarrer die getreuen Schildknappen des
Nationalliberalismus gewesen und haben für unsere wertvollen stillen Dienste Nicht-

Die von Braun. Parteien (wie Anm. 5), 69. vertretene Meinung, dass Karls Flugschrift «wie
ein Blitz aus heiterem Flimmel» eingeschlagen sei, ist insofern zu modifizieren. Der Gedanke
einer «deutsch-evangelischen Volkspartei», deren Aufgabe darin zu bestehen habe, die «zwischen

Rom und Sozialdemokratie stehenden Evangelischen zu sammeln» und dabei auf die
unzufriedenen Kräfte aus den Reihen der Nationalliberalen und der Konservativen sowie die
Christlich-Sozialen und Antisemiten zu setzen, findet sich bereits im Badischen Diaspora-
Blatt (BDB1) 4 (Jan.) (1904). Vgl. zur Vorgeschichte des Karlismus auch Wolf.
Konservativismus (wie Anm. 7). 5f. 185ff. 137f.

Vgl. Braun, Parteien (wie Anm. 5). 69f, 90-93; Wilhelm Karl, Unsere zukünftige Politik, in:
GLA Karlsruhe (wie Anm. 10), 69 P 36, 119a. Vgl. zur Kirchen- und Kulturpolitik des
Großblocks außer Braun. Parteien (wie Anm. 5), und Thiel. Großblockpolitik (wie Anm. 11).
auch Hans Fenske. Der liberale Südwesten. Freiheitliche und demokratische Traditionen in
Baden und Württemberg 1790-1933. Stuttgart 1981. 171ff: Wolf. Konservativismus (wie
.Anm. 7). 132. Anm. 10; Josef Schofer. Großblock-Bilanz. Zeitgemäße politische Erinnerungen.

Freiburg 1913. 1 lOf, 121f, 154: GLA Karlsruhe (wie Anm. 10), 235/13239. BI. 90f.



72 Frank-Michael Kuhlemann

achtung und Rücksichtslosigkeiten geerntet. Seit Menschengedenken hat diese
Partei keinen evangelischen Pfarrer mehr in die Kammer gewählt, obwohl dereinst
Geistliche wie Zittel sen. ihr mit auf ein geistiges Niveau verholten, welches hoch
über ihrem jetzigen gestanden ist.»

Kritisch gegenüber dem eigenen Verhalten fügte er hinzu; «(W)ir sind so

dumm gewesen, uns in blindem Vertrauen auf eine Partei zu verlassen, welche
doch bewusst und ausgesprochen kirchlich indifferent sein will.»16

Die sich hier bereits andeutende scharfe politische Opposition Pfarrer Karls
und der mit ihm verbundenen Pfarrer blieb, nicht zuletzt wohl unter dem
Eindruck des jahrzehntelang gepflegten informellen Lind formellen Bündnisses
zwischen den liberalen Geistlichen des Großherzogtums und der Nationalliberalen
Partei, nicht wirkungslos. So kann darauf verwiesen werden, dass die «Karlisten»

- wie bereits die Wielandt-Bewegung - immerhin in der Lage waren, in

Verhandlungen mit der Nationalliberalen Parteiführung den Kurs der Partei

entscheidend zu beeinflussen. Das lässt sich anhand eines relativ umfangreichen
Schriftwechsels und eines daraus folgenden Treffens zwischen der Parteiführung
und einigen führenden «Karlisten» im Jahr 1911 nachweisen. Während sich über
die in der gemeinsamen Verhandlung getroffene Vereinbarung aus den Quellen
zwar keine sicheren Aussagen ableiten lassen, geht aus dem Schriftwechsel
hervor, dass die Presse der Nationalliberalen angewiesen wurde, zunächst auf
die Erörterung der Karlistenbewegung zu verzichten. Darüber hinaus erklärte
sich die nationalliberale Parteiführung bereit, bei allen anstehenden kirchenpolitischen

Fragen vorher die Meinung der «Karlisten» einzuholen. Später veröffentlichten

die Nationalliberalen dann ein Flugblatt unter dem Titel «Die nationalliberale

Partei und die evangelische Kirche», in der man sich intensiv mit dem

«Karlismus» auseinandersetzte und die kirchenfreundliche Position der eigenen
Partei bekräftigte. Die hier verkündeten Programmpunkte bestanden u.a. darin,
dass man sich prinzipiell dafür aussprach, einen Pfarrer in den Landtag zu
schicken. Auch wurde die Rolle der Pfarrer als Kulturträger und Volkserzieher
nachdrücklich herausgestellt.1 Diesem Kurs der Parteiführung entsprach es

schließlich, dass sich die Nationalliberalen in der Großblockpolitik eindeLitig

gegen die Abschaffung der Staatsdotation aussprachen - entgegen allen anders

16
Vgl. Karl. Unsere zukünftige Politik, in: GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36. 119a. Das

politische Interesse der «Karlisten», das Ansehen der Pfarrerschaft in sozialer, ökonomischer
und kultureller Hinsicht zu bewahren bzw. wiederherzustellen, zieht sich wie ein roter Faden

durch alle verfügbaren Quellenbelege, bis hin zu dem noch im Krieg erscheinenden «Boten
aus Kurpfalz», der den Forderungen der «Karlisten» zeitweise ein publizistisches Forum
bot (vgl. GLA Karlsruhe [wie Anm. 10], 69 P 36. 119a: Der Bote aus Kurpfalz 1916-1918:
LKA Karlsruhe (wie Anm. 9) GA 3572; Ernst Lehmann. Der .Aufbau der evangelischen
Volkskirche in Baden. Heidelberg 1919. 78: Braun, Parteien (wie .^nm. 5), 74, 77ff. Zum
Zusammenhang von Staatsdotation und Pfarrergehältern auch LKA Karlsruhe (wie Anm.
9), GA4118, 11-17.

1

Vgl. GLA Karlsruhe (wie Anm. 10), 69 P 36. Nr. 119a: Deutsche Reichspost. Zentral-
Organ der Konservativen Süddeutschlands. 20.7.1911; Schofer, Großblock-Bilanz (wie
Anm. 15). 111.



«Karlismus» 73

lautenden Absichten der Sozialdemokratie. Die Pfarrer waren für den badischen

Nationalliberalismus in dieser Hinsicht wieder zu einem ernstzunehmenden

politischen Faktor geworden.
Avancierten die materiellen und sozialkulturellen Interessen der Pfarrerschaft

also einerseits zu einem entscheidenden Punkt des politischen Selbstverständnisses,

versuchten die «Karlisten» andererseits, auch andere Politikfelder zu besetzen.

Dahinter stand, wie bereits erwähnt, das Bestreben, aus dem Status einer
reinen Protestbewegung hinauszukommen und sich mittelfristig zu einer
«Evangelischen Volkspartei» zu entwickeln, die sowohl für die Handwerker- und die
Bauernschaft als auch für die Beamten und Teile der Gebildeten attraktiv sein
sollte.18 Dieses Ziel sollte bis zu den Wahlen im Jahre 1914 realisiert werden.
Dabei zeigte sich jedoch schon auf der «programmatischen» Ebene sehr bald,
dass man in der Zeit bis zum Ersten Weltkrieg über erste Ansätze kaum hinauskam.

So ist das «Programm» der «Karlisten» vor 1914 für die Öffentlichkeit nur in
den Reden Pfarrer Karls selber zu greifen. Außer dem Hauptprogrammpunkt, der
sich gegen die Trennung von Staat und Kirche richtete, vertrat Karl Forderungen
auf dem Gebiet der Sozial- und Wirtschafts-, insbesondere der Landwirtschafts-
sowie schließlich der Schulpolitik, die einen zwischen Konservativismus und
Liberalismus schwankenden, kleinbürgerlich-agrarischen, eher antimodemen

Grundzug aufwiesen. Die Gratwanderung zwischen liberalen und konservativen
Politikanteilen wurde dabei so beschrieben, die Partei als eine gemäßigt konservative,

keineswegs mit den preußischen Konservativen zu vergleichende Partei zu

positionieren, in der aufgrund der spezifisch süddeutschen Traditionsstränge und

vor allem des Fehlens eines junkerlichen Adels auch dem «demokratischen» und

«oppositionellen» Element eine große Bedeutung zukomme.19

Wirtschaftspolitisch galt Karls Kampf den großen Warenhäusern und
Filialgeschäften. Darüber hinaus sollten zur Konsolidierung des Staatshaushaltes die
Mittel für Staats-, Kirchen- und Gemeindebauten, Diäten und Beamtenstellen
reduziert werden. In der Landwirtschaftspolitik richtete er sich gegen den

Landwirtschaftlichen Verein und propagierte stattdessen den konservativen Bund der
Landwirte als den «richtigen Vertreter» der Landwirtschaft und vertrat die
Politik des Schutzzolles für einheimische Produkte. «Sozialpolitisch» verfocht Karl -

Vgl. Badische Pfarrvereinsblätter (BPIVBI), 21 (1910), 97f, 133-136, 230f; Bote aus
Kurpfalz (wie Anm. 16), Nr. 4 (1916). 3. Karl hatte die Zielgruppen, für die die zu gründende
Evangelische Volkspartei attraktiv sein sollte, bereits in seinem Flugblatt von 1908 grob
skizziert. Im «Boten aus Kurpfalz» wurde die Notwendigkeit einer Evangelischen Volkspartei im
Ersten Weltkrieg dann nicht zuletzt mit den sozialen Interessen der Beamtenschaft und Bürokratie

begründet. Die Beamtenschaft und die Bürokratie, die bisher dem Nationalliberalismus
nahestünden, mussten die Möglichkeit haben, sich aus Karrieregründen an einer solchen Partei

zu orientieren (ebd.. Nr. 3 u. 4 [1917], 4ff).
Vgl. Braun. Parteien (wie Anm. 5), 82f. 89f; Karl. Unsere zukünftige Politik, 6, 11. 13. in:

GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36, Nr. 119a; ebd.. Nr. 196. Karl formulierte selbstbe-

wusst: «Unser süddeutscher Charakter wird der Partei etwas Demokratisches und unsere Stellung

ihr etwas Oppositionelles geben» (Unsere zukünftige Politik, 13).



74 Frank-Michael Kuhlemann

ganz den industriell-agrarischen Verhältnissen Badens geschuldet - das Ideal
des Arbeiterbauem, der neben seiner Arbeit in der Fabrik mit einem kleinen
Acker und einem Stück Vieh ausgestattet werden müsse. Die Frauenarbeit in

Fabriken war seiner Meinung nach einzuschränken; Kinder sollten verstärkt
Handwerke erlernen, mittlere Beamte in höhere Staatsstellen aufsteigen können,
und die Trunksucht sei «behördlicherseits» zu bekämpfen. Der Orientierung am
Ideal eines breiten Handwerkerstandes entsprach auch die schulpolitische Forderung,

die «Bürgerschulen» abzuschaffen, wohingegen er sich in konfessioneller
Hinsicht für das liberale Ideal der Simultanschulen aussprach. Die Seminarien
dagegen sollten, wie das üblich war, konfessionell organisiert bleiben."

Was die äußere Entwicklung der Bewegung angeht, hatte Karl zunächst dafür
plädiert, «in jedem Landesteil vertrauliche Besprechungen vorbereitenden
Charakters» zu organisieren. Darüber hinaus sollten Agitationsveranstaltungen in

Bezirken und Gemeinden organisiert werden, die sowohl von Geistlichen als

auch von Laien durchzuführen seien. Karl dachte dabei besonders an «alte, einst

sturmerprobte politisch Liberale unter uns Pfarrern, die sich seit langem grollerfüllt

von der nationalliberalen Politik» zurückgezogen hätten und «nun mit neuer
Luft wieder in den Kampf treten» könnten; denn nach langer Zeit der politischen
Degradierung wüssten diese Geistliche nun endlich wieder, «für was sie

streiten»."
Die Organisationsarbeit der «Karlisten» schritt in den nächsten Jahren zügig

voran. Im Jahre 1911 war sie so weit fortgeschritten, dass die Bewegung in
einzelnen Regionen des Landes über eine gewisse organisatorische Struktur
verfügte. In allen ländlichen Wahlkreisen, die überwiegend oder rein protestantisch
geprägt waren, sowie auch in solchen Wahlkreisen, in denen starke protestantische

Minoritäten lebten, waren «Vertrauensmänner» aufgestellt worden. Die

Bewegung verfügte über eine Vertrauliche Korrespondenz, die in Hockenheim
gedruckt wurde und als ein Ergänzungsblatt zum Vereinsblatt der Evangelischen
Arbeitervereine erschien. Außer ihrer Selbstverständigung in der Vertraulichen
Korrespondenz waren im ganzen Lande inzwischen vertrauliche Konferenzen
organisiert worden, in denen den «religiös wie politisch konservativ gesinnten
Geistlichen die Hauptrolle» zukam. Ihnen war es bis dahin auch gelungen, «eine

große Anzahl religiös-liberal gesinnter Geistlicher» zu gewinnen, die sich von
der aktuellen Kirchenpolitik des Großblocks enttäuscht fühlten.-"

Die Bewegung des «Karlismus» war damit tendenziell milieuüberschreitend
angelegt. Sie stellte eine Sammlungsbewegung innerhalb des Protestantismus
dar, in der sich einerseits die vom Liberalismus enttäuschten Liberalen, aber
auch kirchlich-positive und konservative Kräfte um das Programm der Kirche
zusammenfanden. Folgt man den Angaben von Pfarrer Dr. Georg Karl Mertz,

20
Vgl. Braun. Parteien (wie Anm. 5), ebd.

Vgl. Karl. Unsere zukünftige Politik. 16, in: GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36. Nr.
119a.

Vgl. GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). GA 69 P 36. Nr. 196.



«Karlismus» 75

einem der führenden «Karlisten», sollen allein drei Viertel aller evangelischen
Pfarrer Badens mit der Bewegung sympathisiert haben."' Nicht unwichtig für die

Bewegung scheint auch das Faktum zu sein, dass eine ganze Reihe von
kirchlich-positiven, politisch aber liberalen Pfarrern dem «Karlismus» zuneigte.24

Die These, dass es sich bei den «Karlisten» um eine aus unterschiedlichen
politischen und sozialen Strömungen rekrutierende Sammlungsbewegung innerhalb

des Protestantismus handelte, lässt sich indirekt vielleicht auch an dem relativ

weitreichenden Spektrum der ins Auge gefassten, sympathisierenden und

dann auch tatsächlich kooperierenden Bündnispartner verdeutlichen. So hatte

man bis zum Jahre 1911 schon versucht, wie es in einer internen Mitteilung der

Nationalliberalen Partei hieß, den traditionell eher liberalen Evangelischen Bund
«in den Dienst» der «neuen Parteibewegung zu stellen», was aber offensichtlich
nur «überall da gelungen ist, wo Orthodoxe oder «Karlisten» die Vorsitzenden
der Zweigvereine» waren. Auch die Evangelischen Männer- und Arbeitervereine

Kurpfalz (in den Bezirken Mannheim, Weinheim, Heidelberg und Schwetzingen),

die den Boten aus Kurpfalz herausgaben, traten seit 1908 für die karlis-
tische Bewegung ein und tmgen sogar auf der Generalsynode von 1914 wesentliche

materielle Forderungen zur Besserstellung der Pfarrergehälter vor, wie sie

im Boten immer wieder vertreten worden waren."5

Besonders im Umfeld des Boten und der ihn tragenden evangelischen
Arbeiterschaft artikulierte sich dann im Ersten Weltkrieg auch ein immer stärker

populistisches, tendenziell antibürgerliches Potential innerhalb des Protestantismus.

So vertrat der Bote insgesamt ein Programm konservativer Staats- und

Kirchenkritik mit deutlichen demokratischen und sozialen Emanzipationsforderungen,

die sich etwa gegen die <Sattheit> einer im nationalliberalen Schlepptau
sich befindenden «Bürgerkirche» richteten. Der Bote mobilisierte - im Bündnis
mit den oppositionellen Pfarrern - die «evangelischen Volksinteressen» gegen
den «kirchlichen Absolutismus [...] des oberen kirchlichen und weltlichen
Beamtentums». Dabei war er, sowohl was die Radikalität seiner Forderungen als

auch die Derbheit seiner Sprache angeht, nicht zimperlich. Er forderte die Geist-

Vgl. GLA Karlsruhe (wie Anm. 10), GA 69 P 36, Nr. 119a; Stefan Ph. Wolf. «Seiner Königlichen

Hoheit getreue Opposition». Konservative Protestanten in der badischen Politik (1860-
1918), in: Protestantismus und Politik. Zum politischen Handeln (wie Anm. 13), 98. Besonders

engagierte «Karlisten» waren außer Mertz auch die Pfarrer Arnold und Adolf Godelmann
(ebd.): GLA Karlsruhe (wie Anm. 10), 69 P 36, Nr. 196; LKA Karlsruhe (wie Anm. 9). PA
1866.

In einer parteiinternen Mitteilung der Nationalliberalen Partei heißt es 1911: Viele kirchlichliberale

Pfarrer drohen «in das politisch-konservative Fahrwasser abzuschwenken, und viele
unserer kirchlich-positiven Pfarrer, die bisher treu zu unserer Partei hielten, wurden unsicher»

(GLA Karlsruhe [wie Anm. 10]. G A 69 P 36. Nr. 119a). In der «Deutschen Reichspost» vom
9.3.1909 wurden die Karlisten als «Freibeuten> innerhalb des Liberalismus bezeichnet.

Vgl. Braun. Parteien (wie Anm. 5), 74; GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). GA 69 P36, Nr. 119a;

LKA Karlsruhe (wie Anm. 9), GA 3572; ebd. 4118; Bote aus Kurpfalz (wie Anm. 16). 1916-
1918; Verhandlungen der Generalsynode der evangelischen Kirche im Großherzogtum Baden
1914, 22-31. 36, 15 lf; Lehmann. Aufbau (wie Anm. 16). 78.



76 Frank-Michael Kuhlernann

lichen, von denen die Generalsynodalvertreter im Krieg unbezahlte Mehrarbeit
im Religionsunterricht verlangt hatten, nachdrücklich auf, sich gegen ihre
«Ausbeuter» zu wehren und zu organisieren, ebenso wie er gegen «unsere
Unterdrücker», mithin gegen die Fabrikbesitzer und die bürgerliche Klassenherrschaft
in und außerhalb der Kirche, Front machte. Das trug ihm zum Teil juristische
Auseinandersetzungen oder auch nur deutliche Missfallensbekundungen führender

Nationalliberaler wie etwa des Parteivorsitzenden Edmund Rebmann ein, der
in der hinter dem Boten stehenden oppositionellen Pfarrerschaft einen «Schandfleck

auf der Ehre der evangelischen Geistlichkeit» erkennen wollte. Im Kontext
dieser Strömung während des Ersten Weltkriegs war die Verbindung von
nationalliberaler Politik und protestantischer Bürgerlichkeit offensichtlich
endgültig zerbrochen, und es zeichnete sich das Konzept sowohl einer «Volkskirche»

als auch einer nicht mehr primär honoratiorenbestimmten «evangelischen

Volkspartei» deutlich ab.26

Ein wichtiger «bürgerlicher» Bündnispartner der «Karlisten» vor dem Krieg
war indessen der Reichsparteiliche Verein. Gegründet 1907 in Freiburg,
handelte es sich dabei um einen «intellektuell-bürgerlichen Kreis» um den Historiker

und Nationalökonomen Georg von Below. Der Kreis hatte sich infolge der

Blockpolitik gegen die Nationalliberalen gestellt, ohne die Verbindungen aber

vollständig aufzugeben. In Anlehnung an die Deutsche Reichspartei nannte er
sich Reichsparteilicher Verein. Ihm gehörten Professoren und andere Vertreter
des «einheimischen Bürgertums», darunter Pfarrer Karl, an, der in seiner
Freiburger Zeit Leiter des dortigen, vom Evangelischen Bund getragenen Diakonis-
senhauses war. Die weitgehend bürgerliche Struktur dieser Strömung in Baden

zeigt sich außer der Zusammensetzung des Kreises u.a. daran, dass «viele Liberale,

wie zum Beispiel Landeskommissär Föhrenbach sowie die <Breisgauer>
und die (Heidelberger Zeitung), der (Schwäbische Merkuo und der (Mannheimer

Generalanzeigen [...] offen mit den Freikonservativen» sympathisierten."
In religiöser Hinsicht war der Verein nicht festgelegt, und er vertrat keine

spezifisch evangelisch-kirchlichen Themen. Gleichwohl war das Bekenntnis
seiner Mitglieder, soweit sich das nachweisen lässt, in der Regel evangelisch.
Ein wichtiger Programmpunkt zielte auf die Achtung jeder religiösen
Überzeugung und den Schutz jeden Bekenntnisses. Below selber vertrat einen
«christlich-konservativen» Standpunkt und stand dem Evangelischen Bund, dessen

Landesvorstand in Baden sich aus Nationalliberalen zusammensetzte, eher

Vgl. Bote aus Kurpfalz (wie Anm. 16), Nr. 1 2 (1918). 2ff; ebd., Nr. 3/4 (1918). 1. 3f. 7: ebd..
Nr. 2 (1916), 2; ebd., Nr. 4(1916). 6; ebd., Nr. 5 6 (1916), lf. 5: LKA Karlsruhe (wie Anni. 9)
GA3572.
Vgl. Braun. Parteien (wie Anm. 5), 70: Wolf, Hoheit (wie Anm. 23), 96ff, Zitate ebd.. Zur
weiteren Verbindung und zu den Verständigungsbemühungen zwischen dem Reichsparteilichem

Verein und den Nationalliberalen vgl. Deutsche Reichspost (wie Anm. 17). 16.12.1907;
ebd., 30.11.1908; GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36, Nr. 119a. Zu von Below jetzt auch

Hans Cvmorek, Georg von Below und die deutsche Geschichtswissenschaft um 1900, Stuttgart

1998.



«Karlismus»

skeptisch gegenüber. Auch Pfarrer Karl, obwohl Mitglied des Evangelischen
Bundes, war in Folge seiner weiter hinten noch darzustellenden Kandidatur bei
den Landtagswahlen 1909 mit dem Evangelischen Bund in Konflikt geraten.
Kirchenpolitisch lagen die Interessen der «Karlisten» und des badischen
Reichsparteilichen Vereins (wie im Übrigen auch der Freikonservativen im Reich)
zwar keineswegs auf einer Linie. Die Unterschiede wogen aber weitaus geringer
als die Differenzen zwischen den «Karlisten» und Teilen der Liberalen. Beide

Bewegungen in Baden einte die grundlegende Opposition gegen den Großblock.
Während es Bülow vor allem dämm ging, einen «bürgerlichen Block gegen den

Sozialismus zu schaffen», gingen die «Karlisten» gleichsam als der «religiöse
Flügel [...] aus dem Reichsparteilichen Verein hervor [...] und bereicherten» -
zum Missfallen der Liberalen - «den christlich-bürgerlichen Block».28

Im konservativen Spektrum der badischen Kirchenpolitik, der protestantischen

Vereinskultur und der politischen Parteien konnte Karl zunächst einmal
auf das im weitesten Sinne «positive» Lager und mit ihm die Deutsch-Konservative

Partei in Baden hoffen, obwohl die Konservativen aufgmnd der

eigenen politischen Schwäche, die sich in den Wahlen in der Abhängigkeit ihrer
Kandidaten vom Zentrum zeigte, keine starken Bündnispartner darstellten. Über
die Bewegung des «Karlismus» wurde seit 1908 in der konservativen Deutschen

Reichspost vor allem aufgrund des sich in ihr dokumentierenden sukzessiven

Erosionsprozesses des Nationalliberalismus immer wieder berichtet. Man
verfolgte die Bewegung nicht zuletzt deshalb mit Sympathie, weil Karl seine

Anhänger bereits in seiner Flugschrift über «Unsere zukünftige Politik» aufgefordert

hatte, der Deutsch-Konservativen Partei beizutreten.29 Im Lager der «Kar-
listen» scheint man sich zeitweise auch ein beträchtliches Stimmenreservoir aus
dem 24.000 Mitglieder erfassenden Verein für Innere Mission A.B. versprochen
zu haben. In der von Pastor Böhmerle in Langensteinbach herausgegebenen
Zeitschrift des Vereins (dem Reich-Gottes-Boten) soll nach einer Notiz der
Nationalliberalen Partei für die Politik des «Karlismus» geworben worden sein.30

Zu erwähnen ist ferner der Bund der Landwirte, der Karl unterstützen wollte, da

die Bauern, wie es hieß, kein Vertrauen mehr zu den Nationalliberalen hätten.31

Schließlich ist als wichtige politische Strömung, in der mit dem «Karlismus»
sympathisiert wurde, auf den politischen Katholizismus zu verweisen. Wie
schon bei den Konservativen war auch das Zentrum aufgmnd der gemeinsamen

:s
Vgl. Wolf. Hoheit (wie Anm. 23). 96ff. Zitate ebd.: Braun. Parteien (wie Anm. 5). 74f;
Deutsche Reichspost (wie Anm. 17). 13.1.1908. Vgl. auch Friedrich Meinecke. Werke. Bd. 8:

Autobiographische Schriften. Stuttgart 1969. 133. Zum Reichsparteilichen Verein in Freiburg
und seiner Strategie. Pfarrer Karl politisch zu unterstützen. GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69

P36.Nr. 119a.

Vgl. Deutsche Reichspost (wie Anm. 17). (1908-1911). passim. Zur Politik der badischen
Konservativen nach der Jahrhundertwende auch die zeitgenössische Schrift von Wilhelm
Schmidt. Die Blockpolitik in Baden mit ihren Folgen. Heidelberg 1907.

30
Vgl. GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). GA 69 P 36. Nr. 196.

1

Vgl. GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36. Nr. 119a. Zu den landwirtschaftlichen Verbänden

in Baden: Geora Brixner. Die landwirtschaftlichen Verbände, o. O. 1921.



78 Frank-Michael Kuhlemann

Interessenlage in den Fragen der Trennung von Staat und Kirche, der
Beibehaltung des Religionsunterrichts und der Staatsdotation prinzipiell bereit, den
«Karlismus» zu unterstützen. Die «Karlisten» vertraten selber die Position, dass

man «um des Erfolges willen mit dem Zentrum zusammen gehen könne», nicht
zuletzt auch deshalb, weil «das Zentrum keine Gegengabe» verlange.

'2

Trotz dieses relativ breiten Spektrums möglicher und faktischer Bundesgenossen

blieb der «Karlismus» politisch jedoch erfolglos. Faktisch kam er, trotz
weitreichender Sympathien in der Pfarrerschaft, über einen regionalen Schwerpunkt

in der Kurpfalz kaum hinaus. Im Schwetzinger Wahlkreis, wo er von
sämtlichen Pfarrern unterstützt wurde, trat Pfarrer Karl zu den Landtagswahlen
im Jahre 1909 auch nur als Kandidat der Konservativen Partei an. Hier hatte der
bereits erwähnte Pfarrer Dr. Mertz zwar extra die Gründung einer Tageszeitung
unter dem Titel Neue Badische Rundschau betrieben, die die Bevölkerung für
die Ziele der karlistischen Politik gewinnen sollte. Die Zeitung erreichte jedoch
keine zehn Ausgaben und war so schnell wie sie entstanden war schon wieder
von der Bildfläche verschwunden.3j Im Schwetzinger Wahlkreis hatte sich
zudem die für Karl problematische Lage ergeben, dass man ihm von liberaler Seite

aus den Pfarrer Dr. Paul Klein, ebenso wie Karl Mitglied im Evangelischen
Bund, als nationalliberalen Gegenkandidaten gegenüberstellte, was innerhalb des

kirchennahen Milieus zu Irritationen führte und ein erfolgreiches Abschneiden
Karls bei den Landtagswahlen beeinträchtigte. Das Resultat der Landtagswahl
im Jahre 1909 sah konkret so aus, dass Karl seinem Gegenkandidaten Klein in
der Stichwahl mit 200 Stimmen Differenz unterlag. Ähnlich knapp gingen für
Karl, der im Jahre 1913 in seinem Wahlkreis noch einmal für die Konservativen
kandidierte, die Landtagswahlen 1913 aus. Bis zum Beginn des Ersten
Weltkriegs sollte es ihm - auch mit Hilfe des Zentrums, das die Rechtsparteien
entweder bereits im ersten oder aber im zweiten Wahlgang unterstützte -, nicht
gelingen, als Abgeordneter in den badischen Landtag zu gelangen.'4

Die Gründe für das Scheitern Karls und mit ihm des «Karlismus» lagen
offensichtlich darin, dass die Bewegung über zu wenig organisatorische
Eigenständigkeit und kein ausgefeiltes politisches Programm verfügte. Die «Pfarrerpolitik»

allein war zu wenig, um breitere Bevölkerungsschichten wirkungsvoll
zu erreichen. Auch blieb eine scharfe Positionsbestimung zwischen Liberalismus,

Konservativismus und politischem Katholizismus höchst schwierig, da

viele der karlistischen Forderungen von den anderen Parteien bereits abgedeckt
wurden. Der konservative Pfarrer Erwin Karl Ludwig Degen hatte das Dilemma
einer evangelischen Volkspartei bereits 1910 in einer doppelten Frontstellung,
aber auch Nähe der Protestanten zum und gegenüber dem Zentrum und den

Nationalliberalen beschrieben:

Vgl. GL,'\ Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36, Nr. 119a: auch Braun. Parteien (wie Anm. 5).
70f. 94f.

Vgl. Braun. Parteien (wie Anm. 5). 74.

Ebd., 70, 74-77, 91; Schofer. Großblock-Bilanz (wie Anm. 15). 112.



«Karlismus» 79

«In dieser Zwiespältigkeit liegt der Grund verborgen, warum unsere evangelische
Kirche politisch nichts bedeutet, warum es noch nicht zu einer großen evangelischnationalen,

christlich-sozialen Volkspartei gekommen ist. Diese Hoffnung, die
heute viele Herzen tragen, kann so lange nicht in Erfüllung gehen, als die eine
Hälfte der Evangelischen genötigt ist. in politischen Dingen die Unterstützung des

Zentrums anzunehmen, weil die andere Hälfte im Schlepptau eines religiös-indifferenten

Liberalismus segelt.»''

Abschließende Überlegungen - zur Grenze und zum Potential
des «karlistischen» Politikversuchs

Mit der gerade vorgenommenen Bewertung ließe sich, unter der Perspektive
kurzfristigen Erfolgs und Scheiterns, das Kapitel des «Karlismus» beenden.

Lässt man sich darüber hinaus auf die eingangs gestellten Fragen nach grundlegenden

Werthaltungen protestantischer politischer Akteure sowie auf Fragen
längerfristiger Bedeutung des hier verfolgten politischen Handelns ein. kann die

Bewertung in einem tendenziell günstigeren, gleichwohl weite Schatten
werfenden Licht erscheinen. Unstreitig lässt sich anhand der Bewegung des «Karlismus»

eine interessante Variante protestantischen politischen Verhaltens in den

Umbrüchen zur modernen Welt studieren. Die oppositionellen Pfarrer nahmen,
wie es der liberale Kulturprotestant Martin Rade 1913 formuliert hatte, ihre
«Pflicht zur Politik» wahr.'6 Aus der Unzufriedenheit mit dem politischen
Liberalismus verfolgten die «Karlisten» ihre Interessen und entsprachen damit
weder einem quietistischen Politikideal noch einer obrigkeitsfrommen politischen

Gesinnung. Schon gar nicht huldigten sie einer «Dämonie der Macht».
Das Verhalten der politischen Pastoren in Baden entsprach im Übrigen auch

nicht einem «über den Parteien» angesiedelten und in vielen «Pastoraltheolo-

gien» der Zeit entworfenen, kirchlich eingehegten «Amtsverständnis»."
Es ist statt dessen zu betonen, dass die hier betrachteten Pfarrer den Versuch

unternahmen, das Verhältnis von Politik, Kirche und Religion unter den

Bedingungen der politischen und religiösen Krise des Liberalismus neu zu bestimmen
und dabei auf die politische Entwicklung Einfiuss zu nehmen. Den «Karlisten»
ging es dämm, ihre eigenen kulturellen und politischen Interessen wahrzuneh-

Vgl. Erwin Degen. Liberalismus und Religionsunterricht, in: Julius Ruprecht von Loewenfeld,
Kirchlicher Liberalismus von heute. In Verbindung mit badischen Theologen. Karlsruhe
1910, 90ff, Zitat ebd.
Martin Rade. Unsere Pflicht zur Politik. Marburg 1913.

Vgl. Volker Drehsen. Die angesonnene Vorbildlichkeit des Pfarrers. Geschichtliche
Reminiszenzen und pastoralethische Überlegungen, in: Pastoraltheologie. Monatsschrift für
Wissenschaft und Praxis in Kirche und Gesellschaft. 78 (1989). 88-109: bezogen auf die
preußische und badische Pfarrerschaft Janz. Bürger (wie Anm. 3), 228-267; Kuhlemann.
Bürgerlichkeit (wie Anm. 3). dort auch die Darstellung der badischen Debatte über die von
Wilhelm IL 1896 verlautbarte Meinung, dass «politische Pastoren [...] ein Unding» seien

(233-245. 370-385): für Preußen grundlegend: Pollmann. Landesherrliches Kirchenregiment
(wie Anm. 3).



SO Frank-Michael Kuhlemann

men und zu organisieren. Sie entsprachen damit einem bürgerlichen, auf
gesellschaftliche und politische Steuerung zielenden Ideal, das man als politische
Bürgerlichkeit bezeichnen kann."'

Dieses bürgerliche Engagement war nun fraglos nicht mehr eindeutig liberal,
sondern ebenfalls deutlich konservativ orientiert. Das zeigt sich an vielen der
sozialen und wirtschaftlichen Forderungen der «Karlisten», wie etwa der Stellungnahme

gegen die großen Warenhäuser, nicht frei übrigens von antisemitischen
Anklängen. Zum Teil war das bürgerliche Engagement auch mit antibürgerlichen,

jedenfalls die Vorherrschaft des Bürgertums nachdrücklich in Frage
stellenden Tendenzen innerhalb der evangelischen Arbeitervereine der Kurpfalz und
des Boten verbunden, in denen sich die antiliberalen Affekte von Teilen der

evangelischen Arbeiterbewegung widerspiegelten.
Andererseits ist in dieser Hinsicht deutlich herauszustellen, dass sich ein

explizit bürgerliches Selbstverständnis in Deutschland im 19. und zu Beginn des

20. Jahrhunderts eben nicht selbstverständlich am Ideal eines Iiberal-emanzipa-
torischen Fortschrittsdenkens, verbunden mit einer Neigung zur religiösen
Indifferenz oder Unkirchlichkeit. orientierte. So gab es in Deutschland, wie auch

anderswo, immer schon Elemente eines konservativen Bürgerlichkeitsideals, in
dem der Gedanke einer «erneuerten Christlichkeit und Kirchlichkeit» eine
entscheidende Rolle spielte.39

Genau diesem Ideal entsprach die Überzeugung der «Karlisten», wenn sie

ihre Gegnerschaft gegen die Trennung von Staat und Kirche als eine Frage des

«bürgerlichen Ehrgefühls» diskLitierten.40 Im Kontext dieser Argumentation
bezog man sich einerseits auf die besondere historische Entwicklung des Verhältnisses

von Staat und Kirche in Deutschland, wie man sich andererseits von
einem evangelisch-emanzipatorischen, staatsbürgerlichen Selbstverständnis
durchdrungen zeigte, das vom Bewusstsein der eigenen Kulturbedeutung zeugte. In

Karls Flugblatt von 1908 hieß es, dass die Kirche den Staat brauche und der
«Staat in unserem europäischen Sinn» im Unterschied zu Amerika «nun einmal
für die Gesamtheit aller Kulturbestrebungen zu sorgen» habe. Der Staat erschien
nach diesem Verständnis keineswegs autoritär oder gar absolutistisch, sondern

er wurde als der legitime Sachwalter staatsbürgerlicher Interessen verstanden.41

1909 hieß es sogar, fast demokratisch klingend:

Vgl. zu den «gesellschaftlichen Steuerungsqualifikationen» des Bürgertums Thomas Mergel.
Zwischen Klasse und Konfession. Katholisches Bürgertum im Rheinland 1794-1914. Göttingen

1994. 7f.

Vgl. Rudolf Vierhaus. Religion und deutsche Bildungsschichten im 19. und 20. Jahrhundert,
in: FS Y. Aneli, Jerusalem Î986, 95-106. bes. 102-104.

Vgl. das Flugblatt «Warum sind wir Gegner der Trennung von Staat und Kirche? Nach den
Reden des Landtagskandidaten für Schwetzingen. Pfarrer Karl, gehalten auf den großen
Wählerversammhingen am Ostermontag 1909 in Schwetzingen und am 29. August in
Plankstadt», in: GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36. Nr. 119a, 5lf.
Vgl. Karl. Unsere zukünftige Politik. 6. 8. in: GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36. Nr.
119a.



«Karlismus» S1

«Wir sind der Staat, weil wir das Volk sind. Die Kirche aus dem Staat entfernen heißt

uns zumuten, dass wir uns selbst aus unserm eigenen Haus eigenhändig
hinauswerfen. Wir Evangelischen müssen in diesem Stück genau so viel Ehrgefühl haben

wie die Katholiken: Auch wir lassen uns nicht aus unserm eigenen Erbteil verjagen,
als ob wir fremdes Gesindel wären. Dies Haus, dies Vaterland gehört uns!»

Diesen Maximen entsprechend, ist es den «Karlisten» dann ja immerhin
gelungen darauf hinzuwirken, dass die Liberalen an der Staatsdotation der Kirchen
festhielten, eine wesentliche Entscheidung, die - weit über die Geschichte
Badens und des Kaiserreiches hinaus - für die finanzielle Sicherung der Kirchen
bis in die Bundesrepublik heute von entscheidender Bedeutung geworden ist.

Dem tendenziell religiös-emanzipatorischen Selbstverständnis unter explizitem

Einbezug der Kirche als Kulturfaktor, der zu schützen und zu bewahren ist,

entsprach es, mehr oder weniger folgerichtig, auch, dass sich Karl und mit ihm
viele Konservative in Baden immer wieder einem süddeutschen, emanzipatori-
schen und oppositionellen Geist verpflichtet fühlten. Dazu gehörte in politischer
Hinsicht die Vorstellung einer Machtteilung zwischen einem starken Parlament
und einem starken Großherzog.43 Auch das spricht für bürgerliche Elemente im
Selbstverständnis badischer Pastoren im gesamten 19. Jahrhundert, seien sie

liberal oder aber konservativ.
Andererseits ist nun nicht zu vergessen, dass diese Form politischer Bürgerlichkeit

das politische Heil nach 1918 nicht selten in antidemokratischen

Bewegungen und Parteien wie der DNVP suchte, deren politischer Kampf der neu
entstandenen Republik galt. Das gilt auch für Baden: So war Pfarrer Karl 1919

an der Gründung der badischen Landesgmppe der DNVP beteiligt, für die er auch

von 1919 bis 1921 als Abgeordneter im badischen Landtag saß. Die DNVP führte
in Baden den Untertitel Christliche Volkspartei - ein Name, der von Karls
Vorschlag abwich, die Partei in Anlehnung an die Karlistenpolitik im Kaiserreich

«Evangelische Volkspartei» zu nennen. Karl blieb auch nach seiner Landtagszugehörigkeit

Anhänger der DNVP, sympathisierte aber später aufgmnd des

Programmpunktes des «positiven Christentums» mit der NSDAP. 1931 war der für
die Kaiserreichszeit noch bestimmende Gmndgedanke politischer Parteilichkeit
bei Karl inzwischen soweit diskreditiert, dass er die Beseitigung der kirchlichen
Parteiorganisation forderte.44

Dieser schwerwiegende Entliberalisierungsprozess wiegt noch schwerer, wenn
man sich, wie in diesem Fall sinnvoll, auf eine kontrafaktische Überlegung ein-
lässt. Sie besteht darin, dass es den «Karlisten» möglich gewesen wäre, die
bereits im Kaiserreich praktizierte Bündnispolitik mit dem politischen Katholizis-

4~
Vgl. Karl. Warum sind wir Gegner (wie Anm. 40). in: GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P

36. Nr. 119a; zit. auch bei Braun. Parteien (wie Anm. 5). 83.
45

Vgl. Karl. Unsere zukünftige Politik. 13. 45. in: GLA Karlsruhe (wie Anm. 10). 69 P 36. Nr.
119a.

44
Vgl. Braun. Parteien (wie Anm. 5). 80; H. Striebich. Konfession und Partei. Ein Beitrag zur
Entwicklung der politischen Willensbildung im alten Lande Baden. Karlsruhe 1955. 60f:
Wolf. Hoheit (wie Anm. 23). 99: LKA Karlsruhe (wie Anm. 9). PA 1869.



82 Frank-Michael Kuhlemann

mus weiter zu verfolgen. Die politische Bündnisfähigkeit resultierte, wie das

vom dargelegt worden ist, aus den Gemeinsamkeiten in der Kulturpolitik. .<\ber

auch darüber hinaus gab es weiterreichende Übereinstimmungen in der Agrar-
und Wirtschaftspolitik. Auf die gelungene Kooperation zwischen konservativen
Protestanten und Katholiken konnte man innerhalb des süddeutschen Konservativismus

bereits in den Wahlkämpfen und, weit darüber hinaus, im Rahmen der
konservativen Publizistik zurückblicken - etwa der Badischen Landpost und der

Württemberger Landpost, der Deutschen Reichspost als dem Zentralorgan der
Konservativen Süddeutschlands und der Süddeutschen Conservativen
Correspondes. In und für diese(n) Zeitungen arbeiteten - ungewöhnlich für die

Milieufragmentierung der deutschen Gesellschaft - zum Teil konfessionell
aufgeschlossene Protestanten und gemäßigte Katholiken im Interesse gemeinsamer
Überzeugungen zusammen, selbst wenn konfessionelle Scheidelinien in
grundlegenden Fragen des Glaubens erhalten blieben.45

Zur Verdeutlichung des in dieser Hinsicht angelegten ideenpolitischen
Potentials sei jedenfalls für die frühe Phase der Weimarer Republik auf die Position
des katholischen Publizisten Adam Roeder verwiesen. Roeder, ein «streng
gläubiger Christ», war seit der Mitte der 1880er Jahre die «rechte Hand» des

badischen konservativen, protestantischen Parteiführers Emil von Stockhorner

gewesen und hatte viele Jahre als Redakteur für das konservative Parteiblatt, die
Badische Landpost, gearbeitet, bevor er später als Leiter der Deutschen
Reichspost und als Herausgeber der von ihm gegründeten Süddeutschen Conservativen

Correspondes wirkte. In der Weimarer Republik zog er von 1924 bis
1928 als Abgeordneter für das Zentrum in den Reichstag ein und vertrat dort die
Politik Josef Wirths. Roeder hatte auch bereits im Kaiserreich die sozialpolitischen

Entwicklungen innerhalb des konservativen und liberalen Protestantismus

mit großer Aufmerksamkeit verfolgt.46 Und er war je länger desto mehr
davon überzeugt, dass sich die anstehenden politischen, sozialen und kulturellen
Herausforderungen nur auf der Basis eines demokratischen und überkonfessionellen

«religiös-ethischen Konservativismus» angemessen beantworten ließen.
Diesen «religiös-ethischen Konservativismus» hat er 1920 in einer programmatischen

Schrift unter dem Titel Der deutsche Konservatismus und die Revolution
nicht nur gegen alle liberalen und nationalsozialen Politikkonzeptionen, sondern

vor allem auch gegen einen deutschnationalen Konservativismus zu profilieren
versucht, der im «Sumpf» von Alldeutschtum und Antisemitismus, Antiromanis-
mus und Militarismus zu versinken drohe. Roeder bezog in dieser Schrift ebenso
entschieden Position gegen eine ostelbische agrarische Herrenideologie wie eine

Die «Badische Landpost» und die «Württembergische Landpost» fungierten auch als die
«Nebenausgaben» der «Deutschen Reichspost». Vgl. «Deutsche Reichspost» (wie Anm.
17). 35(1906).
Vgl. Wolf. Hoheit (wie Anm. 23). 90. Zitate ebd.: Adam Roeder. Der Weg des Zentrums.
Berlin 1925; ders.. Der evangelisch soziale Kongress zu Frankfurt am Main. o.O. 1895:
ders., Der Austritt Stöckers aus der Konservativen Partei. Karlsruhe 1896.



«Karlismus» 83

ausschließlich kapitalistische Interessenpolitik und optierte für eine Stärkung des

kleinen und mittleren Bauerntums. Er vertrat darüber hinaus die politische Idee

des Völkerbundes sowie die Auffassung, dass es sich bei der Republik keineswegs

um eine unchristliche Staatsform handele.47 Die hier formulierte
Grundüberzeugung stellte offensichtlich eine alternative Möglichkeit konservativen

politischen Denkens in der Frühphase der Weimarer Republik dar, die sich mit
einer gewissen Folgerichtigkeit aus den spezifischen Traditionen des

süddeutschen Konservativismus entwickelt hatte.

Parteipolitisch ließ sie sich freilich unter den konfessions- und milieuspezifischen

Bedingungen der deutschen Parteienentwicklung zwischen Kaiserreich
und Weimarer Republik nur im Rahmen des politischen Katholizismus
realisieren. Diesen Weg mitzugehen, mit anderen Worten: sich einer katholischen
Partei anzuschließen, stellte jedoch für die evangelischen Konservativen und
namentlich die «Karlisten» nach 1918 noch keine vorstellbare Möglichkeit dar.

Grundsätzlich blieben die konfessionellen Schranken, oder anders formuliert:
gmndsätzlich blieb die Überzeugung von einem spezifisch evangelischen
Kulturauftrag, trotz aller Zugeständnisse an den Katholizismus, erhalten -
abgesehen davon, dass auch das katholische Milieu weitgehend geschlossen blieb.
Diese Schranken vermochte das Ideal politischer Bürgerlichkeit nicht zu
überwinden. Erst die Jahre nach den Zweiten Weltkrieg boten in dieser Hinsicht
einen neuen Ansatzpunkt. Nicht mehr für die «Karlisten».48 Auch darin liegt die

Begrenztheit dieses protestantischen Politikversuchs.

«Karlismus». Zur gescheiterten Gründung einer «evangelischen Volkspartei»
in der Spätphase des Kaiserreichs

Der Beitrag behandelt die Politisierung einer Gruppe von evangelischen Geistlichen
(«Karlisten») im Großherzogtum Baden. Enttäuscht von der Politik des regierenden
Liberalismus, unternahmen diese Geistlichen den Versuch, eine «evangelische Volkspartei»
zu gründen. Die Politik der «Karlisten» zeichnete sich durch eine spezifisch süddeutsche,
emanzipatorisch-oppositionelle staatsbürgerliche Grundhaltung aus, die aufgrund ihrer
tendenziell demokratischen Ausrichtung weit über das Kaiserreich hinausweist. Der
Versuch, ihre «Partei» zwischen Liberalismus, Konservativismus und politischem
Katholizismus zu positionieren, blieb aber aufgrund der starren Milieugrenzen des Kaiserreichs
zum Scheitern verurteilt. Auch boten die konfessionskulturellen Voraussetzungen noch

47
Vgl. Adam Roeder. Der deutsche Konservatismus und die Revolution. Gotha 1920. passim.
Bemerkenswert ist die scharfe Distanzierung vom Antisemitismus, der selbstverständlich
auch im süddeutschen Konservativismus und Katholizismus eine nicht unerhebliche Rolle
spielte (ebd.. 119f).

4S
Zu konfessionsübergreifenden gesellschaftlichen und politischen Ansätzen unter dem Dach
einer als christlich gedachten Nation vgl. meinen Beitrag: Konfessionalisierung der Nation?
Deutschland im 19. und frühen 20. Jahrhundert, in: Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Lange-
wiesche (Hg.). Nation und Religion in Europa. Mehrkonfessionelle Gesellschaften im 19.

und 20. Jahrhundert. Frankfurt/New York 2004. 27-63. hier 55f; speziell zur parteipolitischen

Integration von Protestanten in die Christdemokratie nach 1945: Peter Egen. Die

Entstehung des evangelischen Arbeitskreises der CDU/CSU. o.O. 1971: vgl. auch Klein,
Westdeutscher Protestantismus (wie Anm. 1). passim.



84 Frank-Michael Kuhlemann

keinen Ansatzpunkt für eine konfessionsübergreifende Zusammenarbeit im Rahmen des
«Zentrums». Das Konzept eines demokratischen, christlichen Konservativismus ließ sich
in Deutschland erst nach 1945 im Rahmen der CDU realisieren.

«Carlisme». De la création manqiiée d'un «partipopulaire êvangêlique»
en phase tardive de l'Empire allemand
Cet article concerne la politisation d'un groupe d'ecclésiastiques évangéliques («Carlistes»)

dans le grand-duché de Baden. Déçus par la politique du libéralisme régnant, ils ont
tenté de créer un «parti populaire évangélique». La politique des «Carlistes» se distinguait

par une attitude civique fondamentale à caractère émancipateur et oppositionnel
spécifique à l'Allemagne du Sud. qui en raison de son orientation à tendance démocratique

allait largement au-delà de l'Empire. La tentative de positionner leur «parti» entre le
libéralisme, le conservatisme et le catholicisme politique était toutefois vouée à l'échec
dans les milieux figés de l'Empire. Les conditions préalables de la culture confessionnelle
n'offraient pas encore de point de départ pour une collaboration globale au ((Centre». Le
concept de conservatisme démocratique chrétien n'a pu être concrétisé qu'après 1945
avec la CDU.

«Karlism». On the failure ofthe «evangelische Volkspartei» (Protestant People 's Party),
founded in the last years of the German Kaiserreich
This paper examines the politicisation of a group of protestant priests (Karlists) in the
Grand Duchy of Baden. Disenchanted with the policies of the reigning liberalists, they
attempted to create their own party. These Karlists adopted a specifically South German,
emancipatory and oppositionist yet bourgeois position, which, given their democratic
tendencies, was relevant far beyond the Kaiserreich. The attempt to position their party at
the centre between liberalism, conservatism and political Catholicism was doomed to fail,
given the rigid lines of division within the Kaisserreich between different social milieux.
The cultural conditions were not yet such as to offer an anchor for cross-confessional
cooperation in the political centre ground. The concept of a democratic Christian conservatism

was only realised in Germany after 1945, through the Christian Democratic Union
(CDU).

Schlüsselwörter - ."viols clés - Keywords
Politische Pastoren - pasteurs politiques - Political Pastors; Politisch-konfessionelle
Milieus - milieux de politique confessionnelle - political-denominational milieus; Liberalismus,

kirchlicher und politischer - libéralisme, ecclésiastique et politique - liberalism,
ecclesiastical and political; Konservativismus, kirchlicher und politischer - conservatisme,

ecclésiastique et politique - conservatism, ecclesiastical and political; Politischer
Katholizismus - catholicisme politique - political Catholicism; Staatsdotation der
Kirchen - dotations étatiques aux églises - state-dotations for the churches; Trennung von
Staat und Kirche - séparation entre Etat et Eglise - separation of state and churches;
Bürgertum, Bürgerlichkeit - bourgeoisie, caractère bourgeois - bourgeoisie, caracter bur-
geois: Großherzogtum Baden - grand-duché de Baden - Grand Duchy Baden; Politischer
Protestantismus - protestantisme politique - political protestantism: Evangelische
Parteien - partis évangéliques - evangelical parties.

Frank-Michael Kuhlemann, Professor für Neuere und Neueste Geschichte und Didaktik
der Geschichte an der Technischen Universität Dresden.


	"Karlismus" : zur gescheiterten Gründung einer "evangelischen Volkspartei" in der Spätphase des Kaiserreichs

