
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 106 (2012)

Artikel: Liturgie et politique en France (XVIIIe-XXe siècles) : de la Prière pour
l'Etat à la Prière pour la Nation

Autor: Petit, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liturgie et Politique en France (XVIIIe-XXe siècles)
De la Prière pour l'Etat à la Prière pour la Nation

Vincent Petit

Qu'on l'explique par la crise du «récit national» dans une des plus vieilles
nations d'Europe et celle de l'Etat plus qu'ailleurs fondateur de l'unité politique, ou
la toujours plus grande prégnance de la pensée techno-économique comme le dit
Carl Schmitt, la démocratie française ne parvient pas à sortir du désenchantement.

Une des raisons, pas la seule, réside dans l'affaissement des vertus
civiques, concomitant avec l'affaiblissement de la croyance religieuse, elle aussi

créatrice de communauté, et dont Tocqueville avait signalé la fécondité mutuelle:1

dans ce qui fut la «fille aînée de l'Eglise», après que le roi en ait été «le fils
aîné»,2 la sécularisation complète de l'Etat puis l'effondrement de la pratique
(moins de 5 % aujourd'hui) ne pouvaient qu'avoir des conséquences sur une
identité nationale aujourd'hui en question. La France, à l'instar des autres nations
occidentales, a sollicité en son temps les secours du divin pour fonder ou éclairer
l'action de son souverain héréditaire ou de ses représentants élus: la constitution
de l'an III invoque l'Être suprême, la républicaine et démocratique constitution
de 1848 inaugure son préambule avec l'existence de Dieu, et la loi
constitutionnelle du 16 juillet 1875 sur les rapports des pouvoirs publics stipule dans son
article premier que «le dimanche qui suivra la rentrée [parlementaire], des prières
publiques seront adressées à Dieu dans les églises et dans les temples poLir
appeler son secours sur les travaux des assemblées». Même la République laïque,
quoiqu'en des circonstances extraordinaires, a imploré (le 19 mai 1940) ou
remercié (le 17 novembre 1918 ou le 26 août 1944) Dieu quand tout ou partie d'un

gouvernement a officiellement assisté à un Te Deum.

Notre réflexion doit beaucoup à la lecture de Emile Perreau-Saussine, Catholicisme et
démocratie. Une histoire de la pensée politique, Paris 2011.
Glissement sémantique sur lequel insiste Claude Langlois in: Paul d'Hollander/Claude
Langlois (dir.). Foules catholiques et régulation romaine. Les couronnements des vierges de

pèlerinage à l'époque contemporaine (XIX et XXe siècles), Limoges 2011, 242.

SZRKG, 106(2012), 31-50



32 Vincent Petit

C'est sur cette confluence que nous porterons le regard - en se limitant au

seul catholicisme, religion officielle du royaume jusqu'en 1789, et entre 1814 et

1830, puis celle «de la grande majorité (maxima pars) des Français» comme le

stipulent le Concordat de 1801 et la charte modifiée en 1830. L'appartenance
religieuse - 98 % de baptisés selon le dernier recensement qui le précise, en 1872

- et plus encore la pratique restent un facteur d'unité de la vie collective et un

facteur d'identité: la paroisse est la collectivité sociale de base, l'église la maison

commune. La liturgie, c'est-à-dire le culte public que l'Eglise rend à Dieu en tant

que communauté et institution - nous exclurons de notre champ d'étude ce qui
relève de la dévotion privée -, constitue un mode de gouvernance et un instrument

de socialisation' longtemps inégalés. Avec l'assiduité qu'elle exige tous les

dimanches et les fêtes d'obligation, elle assure une cohésion apprehensible par la

prédication, par les rites, par les fonctions qu'elle assigne aux membres de la

communauté paroissiale. Pour le dire vite, la liturgie fait Eglise, c'est-à-dire une société

visible mais aussi et d'abord un mystère (en tant que corps et épouse du Christ)4 -
c'est pourquoi les catégories profanes rendent compte faussement de la réalité
ecclésiale - et une communauté qui n'est pas construite mais donnée (Mt 16. 18-19,
Ep 4, 13-16). Sur un long terme, celui de la temporalité liturgique, la prière de

l'Eglise catholique est confrontée à deux tentations que les Eglises issues de la

Réforme ont, elles, intégrées: le régalisme étatique, c'est-à-dire la mainmise de la

puissance publique qui entend la conformer à ses intérêts et à ses conceptions, et

le naturalisme démocratique, qui tend à aligner l'Eglise, dans son mode d'organisation

comme son mode d'expression, sur les règles communes de la société.

Théologie et politique

Le long terme permet aussi d'appréhender la profonde cohérence, au-delà des

changements d'une Ecclesia semper reforrnanda, d'une théologie politique ou

plutôt d'un refus de toute théologie politique. Puisque toute autorité vient de

Dieu, les Ecritures commandent aux fidèles d'obéir et de prier pour leur souverain

légitime - les préceptes le plus souvent cités sont ceux de saint Paul dans

Gaspar Lefebvre. Liturgia. Ses principes fondamentaux. Bruges 1922. 188-196: Louis
Bouyer. La vie de la liturgie. Paris 1960. 315-330.
Hans Urs von Balthasar. Le complexe antiromain. Essai sur les structures ecclésiales. Paris

nouvelle éd. 1999.44.
Charles Journet. L'Eglise du Verbe incamé 1. La hiérarchie apostolique. Fribourg 1962.

855-856. qui cite Cajétan: «Pour comprendre la nature de son régime, il n'y a qu'à regarder
ses commencements. Elle n'a point débuté par quelques indiv idus ni par une communauté
quelconque.» Elle ne forme donc pas une secte c'est-à-dire un «groupement reposant sur la

base du volontariat, composé exclusivement (en principe) de personnes qualifiées sur le

plan religieux et éthique, dans lequel on entre selon sa libre volonté», cité dans Les sectes

protestantes et l'esprit du capitalisme, in: Max Weber. L'éthique protestante et l'esprit du

capitalisme, Paris nouvelle éd. 2003. 284.
Cari Schmitt. Théologie politique. Paris nouvelle éd. 1988. 46-61.



Liturgie et Politique en France (XVIlIe-XXe siècles) A

Rm 13. 1-7 et dans lTm 2, 1-2: «Je recommande donc, avant tout, qu'on fasse

des demandes, des prières, des supplications, des actions de grâces pour tous les

hommes, pour les rois et tous les dépositaires de l'autorité afin que nous
puissions mener une vie calme et paisible en tOLite piété et dignité.» La théologie
chrétienne à la suite de saint Augustin et de saint Thomas d'Aquin s'attache à

éclairer la distinction et l'autonomie entre le spirituel et le temporel, et l'autonomie

réciproque de l'Eglise et de ce qu'on appellera l'Etat, condition nécessaire

pour que la première puisse remplir sa mission dans Lici-bas.8 La prière qu'elle
adresse à Dieu pour la conservation d'un souverain ou la prospérité d'un Etat ne

signifie donc pas qu'elle se soumet à une réalité temporelle, mais plutôt qu'elle
réaffirme l'insertion de celle-ci dans un ordre supérieur éternel: «Lorsque le

Christ obéit à l'autorité publique parce que - fondement et limite - elle vient de

Dieu, alors il obéit à Dieu et non à l'autorité publique.»9 Les formules inscrites
dans les livres liturgiques à disposition du clergé (pontifical, bréviaire, missel,
rituel) ne sont pas à proprement parler des prières politiques puisqu'elles n'ont un
effet sur la Cité des hommes qu'indirect et incident10 -jusqu'aux années 1950,
elles se font quasi exclusivement en latin, langue unitaire de l'Eglise, et non dans

la multiplicité des idiomes." En implorant la pax temporalibus, en prônant
l'obéissance aux lois, et d'abord à celles de Dieu, en appelant la victoire des
armées nationales, elles contribuent néanmoins à la définition d'un modèle social
et politique, ce qui explique que l'Etat ne saurait s'en désintéresser.

Si le christianisme tend à rendre l'autorité temporelle moins absolue, il en

garantit la stabilité. C'est un des thèmes majeurs de la philosophie politique
contre-révolutionnaire,12 mais pendant la Révolution, le clergé de l'Eglise constitutionnelle

ne dit pas autre chose:

«Nous croyons que la doctrine et la morale de notre divin Législateur sont le plus
sûr lien de la société, le plus ferme appui des gouvernements, et la garantie le plus
sacrée des citoyens entr'eux; qu'un chrétien fidèle à sa croyance sera toujours un
citoyen dévoué à la chose publique; qu'il tiendra, comme maxime religieuse, ce
principe de la constitution, <que tout citoyen doit ses services à la patrie et au main-

Voir par exemple Pierre Le Brun. Explication littérale, historique et dogmatique des prières
et des cérémonies de la messe [...]. Paris 1726. t. 1. 412-415.
Voir Journet. L'Eglise du Verbe incarné I (cf. note 5). 510-511. et III. La structure inteme
de l'Eglise et son unité catholique. Fribourg 2000. 1530-1539 qui cite Maritain: «La vérité
n'est ni de confondre ni de séparer, mais de distinguer pour unir». 1535. Voir aussi Perreau-
Saussine. Catholicisme et démocratie (cf. note 1). 99. 183, 217.
Cari Schmitt. La visibilité de l'Eglise. Paris 2011. 144-145: Balthasar. Le complexe antiromain

(cf. note 4). 282-291.
Elles [à propos des grandes oraisons du vendredi saint] «vont toutes aux sources du mal qui
est le péché [...]». mais elles n'en «envisagent pas les conséquences sociales», dans Jour-
net. L'Eglise du Verbe incarné III (cf. note 5). 1345.
Annales de la religion. 1795. t. 1. 209.
Juan Donoso Cortes. Essai sur le catholicisme, le libéralisme et le socialisme considérés
dans leurs principes fondamentaux. Paris 1859. 31 et 34-35.



34 Vincent Petit

tien de la liberté, de l'égalité et de la propriété, toutes les fois que la Loi l'appelle à

les défendre>; qu'à l'exemple de Jésus-Christ et de ses Apôtres, il doit être soumis à

la puissance temporelle.»1

Cette distinction du spirituel et du temporel et la justification des prières qui le

premier accorde au second trouvent leur expression la plus aboutie dans «l'étatis-
me chrétien»1 qui caractérise la France d'Ancien Régime. Le gallicanisme, fixé
dans la déclaration de 1682 adoptée par le clergé français (elle constitue la base

de l'enseignement dans les séminaires selon le Concordat et elle est déclarée loi
générale de l'Empire le 25 février 1810), ne reconnaît au pape qu'une primauté
exclusivement spirituelle et en déduit donc que «les rois ne sont soumis à aucune
puissance ecclésiastique par l'ordre de Dieu dans les choses qui concernent le

temporel». De même, l'Eglise constitutionnelle s'attache à convaincre les fidèles

que l'autorité du pape «est purement spirituelle» et «qu'il n'a aucun droit sur le

temporel des peuples».'5 La lente construction de la structure étatique (le Leviathan),

puis l'émergence de la souveraineté nationale, même si elle n'est pas
immédiatement effective, induisent une profonde transformation puisque l'une
comme l'autre ne considèrent que les fondements, les règles et les limites qu'elles

se fixent. Limites qui dénient à toute entité métaphysique ou institutionnelle
la légitimité d'intervenir dans leur définition comme dans leur fonctionnement.
Ainsi s'expliquent, qui plus est dans un Etat officiellement chrétien où le souverain

est le vicaire de Jésus-Christ dans l'ordre temporel, la subordination du
religieux16 et l'immixtion de l'Etat dans les affaires spirituelles, jusque dans la

prière. La consécration du monisme démocratique pose un problème plus
complexe puisqu'il s'agit de prier non plus pour une personne qui incame le pouvoir,
ce qui est aisé dans une religion où le Logos s'est fait chair (Jn 1, 14), mais pour
une entité collective, analogue à la communauté orans puisque «l'Etat et l'Eglise
sont composés des mêmes hommes» comme le dit Hobbes - la nation, le peuple,
les citoyens - qui exclut ou au moins amoindrit le rôle de la papauté. En même

temps, la neutralité confessionnelle de l'Etat, conséquence logique de la pluralité
des opinions religieuses - admise dans la Déclaration des droits de l'Homme et du

Formule abrégée pour faire le prône à l'usage du diocèse du Doubs. Besançon 1798. 17.

Voir aussi Henri Grégoire. Essai historique sur les libertés de l'Eglise gallicane [...], Paris
nouvelle éd. 1829.545.
Définit par Sylvio Hermann de Franceschi comme «la voie moyenne d'un régalisme gallican

dépouillé de son antiromanisme» dans La crise théologico-politique du premier âge

baroque. Antiromanisme doctrinal, pouvoir pastoral et raison du prince: le Saint-Siège face au

prisme français (1607-1627). Rome 2009. 644.
Formule abrégée pour faire le prône (cf. note 13), 16.

Marcel Gauchet. L'Etat au miroir de la raison d'Etat: la France et la chrétienté, in: Yves-
Charles Zarka (éd.). Raison et déraison d'Etat. Théoriciens et théories de la raison d'État
aux XVIe et XVIIe siècles. Paris 1994. 194-244; Perreau-Saussine. Catholicisme et démocratie

(cf. note 1). 210-220.



Liturgie et Politique en France (XVIlIe-XXe siècles) 35

Citoyen, disqualifie désormais toute intervention de la puissance publique, si ce

n'est une police externe des cultes, et au contraire, introduit plus que jamais la

nécessité dans l'Eglise d'une autorité interne, condition de son unité et de sa liberté.17

Le réordonnancement révolutionnaire

Alors que la Révolution a provoqué une césure qu'aucun régime politique
ultérieur, pas même la Restauration,18 ne sera en mesure d'ignorer, l'Etat revendique
et réaffirme un caractère sacral dans la continuité de la monarchie d'Ancien
Régime.19 La cérémonie religieuse qui accompagne le sacre impérial en 1804 se

situe dans la lignée de la coutume même si elle n'en a pas le caractère sacramentel.

Les textes concordataires20 imposent au clergé de prier pour l'Etat lors du prône
(article 51 des articles organiques: «Les curés, aux prônes des messes paroissiales,

prieront et feront prier pour la prospérité de la République française et pour
les Consuls»), à la fin de l'office (article 8: «la formule de prière suivante sera
récitée à la fin de l'office divin, dans toutes les églises catholiques de France:

Domine, salvamfac Rempublicam; Domine, salvos fac Consules»), et lors de

circonstances extraordinaires (article 49 des mêmes articles organiques). C'est
d'autant plus aisé que l'Eglise issue de la Constitution civile du clergé elle-même
s'est placée dans la continuité de l'Ancien Régime, tout acquise qu'elle est au ré-

galisme gallican et au désir d'unité devenus d'autant plus absolus qu'ils relèvent
désormais de la souveraineté populaire. Le Missale gallicanum (1795) publié par
les évêques réunis est une reprise du Missale parisiense (1738) de Mgr de Vinti-
mille. L'avantage de ce missel, déjà largement répandu et connu dans toute la

France, est de marquer la «fidélité à la liturgie gallicane», tout en assurant une
«entière uniformité de rubriques et d'offices»21 - déjà en 1790, le comité
ecclésiastique de l'Assemblée constituante avait envisagé l'élaboration d'une liturgie
commune à tous les diocèses du royaume." Un propre est prévu par diocèse pour
honorer les dévotions locales. La continuité d'avec les usages d'avant 1791

explique que la tentation de pratiquer le culte en français soit définitivement écartée,

puisque l'usage de la langue vernaculaire est l'apanage des «novateurs» et
des «ennemis de l'Eglise».~J Les évêques réunis instituent en outre en 1797 une

Balthasar, Le complexe antiromain (cf. note 4), 300-317; Perreau-Saussine, Catholicisme et
démocratie (cf. note 1), 103-122.
De nombreuses références dans Hélène Becquet/Bettina Frederking (dir.), La dignité de roi.
Regards sur la royauté au premier XIXe siècle. Rennes 2010.
Pastorale parisiense. Paris 1786, t. 3, 473.
A. Vuillefoy, Traité de l'administration du culte catholique. Principes et règles d'administration,

Paris 1842, 465-468; André, Cours alphabétique, théorique et pratique de la législation

civile ecclésiastique, Paris 1848, t. 2, 368-373.
Annales de la religion, 1795, t. 1, 207.
André Latreille. Le catéchisme impérial de 1806. Etudes et documents pour servir à l'histoire

des rapports de Napoléon et du clergé concordataire. Paris 1935, 10.

Annales de la religion. 1795, t. 1. 209.



36 Vincent Petit

«fête commémorative du rétablissement du culte en France», célébrée le dimanche

après l'octave de la Fête-Dieu, sous le rite solennel, au cours de laquelle les prêtres
et les fidèles sont invités à prier «pour nos persécuteurs, afin que Dieu touche leurs

coeurs et leur accorde le pardon, pour demander la conservation de la foi catholique

en France, pour la paix de l'église et la prospérité de la République».24
Les articles organiques rendent officielle la revendication d'unité liturgique

(article 39) exprimée dès 1790. L'ecclésiastique chargé de travailler à cette liturgie

nationale, l'abbé Charlier, est l'ancien bibliothécaire de Mgr de Juigné.
archevêque de Paris, pour lequel il avait contribué à composer un rituel et un
bréviaire avant la Révolution.2' Si ce projet n'a pas été mené à bien - l'abbé Charlier

est mort en 1807, reste que les livres liturgiques parisiens connaissent un
regain de succès sous l'Empire."6 jusqu'au sein de la chapelle impériale où Napoléon

les substitue aux livres romains."

Les prières pour l'Etat

En 1801-1802, l'Etat fixe donc un cadre normatif avec deux mentions successives

au cours de l'office. La première, celle du prône, se fait à la messe paroissiale,

après l'Evangile, du haut de la chaire par le prêtre. La seconde a lieu à la

fin de l'office, messe paroissiale ou vêpres - en fonction de l'office auxquelles
assistent les autorités publiques.

Les prières du prône obéissent au schéma théorique suivant:

«Premièrement nous prierons pour la paix et l'union de l'Eglise; pour l'augmentation
de la religion catholique, apostolique et romaine; pour la conversion des infidèles,

hérétiques et schismatiques: pour notre Très Saint-Père le pape; pour Monseigneur

notre Evêque; pour tous les pasteurs de l'Eglise; pour tout le clergé,
particulièrement pour celui de ce diocèse; pour notre roi Très-Chrétien et toute la maison
royale: pour l'union des Princes chrétiens et la paix des peuples; pour toutes les

autorités du royaume en général et pour celle de la paroisse en particulier [...]».2S

Sous l'Ancien Régime, le contenu n'en était guère différent, si ce n'est que les

curés prient pour tous les ordres du royaume," de même que la Révolution
n'avait là aussi guère constitué de rupture - si ce n'est en en accentuant la teneur
patriotique: ainsi le concile de 1797 invite les prêtres à prier explicitement pour
la victoire des armées de la République.30 Les prêtres constitutionnels justifient
ces prières, en citant la première épître à Timothée:

Fête commémorative de la dernière persécution et du rétablissement du culte en France.
Paris. 1797.27-28.

J
Mélanges de philosophie, d'histoire, de morale et de littérature, t. 3, 1807. 38-40.

:<1 Vincent Petit. Eglise et nation. La question liturgique en France au XIXe siècle. Rennes
2010.61-64.

7
Prosper Guéranger. Institutions liturgiques. Le Mans Paris 1841. t. 2, 662.
Rituel du diocèse de Périgueux. Périgueux 1827. 389.
Pastorale parisiense. t. 3. Paris 1786. 473.

"' ' Annales de la reliaion. Paris 1797. t. 6. 221.



Liturgie et Politique en France (XVlIle-XXe siècles) 37

«Aussi voyons-nous que la pratique constante de l'Eglise a été de solliciter la
protection du Ciel, en faveur de ceux qui gouvernent; que le Concile national de France

a placé au rang de ses devoirs les plus chers, de proclamer solennellement
l'obligation où nous sommes tous de conjurer l'Auteur de tout bien de répandre sur la

République française ses grâces et ses bénédictions. Ainsi nous demandons à Dieu

que cette République soit paisible, florissante et heureuse; que l'exercice de la

puissance ne soit confié qu'à des mains pures et habiles; que tous les emplois soient
donnés à des hommes justes, fidèles, courageux, pleins de respect pour la Religion,
et de zèle pour le bien public; que la sagesse préside dans les conseils de nos
Législateurs [...]».

Seulement, il semble que les recommandations concordataires sont loin d'être
suivies d'effet: l'usage de prier pour le roi et la famille royale a disparu dès la

Restauration," et déjà sous l'Empire, certains prêtres ne font pas de prône pour
éviter de recommander l'empereur aux prières des fidèles - de nombreux
exemples en Normandie et plus généralement dans l'Ouest, dans le Midi, en

Savoie../ La raison fondamentale de cette désaffection est qu'elle expose le

prêtre à des suspicions, comme celle que subit le curé de Carville, dans le diocèse

de Rouen, dont le commentaire du Magnificat («Il renverse les puissants de

leurs trônes, il élève les humbles», Le 1, 52), a été interprété par ses paroissiens
comme une prise de position politique/'4 La dernière expression de cet usage se

retrouve avec les prières publiques décrétées par l'Assemblée nationale en 1871

et confirmées avec la loi constitutionnelle du 16 juillet 1875 qui stipule dans son
article premier que «le dimanche qui suivra la rentrée, des prières publiques
seront adressées à Dieu dans les églises et dans les temples pour appeler son
secours sur les travaux des assemblées» -jusqu'à la loi du 14 août 1884 qui les

supprime."5
En ce qui concerne la prière à la fin de l'office, les négociateurs de Bonaparte

ne font que reprendre la prière pour les autorités publiques utilisée sous l'Ancien
Régime. Le Domine salvumfac Regem mis en musique par de nombreux compositeurs

(dont Lully et Couperin) et chanté dans le Te Deum, constitue la marque
la plus éclatante de la souveraineté en raison de son caractère hymnique et de sa

valeur liturgique. Dernier verset du Psaume 19 appelé Exaudiat36: Domine,
salvimi fac Regem, et exaudi nos in die qua invocaverimtts te, «Seigneur, sauvez le

Formule abrégée pour faire le prône (cf. note 13). 8-9; voir aussi Annales de la religion, t.
6.1797,40-41.
Jean-Henri-Romain Prompsault. Dictionnaire raisonné de droit et de jurisprudence civile-
ecclésiastique. Petit-Montrouge 1849. t. 2, 122.

Joseph Jauffret, Mémoires historiques sur les affaires ecclésiastiques de France pendant les

premières années du XIXe siècle, Paris 1824. t. 3, 58 et suivantes.
L'Ami de la religion, 1831, t. 67, 212-213.
Mathieu Touzeil-Divina. La mort d'un couple: prière(s) et vie publiques, in: Droit et
cultures. 51 (2006), 13-38.
Selon la numérotation de la Vulgate, mais psaume 20 selon la bible hébraïque. Il s'agit d'un
des 13 psaumes dits royaux.



38 Vincent Petit

Roi, et exaucez-nous en ce jour où nous vous invoquons»,'7 il figure dans le
bréviaire romain à vêpres et à laudes des fériés de l'Avent et du Carême, ainsi

qu'aux vigiles, ' dans les litanies des saints et dans le pontifical, utilisé lors de la

réception du souverain par l'évêque.39 Avec l'établissement de la monarchie
constitutionnelle, la formule avait été modifiée en Domine salvamfac Gentern.

solvant fac Legem, salvum fac Regem.4 A partir de 1792, ou plus sûrement à une
date plus tardive où la liberté de culte est davantage assurée, les prêtres qui ont
prêté serment à la Constitution civile entonnent au cours du prône la prière
Domine salvam fac Rempublicam traduite par «Seigneur, conservez notre République»,41

puis une oraison. Bonaparte reprend donc la formule, de préférence à

Domine salvamfac Galliam et la complète par une seconde, plus précise, consacrée

aux consuls. C'est ainsi que le verset se transforme au gré des changements de

régime sans que Rome ne soit jamais consulté: Domine, salvam fac Rempublicam,

salvum fac Imperatorem, Regem. La forme républicaine ne suscite aucun
problème puisqu'elle correspond à la forme initiale, même si certaines formules
différentes ont eu momentanément cours, comme Domine salvum fac Francorum

gentem, ou Domine, salvum fac populum (tiium), cette dernière étant tirée du Te

Deum. La IIIe République obtient ainsi le 9 octobre 1875 de la Congrégation des

Rites une confirmation de la formule et s'attache à en vérifier l'application -jusqu'à

la dénonciation du Concordat en 1905.

Les prières pour l'Etat ne se résument pas à ce que prescrit explicitement le

Concordat. Si son article 16 stipule que «Sa Sainteté [le pape] reconnaît dans le

premier Consul de la République française, les mêmes droits et prérogatives dont

jouissait près d'elle l'ancien gouvernement», il faut en conclure qu'est restauré
l'ensemble des rites de majesté, des prières vouées au souverain, des règles de

préséance qui lui sont reconnues. Le régime veille à ce que le clergé accomplisse
cette tâche avec exactitude: la circulaire en date du 14 janvier 1813 précise que le

Domine salvum sera chanté non seulement à vêpres, mais aussi à la messe,
immédiatement après la communion, afin que le plus grand nombre de paroissiens
puisse l'entonner... et la police impériale surveille les évêques si la dévotion à

saint Napoléon est effectivement célébrée! Le décret du 19 février 1806 stipule
en effet que la fête de saint Napoléon et celle du rétablissement de la religion

Le grand paroissien latin contenant l'office de l'Eglise, pendant toute l'année, à l'usage du
diocèse d'Evreux, Evreux nouvelle éd. 1842, 506-507.
Victor-Daniel Boissonnet, Dictionnaire dogmatique, moral, historique, canonique, liturgique

et disciplinaire des décrets des diverses congrégations romaines, Petit-Montrouge 1860,
1005-1006.
Victor-Daniel Boissonnet. Dictionnaire alphabético-méthodiques des cérémonies et rites
sacrés, Petit-Montrouge 1847, t. 3, 88-90.
Louis Marie Prudhomme, Histoire impartiale des révolutions de France depuis la mort de
Louis XV, Paris 1824, t. 2, 95. Innovation due à Gay-Vernon futur évêque de Limoges,
député à la Législative et à la Convention, selon la Biographie nouvelle des contemporains.
Paris 1822, t. 8, 34.
Formule abrégée pour faire le prône (cf. note 13). 10.



Liturgie et Politique en France (XVllIe-XXe siècles) 39

catholique en France seront célébrées dans tout l'Empire, le 15 août, «jour de

l'Assomption et époque de la conclusion du Concordat». Après la procession, le

curé prononcera un discours puis célébrera un Te Deum solennel, en présence
des autorités militaires, civiles et judiciaires.42 En outre, par une circulaire en date

du 19 avril 1806, le ministre des cultes rappelle aux évêques de faire la prière
au souverain «usitée sous l'ancienne monarchie» et de se conformer «exactement
à ce que l'universalité des missels anciens prescrivait à cet égard en ayant soin de

substituer le titre d'Empereur à celui de Roi». Le clergé est obligé de mentionner
le nom de l'empereur, à la suite de celui du pape et de l'évêque, dans le canon de

la messe - ainsi que dans d'autres offices solennels au cours de l'année. Le Pro
Rege nostro N. semble avoir été introduit, dans les missels imprimés en France -
y compris le missel romain -, suite à une décision de l'assemblée du clergé sur la

demande du Parlement de Paris, en 1605-1606, à l'imitation d'une disposition
accordée par la papauté à l'Espagne de Philippe II.43 A cet endroit, les prêtres
constitutionnels prient pour la République et «ceux qui la gouvernent».44
Réintroduit officiellement en 1806 sous la forme nouvelle de Pro Imperatore nostro
N., il retrouve sa forme initiale dès 1814 - d'autant que très peu de missels et de

bréviaires ont été imprimés durant l'Empire - avant de disparaître en 1848,
l'insertion du nom du président étant totalement prohibée.43 En 1857, le gouvernement

du Second Empire obtient de la Congrégation des Rites un texte rétablissant

le Pro Imperatore nostro dans le canon de la messe, ainsi que dans l'office
du vendredi saint, dans celui du samedi saint et dans les litanies des saints.46

De plus, comme sous l'Ancien Régime, l'évêque, de sa propre autorité ou à la
demande des autorités, peut prescrire des oraisons (collecte, secrète, postcommunion47)

au cours de l'office et aux saluts du Saint-Sacrement. Différentes formules

nominatives sont disponibles dans le missel romain: Pro Rege (Qucesumus,

omnipotens Deus, ut famulus tuus N. Rex noster, qui tua miseratione suscepit
regni gubernacula, virtutum etiam omnium percipìat incrementa, quibus decenter

ornatus et vitiorum monstra devitare, et ad te, qui via, Veritas et vita es, gra-
tiosus valeat pervenire. «Nous vous en prions Dieu tout-puissant, pour votre
serviteur, notre Roi N., à qui vous avez daigné confier le gouvernement de ce

royaume, faites grandir en lui toutes les vertus, comme il convient à son état,

qu'il évite la laideur des vices et qu'il vous soit assez agréable pour parvenir
jusqu'à vous, qui êtes la voie, la vérité et la vie»), Pro Imperatore, ainsi que dans

Vincent Petit, Religion du souverain, souverain de la religion: l'invention de saint Napoléon,

in: Revue historique, 663 (2012), 643-658.
Cet usage est encore perpétué en Espagne par le concordat de 1953.
Annales de la religion, 1797, t. 6,40-41.
Boissonnet, Dictionnaire dogmatique (cf. note 38), 823.
Vincent Petit, Théologie et politique. Prier pour le souverain en France au XIXe siècle, in:
Revue d'histoire ecclésiastique, 106/1 (2011), 188-214.
Par souci de simplification, nous ne précisons pas s'il agit de la collecte, de secrète ou de la
post-communion dans les citations qui suivent. Nous avons en outre privilégié des traductions

d'époque.



40 Vincent Petit

les missels diocésains réformés au XVIIL siècle qui en contiennent d'autres, plus
spécialisées:48 Pro Rege et ejus farnilia. Ad impetrandum regifiliiim. Pro Rege et

ejus exercttii. Pro impetrando delphino. Pro regina ve/ delphina praegnante...4
Le pontifical, réservé à la liturgie de l'évêque, contient aussi un certain nombre
de bénédictions destinées au souverain. Toutes ces dispositions deviennent cadu-

ques en 1870, avec l'établissement définitif de la forme républicaine.

L 'affirmation identitaire du catholicisme

L'Empire, puis la monarchie de Juillet et le Second Empire insistent pour ajouter
le prénom du souverain au verset, au contraire de la Restauration: les régimes
politiques sont d'autant plus tracassiers qu'ils ne sont plus fondés sur l'union
mystique du trône et de l'autel. Par définition, la République de nature impersonnelle
ignore cette tension. Le changement de titulature du verset est une chose, la
prénomination en est une autre. La tentation d'ajouter le prénom du souverain
régnant est précoce alors que la papauté n'a cessé d'inviter le clergé à respecter
scrupuleusement la formule fixée par le Concordat. Le Domine salvum est chanté

en théorie chaque dimanche pour le souverain, quel qu'il soit, fut-il païen, hérétique

ou excommunié:30 l'Eglise, en tant qu'institution apostolique et assemblée

des fidèles, demande à Dieu que celui qui détient le pouvoir agisse avec justice et

sagesse pour le bien de ses sujets. Officieuse sous l'Empire, la prénomination est

imposée par la circulaire du 23 février 1831 qui précise la formule d'un Domine,
salvum fac Regem nostrum Ludovicum Philippum.'1 Si la papauté et certains

évêques expriment leur répugnance à l'égard de la personnalisation du verset, "

c'est qu'elle introduit, par les réticences ou les conflits qu'elle entraîne, la
politisation et partant de là la division au sein du sanctuaire. Bien plus encore, elle est

la manifestation de la ferveur des fidèles, catholiques parfois anticléricaux, qui
cherchent à l'adapter au régime politique en vigueur et aux valeurs qui le sous-
tendent. C'est ainsi qu'après la chute de Charles X, les membres de la garde
nationale de la commune de Poilly (Yonne) investissent l'église et exigent du curé

Bernard Plongeron. Diversité et uniformité des liturgies gallicanes au XVIIIe siècle, in:
Fiestas y Liturgia, ."\ctas del coloquio celebrado en la Casa de Velàzquez. 12 14 décembre
1985, Madrid 1988,271-289.
Missale parisiense. Paris 1739. CXXIII: Processionale parisiense. Paris 1778. CI-CIII:
Missale sanctae lugdunensis ecclesiae. Lyon 1846. CXXXV.
Prompsault. Dictionnaire raisonné (cf. note 32). t. 3. 231. La question fait l'objet d'un débat
chez certains catholiques sujets du roi des Pays-Bas en 1817: L. de Foere. Le Spectateur
belge. Ouvrage historique, littéraire, critique et moral, t. 7. Bruges 1819, 49-77.
Etienne Vo Duc Hanh. Domine salvum fac. La pierre de touche des relations entre le clergé
séculier et l'administration dans le Finistère au début de la monarchie de Juillet 1830-1834.
Strasbourg 1978: Yves Le Gallo. Clergé, religion et société en Basse-Bretagne, de la fin de

l'Ancien Régime à 1840. Paris 1991. 1005-1009: Jacqueline Lalouette, Jours de fête. Jours
fériés et fêtes légales dans la France contemporaine. Paris 2010, 132-135.
Pierre-Louis Parisis. Liberté de l'Eglise. Premier examen des empiétements. Est-ce l'Eglise
qui empiète sur l'Etat? Est-ce l'Etat qui empiète sur l'Eglise?. Paris 2e éd. 1845. 31.



Liturgie et Politique en France (XVIIIe-XXe siècles) 41

qu'il chante désormais Domine salvum fac Philippum regern Francorum. ,4u

début de la Révolution, les patriotes justifient la nationalisation du verset, contre

ce qu'en dit le clergé: «C'est la prière du peuple qui est bien le maître de prier
pour qui bon lui semble.»34 Au début du régime de Vichy, certains songeront à

obtenir du Saint-Siège une nouvelle formule ainsi libellée: Domine salve fac
Philippum, dttcem nostrum, ou faute de mieux, Domine, salvam fac patriam (Gal-
liam) nostram - alors que les pêcheurs de l'île de Sein étaient partis pour Londres

avec leur recteur en chantant Domine salvamfac Galliamo
Cette immixtion des gouvernements mais aussi des fidèles dans la prière attise

l'opposition d'une partie du clergé engagé dans les questions liturgiques. Pour
les ultramontains, l'adoption de la liturgie en usage à Rome implique la suppression

de ces mots du canon qui ne saurait associer à l'oblation une autre personne
qu'un dignitaire de l'Eglise romaine. Dom Guéranger, non sans manier
l'anachronisme, voit dans cette «insertion irrégulière» la marque «d'une trop grande

complaisance à l'égard des souverains» et considère qu'elle ne relève que
d'exceptions et de «privilèges».57 A sa suite, l'abbé Boissonnet explique que
«ces mots y ont été mis malgré l'Eglise, par ordre des Parlements».58 En ce qui
concerne les autres prières, dorn Guéranger explique, pour le regretter, que dans

certains diocèses, l'oraison Pro Rege est prescrite à toutes les messes chantées

des dimanches et fêtes, de même qu'au salut du Saint-Sacrement, alors même

l'oraison Pro Papa n'est jamais employée.39 Les moines de l'abbaye de Soles-

mes qu'il a refondée en 1837 ni ne chantent le Domine salvum ni ne récitent le

Pro Rege nostro au canon de la messe.60

L'introduction de la liturgie romaine dont Guéranger est le champion sert de

prétexte à l'expulsion des chants populaires nationaux et à l'expurgation du sanctoral

d'un certain nombre de saints locaux: elle aboutit donc à une recomposition
identitaire, autour de «souveraineté apostolique»61 qu'exerce le pape, successeur
de Pierre. Désormais, la Congrégation des Rites interdit explicitement toute
variabilité des formules liturgiques: en 1844, elle précise ainsi que la prière Pro
christianissirno Imperatore nostro dans l'office du vendredi et du samedi saints

ne doit pas être adaptée en fonction du titre du souverain régnant.62 Pour

53 L'Ami de la religion. 1831. t. 66. 504, et t. 67, 265.
La feuille villageoise, (18) 27 janvier 1791, 337. Voir aussi Journal des clubs ou sociétés

patriotiques. (1 novembre 1790, 59.
Cité dans W. D. Halls. Politics, society and Christianity in Vichy France, Oxford 1995, 52.

Voir aussi Rémy Dalisson, Les fêtes du Maréchal. Propagande festive et imaginaire national
dans la France de Vichy, Paris 2008.

36 Colonel Rémy, La ligne de démarcation, Paris 1964, 330.
Prosper Guéranger, Institutions liturgiques. Paris 1851, t. 3, LXXIII, LXXVIII.
Boissonnet. Dictionnaire dogmatique (cf. note 38), 823.

Guéranger, Institutions liturgiques (cf. note 27) t. 2. 668.
60

Prosper Guéranger. Mémoires autobiographiques, Solesmcs 2005. 278.
61

Journet, L'Eglise du verbe incamé 1 (cf. note 5). 908.
6" Boissonnet. Dictionnaire dogmatique (cf. note 38), 1007. Ces deux prières étaient adaptées

à la forme royale sous l'Ancien Régime. Dom Guéranger. L'Année liturgique, Paris 1884. t.



42 Vincent Petit

sauvegarder son indépendance et son caractère supranational, l'Eglise de Rome
est passée par un processus d'exculturation: par refus de toute inculturation
nationale63 et démocratique, elle s'est raidie dans une ecclésiologie intransigeante
qui se traduit par une cléricalisation plus poussée encore des fonctions liturgiques

et une mise à distance de l'Etat, qui n'intervient plus dans la prière, sans
avoir au préalable obtenu l'accord de la Congrégation des Rites (c'est le cas en
1857 et en 1875).

Les rites de majesté disparaissent à partir des années 1880, abandonnés par un
Etat en voie de sécularisation presque tout autant que par une Eglise qui se

recentre sur les foules. Exclue de la sphère publique et étatique avec l'abrogation
du Concordat et la mise en place du «régime de séparation le plus radical du
monde» comme l'écrit l'historien Jean-Marie Mayeur («La République ne reconnaît,

ne salarie ni ne subventionne aucun culte» dit l'article 2 de la loi du 9

décembre 1905), l'Eglise réintroduit, de son propre chef, la prière pour la nation et
les fêtes religieuses idoines, en concurrence avec les fêtes civiques issues de la

Révolution. La Congrégation des Rites accorde ainsi un propre national par un
rescrit du 14 janvier 1914, modifié en 1962, qui contient un certain nombre de

messes propres à la France.65

De la consécration à la fête

Dans la liturgie, la fête ne se sépare pas de la prière. S'il y a cérémonie, solennité,

fériation, c'est en vue d'inspirer et de faciliter la prière. Or, surtout au XVIIIe
siècle, s'est produit un lent processus de délégitimation religieuse de la fête66 et à

une désacralisation progressive du calendrier légal - réduit à quatre fêtes
chômées en 1801. La modernité aboutit à dissocier l'une de l'autre, à séparer la

prière, confinée au sanctuaire et à la sphère familiale ou individuelle, à la fête,

qui anime l'espace public et structure la communauté politique. Elle conduit
aussi à une distinction plus grande encore entre la consécration, par définition
permanente, et la fête, qui obéit à une démarche réitérative et commémorative.

6, 647 et 550. indique qu'elles ne concernaient que le Saint Empire Romain Germanique
puis l'Autriche, sans préciser qu'elles avaient été restaurées en faveur de Napoléon III par
un décret de la Congrégation des Rites en 1857.
Vincent Petit. De la modernité en religion: l'invention de la norme liturgique à travers le cas
du monde francophone (France. Suisse. Belgique. Canada), in: Schweizerische Zeitschrift
für Religions- und Kulturgeschichte. 105 (2011). 487-508. Dans cet ordre d'idées, la
Congrégation des Rites dispense le clergé de chanter soit l'oraison Pro Rege soit le Te Deum
dans le ressort de l'ancien royaume des Deux-Siciles pour éviter les tracasseries des autorités

(décret du 5 mars 1863): Oscar de Poli. De Naples à Palerme. Paris 1865. 52.
Mona Ozouf. La fête révolutionnaire 1789-1799. Paris 1976; Olivier Ihl. La fête républicaine.

Paris 1996.

Pierre Jounel, Le nouveau propre de France, in: La Maison-Dieu, 72 (1962), 141-165.
Bernard Plongeron, Le procès de la fête à la fin de l'Ancien Régime, in: Bernard Plonge-
ron/Robert Pannet (dir.). Le christianisme populaire. Les dossiers de l'histoire. Paris 1976.
171-198.



Liturgie et Politique en France (XVIIIe-XXe siècles) 43

L'historiographie récente a approfondi l'étude des deux fêtes nationales
successives que sont le 15 août et le 14 juillet.67 La fête de saint Napoléon, célébrée

concurremment avec l'Assomption à partir de 1806, constitue une transition vers
une fête totalement laïque et pleinement nationale. Par sa dimension césariste

s'opère le glissement de la fête du souverain, traditionnelle dans les pays
monarchiques (Kaisergeburtstagsfeier, Trooping the colour), à la fête de la nation
souveraine inscrite dans le calendrier, à concurrence du cycle temporal. La
consécration mariale de la France parce qu'elle est étroitement associée à la
monarchie d'Ancien Régime connaît une période d'effacement même si, entre 1814

et 1830, est rétablie la lecture de la déclaration de Louis XIII (1638) à la messe
de l'Assomption:

«A ces causes, nous avons déclaré et déclarons que prenant la très sainte et très
glorieuse Vierge pour protectrice spéciale de notre royaume, nous lui consacrons
particulièrement notre personne, notre Etat, notre couronne et nos sujets, la suppliant de

nous vouloir inspirer une sainte conduite et de défendre avec tant de soin ce

royaume contre l'effort de tous ses ennemis, que, soit qu'il souffre du fléau de la

guerre ou jouisse de la douceur de la paix que nous demandons à Dieu de tout notre
cœur, il ne sorte point des voies de la grâce qui conduisent à celles de la gloire.»

Une prose chantée à l'office de l'Assomption rappelle le patronage mariai:
«Demandez-lui qu'il regarde avec bonté la France que vous protégez: qu'il donne

au Roi la justice et la paix au peuple.»68 Seulement, l'Assomption ne devient

pas une fête nationale du fait qu'elle est parasitée par la création de la fête de

saint Napoléon puis par la célébration de la fête royale (saint Louis le 25 août,
saint Charles le 4 novembre, saint Philippe le 1er mai), et plus sûrement encore

par les fêtes commémorant les événements révolutionnaires. En plus, la mario-
manie du XIXe siècle exclut toute confusion avec une autre fête quelle qu'elle
soit: si en 1806, le décret instituant la fête de saint Napoléon rend obligatoire une
procession, puis un Te Deum solennel, lorsque l'Empire est rétabli en 1852, l'office

de saint Napoléon lui n'est pas repris, de même que Napoléon III n'est pas
sacré par Pie IX. La définition d'un nationalisme mariai - voir la construction de

la statue monumentale de Notre-Dame de France au Puy en 1860 - est un
échec:69 non seulement, le catholicisme n'est qu'un des éléments de l'identité
nationale mais il est confronté de plus à la concurrence d'un patriotisme d'origine

67 Rosemonde Sanson, Les 14 juillet (1789-1975). Fête et conscience nationale, Paris 1976;
Christian Amalvi, Le 14-juillet. Du Dies irae à Jour de fête, in: Pierre Nora (dir.) Les lieux
de memoire. Paris nouvelle éd. 1997, t. 1, 383—423; Alain Corbin, La fête de souveraineté,
in: Alain Corbin/Noëlle Gérôme/Danielle Tartakowsky (dir.), Les usages politiques des
fêtes aux XIX-XXe siècles, Paris 1994, 25-38; Sudhir Hazareesingh, La Saint-Napoléon.
Quand le 14 juillet se fêtait le 15 août, Paris 2007; Rémi Dalisson, Célébrer la Nation: Les
fêtes nationales en France de 1789 à nos jours, Paris 2009; Jacqueline Lalouette, Jours de
fête. Jours fériés et fêtes légales dans la France contemporaine, Paris 2010.

68
Eucologe ou livre d'Eglise à l'usage de Paris, en latin et en français, Paris 1805, 611.

69 Claude Langlois, Notre-Dame de France (1860), modernité et identité: le succès et l'échec,
in: Emma Fattorini (dir.), Santi, culti, simboli nell'età della secolarizzazione (1815-1914),
Turin 1997,321-323.



44 Vincent Petit

et d'expression révolutionnaire qui s'institutionnalise dans les structures étatiques

après 1879. Face à la république anticléricale qui produit sa sacralité propre,
les catholiques développent une «théologie nationale» (D. Mennozzi) qui se veut
plus populaire qu'institutionnelle, autour de la dévotion à Jeanne d'Arc,70 béatifiée

en 1909 - mais qui lui est disputée par les républicains, et à celle au Sacré-

Cœur, dans une tonalité plus contre-révolutionnaire ' - voire en réactivant celle à

saint Michel archange (29 septembre). Ce n'est qu'avec la Première Guerre
mondiale, avec la normalisation des rapports entre Etat et papauté et la réintégration

des catholiques dans la vie politique, que la consécration mariale est
définitivement réaffirmée: le pape Pie XI, reprenant la teneur du vœu de Louis XIII,
fait de la Vierge Marie en son Assomption la «principale patronne» de la
France73 le 2 mars 1922, à laquelle s'ajoutent deux patronnes secondaires, sainte
Jeanne d'Arc (30 mai) canonisée le 9 mai 1920, qui en outre, bénéficie d'une fête

nationale, adoptée par la chambre des députés le 24 juin 1920 («art. 1 La République

française célèbre annuellement la fête de Jeanne d'Arc, fête du patriotisme.
2. Cette fête a lieu le deuxième dimanche de mai, journée anniversaire de la

délivrance d'Orléans»74), et sainte Thérèse de l'Enfant-Jésus (3 octobre), canonisée
le 17 mai 1925. " Autant de mesures à mettre en relation avec la proclamation de

la fête du Christ-Roi76 par le même Pie XI.

James F. McMillan, La riappropriazione di una martire: i cattolici francesi e il culto di
Giovanna d'Arco (1890-1920), in: Fattorini, Santi, culti, simboli (cf. note 69), 285-299.
La consécration au Sacré-Cœur concerne de nombreux groupes, paroisses, diocèses: Miguel
Rodriguez. Du vœu royal au vœu national. Une histoire du XIXe siècle, in: Les Cahiers du
Centre de Recherches Historiques. 21, 1998 <http:Accrh.revues.org/index2513.html> (22
avril 2012).
Cette dévotion particulièrement ancienne avait été relancée par a<\nne d'Autriche en 1652 au

moment de la Fronde. Le 19 mai 1912. les évêques de France ont officiellement consacré la
France à saint Michel.
L'office liturgique n'a rien de spécifique. En certains endroits toutefois est entonnée
l'oraison suivante: Défende, qiiaesumus. Domine, beata Maria semper Virgine intercedente,
ab omni adversitate gentem Francorum: et loto corde tibi prostratam, ab hostium propitius
tuere clémente,- insidiis («Nous vous en prions. Seigneur, par l'intercession de la
bienheureuse Marie toujours vierge, protégez de tout mal la nation française; et, puisqu'elle
vous supplie de tout cœur, daignez dans votre bonté, la défendre contre les pièges de
l'ennemi»): José Feder. Missel quotidien des fidèles, Tours 1955, 1518.
Journal officiel de la République française, 14 juillet 1920.
La «fille aînée de l'Eglise» a ainsi trois patronnes - il faut souligner ce tropisme féminin, en
face de la modernité bourgeoise volontiers machiste: Jean-Pierre .Albert, Saintes et héroïnes de
France. Entre l'Eglise et la République (XIX-XXe siècle), in: Terrain, (30), 1998, 113-124.
Fabrice Bouthillon. D'une théologie à l'autre: Pie XI et le Christ-Roi. in: Achille Ratti pape
Pie XI. Actes du colloque de Rome (15-18 mars 1989). Rome 1996, 293-303; Christoph
Joosten, Das Christkönigfest. Liturgie im Spannungsfeld zwischen Frömmigkeit und Politik,

Tübingen 2002; Florian Michel, Le Christ-Roi de Léon XIII à Pie XU, entre liturgie,
dévotion et théologie politique, in: Communio, XXXII/1 (2007). 53-70. Voir aussi Ernst H.
Kantorowicz, Laudes Regiae. Une étude des acclamations liturgiques et du culte du souverain

au Moyen Age, Paris 2004, 285-293.



Liturgie et Politique en France (XVllle-XXe siècles) 45

Vers une prière démocratique?

Le renouement d'avec l'habitus national après la Première Guerre mondiale a

deux conséquences majeures: une tendance à nationaliser la pratique liturgique
(avec un usage, très limité dans un premier temps, de la langue vernaculaire) et

une volonté de promouvoir une participation plus grande des laïcs. Les lignes de

force du mouvement liturgique s'inscrivent au moins en partie dans la postérité
des intentions éclairées des liturgies du XVIIIe siècle." Une de leurs caractéristiques

est de mettre à disposition du clergé un plus grand nombre de bénédictions
et d'oraisons très spécialisées - le missel parisien étant dès lors présenté comme
plus adapté que le romain,

8
qui en viennent à sacraliser l'ordre social et politique,

et du même coup à se rendre périssables. Les missels révisés sur le mode

parisien comportent ainsi une oraison Pro Congregatione Statuum (Regni)
adaptée à la réunion des Etats généraux ou des Etats provinciaux:

Deus, qui omnes homines vis salvos fieri, suscipe quas, jubente te, facimus pro Rege

nostro N. et omnibus, qui in sublimitate sunt, obsecrationes, orationes, postula-
tiones, gratiarum actiones: ut quietam et tranquillam vitam agamus in omni pietate
el castitale «Dieu, qui veux que tous les hommes soient sauvés, reçois les supplications,

les prières, les demandes, les actions de grâces que nous t'adressons, sur ton
ordre, pour notre roi N. et pour tous ceux qui sont dans un rang élevé; pour que
nous menions une vie sereine et tranquille en toute piété et chasteté.»

Après la Révolution, cette oraison demeure dans certains livres liturgiques et

continue d'être prescrite.80 Une autre oraison du missel parisien, Pro Civitate et
Civibus, invite à prier pour la cité et pour les citoyens:81

Custodi, quaesumus Domine, intercedente beata virgine Maria, cum omnibus Sanctis,

civitalem islam, et habitatores ejus: ac perpetuo guberna moderamine: ut et
necessaria percipiant mortalis vitae solatia, et proftciant ad immortalitatis ejfectum.
«Garde, nous t'en prions Seigneur, sur l'intercession de la bienheureuse vierge
Marie et de tous les saints, cette cité et ses habitants; et gouverne-les toujours par ta
conduite; pour qu'ils reçoivent les consolations nécessaires de cette vie mortelle, et
marchent vers la réalisation de leur immortalité.»

L'Eglise constitutionnelle se place dans ce prolongement gallican, c'est-à-dire
national,82 en substituant au souverain régnant la nation souveraine. Elle
abandonne seulement les formules monarchiques et en adopte de nouvelles, comme
l'oraison Pro Natione Francorum et univers is fratribus: «Nous engageons les fi-

Bouyer. La vie de la liturgie (cf. note 3). 74-77. Sur le mouvement liturgique voir André
Haquin et alii. Le centenaire du Mouvement liturgique de Louvain, in Questions liturgi-
ques/Studies in Liturgy, 91/1-2 (2010).

78 Annales de la religion, 1795. t. 1,210-211.
9 Missale parisiense. Paris, 1739, CCX1V.

Elle est prescrite par l'évêque de Belley, dans son mandement du 27 mai 1830, 5. On la

trouve dans le Missale lugdunesis, Lyon 1846. cxxxv.
81 Missale parisiense. Paris 1739, CCXIV. Dans le Missale tolosanum. Toulouse 1774, CU, elle

est appelée Pro qiiacumque Civitate Tolosana et civibus ejus et dans Eucologe ou livre d'Eglise

à l'usage de Paris, en latin et en français, Paris 1805. 754. prière «pour la ville de Paris».
On trouve le Domine, salvamfac Gallican dans les livres de chant parisiens du début du XVIIIe



46 Vincent Peti!

dèles à réciter souvent cette prière évangélique. patriotique et fraternelle, en
observant que la Nation renferme tout, et que la Loi qui est sa volonté, et le Roi

quand il en est l'exécuteur».8 Plus tard, une oraison est consacrée spécifiquement

à la République:

Deus! cpii miro ordine ciincta disponis. et infinita sapientia gubernas, gallicanam,
quaesurnus. Rempublicam propitius respice et ejus legum conditoribus. civiumque
moderatoribus. gratiae tuae spiritum clementerinfunde. ut communi bono semper
intenti a recto veritatis tramite numquam aberrent. «O Dieu! qui disposez toutes
choses avec un ordre admirable, et les gouvernez avec une sagesse infinie, daignez
jeter un regard propice sur la République française, et accorder, dans votre clémence,

l'esprit de votre grâce à ceux qui lui donne des lois, et à ceux qui la gouvernent,
afin qu'ils ne travaillent que pour le bien commun, et qu'ils ne s'écartent jamais du
sentier de la vérité.»84

A la fin du Concile national de 1797, différentes acclamations ont clôt
l'assemblée. Même si elles ne sont pas à proprement parler des formules liturgiques,
elles en empruntent la forme: Aux autorités constituées, aux défensetirs de la Patrie,

à la République («Que Dieu conserve la République; qu'il en assure la

prospérité, et qu'il donne aux Français les grâces nécessaires pour faire un saint

usage de la liberté qu'ils ont reconquise. Amen»), à toutes les Nations de la terre
(«Que Dieu éteigne les dissensions politiques entre les peuples; que la connaissance

de l'évangile, et le règne de Jésus-Christ s'étendent dans, toutes les
contrées de la terre. Amen»85). Aussi brève soit-elle, l'expérience de la prière
constitutionnelle est déterminante, à la fois par l'inculturation gallicane dont elle est
l'aboutissement et par l'engagement démocratique qu'elle exprime: en priant
pour l'entité qu'est la nation, l'Eglise de France aspire à réaliser la fraternité
universelle promise par le christianisme.

Or, un certain nombre de ces aspirations réformatrices se retrouvent mutatis
mutandis au XXe siècle, au prix de la mise en parenthèse du XIXe siècle, réduit à

des adjectifs péjoratifs: autoritaire, intransigeant, ultramontain, rubriciste.
L'adoption de la constitution Sacrosanctum concilium (1963), suivie de textes d'une
plus grande ampleur doctrinale,86 amène en effet, dans l'application concrète des

réformes, à un renouement avec les intuitions des liturgies néo-gallicanes. En
réalité les réformes de Pie XII opèrent une transformation de ces prières qui
perdent leur forme monarchique, puisqu'elles concernent désormais tous les

dirigeants politiques, quel que soit le pays, quelles que soient la forme et la nature de

siècle. Voir Xavier Bisaro. Une nation de fidèles. L'Eglise et la liturgie parisienne au XVIIL
siècle. Tumhout 2006.
Mandement de l'évêque du Calvados. 20 juillet 1791. 4.
Annales de la religion. 1797. t. 6. 41^43; Actes du synode diocésain tenu dans l'église de
Blois les 2. 3 et 4 septembre de l'an 1800 [...]. Blois 1800.92-93.
Annales de la religion. 1797. t. 6. 91-92.
Constitution dogmatique Lumen gentium (21 novembre 1964). constitution pastorale
Gaudium et spes (8 décembre 1965). déclaration Dignitatis humanae sur la liberté
religieuse (7 décembre 1965).



Liturgie el Politique en France (XVllle-XXe siècles) 47

gouvernement - même si un tropisme antitotalitaire transparaît.8 A l'occasion de

la réforme de la semaine sainte en 1955 est introduite une nouvelle formulation
dans la quatrième des neuf oraisons solennelles prononcées au cours de l'office
du vendredi saint - qui autrefois concernait l'empereur romain:

Oremus et pro omnibus res publicas moderantibus. eorumque minisleriis et potes-
latibus: ut Deus et Dominus noster mentes et corda eorum secundum voluntatem
suam dirigai ad nostrum perpetuarti pacem. «Prions pour tous les chefs d'Etat et

pour les membres de leur gouvernement et de leurs services, afin que Dieu notre
Seigneur dirige leur esprit et leur cœur selon sa volonté, pour qu'à jamais nous
vivions dans la paix.»88

Lors de la vigile pascale est ajoutée à la fin de VExsultet, en lieu et place de la

prière à l'empereur tombée en désuétude, cette mention:

Respice etiam ad eos. qui nos in polestate regimi, el ineffabilis pietatis. el miseri-
cordiae tuae munere. dirige cogitationes eorum ad justitiam et pacem. ut de terrena

operositate ad caelestem patriam perveniant cum omni populo tuo. «Regardez
aussi avec bienveillance ceux qui ont autorité pour nous gouverner, et par le don
ineffable de votre miséricorde et de votre bonté, orientez leur pensée vers la justice et

vers la paix, pour que des labeurs de cette terre ils parviennent avec tout votre
peuple à la patrie du ciel.»89

Dix ans plus tard, la restauration de la prière universelle, prononcée en français

et à haute voix par un diacre ou un laïc, se veut comme une reprise des prières

du prône.90 Elle compte ainsi une formule «pour une fête nationale» suggestive:

«Pour nous tous ici rassemblés, afin que nous sachions surmonter nos

divergences, pour bâtir ensemble, l'avenir du monde et de notre pays, prions le
Seigneur»91, qui reprend en partie l'oraison Pro Civitate et Civibus. Le nouveau missel

romain contient trois collectes disponibles au choix du célébrant, qui intègrent

les avancées doctrinales du Concile. Le formulaire 22 reprend la teneur de

l'oraison pour le pays ou la cité: «Dieu qui veilles sur notre monde, Regarde le

pays où tu nous as donné de vivre; Accorde à tous ses habitants de rechercher le

bien commun, A ceux qui nous gouvernent de le faire avec sagesse, Afin qu'il y
ait parmi nous plus de justice Et dans le monde entier plus de bonheur et de paix.
Par Jésus-Christ». Le formulaire 23 pour le chef de l'Etat correspond peu ou

prou à l'oraison solennelle du vendredi saint: «Dieu à qui tout homme doit
obéissance, Aide celui qui est à la tête de notre pays, A remplir sa mission dans le

respect de ta loi: Qu'il travaille à ton œuvre en ce monde, Et puisse garantir au

peuple dont il a la charge La liberté et la paix. Par Jésus-Christ». Complémentaire

est le formulaire 24, pour des responsables ou des dirigeants:

Voir le radio message Benignilas et humanitas du 24 décembre 1944: Philippe Chenaux,
Pie XII. Pasteur et diplomate. Pans 2003. 305-340. Voir aussi Charles Journet. Exigences
chrétiennes en politique, Saint-Maurice 2e éd. 1990. 13-24 (éd. originale 1945).

ss
Gaspar Lefebvre et Emile Osty. Missel vespéral romain. Paris 1961. 500-501.

89 Feder. Missel quotidien (cf. note 72). 509.
Voir le 1er article de la 3e ordonnance de l'épiscopat. 24 novembre 1964. et la note liminaire du
Centre national de pastorale liturgique in: Formules de prière universelle. Tours 1966. 9-18.
Formules de prière universelle. Tours 1966. 236-237.



48 Vincent Peli!

«Dieu éternel et tout-puissant. Toi qui tiens en ta main le cœur des hommes. Et

garantis les droits des peuples. Viens en aide à ceux qui exercent un pouvoir. Que
partout sur la Terre, s'affermissent avec ta grâce La sécurité et la paix. La prospérité

des nations Et la liberté religieuse. Par Jésus-Christ.»

Dès lors s'exprime un catholicisme démocratique d'une Eglise qui fait corps
avec la démocratie et avec le pluralisme, qu'il soit confessionnel et politique.

Conclusion

Les prières que l'Eglise, en tant qu'auctoritas, institution et communauté, adressent

à Dieu pour la conservation et la prospérité du détenteur, quel qu'il soit, de

la potestas - pour reprendre la distinction énoncée par le pape Gélase au Ve siècle,

ont successivement dispam au XIXe siècle. Ici réside la contribution paradoxale

du catholicisme à la démocratisation de la société française: l'Eglise implore
la protection divine moins sur l'Etat que sur le popidus (christianus) qui. surtout
depuis le Concile Vatican II, est son autre nom. Face à une modernité qui s'est

trop souvent affranchie de toute limite au risque de Yhybris, la prière rappelle les

puissants de ce monde à leurs devoirs évangéliques, transcrits en droits politiques

(liberté, justice, paix, droit des peuples).
Dans la liturgie, jusqu'au milieu des années 1950, les prières sont dites

exclusivement par le célébrant, en latin et même à voix basse (pour les prières du
canon): elles s'adressent à Dieu sans pour autant qu'on puisse conclure qu'elles
sont étrangères aux fidèles - ne serait-ce qu'avec la diffusion des livres qui leur
sont destinés pour suivre l'office. " C'est pourquoi la liturgie catholique, par
définition universelle et romaine, davantage au XIXe siècle parce qu'elle se raidit
dans une ecclésiologie intransigeante, ne peut servir de support moins encore de
fondement à une identité nationale, tout au plus à un sentiment d'appartenance
sans forcément pourvu d'efficience sociale: elle réserve quelques dévotions à

l'expression d'une ferveur patriotique, mise en annexe à la fin du bréviaire et du

missel ou confinée à la sphère paraliturgique (et notamment les cantiques:
«Catholiques et français toujours», «Chez nous soyez Reine»...). Les réformes
postconciliaires, puisqu'elles faites au nom d'une exigence de plus grande participation

des fidèles, transforment la nature de ces prières: dites en français, parfois
par un laïc, face aux fidèles, en fonction des demandes de l'assemblée ou des

circonstances du jour, elles acquièrent donc Lin caractère plus direct et plus actif au

moment même où l'Eglise cesse d'être et de vouloir être une puissance.94 Est-ce

Missel romain. Desclée Marne 1974. 658-659. Voir Vincent Petit. Dieu, la République, la
France. Comment prier pour les pouvoirs publics (1965)?. à paraître.
On trouve dès le XVIIIe siècle des paroissiens ou eucologes bilingues à destination des
fidèles. L Année liturgique de dorn Guéranger publiée à partir de 1841 propose déjà de
nombreuses explications et traductions des textes liturgiques.
Denis Pelletier. La crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978).
Paris 2005. 227-268.



Liturgie et Politique en France (XVHIe-XXe siècles) 49

à dire qu'elle professe désormais une théologie politique, qui plus est une théologie

politique démocratique? Si les formes liturgiques ont changé, et changeront,

le fond théologique qu'elles expriment reste intangible puisque Jésus-

Christ, qui a souffert sous Ponce Pilate comme le dit le Credo, est sauveur des

hommes et vainqueur du monde (Jn 16, 33).

Liturgie et Politique en France (XVlIIe-XXe siècles):
De la Prière pour l'Elut a la Prière pour la Nation
La France, à l'instar des autres nations occidentales, a sollicité en son temps les secours
du divin pour fonder ou éclairer l'action de son souverain héréditaire ou de ses représentants

élus. La Concordat de 1801 réaffirme le caractère sacral de l'Etat en reprenant les

prières utilisées sous l'Ancien régime: si la loi de séparation de 1905 y met fin, d'autres
rites à la confluence du théologique et du politique subsistent, que ce soit au cours de
l'office ou dans le calendrier. Car l'Eglise catholique consent volontiers à consacrer des
prières au souverain, à l'Etat puis, et c'est là la contribution paradoxale du catholicisme
intransigeant à la démocratisation de la société française, des prières à la nation. Face à la
modernité politique dont elle a été exclue, la prière après Vatican II rappelle les puissants
de ce monde à leurs devoirs évangéliques.

Liturgie und Politik im Frankreich des 19. und 20. Jahrhunderts:
Vom Gebetfür den Staat zum Gebet für die Nation
Gleich anderen europäischen Nationen hat Frankreich die Hilfe des Höchsten bemüht, um
die Handlungen seines souveränen Herrscher mit Erbanspruch bzw. seiner gewählten
Vertreter zu fundieren oder erhellen. Das Konkordat von 1801 hat den sakralen Charakter des
Staates bestätigt, indem es die Gebete, die im Ancien Régime Verwendung fanden,
wieder aufgenommen hat: Insofern das Gesetz zu Trennung von Staat und Kirche von
1905 hier ein Ende gesetzt hat, so haben doch andere Riten, in denen Theologisches und
Politisches ineinander flössen, weiter existiert, sei das im Rahmen des Gottesdienstes oder
im Kalender. Weil die katholische Kirche bereitwillig darin zustimmt, den Herrschenden
Gebete zuzueignen, später dem Staat, so handelt es sich bei den Gebeten für die Nation
auch um den paradoxen Beitrag des intransigenten Katholizismus zur Demokratisierung
der französischen Gesellschaft. Mit der politischen Moderne konfrontiert, von der sie
ausgeschlossen wurde, erinnert das Gebet nach dem II. Vatikanum die Mächtigen dieser
Erde an ihre christlichen Pflichten.

Liturgy andpolitics in France (XV1II-XX centuries):
From prayerfor the state to prayerfor the nation

Like other Western nations, France sought divine support to justify or explain actions by
its hereditary sovereign or elected representatives. The 1801 Concordat reaffirmed the
sacral character of the state and took up again the forms of prayer used under the Ancien
régime. While the Law of Separation of 1905 put an end to this, other rites continued
which united the theological and the political, whether in religious services or the calendar.

For the Catholic Church willingly consented to devote prayers to the sovereign, and
then to the state. This is the paradoxical contribution of intransigent Catholicism to the
democratization of French society - prayers for the nation. Faced with a political modernity

from which it had been excluded, the Church's prayer, reinforced after Vatican II,
reminded the powerful of this world of their evangelical obligations.



50 Vincent Petit

Mots clés - Schlüsselwörter - Keywords

Liturgie - Liturgie - liturgy; Politique - Politik - politics; Prières publiques - öffentliche
Gebete - public prayers; Catholicisme - Katholizismus - catholicisme; France - Frankreich

- France.

Vincent Petit, Agrégé d'histoire, docteur en historié contemporaine (Paris-1 et Fribourg).


	Liturgie et politique en France (XVIIIe-XXe siècles) : de la Prière pour l'Etat à la Prière pour la Nation

