Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 106 (2012)

Artikel: Liturgie et politique en France (XVllle-XXe siécles) : de la Priére pour
I'Etat a la Priére pour la Nation

Autor: Petit, Vincent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liturgie et Politique en France (XVIIle-—XXe si¢cles)
De la Priere pour I’Etat a la Priere pour la Nation

Vincent Petit

Qu’on I'explique par la crise du «récit national» dans une des plus vieilles na-
tions d’Europe et celle de I’Etat plus qu’ailleurs fondateur de I’unité politique, ou
la toujours plus grande prégnance de la pensée techno-économique comme le dit
Carl Schmitt, la démocratie francaise ne parvient pas a sortir du désenchante-
ment. Une des raisons, pas la seule, réside dans I’affaissement des vertus civi-
ques, concomitant avec l’affaiblissement de la croyance religieuse, elle aussi
créatrice de communauté, et dont Tocqueville avait signalé la fécondité mutuel-
le:' dans ce qui fut la «fille ainée de I’Eglise», aprés que le roi en ait été «le fils
ainé»,’ la sécularisation compléte de ’Etat puis I’effondrement de la pratique
(moins de 5 % aujourd’hui) ne pouvaient qu’avoir des conséquences sur une
identité nationale aujourd’hui en question. La France, a I’instar des autres nations
occidentales, a sollicité en son temps les secours du divin pour fonder ou éclairer
[’action de son souverain héréditaire ou de ses représentants élus: la constitution
de I’an I1I invoque I’Etre supréme, la républicaine et démocratique constitution
de 1848 inaugure son préambule avec I’existence de Dieu, et la loi constitu-
tionnelle du 16 juillet 1875 sur les rapports des pouvoirs publics stipule dans son
article premier que «le dimanche qui suivra la rentrée [parlementaire], des priéres
publiques seront adressées a Dieu dans les églises et dans les temples pour
appeler son secours sur les travaux des assemblées». Méme la République laique,
quoiqu’en des circonstances extraordinaires, a imploré (le 19 mai 1940) ou re-
merci€ (le 17 novembre 1918 ou le 26 aolt 1944) Dieu quand tout ou partie d’un
gouvernement a officiellement assisté a un 7e Deum.

Notre réflexion doit beaucoup a la lecture de Emile Perreau-Saussine, Catholicisme et dé-
mocratie. Une histoire de la pensée politique, Paris 2011.

Glissement sémantique sur lequel insiste Claude Langlois in: Paul d’Hollander/Claude
Langlois (dir.), Foules catholiques et régulation romaine. Les couronnements des vierges de
pelerinage a I’époque contemporaine (XIX et XX° siécles), Limoges 2011, 242.

[ ]

SZRKG, 106 (2012), 31-50



32 Vincent Petit

C’est sur cette confluence que nous porterons le regard — en se limitant au
seul catholicisme, religion officielle du royaume jusqu’en 1789, et entre 1814 et
1830, puis celle «de la grande majorité (maxima pars) des Frangais» comme le
stipulent le Concordat de 1801 et la charte moditiée en 1830. L appartenance
religieuse — 98 % de baptisés selon le dernier recensement qui le précise, en 1872
— et plus encore la pratique restent un facteur d’unité de la vie collective et un
facteur d’identité: la paroisse est la collectivité sociale de base, I'église la maison
commune. La liturgie, ¢’est-a-dire le culte public que I'Eglise rend a Dieu en tant
que communauté et institution — nous exclurons de notre champ d'étude ce qui
releve de la dévotion privée —, constitue un mode de gouvernance et un instru-
ment de socialisation’ longtemps inégalés. Avec ’assiduité qu’elle exige tous les
dimanches et les fétes d’obligation, elle assure une cohésion appréhensible par la
prédication. par les rites, par les fonctions qu’elle assigne aux membres de la com-
munauté paroissiale. Pour le dire vite, la liturgie fait Eglise, c’est-a-dire une soci¢té
visible mais aussi et d’abord un mystére (en tant que corps et épouse du Christ)* —
c’est pourquoi les catégories profanes rendent compte faussement de la réalité ec-
clésiale — et une communauté qui n’est pas construite mais donnée (Mt 16, 18-19,
Ep 4. 13-16).” Sur un long terme, celui de la temporalité liturgique, la priere de
I’Eglise catholique est confrontée a deux tentations que les Eglises issues de la
Réforme ont, elles, intégrées: le régalisme €tatique, ¢’est-a-dire la mainmise de la
puissance publique qui entend la conformer a ses intéréts et a ses conceptions, et
le naturalisme démocratique, qui tend a aligner I’Eglise, dans son mode d’organi-
sation comme son mode d’expression, sur les regles communes de la société.

Théologie et politique

Le long terme permet aussi d’appréhender la profonde cohérence, au-dela des
changements d’une Ecclesia semper reformanda, d’une théologie politique® ou
plutot d’un refus de toute théologie politique. Puisque toute autorité vient de
Dieu. les Ecritures commandent aux fideles d’obéir et de prier pour leur souve-
rain légitime — les préceptes le plus souvent cités sont ceux de saint Paul dans

Gaspar Lefebvre, Liturgia. Ses principes fondamentaux, Bruges 1922, 188-196. Louis
Bouyer. La vie de la liturgie, Paris 1960. 315-330.

Hans Urs von Balthasar, Le complexe antiromain. Essai sur les structures ecclésiales. Paris
nouvelle éd. 1999, 44.

Charles Journet, L Eglise du Verbe incarné 1. La hiérarchie apostolique, Fribourg 1962,
855-856, qui cite Cajétan: «Pour comprendre la nature de son régime, il n'y a qu’a regarder
ses commencements. Elle n’a point débuté par quelques individus ni par une communauté
quelconque.» Elle ne forme donc pas une secte ¢’est-a-dire un «groupement reposant sur la
base du volontariat, composé exclusivement (en principe) de personnes qualifiées sur le
plan religieux et éthique, dans lequel on entre selon sa libre volonté», cité dans Les sectes
protestantes et 1’esprit du capitalisme, in: Max Weber, L éthique protestante et "esprit du
capitalisme, Paris nouvelle éd. 2003, 284.

Carl Schmitt. Théologie politique, Paris nouvelle éd. 1988, 46-61.

6



Liturgie et Politique en France (XVIle-XXe siécles) 33

Rm 13, 1-7" et dans 1Tm 2, 1-2: «Je recommande donc, avant tout, qu’on fasse
des demandes, des priéres, des supplications, des actions de graces pour tous les
hommes, pour les rois et tous les dépositaires de ['autorité afin que nous puis-
sions mener une vie calme et paisible en toute piété et dignité.» La théologie
chrétienne a la suite de saint Augustin et de saint Thomas d’Aquin s’attache a
¢clairer la distinction et ’autonomie entre le spirituel et le temporel, et ’autono-
mie réciproque de I’Eglise et de ce qu’on appellera I’Etat, condition nécessaire
pour que la premiére puisse remplir sa mission dans I'ici-bas.® La priére qu’elle
adresse a Dieu pour la conservation d’un souverain ou la prospérité¢ d’un Etat ne
signifie donc pas qu’elle se soumet a une réalité temporelle, mais plutdt qu’elle
réaffirme I’insertion de celle-ci dans un ordre supérieur éternel: «Lorsque le
Christ obéit a I’autorité publique parce que — fondement et limite — elle vient de
Dieu, alors il obéit a Dieu et non a I’autorité publique.»’ Les formules inscrites
dans les livres liturgiques a disposition du clergé (pontifical, bréviaire, missel, ri-
tuel) ne sont pas a proprement parler des prieres politiques puisqu’elles n’ont un
effet sur la Cité des hommes qu’indirect et incident'’ — jusqu’aux années 1950,
elles se font quasi exclusivement en latin, langue unitaire de I’Eglise, et non dans
la multiplicité des idiomes."' En implorant la pax temporalibus, en pronant
I’obéissance aux lois, et d’abord a celles de Dieu, en appelant la victoire des ar-
mées nationales, elles contribuent néanmoins a la définition d’un modéle social
et politique, ce qui explique que 1’Etat ne saurait s’en désintéresser.

Si le christianisme tend a rendre [’autorité temporelle moins absolue, il en
garantit la stabilité. C’est un des thémes majeurs de la philosophie politique con-
tre-révolutionnaire,' > mais pendant la Révolution, le clergé de 1’Eglise constitu-
tionnelle ne dit pas autre chose:

«Nous croyons que la doctrine et la morale de notre divin Législateur sont le plus
sar lien de la société, le plus ferme appui des gouvernements, et la garantie le plus
sacrée des citoyens entr’eux; qu'un chrétien fidéle a sa croyance sera toujours un
citoyen dévoué a la chose publique; qu’il tiendra, comme maxime religieuse, ce
principe de la constitution, «que tout citoyen doit ses services a la patrie et au main-

Voir par exemple Pierre Le Brun, Explication littérale, historique et dogmatique des priéres
et des cérémonies de la messe [...], Paris 1726, t. 1, 412-4135.

Voir Journet, L Eglise du Verbe incarné 1 (cf. note 5), 510-511, et 1il. La structure interne
de I'Eglise et son unité catholique, Fribourg 2000, 1530-1539 qui cite Maritain; «La vérité
n’est ni de confondre ni de séparer, mais de distinguer pour unir», 1535. Voir aussi Perreau-
Saussine, Catholicisme et démocratie (cf. note 1), 99, 183, 217.

Carl Schmitt, La visibilité de I'Eglise, Paris 2011, 144-145; Balthasar, Le complexe antiro-
main (cf. note 4), 282-291.

Elles [& propos des grandes oraisons du vendredi saint] «vont toutes aux sources du mal qui
est le péché [...]», mais elles n’en «envisagent pas les conséquences sociales», dans Jour-
net, L’Eglise du Verbe incarné Il1 (cf. note 5), 1345,

Annales de la religion, 1795, t. 1, 209.

Juan Donoso Cortes, Essai sur le catholicisme, le libéralisme et le socialisme considérés
dans leurs principes fondamentaux, Paris 1859, 31 et 34-35.

10



34 Vincent Petit

tien de la liberté, de I’égalité et de la propricté, toutes les fois que la Loi I’appelle a
les défendre>; qu’a I'exemple de Jésus-Christ et de ses Apotres, il doit étre soumis a
la puissance temporelle.»'”

Cette distinction du spirituel et du temporel et la justification des prieres qui le
premier accorde au second trouvent leur expression la plus aboutie dans «I’étatis-
me chrétien»'* qui caractérise la France d’Ancien Régime. Le gallicanisme, fixé
dans la déclaration de 1682 adoptée par le clergé francais (elle constitue la base
de I’enseignement dans les séminaires selon le Concordat et elle est déclarée loi
générale de I’Empire le 25 février 1810), ne reconnait au pape qu’une primauté
exclusivement spirituelle et en déduit donc que «les rois ne sont soumis a aucune
puissance ecclésiastique par I’ordre de Dieu dans les choses qui concernent le
temporel». De méme, [’Eglise constitutionnelle s’attache a convaincre les fidéles
que l'autorité du pape «est purement spirituelle» et «qu’il n’a aucun droit sur le
temporel des peuples».”’ La lente construction de la structure étatique (le Levia-
than), puis I’émergence de la souveraineté nationale, méme si elle n’est pas im-
médiatement effective, induisent une profonde transformation puisque ['une
comme |’autre ne considerent que les fondements, les régles et les limites qu’el-
les se fixent. Limites qui dénient a toute entité métaphysique ou institutionnelle
la 1égitimité d’intervenir dans leur définition comme dans leur fonctionnement.
Ainsi s’expliquent, qui plus est dans un Etat officiellement chrétien ou le souve-
rain est le vicaire de Jésus-Christ dans I’ordre temporel, la subordination du reli-
gieux'® et 'immixtion de I'Etat dans les affaires spirituelles, jusque dans la
priere. La consécration du monisme démocratique pose un probleme plus com-
plexe puisqu’il s’agit de prier non plus pour une personne qui incarne le pouvoir,
ce qui est aisé dans une religion ou le Logos s’est fait chair (Jn 1, 14), mais pour
une entité collective, analogue a la communauté orans puisque «I’Etat et I'Eglise
sont composés des mémes hommes» comme le dit Hobbes — la nation, le peuple,
les citoyens — qui exclut ou au moins amoindrit le réle de la papauté. En méme
temps, la neutralité confessionnelle de I’Etat, conséquence logique de la pluralité
des opinions religieuses — admise dans la Déclaration des droits de I’'Homme et du

Formule abrégée pour faire le prone a 'usage du diocése du Doubs, Besancon 1798, 17.
Voir aussi Henri Grégoire, Essai historique sur les libertés de I"Eglise gallicane [...]. Paris
nouvelle éd. 1829, 545.

Définit par Sylvio Hermann de Franceschi comme «la voie moyenne d’un régalisme galli-
can dépouillé de son antiromanisme» dans La crise théologico-politique du premier dge ba-
roque. Antiromanisme doctrinal, pouvoir pastoral et raison du prince: le Saint-Siége face au
prisme frangais (1607-1627), Rome 2009, 644.

Formule abrégée pour faire le prone (cf. note 13), 16.

Marcel Gauchet, L' Etat au miroir de la rai§0n d’Etat: 1a France et la chrétienté, in: Yves-
Charles Zarka (éd.). Raison et déraison d’Etat. Théoriciens et théories de la raison d’Frat
aux XVI® et XVII® siecles, Paris 1994, 194-244; Perreau-Saussine, Catholicisme et démo-
cratie (cf. note 1), 210-220.



Liturgie et Politique en France (XVIlle—XXe siecles) 35

Citoyen, disqualifie désormais toute intervention de la puissance publique, si ce

n’est une police externe des cultes, et au contraire, introduit plus que jamais la ne-
i i N 2 5 Bl o Sl o . i 17

cessité dans I'Eglise d’une autorité interne, condition de son unité et de sa liberté.'

Le réordonnancement révolutionnaire

Alors que la Révolution a provoqué une césure qu’aucun régime politique ulte-
rieur, pas méme la Restauration,'® ne sera en mesure d’ignorer, 1’Etat revendique
et réaffirme un caractere sacral dans la continuité de la monarchie d’Ancien Ré-
gime.'” La cérémonie religieuse qui accompagne le sacre impérial en 1804 se si-
tue dans la lignée de la coutume méme si elle n’en a pas le caractére sacramentel.
Les textes concordataires® imposent au clergé de prier pour I’Etat lors du prone
(article 51 des articles organiques: «Les curés, aux prones des messes paroissia-
les, prieront et feront prier pour la prospérité de la République frangaise et pour
les Consuls»), a la fin de I’office (article 8: «la formule de pri¢re suivante sera
récitée a la fin de I'office divin, dans toutes les églises catholiques de France:
Domine, salvam fac Rempublicam; Domine, salvos fac Consules»), et lors de cir-
constances extraordinaires (article 49 des mémes articles organiques). C’est
d’autant plus aisé que I’Eglise issue de la Constitution civile du clergé elle-méme
s’est placée dans la continuité de I’ Ancien Régime, tout acquise qu’elle est au ré-
galisme gallican et au désir d’unité devenus d’autant plus absolus qu’ils relévent
désormais de la souveraineté populaire. Le Missale gallicanum (1795) publié par
les évéques réunis est une reprise du Missale parisiense (1738) de M®" de Vinti-
mille. L avantage de ce missel, déja largement répandu et connu dans toute la
France, est de marquer la «fidélité a la liturgie gallicane», tout en assurant une
«entiére uniformité de rubriques et d’offices»”’ — déja en 1790, le comité ecclé-
siastique de 1’Assemblée constituante avait envisagé 1’élaboration d’une liturgie
commune a tous les diocéses du royaume.** Un propre est prévu par diocése pour
honorer les dévotions locales. La continuité d’avec les usages d’avant 1791 ex-
plique que la tentation de pratiquer le culte en francgais soit définitivement écar-
tée, puisque |'usage de la langue vernaculaire est I’apanage des «novateurs» et
des «ennemis de ’Eglise».” Les évéques réunis instituent en outre en 1797 une

Balthasar, Le complexe antiromain (cf. note 4), 300-317; Perreau-Saussine, Catholicisme et
démocratie (cf. note 1), 103-122.

De nombreuses références dans Héléne Becquet/Bettina Frederking (dir.), La dignité de roi.
Regards sur la royauté au premier XIX° siécle, Rennes 2010.

Pastorale parisiense, Paris 1786, t. 3, 473.

A. Vuillefoy, Traité de I’administration du culte catholique. Principes et régles d’adminis-
tration, Paris 1842, 465-468; André, Cours alphabétique, théorique et pratique de la législa-
tion civile ecclésiastique, Paris 1848, t. 2, 368-373.

Annales de la religion, 1795, t. 1, 207.

André Latreille, Le catéchisme impérial de 1806. Etudes et documents pour servir a [’his-
_ toire des rapports de Napoléon et du clergé concordataire, Paris 1935, 10.

= Annales de la religion, 1795, t. 1, 209.

19
20

(I

[



36 Vincent Petit

«féte commeémorative du rétablissement du culte en France», célébrée le dimanche
apres 'octave de la Féte-Dieu, sous le rite solennel, au cours de laquelle les prétres
et les fideles sont invités a prier «pour nos persécuteurs, afin que Dieu touche leurs
coeurs et leur accorde le pardon, pour demander la conservation de la foi catholi-
que en France, pour la paix de I’église et la prospérité de la République».™

Les articles organiques rendent officielle la revendication d’unité liturgique
(article 39) exprimée des 1790. L’ecclésiastique chargé de travailler a cette litur-
gie nationale, I’abbé Charlier, est I’ancien bibliothécaire de Mgr de Juigné,
archevéque de Paris, pour lequel il avait contribué a composer un rituel et un bré-
viaire avant la Révolution.” Si ce projet n’a pas été mené a bien — ’abbé Char-
lier est mort en 1807, reste que les livres liturgiques parisiens connaissent un re-
gain de succes sous I’Empire,*® jusqu’au sein de la chapelle impériale ou Napo-

5 5 P P 27
léon les substitue aux livres romains.

Les priéres pour I'Etat

En 18011802, I’Etat fixe donc un cadre normatif avec deux mentions succes-
sives au cours de |’office. La premicre, celle du prone, se fait a la messe parois-
siale, apres I’Evangile, du haut de la chaire par le prétre. La seconde a lieu a la
fin de I'office, messe paroissiale ou vépres — en fonction de I'office auxquelles
assistent les autorités publiques.

Les prieres du prone obéissent au schéma théorique suivant:

«Premiérement nous prierons pour la paix et ['union de I'Eglise; pour I’augmenta-
tion de la religion catholique, apostolique et romaine; pour la conversion des infideé-
les, hérétiques et schismatiques; pour notre Trés Saint-Pére le pape; pour Monseig-
neur notre Evéque; pour tous les pasteurs de 1I’Eglise; pour tout le clergé, particu-
lierement pour celui de ce diocese; pour notre roi Tres-Chrétien et toute la maison
royale; pour I'union des Princes chrétiens et la paix des peuples; pour toutes les
autorités du royaume en général et pour celle de la paroisse en particulier [...]».

Sous I’Ancien Régime, le contenu n’en était guere différent, si ce n’est que les
curés prient pour tous les ordres du royaume,” de méme que la Révolution
n’avait la aussi guere constitué de rupture — si ce n’est en en accentuant la teneur
patriotique: ainsi le concile de 1797 invite les prétres a prier explicitement pour
la victoire des armées de la République.’’ Les prétres constitutionnels justifient
ces prieres, en citant la premiére épitre a Timothée:

Féte commémorative de la derniére persécution et du rétablissement du culte en France,
Paris, 1797, 27-28.

25

*® Vincent Petit, Eglise et nation. La question liturgique en France au XIX® siécle, Rennes

2010, 61-64.

Prosper Guéranger, Institutions liturgiques, Le Mans/Paris 1841, t. 2, 662.
Rituel du dioceése de Périgueux. Périgueux 1827, 389.

Pastorale parisiense, t. 3, Paris 1786, 473.

Annales de la religion, Paris 1797, t. 6, 221.

27
28

29



Liturgie et Politique en France (XVIIle-XXe siécles) 37

«Aussi voyons-nous que la pratique constante de I'Eglise a été de solliciter la pro-
tection du Ciel, en faveur de ceux qui gouvernent; que le Concile national de Fran-
ce a placé au rang de ses devoirs les plus chers, de proclamer solennellement I’obli-
gation ou nous sommes tous de conjurer I’Auteur de tout bien de répandre sur la
République frangaise ses graces et ses bénédictions. Ainsi nous demandons a Dieu
que cette République soit paisible, florissante et heureuse; que I’exercice de la puis-
sance ne soit confié qu’a des mains pures et habiles; que tous les emplois soient
donnés a des hommes justes, fideles, courageux, pleins de respect pour la Religion,
et de zele pour le bien public; que la sagesse préside dans les conseils de nos Légis-
lateurs [...]».""

Seulement, il semble que les recommandations concordataires sont loin d’étre
suivies d’effet: I’'usage de prier pour le roi et la famille royale a disparu des la
Restauration,” et déja sous I’Empire, certains prétres ne font pas de préne pour
éviter de recommander I’empereur aux prieres des fidéles — de nombreux
exemples en Normandie et plus généralement dans 1’Ouest, dans le Midi, en
Savoie...”” La raison fondamentale de cette désaffection est qu’elle expose le
prétre a des suspicions, comme celle que subit le curé de Carville, dans le dioce-
se de Rouen, dont le commentaire du Magnificat («ll renverse les puissants de
leurs trones, il éleve les humbles», Le 1, 52), a été interprété par ses paroissiens
comme une prise de position politique.’* La derniére expression de cet usage se
retrouve avec les prieres publiques décrétées par 1’ Assemblée nationale en 1871
et confirmées avec la loi constitutionnelle du 16 juillet 1875 qui stipule dans son
article premier que «le dimanche qui suivra la rentrée, des pric¢res publiques se-
ront adressées a Dieu dans les églises et dans les temples pour appeler son se-
cours sur les travaux des assemblées» — jusqu’a la loi du 14 aout 1884 qui les
supprime.”®

En ce qui concerne la priére a la fin de I’office, les négociateurs de Bonaparte
ne font que reprendre la priere pour les autorités publiques utilisée sous I’Ancien
Régime. Le Domine salvum fac Regem mis en musique par de nombreux compo-
siteurs (dont Lully et Couperin) et chanté dans le Te Deum, constitue la marque
la plus éclatante de la souveraineté en raison de son caractere hymnique et de sa
valeur liturgique. Dernier verset du Psaume 19 appelé Exaudiar’®: Domine, sal-
vum fac Regem, et exaudi nos in die qua invocaverimus te, «Seigneur, sauvez le

Formule abrégée pour faire le prone (cf. note 13), 8-9; voir aussi Annales de la religion, t.
6, 1797, 40-41.

Jean-Henri-Romain Prompsault, Dictionnaire raisonné de droit et de jurisprudence civile-
ecclésiastique, Petit-Montrouge 1849, t. 2, 122.

Joseph Jauffret, Mémoires historiques sur les affaires ecclésiastiques de France pendant les
premiéres années du XI1X° siécle, Paris 1824, t. 3, 58 et suivantes.

* L’Ami de la religion, 1831, t. 67, 212-213.

Mathieu Touzeil-Divina, La mort d’un couple: priere(s) et vie publiques, in: Droit et cul-
tures, 51 (2006), 13-38.

Selon la numérotation de la Vulgate. mais psaume 20 selon la bible hébraique. Il s’agit d’un
des 13 psaumes dits royaux.

36



38 Vincent Petit

Roi, et exaucez-nous en ce jour oll nous vous invoquons»,” il figure dans le bré-
viaire romain a vépres et a laudes des féries de I’Avent et du Caréme, ainsi
qu'aux vigiles,” dans les litanies des saints et dans le pontifical, utilisé lors de la
réception du souverain par I’évéque.” Avec ’établissement de la monarchie con-
stitutionnelle, la formule avait ét¢ modifiée en Domine salvam fac Gentem, sal-
vam fac Legem, salvum fac Regem.*® A partir de 1792, ou plus sirement a une
date plus tardive ou la liberté de culte est davantage assurée, les prétres qui ont
prété serment a la Constitution civile entonnent au cours du prone la priere Do-
mine salvam fac Rempublicam traduite par «Seigneur, conservez notre Républi-
que»,*' puis une oraison. Bonaparte reprend donc la formule, de préférence a Do-
mine salvam fac Galliam et la compléte par une seconde, plus précise, consacrée
aux consuls. C’est ainsi que le verset se transforme au gré des changements de
régime sans que Rome ne soit jamais consulté: Domine, salvam fac Rempubli-
cam, salvum fac Imperatorem, Regem. La forme républicaine ne suscite aucun
probléme puisqu’elle correspond a la forme initiale, méme si certaines formules
différentes ont eu momentanément cours, comme Domine salvum fac Francorum
gentem, ou Domine, salvum fac populum (tuum), cette derniere étant tirée du 7e
Deum. La III° République obtient ainsi le 9 octobre 1875 de la Congrégation des
Rites une confirmation de la formule et s’attache a en vérifier I’application — jus-
qu’a la dénonciation du Concordat en 1905.

Les prieres pour I’Etat ne se résument pas a ce que prescrit explicitement le
Concordat. Si son article 16 stipule que «Sa Sainteté [le pape] reconnait dans le
premier Consul de la République frangaise, les mémes droits et prérogatives dont
jouissait pres d’elle I’ancien gouvernement», il faut en conclure qu’est restauré
’ensemble des rites de majesté, des prieres vouées au souverain, des regles de
préséance qui lui sont reconnues. Le régime velille a ce que le clergé accomplisse
cette tache avec exactitude: la circulaire en date du 14 janvier 1813 précise que le
Domine salvum sera chanté non seulement a vépres, mais aussi a la messe, im-
médiatement apres la communion, afin que le plus grand nombre de paroissiens
puisse ’entonner... et la police impériale surveille les évéques si la dévotion a
saint Napoléon est effectivement célébrée! Le décret du 19 février 1806 stipule
en effet que la féte de saint Napoléon et celle du rétablissement de la religion

Le grand paroissien latin contenant 1’office de 1’Eglise, pendant toute I’année, a I'usage du
diocese d’Evreux, Evreux nouvelle éd. 1842, 506-507.

Victor-Daniel Boissonnet, Dictionnaire dogmatique, moral, historique, canonique, liturgi-
que et disciplinaire des décrets des diverses congrégations romaines, Petit-Montrouge 1860,
1005-1006.

Victor-Daniel Boissonnet, Dictionnaire alphabético-méthodiques des cérémonies et rites
sacres, Petit-Montrouge 1847, t. 3, 88-90.

Louis Marie Prudhomme, Histoire impartiale des révolutions de France depuis la mort de
Louis XV, Paris 1824, t. 2, 95. Innovation due a Gay-Vernon futur évéque de Limoges,
député a la Législative et a la Convention, selon la Biographie nouvelle des contemporains,
Paris 1822, 1. §, 34.

Formule abrégée pour faire le prone (cf. note 13), 10.

38

39

40

41



Liturgie et Politique en France (XVIIle-XXe siecles) 39

catholique en France seront célébrées dans tout ’Empire, le 15 aoit, «jour de
I’ Assomption et époque de la conclusion du Concordat». Aprés la procession, le
curé prononcera un discours puis célebrera un Te Deum solennel, en présence
des autorités militaires, civiles et judiciaires.* En outre, par une circulaire en da-
te du 19 avril 1806, le ministre des cultes rappelle aux évéques de faire la priére
au souverain «usitée sous I’ancienne monarchie» et de se conformer «exactement
a ce que 'universalité des missels anciens prescrivait a cet égard en ayant soin de
substituer le titre d’Empereur a celui de Roi». Le clergé est obligé de mentionner
le nom de I'empereur, a la suite de celui du pape et de 1’évéque, dans le canon de
la messe — ainsi que dans d’autres offices solennels au cours de 1’année. Le Pro
Rege nostro N. semble avoir été introduit, dans les missels imprimés en France —
y compris le missel romain —, suite a une décision de I’assemblée du clergé sur la
demande du Parlement de Paris, en 1605-1606, a I’imitation d’une disposition
accordée par la papauté a I’Espagne de Philippe I1.* A cet endroit, les prétres
constitutionnels prient pour la République et «ceux qui la gouvernent».** Ré-
introduit officiellement en 1806 sous la forme nouvelle de Pro Imperatore nostro
N., il retrouve sa forme initiale dés 1814 — d’autant que trés peu de missels et de
bréviaires ont été¢ imprimés durant I’Empire — avant de disparaitre en 1848, I’in-
sertion du nom du président étant totalement prohibée.” En 1857, le gouverne-
ment du Second Empire obtient de la Congrégation des Rites un texte rétablis-
sant le Pro Imperatore nostro dans le canon de la messe, ainsi que dans 1’office
du vendredi saint, dans celui du samedi saint et dans les litanies des saints.*®

De plus, comme sous I’Ancien Régime, [’évéque, de sa propre autorité ou a la
demande des autorités, peut prescrire des oraisons (collecte, secréte, postcommu-
nion*’) au cours de I’office et aux saluts du Saint-Sacrement. Différentes formu-
les nominatives sont disponibles dans le missel romain: Pro Rege (Qucesumus,
omnipotens Deus, ut famulus tuus N. Rex noster, qui tua miseratione suscepit
regni gubernacula, virtutum etiam omnium percipiat incrementa, quibus decen-
ter ornatus et vitiorum monstra devitare, et ad te, qui via, veritas et vita es, gra-
tiosus valeat pervenire. «Nous vous en prions Dieu tout-puissant, pour votre ser-
viteur, notre Roi N., a qui vous avez daigné confier le gouvernement de ce
royaume, faites grandir en lui toutes les vertus, comme il convient a son état,
qu’il évite la laideur des vices et qu’il vous soit assez agréable pour parvenir
jusqu’a vous, qui €tes la voie, la vérité et la vie»), Pro Imperatore, ainsi que dans

Vincent Petit, Religion du souverain, souverain de la religion: I’invention de saint Napo-
1€on, in: Revue historique, 663 (2012), 643-658.

Cet usage est encore perpétué en Espagne par le concordat de 1953.

4‘} Annales de la religion, 1797, t. 6, 40-41.

* Boissonnet, Dictionnaire dogmatique (cf. note 38), 823.

* Vincent Petit, Théologie et politique. Prier pour le souverain en France au XIX® siécle, in:
Revue d’histoire ecclésiastique, 106/1 (2011), 188-214.

Par souci de simplification, nous ne précisons pas s’il agit de la collecte, de secréte ou de la
post-communion dans les citations qui suivent. Nous avons en outre privilégié des traduc-
tions d’époque.

43

47



40 Vincent Petit

les missels diocésains réformés au XVIII® siécle qui en contiennent d’autres, plus
spécialisées:™ Pro Rege et ejus familia, Ad impetrandum regi filium, Pro Rege et
ejus exercitu, Pro impetrando delphino, Pro regina vel delphina praegnante...”’
Le pontifical, réservé a la liturgie de I'évéque, contient aussi un certain nombre
de bénédictions destinées au souverain. Toutes ces dispositions deviennent cadu-
ques en 1870, avec |’établissement définitif de la forme républicaine.

L affirmation identitaire du catholicisme

L’Empire, puis la monarchie de Juillet et le Second Empire insistent pour ajouter
le prénom du souverain au verset, au contraire de la Restauration: les régimes po-
litiques sont d’autant plus tracassiers qu’ils ne sont plus fondés sur I’union mys-
tique du trone et de 1’autel. Par définition, la République de nature impersonnelle
ignore cette tension. Le changement de titulature du verset est une chose, la pré-
nomination en est une autre. La tentation d’ajouter le prénom du souverain rég-
nant est précoce alors que la papauté n’a cessé d’inviter le clergé a respecter
scrupuleusement la formule fixée par le Concordat. Le Domine salvum est chanté
en théorie chaque dimanche pour le souverain, quel qu’il soit, fut-il paien, héré-
tique ou excommunié:” I’Eglise, en tant qu’institution apostolique et assemblée
des fidéles, demande a Dieu que celui qui détient le pouvoir agisse avec justice et
sagesse pour le bien de ses sujets. Officieuse sous I’Empire, la prénomination est
imposée par la circulaire du 23 février 1831 qui précise la formule d’un Domine,
salvum fac Regem nostrum Ludovicum Philippum.®' Si la papauté et certains
évéques expriment leur répugnance a ’égard de la personnalisation du verset,’”
c’est qu’elle introduit, par les réticences ou les conflits qu’elle entraine, la politi-
sation et partant de 1a la division au sein du sanctuaire. Bien plus encore, elle est
la manifestation de la ferveur des fideles, catholiques parfois anticléricaux, qui
cherchent a I’adapter au régime politique en vigueur et aux valeurs qui le sous-
tendent. C’est ainsi qu’apres la chute de Charles X, les membres de la garde na-
tionale de la commune de Poilly (Yonne) investissent 1’église et exigent du curé

** Bernard Plongeron. Diversité et uniformité des liturgies gallicanes au XVIII® siécle, in:

Fiestas y Liturgia. Actas del coloquio celebrado en la Casa de Velazquez, 12/14 décembre
1985, Madrid 1988, 271-289.

Missale parisiense, Paris 1739, CXXIl; Processionale parisiense, Paris 1778, CI-CIII:
Missale sanctae lugdunensis ecclesiae, Lyon 1846, CXXXV.

Prompsault, Dictionnaire raisonné (cf. note 32), t. 3, 231. La question fait 'objet d’un débat
chez certains catholiques sujets du roi des Pays-Bas en 1817: L. de Foere, Le Spectateur
belge. Ouvrage historique, littéraire, critique et moral, t. 7. Bruges 1819, 49-77.

Etienne Vo Duc Hanh, Domine salvum fac. La pierre de touche des relations entre le clergé
séculier et I’administration dans le Finistére au début de la monarchie de Juillet 1830-1834,
Strasbourg 1978; Yves Le Gallo, Clergé, religion et société en Basse-Bretagne, de la fin de
I’Ancien Régime a 1840, Paris 1991, 1005-1009; Jacqueline Lalouette, Jours de féte. Jours
fériés et fétes légales dans la France contemporaine, Paris 2010, 132-135.

Pierre-Louis Parisis, Liberté de ’Eglise. Premier examen des empietements. Est-ce 1'Eglise
qui empicte sur I'Etat? Est-ce I’Etat qui empiéte sur I'Eglise?, Paris 2° éd. 1845, 31.



Liturgie et Politique en France (XVIIle-XXe siéecles) 41

qu’il chante désormais Domine salvum fac Philippum regem Francorum.” Au
début de la Révolution, les patriotes justifient la nationalisation du verset, contre
ce qu'en dit le clergé: «C’est la priere du peuple qui est bien le maitre de prier
pour qui bon lui semble.»™ Au début du régime de Vichy, certains songeront a
obtenir du Saint-Siege une nouvelle formule ainsi libellée: Domine salve fac Phi-
lippum, ducem nostrum, ou faute de mieux, Domine, salvam fac patriam (Gal-
liam) nostram™ — alors que les pécheurs de I'ile de Sein étaient partis pour Lond-
res avec leur recteur en chantant Domine salvam fac Galliam!™®

Cette immixtion des gouvernements mais aussi des fideles dans la priere attise
I’opposition d'une partie du clergé engagé dans les questions liturgiques. Pour
les ultramontains, I'adoption de la liturgie en usage a Rome implique la suppres-
sion de ces mots du canon qui ne saurait associer a [’oblation une autre personne
qu’un dignitaire de I’Eglise romaine. Dom Guéranger, non sans manier |’ana-
chronisme, voit dans cette «insertion irréguliére» la marque «d’une trop grande
complaisance a I’égard des souverains» et considere qu’elle ne releve que
d’exceptions et de «priviléges».”’ A sa suite, I’abbé Boissonnet explique que
«ces mots y ont été mis malgré I’Eglise, par ordre des Parlements».” En ce qui
concerne les autres prieres, dom Guéranger explique, pour le regretter, que dans
certains diocéses, I'oraison Pro Rege est prescrite a toutes les messes chantées
des dimanches et fétes, de méme qu’au salut du Saint-Sacrement, alors méme
I’oraison Pro Papa n’est jamais employée.”” Les moines de 1’abbaye de Soles-
mes qu’il a refondée en 1837 ni ne chantent le Domine salvum ni ne récitent le
Pro Rege nostro au canon de la messe.®

L’introduction de la liturgie romaine dont Guéranger est le champion sert de
prétexte a I’expulsion des chants populaires nationaux et a I’expurgation du sanc-
toral d’un certain nombre de saints locaux: elle aboutit donc a une recomposition
identitaire, autour de «souveraineté apostolique»®' qu’exerce le pape, successeur
de Pierre. Désormais, la Congrégation des Rites interdit explicitement toute va-
riabilité des formules liturgiques: en 1844, elle précise ainsi que la priere Pro
christianissimo Imperatore nostro dans I’office du vendredi et du samedi saints
ne doit pas étre adaptée en fonction du titre du souverain régnant.” Pour

53

L’Ami de la religion, 1831, t. 66, 504, et t. 67, 265.

La feuille villageoise, (18) 27 janvier 1791, 337. Voir aussi Journal des clubs ou sociétés
patriotiques, (1) novembre 1790, 59.

Cité dans W. D. Halls, Politics, society and Christianity in Vichy France, Oxford 1995, 52.
Voir aussi Rémy Dalisson, Les fétes du Maréchal. Propagande festive et imaginaire national
dans la France de Vichy, Paris 2008.

Colonel Rémy, La ligne de démarcation, Paris 1964, 330.

Prosper Guéranger, Institutions liturgiques, Paris 1851, t. 3, LXXII, LXXVIIL

Boissonnet, Dictionnaire dogmatique (cf. note 38), 823.

Guéranger, Institutions liturgiques (cf. note 27) t. 2, 668.

Prosper Guéranger, Mémoires autobiographiques, Solesmes 2005, 278.

Journet, L Eglise du verbe incamé I (cf. note 5), 908.

Boissonnet, Dictionnaire dogmatique (cf. note 38), 1007. Ces deux priéres €taient adaptées
a la forme royale sous I’Ancien Régime. Dom Guéranger, L Année liturgique, Paris 1884, t.

54

55

56
54
58
59
60
61

62



42 Vincent Petit

sauvegarder son indépendance et son caractere supranational, I'Eglise de Rome
est passeée par un processus d’exculturation: par refus de toute inculturation na-
tionale® et démocratique, elle s’est raidie dans une ecclésiologie intransigeante
qui se traduit par une cléricalisation plus poussée encore des fonctions liturgi-
ques et une mise a distance de I'Etat, qui n’intervient plus dans la priere, sans
avoir au préalable obtenu ’accord de la Congrégation des Rites (c’est le cas en
1857 et en 1875).

Les rites de majesté disparaissent a partir des années 1880, abandonnés par un
Etat en voie de sécularisation presque tout autant que par une Eglise qui se re-
centre sur les foules. Exclue de la sphére publique et étatique avec I’abrogation
du Concordat et la mise en place du «régime de séparation le plus radical du
monde» comme 1’écrit I’historien Jean-Marie Mayeur («La République ne recon-
nait, ne salarie ni ne subventionne aucun culte» dit I’article 2 de la loi du 9 dé-
cembre 1905), I’Eglise réintroduit, de son propre chef, la priere pour la nation et
les fétes religieuses idoines, en concurrence avec les fétes civiques issues de la
Révolution.” La Congrégation des Rites accorde ainsi un propre national par un
rescrit du 14 janvier 1914, modifié en 1962, qui contient un certain nombre de
messes propres a la France.®®

De la consécration a la féte

Dans la liturgie, la féte ne se sépare pas de la priere. S’il y a cérémonie, solenni-
té, fériation, c’est en vue d’inspirer et de faciliter la priére. Or, surtout au XVIII®
siécle, s’est produit un lent processus de délégitimation religieuse de la féte® et a
une désacralisation progressive du calendrier légal — réduit a quatre fétes cho-
mées en 1801. La modernité aboutit a dissocier I'une de 'autre, a séparer la
priere, confinée au sanctuaire et a la sphere familiale ou individuelle, a la féte,
qui anime |’espace public et structure la communauté politique. Elle conduit
aussi a une distinction plus grande encore entre la consécration, par définition
permanente, et la féte, qui obéit a une démarche réitérative et commeémorative.

6, 647 et 550, indique qu’elles ne concernaient que le Saint Empire Romain Germanique
puis I’ Autriche, sans préciser qu’elles avaient été restaurées en faveur de Napoléon II1 par
un décret de la Congrégation des Rites en 1857.

Vincent Petit, De la modemité en religion: I'invention de la norme liturgique a travers le cas
du monde francophone (France, Suisse, Belgique, Canada), in: Schweizerische Zeitschrift
fiir Religions- und Kulturgeschichte, 105 (2011), 487-508. Dans cet ordre d’idées, la Con-
grégation des Rites dispense le clergé de chanter soit 1’oraison Pro Rege soit le Te Deum
dans le ressort de I’ancien royaume des Deux-Siciles pour éviter les tracasseries des autori-
tés (décret du 5 mars 1863): Oscar de Poli, De Naples a Palerme, Paris 1865, 52.

® Mona Ozouf, La féte révolutionnaire 1789-1799, Paris 1976; Olivier 1hl, La féte républi-
caine, Paris 1996.

Pierre Jounel, Le nouveau propre de France, in: La Maison-Dieu, 72 (1962), 141-165.
Bernard Plongeron, Le proces de la féte a la fin de I’Ancien Régime, in: Bernard Plonge-
ron/Robert Pannet (dir.), Le christianisme populaire. Les dossiers de I’histoire, Paris 1976,
171-198.

65
66



Liturgie et Politique en France (XVIille-XXe siecles) 43

L historiographie récente a approfondi I’étude des deux fétes nationales suc-
cessives que sont le 15 aoiit et le 14 juillet.®” La féte de saint Napoléon, célébrée
concurremment avec I’Assomption a partir de 1806, constitue une transition vers
une féte totalement laique et pleinement nationale. Par sa dimension césariste
s’opere le glissement de la féte du souverain, traditionnelle dans les pays monar-
chiques (Kaisergeburtstagsfeier, Trooping the colour), a la féte de la nation
souveraine inscrite dans le calendrier, a concurrence du cycle temporal. La con-
sécration mariale de la France parce qu’elle est étroitement associ¢e a la mo-
narchie d’Ancien Régime connait une période d’effacement méme si, entre 1814
et 1830, est rétablie la lecture de la déclaration de Louis XIII (1638) a la messe
de I’ Assomption:

«A ces causes, nous avons déclaré et déclarons que prenant la trés sainte et tres glo-
rieuse Vierge pour protectrice spéciale de notre royaume, nous lui consacrons parti-
culierement notre personne, notre Etat, notre couronne et nos sujets, la suppliant de
nous vouloir inspirer une sainte conduite et de défendre avec tant de soin ce
royaume contre 1’effort de tous ses ennemis, que, soit qu’il souffre du fléau de la
guerre ou jouisse de la douceur de la paix que nous demandons a Dieu de tout notre
cceur, il ne sorte point des voies de la grace qui conduisent a celles de la gloire.»

Une prose chantée a I’office de 1’Assomption rappelle le patronage marial:
«Demandez-lui qu’il regarde avec bonté la France que vous protégez: qu’il don-
ne au Roi la justice et la paix au peuple.»®® Seulement, I’ Assomption ne devient
pas une féte nationale du fait qu’elle est parasitée par la création de la féte de
saint Napoléon puis par la célébration de la féte royale (saint Louis le 25 aoft,
saint Charles le 4 novembre, saint Philippe le 1 mai), et plus siirement encore
par les fétes commémorant les événements révolutionnaires. En plus, la mario-
manie du XIX® siécle exclut toute confusion avec une autre féte quelle qu’elle
soit: si en 1806, le décret instituant la féte de saint Napoléon rend obligatoire une
procession, puis un Te Deum solennel, lorsque I’Empire est rétabli en 1852, I’of-
fice de saint Napoléon lul n’est pas repris, de méme que Napoléon III n’est pas
sacré par Pie 1X. La définition d’un nationalisme marial — voir la construction de
la statue monumentale de Notre-Dame de France au Puy en 1860 — est un
échec:* non seulement, le catholicisme n’est qu’un des éléments de I’identité na-
tionale mais il est confronté de plus a la concurrence d’un patriotisme d’origine

" Rosemonde Sanson, Les 14 juillet (1789—-1975). Féte et conscience nationale, Paris 1976;

Christian Amalvi, Le 14-juillet. Du Dies irae a Jour de féte, in: Pierre Nora (dir.) Les lieux
de mémoire, Paris nouvelle éd. 1997, t. 1, 383-423; Alain Corbin, La féte de souveraineté,
in: Alain Corbin/Noélle Gérome/Danielle Tartakowsky (dir.), Les usages politiques des
fétes aux XIX-XX° siécles, Paris 1994, 25-38; Sudhir Hazareesingh, La Saint-Napoléon.
Quand le 14 juillet se fétait le 15 aoftt, Paris 2007; Rémi Dalisson, Célébrer la Nation: Les
fétes nationales en France de 1789 a nos jours, Paris 2009; Jacqueline Lalouette, Jours de
féte. Jours fériés et fétes légales dans la France contemporaine, Paris 2010.

Eucologe ou livre d’Eglise a I'usage de Paris, en latin et en frangais, Paris 1805, 611.
Claude Langlois, Notre-Dame de France (1860), modernité et identité: le succes et 1’échec,
in: Emma Fattorini (dir.), Santi, culti, simboli nell’eta della secolarizzazione (1815-1914),
Turin 1997, 321-323.

68
69



44 Vincent Petit

et d’expression révolutionnaire qui s’institutionnalise dans les structures étati-
ques apres 1879. Face a la république anticléricale qui produit sa sacralité propre,
les catholiques développent une «théologie nationale» (D. Mennozzi) q‘ui sa. veut
plus populaire qu’institutionnelle, autour de la dévotion a Jeanne d’Arc.”” béati-
fie en 1909 — mais qui lui est disputée par les repubhcams et a celle au Sacré-
Cceur, dans une tonalité plus contre-rév oiutionndxre — voire en réactivant celle a
saint Michel archange (29 septembre).”” Ce n’est qu’avec la Premiére Guerre
mondiale, avec la normalisation des rapports entre Etat et papauté et la réintégra-
tion des catholiques dans la vie politique, que la consécration mariale est défini-
tivement réaffirmée: le pape Pie XI, reprenant la teneur du veeu de Louis XIII,
fait de la Vierge Marie en son Assomption la «principale patronne» de la
France” le 2 mars 1922, a laquelle s’ajoutent deux patronnes secondaires, sainte
Jeanne d’Arc (30 mai) canonisée le 9 mai 1920, qui en outre, bénéficie d’une féte
nationale, adoptée par la chambre des députés le 24 juin 1920 («art. 1 La Répub-
lique frangaise célebre annuellement la féte de Jeanne d’Arc, féte du patriotisme.
2. Cette féte a lieu le deuxiéme dimanche de mai, journée anniversaire de la déli-
vrance d’Orléans»’*), et sainte Thérése de I’Enfant-Jésus (3 octobre), canonisée
le 17 mai 1925.”° Autant de mesures & mettre en relation avec la proclamation de
la féte du Christ-Roi’® par le méme Pie XI.

70 . - . . . . - P . . . .
™ James F. McMillan, La riappropriazione di una martire: i cattolici francesi e il culto di Gio-

vanna d”Arco (1890-1920), in: Fattorini, Santi, culti, simboli (cf. note 69), 285-299.

La consécration au Sacré-Ceeur concerne de nombreux groupes, paroisses, dioceses: Miguel
Rodriguez, Du veeu royal au veeu national. Une histoire du XI1X" siécle, in: Les Cahiers du
Centre de Recherches Historiques, 21, 1998 <http://cerh.revues.org/index2513.htmb (22
avril 2012).

Cette dévotion particuliérement ancienne avait été relancée par Anne d’Autriche en 1652 au
moment de la Fronde. Le 19 mai 1912, les évéques de France ont officiellement consacré la
France a saint Michel.

L’office liturgique n’a rien de spécifique. En certains endroits toutefois est entonnée
’oraison suivante: Defende, quaesumus, Domine, beata Maria semper Virgine intercedente,
ab omni adversitate gentem Francorum, et loto corde tibi prostratam, ab hostium propitius
tuere clementer insidiis («Nous vous en prions, Seigneur, par l'intercession de la bien-
heureuse Marie toujours vierge. protégez de tout mal la nation frangaise: et, puisqu’elle
vous supplie de tout ceeur, daignez dans votre bonté, la défendre contre les piéges de 'en-
nemi»): José Feder, Missel quotidien des fideéles, Tours 1955, 1518.

Journal officiel de la République francaise, 14 juillet 1920.

La «fille ainée de 1'Eglise» a ainsi trois patronnes — il faut souligner ce tropisme féminin, en
face de la modemité bourgeoise volontiers machiste: Jean-Pierre Albert, Saintes et héroines de
France. Entre I'Eglise et la République (XIX*-XX" siécle), in: Terrain, (30), 1998, 113-124
Fabrice Bouthillon, D une théologie a I’autre: Pie XI et le Christ-Rot. in: Achille Ratti pape
Pie XI. Actes du colloque de Rome (15—-18 mars 1989), Rome 1996, 293--303; Christoph
Joosten, Das Christkénigfest. Liturgie im Spannungsfeld zwischen Frommigkeit und Poli-
tik, Tiibingen 2002; Florian Michel, Le Christ-Roi de Léon XIII & Pie XII, entre liturgie, dé-
votion et théologie politique, in: Communio, XXXII/] (2007), 53-70. Voir aussi Ernst H.
Kantorowicz, Laudes Regiae. Une étude des acclamations liturgiques et du culte du souve-
rain au Moyen Age, Paris 2004, 285-293.



wn

Liturgie et Politique en France (XVIIe-XXe siécles) 4

Vers une priere democratique?

Le renouement d’avec I’habitus national apres la Premiere Guerre mondiale a
deux conséquences majeures: une tendance a nationaliser la pratique liturgique
(avec un usage, tres limité dans un premier temps, de la langue vernaculaire) et
une volonté de promouvoir une participation plus grande des laics. Les lignes de
force du mouvement liturgique s’inscrivent au moins en partie dans la postérité
des intentions éclairées des liturgies du XVIII® siecle.”” Une de leurs caractéris-
tiques est de mettre a disposition du clergé un plus grand nombre de bénédictions
et d’oraisons tres spécialisées — le missel parisien €tant des lors présenté comme
plus adapté que le romain,”® qui en viennent a sacraliser I’ordre social et politi-
que, et du méme coup a se rendre périssables. Les missels révisés sur le mode
parisien comportent ainsi une oraison Pro Congregatione Statuum (Regni)” ad-
aptée a la réunion des Etats généraux ou des Etats provinciaux:

Deus, qui omnes homines vis salvos fieri, suscipe quas, jubente te, facimus pro Re-
ge nostro N. et omnibus, qui in sublimitate sunt, obsecrationes, orationes, postula-
tiones, gratiarum actiones. ut quietam el tranquillam vitam agamus in omni pietate
et castitate «Dieu, qui veux que tous les hommes soient sauvés, recois les supplica-
tions, les prieres, les demandes, les actions de graces que nous t’adressons, sur ton
ordre, pour notre roi N. et pour tous ceux qui sont dans un rang €levé; pour que
nous menions une vie sereine et tranquille en toute piété et chasteté.»

Apres la Révolution, cette oraison demeure dans certains livres liturgiques et
continue d’étre prescrite.*® Une autre oraison du missel parisien, Pro Civitate et
Civibus, invite a prier pour la cité et pour les citoyens:*'

Custodi, quaesumus Domine, intercedente beata virgine Maria, cum omnibus Sanc-
tis, civitatem istam, et habitatores ejus; ac perpetuo guberna moderamine: ut et ne-
cessaria percipiant mortalis vitae solatia, et proficiant ad immortalitatis effectum.
«Garde, nous t’en prions Seigneur, sur I’intercession de la bienheureuse vierge
Marie et de tous les saints, cette cité et ses habitants; et gouverne-les toujours par ta
conduite; pour qu’ils regoivent les consolations nécessaires de cette vie mortelle, et
marchent vers la réalisation de leur immortalité.»

L’Eglise constitutionnelle se place dans ce prolongement gallican, c’est-a-dire
national,** en substituant au souverain régnant la nation souveraine. Elle aban-
donne seulement les formules monarchiques et en adopte de nouvelles, comme
I’oraison Pro Natione Francorum et universis fratribus: «Nous engageons les fi-

7 Bouyer, La vie de la liturgie (cf. note 3), 74-77. Sur le mouvement liturgique voir André

Haquin et alii, Le centenaire du Mouvement liturgique de Louvain, in Questions liturgi-
_ ques/Studies in Liturgy, 91/1-2 (2010).
® Annales de la religion, 1795, t. 1, 210-211.
Missale parisiense, Paris, 1739, CCXIV.
Elle est prescrite par I’évéque de Belley, dans son mandement du 27 mai 1830, 5. On la
trouve dans le Missale lugdunesis, Lyon 1846, CXXXV.
Missale parisiense. Paris 1739, cCXIV. Dans le Missale tolosanum, Toulouse 1774, CLI, elle
est appelée Pro quacumque Civitate Tolosana et civibus ejus et dans Eucologe ou livre d’Eg-
lise a 'usage de Paris, en latin et en frangais, Paris 1805, 754, priére «pour la ville de Paris».
On trouve le Domine, salvam fac Galliam dans les livres de chant parisiens du début du X VIII®



46 Vincent Petit

deles a réciter souvent cette priere évangélique, patriotique et fraternelle, en ob-
servant que la Nation renferme tout, et que la Loi qui est sa volonté, et le Roi
quand il en est I’exécuteur».*’ Plus tard, une oraison est consacrée spécifique-
ment a la République:

Deus! qui miro ordine cuncta disponis, et infinita sapientia gubernas, gallicanam,
guaesumus, Rempublicam propitius respice et ejus legum conditoribus, civiumque
moderatoribus, gratiae tuae spiritum clementerinfunde, ut communi bono semper
intenti a recto veritatis tramite numquam aberrent. «O Dieu! qui disposez toutes
choses avec un ordre admirable, et les gouvernez avec une sagesse infinie, daignez
Jeter un regard propice sur la République francaise, et accorder, dans votre clémen-
ce, I'esprit de votre grace a ceux qui lui donne des lois, et & ceux qui la gouvernent,
afin qu’ils ne travaillent que pour le bien commun, et qu’ils ne s’écartent jamais du
sentier de la vérité.»**

A la fin du Concile national de 1797, différentes acclamations ont clot 1’as-
semblée. Méme si elles ne sont pas a proprement parler des formules liturgiques,
elles en empruntent la forme: Aux autorités constituées, aux défenseurs de la Pat-
rie, a la République («Que Dieu conserve la République; qu’il en assure la pro-
spérité, et qu’il donne aux Francais les graces nécessaires pour faire un saint
usage de la liberté qu’ils ont reconquise. Ameny), a toutes les Nations de la terre
(«Que Dieu éteigne les dissensions politiques entre les peuples; que la connais-
sance de 1’évangile, et le regne de Jésus-Christ s’étendent dans, toutes les con-
trées de la terre. Amen»™). Aussi bréve soit-elle, I'expérience de la priére consti-
tutionnelle est déterminante, a la fois par I'inculturation gallicane dont elle est
I’aboutissement et par I’engagement démocratique qu’elle exprime: en priant
pour I’entité qu’est la nation, I’Eglise de France aspire a réaliser la fraternité uni-
verselle promise par le christianisme.

Or, un certain nombre de ces aspirations réformatrices se retrouvent mutatis
mutandis au XX° siécle, au prix de la mise en parenthése du XIX® siécle, réduit a
des adjectifs péjoratifs: autoritaire, intransigeant, ultramontain, rubriciste. L ad-
option de la constitution Sacrosanctum concilium (1963), suivie de textes d’une
plus grande ampleur doctrinale,*® améne en effet, dans I’application concrete des
réformes, a un renouement avec les intuitions des liturgies néo-gallicanes. En
réalité les réformes de Pie XII operent une transformation de ces prieres qui per-
dent leur forme monarchique, puisqu’elles concernent désormais tous les diri-
geants politiques, quel que soit le pays, quelles que soient la forme et la nature de

siecle. Voir Xavier Bisaro, Une nation de fidéles. L."Eglise et la liturgie parisienne au XVIII*
siecle, Turnhout 2006.

Mandement de I’évéque du Calvados, 20 juillet 1791, 4.

Annales de la religion, 1797, t. 6, 41-43; Actes du synode diocésain tenu dans I’église de
Blois les 2, 3 et 4 septembre de ’an 1800 [...], Blois 1800, 92-93.

Annales de la religion, 1797, t. 6, 91-92.

Constitution dogmatique Lumen gentium (21 novembre 1964), constitution pastorale
Gaudium et spes (8 décembre 1965), déclaration Dignitatis humanae sur la liberté reli-
gieuse (7 décembre 1965).



Liturgie et Politique en France (XVIIle-XXe siecles) 47

gouvernement — méme si un tropisme antitotalitaire transparait.”” A ’occasion de
la réforme de la semaine sainte en 1955 est introduite une nouvelle formulation
dans la quatrieme des neuf oraisons solennelles prononcées au cours de 'office
du vendredi saint — qui autrefois concernait |’empereur romain:

Oremus et pro omnibus res publicas moderantibus, eorumque ministeriis et potes-
tatibus: ut Deus et Dominus noster mentes et corda eorum secundum volm?!atem
suam dirigat ad nostram perpetuam pacem. «Prions pour tous les chefs d’Etat et
pour les membres de leur gouvernement et de leurs services, afin que Dieu notre
Seigneur dirige leur esprit et leur cceur selon sa volonté, pour qu’a jamais nous vi-
vions dans la paix.»™

Lors de la vigile pascale est ajoutée a la fin de I’ Exsultet, en lieu et place de la
priére a ’empereur tombée en désuétude, cette mention:

Respice etiam ad eos, qui nos in potestate regunt, et ineffabilis pietatis, et miseri-

cordiae tuae munere, dirige cogitationes eorum ad justitiam et pacem, ut de terre-

na operositate ad caelestem patriam perveniant cum omni populo tuo. «Regardez

aussi avec bienveillance ceux qui ont autorité pour nous gouverner, et par le don in-

effable de votre miséricorde et de votre bonté, orientez leur pensée vers la justice et

vers la paix, pour que des labeurs de cette terre ils parviennent avec tout votre
peuple a la patrie du ciel.»*

Dix ans plus tard, la restauration de la priére universelle, prononcée en fran-
cais et a haute voix par un diacre ou un laic, se veut comme une reprise des prie-
res du prone.”” Elle compte ainsi une formule «pour une féte nationale» suggesti-
ve: «Pour nous tous ici rassemblés, afin que nous sachions surmonter nos diver-
gences, pour batir ensemble, I’avenir du monde et de notre pays, prions le Seig-
neur»’', qui reprend en partie I’oraison Pro Civitate et Civibus. Le nouveau mis-
sel romain contient trois collectes disponibles au choix du célébrant, qui integ-
rent les avancées doctrinales du Concile. Le formulaire 22 reprend la teneur de
I’oraison pour le pays ou la cité: «Dieu qui veilles sur notre monde, Regarde le
pays ou tu nous as donné de vivre; Accorde a tous ses habitants de rechercher le
bien commun, A ceux qui nous gouvernent de le faire avec sagesse, Afin qu’il y
ait parmi nous plus de justice Et dans le monde entier plus de bonheur et de paix.
Par Jésus-Christ». Le formulaire 23 pour le chef de I’Etat correspond peu ou
prou a I’oraison solennelle du vendredi saint: «Dieu a qui tout homme doit obéis-
sance, Aide celui qui est a la téte de notre pays, A remplir sa mission dans le re-
spect de ta loi: Qu’il travaille a ton ceuvre en ce monde, Et puisse garantir au
peuple dont 1l a la charge La liberté et la paix. Par Jésus-Christ». Complémen-
taire est le formulaire 24, pour des responsables ou des dirigeants:

Voir le radio message Benignitas et humanitas du 24 décembre 1944: Philippe Chenaux,
Pie XII. Pasteur et diplomate, Paris 2003, 305-340. Voir aussi Charles Journet, Exigences
chrétiennes en politique, Saint-Maurice 2° éd. 1990, 13-24 (éd. originale 1945).

Gaspar Lefebvre et Emile Osty, Missel vespéral romain, Paris 1961, 500-501.

Feder, Missel quotidien (cf. note 72), 509.

Voir le 1 article de la 3° ordonnance de I"épiscopat, 24 novembre 1964, et la note liminaire du
Centre national de pastorale liturgique in: Formules de priére universelle, Tours 1966, 9—18.
Formules de priere universelle, Tours 1966, 236-237.

90

91



48 Vincent Petit

«Dieu éternel et tout-puissant, Toi qui tiens en ta main le cceur des hommes, Et
garantis les droits des peuples, Viens en aide a ceux qui exercent un pouvoir. Que
partout sur la Terre, s’affermissent avec ta grace La sécurité et la paix, La prospéri-
té des nations Et la liberté religieuse. Par Jésus-Christ.»’

Des lors s’exprime un catholicisme démocratique d’une Eglise qui fait corps
avec la démocratie et avec le pluralisme, qu’il soit confessionnel et politique.

Conclusion

Les prieres que 1I’Eglise, en tant qu’auctoritas, institution et communauté, adres-
sent a Dieu pour la conservation et la prospérité¢ du détenteur, quel qu’il soit, de
la potestas — pour reprendre la distinction énoncée par le pape Gélase au V* siec-
le, ont successivement disparu au XIX® siécle. Ici réside la contribution parado-
xale du catholicisme a la démocratisation de la société frangaise: I’Eglise implore
la protection divine moins sur I’Etat que sur le populus (christianus) qui, surtout
depuis le Concile Vatican II, est son autre nom. Face a une modernité qui s’est
trop souvent affranchie de toute limite au risque de I’4vhris, la priére rappelle les
puissants de ce monde a leurs devoirs évangéliques, transcrits en droits politi-
ques (liberté, justice, paix, droit des peuples).

Dans la liturgie, jusqu’au milieu des années 1950, les prieres sont dites exclu-
sivement par le célébrant, en latin et méme a voix basse (pour les priéres du ca-
non): elles s’adressent a Dieu sans pour autant qu’on puisse conclure qu’elles
sont étrangeres aux fidéles — ne serait-ce qu’avec la diffusion des livres qui leur
sont destinés pour suivre I’office.” C’est pourquoi la liturgie catholique, par dé-
finition universelle et romaine, davantage au XI1X° siécle parce qu’elle se raidit
dans une ecclésiologie intransigeante, ne peut servir de support moins encore de
fondement a une identité nationale, tout au plus a un sentiment d’appartenance
sans forcément pourvu d’efficience sociale: elle réserve quelques dévotions a
I’expression d’une ferveur patriotique, mise en annexe a la fin du bréviaire et du
missel ou confinée a la sphere paraliturgique (et notamment les cantiques: «Ca-
tholiques et francais toujours», «Chez nous soyez Reine»...). Les réformes post-
conciliaires, puisqu’elles faites au nom d’une exigence de plus grande partici-
pation des fidéles, transforment la nature de ces prieres: dites en frangais, parfois
par un laic, face aux fideles, en fonction des demandes de I’assemblée ou des cir-
constances du jour, elles acquierent donc un caractere plus direct et plus actif au
moment méme ou I’Eglise cesse d’étre et de vouloir étre une puissance.” Est-ce

Missel romain, Desclée/Mame 1974, 658-659. Voir Vincent Petit, Dieu, la République. la
France. Comment prier pour les pouvoirs publics (1965)?, a paraitre.

On trouve dés le XVIII® siécle des paroissiens ou eucologes bilingues a destination des fi-
deles. L 'Année liturgique de dom Guéranger publiée a partir de 1841 propose déja de nom-
breuses explications et traductions des textes liturgiques.

Denis Pelletier, La crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978),
Paris 2005, 227-268.

93

94



Liturgie et Politique en France (XVII{e—XXe siecles) 49

a dire qu’elle professe désormais une théologie politique, qui plus est une théo-
logie politique démocratique? Si les formes liturgiques ont changé, et change-
ront, le fond théologique qu’elles expriment reste intangible puisque Jésus-
Christ, qui a souffert sous Ponce Pilate comme le dit le Credo. est sauveur des
hommes et vainqueur du monde (Jn 16, 33).

Liturgie et Politique en France (XVIlle—XXe siecles):

De la Priere pour 'Etat a la Priére pour la Nation

La France, a I'instar des autres nations occidentales, a sollicité en son temps les secours
du divin pour fonder ou éclairer I'action de son souverain héréditaire ou de ses représen-
tants élus. La Concordat de 1801 réaffirme le caractere sacral de I’Etat en reprenant les
prieres utilisées sous I"’Ancien régime: si la loi de séparation de 1905 y met fin, d’autres
rites a la confluence du théologique et du politique subsistent, que ce soit au cours de
I"office ou dans le calendrier. Car I’Eglise catholique consent volontiers a consacrer des
priéres au souverain, a 1’Etat puis. et c’est 1a la contribution paradoxale du catholicisme
intransigeant a la démocratisation de la société francaise, des prieres a la nation. Face a la
modernité politique dont elle a été exclue, la priere apres Vatican Il rappelle les puissants
de ce monde a leurs devoirs évangéliques.

Liturgie und Politik im Frankreich des 19. und 20. Jahrhunderts:
Vom Gebet fiir den Staat zum Gebet fiir die Nation

Gleich anderen europdischen Nationen hat Frankreich die Hilfe des Hochsten bemiiht, um
die Handlungen seines souverdnen Herrscher mit Erbanspruch bzw. seiner gewihlten Ver-
treter zu fundieren oder erhellen. Das Konkordat von 1801 hat den sakralen Charakter des
Staates bestdtigt, indem es die Gebete, die im Ancien Régime Verwendung fanden,
wieder aufgenommen hat: Insofern das Gesetz zu Trennung von Staat und Kirche von
1905 hier ein Ende gesetzt hat, so haben doch andere Riten, in denen Theologisches und
Politisches ineinander flossen, weiter existiert, sei das im Rahmen des Gottesdienstes oder
im Kalender. Weil die katholische Kirche bereitwillig darin zustimmt, den Herrschenden
Gebete zuzueignen, spiter dem Staat, so handelt es sich bei den Gebeten fiir die Nation
auch um den paradoxen Beitrag des intransigenten Katholizismus zur Demokratisierung
der franzosischen Gesellschaft. Mit der politischen Moderne konfrontiert, von der sie
ausgeschlossen wurde, erinnert das Gebet nach dem II. Vatikanum die Méchtigen dieser
Erde an ihre christlichen Pflichten.

Liturgy and politics in France (XVIII-XX centuries):
From praver for the state to prayer for the nation

Like other Western nations, France sought divine support to justify or explain actions by
its hereditary sovereign or elected representatives. The 1801 Concordat reaffirmed the
sacral character of the state and took up again the forms of prayer used under the Ancien
régime. While the Law of Separation of 1905 put an end to this, other rites continued
which united the theological and the political, whether in religious services or the calen-
dar. For the Catholic Church willingly consented to devote prayers to the sovereign, and
then to the state. This is the paradoxical contribution of intransigent Catholicism to the
democratization of French society — prayers for the nation. Faced with a political moder-
nity from which it had been excluded, the Church’s prayer, reinforced after Vatican II, re-
minded the powerful of this world of their evangelical obligations.



50 Vincent Petit

Mots clés — Schliisselwéorter — Keywords

Liturgie — Liturgie — liturgy; Politique — Politik — politics; Prieres publiques - 6ffentliche
Gebete — public prayers; Catholicisme — Katholizismus — catholicisme; France — Frank-
reich — France.

Vincent Petit, Agrégé d’histoire, docteur en historie contemporaine (Paris-1 et Fribourg).



	Liturgie et politique en France (XVIIIe-XXe siècles) : de la Prière pour l'Etat à la Prière pour la Nation

