
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 105 (2011)

Artikel: "Sie meinen, die drei Sekten seien eins" : Matteo Riccis Aneignung des
sanjiao-Konzepts und ihre Bedeutung für europäische Beschreibungen
chinesischer Religion im 17. Jahrhundert

Autor: Amsler, Nadine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sie meinen, die drei Sekten seien eins»
Matteo Riccis Aneignung des sanjiao-KonzQpts und ihre
Bedeutung für europäische Beschreibungen chinesischer
Religion im 17. Jahrhundert*

Nadine Amsler

Die Jesuiten werden von Sinologen oft als frühe Vermittler von China-Wissen
nach Europa aufgeführt.' Dabei wird auch erwähnt, dass sie nicht nur Wissen,
sondern auch einige hartnäckige, bis heute wirksame Vorurteile über China in

Europa verbreitet hätten. So identifiziert etwa der Religionswissenschaftler und

Sinologe Jordan Paper bei den Jesuiten die Ursache für ein jahrhundertelanges
europäisches Missverständnis über chinesische Religion: Ihrer christlich-missionarischen

Wahrnehmung sei es zu verdanken, dass sich Generationen von China-
Wissenschaftlern nur mit den drei so genannten chinesischen «Schriftreligionen»
- Konfuzianismus, Taoismus und Buddhismus - auseinandergesetzt hätten und
dabei das weite und zum Verständnis chinesischer Religion zentrale Feld

volksreligiöser Praktiken völlig ausser Acht gelassen hätten." Neuere Forschungen
haben freilich betont, dass die in China als «Drei Lehren» (sanjiao) bekannten

religiösen Traditionen erst im 19. Jahrhundert zu «(Welt-)Religionen» im heutigen

Verständnis mit der bekannten «ismus»-Endung wurden - als sich das

europäische Konzept der Religion globalisierte bzw. einen universellen Anspruch
entwickelte.3 Aber die europäische Tradition der Unterteilung chinesischer Reli-

* Ich danke Prof". Dr. Karénina Kollmar-Paulenz fur die Betreuung der mit diesem Aufsatz in

Zusammenhang stehenden Studien und Nadir Weber für Anregungen und kritische Lektüre.
Der Aufsatz gibt chinesische Begriffe in der Pinyin-Umschrift wider. Die Übersetzungen
von Quellenzitaten ins Deutsche stammen von mir.
José Freches bezeichnet die Jesuiten als «Protosinologen»: José Freches. La sinologie, Paris
1975, 9-33. Ein vergleichbarer Zugang auch bei David E. Mungello. Curious Land: Jesuit
.Accommodation and the Origins of Sinology, Stuttgart 1985.

Vgl. Jordan Paper. The Spirits are Drunk: Comparative Approaches to Chinese Religion.
New York 1995. 4-5. Siehe auch Jordan Paper. Religion, in: W:u Dingbo Patrick D. Murphy

(Hg.). Handbook of Chinese Popular Culture. Westport 1994, 77-92, hier 77.

Vgl. Tomoko Masuzawa. The Invention of World Religions: Or, How European Universa-
lism Was Preserved in the Language of Pluralism. Chicago/London 2005. Der Religionsbegriff

der Frühen Neuzeit unterscheidet sich hingegen erheblich vom protestantisch geprägten

Religionsbeeriff des 19. Jahrhunderts. Vgl. dazu die begriffsgeschichtliche Arbeit von

SZRKG. 105(2011), 77-93



78 Nadine A ms1er

gion4 in drei Lehren nimmt tatsächlich mit den katholischen Missionaren, die seit
dem späten 16. Jahrhundert nach China kamen, ihren Anfang: Die früheste ela-
borierte a^handlung über Chinas ((drei Sekten» (tre sette) verfasste der italienische

Jesuit Matteo Ricci, der von 1583 bis zu seinem Tod 1610 in China (die
letzten zehn Jahre davon in Peking) lebte. Sie wurde von Riccis Ordensbruder
Nicolas Trigault 1615 in einer Relation unter dem Titel De Christiana Expeditione

apud Sinas erstmals veröffentlicht. Fiel die Beschreibung des Felds chinesischer

Religion durch die vereinzelten missionarischen Autoren vor Ricci noch

relativ uneinheitlich aus. setzte sich mit ihm der Beschreibungsmodus der ((drei

Sekten» in europäischen Reisebeschreibungen über China (d.h. im 17. Jahrhundert

vor allem: missionarischen Berichten) durch.6 Matteo Ricci, der gemeinhin
als Begründer der aAkkommodationsstrategie und somit als geistiger Vater der

jesuitischen China-Mission gesehen wird, führte also auch in Bezug auf die

Beschreibung chinesischer Religion eine Wende herbei.

Ist es aber gerechtfertigt, die Beschreibung chinesischer Religion durch die
frühneuzeitlichen Missionare allein auf eine missionarische «Wahrnehmungsverzerrung»

zu reduzieren, die als eine Art hermetischer Diskurs ein von chinesischen

Realitäten abgekoppeltes Eigenleben führte? Der vorliegende Aufsatz will
anhand von Riccis Abhandlung (und mit Rück- und Vorgriffen auf die Berichte

einiger seiner Vorgänger und Nachfolger) zeigen, dass das missionarische
Schreiben über chinesische Religion mit dem Konzept eines «orientalistischen»

Ernst Feil. Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs. 3 Bde.. Göttingen
1986-2001. Für eine Problematisierung des Religionsbegriffs (oder eines .Äquivalents) in
China, siehe Joseph Adler. Chinese Religion: An Overview, in: Lindsay Jones (Hg.).
Encyclopedia of Religion. Bd. 3. Detroit 2005. 1580-1613. insbes. 1580f. sowie die Beiträge in
Dai Kangsheng Zhang Xinying Michael Pye (Hg.). Religion and Modernization in China:
Proceedings of the Regional Conference of the International Association for the History of
Religions Held in Beijing. Cambridge 1995.

Der Begriff «chinesische Religion» wird im Folgenden heuristisch verwendet: Er
bezeichnet jene Elemente chinesischer Kultur, die von den Missionaren dem Begriff der
Religion oder damit zusammenhängenden Konzepten zugeordnet wurden. Deren Ordnung
oder Einteilung in eine Mehrzahl von «Religione«» gilt es erst noch zu eruieren.
Zu Matteo Ricci sind anlässlich seines 400-jährigen Todestags 2010 zahlreiche Publikationen

erschienen. Ronnie Po-Chia Hsia hat eine umfassende Biographie verfasst. die auch
intensiv chinesische Quellen rezipiert: Ronnie Po-chia Hsia. A Jesuit in the Forbidden City:
Matteo Ricci 1552-1610, Oxford 2010. Alter, aber immer noch lesenswert: Jonathan
Spence. The Memory Palace of Matteo Ricci. New York 1985.
Die katholischen Missionare und insbesondere die Jesuiten hatten im Europa des 17.

Jahrhunderts ein weitgehendes Monopol über Informationen zu China. Zum frühneuzeitlichen
Genre des Reiseberichts siehe die Beiträge in Peter J. Brenner (Hg.). Der Reisebericht: Die
Entwicklung einer Gattung in der deutschen Literatur. Frankfurt a. M. 1988. darin insbes.
Justin Stagi. Die Methodisierung des Reisens im 16. Jahrhundert (140-177) und Jürgen
Osterhammel. Reisen an die Grenzen der Alten Welt: Asien im Reisebericht des 17. und 18.

Jahrhunderts (224-260).
Zur Akkommodationsstrategie vgl. Johannes Bettray. Die ,\kkommodationsmethode des P.

Matteo Ricci S.l. in China. Rom 1955.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 79

Diskurses nur ungenügend gefasst wird.8 Vielmehr muss die missionarische
Reiseliteratur, so die im Folgenden auszuführende These, als der Versuch
verstanden werden, neues Wissen über China in das bekannte christliche Weltbild
zu integrieren. Anstatt die missionarischen China-Darstellungen ausschliesslich
auf ihre Selbstbespiegelung hin zu befragen, soll deshalb vielmehr versucht

werden, ihre Informationsverarbeitung und Aneignungsvorgänge zu dokumentieren.

Dabei wird gezeigt, dass die Missionare bei der Beschreibung chinesischer

Religion zwar sehr wohl auf vertraute christliche Kategorien zurückgriffen, dass

ihr Schreiben aber nicht im luftleeren Raum stattfand, sondern sich durch
mannigfaltige Bezugnahmen deutlich im China der späten Ming- bzw. der frühen

Qing-Zeit (und oft auch spezifischer in einem bestimmten geographischen Raum

oder einem sozialen Milieu) verorten lässt.

Im Folgenden wird der Frage nachgegangen, in welchen europäisch-christlichen

und chinesischen Kontexten Matteo Riccis Unterteilung chinesischer Religion

in «drei Sekten» zu verorten ist. Es soll dabei gezeigt werden, dass sich
Ricci in seiner Abhandlung das chinesische Konzept der «Drei Lehren» (sanjiao)
aneignete und damit einen neuen, zwischen europäischen und chinesischen Ord-

nungsmustern changierenden Beschreibungsmodus für chinesische Religion
schuf.10 Ausserdem soll Riccis Abhandlung über chinesische Religion als

Wendepunkt in der Geschichte der Religionsbeschreibung in missionarischen China-
Berichten in den Blick genommen werden. Deshalb werden in einem ersten Teil
missionarische Beschreibungsformen chinesischer Religion vor Matteo Ricci
vorgestellt. Nach der Analyse von Riccis Abhandlung wird dann in einem
abschliessenden Teil die Frage nach der (vor allem jesuitischen) Rezeption von
Riccis Beschreibungsmodus im Verlauf des 17. Jahrhunderts aufgegriffen.

In Zusammenhang mit chinesischer Religion und missionarischer Wahrnehmung hat jüngst
Urs App den «Onentalismus»-Begriff verwendet. Vgl. Urs App. The Birth of Orientalism.
Philadelphia/Oxford 2010. Jürgen Osterhammel hat aber darauf hingewiesen, dass in der
Frühen Neuzeit zentrale Voraussetzungen für einen orientalistischen Diskurs, den Edward
W. Said vor allem im 19. Jahrhundert verortet, noch nicht gegeben sind: Es fehlen die imperialen

Voraussetzungen und das europäische wissenschaftliche Kompetenzmonopol. Vgl.
Jürgen Osterhammel. Die Entzauberung Asiens: Europa und die asiatischen Reiche im 18.

Jahrhundert. München 1998. 22.
Neuere historische Forschungen über die Chma-Mission betonen verstärkt Interaktionen
zwischen chinesischen Akteuren und Missionaren sowie den Austausch von Ideen und

Konzepten: Vgl. dazu Nicolas Standaert. Methodology in View of Contact Between
Cultures: The China Case in the 17th Century. Hong Kong 2002 (CSRCS Occasional
Papers 11). sovvie Eugenio Menegon. De «l'histoire des missions» à «l'histoire des chrétiens
chinois», in: Benoit Vermander/Claude Larre (Hg.). Le Christ chinois: Héritages et
espérance. Paris 1998. 99-110. Als Überblickswerk ausserdem unentbehrlich: Nicolas Standaert

(Hg.). Handbook of Christianity in China. Bd. 1: 635-1800. Leiden/Boston/Köln 2001.
Ältere Untersuchungen zur missionarischen Beschreibung chinesischer Religion haben diesen

Aneignungsprozess gar nicht oder nur summarisch in den Blick genommen: So etwa
Mungello. Curious Land (wie Anm. 1). 55-72; Jean-Pierre Duteil. Le Mandat du Ciel: Le
rôle des jésuites en Chine. Paris 1994, 133-158. zum .sany'z'ao-Konzept insbes. 129-131.



80 Nadine Amsler

Religiöse Praxis im Blick früher China-Missionare

Bevor es den Jesuiten Michele Ruggieri und Matteo Ricci dank der von ihnen

verfolgten Akkommodationsstrategie in den 1580er Jahren gelang, in der kanto-
nesischen Stadt Zhaoqing eine Vlissionsresidenz zu gründen, versuchten zahlreiche

Missionare vor allem aus den Mendikantenorden ab der Mitte des 16.

Jahrhunderts erfolglos, sich in China niederzulassen." Ihr Kontakt mit der chinesischen

Gesellschaft beschränkte sich deshalb auf die Teilnahme an kurzen
Handelsmissionen in südehinesische Städte. Entsprechend zeugen die frühen
Missionars-Relationen von einem relativ geringen Wissen über China und chinesische

Religion. Dies lässt sich etwa an den Abhandlungen des Dominikaners Gaspar
da Cruz und des Augustiners Martin de Rada zeigen, den Autoren zweier der
frühesten von Missionaren verfassten Relationen über das Ming-zeitliche China.12

Caspar da Cruz, der 1556 im Gefolge einer portugiesischen Handelsmission

einige Wochen in Kanton weilte, beschäftigte sich in seinem Tractado... da

China (1569/1570),'' der ersten in Europa selbständig publizierten China-Relation,

vor allem mit der Frage, wie es in China um das Christentum stehe. Er sah

im weiblichen Bodhisattva Guanyin (,Avalokitesvara), dessen Abbildung als

kinderbringende Gottheit in der späten Ming-Zeit teilweise verblüffende Ähnlichkeiten

mit zeitgleichen europäischen Mariendarstellungen aufwies, den Beweis
für einen früheren Besuch des Apostels Thomas in China:

«In Kanton gibt es in der Mitte des Flusses [...] eine kleine Insel mit einer Art
Kloster [...]: Darin war eine sehr gut gemachte [Statue einer] Frau mit einem Kind
an ihrem Hals, und davor brannte eine Lampe. [...] [D]ies mag vielleicht das Bildnis

unserer Muttergottes sein, gemacht vom Apostel Thomas oder von den frühen
Christen, die er dort zurückliess.»1^

Die Missionare scheiterten an der Abschottungspolitik der Ming-Dynastie. die als eine
Reaktion auf die im 16. Jahrhundert zunehmenden Piratenangriffe auf die Küsten Chinas
zurückzuführen ist. Vgl. Jacques Gemet. Die chinesische Welt: Die Geschichte Chinas von
den Anfängen bis zur Jetztzeit. Frankfurt 1997 [1972]. 354—358. Zu Chinas restriktiver
Politik gegenüber Fremden vgl. auch Donald F. Lach/Edwin J. Van Kiev (Hg.). Asia m the

Making of Europe. Bd. 1/2: The Century of Discovery. Chicago/London 1994. 732.
Zu den Biographien der beiden Autoren vgl. Charles Boxer. Introduction, in: Boxer (Hg.).
South China in the Sixteenth Century: Being the Narratives of Galeote Pereira. Fr. Gaspar
da Cruz. O.P.. Fr. Martin de Rada. O.E.S.A.. Nendeln 1967 [1953], xvii-xci. v.a. lviii-xci.
Im Folgenden zitiert aus Gaspar da Cruz. Tractado em que se contain muito por estenso as

cousas da China, corn suas particularidades. e assi do reyno d'Ormuz. Lissabon 1829

[1569]. Das Werk wurde von Charles Boxer ins Fnglische übersetzt: Boxer (Hg). South
China in the Sixteenth Century (wie Anm. 12). 44—239.

Vgl. Lars Peter Laamann. Von Bodhisattva Guanyin zur Jungfrau Maria: Einige Aspekte
zur Inkulturation des Christentums im China des 18. und frühen 19. Jahrhunderts, in: Spirita.

1 (1998). 4-11: Wakakuwa Midori. The Iconography of the Virgin Man. in Japan and Its
Transformation: Chinese Buddhist Sculpture and Maria Kannon. in: M. Antoni J. Ücerler

(Hg.). Christianity and Cultures. Japan and China in Comparison 1543-1644. Rom 2009.
229-248.
«Na eidade de Cantào no meo do rio [...]. esta hua ilheta pequena. na quai esta hua maneira
de moesteiro [...]: no quai estava hua molher muito bem feita com hu menino no collo, e



«5ïe meinen, die drei Sekten seien eins» 81

Die These, dass der Indien-Apostel auch entferntere Weltgegenden wie etwa
China oder das neu entdeckte Amerika missioniert haben könnte, war in europäischen

Reiseberichten des 16. und 17. Jahrhunderts weit verbreitet.'6 Bei da Cruz
wurde sie Teil seiner Strategie, das unbekannte Andere entlang des Bekannten.

Eigenen zu ordnen. Da Cruz führte in seiner Abhandlung nur disparate Infonna-
tionen über die Religion der Anderen auf: So schrieb er etwa, dass es in China

Tempel. Idole und Opfer gebe, auch erwähnte er die Tempelorakel und das

chinesische Neujahrsfest.' Eine genuine, zusammenhängende Ordnung oder gar
Unterteilung in unterschiedliche religiöse Traditionen erkannte er aber in der
südchinesischen religiösen Landschaft nicht. Vielmehr beschrieb er chinesische

Religion mit christlich-polemischen Begriffen wie «Götzenverehrungen» (ido-
latrias) oder allgemeinen wie «Anbetungen» (adoraçàes). Die einzige genauer
identifizierte religiöse Entität, die im Tractado genannt wurde, war denn auch
keine autochthone chinesische, sondern der Islam, von dem da Cruz erleichtert
feststellte, dass er in China nur geringe Erfolgschancen habe, da die Menschen
dort «unter allen Fleischsorten das Schweinefleisch am besten mögen».18 Sein

Bild chinesischer Religion hingegen blieb diffus: Teilweise entsteht sogar der

Eindruck, dass er - etwa wenn er das infantile Verhalten der ihre falschen Götter
abwechselnd umwerbenden und beschimpfenden Götzenverehrer beschrieb -
Inkohärenz bereitwillig hinnahm, waren doch Aberglaube und Götzenverehrung
nach christlicher Vorstellung an und für sich etwas «Unordentliches».1

Auch der Augustiner Martin de Rada, der 1575 an einer Expedition nach Fu-
zhou teilnahm, orientierte sich in dessen unveröffentlichter Relación verdadera...

del reyno de Taibin20 bei der Beschreibung chinesischer Religion stark an

tinha hua alampada diante acesa. [...] [B]em podia ser imagem de nossa senora. feita polos
christäos antigos que alii deixou sam Thome, ou por sua ocasiam feita.» Da Cruz, Tractado
em que se contam muito por estenso as cousas da China (wie Anm. 13), 163f.

16
Vgl. Alain Milhou, Die Neue Welt als geistiges und moralisches Problem (1492-1609). in:
Handbuch der Geschichte Lateinamerikas, Bd. 1, Stuttgart 1994. 274-296. hier 279-282.

1

Vgl. da Cruz, Tractado em que se contam muito por estenso as cousas da China (wie Anm.
13). 165-167.
«E comoquer que antre todos os manjares ho porco estimerò mais, he quasi impossivel
tomarem se mouros.» Ebd., 169. Da Cruz' Interesse am Islam in China verwundert nicht,
wurde dieser doch im christlichen Europa des 16. Jahrhunderts aufgrund seiner Expansion
als religiöse Bedrohung wahrgenommen. Vgl. Jean Delumeau, La peur en Occident, Paris
1978,342-355.

1

Vgl. da Cruz, Tractado em que se contam muito por estenso as cousas da China (wie Anm.
13), 165, 168. Das lächerlich Machen von indigenen religiösen Vorstellungen und das
Hinweisen auf vermeintliche Inkohärenzen in deren Argumentationen ist eine häufig anzutreffende

Strategie missionarischer Selbstvergewisserung. Vgl. Ines Zupanov, Missionary
Tropics: The Catholic Frontier in India 16th—17th Centuries), Ann Arbor 2005, 181; Anthony
Pagden, The Fall of Natural Man: The American Indian and the Origins of Comparative
Ethnology, Cambridge 1982.
Martin de Rada. Relaçion verdadera de las cosas del reyno de Taibin. por otro nombre
China, y del viaje que a el hizo el muy reverendo padre fray Martin de Rada, provincial que
fue del orden del glorioso doctor de la yglesia San Agustin, que lo vio y anduvo en la

provincia de Hocquien ano de 1575 [unveröffentlicht]. Im Folgenden zitiert nach dem



82 Nadine Amsler

christlichen Kategorien. In seinen zwei Kapiteln, die er der religiösen Landschaft
Chinas widmete, beschrieb er diese nach einem katholisch anmutenden Modell
mit oberstem Gott und ihn umgebenden Heiligen: «[D]er einzige, den sie für den

wahren Gott halten, ist der Himmel, denn alle anderen [Götzen] betrachten sie

nur als Fürbitter, durch welche sie zum Himmel, den sie tian nennen, beten

[...].»" Betrachtet man aber die Informationen, mit denen de Rada dieses

prototypische katholische Modell anfüllte, wird klar, dass er bereits einiges mehr über
China erfahren hatte als sein Vorgänger da Cruz. So verwies er nicht nur auf die

für die offizielle Religion Chinas zentrale Verehrung des Llimmels (tian)}2
sondern ging bei der Beschreibung der als «Fürbitter» auftretenden Götzen auch
namentlich auf die in Südchina zentralen Kulte des bereits erwähnten Bodhisattvas

Guanyin und der als Schutzgöttin der Fischer verehrten Mazu ein:

«Am meisten verehren sie eine Frau, die sie Guanyin nennen [...]. Die Seeleute
aber ziehen eine andere Frau vor, die Mazu genannt wird; sie wurde in der Provinz
Fujian im Dorf Puhui nahe Xinghua geboren. Sie sagen, dass sie auf der
unbewohnten Insel Vichiu [...] ein einsames Leben gelebt habe.»"'

Diese prominente Erwähnung Mazus gibt Aufschluss über die spezifisch
südchinesische, küstennahe Perspektive de Radas auf chinesische Religion, wurde
diese Gottheit doch vor allem in Chinas südlichen Provinzen in Meeresnähe
verehrt. Die prominente Stellung, die ihr in der Relación zugedacht wurde, zeugt
von einem «lokalen» Blick auf chinesische Religion - der übrigens danach wieder

aus den Missionsberichten verschwand: In späteren Beschreibungen wurde
Mazu kaum noch erwähnt.

Beide Autoren, da Cruz und de Rada, ordneten neue, durch Beobachtung oder
Informanten und Übersetzer erhaltene Informationen über chinesische Religion

digitalisierten Manuskript der Bibliothèque nationale de France, Paris [Fonds Espagnol 325,
fol. 16-31], abrufbar auf der Homepage der Escola d'Estudis de l'Asia Oriental. Universität
Pompeu Fabra, Barcelona: http://wvw.upf.edu/asia/projectes/che/sl6/radapar.htm [29.6.
2011]. Eine englische Übersetzung wurde von Charles Boxer publiziert: Boxer (Hg.). South
China in the Sixteenth Century (wie Anm. 12). 241-310. Taibin [darning. «Grosse Ming»]
ist eine Selbstbezeichnung der Ming-Dynastie.
«[A]quien por verdadero dios tienen es al çielo que a todos los demas ponen por interçe-
sores para que rrueguen al çielo que ellos llaman Thien [...].» De Rada. Relaçion verdadera
de las cosas del reyno de Taibin (wie Anm. 20), fol. 29v.
Zur offiziellen Religion im China der Ming-Dynastie vgl. Romeyn Tailor. Official Religion
in the Ming, in: Denis TwitchetlvJohn K. Fairbank (Hg.). The Cambridge History of China.
Bd. 8: The Ming Dynasty. 1368-1644, vol. 2. Cambridge 1998. 840-892.
«[Ajquien mas onrra hazen es a una muger llamada Quanin [Guanyin] [...]. pero los

navegantes aotra muger llamada neoma [Mazu] natural de la provincia de hocquien [Fujian]
de una aidea de hinhua llamada puhui. dizen que hizo vida solitaria en la isla de Vichiu
despoblada [...].» De Rada. Relaçion verdadera de las cosas del reyno de Taibin (wie Anm.
20), fol. 29v. Neoma (Niangma. «Mutter») ist ein Beiname der Meeresgöttin. Die Pinyin-
Umschrift von Vichiu ist mir unbekannt. Zum Mazu-Kult vgl. Florian Reiter. Religionen in

China: Geschichte. Alltag. Kultur. München 2002. 14-21.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 83

anhand ihnen bekannten, katholischen Kategorien.24 Ihren Relationen ist gemeinsam,

dass sie sich auf den spezifischen Kontext der südchinesischen Kontaktzone
bezogen und sich vor allem auf lokal verankerte religiöse Kulte und Praktiken,
sei dies von spezifischen Gottheiten (Mazu und Guanyin) oder von nicht genauer
bestimmten «Götzen» konzentrierten. Gestiftete, institutionalisierte und vor
allem schriftlich fixierte religiöse Traditionen gerieten dabei nicht in den Blick der
Autoren. Die religiösen Praktiken und die zugehörige materielle Kultur, die da

Cruz und de Rada beschrieben, fielen vielmehr in den Bereich diffuserer Volks-
relieiosität.

«Drei Sekten»: Matteo Riccis neue Ordnung chinesischer Religion

Eine Fokussierung auf die heute als «Schriftreligionen» qualifizierten drei Lehren

trat erst mit Matteo Ricci ein, der mit seinen postum veröffentlichten
Aufzeichnungen die zweifellos einflussreichste europäische China-Relation der
Frühen Neuzeit verfasste."3 Im ersten Teil seines Werkes, einer Landesbeschreibung,

widmete Ricci den religiösen Angelegenheiten Chinas zwei Kapitel: ein
erstes über den Aberglauben (Delle superstition! et [...] abusi) und ein weiteres
über die religiösen Sekten (Di varie sette)?6 Zwei leitende Konzepte zur
Beschreibung der religiösen Landschaft Chinas tauchen darin auf: einerseits die

Unterscheidung zwischen falschen, abergläubischen Bräuchen und solchen, die
als natürliche Gottesverehrung (legge naturale) eingestuft wurden, und anderseits

das Konzept der Sekte (setta). Hier soll nur kurz auf das Konzept der
natürlichen Gottesverehrung eingegangen werden, das in der Rezeption von Riccis
«drei Sekten» eine wichtige Rolle spielen wird. Es geht auf eine Religionsklassifikation

des Theologen Ramon Llull zurück, der im 13. Jahrhundert bei den

«ungläubigen Barbaren» zwischen solchen unterschied, die dem Götzendienst

Vor Ruggieri und Ricci verfügten die China-Missionare über keine systematischen Chine-
sisch-Kenntnisse; sie waren auf Übersetzer angewiesen. Zur deren Rolle in der Produktion
frühneuzeitlicher Reiseberichte vgl. Osterhammel, Die Entzauberung Asiens (wie Anm. 8),
128-136. Zu Sprachkenntnissen in der chinesischen Jesuitenmission vgl. Matthew Brockey,
Journey to the East: The Jesuit Mission to China, 1579-1724, Cambridge Mass./London
2007.241-286.

5 Ricci war nicht der erste Europäer, der die «Drei Lehren» erwähnte: Ein - allerdings von
frühen China-Missionaren nicht weiter rezipierter - Hinweis darauf findet sich bereits um
1550 in der phantastischen Relation von Feniäo Mendes Pinto. Vgl. Duteil, Le Mandat du
Ciel (wie Anm. 10), 129. Ich stütze mich im Folgenden auf die Manuskript-Edition von
Riccis Werk: Pasquale M. D'Elia, Fonti Ricciane: Storia dell'introduzione del Cristianesimo

in Cina, 3 Bde., Rom 1942.

Auf die Landesbeschreibung, die den Titel «Della entrata della Compagnia di Giesù e

Christianità nella Cina» trägt, liess Ricci als zweiten Teil eine Geschichte der katholischen
Mission in China folgen. Dadurch erhielt auch der «ethnologisch» anmutende erste Teil
eine Funktion im Missionsunterfangen: Wissen über das Andere war nach jesuitischer
Vorstellung zentrale Voraussetzung für dessen Missionierung. Dazu auch Matthieu Bernhardt,
Construction et enjeux du savoir ethnographique sur la Chine dans l'œuvre de Matteo Ricci
S.J.. in: Archivum Historicum Societatis lesu. 89 (2010). 321-344, hier 324.



84 Nadine Amsler

anhingen und solchen, welche durch das Licht ihres Verstandes (lumen naturale)
eine natürliche Gottesverehrung kannten." Ricci griff diese Unterscheidung in
einer vielzitierten Passage auf. worin er erklärte, dass die Menschen im chinesischen

Altertum, die den Himmel als obersten Gott verehrt hätten, von allen ihm
bekannten Heiden am wenigsten Fehler bezüglich der Gottesverehrung begangen
hätten: ((Deshalb kann man hoffen, dass durch die unendliche Güte Gottes viele
der Alten durch die natürliche Gottesverehrung gerettet wurden [...].» Ricci sah

in der konfuzianischen ((Sekte der Literati» die (allerdings vergessliche) Erbin
dieser natürlichen Gottesverehrung, bei der er mit der Missionierung Chinas
ansetzen wollte."

Wenden wir uns nun aber Riccis Verwendung des Sekten-Begriffs zu. des

zentralen Begriffs für seine Dreiteilung der chinesischen religiösen Landschaft.
Er durchzieht Riccis ganze Abhandlung über chinesische Religion, unterschied
der Autor doch bereits im Kapitel Delle superstitioni et [...] abusi zwischen
Aberglauben, welcher eindeutig einer Sekte zugeordnet werden könne und
solchem, welcher allgemein verbreitet sei."' Ricci arbeitete seine Ordnung chinesischer

Religion anhand des Sekten-Begriffs vor allem im Kapitel Di varie sette
aus. Zwar liess er dieses mit einem Abschnitt über die drei monotheistischen
Religionen in China beginnen. ' Dann aber wendete er sich in einer ausführlichen

Textpassage den eigentlich chinesischen «Sekten» zu und präsentierte dort
eine noch heute bekannte Unterteilung chinesischer Religion in drei Lehren:

«[Die Chinesen] sagen, dass es nur drei Religionen gebe auf der Welt: jene der
Literati, jene des Buddha Shakyamuni und jene des Laozi, deren Anhänger daoshi
genannt werden. Und in diese drei ist ganz China unterteilt sowie alle benachbarten
Reiche, welche die chinesische Schrift gebrauchen [...].»

Vgl. Milhou. Die Neue Welt als geistiges und moralisches Problem (wie Anm. 16), 283.
Milhou gebraucht anstelle der von mir verwendeten Übersetzung der «natürlichen
Gottesverehrung» die Übersetzung «Naturreligion», die aber im Lichte der Studien Ernst Fcils
zum frühneuzeitlichen Religionsbegriff weniger akkurat erscheint.
«Di dove si può sperare dalla immensa bontà del Signore, che molti di quegli antichi si

salvassero nella legge naturale [...].» D'Elia. Fonti Ricciane (wie Anm. 25). Bd. 1, 109.
Über die jesuitische und insbesondere Riccis Sicht auf die konfuzianische Lehre und die
Beamten und Literati als deren Träger existieren zahlreiche Studien. Klassisch: Paul A.
Rule. K'ung-tzu or Confucius? The Jesuit Interpretation of Confucianism. Sydney 1986.
Einen interessanten diskursanalytischen Zugang wählt Lionel M. Jensen. Manufacturing
Confucianism: Chinese Traditions and Universal Civilization. Durham London 1997.

Vgl. D'Elia. Fonti Ricciane (wie Anm. 25). Bd. 1. 94.
Dazu, mit einem Fokus auf das chinesische Judentum. Michael Pollak. The Revelation of a

Jewish Presence in Seventeenth-Century China: Its Impact on Western Messianic Thought,
in: Jonathan Goldstein (Hg.). The Jews of China. Bd. 1. New York London 1999. 50-70.
«E solo dicono esser nel mondo tre leggi diverse cioè: de" letterati, di Sciechia [Shijia], e di
Lauzu [Laozi]. i cui seguaci sono chiamati tausu [daoshi]. Et in queste tre sta divisa tutta la

Cina, et i regni vicini che usano della lettera della Cina [...].» D'Elia. Fonti Ricciane (wie
Anm. 25). Bd. 1. 115. Shijia ist die chinesische ausspräche von Shakyamuni. des

Eigennamens des historischen Buddha. Daoshi bezeichnet einen Anhänger des dao der taois-
tischen Lehre. Mit der «Sekte der Literati» meinte Ricci die konfuzianische Lehre. Mit der



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 85

Diese Ordnung chinesischer Religion ist zunächst einmal stark vom
christlicheuropäischen Begriff der «Sekte»/vec/c7 geprägt, der, wie Ernst Feil herausgearbeitet

hat, zusammen mit Begriffen wie cultus, pietas, fides, lex und religio das

Wortfeld des frühneuzeitlichen Religionskonzepts bildete und der im 17.

Jahrhundert in erster Linie eine Praxis, nämlich die Gottesverehrung, bezeichnete.

Als solcher eignete sich der Begriff nur beschränkt zur Beschreibung der
chinesischen religiösen Landschaft, unterstellte er doch Eindeutigkeit, Ausschliesslichkeit

und Notwendigkeit von religiöser Zugehörigkeit («in diese drei ist ganz
China unterteilt») - Eigenschaften, die chinesischen religiösen Traditionen fremd
waren.'4 Trotzdem stand aber Riccis Reden von den «drei Sekten» nicht völlig
losgelöst vom Ming-zeitlichen Sprachgebrauch. Vielmehr übersetzte er mit dem

Sekten-Begriff den chinesischen Begrifffiao (Lehre). Dieser bezeichnete,
insbesondere in zusammengesetzten Vokabeln, religiöse Lehren, die im weitesten
Sinne eine soziale Organisationsform aufwiesen, etwa fojiao für die buddhistische

Lehre oder xiefiao für hétérodoxe, von der Herrscherdynastie verbotene

religiöse Lehren. Derj(oo-Begriff spielte ausserdem auch eine wichtige Rolle im

Konzept der «Drei Lehren» (sanjiao), das sich im China der späten Ming-Zeit
grosser Beliebtheit erfreute und das sich Ricci, wie wir sehen werden, in seiner

Abhandlung aneignete.
5

Das Konzept der sanjiao. das die konfuzianische (ru), die buddhistische (fo)
und die taoistische (dao) Lehre in ein Verhältnis zueinander setzt, entstand nach

der Einführung des Buddhismus nach China bereits im chinesischen Mittelalter
zwischen dem 3. und 9. Jahrhundert.36 Es war Gegenstand eines Elite-Diskurses,
der die drei Lehren einander äquivalent setzte und oft von der Prämisse ausging,
dass diese im Grunde vereinbar seien (sanjiaoyi: «Die drei Lehren sind eins»). In
der Ming-Dynastie popularisierte sich das sanjiao-Konzept. Im ganzen Reich
wurden Drei-Lehren-Schreine errichtet und in der südlichen Provinz Fujian
entstand sogar eine volksreligiöse Bewegung, deren Anführer Lin Zhao'en die Drei-

Bemerkung, dass die Chinesen glaubten, es gebe nur die drei genannten Religionen, verwies
Ricci auf den in China verbreiteten Sinozentnsmus. den er in seiner Abhandlung mehrfach
hervorhob.
Vgl. Ernst Feil, Religio. Bd. 2: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs zwischen
Reformation und Rationalismus. Göttingen 1997, 338. Vgl. zum frühneuzeitlichen
Religionsbegriff auch Michel Despland, La religion en Occident: Evolution des idées et du

vécu. Montréal 1979. sowie Michel Despland/Gérard Vallée (Hg.). Religion in History: The
Word, the Idea, the Reality. Waterloo 1992.

Zu Konzepten der Zugehörigkeit in chinesischen religiösen Traditionen vgl. Yang Chin
Kun, Religion in Chinese Society: A Study of Contemporary Functions of Religion and Some

of Their Historical Factors. Berkeley/Los Angeles 1961. insbes. Kap. 12.

Zum /Mo-Begriff vgl. Michael Pye, Three Teachings (sanjiao) Theory and Modern Reflection

on Religion, in: Dai Zhang/Pye (Flg.). Religion and Modernization in China (wie Anm.
3). 111-116.
Vgl. Joachim Gentz. Die Drei Lehren (sanjiao) Chinas in Konflikt und Harmonie: Figuren
und Strategien einer Debatte, in: Edith FrankeMichael Pye (Hg.), Religionen Nebeneinander:

Modelle religiöser Vielfalt in Ost- und Südostasien. Berlin 2006. 20-27.



86 Nadine Amsler

in-Einem-Lehre predigte.' Gleichzeitig wurde das Konzept der sanjiao aber
auch in der buddhistischen und konfuzianischen gelehrten Elite stark diskutiert,
welche im für Neuerungen offenen, oft als «synkretistisch» beschriebenen
geistigen Klima der späten Ming-Zeit ein besonderes Interesse an religiösen und

philosophischen Erneuerungsbewegungen entwickelte.'s
Ricci muss bei unterschiedlichen Gelegenheiten mit dem sanjiao-Kcmzept in

Berührung gekommen sein. So ist etwa überliefert, class zwischen ihm und den

buddhistischen Meistern Zhuhong und Zhixu. zwei wichtigen Vertretern der

sanjiaoyi-Bewegung, ein (allerdings polemischer) Austausch stattfand.'' In seiner

Abhandlung über die ((drei Sekten» ordnete er die sanjiaoyi-Bewegung aber

der «Sekte der Literati» zu. Viele der Gelehrten, so Ricci, seien zurzeit der

Meinung, «alle drei Sekten seien eins, und alle könnten zusammen befolgt
werden».40 Sie würden ausser der ihren auch den anderen beiden Sekten folgen: Ihre
Sekte entbehre nämlich jeglichen transzendenten Gehalts und sei deshalb eigentlich

lediglich eine philosophische Schule (accademia) - weshalb ihrer Konversion

zum Christentum im Grunde auch nichts entgegenstehe.41 Diese Passage

verweist einerseits auf Riccis Interpretation der konfuzianischen Tradition als

«vergessliche» und deshalb gegenwärtig völlig diesseitige Erbin einer natürlichen

Gottesverehning. Andererseits gibt sie aber auch einen Hinweis darauf,
woher Ricci das sanjiao-Konzept rezipierte: Es scheint aus Riccis Bekanntenkreis

der konfuzianischen Gelehrten und Beamten an ihn herangetragen worden

zu sein. "

Ricci verwarf das Konzept der sanjiaoyi als abwegig: Wer allen Religionen
folgen wolle, meinte er. habe am Ende gar keine, da er keiner mit ganzem Herzen

folge. ' Nichtsdestotrotz veranlasste ihn die in Literati-Kreisen gängige Rede

über die drei Lehren dazu, die chinesische religiöse Landschaft in drei Sekten zu
unterteilen. Warum aber wählte Ricci ausgerechnet diese Perspektive auf chinesische

Religion? Wäre es nicht denkbar gewesen, dass er. etwa wie de Rada und

Vgl. Judith Berling. The Syncretic Religion of Lin Chao-en. New York 1980: Hubert
Seiwert. Popular Religious Movements and Heterodox Sects in Chinese History. Leiden,
Boston/Köln 2003. 343-364.
Zum geistigen Klima der späten Ming-Zeit. vgl. Gernet. Die chinesische Welt (wie Anm.
11). 364-375.

9

Vgl. Iso Kern. Buddhistische Kritik am Christentum im China des 17. Jahrhunderts: Texte
von Yu Shunxi (7-162! Zhuhong (1535-1615). Yuanwu (1566-1642). Tongrong (1593-
1679). Xingyuan (161 1-1662). Zhixu (1699-1655). Bern 1992. Zu Zhuhong und Zhixu vgl.
Yu Chang-Fang. Ming Buddhism, in: Twitchett Fairbank (Flg.). The Cambridge History of
China (wTe Anm. 22), 893-952, hier 931-946.
«[...] che tutte queste tre sette è una stessa cosa, e tutte se possono guardare insieme.»
D'Elia. Fonti Ricciane (wie Anm. 25). Bd. 1. 132.

4' Vgl. ebd.. 120.

Zur Bedeutung des .«m/Vflo-Gedankens bei Wang Yangming. dem bedeutendsten konfuzianischen

Denker der späten Ming-Dynastie und seinen Schülern, vgl. Willard Peterson.
Confucian Learning in Late Ming Thought, in: Twitchett Fairbank (Hg.). The Cambridge History

of China (wie Anm. 22). 708-788. hier 70aS-769.

Vgl. D'Elia. Fonti Ricciane (wie Anm. 25). Bd. 1. 136.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 87

da Cruz, das Augenmerk stärker (und, aufgrund seines längeren Aufenthalts in

China, differenzierter) auf lokale volksreligiöse Praktiken legte? Riccis
Perspektivenwahl lässt sich durch seine Präferenz für die chinesische Elite der Literati
erklären, die seinem persönlichen Charakter und der von ihm entwickelten Ak-
kommodationsstrategie geschuldet war: Auf der einen Seite hatte Ricci, wie
Ronnie Po-chia Hsia überzeugend herausgearbeitet hat. eine ausgesprochene
Abneigung gegen niedere soziale Schichten der chinesischen Bevölkerung «und war
ganz zufrieden, sich in der Gesellschaft einer gebildeten Elite wie er selbst
aufzuhalten»44. Auf der anderen Seite muss sein Elitismus auch als Teil seiner Ak-
kommodationsstrategie verstanden werden, die zum Ziel hatte, China «von
oben» (also über die konfuzianische Elite bzw. den Kaiser) zum Christentum zu
bekehren.4:i Riccis Wahl der zwar in der gesamten chinesischen Bevölkerung
bekannten, in der konfuzianischen Elite aber in gelehrten Gesprächen als

philosophische Idee diskutierten sanjiao als leitendes Konzept zur Ordnung chinesischer

Religion ist insofern in einem Bedingungsverhältnis zum von ihm gewählten

missionarischen Zugang zu China über die Gesellschaftsschicht der Gelehrten

und Beamten zu sehen.

Die Vermutung liegt nahe, dass diese Elite-Perspektive es auch mit sich

brachte, dass Riccis Abhandlung sich auf schriftlich fixierte religiöse Traditionen
konzentrierte. Dies war jene Art der Religiosität, welche die philosophierende,
auf schriftliche Kanons fokussierte Literati-Elite der späten Ming-Zeit
interessierte,46 und schliesslich stellte Ricci die Verbindung zwischen den drei Sekten

und Schriftlichkeit auch selbst her, erklärte er doch in der oben zitierten Passage,
dass die drei Sekten überall, wo die chinesische Schrift verwendet werde, praktiziert

würden. Wenn aber auch vor allem spätere jesuitische China-Missionare ein
ausserordentliches Interesse insbesondere für den konfuzianischen Schriftkanon
entwickelten, stand das Faktum der schriftlichen Fixierung der von ihm
beschriebenen religiösen Traditionen bei Ricci eher im Hintergrund.47 Zwar
erwähnte er eingangs der Beschreibung jeder der drei «Sekten» die Existenz
zugehöriger Texte - bei der «Sekte der Literati» sogar namentlich die «Vier Bücher
und Fünf Lehren» (Quattro Libri e le Cinque Dottrine), welche chinesische Stu-

Hsia. A Jesuit in the Forbidden City (wie Anm. 5), 107.
Die Mission «von oben» als Strategie der gesamten jesuitischen China-Mission ist von
Liam Brockey zu Recht relativiert worden: Vgl. Brockey. Journey to the East (wie Anm.
24), 47. Gerade Matteo Ricci darf aber noch immer als einer ihrer Vertreter angesehen werden.

Zur Literati-Kultur der späten Ming-Zeit vgl. etwa Jonathan Spence. Die Rückkehr zum
Drachenberg: Ein Exzentriker im China des 17. Jahrhunderts. München 2009.
Die Jesuiten interessierten sich vor allem für die Textsammlung der «Vier Bücher» (sisha).
Die früheste Teilübersetzung davon fertigte bereits Michele Ruggieri an: Vgl. Knud Lund-
baek. The First Translation from a Confucian Classic in Europe, in: China Mission Studies

(1550-1800). Bulletin 1 (1979), 2-11. Einen Überblick über die verschiedenen Übersetzungen

bietet Werner Lühmann. Konfuzius: Aufgeklärter Philosoph oder reaktionärer Moral-
apostel? Wiesbaden 2003,21-47.



88 Nadine Amsler

denten zusammen mit der Schrift erlernen würden. Von der «Sekte des Buddha

Shakyamuni» wusste er aber lediglich zu berichten, dass deren Anhänger (nicht
näher spezifizierte) Bücher aus Indien ins Chinesische übersetzt hätten und von
den daoshi behauptete er gar. dass diese eigentlich keine eigenen Bücher besäs-

sen und ihre Schriften lediglich von den anderen Sekten abgeschrieben hätten.

Was Ricci aber an den «drei Sekten» wirklich interessierte, war nicht ihr
Schriftkanon. Vielmehr waren es auch bei ihm wieder die religiösen Praktiken,
auf die seine Abhandlung fokussierte. So schrieb er etwa von den Anhängern der
((Sekte des Laozi», dass sie in Tempeln lebten, teilweise aber gleichwohl verheiratet

seien, dass sie den König des Himmels verehrten und sich ein Paradies

versprächen, welches sie durch körperliche Übungen, Gebete und Medizin zu
erreichen suchten. Die daoshi seien ausserdem zuständig für Exorzismen und

Wettermagie, für Beerdigungen und Weihungen von Häusern. Aus dieser sich

konsequent auf religiöse Praxis konzentrierenden Beschreibung darf wohl
geschlossen werden, dass Ricci sich bei seiner Beschreibung der «drei Sekten»
nicht bewusst auf schriftlich fixierte religiöse Traditionen beschränkte, sondern
diese Beschränkung unbewusst mit dem Ordnungsschema der «Drei Lehren»
übernahm. Religion zeichnete sich im frühneuzeitlichen katholischen (und in

Riccis) Verständnis eben nicht in erster Linie dadurch aus, dass sie schriftlich
fixiert war, sondern durch die ((Zuordnung zu manifesten Vollzügen»/'

Ricci nahm durchaus wahr, dass sich mit seinem Konzept der ((drei Sekten»
die Fülle religiöser Praxis in China nur unvollständig erfassen liess. So fügte er
nach seiner Beschreibung der drei Sekten an, dass diese nur der Ursprung allen
Heidentums seien, der Teufel ihre Anzahl im Verlaufe der Zeit aber derart
vermehrt habe, dass es, wenn es auch vom Namen her nur drei seien, in Wirklichkeit

mehr als dreihundert Sekten in diesem Reich gebe/" Dies verweist darauf,
dass sich Ricci einer Inkongruenz zwischen dem diskursiven Konzept der sanjiao

und der beobachteten Realität, welche eine viel breitere Palette diffuser
religiöser Praxis aufwies, gewahr war. Der Vielzahl von «Untersekten», in die
Ricci die tre sette sich verzweigen sah, schenkte er in seiner Abhandlung allerdings

keine weitere Aufmerksamkeit.

Vgl. D'Elia. Fonti Ricciane (wie Anm. 25). Bd. 1. 117. Mit den «Fünf Lehren» meinte
Ricci die fünf Klassiker (wujing) des chinesischen Altertums.
Vgl. ebd.. 122 und 127. Die taoistische Lehre hat aber sehr wohl einen eigenen Schriftkanon,

beginnend mit dem Laozi zugeschriebenen Daodejing.
Vgl. ebd.. 127-129.
Ernst Feil. Religio, Bd. 3: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs im 17. und
frühen 18. Jahrhundert. Göttingen 2001. 474.
Vgl. D'Elia. Fonti Ricciane (wie Anm. 25). Bd. 1. 131.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 89

Die jesuitische Rezeption von Riccis Ordnung im 17. Jahrhundert

Riccis Abhandlung über die «drei Sekten» wurde dem europäischen literarischen
Publikum der Frühen Neuzeit in einer von Nicolas Trigault übersetzten und

redigierten Version unter dem Titel De Christiana Expeditione apud Sinas
bekannt. Auf die starken Abweichungen dieser Version von Riccis Manuskript
wurde bereits mehrfach hingewiesen.5" Hier sei lediglich erwähnt, dass Trigault
durch das Herauslösen von Riccis Abschnitt über die monotheistischen Religionen

in China das Kapitel «Über die verschiedenen Sekten» (das in der publizierten

Version bezeichnenderweise in «Über die verschiedenen falschen Sekten»

umbenannt wurde) noch stringenter mit dem .sa«/Vao-Konzept verband.34 Da

beim Verfassen frühneuzeitlicher Reiseberichte Abschreiben von früheren Autoren

eine gängige und akzeptierte Praxis war, verwundert es nicht, dass fast alle
missionarischen Autoren von China-Beschreibungen des 17. Jahrhunderts das

i-fl/7/ïao-Konzept durch Ricci und Trigault vermittelt aufgriffen. Auffallend ist
dabei jedoch, dass die Autoren im Verlaufe des 17. Jahrhunderts relativ flexibel
damit umgingen. So übernahm etwa Alvaro Semedo S.J. in seiner 1641

veröffentlichten Historiea relatione... della Cina Riccis Ordnung der «drei Sekten»

weitgehend, fügte dieser aber noch eine Beschreibung der heterodoxen Sekte des

Weissen Lotus (bailianjiao) an, welche durch den Kaiser verboten worden war.5

Und der für seine kartographischen Leistungen in China berühmt gewordene
Martino Martini S.J. erwähnte zwar die «drei Sekten» in seinem Novus Atlas
Sinesis (1655), ging dann aber ausführlich auf die geographische Ordnung
chinesischer Religion - insbesondere auf die heiligen Berge - ein.57 Die Jesuiten
Adrien Greson und Gabriel de Magalhäes schliesslich, die während der Qing-Erobe-

rung nach Peking verschleppt worden waren, beschrieben in ihren Berichten
eindrücklich die Förderung des tibetischen Buddhismus am Hof der neuen Man-
dschu-Herrscher.58

Dazu Mungello, Curious Land (wie Anm. 1), 46^9: Hsia. A Jesuit in the Forbidden City
(wiea\nm. 5). 287-290.
Nicolas Trigault, De Christiana expeditione apud Sinas suseepta ab Societate Jesu, ex P.

Matthaei Ricci ejusdem Societatis commentariis. Augsburg 1615, Kap. 11.

Zu Praktiken der Textproduktion vgl. Jürgen Osterhammel. Die Entzauberung Asiens (wie
Anm. 8). 176-208. Eine Untersuchung von Intertextualität in den Chinaberichten mit einem
Fokus auf Matteo Ricci bietet Bernhardt. Construction et enjeux (wie Anm. 26).

Vgl. Alvaro Semedo, Historiea relatione del gran regno della Cina: Divisa in due parti. Roma

1653 [1641], 117. Zur Sekte des Weissen Lotus vgl. Seiwert. Popular Religious Movements

and Heterodox Sects in Chinese History (wie Anm. 37).

Vgl. Martino Martini. Atlas extremae Asiae sive Sinaram imperii geographica descriptio.
Amsterdam 1655. 119. Vgl. dazu auch Gabriele Pollini. Martini's Approach to the
Religions of China: Notes on the Geography of Religions, in: Franco Demarchi/Riccardo Sacar-
tezzini (Hg.). Martino Martini: A Humanist and Scientist in Seventeenth Century China.
Trient 1996. 343-351.
Vgl. Adrien Greslon, Histoire de la Chine sous la domination des Tartares. Paris 1671, 31-
34: Gabriel de Magalhàes. Nouvelle relation de la Chine contenant la description des parti-
cularitez les plus considérables de ce grand empire. Paris 1689. 346-349. Magalhàes' Rela-



90 Nadine Amsler

Erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts fokussierten missionarische Autoren
wieder verstärkt auf Riccis Beschreibungsmodus der «drei Sekten»: Dann nämlich,

als die China-Jesuiten sich im Zuge des sich zuspitzenden Ritenstreits

gezwungen sahen, ihre Sicht auf China vor der römischen Kurie und einem
europäischen Lesepublikum zu verteidigen/1 Angegriffen wurden die Jesuiten von
Missionaren aus den Mendikanten-Orden: Der Dominikaner Domingo Navarrete
etwa hatte in seinen Tratados historicos... de China (1676) zwar die chinesische

religiöse Landschaft auch anhand des Modells der «drei Sekten» beschreiben,
dabei aber Riccis Deutung der «Sekte der Literati» als Erbin einer natürlichen
Gottesverehrung und damit auch seine Akkommodationsstrategie gänzlich
verworfen. Glaube man der Interpretation der chinesischen Klassiker durch chinesische

Gelehrte, so Navarrete. werde klar, dass die ((Sekte der Literati» einen
reinen Atheismus vertrete - eine Tatsache, die auch schon einige gelehrte Männer
der Gesellschaft Jesu festgestellt hätten.60 Dieser Angriff auf Riccis Interpretation

der konfuzianischen Lehre rief zahlreiche Reaktionen von Seiten der Jesuiten

hervor. So veröffentlichte etwa Philippe Couplet 1687 das jesuitische
Gemeinschaftswerk Confucius Sinarum Philosophus. eine Übersetzung der klassischen

Vier Bücher Chinas. In seinem ausführlichen, rund hundertseitigen «Vorwort»

zu diesem Werk griff er den Beschreibungsmodus der «drei Sekten» auf,
um die jesuitische Position im Ritenstreit zu stärken: Die «Sekte der Literati»
und deren Gründergestalt Konfuzius rückte er dabei in ein äusserst positives
Licht und stellte sie als Bewahrer der natürlichen Gottesverehrung vor, die in

China noch nach der Sintflut existiert habe.61 In dieser Darstellung kam nun der
buddhistischen und der taoistischen Lehre eine neue Rolle zu: jene der
«Zerstörerinnen» nämlich, welche für das Verschwinden der natürlichen Gottesverehrung

aus China verantwortlich seien. So hätten, erklärte Couplet, bereits die
Schüler des Laozi die Magie im Reich der Mitte eingeführt. Die Hauptschuld an

Chinas religiöser Degeneration trug aber seiner Meinung nach die von aussen
nach China eingedrungene buddhistische Lehre:

tion wurde postum veröffentlicht. Zum tibetischen Buddhismus am Flof der Mandschu vgl.
Elisabeth Bernard. The Qianlong Emperor and Tibetan Buddhism, in: James A. Millward
u.a. (Hg.). New Qing Imperial History: The Making of Inner Asian Empire at Qing Cheng-
de, London New York 2004. 109-135.
Zum Ritenstreit vgl. David E. Mungello (Hg.). The Chinese Rites Controversy: Its History
and Meaning. Nettetal 1994: George Vlinimaki. The Chinese Rites Controversv from Its
Beginning to Modem Times. Chicago 1985.

Vgl. Domingo Fernandez Navarrete. Tratados historicos. politicos. ethicos. y religiosos de
la Monarchia de China. Madrid 1676. 80f Mit dem Verweis auf «die gelehrten Männer der
Gesellschaft Jesu» spielte Navarrete auf eine Abhandlung Niccolò Longobardos S.J. an. die
bereits 1623 Riccis Interpretation der «Sekte der Literati» infrage gestellt hatte. Vgl. dazu
Niccolò Longobardo. Traite sur quelques points de la religion des chinois [1701]. in:
Wenchao Li Flans Poser (Flg.). Gottfried Leibniz. Discours sur la théologie naturelle des
Chinois: Mit einem Anhang, Frankfurt a. M. 2002. 113-1 56.

Philippe Couplet. Proëmialis Declaratio, in: Philippe Couplet u.a.. Confucius Sinarum
Philosophus. sive scientia sinensis latine exposita. Paris 1687, i-exiii. hier xxiv. lxxiv. lxxvij.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» ' 1

«Zweihundertsiebzig Jahre nachdem die Han-Dynastie an die Macht gekommen
war bzw. 65 n. Chr. drang eine äusserst hässliche Pest, verderblicher als jeder
Brand, mit königlicher Erlaubnis nach China: Die frevelhafte Sekte des Götzen
Buddha. Und gleichzeitig mit ihr wurde [...] der Aberglaube und schliesslich der
Atheismus [...] von Indien nach China getragen.»*'"

Während der «heissesten» Phase des Ritenstreits um 1700 wurde Couplets
neue Erzählform der schrittweise degenerierenden chinesischen Religion zur
geläufigsten Art, von den «drei Sekten» zu sprechen. So taucht dieses Narrativ
etwa auch in Louis Le Comtes Nouveaux Mémoires sur... la Chine (1696) auf.
einem Werk, das aufgrund seiner Lobreden auf Chinas natürliche Gottesverehrung

nur wenige Jahre nach seiner Publikation von der theologischen Fakultät
der Sorbonne verboten wurde.6"' Mit Couplets Narrativ, das den drei verschiedenen

Sekten unterschiedliche Rollen in der sich gewissermassen rückwärts
entwickelnden chinesischen Heilsgeschichte zudachte, wurde Riccis Konzept der
«drei Sekten» zugespitzt und gleichzeitig fest in ein christliches Denkschema

eingebettet, welches wegführte von seinen chinesischen Ursprüngen. Das Konzept

der «drei Sekten», das bei Ricci noch relativ lose neben dem Konzept der

natürlichen Vernunft stand, trat nun ganz in den Dienst des letzteren: Damit war
seine Verwendung tatsächlich zu einem Modus geworden, «gewissen missionarischen

Bedürfnissen» zu genügen, wie es Jordan Paper formuliert hat.64

Schluss

Matteo Riccis zwischen europäisch-christlichen und chinesischen Denkmustern

changierende Verwendung des saw/Vöo-Konzepts steht exemplarisch für die Art
und Weise, wie katholische Missionare in der Frühen Neuzeit chinesische Religion

beschrieben: Ausgehend von einem eigenen, christlichen Religionskonzept
integrierten sie neues Wissen über das Andere in das eigene Weltbild. Hatten
frühe China-Missionare wie Gaspar da Cruz und Martin de Rada in der zweiten
Hälfte des 16. Jahrhunderts vor allem disparate Beobachtungen und Informationen

über China in ihre Relationen integriert, diese aber noch ganz entlang christlicher

Erklärungsmuster und Ordnungsschemen angeordnet, zeichnet sich Riccis

Abhandlung über chinesische Religion dadurch aus, dass sie nicht nur einzelne
Informationen über chinesische religiöse Traditionen rezipierte, sondern sich

auch ein chinesisches Ordnungssystem zur Beschreibung derselben aneignete.

«Ducentis septuaginta post annis quam Han Familia rerum potiri caeperat: post Christum
vero annis quinque & sexaginta. teterrima pestis. & quovis incendio perniciosior, regia
authoritate Sinas invasit. idoli Fe [fo, Buddha] Secta nefaria: simul cum [...] superstitio-
nibus. cum atheismo denique. [...] ex Indiis in Chinam deportata.» ebd.. xxvij.
Vgl. Louis Le Comte. Nouveaux mémoires sur l'état présent de la Chine. Bd. 2. Paris 1696.
93-137. Zum Verbot durch die Sorbonne vgl. Jacques Davi. La condamnation en Sorbonne
des «Nouveaux Mémoires sur la Chine» du P. Le Comte: Les débuts de l'affaire, in:
Recherches de science religieuse. 37 (1950). 366-397.
Paper, The Spirits Are Drunk (wie Anm. 2). 5.



92 Nadine Amsler

Freilich war dies kein allgemein- und alleingültiges Ordnungsschema. Vielmehr
bildete es eine konfuzianische Elite-Perspektive auf chinesische religiöse
Traditionen ab. der Ricci aufgrund seiner Akkommodationsstrategie besonders nahe

stand. Diesem Umstand ist es auch geschuldet, dass Ricci gewisse Inkonsisten-

zen in seiner Relation nicht vermeiden konnte. Er bemerkte zwar die sich nicht

lediglich auf die ((Drei Lehren» beschränkende Vielfalt der religiösen Landschaft
Chinas, konnte diese aber nicht adäquat beschreiben.

Die auf Ricci folgenden missionarischen Autoren übernahmen von ihm den

Beschreibungsmodtis der «drei Sekten» mehrheitlich. Während des grössten
Teils des 17. Jahrhunderts gingen sie aber relativ flexibel damit um. Das Modell
wurde durch Neuinfonriationen ergänzt oder aber mit anderen Systematisierungen,

etwa Martinis geographischer Ordnung, kombiniert. Erst gegen Ende des

17. Jahrhunderts lässt sich die Verfestigung eines europäisch-jesuitischen Narrativa

um die «drei Sekten» feststellen: Unter dem Zeichen verhärteter Fronten im

Ritenstreit systematisierte und vereinheitlichte sich auch die Rede über die «drei
Sekten» - und entfernte sich damit von der chinesischen Lebenswelt.

Bis zu der im späten 19. Jahrhundert voll ausgebildeten europäischen
Vorstellung von den drei chinesischen (Welt-)Religionen Konfuzianismus. Taoismus
und Buddhismus ist es von da aber noch ein weiter Weg. Denn so stark sich

europäische Vorstellungen von Religion im Europa des 17. Jahrhunderts von
denen Chinas unterschieden: Ihnen war gemeinsam, dass sie eben gerade noch

nicht eindeutig festgeschriebene, verfestigte Konzepte im Sinne des 19. Jahrhunderts

waren, sondern ein variables Bedeutungsfeld bezeichneten und die sichtbare

religiöse Praxis ins Zentrum ihres Interesses rückten. Insofern ist es zwar
durchaus richtig, wenn genealogische Studien die folgenschwere europäische
Systematisiening chinesischer Religion in drei Sekten bei den frühneuzeitlichen
Missionaren - und insbesondere Matteo Ricci - verorten. Betrachtet man diese

Systematisierung aber in ihrem historischen Kontext, so rücken zahlreiche
Austauschprozesse in den Blick, die auf den Kontakt zwischen Missionaren und den

zu missionierenden Gesellschaften und deren relisiiösen Traditionen verweisen.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 93

«Sie meinen, die drei Sekten seien eins». Matteo Riccis Aneignung des sanyao-Konzepts
und ihre Bedeutungfür europäische Beschreibungen chinesischer Religion im 17.
Jahrhundert

Die heute in westlichen Ländern geläufige Unterteilung chinesischer Religion in Konfu-
zianismus. Taoismus und Buddhismus geht auf die katholischen Missionare der Frühen
Neuzeit zurück. Sinologen haben zurecht darauf hingewiesen, dass diese Beschreibungsart

- teilweise aufgrund eurozentrischer Vorannahmen - gravierende blinde Flecken
aufweist. Dieser Aufsatz zeigt, dass die Religionsbeschreibungen der China-Missionare
jedoch nicht lediglich Selbstbespiegelungen waren, sondern im Austausch mit der
chinesischen Gesellschaft entstanden. Dies zeigt sich besonders deutlich in der China-Beschreibung

des Jesuiten Matteo Ricci, welche die erste elaborierte Abhandlung über Chinas
«drei Sekten» enthält. Ricci eignete sich das chinesische Konzept der «Drei Lehren» (sanjiao)

an. eine Wahl, die in engem Zusammenhang mit der von ihm verfolgten Akkommo-
dationsstrategie stand. Sein Beschreibungsmodus der «Drei Sekten» wurde in späteren
missionarischen Relationen des 17. Jahrhunderts vielfach aufgegriffen.

«Les trois sectes ne font qu 'une». Matteo Ricci. Appropriation du concept de sanjiao et
signification pour les descriptions européennes de la religion chinoise au 1 Tme siècle

La division courante dans les pays occidentaux de la religion chinoise en trois parties -
confucianisme, taoïsme et bouddhisme - remonte aux missionnaires catholiques de
l'époque moderne. Les sinologues ont ajuste titre fait remarquer que cette description,
basée notamment sur des idées préconçues eurocentriques, présente d'importantes lacunes.
Cet article montre toutefois que les descriptions de la religion par les missionnaires en
Chine n'étaient pas simplement des projections de soi, mais le résultat d'échanges avec la
société chinoise. Ceci est particulièrement perceptible dans la description de la Chine par
le jésuite Matteo Ricci, qui contient la première étude élaborée des «trois sectes» en
Chine. Ricci s'est approprié le concept chinois des «trois enseignements» (sanjiao), un
choix intimement lié à la stratégie d'accommodation qu'il poursuit. Ultérieurement, son
mode de description des «trois sectes» a été repris maintes fois au cours du 17eme siècle
dans le contexte missionnaire.

«They believe that the three sects are one». Matteo Ricci 's Appropriation ofsanjiao and
its Importance for European Accounts of Chinese Religion in the 17th Century

Nowadays in Western countries Chinese religion is conventionally divided into
Confucianism, Taoism and Buddhism, but this distinction originated from Catholic missionaries
in the early modern period. Sinologists have pointed out that this characterization, based
partly on Eurocentric assumptions, is severely inadequate. As this paper shows, such
characterizations by the missionaries in China were not merely self-reflecting, but arose through
interaction with Chinese society. This is particularly apparent in the descriptions of China
by the Jesuit Matteo Ricci, who provided the earliest detailed treatment of China's «three
sects». Ricci adopted the Chinese concept of the «three teachings» (sanjiao), a choice
which fitted well with the accommodation strategy that he followed. His descriptive
model of three sects was copied in many later missionary accounts in the 17' century.

Schlüsselbegriffe - Mois clés - Keywords
China - Chine - China, Europa - Europe - Europe, Frühe Neuzeit - époque moderne -
early modem period. Katholische Mission - mission catholique - Catholic mission,
Chinesische Religion - religion chinoise - Chinese religion. Drei Lehren (sanjiao) - trois
enseignements (sanjiao) - Three teachings (sanjiao), Religionsbegriff - concept de
religion - concept of religion, Kulturkontakt - contact culturel - Cultures in contact.
Fremdwahrnehmung - perception de l'Autre - perception of the Other, Akkommodation -
accommodation - accommodation, Matteo Ricci - Matteo Ricci - Matteo Ricci.

Nadine Amsler, M.A. SNF-Projektmitarbeiterin am Historischen Institut/Universität Bern.




	"Sie meinen, die drei Sekten seien eins" : Matteo Riccis Aneignung des sanjiao-Konzepts und ihre Bedeutung für europäische Beschreibungen chinesischer Religion im 17. Jahrhundert

