Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 105 (2011)

Artikel: "Sie meinen, die drei Sekten seien eins" : Matteo Riccis Aneignung des
sanjiao-Konzepts und ihre Bedeutung fur europaische Beschreibungen

chinesischer Religion im 17. Jahrhundert
Autor: Amsler, Nadine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Sie meinen, die drei Sekten seien eins»

Matteo Riccis Aneignung des sanjiao-Konzepts und ihre
Bedeutung fiir europdische Beschreibungen chinesischer
Religion im 17. Jahrhundert™

Nadine Amsler

Die Jesuiten werden von Sinologen oft als frithe Vermittler von China-Wissen
nach Europa aufgefiihrt. Dabei wird auch erwihnt, dass sie nicht nur Wissen,
sondern auch einige hartnackige, bis heute wirksame Vorurteile {iber China in
Europa verbreitet hiitten. So identifiziert etwa der Religionswissenschaftler und
Sinologe Jordan Paper bei den Jesuiten die Ursache fiir ein jahrhundertelanges
europdisches Missverstdndnis tiber chinesische Religion: Threr christlich-missio-
narischen Wahrnehmung sei es zu verdanken, dass sich Generationen von China-
Wissenschattlern nur mit den drei so genannten chinesischen «Schriftreligionen»
— Konfuzianismus, Taoismus und Buddhismus — auseinandergesetzt hitten und
dabei das weite und zum Verstdndnis chinesischer Religion zentrale Feld volks-
religioser Praktiken véllig ausser Acht gelassen hitten.” Neuere Forschungen
haben freilich betont, dass die in China als «Drei Lehren» (sanjiao) bekannten
religiosen Traditionen erst im 19. Jahrhundert zu «(Welt-)Religionen» im heuti-
gen Verstdndnis mit der bekannten «ismus»-Endung wurden — als sich das euro-
pdische Konzept der Religion globalisierte bzw. einen universellen Anspruch
entwickelte.” Aber die europidische Tradition der Unterteilung chinesischer Reli-

*

Ich danke Prof. Dr. Karénina Kollmar-Paulenz fiir die Betreuung der mit diesem Aufsatz in
Zusammenhang stehenden Studien und Nadir Weber fiir Anregungen und kritische Lektiire.
Der Aufsatz gibt chinesische Begriffe in der Pinyin-Umschrift wider. Die Ubersetzungen
von Quellenzitaten ins Deutsche stammen von mir.

José Fréches bezeichnet die Jesuiten als «Protosinologen»: José Fréches, La sinologie, Paris
1975, 9-33. Ein vergleichbarer Zugang auch bei David E. Mungello, Curious Land: Jesuit
Accommodation and the Origins of Sinology, Stuttgart 1985,

Vgl. Jordan Paper, The Spirits are Drunk: Comparative Approaches to Chinese Religion,
New York 1995, 4-5. Siehe auch Jordan Paper, Religion, in: Wu Dingbo/Patrick D. Mur-
phy (Hg.), Handbook of Chinese Popular Culture, Westport 1994, 77-92, hier 77.

Vgl. Tomoko Masuzawa, The Invention of World Religions: Or, How European Universa-
lism Was Preserved in the Language of Pluralism, Chicago/London 2005. Der Religionsbe-
ariff der Frithen Neuzeit unterscheidet sich hingegen erheblich vom protestantisch geprig-
ten Religionsbegriff des 19. Jahrhunderts. Vgl. dazu die begriffsgeschichtliche Arbeit von

SZRKG, 105 (2011), 77-93



78 Nadine Amsler

gion® in drei Lehren nimmt tatsiichlich mit den katholischen Missionaren, die seit
dem spéten 16. Jahrhundert nach China kamen, ihren Anfang: Die friiheste ela-
borierte Abhandlung iiber Chinas «drei Sekten» (tre sette) verfasste der italieni-
sche Jesuit Matteo Ricci, der von 1583 bis zu seinem Tod 1610 in China (die
letzten zehn Jahre davon in Peking) lebte.” Sie wurde von Riccis Ordensbruder
Nicolas Trigault 1615 in einer Relation unter dem Titel De Christiana Expediti-
one apud Sinas erstmals verdftentlicht. Fiel die Beschreibung des Felds chinesi-
scher Religion durch die vereinzelten missionarischen Autoren vor Ricci noch
relativ uneinheitlich aus, setzte sich mit ihm der Beschreibungsmodus der «drei
Sekten» in européischen Reisebeschreibungen iiber China (d.h. im 17. Jahrhun-
dert vor allem: missionarischen Berichten) durch.” Matteo Ricci, der gemeinhin
als Begriinder der Akkommodationsstrategie und somit als geistiger Vater der
jesuitischen China-Mission gesehen wird.” fithrte also auch in Bezug auf die
Beschreibung chinesischer Religion eine Wende herbei.

Ist es aber gerechtfertigt, die Beschreibung chinesischer Religion durch die
frithneuzeitlichen Missionare allein auf eine missionarische « Wahrnehmungsver-
zerrung» zu reduzieren, die als eine Art hermetischer Diskurs ein von chinesi-
schen Realitidten abgekoppeltes Eigenleben fiithrte? Der vorliegende Aufsatz will
anhand von Riccis Abhandlung (und mit Riick- und Vorgriffen auf die Berichte
einiger seiner Vorgdnger und Nachfolger) zeigen, dass das missionarische
Schreiben {iber chinesische Religion mit dem Konzept eines «orientalistischen»

Ernst Feil, Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs, 3 Bde.. Gottingen
1986-2001. Fiir eine Problematisierung des Religionsbegriffs (oder eines Aquivalents) in
China, siche Joseph Adler, Chinese Religion: An Overview, in: Lindsay Jones (Hg.). Ency-
clopedia of Religion, Bd. 3, Detroit 2005, 1580-1613, insbes. 1580f,, sowie die Beitrdge in
Dai Kangsheng/Zhang Xinying/Michael Pye (Hg.), Religion and Modernization in China:
Proceedings of the Regional Conference of the International Association for the History of
Religions Held in Beijing, Cambridge 1995.

Der Begriff «chinesische Religion» wird im Folgenden heuristisch verwendet: Er be-
zeichnet jene Elemente chinesischer Kultur, die von den Missionaren dem Begriff der Re-
ligion oder damit zusammenhidngenden Konzepten zugeordnet wurden. Deren Ordnung
oder Einteilung in eine Mehrzahl von «Religionen» gilt es erst noch zu eruieren.

Zu Matteo Ricei sind anldsslich seines 400-jdhrigen Todestags 2010 zahlreiche Publika-
tionen erschienen. Ronnie Po-Chia Hsia hat eine umfassende Biographie verfasst, die auch
intensiv chinesische Quellen rezipiert: Ronnie Po-chia Hsia, A Jesuit in the Forbidden City:
Matteo Ricci 1552-1610, Oxford 2010. Alter. aber immer noch lesenswert: Jonathan
Spence, The Memory Palace of Matteo Ricei. New York 1985,

Die katholischen Missionare und insbesondere die Jesuiten hatten im Europa des 17. Jahr-
hunderts ein weitgehendes Monopol ber Informationen zu China. Zum frithneuzeitlichen
Genre des Reiseberichts siehe die Beitridge in Peter I. Brenner (Hg.), Der Reisebericht: Die
Entwicklung einer Gattung in der deutschen Literatur. Frankfurt a. M. 1988, darin insbes.
Justin Stagl, Die Methodisierung des Reisens im 16. Jahrhundert (140-177) und Jirgen Os-
terhammel, Reisen an die Grenzen der Alten Welt: Asien im Reisebericht des 17. und 18,
Jahrhunderts (224-260).

Zur Akkommodationsstrategie vel. Johannes Bettray, Die Akkommodationsmethode des P.
Matteo Ricci S.1. in China, Rom 1955.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 79

Diskurses nur ungeniigend gefasst wird.® Vielmehr muss die missionarische
Reiseliteratur, so die im Folgenden auszufiihrende These, als der Versuch ver-
standen werden, neues Wissen tiber China in das bekannte christliche Weltbild
zu integrieren. Anstatt die missionarischen China-Darstellungen ausschliesslich
auf ihre Selbstbespiegelung hin zu befragen, soll deshalb vielmehr versucht
werden, ihre Informationsverarbeitung und Aneignungsvorginge zu dokumentie-
ren. Dabei wird gezeigt, dass die Missionare bei der Beschreibung chinesischer
Religion zwar sehr wohl auf vertraute christliche Kategorien zurlickgriffen, dass
ihr Schreiben aber nicht im luftleeren Raum statttand, sondern sich durch man-
nigfaltige Bezugnahmen deutlich im China der spdten Ming- bzw. der frithen
Qing-Zeit (und oft auch spezifischer in einem bestimmten geographischen Raum
oder einem sozialen Milieu) verorten lisst.”

Im Folgenden wird der Frage nachgegangen, in welchen europdisch-christli-
chen und chinesischen Kontexten Matteo Riccis Unterteilung chinesischer Reli-
gion in «drei Sekten» zu verorten ist. Es soll dabei gezeigt werden, dass sich
Ricci in seiner Abhandlung das chinesische Konzept der «Drei Lehren» (sanjiao)
aneignete und damit einen neuen, zwischen europdischen und chinesischen Ord-
nungsmustern changierenden Beschreibungsmodus fiir chinesische Religion
schuf.'” Ausserdem soll Riccis Abhandlung iiber chinesische Religion als Wen-
depunkt in der Geschichte der Religionsbeschreibung in missionarischen China-
Berichten in den Blick genommen werden. Deshalb werden in einem ersten Telil
missionarische Beschreibungsformen chinesischer Religion vor Matteo Ricci
vorgestellt. Nach der Analyse von Riccis Abhandlung wird dann in einem ab-
schliessenden Teil die Frage nach der (vor allem jesuitischen) Rezeption von
Riccis Beschreibungsmodus im Verlauf des 17. Jahrhunderts aufgegriffen.

In Zusammenhang mit chinesischer Religion und missionarischer Wahmehmung hat jlingst
Urs App den «Orientalismus»-Begriff verwendet. Vgl. Urs App, The Birth of Orientalism,
Philadelphia/Oxford 2010. Jiirgen Osterhammel hat aber darauf hingewiesen, dass in der
Frithen Neuzeit zentrale Voraussetzungen fiir einen orientalistischen Diskurs, den Edward
W. Said vor allem im 19. Jahrhundert verortet, noch nicht gegeben sind: Es fehlen die impe-
rialen Voraussetzungen und das europdische wissenschaftliche Kompetenzmonopol. Vgl.
Jirgen Osterhammel, Die Entzauberung Asiens: Europa und die asiatischen Reiche im 18.
Jahrhundert, Miinchen 1998, 22.

Neuere historische Forschungen iiber die China-Mission betonen verstdrkt Interaktionen
zwischen chinesischen Akteuren und Missionaren sowie den Austausch von Ideen und
Konzepten: Vgl. dazu Nicolas Standaert, Methodology in View of Contact Between
Cultures: The China Case in the 17th Century, Hong Kong 2002 (CSRCS Occasional Pa-
pers 11), sowie Eugenio Menegon, De «I’histoire des missions» a «I’histoire des chrétiens
chinois», in: Benoit Vermander/Claude Larre (Hg.), Le Christ chinois: Héritages et espé-
rance, Paris 1998. 99-110. Als Uberblickswerk ausserdem unentbehrlich: Nicolas Standaert
(Hg.), Handbook of Christianity in China, Bd. 1: 635-1800, Leiden/Boston/Kaéln 2001.
Altere Untersuchungen zur missionarischen Beschreibung chinesischer Religion haben die-
sen Aneignungsprozess gar nicht oder nur summarisch in den Blick genommen: So etwa
Mungello, Curious Land (wie Anm. 1), 55-72; Jean-Pierre Duteil, Le Mandat du Ciel: Le
role des jésuites en Chine, Paris 1994, 133-158, zum sanjiao-Konzept insbes. 129-131.

10



20 Nadine Amsler

Religidse Praxis im Blick friiher China-Missionare

Bevor es den Jesuiten Michele Ruggieri und Matteo Riccil dank der von thnen
verfolgten Akkommodationsstrategie in den 1580er Jahren gelang, in der kanto-
nesischen Stadt Zhaoqing eine Missionsresidenz zu griinden, versuchten zahlrei-
che Missionare vor allem aus den Mendikantenorden ab der Mitte des 16. Jahr-
hunderts erfolglos. sich in China niederzulassen.'' Thr Kontakt mit der chinesi-
schen Gesellschaft beschrinkte sich deshalb auf die Teilnahme an kurzen Han-
delsmissionen in siidchinesische Stadte. Entsprechend zeugen die frithen Missio-
nars-Relationen von einem relativ geringen Wissen tiber China und chinesische
Religion. Dies ldsst sich etwa an den Abhandlungen des Dominikaners Gaspar
da Cruz und des Augustiners Martin de Rada zeigen, den Autoren zweier der frii-
hesten von Missionaren verfassten Relationen iiber das Ming-zeitliche China.'”

Caspar da Cruz, der 1556 im Gefolge einer portugiesischen Handelsmission
einige Wochen in Kanton weilte, beschiftigte sich in seinem Tractado... da
China (1569/1570)." der ersten in Europa selbstindig publizierten China-Rela-
tion, vor allem mit der Frage. wie es in China um das Christentum stehe. Er sah
im weiblichen Bodhisattva Guanyin (Avalokitesvara), dessen Abbildung als kin-
derbringende Gottheit in der spiten Ming-Zeit teilweise verbliiffende Ahnlich-
keiten mit zeitgleichen europiischen Mariendarstellungen aufwies.”” den Beweis
fiir einen fritheren Besuch des Apostels Thomas in China:

«In Kanton gibt es in der Mitte des Flusses [...] eine kleine Insel mit einer Art
Kloster [...]: Darin war eine sehr gut gemachte [Statue einer] Frau mit einem Kind
an threm Hals, und davor brannte eine Lampe. [...] [D]ies mag vielleicht das Bild-
nis unserer Muttergottes sein, gemacht vom Apostel Thomas oder von den frithen
Christen, die er dort zuriickliess.» "

Die Missionare scheiterten an der Abschottungspolitik der Ming-Dynastie, die als eine Re-
aktion aut die im 16. Jahrhundert zunehmenden Piratenangriffe auf die Kiisten Chinas zu-
riuckzufiihren ist. Vgl. Jacques Gernet. Die chinesische Welt: Die Geschichte Chinas von
den Anfingen bis zur Jetztzeit, Frankfurt 1997 [1972], 354-358. Zu Chinas restriktiver Po-
litik gegentiber Fremden vgl. auch Donald F. Lach/Edwin J. Van Kley (Hg.). Asia in the
Making of Europe, Bd. 1/2: The Century of Discovery, Chicago/London 1994, 732.

Zu den Biographien der beiden Autoren vgl. Charles Boxer, Introduction. in: Boxer (Hg.).
South China in the Sixteenth Century: Being the Narratives of Galeote Pereira, Fr. Gaspar
da Cruz, O.P., Fr. Martin de Rada, O.E.S.A., Nendeln 1967 [1953], xvii-xci, v.a. [vili—xcl.
Im Folgenden zitiert aus Gaspar da Cruz. Tractado em que se contam muito por estenso as
cousas da China, com suas particularidades, e assi do reyno d’Ormuz, Lissabon 1829
[1569]. Das Werk wurde von Charles Boxer ins Englische iibersetzt: Boxer (Hg.). South
China in the Sixteenth Century (wie Anm. 12), 44-239,

Vgl. Lars Peter Laamann. Von Bodhisattva Guanyin zur Jungfrau Maria: Einige Aspekte
zur Inkulturation des Christentums im China des 18. und friihen 19. Jahrhunderts. in: Spiri-
ta, 1 (1998). 4-11: Wakakuwa Midori, The Iconography of the Virgin Mary in Japan and Its
Transformation: Chinese Buddhist Sculpture and Maria Kannon. in: M. Antoni J. Ugerler
(Hg.). Christianity and Cultures. Japan and China in Comparison 1543-1644, Rom 2009,
226-248.

«Na cidade de Cantdo no meo do rie [...]. esta hua ilheta pequena, na qual esta hua maneira
de moesteiro [...]: no qual estava hua molher muito bem feita com hu menino no collo. ¢



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 81

Die These, dass der Indien-Apostel auch entferntere Weltgegenden wie etwa
China oder das neu entdeckte Amerika missioniert haben koénnte, war in europii-
schen Reiseberichten des 16. und 17. Jahrhunderts weit verbreitet.'® Bei da Cruz
wurde sie Teil seiner Strategie, das unbekannte Andere entlang des Bekannten,
Eigenen zu ordnen. Da Cruz fiihrte in seiner Abhandlung nur disparate Informa-
tionen (iber die Religion der Anderen auf: So schrieb er etwa, dass es in China
Tempel, Idole und Opfer gebe, auch erwihnte er die Tempelorakel und das chi-
nesische Neujahrsfest.'” Eine genuine, zusammenhingende Ordnung oder gar
Unterteilung in unterschiedliche religidse Traditionen erkannte er aber in der
siidchinesischen religiosen Landschaft nicht. Vielmehr beschrieb er chinesische
Religion mit christlich-polemischen Begriffen wie «Gétzenverehrungen» (ido-
latrias) oder allgemeinen wie «Anbetungen» (adoragées). Die einzige genauer
identifizierte religiose Entitdt, die im Tractado genannt wurde, war denn auch
keine autochthone chinesische, sondern der Islam, von dem da Cruz erleichtert
feststellte, dass er in China nur geringe Erfolgschancen habe, da die Menschen
dort «unter allen Fleischsorten das Schweinefleisch am besten mogen».' Sein
Bild chinesischer Religion hingegen blieb diffus: Teilweise entsteht sogar der
Eindruck, dass er — etwa wenn er das infantile Verhalten der ihre falschen Gotter
abwechselnd umwerbenden und beschimpfenden Gotzenverehrer beschrieb —
Inkohdrenz bereitwillig hinnahm, waren doch Aberglaube und Gotzenverehrung
nach christlicher Vorstellung an und fiir sich etwas «Unordentliches»."

Auch der Augustiner Martin de Rada, der 1575 an einer Expedition nach Fu-
zhou teilnahm, orientierte sich in dessen unverdftentlichter Relacion verdade-
ra... del reyno de Taibin™ bei der Beschreibung chinesischer Religion stark an

tinha hua alampada diante acesa. [...] [B]em podia ser imagem de nossa seflora, feita polos
christaos antigos que alli deixou sam Thome, ou por sua ocasiam feita.» Da Cruz, Tractado
em que se contam muito por estenso as cousas da China (wie Anm. 13), 163f.

Vgl. Alain Milhou, Die Neue Welt als geistiges und moralisches Problem (1492-1609), in:
Handbuch der Geschichte Lateinamerikas, Bd. 1, Stuttgart 1994, 274-296, hier 279-282.
Vgl. da Cruz, Tractado em que se contam muito por estenso as cousas da China (wie Anm.
13), 165-167.

«E comoquer que antre todos os manjares ho porco estimem mais, he quasi impossivel
tornarem se mouros.» Ebd., 169, Da Cruz’ Interesse am Islam in China verwundert nicht,
wurde dieser doch im christlichen Europa des 16. Jahrhunderts aufgrund seiner Expansion
als religiose Bedrohung wahrgenommen. Vgl. Jean Delumeau, La peur en Occident, Paris
1978, 342-355.

Vgl. da Cruz, Tractado em que se contam muito por estenso as cousas da China (wie Anm.
13), 165, 168. Das lacherlich Machen von indigenen religiésen Vorstellungen und das Hin-
weisen auf vermeintliche Inkohédrenzen in deren Argumentationen ist eine hdufig anzutref-
fende Strategie missionarischer Selbstvergewisserung. Vel. Ines Zupanov, Missionary Tro-
pics: The Catholic Frontier in India (16th—17th Centuries), Ann Arbor 2005, 181; Anthony
Pagden, The Fall of Natural Man: The American Indian and the Origins of Comparative
Ethnology, Cambridge 1982.

Martin de Rada, Relacion verdadera de las cosas del reyno de Taibin, por otro nombre
China, y del viaje que a el hizo el muy reverendo padre fray Martin de Rada, provincial que
fue del orden del glorioso doctor de la yglesia San Agustin, que lo vio y anduvo en la
provingia de Hocquien afio de 1575 [unvertftentlicht]. Im Folgenden zitiert nach dem

20



82 Nudine Amsler

christlichen Kategorien. In seinen zwei Kapiteln, die er der religiosen Landschaft
Chinas widmete, beschrieb er diese nach einem katholisch anmutenden Modell
mit oberstem Gott und ithn umgebenden Heiligen: «[D]er einzige. den sie fiir den
wahren Gott halten, ist der Himmel, denn alle anderen [Go6tzen] betrachten sie
nur als Firbitter, durch welche sie zum Himmel, den sie tian nennen, beten
[..]»"' Betrachtet man aber die Informationen, mit denen de Rada dieses proto-
typische katholische Modell anfiillte, wird klar, dass er bereits einiges mehr iiber
China erfahren hatte als sein Vorginger da Cruz. So verwies er nicht nur aut die
fiir die offizielle Religion Chinas zentrale Verehrung des Himmels (rian),”” son-
dern ging bei der Beschreibung der als «Flirbitter» auftretenden Go6tzen auch na-
mentlich auf die in Stidchina zentralen Kulte des bereits erwdhnten Bodhisattvas
Guanyin und der als Schutzgéttin der Fischer verehrten Mazu ein:

«Am meisten verehren sie eine Frau, die sie Guanyin nennen [...]. Die Seeleute
aber ziehen eine andere Frau vor, die Mazu genannt wird; sie wurde in der Provinz
Fujian im Dorf Puhui nahe Xinghua geboren. Sie sagen, dass sie auf der unbe-
wohnten Insel Vichiu [...] ein einsames Leben gelebt habe.»*

Diese prominente Erwidhnung Mazus gibt Aufschluss iiber die spezifisch siid-
chinesische, kiistennahe Perspektive de Radas auf chinesische Religion, wurde
diese Gottheit doch vor allem in Chinas siidlichen Provinzen in Meeresnihe
verehrt. Die prominente Stellung, die thr in der Relacion zugedacht wurde, zeugt
von einem «lokalen» Blick auf chinesische Religion — der tibrigens danach wie-
der aus den Missionsberichten verschwand: In spédteren Beschreibungen wurde
Mazu kaum noch erwihnt.

Beide Autoren, da Cruz und de Rada, ordneten neue, durch Beobachtung oder
Informanten und Ubersetzer erhaltene Informationen iiber chinesische Religion

digitalisierten Manuskript der Bibliothéque nationale de France. Paris [Fonds Espagnol 325,
fol. 16-31], abrufbar auf der Homepage der Escola d’Estudis de 1'Asia Oriental, Universitat
Pompeu Fabra, Barcelona: http://www.upf.edu/asia/projectes/che/s16/radapar.htm [29.6.
2011]. Eine englische Ubersetzung wurde von Charles Boxer publiziert: Boxer (Hg.), South
China in the Sixteenth Century (wie Anm. 12), 241-310. Taibin [daming, «Grosse Ming»|
1st eine Selbstbezeichnung der Ming-Dynastie.

«[Alquien por verdadero dios tienen es al ¢ielo que a todos los demas ponen por interge-
sores para que rrueguen al ¢ielo que ellos llaman Thien [...].» De Rada. Relacion verdadera
de las cosas del reyno de Taibin (wie Anm. 20), fol. 29v.

Zur oftiziellen Religion im China der Ming-Dynastie vgl. Romeyn Tatlor, Official Religion
in the Ming, in: Denis Twitchett/John K. Fairbank (Hg.). The Cambridge History ot China,
Bd. 8: The Ming Dynasty, 1368-1644, vol. 2, Cambridge 1998, 840-892.

«[A]quien mas onrra hazen es a una muger llamada Quanin [Guanyin] [...]. pero los
navegantes aotra muger llamada neoma [Mazu] natural de la provingia de hocquien [Fujian]
de una aldea de hinhua llamada puhui. dizen que hizo vida solitaria en la isla de Vichiu
despoblada [...].» De Rada, Relacion verdadera de las cosas del reyno de Taibin (wie Anm.
20), fol. 29v. Neoma (Niangma, «Mutter») ist ein Beiname der Meeresgéttin. Die Pinyin-
Umschrift von Vichiu ist mir unbekannt. Zum Mazu-Kult vgl. Florian Reiter, Religionen in
China: Geschichte, Alltag, Kultur, Miinchen 2002, 14-21.



«Sie meinen, die drei Sekten seien einsy 83

anhand ihnen bekannten, katholischen Kategorien.” Ihren Relationen ist gemein-
sam, dass sie sich auf den spezitischen Kontext der siidchinesischen Kontaktzone
bezogen und sich vor allem auf lokal verankerte religiose Kulte und Praktiken,
sei dies von spezitischen Gottheiten (Mazu und Guanyin) oder von nicht genauer
bestimmten «Gotzen» konzentrierten. Gestiftete, institutionalisierte und vor al-
lem schriftlich fixierte religiose Traditionen gerieten dabei nicht in den Blick der
Autoren. Die religiosen Praktiken und die zugehorige materielle Kultur, die da
Cruz und de Rada beschrieben, fielen vielmehr in den Bereich diffuserer Volks-
religiositit.

«Drei Sekten»: Matteo Riccis neue Ordnung chinesischer Religion

Eine Fokussierung auf die heute als «Schriftreligionen» qualifizierten drei Leh-
ren trat erst mit Matteo Ricci ein, der mit seinen postum verdffentlichten Auf-
zeichnungen die zweifellos einflussreichste europdische China-Relation der
Frithen Neuzeit verfasste.”” Im ersten Teil seines Werkes, einer Landesbeschrei-
bung, widmete Ricci den religiosen Angelegenheiten Chinas zwei Kapitel: ein
erstes iiber den Aberglauben (Delle superstitioni et [...] abusi) und ein weiteres
iiber die religiosen Sekten (Di varie sette).”® Zwei leitende Konzepte zur
Beschreibung der religiosen Landschaft Chinas tauchen darin auf: einerseits die
Unterscheidung zwischen falschen, abergldaubischen Brauchen und solchen, die
als natiirliche Gottesverehrung (legge naturale) eingestuft wurden, und ander-
seits das Konzept der Sekte (setta). Hier soll nur kurz auf das Konzept der natiir-
lichen Gottesverehrung eingegangen werden, das in der Rezeption von Riccis
«dre1 Sekten» eine wichtige Rolle spielen wird. Es geht auf eine Religionsklassi-
fikation des Theologen Ramoén Llull zuriick, der im 13. Jahrhundert bei den
«ungldubigen Barbaren» zwischen solchen unterschied, die dem Gotzendienst

Vor Ruggieri und Ricci verfiigten die China-Missionare iiber keine systematischen Chine-
sisch-Kenntnisse; sie waren auf Ubersetzer angewiesen. Zur deren Rolle in der Produktion
frithneuzeitlicher Reiseberichte vgl. Osterhammel, Die Entzauberung Asiens (wie Anm. 8),
128-136. Zu Sprachkenntnissen in der chinesischen Jesuitenmission vgl. Matthew Brockey,
Journey to the East: The Jesuit Mission to China, 1579-1724, Cambridge Mass./London
2007, 241-286.

Ricci war nicht der erste Européer, der die «Drei Lehren» erwidhnte: Ein — allerdings von
frithen China-Missionaren nicht weiter rezipierter — Hinweis darauf findet sich bereits um
1550 in der phantastischen Relation von Ferndo Mendes Pinto. Vgl. Duteil, Le Mandat du
Ciel (wie Anm. 10), 129. Ich stiitze mich im Folgenden auf die Manuskript-Edition von
Riccis Werk: Pasquale M. D’Elia, Fonti Ricciane: Storia dell’introduzione del Cristianesi-
mo in Cina, 3 Bde., Rom 1942,

Auf die Landesbeschreibung, die den Titel «Della entrata della Compagnia di Giesu e
Christianita nella Cina» tragt, liess Ricci als zweiten Teil eine Geschichte der katholischen
Mission in China folgen. Dadurch erhielt auch der «ethnologisch» anmutende erste Teil
eine Funktion im Missionsunterfangen: Wissen tiber das Andere war nach jesuitischer Vor-
stellung zentrale Voraussetzung fiir dessen Missionierung. Dazu auch Matthieu Bernhardt,
Construction et enjeux du savoir ethnographique sur la Chine dans I’ceuvre de Matteo Ricci
S.J., in: Archivum Historicum Societatis lesu, 89 (2010), 321-344, hier 324.

26



34 Nadine Amsler

anhingen und solchen, welche durch das Licht thres Verstandes (/umen naturale)
eine natiirliche Gottesverehrung kannten.”” Ricci griff diese Unterscheidung in
einer vielzitierten Passage auf, worin er erkldrte, dass die Menschen im chinesi-
schen Altertum, die den Himmel als obersten Gott verehrt hitten, von allen ithm
bekannten Heiden am wenigsten Fehler beziiglich der Gottesverehrung begangen
hitten: «Deshalb kann man hoffen, dass durch die unendliche Giite Gottes viele
der Alten durch die natiirliche Gottesverehrung gerettet wurden [...].»"" Ricci sah
in der konfuzianischen «Sekte der Literati» die (allerdings vergessliche) Erbin
dieser natiirlichen Gottesverehrung, bei der er mit der Missionierung Chinas an-
setzen wollte.™

Wenden wir uns nun aber Riccis Verwendung des Sekten-Begriffs zu. des
zentralen Begriffs fiir seine Dreiteilung der chinesischen religiosen Landschaft.
Er durchzieht Riccis ganze Abhandlung tiber chinesische Religion, unterschied
der Autor doch bereits im Kapitel Delle superstitioni et [...] abusi zwischen
Aberglauben, welcher eindeutig einer Sekte zugeordnet werden kénne und sol-
chem, welcher allgemein verbreitet sei.”’ Ricci arbeitete seine Ordnung chinesi-
scher Religion anhand des Sekten-Begriffs vor allem im Kapitel Di varie sette
aus. Zwar liess er dieses mit einem Abschnitt iiber die drei monotheistischen
Religionen in China beginnen.’' Dann aber wendete er sich in einer ausfiihrli-
chen Textpassage den cigentlich chinesischen «Sekten» zu und présentierte dort
eine noch heute bekannte Unterteilung chinesischer Religion in drei Lehren:

«[Die Chinesen] sagen. dass es nur drei Religionen gebe aut der Welt: jene der Li-
terati, jene des Buddha Shakyamuni und jene des Laozi, deren Anhiinger daoshi
genannt werden. Und in diese drei ist ganz China unterteilt sowie alle benachbarten
Reiche, welche die chinesische Schrift gebrauchen [...].»*"

Vel. Milhou, Die Neue Welt als geistiges und moralisches Problem (wie Anm. 16), 283.
Milhou gebraucht anstelle der von mir verwendeten Ubersetzung der «natiirlichen Gottes-
verehrung» die Ubersetzung «Naturreligion». die aber im Lichte der Studien Ernst Feils
zum frihneuzeitlichen Religionsbegriff weniger akkurat erscheint.

«Di dove si puo sperare dalla immensa bonta del Signore, che molti di quegli antichi si sal-
vassero nella legge naturale [...].» D’Elia, Fonti Ricciane (wie Anm. 25), Bd. 1, 109.

Uber die jesuitische und insbesondere Riccis Sicht auf die konfuzianische Lehre und die
Beamten und Literati als deren Tréger existieren zahlreiche Studien. Klassisch: Paul A.
Rule, K'ung-tzu or Confucius? The Jesuit Interpretation of Confucianism, Sydney 1986.
Einen interessanten diskursanalytischen Zugang wiahlt Lionel M. Jensen, Manufacturing
Contucianism: Chinese Traditions and Universal Civilization, Durham/London 1997.

*" Vgl. D'Elia, Fonti Ricciane (wie Anm. 25), Bd. 1. 94.

Dazu, mit einem Fokus auf das chinesische Judentum. Michael Pollak. The Revelation of a
Jewish Presence in Seventeenth-Century China: Its Impact on Western Messianic Thought,
in: Jonathan Goldstein (Hg.), The Jews of China. Bd. 1. New York/London 1999, 50-70.

«E solo dicono esser nel mondo tre leggi diverse cioe: de’ letterati. di Sciechia [Shijia], e di
Lauzu [Laozi], i cul seguaci sono chiamati tausu [daoshi]. Et in queste tre sta divisa tutta la
Cina, et 1 regni vicini che usano della lettera della Cina [...].» D’Eha. Fonti Ricciane (wie
Anm. 25), Bd. I, 115. Shijia ist die chinesische Aussprache von Shakvamuni, des Eigen-
namens des historischen Buddha. Daoshi bezeichnet einen Anhinger des dao/der taois-
tischen Lehre. Mit der «Sekte der Literati» meinte Ricci die konfuzianische Lehre. Mit der

28

29

1]



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 85

Diese Ordnung chinesischer Religion ist zunédchst einmal stark vom christlich-
curopdischen Begriff der «Sekte»/secta geprigt, der, wie Emst Feil herausgear-
beitet hat, zusammen mit Begriffen wie cultus, pietas, fides, lex und religio das
Wortfeld des frithneuzeitlichen Religionskonzepts bildete und der im 17. Jahr-
hundert in erster Linie eine Praxis, nimlich die Gottesverehrung, bezeichnete.”
Als solcher eignete sich der Begrift nur beschriankt zur Beschreibung der chine-
sischen religiosen Landschaft, unterstellte er doch Eindeutigkeit, Ausschliess-
lichkeit und Notwendigkeit von religidser Zugehorigkeit («in diese drei ist ganz
China unterteilt») — Eigenschaften, die chinesischen religiésen Traditionen fremd
waren.”? Trotzdem stand aber Riccis Reden von den «drei Sekten» nicht véllig
losgelost vom Ming-zeitlichen Sprachgebrauch. Vielmehr {ibersetzte er mit dem
Sekten-Begriff den chinesischen Begriff jiao (Lehre). Dieser bezeichnete, insbe-
sondere in zusammengesetzten Vokabeln, religiose Lehren, die im weitesten
Sinne eine soziale Organisationsform aufwiesen, etwa fojiao fir die buddhisti-
sche Lehre oder xiejiao fur heterodoxe, von der Herrscherdynastie verbotene
religiose Lehren. Der jiao-Begriff spielte ausserdem auch eine wichtige Rolle im
Konzept der «Drei Lehren» (sanjiao), das sich im China der spiten Ming-Zeit
grosser Beliebtheit erfreute und das sich Ricci, wie wir sehen werden, in seiner
Abhandlung aneignete.”

Das Konzept der sanjiao, das die konfuzianische (ru), die buddhistische (f0)
und die taoistische (dao) Lehre in ein Verhiltnis zueinander setzt, entstand nach
der Einfithrung des Buddhismus nach China bereits im chinesischen Mittelalter
zwischen dem 3. und 9. Jahrhundert.”® Es war Gegenstand eines Elite-Diskurses,
der die drei Lehren einander dquivalent setzte und oft von der Prédmisse ausging,
dass diese im Grunde vereinbar seien (sanjiaoyi: «Die drei Lehren sind eins»). In
der Ming-Dynastie popularisierte sich das sanjiao-Konzept: Im ganzen Reich
wurden Drei-Lehren-Schreine errichtet und in der siidlichen Provinz Fujian ent-
stand sogar eine volksreligiose Bewegung, deren Anflihrer Lin Zhao’en die Drei-

Bemerkung, dass die Chinesen glaubten, es gebe nur die drei genannten Religionen, verwies
Ricci auf den in China verbreiteten Sinozentrismus, den er in seiner Abhandlung mehrfach
hervorhob.

Vgl. Emst Feil, Religio, Bd. 2: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs zwischen
Reformation und Rationalismus, Gottingen 1997, 338. Vgl. zum friihneuzeitlichen Reli-
gionsbegriff auch Michel Despland, La religion en Occident: Evolution des idées et du
vécu, Montréal 1979, sowie Michel Despland/Gérard Vallée (Hg.), Religion in History: The
Word, the Idea, the Reality, Waterloo 1992.

Zu Konzepten der Zugehorigkeit in chinesischen religisen Traditionen vgl. Yang Chin
Kun, Religion in Chinese Society: A Study of Contemporary Functions of Religion and So-
me of Their Historical Factors, Berkeley/Los Angeles 1961, insbes. Kap. 12.

Zum jiao-Begrniff vgl. Michael Pye, Three Teachings (sanjiao) Theory and Modern Reflec-
tion on Religion, in: Dai/Zhang/Pye (Hg.), Religion and Modernization in China (wie Anm.
3)., 111-116.

Vgl. Joachim Gentz, Die Drei Lehren (sanjiac) Chinas in Konflikt und Harmonie: Figuren
und Strategien einer Debatte, in: Edith Franke/Michael Pye (Hg.), Religionen Nebeneinan-
der: Modelle religioser Vielfalt in Ost- und Stidostasien, Berlin 2006, 20-27.

36



86 Nuadine Amsler

in-Einem-Lehre predigte.’’ Gleichzeitig wurde das Konzept der sanjiao aber
auch in der buddhistischen und konfuzianischen gelehrten Elite stark diskutiert,
welche im fiir Neuerungen offenen, oft als «synkretistisch» beschriebenen geis-
tigen Klima der spiten Ming-Zeit ein besonderes Interesse an religidosen und
philosophischen Erneuerungsbewegungen entwickelte,™

Ricci muss bei unterschiedlichen Gelegenheiten mit dem sanjico-Konzept in
Beriihrung gekommen sein. So ist etwa tiberliefert, dass zwischen thm und den
buddhistischen Meistern Zhuhong und Zhixu, zweil wichtigen Vertretern der
sanjiaovi-Bewegung. ein (allerdings polemischer) Austausch stattfand.” In sei-
ner Abhandlung tiber die «drei Sekten» ordnete er die sanjiaovi-Bewegung aber
der «Sekte der Literati» zu. Viele der Gelehrten, so Ricci, seien zurzeit der Mei-
nung, «alle drei Sekten seien eins, und alle kénnten zusammen betolgt wer-
den».*” Sie wiirden ausser der ihren auch den anderen beiden Sekten folgen: [hre
Sekte entbehre ndmlich jeglichen transzendenten Gehalts und sei deshalb eigent-
lich lediglich eine philosophische Schule (accademia) — weshalb ihrer Konver-
sion zum Christentum im Grunde auch nichts entgegenstehe.” Diese Passage
verweist einerseits auf Riccis Interpretation der konfuzianischen Tradition als
«vergessliche» und deshalb gegenwirtig vollig diesseitige Erbin einer natiirli-
chen Gottesverehrung. Andererseits gibt sie aber auch einen Hinweis darauf.
woher Ricci das sanjiao-Konzept rezipierte: Es scheint aus Riccis Bekannten-
kreis der konfuzianischen Gelehrten und Beamten an ihn herangetragen worden
zu sein. ™

Ricci verwart das Konzept der sanjiaoyi als abwegig: Wer allen Religionen
folgen wolle, meinte er, habe am Ende gar keine, da er keiner mit ganzem Her-
zen folge. ™ Nichtsdestotrotz veranlasste ihn die in Literati-Kreisen gingige Rede
tiber die drei Lehren dazu, die chinesische religiose Landschatt in drei Sekten zu
unterteilen. Warum aber wihlte Ricci ausgerechnet diese Perspektive auf chine-
sische Religion? Wire es nicht denkbar gewesen. dass er, etwa wie de Rada und

Vgl Judith Berling, The Syncretic Religion of Lin Chao-en. New York 1980; Hubert Sei-

wert, Popular Religious Movements and Heterodox Sects in Chinese History. Leiden/Bos-

ton/Kéln 2003, 343-364.

Zum geistigen Klima der spiten Ming-Zeit. vgl. Gernet, Die chinesische Welt (wie Anm.

11), 364-375.

Vgl. Iso Kern, Buddhistische Kritik am Christentum im China des 17. Jahrhunderts: Texte

von Yu Shunxi (7-1621), Zhuhong (1535-1615). Yuanwu (1566-1642). Tongrong (1593~

1679), Xingyuan (1611-1662), Zhixu (1699-1655). Bern 1992. Zu Zhuhong und Zhixu vgl.

Yu Chang-Fang. Ming Buddhism. in: Twitchett/Fairbank (Hg.). The Cambridge History of

China (wie Anm. 22), 893-952, hier 931-946.

«[...] che tutte queste tre sette ¢ una stessa cosa, ¢ tutte se possono guardare insieme.»

D’Elia, Fonti Ricciane (wie Anm. 25), Bd. 1, 132.

' Vgl ebd., 120.

* Zur Bedeutung des sanjiao-Gedankens bei Wang Yangming, dem bedeutendsten konfuzia-
nischen Denker der spiten Ming-Dynastie und seinen Schiilern, vgl. Willard Peterson, Con-

fucian Learning in Late Ming Thought, in: Twitchett/Fairbank (Hg.), The Cambridge Histo-

ry of China (wie Anm. 22), 708-788, hier 708-769.

Vgl. D'Elia, Fonti Ricciane (wie Anm. 25), Bd. 1. 136.

40



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 87

da Cruz, das Augenmerk starker (und, aufgrund seines lingeren Aufenthalts in
China, differenzierter) auf lokale volksreligiose Praktiken legte? Riccis Perspek-
tivenwahl ldsst sich durch seine Priferenz fiir die chinesische Elite der Literati
erkldren, die seinem personlichen Charakter und der von ihm entwickelten Ak-
kommodationsstrategic geschuldet war: Auf der einen Seite hatte Ricci, wie
Ronnie Po-chia Hsia liberzeugend herausgearbeitet hat, eine ausgesprochene Ab-
neigung gegen niedere soziale Schichten der chinesischen Bevolkerung «und war
ganz zufrieden, sich in der Gesellschaft einer gebildeten Elite wie er selbst aut-
zuhalten»™. Auf der anderen Seite muss sein Elitismus auch als Teil seiner Ak-
kommodationsstrategie verstanden werden, die zum Ziel hatte, China «von
oben» (also liber die konfuzianische Elite bzw. den Kaiser) zum Christentum zu
bekehren.” Riccis Wahl der zwar in der gesamten chinesischen Bevolkerung be-
kannten, in der konfuzianischen Elite aber in gelehrten Gesprédchen als philo-
sophische ldee diskutierten sanjiao als leitendes Konzept zur Ordnung chinesi-
scher Religion ist insofern in einem Bedingungsverhiltnis zum von ihm gewihl-
ten missionarischen Zugang zu China liber die Gesellschaftsschicht der Gelehr- .
ten und Beamten zu sehen.

Die Vermutung liegt nahe, dass diese Elite-Perspektive es auch mit sich
brachte. dass Riccis Abhandlung sich auf schriftlich fixierte religiose Traditionen
konzentrierte. Dies war jene Art der Religiositit, welche die philosophierende,
auf schriftliche Kanons fokussierte Literati-Elite der spdten Ming-Zeit interes-
sierte,” und schliesslich stellte Ricci die Verbindung zwischen den drei Sekten
und Schriftlichkeit auch selbst her, erklirte er doch in der oben zitierten Passage,
dass die drei Sekten iiberall, wo die chinesische Schrift verwendet werde, prakti-
ziert wiirden. Wenn aber auch vor allem spétere jesuitische China-Missionare ein
ausserordentliches Interesse insbesondere flir den konfuzianischen Schriftkanon
entwickelten, stand das Faktum der schriftlichen Fixierung der von ihm be-
schriebenen religiésen Traditionen bei Ricci eher im Hintergrund.*” Zwar er-
wihnte er eingangs der Beschreibung jeder der drei «Sekten» die Existenz zuge-
horiger Texte — bei der «Sekte der Literati» sogar namentlich die «Vier Blicher
und Fiinf Lehren» (Quattro Libri e le Cingue Dottrine), welche chinesische Stu-

44
45

Hsia, A Jesuit in the Forbidden City (wie Anm. 3), 107.

Die Mission «von oben» als Strategie der gesamten jesuitischen China-Mission ist von
Liam Brockey zu Recht relativiert worden: Vgl. Brockey, Journey to the East (wie Anm.
24), 47. Gerade Matteo Ricci darf aber noch immer als einer ihrer Vertreter angesehen wer-
den.

Zur Literati-Kultur der spidten Ming-Zeit vgl. etwa Jonathan Spence, Die Riickkehr zum
Drachenberg: Ein Exzentriker im China des 17. Jahrhunderts, Miinchen 2009.

Die Jesuiten interessierten sich vor allem fiir die Textsammlung der «Vier Blicher» (sishu).
Die friiheste Teiliibersetzung davon fertigte bereits Michele Ruggieri an: Vgl. Knud Lund-
baek, The First Translation from a Confucian Classic in Europe, in: China Mission Studies
(1550-1800), Bulletin 1 (1979), 2—11. Einen Uberblick tiber die verschiedenen Ubersetzun-
gen bietet Werner Lithmann, Konfuzius: Aufgeklarter Philosoph oder reaktiondrer Moral-
apostel? Wiesbaden 2003, 21-47.

46

47



38 Nadine Amsler

denten zusammen mit der Schrift erlernen wiirden.”™ Von der «Sekte des Buddha
Shakyamuni» wusste er aber lediglich zu berichten, dass deren Anhédnger (nicht
niher spezifizierte) Biicher aus Indien ins Chinesische libersetzt hiitten und von
den daoshi behauptete er gar, dass diese eigentlich keine eigenen Biicher besis-
sen und ihre Schriften lediglich von den anderen Sekten abgeschrieben hitten.”

Was Ricci aber an den «drei Sekten» wirklich interessierte, war nicht thr
Schriftkanon. Vielmehr waren es auch bei thm wieder die religiosen Praktiken,
auf die seine Abhandlung fokussierte. So schrieb er etwa von den Anhdngern der
«Sekte des Laozi», dass sie in Tempeln lebten, teilweise aber gleichwohl verhei-
ratet seien, dass sie den Konig des Himmels verehrten und sich ein Paradies
versprichen, welches sie durch koérperliche Ubungen, Gebete und Medizin zu
erreichen suchten. Die daoshi seien ausserdem zustidndig fiir Exorzismen und
Wettermagie, fiir Beerdigungen und Weihungen von Hausern.”’ Aus dieser sich
konsequent auf religiose Praxis konzentrierenden Beschreibung darf wohl ge-
schlossen werden, dass Ricci sich bei seiner Beschreibung der «drei Sekten»
nicht bewusst auf schriftlich fixierte religiése Traditionen beschriankte, sondern
diese Beschriankung unbewusst mit dem Ordnungsschema der «Drei Lehren»
iibernahm. Religion zeichnete sich im frithneuzeitlichen katholischen (und in
Riccis) Verstindnis eben nicht in erster Linie dadurch aus, dass sie schriftlich
fixiert war, sondern durch die «Zuordnung zu manifesten Vollziigen».”'

Ricci nahm durchaus wahr, dass sich mit seinem Konzept der «drei Sekten»
die Fiille religioser Praxis in China nur unvollstindig erfassen liess. So fiigte er
nach seiner Beschreibung der drei Sekten an, dass diese nur der Ursprung allen
Heidentums seien, der Teufel thre Anzahl im Verlaufe der Zeit aber derart ver-
mehrt habe, dass es, wenn es auch vom Namen her nur drei seien, in Wirklich-
keit mehr als dreihundert Sekten in diesem Reich gebe. Dies verweist darauf,
dass sich Ricci einer Inkongruenz zwischen dem diskursiven Konzept der saz-
jiao und der beobachteten Realitdt, welche eine viel breitere Palette diffuser
religioser Praxis aufwies, gewahr war. Der Vielzahl von «Untersekten», in die
Ricci die tre sette sich verzweigen sah, schenkte er in seiner Abhandlung aller-
dings keine weitere Aufmerksamkeit.

* Vgl. D'Elia, Fonti Ricciane (wie Anm. 25). Bd. 1, 117. Mit den «Fint Lehren» meinte

Ricci die fiinf Klassiker (wujing) des chinesischen Altertums.

Vgl. ebd., 122 und 127. Die taoistische Lehre hat aber sehr wohl einen eigenen Schriftka-
_non, beginnend mit dem Laozi zugeschriebenen Daodejing.

Vgl ebd., 127-129.

Ernst Feil, Religio, Bd. 3: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs im 17. und frii-
hen 18. Jahrhundert, Géttingen 2001, 474,

- Vgl. D’Elia, Fonti Ricciane (wie Anm. 25). Bd. 1. 131.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 89

Die jesuitische Rezeption von Riccis Ordnung im [7. Jahrhundert

Riccis Abhandlung iiber die «drei Sekten» wurde dem europdischen literarischen
Publikum der Frithen Neuzeit in einer von Nicolas Trigault libersetzten und
redigierten Version unter dem Titel De Christiana Expeditione apud Sinas be-
kannt. Auf die starken Abweichungen dieser Version von Riccis Manuskript
wurde bereits mehrfach hingewiesen.” Hier sei lediglich erwihnt, dass Trigault
durch das Herauslésen von Riccis Abschnitt tiber die monotheistischen Religio-
nen in China das Kapitel «Uber die verschiedenen Sekten» (das in der publizier-
ten Version bezeichnenderweise in «Uber die verschiedenen falschen Sekten»
umbenannt wurde) noch stringenter mit dem sanjiao-Konzept verband. Da
beim Verfassen frithneuzeitlicher Reiseberichte Abschreiben von fritheren Auto-
ren eine gangige und akzeptierte Praxis war,” verwundert es nicht, dass fast alle
missionarischen Autoren von China-Beschreibungen des 17. Jahrhunderts das
sanjiao-Konzept durch Ricci und Trigault vermittelt aufgriffen. Auffallend ist
dabei jedoch, dass die Autoren im Verlaufe des 17. Jahrhunderts relativ flexibel
damit umgingen. So iibernahm etwa Alvaro Semedo S.J. in seiner 1641 verof-
fentlichten Historica relatione... defla Cina Riccis Ordnung der «drei Sekten»
weitgehend, fligte dieser aber noch eine Beschreibung der heterodoxen Sekte des
Weissen Lotus (bailianjiao) an, welche durch den Kaiser verboten worden war.*®
Und der fur seine kartographischen Leistungen in China beriihmt gewordene
Martino Martini S.J. erwidhnte zwar die «drei Sekten» in seinem Novus Atlas
Sinesis (1655), ging dann aber ausfiithrlich auf die geographische Ordnung chine-
sischer Religion — insbesondere auf die heiligen Berge — ein.”’ Die Jesuiten Ad-
rien Greson und Gabriel de Magalhdes schliesslich, die wahrend der Qing-Erobe-
rung nach Peking verschleppt worden waren, beschrieben in thren Berichten
eindriicklich die Forderung des tibetischen Buddhismus am Hof der neuen Man-
dschu-Herrscher.™

53

Dazu Mungello, Curious Land (wie Anm. 1), 46-49; Hsia, A Jesuit in the Forbidden City
(wie Anm. 5), 287-290.

Nicolas Trigault, De Christiana expeditione apud Sinas suscepta ab Societate Jesu, ex P.
Matthaei Ricci ejusdem Societatis commentariis, Augsburg 1615, Kap. 11.

Zu Praktiken der Textproduktion vgl. Jirgen Osterhammel, Die Entzauberung Asiens (wie
Anm. 8), 176-208. Eine Untersuchung von Intertextualitit in den Chinaberichten mit einem
Fokus auf Matteo Ricci bietet Bernhardt, Construction et enjeux (wie Anm. 26).

Vel. Alvaro Semedo, Historica relatione del gran regno della Cina: Divisa in due parti, Ro-
ma 1653 [1641], 117. Zur Sekte des Weissen Lotus vgl. Seiwert, Popular Religious Move-
ments and Heterodox Sects in Chinese History (wie Anm. 37).

Vgl. Martino Martini, Atlas extremae Asiae sive Sinarum imperii geographica descriptio,
Amsterdam 1655, 119. Vgl. dazu auch Gabriele Pollini, Martini’s Approach to the Reli-
gions of China: Notes on the Geography of Religions, in: Franco Demarchi/Riccardo Sacar-
tezzini (Hg.), Martino Martini: A Humanist and Scientist in Seventeenth Century China,
Trient 1996, 343-351.

Vgl. Adrien Greslon, Histoire de la Chine sous la domination des Tartares, Paris 1671, 31—
34; Gabriel de Magalhies, Nouvelle relation de la Chine contenant la description des parti-
cularitez les plus considérables de ce grand empire. Paris 1689, 346-349. Magalhédes’ Rela-

54

55

56

58



90 Nadine Amsler

Erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts fokussierten missionarische Autoren
wieder verstirkt auf Riccis Beschreibungsmodus der «drei Sekten»: Dann nidm-
lich, als die China-Jesuiten sich im Zuge des sich zuspitzenden Ritenstreits ge-
zwungen sahen, ithre Sicht auf China vor der rémischen Kurie und einem euro-
piischen Lesepublikum zu verteidigen.”” Angegriffen wurden die Jesuiten von
Missionaren aus den Mendikanten-Orden: Der Dominikaner Domingo Navarrete
etwa hatte in seinen Tratados historicos... de China (1676) zwar die chinesische
religiose Landschaft auch anhand des Modells der «drei Sekten» beschreiben,
dabei aber Riccis Deutung der «Sekte der Literati» als Erbin einer natiirlichen
Gottesverehrung und damit auch seine Akkommodationsstrategie ginzlich ver-
worfen. Glaube man der Interpretation der chinesischen Klassiker durch chinesi-
sche Gelehrte, so Navarrete, werde klar, dass die «Sekte der Literati» einen rei-
nen Atheismus vertrete — eine Tatsache, die auch schon einige gelehrte Minner
der Gesellschaft Jesu festgestellt hitten.® Dieser Angriff auf Riccis Interpreta-
tion der konfuzianischen Lehre rief zahlreiche Reaktionen von Seiten der Jesui-
ten hervor. So verottentlichte etwa Philippe Couplet 1687 das jesuitische Ge-
meinschaftswerk Conficius Sinarum Philosophus, eine Ubersetzung der klassi-
schen Vier Biicher Chinas. In seinem ausfiihrlichen, rund hundertseitigen «Vor-
wort» zu diesem Werk griff er den Beschreibungsmodus der «drei Sekten» auf,
um die jesuitische Position im Ritenstreit zu stdrken: Die «Sekte der Literati»
und deren Griindergestalt Konfuzius riickte er dabei in ein dusserst positives
Licht und stellte sie als Bewahrer der natiirlichen Gottesverehrung vor, die in
China noch nach der Sintflut existiert habe.®' In dieser Darstellung kam nun der
buddhistischen und der taoistischen Lehre eine neue Rolle zu: jene der «Zersto-
rerinnen» namlich, welche fiir das Verschwinden der natiirlichen Gottesvereh-
rung aus China verantwortlich seien. So hitten, erkldrte Couplet, bereits die
Schiiler des Laozi die Magie im Reich der Mitte eingefiihrt. Die Hauptschuld an
Chinas religioser Degeneration trug aber seiner Meinung nach die von aussen
nach China eingedrungene buddhistische Lehre:

tion wurde postum verdtfentlicht. Zum tibetischen Buddhismus am Hof der Mandschu vgl.
Elisabeth Bernard, The Qianlong Emperor and Tibetan Buddhism, in: James A. Millward
u.a. (Hg.), New Qing Imperial History: The Making of Inner Asian Empire at Qing Cheng-
de, London/New York 2004, 109-135.

Zum Ritenstreit vgl. David E. Mungello (Hg.), The Chinese Rites Controversy: Its History
and Meaning. Nettetal 1994: George Minimaki. The Chinese Rites Controversy trom Its
Beginning to Modern Times, Chicago 1985,

Vgl. Domingo Fernandez Navarrete. Tratados historicos, politicos. ethicos. v religiosos de
la Monarchia de China, Madrid 1676, 80f. Mit dem Verweis auf «die gelehrten Ménner der
Gesellschaft Jesu» spielte Navarrete auf eine Abhandlung Niccold Longobardos S.J. an, die
bereits 1623 Riccis Interpretation der «Sekte der Literati» infrage gestellt hatte. Vgl. dazu
Niccolo Longobardo, Traité sur quelques points de la religion des chinois [1701]. in:
Wenchao Li/Hans Poser (Hg.), Gottfried Leibniz, Discours sur la théologie naturelle des
Chinois: Mit einem Anhang, Frankfurt a. M. 2002, 113-156.

Philippe Couplet, Prog¢mialis Declaratio, in: Philippe Couplet u.a., Confucius Sinarum Philo-
sophus, sive scientia sinensis latine exposita, Paris 1687, i—cxiii, hier xxiv, Ixxiv, Ixxvij.

39

60

61



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 91

«Zweihundertsiebzig Jahre nachdem die Han-Dynastie an die Macht gekommen
war bzw. 65 n. Chr. drang eine dusserst hissliche Pest, verderblicher als jeder
Brand, mit koniglicher Erlaubnis nach China: Die frevelhafte Sekte des Gotzen
Buddha. Und gleichzeitig mit thr wurde [...] der Aberglaube und schliesslich der
Atheismus [...] von Indien nach China getragen.»"’2

Wihrend der «heissesten» Phase des Ritenstreits um 1700 wurde Couplets
neue Erzdhlform der schrittweise degenerierenden chinesischen Religion zur
geldufigsten Art, von den «drei Sekten» zu sprechen. So taucht dieses Narrativ
etwa auch in Louis Le Comtes Nouveaux Mémoires sur... la Chine (1696) auf,
einem Werk, das aufgrund seiner Lobreden auf Chinas natiirliche Gottesvereh-
rung nur wenige Jahre nach seiner Publikation von der theologischen Fakultét
der Sorbonne verboten wurde.®> Mit Couplets Narrativ, das den drei verschiede-
nen Sekten unterschiedliche Rollen in der sich gewissermassen riickwirts ent-
wickelnden chinesischen Heilsgeschichte zudachte, wurde Riccis Konzept der
«drei Sekten» zugespitzt und gleichzeitig fest in ein christliches Denkschema
eingebettet, welches wegfiihrte von seinen chinesischen Urspriingen. Das Kon-
zept der «drei Sekten», das bei Ricci noch relativ lose neben dem Konzept der
natiirlichen Vernunft stand, trat nun ganz in den Dienst des letzteren: Damit war
seine Verwendung tatsdchlich zu einem Modus geworden, «gewissen missiona-
rischen Bediirfnissen» zu geniigen, wie es Jordan Paper formuliert hat.**

Schluss

Matteo Riccis zwischen europiisch-christlichen und chinesischen Denkmustern
changierende Verwendung des sanjiao-Konzepts steht exemplarisch fiir die Art
und Weise, wie katholische Missionare in der Frithen Neuzeit chinesische Reli-
gion beschrieben: Ausgehend von einem eigenen, christlichen Religionskonzept
integrierten sie neues Wissen iber das Andere in das eigene Weltbild. Hatten
frithe China-Missionare wie Gaspar da Cruz und Martin de Rada in der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts vor allem disparate Beobachtungen und Informatio-
nen tber China in ihre Relationen integriert, diese aber noch ganz entlang christ-
licher Erkldrungsmuster und Ordnungsschemen angeordnet, zeichnet sich Riccis
Abhandlung iiber chinesische Religion dadurch aus, dass sie nicht nur einzelne
Informationen iiber chinesische religiose Traditionen rezipierte, sondern sich
auch ein chinesisches Ordnungssystem zur Beschreibung derselben aneignete.

62

«Ducentis septuaginta post annis quam Han Famihia rerum potiri caeperat; post Christum
vero annis quinque & sexaginta, teterrima pestis, & quovis incendio perniciosior, regia
authoritate Sinas invasit, Idoli Fe [fo, Buddha] Secta nefaria; simul cum [...] superstitio-
nibus, cum atheismo denique, [...] ex Indiis in Chinam deportata.» ebd., xxvij.

Vgl. Louis Le Comte, Nouveaux mémoires sur |'état présent de la Chine, Bd. 2, Paris 1696,
93-137. Zum Verbot durch die Sorbonne vgl. Jacques Davi, La condamnation en Sorbonne
des «Nouveaux Mémoires sur la Chine» du P. Le Comte: Les débuts de I’affaire, in: Re-
cherches de science religieuse, 37 (1950), 366-397.

Paper, The Spirits Are Drunk (wie Anm. 2), 5.

63

64



92 Nadine Amsler

Freilich war dies kein allgemein- und alleingiiltiges Ordnungsschema. Vielmehr
bildete es eine konfuzianische Elite-Perspektive auf chinesische religitse Tradi-
tionen ab, der Ricci aufgrund seiner Akkommodationsstrategie besonders nahe
stand. Diesem Umstand ist es auch geschuldet. dass Ricci gewisse Inkonsisten-
zen 1n seiner Relation nicht vermeiden konnte. Er bemerkte zwar die sich nicht
lediglich auf die «Drei Lehren» beschriankende Vielfalt der religitsen Landschaft
Chinas, konnte diese aber nicht addquat beschreiben.

Die auf Ricci folgenden missionarischen Autoren tibernahmen von thm den
Beschreibungsmodus der «drei Sekten» mehrheitlich. Wihrend des grossten
Teils des 17. Jahrhunderts gingen sie aber relativ flexibel damit um. Das Modell
wurde durch Neuinformationen ergidnzt oder aber mit anderen Systematisierun-
gen, etwa Martinis geographischer Ordnung, kombiniert. Erst gegen Ende des
17. Jahrhunderts ldsst sich die Verfestigung eines européisch-jesuitischen Narra-
tivs um die «drei Sekten» feststellen: Unter dem Zeichen verhirteter Fronten im
Ritenstreit systematisierte und vereinheitlichte sich auch die Rede iiber die «drei
Sekten» — und entfernte sich damit von der chinesischen Lebenswelt.

Bis zu der im spdten 19. Jahrhundert voll ausgebildeten europédischen Vor-
stellung von den drei chinesischen (Welt-)Religionen Konfuzianismus, Taoismus
und Buddhismus ist es von da aber noch ein weiter Weg. Denn so stark sich
europdische Vorstellungen von Religion im Europa des 17. Jahrhunderts von
denen Chinas unterschieden: Thnen war gemeinsam, dass sie eben gerade noch
nicht eindeutig festgeschriebene, verfestigte Konzepte im Sinne des 19. Jahrhun-
derts waren, sondern ein variables Bedeutungsfeld bezeichneten und die sicht-
bare religiose Praxis ins Zentrum thres Interesses riickten. Insofern ist es zwar
durchaus richtig. wenn genealogische Studien die folgenschwere européische
Systematisierung chinesischer Religion in drei Sekten bei den frithneuzeitlichen
Missionaren — und insbesondere Matteo Ricci — verorten. Betrachtet man diese
Systematisierung aber in ithrem historischen Kontext, so riicken zahlreiche Aus-
tauschprozesse in den Blick, die auf den Kontakt zwischen Missionaren und den
zu missionierenden Gesellschaften und deren religitsen Traditionen verweisen.



«Sie meinen, die drei Sekten seien eins» 93

«Sie meinen, die drei Sekten seien eins». Matteo Riccis Aneignung des sanjiao-Konzepts
und ihre Bedeutung fiir europdische Beschreibungen chinesischer Religion im 17. Jahr-
hundert

Die heute in westlichen Liandern geldufige Unterteilung chinesischer Religion in Konfu-
zianismus. Taoismus und Buddhismus geht auf die katholischen Missionare der Frithen
Neuzeit zuriick. Sinologen haben zurecht daraut hingewiesen, dass diese Beschreibungs-
art — teilweise aufgrund eurozentrischer Vorannahmen — gravierende blinde Flecken auf-
weist. Dieser Aufsatz zeigt, dass die Religionsbeschreibungen der China-Missionare je-
doch nicht lediglich Selbstbespiegelungen waren, sondern im Austausch mit der chine-
sischen Gesellschaft entstanden. Dies zeigt sich besonders deutlich in der China-Beschrei-
bung des Jesuiten Matteo Ricci, welche die erste elaborierte Abhandlung tiber Chinas
«dre1 Sekten» enthdlt. Ricei eignete sich das chinesische Konzept der «Drei Lehren» (san-
jiao) an, eine Wahl, die in engem Zusammenhang mit der von ihm verfolgten Akkommo-
dationsstrategie stand. Sein Beschreibungsmodus der «Drei Sekten» wurde in spéteren
missionarischen Relationen des 17. Jahrhunderts vielfach aufgegriffen.

«Les trois sectes ne font qu 'une». Matteo Ricci. Appropriation du concept de sanjiao et
signification pour les descriptions européennes de la religion chinoise au 1777 siecle

La division courante dans les pays occidentaux de la religion chinoise en trois parties —
confucianisme, taoisme et bouddhisme — remonte aux missionnaires catholiques de
I’époque moderne. Les sinologues ont a juste titre fait remarquer que cette description, ba-
sée notamment sur des idées précongues eurocentriques, présente d’importantes lacunes.
Cet article montre toutefois que les descriptions de la religion par les missionnaires en
Chine n’étaient pas simplement des projections de soi, mais le résultat d’échanges avec la
société chinoise. Ceci est particulierement perceptible dans la description de la Chine par
le jésuite Matteo Ricci, qui contient la premiere €tude €laborde des «trois sectes» en
Chine. Ricci s’est appr@pne le concept chinois des «trois enseignements» (sanjiao), un
choix intimement lié¢ a la stratégie d’accommodation qu’il poursuit. Ultérieurement, son
mode de description des «trois sectes» a été repris maintes fois au cours du 17" siécle
dans le contexte missionnaire.

« They believe that the three sects are one». Matteo Ricci’s Appropriation of sanjiao and
its Importance for European Accounts of Chinese Religion in the 17th Century

Nowadays in Western countries Chinese religion is conventionally divided into Confu-
cianism, Taoism and Buddhism, but this distinction originated from Catholic missionaries
in the early modern period. Sinologists have pointed out that this characterization, based
partly on Eurocentric assumptions, is severely inadequate. As this paper shows, such cha-
racterizations by the missionaries in China were not merely self-reflecting, but arose through
interaction with Chinese society. This is particularly apparent in the descriptions of China
by the Jesuit Matteo Ricci, who provided the earliest detailed treatment of China’s «three
sects». Ricci adopted the Chinese concept of the «three teachings» (sanjiao), a choice
which fitted well with the accommodation strategy that he followed. His descriptive
model of three sects was copied in many later missionary accounts in the 17" century.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Kevwords

China — Chine — China, Europa — Europe — Europe, Frithe Neuzeit — époque moderne —
early modern period, Katholische Mission — mission catholique — Catholic mission, Chi-
nesische Religion — religion chinoise — Chinese religion, Drei Lehren (sanjiao) — trois
enseignements (sanjiao) — Three teachings (sanjiao), Religionsbegriff — concept de reli-
gion — concept of religion, Kulturkontakt — contact culturel — Cultures in contact, Fremd-
wahrnehmung — perception de I’Autre — perception of the Other, Akkommodation — ac-
commodation — accommodation, Matteo Ricci — Matteo Ricci — Matteo Ricci.

Nadine Amsler, M.A. SNF-Projektmitarbeiterin am Historischen Institut/Universitdt Bern.






	"Sie meinen, die drei Sekten seien eins" : Matteo Riccis Aneignung des sanjiao-Konzepts und ihre Bedeutung für europäische Beschreibungen chinesischer Religion im 17. Jahrhundert

