Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit
Autor: Klueting, Harm
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit

Harm Klueting

Ein Sattel ist im Mittelgebirge das, was im Hochgebirge ein Pass ist: ein fiir die
Uberquerung eines Gebirgskamms giinstiger Ort, um von der einen auf die ande-
re Seite zu gelangen.' Eine Einsattelung nennt man einen relativ niedrigen Raum
zwischen zwei hoheren Erhebungen. So vom Sattel zu sprechen, heisst eine Me-
tapher — einen bildlichen Ausdruck — zu verwenden. Der reale Sattel, der Sitz des
Reiters auf dem Pferderiicken, kennt vor und hinter der Sitzlage zwei Erhéhun-
gen: die Vorderzwiesel und die Hinterzwiesel. Vorder- und Hinterzwiesel stehen
in der geographischen Metapher fiir die Hiigel, Berge, Hénge oder Gipfel des
geographischen Sattels im Mittelgebirge, womit dieser metaphorische Sattel mit
dem identisch ist, was bei dem realen Sattel auf dem Riicken des Reittiers die
Sitzlage ist.

Gleichsam eine sekundire, von der geographischen Metapher abgeleitete Me-
tapher war es, die Reinhart Koselleck 1972 von der «Sattelzeit» sprechen liess.”
Dahinter stand die Abkehr von der Fixierung auf die grossen Wendepunkte der
Geschichte — auf die Geschichtszahlen, die der Lehrer im Geschichtsunterricht
der Schule von den Schiilern abfragt — und der Blick auf Prozesse der Geschichte
und auf Geschichte als Folge und Nebeneinander sich gegenseitig bedingender

' Der Beitrag stellt die Hauptthese aus Harm Klueting, Luther und die Neuzeit, Darmstadt
2011 (bei Abfassung dieses Aufsatzes im Druck), zur Diskussion. Die Fussnoten bieten nur
wenige Literaturhinweise und beschrianken sich weitgehend auf Zitatnachweise. Wer mehr
sucht, der wird iiberreich bedient bei Harm Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter. Europa
zwischen Mittelalter und Moderne. Kirchengeschichte und Allgemeine Geschichte, Bd. 2:
Anmerkungen — Literatur, Berlin 2009. — Zu den im Folgenden verwendeten Abkiirzungen:
Martin Luther, Werke. Kritische Gesamtausgabe, [Weimarer Ausgabe] Schriften [im Folgen-
den: WA]; Martin Luther, Werke. Kritische Gesamtausgabe, [Weimarer Ausgabe] Brief-
wechsel [im Folgenden: WA.B]; Heinrich Denzinger/Peter Hiinermann (Hg.), Enchiridon
symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, Freiburg i.Br. 12001
[im Folgenden: DH].

Reinhart Koselleck, Einleitung, in: ders./Otto Brunner/Werner Conze (Hg.), Geschichtliche
Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1: A —
D, Stuttgart 1972, XIII-XXVII, hier XV.

SZRKG, 104 (2010), 437-457



438 Harm Klueting

Prozesse, auf Dauer und Wandel, Kontinuitit und Diskontinuitidt. Nachdem Otto
Brunner in seinem Werk «Land und Herrschaft» die Historiker das Unzuldngli-
che der modernen Terminologie und die Notwendigkeit gelehrt hatte, bei ihren
Forschungen zum Mittelalter und der Frithen Neuzeit mit Begriffen der Vormo-
derne und deren Inhalten zu arbeiten®, wurde auch fiir Historiker und nicht nur
fiir Philosophen® Begriffsgeschichte zu einem wichtigen Arbeitsfeld. Dem von
Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck herausgegebenen grossen,
acht Biande umfassenden Werk «Geschichtliche Grundbegriffe»’ lag die von
Koselleck 1972 zundchst nur als «Vermutung» bezeichnete, aber spéter vielfach
erhirtete Annahme zugrunde, dass sich bei den grundlegenden politischen und
sozialen Begriffen zwischen etwa 1750 und etwa 1850 ein entscheidender Be-
deutungswandel ereignet habe, mit dem der alte Begriffsinhalt ohne Erlduterung
heute nicht mehr verstidndlich sei. Diese Zeit des Wandels der Begriffsinhalte, in
der sich die Auflosung der alten und die Entstehung der modernen Welt im Spie-
gel der Begriffsgeschichte beobachten ldsst, nannte er die «Sattelzeit», in der
«sich die Herkunft zu unserer Priisenz wandelt».® Dahinter stand auch die Frage
nach der entscheidenden Epochenschwelle und nach dem «Beginn der Neuzeit».’

Das Credo des Kulturprotestantismus

Manche sind sich immer so sicher wie der Lehrer in der Schule mit seinen Ge-
schichtszahlen. Das gilt fiir Heike Schmoll und ihren Leitartikel zum «Reforma-
tionstag» 2009 und zur «Luther-Dekade 2008 bis 2017» in der «Frankfurter All-
gemeinen Zeitung» vom 31. Oktober 2009.° Unter der Uberschrift «Am Beginn
der Neuzeit» schrieb sie:

«Luther [...] wollte die Wissenschaft aus dem engen Korsett scholastischen Den-
kens befreien. Durch die Bildungsreformen seines Wittenberger Mitstreiters Phi-
lipp Melanchthon [...] entstanden ein Schulwesen und eine Universitit als Institu-
tionen von freier Wissenschaft und héherer Bildung. Beide standen nicht mehr
unter unmittelbarer kirchlicher Leitung. Die Befreiung aus der Vormundschaft der
Kirche ist das kulturgeschichtliche Ereignis der Reformation, das in seiner Bedeu-
tung fiir die Geschichte der Individualisierung meist unterbewertet wird. Es ist fir

Otto Brunner, Land und Herrschaft. Grundfragen der territorialen Verfassungsgeschichte
Osterreichs im Mittelalter, Wien 51965, Nachdr. Darmstadt 1973 u. 1984, zuerst unter dem
Titel: Land und Herrschaft. Grundfragen der territorialen Verfassungsgeschichte Stidost-
Deutschlands im Mittelalter, Baden bei Wien 1939.

Das «Historische Worterbuch der Philosophie», hg. von Joachim Ritter, Karlfried Griinder u.
Gottfried Gabriel, erschien seit 1971 (13 Bde., Basel 1971-2007) als Neubearbeitung von
Rudolf Eisler, Worterbuch der philosophischen Begriffe und Ausdriicke, zuerst Berlin 1899.
Die Zeitschrift «Archiv fiir Begriffsgeschichte» wurde schon 1955 von Erich Rothacker be-
griindet.

Koselleck/Brunner/Conze (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, 8 Bde., Stuttgart 1972—-1997.
° Koselleck, Einleitung (wie Anm. 2), XV.

Stephan Skalweit, Der Beginn der Neuzeit. Epochengrenze und Epochenbegriff, Darmstadt
1982,

Heike Schmoll, Am Beginn der Neuzeit, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31. Oktober
2009, 1.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 439

moderne Menschen schlechterdings nicht mehr vorstellbar, was es fiir den einzel-
nen hiess, nicht mehr priesterlichen oder kirchlichen Weisungen unterworfen zu
sein. Den Menschen direkt Gott gegentiberzustellen war ein geradezu revolutioné-
rer Akt Luthers. Der Verzicht auf eine kirchliche Vermittlung, religids gesprochen
auf das kirchliche Heilsinstitut und samtliche Geschiftszweige der Gnadenbiiro-
kratie, war ein ungemein befreiender Schritt, dessen Folgen gar nicht hoch genug
eingeschitzt werden kénnen. Hier beginnt neuzeitliche Individualisierung mit all
thren Moglichkeiten, aber auch Gefdhrdungen, die in jeder Gewissensentschei-
dung des gldaubigen Einzelnen liegen. Luthers Befreiungsakt liegt die Einsicht zu-
grunde, dass Kirche und Theologie prinzipiell irren kénnen. Das ist die Geburts-
stunde der Theologie als Wissenschaft. Es ist aber auch der Anfang einer freien
Wissenschaft tiberhaupty.

Schmoll repetiert hier auf der ersten Seite von Deutschlands wichtigster Tages-
zeitung das Credo des Kulturprotestantismus des 19. Jahrhunderts, der das — oft
lingst kirchenferne — evangelische Biirgertum im Protestantismus eine Kraft des
Fortschritts in Gesellschaft, Wissenschaft und Kultur sehen liess und so nicht nur
eine Abwertung des Katholizismus moglich machte, sondern auch «der sich
sikularisierenden Modernitit ihre lang nachwirkende protestantische Ténung»’
verschaffte.

Luther «wollte» die Wissenschaft nicht «aus dem engen Korsett scholasti-
schen Denkens befreien». Das war nie sein Anliegen. Ausserdem war das philo-
sophische und theologische Denken schon lange aus diesem Korsett ausgetreten.
Liangst hatte die Scholastik selbst die Vielfalt der Gestalten angenommen, wie
sie uns mit der via antiqua und der via moderna und den verschiedenenen For-
men des Nominalismus entgegentritt. Ldngst war auch der — antischolastische —
Humanismus in die Universitdten eingedrungen. Durch die Reformation Luthers
und das Wirken Melanchthons entstand die «Universitit als Institution von freier
Wissenschaft» nicht. Ziige von Institutionen freier Wissenschaft trugen schon die
Universitidten des 13. Jahrhunderts, vor allem die Pariser Universitit, und das
nicht nur in den artes liberales. Universititen als Institutionen freier Wissen-
schaft im modernen Sinne entstanden aber erst seit der Aufkldrung des 18. Jahr-
hunderts, beginnend mit der 1737 eroffneten Universitdt Gottingen — der ersten
Universitit, an der die Zensurrechte der Theologischen Fakultét tiber die anderen
Fakultdten endgiiltig beseitigt wurden — und danach mit der 1810 gegriindeten
Universitdt Berlin. Die Universitdten standen vor der Reformation nicht «unter
unmittelbarer kirchlicher Leitung», weder die Pariser Universitit oder die Kolner
Universitit von 1388 noch Universititen wie Ingolstadt (1472), Tiibingen
(1477), Wittenberg (1502) oder Frankfurt an der Oder (1506), bei denen der lan-
desfiirstliche Einfluss stdrker war als der der Kirche. Die «Befreiung aus der
Vormundschaft der Kirche» hatte lange vor der Reformation eingesetzt, mit dem
Investiturstreit des 11. und 12. Jahrhunderts, mit dem Denken eines Marsilius
von Padua und eines Wilhelm von Ockham im 14. Jahrhundert oder mit dem
Aufkommen des gegen den pépstlichen Universalismus gerichteten Nationalis-
mus im Frankreich jener Zeit. «Neuzeitliche Individualisierung» beginnt nicht

® Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, Miinchen 1983, 429.



440 Harm Klueting

mit der Reformation, sondern viel frither in der Mystik des Spétmittelalters und
im Humanismus Italiens — wobei Individualisierung durch die Subjektstellung
des Menschen vor Gott dem christlichen Glauben von Anbeginn an eigentiimlich
war, sichtbar auch in der Personalitdt des Menschen bei Augustinus in der Spét-
antike. Gewiss hat der Protestantismus «fiir die Gewissensentscheidung des glau-
bigen Einzelnen», die aber dem Katholizismus des 16. oder 17. Jahrhunderts kei-
neswegs fremd war, auch seinen Beitrag geleistet, jedoch mehr durch den Pietis-
mus des 17. und 18. Jahrhunderts als durch die Reformation. Luthers Refor-
mation war auch nicht die «Geburtsstunde der Theologie als Wissenschafty.
Diese Geburtsstunde schlug, als an der Pariser Universitdt des 13. Jahrhunderts
die monastische Theologie durch die scholastische Theologie verdringt wurde;
im Sinne des modernen Wissenschaftsbegriffs schlug sie erst mit der protestanti-
schen Aufkldarungstheologie des 18. Jahrhunderts. Der «Anfang der freien Wis-
senschaft iberhaupt» liegt nicht in der Reformation, sondern — abgesehen von
der Frage, was «freie Wissenschaft iberhaupt» ist — einerseits an der Pariser und
an einigen anderen Universititen des 13. Jahrhunderts, andererseits in der Auf-
klarung des 18. und im Humboldtschen Ideal der Wissenschaftsfreiheit des 19.
Jahrhunderts.

Doch sind Schmolls Darlegungen nicht nur sachlich zu kritisieren und als in
den Grundaussagen falsch zurtickzuweisen; sie reihen sich auch ein in die frag-
wiirdige Tradition der Lutherfeiern und Reformationsjubilden — 1617, 1717,
1817, 1917 — und der Instrumentalisierung Luthers als des siegreichen Kdmpfers
gegen mittelalterlichen Aberglauben und kirchlichen Machtanspruch'', des deut-
schen Nationalhelden und des «Grossen Deutschen» bis hin zu den «15 Thesen
des Zentralkomitees der SED iiber Martin Luther»'* von 1981 zu dem in den
beiden damaligen deutschen Staaten — der Bundesrepublik Deutschland und der
DDR - begangenen Lutherjahr 1983, die Luther zum Helden der «friihbiirgerli-
chen Revolution» " machten."*

Der undeutliche Anfang der Neuzeit

Die traditionelle Epochengrenze zwischen Mittelalter und Neuzeit liegt fiir die
deutsche Geschichtswissenschaft um 1500, wenn nicht gar im Jahr 1517, in dem
Luther seine Ablassthesen publizierte, worin nicht nur der Beginn der Reforma-
tion gesehen wird, sondern auch der Beginn der Neuzeit. Diese Epocheneintei-

w Hans-Jiirgen Schonstedt, Antichrist, Weltheilsgeschehen und Gottes Werkzeug. Romische
Kirche, Reformation und Luther im Spiegel des Reformationsjubiliums 1617, Wiesbaden
1978.

"' Stefan Laube/Karl-Heinz Fix (Hg.), Lutherinszenierungen und Reformationserinnerung,
Leipzig 2002.

"> Druck: Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft [ZfG], 29 (1981), 879-893.

" Rainer Wohlfeil, Reformation als friihbiirgerliche Revolution? Die deutsche Reformation in
der Historiographie der DDR, in: Alexander Fischer/Giinther Heydemann (Hg.), Geschichts-
wissenschaft in der DDR, Bd. 2, Berlin 1990, 177-213.

" Siehe ausfiihrlicher: Klueting, Luther und die Neuzeit (wie Anm. Fehler! Textmarke nicht
definiert.).



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 441

lung geht auf Leopold von Ranke und seine «Deutsche Geschichte im Zeitalter
der Reformation» von 1839 bis 1847 zuriick und steht in Verbindung mit seiner
Sicht, wonach die Geschichte der germanischen oder germanisch-romanischen
Volker der «Kern aller neueren Geschichte»'” ist. Gewissermassen wird damit die
Geschichte des protestantischen Deutschland zum Kern des Kerns der neueren
Geschichte. Ranke nennt Luthers Thesen «das grosse Weltereignis», das «Deutsch-
land aufweckte».'® Fiir andere Linder passt eine solche Epochengrenze nicht.

Schon fiir Frankreich ist es schwierig, das spitere 15. Jahrhundert noch als
Mittelalter zu bezeichnen. Wichtige Einschnitte der franzésischen Geschichte
jener Zeit waren das Ende des Hundertjdhrigen Krieges mit England 1453 und
das 1477 besiegelte Ende der Machtstellung Burgunds, das Eingreifen Karls
VIII. in die Machtkdmpfe um Italien 1494, der Einfluss der Renaissance auf
Frankreich und die Neuorganisation der Macht unter Ludwig XI. zwischen 1461
und 1483. Noch weniger moglich ist es, in dem Land Dantes und Petrarcas fiir
die zweite Hilfte des 15. Jahrhunderts noch vom Mittelalter zu reden. In Italien,
wo die Antike nie génzlich untergegangen und in ihren Relikten sichtbar und
erinnerbar war, waren das 14. und 15. Jahrhundert, Trecento und Quattrocento,
eher Renaissance als spites Mittelalter. Auch wirtschaftlich zeigen die Handels-
metropolen Venedig, Genua und Florenz als Zentrum des Geldverkehrs schon im
13. und 14. Jahrhundert eher neuzeitliche Ziige. In Spanien waren die entschei-
denden Vorgidnge zwischen Mittelalter und Neuzeit die Personalunion der Ko-
nigreiche Kastilien und Aragoén unter Isabella von Kastilien und Ferdinand von
Aragén seit 1479 und die mit der Eroberung des muslimischen Granada 1492 —
in demselben Jahr, in dem Kolumbus Amerika fiir die Krone von Kastilien ent-
deckte — siegreich endende Reconguista. Nimmt man die Christenheit oder Euro-
pa im Allgemeinen und die Lidnder der Balkanhalbinsel im Besonderen, so war
die Eroberung Konstantinopels durch die Tiirken 1453 der wichtigste Einschnitt
zwischen Mittelalter und Neuzeit. Schliesslich werden fiir den Anfang der Neu-
zeit die tiberseeischen Entdeckungen der Europder und vor allem die Entdeckung
Amerikas genannt. Die Entdeckungsfahrten setzten aber bereits in der ersten
Hilfte des 15. Jahrhunderts mit den Seefahrten der Portugiesen ein. Zwar war die
Entdeckung Amerikas weltgeschichtlich folgenreich, aber das Zeitalter der Ent-
deckungen hatte lange vor Kolumbus begonnen."’

Die Frage nach dem Anfang der Neuzeit ist also fiir verschiedene Lander
Europas verschieden und eher mit einer grosseren Zeitspanne als mit einem ein-
zigen Jahr — einer Geschichtszahl — zu beantworten. Man darf auch nicht iiber-
sehen, dass Epochen und Epochengrenzen nur Arbeitshypothesen der Historiker
sind und nur in unserer Vorstellung — nicht in der Realitdt — existieren. Niemand

o Leopold von Ranke, Geschichten der romanischen und germanischen Volker, von 1494—
1535, Einleitung, Bd. 1, Berlin/Leipzig 1824, XXXIX. Zitiert nach der Erstausgabe von
1824. Diese Stelle fehlt in jiingeren Ausgaben des Werkes.

Ranke Geschichten der romanischen und germanischen Volker (wie Anm. 15), 228.
" Siehe ausfiihrlicher: Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter, Bd. 1, Darmstadt 2007.



442 Harm Klueting

im Mittelalter wusste, dass er im Mittelalter lebte. Und niemand im 17. Jahrhun-
dert hatte eine Ahnung davon, dass man seine Lebenszeit 300 Jahre spiter als
Frithe Neuzeit bezeichnen wiirde.

Es gibt eine Ausnahme. Die Humanisten der Zeit der Renaissance hatten das
Bewusstsein, dass sie in einer neuen Zeit lebten, dass sie die alte Zeit, die Antike,
erneuerten, und dass zwischen jener alten und ihrer neuen Zeit das finstere
Mittelalter lag. So dachte Francesco Petrarca, der sich 1373 in seinen «Epistula
metrica XXI» im Riickblick auf die Antike in einer Zeit des Niedergangs sah und
auf kiinftige Erneuerung hoffte'®; so dachte auch der Bibliothekar des Vatikans,
der 1475 gestorbene Humanist Giovanni Andrea Bussi, der das Mittelalter von
seiner eigenen Zeit unterschied. Die Zeit vor seiner Zeit nannte er media tempes-
tas; seine eigene Zeit war fiir ihn nostra aetas. Es dauerte nach Bussi aber noch
gut 200 Jahre, bis dieses humanistische Bewusstsein einer neuen Zeit Grundlage
der Epocheneinteilung der Historiker wurde. Das bewirkte Christoph Cellarius,
der zwischen 1685 und 1696 ecine dreibdndige Darstellung der Weltgeschichte
veroffentlichte. Den ersten Band nannte er «Historia antiqua». Darauf folgten die
Bédnde «Historia medii aevi» und «Historia nova». Vorher hatte man die Ge-
schichte ganz anders eingeteilt. Von jetzt an verbreitete sich das Denken in den
Grossepochen Altertum, Mittelalter und Neuzeit. Seitdem unterscheiden wir Mit-
telalterliche Geschichte und Neuere Geschichte.

Von vielen Historikern — einer von ithnen war der 2006 gestorbene Reinhart
Koselleck — wird die Epochengrenze um 1500 in Frage gestellt. Diese Historiker
betonen den Zésurcharakter der Franzdsischen Revolution und der Industriellen
Revolution und unterstreichen den Epocheneinschnitt der Zeit um 1800 stidrker
als den um 1500. Manche sprechen von der Epoche Alteuropas oder vom alt-
europdischen Zeitalter, dessen Beginn im 13. Jahrhundert und dessen Ende mit
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert angesetzt wird. Es gibt dazu aber auch
Gegenpositionen, die am Epochencharakter der vom Mittelalter getrennten Frii-
hen Neuzeit — verstanden als 16. bis 18. Jahrhundert — festhalten. Dabei begegnet
man dem Alteuropakonzept heute eher mit Ablehnung als mit Zustimmung.
Deutlich ist auch, dass die Debatte um die Epochengrenze zwischen Mittelalter
und Neuzeit inzwischen abgeebbt ist. Man geht pragmatischer mit dem Periodi-
sierungsproblem und auch mit dem Mittelalter- und dem Neuzeitbegriff um und
ist zunehmend bereit, Periodisierungen in eigene Konzepte zu integrieren, die auf
fremde Gegebenheiten, etwa die des Osmanischen Reiches, bezogen sind."

Fremde Gegebenheiten sind fiir Allgemeinhistoriker auch Dogmen- und The-
ologiegeschichte ebenso wie Wirtschaftsgeschichte. Das sind Bereiche, die sich
ithren Periodisierungen entziehen. Auch sind die Zidsuren der Wirtschaftsge-
schichte oft weniger ereignis- als prozesshaft, beziehen sich auf breitere Zeit-
spannen und weniger auf einzelne Jahre. Man kann die Franzosische Revolution
genau datieren; die Industrielle Revolution genau datieren zu wollen, wird nie-

" Francesco Petrarca, Poesie Latine, hg. von Guido Martellotti u. Enrico Bianchi, Milano/Na-
poli 1951, 180, Vers 5.

' Auch hier der Verweis auf: Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17).



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 443

mandem einfallen. Ahnlich ist es mit der Verlagerung von Produktionen, wenn
etwa im 17. Jahrhundert die in Stddten wie Florenz, Mailand oder Como, aber
auch in Venedig, bedeutsame Wolltuchherstellung allmdhlich zugunsten der Her-
stellung von Luxuswaren aus Seiden- und Brokatstoffen aufgegeben wird, wenn
das Seidengewerbe im 16. Jahrhundert von Italien nach Lyon und weiter nach
Antwerpen gelangt, wenn in den Niederlanden die Wolltuchproduktion im 16.
Jahrhundert vom flandrischen Siiden in den hollindischen Norden abwandert,
wéhrend der Siiden sich auch hier auf Luxustextilien und Spezialprodukte wie
Gobelins verlegt. Zwar kennt auch die Wirtschaftsgeschichte exakte Daten, etwa
wenn 1553 das Hansekontor von Briigge nach Antwerpen verlagert wird. Es
herrschen aber die langsamen, im vorstatistischen Zeitalter in ithrem Verlauf kaum
fassbaren und erst von ihrem Ergebnis her erkennbaren Entwicklungen vor.

Die Kirchen- und Theologiegeschichte kennt weit mehr exakte Daten als die
Wirtschaftsgeschichte — Konzilien, Pontifikate, theologische Schriften, wie auch
Luthers Ablassthesen eine war —, doch entzieht sich auch die Kirchen- und
Theologiegeschichte oft den Periodisierungen der Allgemeinhistoriker. Ranke
war Allgemeinhistoriker. Das Jahr 1517 ist als Epochenjahr ein der Kirchen- und
Theologiegeschichte oktoyiertes Datum eines im deutschen Luthertum verwur-
zelten Allgemeinhistorikers. Es entspricht der Binnensicht der aus der Reforma-
tion hervorgegangenen Kirchen, zerschneidet aber den grosseren kirchen- und
theologiegeschichtlichen Zusammenhang der Katholischen Reform, die lange
vor 1517 begann und weit tiber 1517 hinausreichte und als deren Mitakteur
Luther bis zu seinem Bruch mit Rom erscheint. Trotz der tiefgreifenden politi-
schen und gesellschaftlichen Folgen der Reformation war die Reformation in
erster Linie ein Vorgang der Kirchen- und Theologiegeschichte. Bei der Frage
nach der Epochenbedeutung Luthers und der Reformation kommt es auf die
Kldrung des Verhiltnisses von Reformation und Mittelalter und auf die Frage an,
was Katholische Reform ist und wann sie einsetzte.

Katholische Reform

Viele Historiker verwenden den Begriff Gegenreformation nicht mehr, sondern
sprechen nur noch von Katholischer Reform — oft deshalb, weil das gefilliger,
«8kumenischer», klingt —, andere nur noch von katholischer Konfessionalisie-
rung.”® Wenn aber Hubert Jedin 1946 den Doppelbegriff katholische Reforma-
tion und Gegenreformation und damit den Begriff Katholische Reform einfiihr-
te,*! so gab er den Begriff Gegenreformation nicht auf, sondern stellte ihm den
1880 von Wilhelm Maurenbrecher verwendeten Begriff katholische Reformation
an die Seite.” Maurenbrecher verstand darunter die hauptsichlich von Italien

* Wolfgang Reinhard/Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfessionalisicrung, Giitersloh/
Miinster 1995.

*' Hubert Jedin, Katholische Reformation oder Gegenreformation. Ein Versuch zur Klarung
der Begriffe nebst einer Jubildumsbetrachtung iiber das Trienter Konzil, Luzern 1946, wieder
in u. zit. nach: Ernst Walter Zeeden (Hg.), Gegenreformation, Darmstadt 1973, 46-81.

** Wilhelm Maurenbrecher, Geschichte der katholischen Reformation, Nordlingen 1880.



444 Harm Klueting

und Spanien ausgehende Erneuerung innerhalb der Kirche. Hingegen war Ge-
genreformation fiir Jedin der katholische Gegenangriff gegen den Protestantis-
mus in der Zeit nach dem Konzil von Trient:

«Die katholische Reform ist die Selbstbesinnung der Kirche auf das katholische
Lebensideal durch innere Erneuerung, die Gegenreformation ist die Selbstbehaup-
tung der Kirche im Kampf gegen den Protestantismus. [...] In der katholischen
Refor;? werden die Kréfte aufgespeichert, die sich in der Gegenreformation entla-
den».”

Katholische Reform ist bei Jedin élter als Gegenreformation und geht dieser zeit-
lich voraus.

Ich gebrauche vier Begriffe, von denen keiner dasselbe bezeichnet: 1. Katho-
lische Konfessionsbildung — die faktische Entstehung einer katholischen Konfes-
sion mit der Professio fidei Tridentinae von 1564 als Bekenntnisschrift und
somit die faktische Ausformung der katholischen Kirche zur Konfessionskirche
neben anderen Konfessionskirchen — faktisch, weil ekklesiologisch die katholi-
sche Kirche die Kirche — nach heutigem Verstidndnis die Subsistentia der Kirche
Christi — und keine Konfession war oder ist™*; 2. Katholische Konfessionalisie-
rung — der sozialgeschichtliche Veridnderungsprozess im katholischen Bereich
seit der Mitte des 16. Jahrhunderts und vor allem seit dem Abschluss des Konzils
von Trient, und zwar parallel zu lutherischer Konfessionalisierung” und refor-
mierter Konfessionalisierung,’® 3. Gegenreformation — die praktische und konk-
rete, oft von weltlichen Fiirsten initiierte oder getragene Politik der Rekatholisie-
rung und als solche eingelagert in den Prozess der katholischen Konfessionalisie-
rung und zeitlich mit ihm zusammenfallend; 4. Katholische Reform — ein Biindel
zahlreicher Reformbewegungen und in Summe und Wirkung ein umfassender
Veridnderungsprozess innerhalb der katholischen Kirche, aber nicht sozialge-
schichtlich, sondern in erster Linie theologisch und spirituell, aber auch organi-
satorisch-institutionell.”’

Aber wann begann die Katholische Reform? Eine Antwort gibt Konrad Rep-
gen: Die «Anfinge der katholischen Reform [lagen] im frithen 15. Jahrhun-
dert».*® Katholische Reform wire damit zumindest in zeitlicher Hinsicht ein viel
umfassenderer Prozess als katholische Konfessionalisierung. Die Katholische

* Jedin, Katholische Reformation oder Gegenreformation (wie Anm. 21), 80f.

** Das Substantiv Subsistentia zu dem Verb subsisto, Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmati-
sche Konstitution iiber die Kirche «Lumen Gentium» [LG] 8: «Haec Ecclesia [...] subsistit in
Ecclesia catholica».

** Hans-Christoph Rublack (Hg.), Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland, Gii-
tersloh 1992.

* Heinz Schilling (Hg.), Die reformierte Konfessionalisierung in Deutschland. Das Problem
der «Zweiten Reformation», Giitersloh 1986.

& Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17), 137f.

*% Konrad Repgen, Der Bischof zwischen Reformation, katholischer Reform und Konfessiona-
lisierung (1515-1650), in: Peter Berglar/Odilo Engels (Hg.), Der Bischof in seiner Zeit.
Bischofsideal und Bischofstypus im Spiegel der Kolner Kirche. Festschrift Joseph Kardinal
Hoffner, Koln 1986, 245-314, wieder in u. zit. nach: ders., Dreissigjdhriger Krieg und West-
filischer Friede, Paderborn 1998, 183-259, hier 188.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 445

Reform hitte dann auch lange vor Luther begonnen und wire nicht als Reaktion
auf die Reformation zu verstehen. Das ist auch deutlich bei Guy Bedouelle in
seinem Buch «La Réforme du Catholicisme».” Bedouelle kennt vier Reformen
und keine Epochengrenze zwischen Mittelalter und Neuzeit, die durch Luther
markiert wird. Er unterscheidet /a réforme déclamée und meint damit die Erkli-
rungen der Reformkonzilien, wobei er das V. Laterankonzil der Jahre 1512 bis
1517 herausstellt.” Darauf folgen la réforme revendiquée der protestantischen
Reformatoren, die zeitlich parallele réforme préparée innerhalb der katholischen
Kirche und la réforme amorcée — oder la réforme conciliaire — des Konzils von
Trient. Hier spricht Bedouelle — wie Pierre Chaunu® — von la réforme catho-
ligue.”® Bedouelle geht bis 1308 zuriick, bis zur Einberufung des Konzils von
Vienne, weil schon in Vienne die Forderung nach einer Reform der Kirche «tam in
capite quam in membris» erhoben wurde.” So stiitzen Repgens und Bedouelles
Sicht das Verstdndnis des frithen Luther als katholischer Reformer und die Deu-
tung der Reformation als «eine <aus dem Ruder gelaufene> Ordensreformy».**

Ich gehe weiter und hinter das Konzil von Konstanz (1414-1418) und das
Ende des Grossen abendldndischen Schismas (1378—1417) bis zum Beginn der
grossen Pestwelle seit 1348 und dariiber hinaus bis zum Beginn des Avignoneser
Papsttums zuriick und betone dabei nicht nur Reformforderungen vor dem Hin-
tergrund des Niedergangs des Papsttums in Avignon — bei Dante, Katharina von
Siena und anderen —, den Ruf nach einer «reformatio ecclesiae in capite et in
membris», wie ithn Dietrich von Niem 1410 erhob, die Reformkonzilien und die
Reformbemiihungen des Nikolaus Cusanus im 15. Jahrhundert, die nicht zum
Abschluss gekommene Reformbulle Pius® 1I., das Wirken von Minnern wie
Aegidius von Viterbo, Gasparo Contarini — dem in der Osterbeichte 1511 in
Venedig die Erkenntnis aufging, dass keine menschliche Bussleistung dem Men-
schen vor Gott Gerechtigkeit verschaffen konne, sondern nur das Siihneleiden
Christi, das als Gnade Gottes nur im Glauben zu empfangen sei — oder Thomas
de Vio Cajetan und die Rolle der italienischen Spirituali und des Evangelismo
italiano™ sowie die Reformbewegung in Spanien, das Nationalkonzil von Sevilla
von 1478, das wichtige Reformimpulse des Konzils von Trient vorausnahm, oder
das Wirken des Erzbischofs von Toledo, Francisco Ximénes de Cisneros,

2 Guy Bedouelle, La Réforme du Catholicisme (1480-1620), Paris 2002.
? Er weist besonders auf das Reformprogramm «De reformandis moribus» hin, das Gianfran-
cesco Pico de la Mirandola 1517 dem Konzil im Lateranpalast vorlegte: «ll est vrai qu’au dé-
but de 1517 parvint au concile un remarquable programme de réforme <De reformandis mo-
ribus> que lui adressa Jean-Frangois Pic de La Mirandole». (Bedouelle, La Réforme du Ca-

. tholicisme [wie Anm. 29], 32.)
' Pierre Chaunu, Le temps des Réformes. Histoire religieuse et systéme de civilisation. La Cri-
se de la chrétienté. L'Eclatement (1250—1550), Paris 1975.
* Man beachte seine Verwendung der Begriffe la réforme du Catholicisme und la réforme
catholtque der ich mich nicht anschliesse.

B «Ainsi se forge la célébre formule: «réformer 1'Eglise tant dans son chef que dans ses mem-
bres») (Bedouelle, La Réforme du Catholicisme [wie Anm. 29], 24.)
* Edeltraud Klueting, Monasteria semper reformanda. Kloster- und Ordensreformen im Mittel-
alter, Miinster 2005, 5.

* Klaus Ganzer, Die religiosen Bewegungen im Italien des 16. Jahrhunderts, Miinster 2003.



446 Harm Klueting

sondern auch den Zusammenhang der Reformbestrebungen mit den Observanz-
bewegungen der Bettelorden und mit den sich ihnen als Tertiare oder Dritte Or-
den anschliessenden Laien.™

Der Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten als Sattelzeit

In der «Frankfurter Allgemeinen Zeitung» hat sich nicht nur die Publizistin Hei-
ke Schmoll zu Luther gedussert, sondern auch der Historiker Hartmut Lehmann:

«Im Jahr 1508 war Luther ein eifriger, geradezu skrupulds auf sein Seelenheil
bedachter Monch. Im Laufe der folgenden Jahre konzentrierte er sich auf das Stu-
dium der Heiligen Schrift und machte sich viele Gedanken tiber den Zustand der
romischen Kirche. Als er 1517 seine 95 Thesen ausarbeitete, konnte man ihn als
«Reformkatholiken> bezeichnen. Erst als seine kirchlichen Oberen seine Vorschla-
ge ablehnten und ihn massregelten, kam es zum endgiiltigen Bruch».*’

Tatsdchlich war der frithe Luther ein katholischer Reformer, der als Ordenspries-
ter der Augustiner-Eremiten in der Observanzbewegung des Bettelmonchtums
stand. 1505 trat er in das Kloster der Augustiner-Eremiten in Erfurt ein. Das war
eines der 30 Kloster, die sich in der Ordensprovinz Sachsen der Observanz unter
Johann von Staupitz, Generalvikar der observanten Kongregation seit 1503,
angeschlossen hatten. In Staupitz, der in seinen Schriften die augustinische Beto-
nung der erwdhlenden Gnade Gottes hervorhob, so dass man darin Luthers spéte-
re Rechtfertigungslehre antizipiert sehen kann, begegnete dem jungen Luther ein
Ordensreformer als Lehrer und viterlicher Freund.*® Seit 1510 stand Luther bei
Auseinandersetzungen unter den observanten Klgstern auf Staupitz’ Seite.*
Wenn es richtig ist, Luthers Bruch mit Rom und mit den Idealen des Religiosen-
tums — der Nachfolge Christi nach den evangelischen Rdten, also Keuschheit (Mt
19,12), Armut (Mt 19,21) und Gehorsam (Mt 20,26-28) — und die Reformation
als «eine an Radikalitdt nicht zu tberbietende Observanzbewegung im Sinne
einer Aufgabe der evangelischen Rite («Werkgerechtigkeity) und damit einer
Aufgabe des anscheinend nicht reformierbaren Religiosentums»™ — oder als Er-
setzung der evangelischen Rdte durch die lutherische Rechtfertigungslehre — zu
deuten, dann war in der Reformation noch viel Mittelalterliches enthalten. Luther
und die reformatorische Bewegung sind dann — bis zum Einsetzen der Verfestigung
der Reformation durch ihre allméhliche «Verstaatlichungy, die «Fiirstenrefor-
mation», nach dem Bauernkrieg von 1525 und dem spétestens 1529 zu datierenden

Kluetmg, Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17)

” Hartmut Lehmann, Die Deutschen und ihr Luther, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 26.
August 2008, 7.

§ Ernst Wolf, Staupitz und Luther. Ein Beitrag zur Theologie des Johannes von Staupitz und
deren Bedeutung fuir Luthers theologischen Werdegang, Leipzig 1927; Markus Wriedt, Gna-
de und Erwéhlung. Eine Untersuchung zu Johann von Staupltz und Martm Luther, Mainz 1991.

? Hans Schneider, Contentio Staupitii. Der «Staupitz-Streit» in der Observanz der deutschen
Augustmereremlten 1507-1517, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte [ZKG], 118 (2007), 1-44.
' E. Klueting, Monasteria semper reformanda (wie Anm. 34), 5.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 447

Eintritt der Reformation «in das Stadium der Bekenntnisbildung»,'' aus dem die
Konfessionsbildung™ hervorgeht — der «Kulminationspunkt von zwei Jahrhun-
derten voller Reformstreben» in der Sattelzeit zwischen Mittelalter und Neuzeit.

Die Formulierung «Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten voller Re-
formstreben» stammt von Wolfgang Reinhard.* Sie wurde von mir ibernom-
men** und zur Grundlage meiner eigenen Konzeption gemacht.* Sie bedeutet bei
Reinhard — und bei mir — nicht, dass die Reformation als Héhepunkt ungeféhr in
der Mitte eines rund 200 Jahre umfassenden Reformzeitalters stiinde; sie be-
deutet, dass Luther als Gipfelpunkt am Ende eines rund 200 Jahre andauernden
Zeitalters der Reformen steht. Das zeigt bei Reinhard die unmittelbar anschlies-
sende Formulierung, in der «von einem ebenfalls rund zwei Jahrhunderte anhal-
tenden Prozess der <Konfessionalisierung»» die Rede ist, der «bereits in den
zwanziger Jahren des 16. Jahrhunderts einsetzt und seine letzten Ausldufer im
frithen 18. Jahrhundert hat».*® Luther riickt damit, allen kulturprotestantischen
Fanfarenkldngen zum Trotz, sehr nahe an das Mittelalter heran.

Luthers Reformation als «Verdichtungsvorgangy gegeniiber dem Mittelalter

Das Verhiltnis von Reformation und Mittelalter und die Frage nach Mittelalterli-
chem in der Reformation wird heute auch von evangelischen Kirchenhistorikern
und besonders von Berndt Hamm gestellt, der in der Reformation einen «Ver-
dichtungsvorgang» gegeniiber dem Mittelalter sieht, wobei er von «normativer
Zentrierung» spricht. Die Reformation erscheint ihm sowohl als «Umbruch» wie
auch als «in langfristige Kontinuititen des Wandels integriert», die «das Zeitalter
der Reformation zusammen mit dem Spitmittelalter als Wegstrecke eines grosse-
ren kultur-, institutions-, mentalitdts- und religionsgeschichtlichen Zeitaltersy”’
deutlich werden lassen.

Hamm stellt differenzierte Beobachtungen an und unterscheidet vier Bereiche.
Ein radikaler Umbruch war die Reformation demnach als Entsakralisierungspro-
zess, der mit dem alten «Verstandnis von Heiligkeit» brach. Das habe sich zwar
«in gewissen Wandlungsprozessen des Spatmittelalters» angekiindigt, stelle aber

! Hans-Jiirgen Goertz, Pfaffenhass und gross Geschrei. Die reformatorischen Bewegungen in
Deutschland 15171529, Miinchen 1987, 30.

* Ernst Walter Zeeden, Die Entstehung der Konfessionen. Grundlagen und Formen der Kon-
fessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskdmpfe, Miinchen 1985. Zur Unterscheidung von
Konfessionsbildung und Konfessionalisierung: Harm Klueting, «Zweite Reformation» —
Konfessionsbildung — Konfessionalisierung. Zwanzig Jahre Kontroversen und Ergebnisse
nach zwanzig Jahren, in: Historische Zeitschrift [HZ], 277 (2003), 309-341.

Wolfgang Reinhard, Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des
konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift fiir historische Forschung [ZHF], 10 (1983), 257
277 hier 259, wieder in: ders., Ausgewihlte Abhandlungen, Berlin 1997, 127-147.

Harm Klueting, Das Konfessmnelle Zeitalter 1525-1648, Stuttgart 1989.

Kluetmg, Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17), TL II: Die zwei Jahrhunderte vor der
Reformation, TIL III: Der Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten voller Reformstreben
o U TI. IV: Konfessionelles Zeitalter.

Remhard Zwang zur Konfessionalisierung? (wie Anm. 43), 259.

" Berndt Hamm, Wie innovativ war die Reformation?, in: ZHF, 27 (2000), 481497, hier 497.



448 Harm Klueting

eine «grundlegende Richtungsinderung» dar.*® Die zweite Beobachtung lisst die
Reformation nur als «Verstiarkung» oder «Beschleunigung» spétmittelalterlicher
Entwicklungen erscheinen, wobei Hamm unter anderem an das landesherrliche
Kirchenregiment denkt.*” Wihrend hier die Kontinuitit von Mittelalterlichem
gross ist, ist sie bei der dritten Beobachtung noch grésser, weil dabei «kontinuier-
liche Verdnderung ohne gravierende Verstdrkung oder Beschleunigung» feststell-
bar ist, etwa bei der im Spitmittelalter lebendigen Vorstellung «von der teuflischen
Fundamentalbedrohung des wahren Glaubens, die dann in den Schriften Luthers
und in den konfessionellen Konflikten des 16. Jahrhunderts eine weitere Ausge-
staltung erfahren wird».”

Den grossten «qualitativen Sprung» zeige die vierte Beobachtung: Luthers
Rechtfertigungslehre. Hamm rdumt ein, dass es

«bei einigen Theologen zwischen 1450 und 1520 die starke Tendenz [gibt], die
Gnadenzuweisung der géttlichen Barmherzigkeit, vor allem durch die Passion
Christi, in einer Weise zu maximalisieren, dass die vom Menschen geforderte
Eigenbeteiligung auf ein Minimum herabgeschraubt werden kann. [...] Der quali-
tative Sprung der Reformation liegt dann im Schritt vom Minimum zum Nichts».”'

Ob dieses Urteil richtig ist und ob nicht auch hier von Verstiarkung oder Verdich-
tung — oder gar nur von Verdnderung ohne gravierende Verstirkung — die Rede
sein miisste, hingt zumindest von der Einschitzung Contarinis und seiner Er-
kenntnis der Rechtfertigung vor Gott ohne menschliche Bussleistung von 1511
ab, auf die Hamm nicht eingeht. Zweifellos radikal anders als bei Contarini war
die Resonanz und die Wirkung der Rechtfertigungslehre Luthers. Wahrschein-
lich lag hier das eigentlich Neue: Nicht Luthers Rechtfertigungslehre war das
epochale Ereignis, sondern ihr Widerhall.

Was ist Mittelalter und was ist Neuzeit?

Das finstere Mittelalter gab es nicht. Doch ist diese Vorstellung heute noch le-
bendig, wenn Einrichtungen oder Erscheinungen, Ansichten oder Verhaltens-
weisen als «mittelalterlich» gebrandmarkt werden, oder wenn von einem «Riick-
fall ins Mittelalter» gesprochen wird. Mittelalter wird dann zum Synonym fiir
riickstidndig, antiemanzipatorisch, intolerant, undemokratisch oder unaufgeklért.
Dem steht eine Sicht entgegen, die das «Licht der Vernunft» und die «Anfinge
der Aufklirung» im Mittelalter verortet.”> Neuzeit ist nicht nur Aufkldrung,
Demokratie, Emanzipation, Freiheit, Individualisierung, Beachtung der Men-
schenrechte, Rationalitdt oder Toleranz. Zur Neuzeit gehéren auch Genozid, In-
toleranz, Irrationalismus, Massenvernichtungswaffen, Rassismus oder Totalita-

48
49
50
51

Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47), 486f.
Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47), 488.
Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47), 489.
Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47), 490.
** Kurt Flasch/Udo Reinhold Jeck (Hg.), Das Licht der Vernunft. Die Anfinge der Aufkldrung
im Mittelalter, Miinchen 1997.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 449

rismus. Auschwitz und Hiroshima sind Neuzeit. Die Hexenverfolgungen erreich-
ten ithren Hohepunkt im 17. Jahrhundert und somit in der Neuzeit, und das in
starkem Masse auf protestantischem Boden.

Deutlich ist auch die Perspektivegebundenheit der Beurteilung von Mittelalter
und Neuzeit. Was die liberalen Eliten der westeuropidisch-nordamerikanischen
Liander positiv mit Neuzeit assoziieren, das perhorreszieren traditionalistische
Katholiken mit negativ konnotierten Begriffen wie Entkirchlichung oder Glau-
bensverlust, was sie der Reformation oder der Aufklarung des 18. Jahrhunderts
anlasten — um sich von Karl Rahner sagen lassen zu miissen, dass manche «leicht
romantisch vom christlichen Mittelalter» schwirmen, komme daher, dass

«der Raum der Freiheitsentscheidung, die schopferischen geschichtlichen Mog-
lichkeiten damals aus Griinden der geographischen, technischen, wirtschaftlichen
und anderen Voraussetzungen, nicht aber wegen der Prinzipien des Christentums,
relativ eng begrenzt waren und darum damals, wenn man tiberhaupt christlich
existieren wollte, wohl ziemlich genau das herauskommen musste, was faktisch
herauskamy».”™

Es ist nicht ratsam, Mittelalter und Neuzeit {iber Wertvorstellungen zu definie-
ren. Mittelalter und Neuzeit sind nichts anderes als Grossepochen — und als sol-
che Arbeitshypothesen — in dem seit dem 15. Jahrhundert entstandenen sdkulari-
sierten, von der christlichen Heilsgeschichte gelosten Geschichtsbild der westli-
chen Moderne — westlich hier im Sinne der durch das Christentum geprigten
europdisch-atlantischen Zivilisation und ihrer globalen Diffusion — und bezogen
auf die nachantike europiische Geschichte.

Radikaler Umbruch oder Wandel in langfristigen Kontinuitdten?

Es gibt einen katholischen Luther — den Priester, observanten Bettelmdnch und
katholischen Theologieprotessor. Neben dem katholischen Luther gibt es den
Ketzer, iiber den 1521 der pépstliche Bann und die Reichsacht ausgesprochen wur-
de. Luther beschritt in den weniger als neun Jahren zwischen der Doktorpromotion
1512 und der Bannbulle den Weg vom spétmittelalterlichen katholischen Reformer
zum evangelischen Reformator. Dabei war der Ablassstreit der Katalysator.

Observanz hatte das Ziel, den Verfall der Ordensdisziplin und die Verfla-
chung des religiosen Lebens in den Klostern durch Riickkehr zur Strenge des
Anfangs, zum unbedingten Leben nach den evangelischen Rdten, zu tiberwinden.
Das Religiosentum — das Leben gottgeweihter Monche und Nonnen — war die in-
tensivste Form der Nachfolge — imiftatio — Christi, indem es sein Ziel darin fand,
die evangelischen Rite zu verwirklichen.

Die evangelischen Rite waren Ratschlidge Jesu und Antworten auf die Frage,
was man tun misse, um das ewige Leben (Mt 19,16) zu erlangen. Wem diese
Auskunft Jesu angesichts des Widerspruchs zwischen Ideal und Wirklichkeit und
in dem Bewusstsein, ein Siinder und seit Adams Siindenfall mit der Erbsiinde be-

** Karl Rahner, Theologische Deutung der Position des Christen in der modernen Welt, in:
ders., Sendung und Gnade. Beitrige zur Pastoraltheologie, Innsbruck "1961, 13-47, 18.



450 Harm Klueting

laden zu sein, nicht reichte, der musste nach der Rechtfertigung des Siinders vor
Gott, der iustificatio, fragen. Das taten viele. Das machte Contarini 1511. Das
machte Staupitz, wenn er in seinen Niirnberger Adventspredigten von 1516 die
augustinische Betonung der erwihlenden Gnade Gottes hervorhob. Und das
machte Luther, wobei er — beginnend mit der Rémerbriefvorlesung von 1515/16>
und bis zu seiner Disputation «De Tustificatione» von 1536 — seine Recht-
fertigungslehre, «das Zentrum von Luthers reformatorischer Theologie»’®, ent-
wickelte. In der Romerbriefvorlesung scheint — mit dem «ex fide» zu Rom 1.17°
oder dem «enim iustificari iustum apud Deum [...] per fidem» zu Rém 3.28°° —
bereits das sola fide auf.

Es gab aber schon lange vor Contarini und Luther Theologen, die die iustifi-
catio des Stinders vor Gott dhnlich sahen wie Luther. Das gilt fiir Bernhard von
Clairvaux, der 400 Jahre vor Luther das iustificari sola fide vertrat. Zwar ist
richtig, dass die Frommigkeit der beiden Jahrhunderte vor der Reformation das
fromme und gute Handeln des Menschen als Weg zum géttlichen Heil betonte.
Richtig ist aber auch, dass schon fir Augustinus der Mensch vollig auf Gottes
Gnade angewiesen war, weil er unter dem peccatum originale, der Erbsiinde, stand.
Diesen Siindenbegriff teilte Luther. Der Theologe der Scholastik, der Luthers
Rechtfertigungslehre am ndchsten kam, war der 1308 gestorbene Franziskaner
Joannes Duns Scotus. Nach ihm konnte Gott durch Eigenleistungen des Menschen
zu nichts veranlasst werden, auch nicht zur Rechtfertigung des Siinders.

Die Frage nach der Rechtfertigung stand hinter dem Ablassproblem, wie in
Luthers Ablassthesen von 1517 — etwa mit dem «et grati[a]e dei»” in These 62 —
das sola gratia aufscheint. Aber Luther hatte in Jan Hus und in dessen Ablasskri-
tik einen Vorldufer, ebenso in John Wiclif. Gleichzeitig mit Luther suchte Caje-
tan in «De indulgentia» von 1517 das Ablassproblem theologisch zu kldren. Es
ist wichtig, die Unterschiede zwischen Luther und Cajetan zu betonen.”’ Noch
wichtiger aber ist, dass sich nicht nur Luther diesen Fragen stellte und dass nicht
erst Luther jede menschliche Bussleistung als Weg zur Erlangung der géttlichen
Gerechtigkeit verwarf.

Luther kritisierte den Ablass vereinzelt schon in den frithen Vorlesungen. Da-
nach warnte er in zwei Predigten vor den Gefahren des Ablasses, von denen eine
wahrscheinlich am 31. Oktober 1516, genau ein Jahr vor den Ablassthesen, ge-
halten wurde.®’ Den 95 Thesen gegen den Ablass vom 31. Oktober 1517 gingen
die viel radikaleren 97 Thesen gegen die scholastische Theologie voraus,” die
Luther einer Disputation zugrunde legte, die am 4. September 1517 stattfand.

* WA 56.

* WA 391, 82-126.

*® Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem systema-
__tischen Zusammenhang, Géttingen 1995, 274.

WA 56, 10.

** WA 56, 39.

* WA 1,236, Z.23.

% Lohse, Luthers Theologie (wie Anm. 56), 127f.

WA 1, 94-99.

“ WA 1,224-228,



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 451

Doch war die Resonanz gering. Dagegen erlangten die 95 lateinischen Ablass-
thesen® einen ganz ausserordentlichen Widerhall, der aber noch durch den
Erfolg der ersten deutschsprachigen Schrift Luthers tibertroffen wurde, den «Ser-
mon von Ablass und Gnade»® von 1518. 1518 veréffentlichte Luther die lateini-
schen «Resolutiones disputationum de indulgentiarum virtute»®, fiir viele seine
erste reformatorische Schrift.®® Darin legte er im Anschluss an die 95 Thesen das
Ablassproblem und seine theologischen Auffassungen dar.

Trotz der Entwicklung der Ablasslehre durch Albertus Magnus, Bonaventura
und Thomas von Aquin gab es um 1500 keine amtlich festgelegte kirchliche
Lehre vom Ablass. Das dnderte sich erst mit dem «Decretum de indulgentiis»
des Konzils von Trient von 1563.°" Das Fehlen einer verbindlichen lehramtlichen
Ablasslehre trug dazu bei, dass das Busssakrament durch die verbreitete Furcht
vor den Qualen des Fegefeuers, durch das Heilsverlangen der Gléubigen und
durch den Finanzbedarf der Kurie kommerzialisiert und zum Ablasshandel mate-
rialisiert wurde. Der Ablasshandel war eine durch die Vorstellung von der Kiuf-
lichkeit des Heils bewirkte Verformung des Ablasswesens.

1517 trat der Dominikaner Johann Tetzel in dem nicht weit von Wittenberg
entfernten, zu Brandenburg gehorenden Jiiterbog als Ablasshidndler auf. Seine
marktschreierischen Methoden erregten Luthers Bedenken, die sich verstirkten,
als ihm im Oktober 1517 die «Introductio summaria» des Mainzer Erzbischofs
Albrecht von Brandenburg fiir die Ablasshiandler in die Hénde fiel. Luther lud
andere Gelehrte zu einer Disputation tiber die Lehre vom Ablass ein und verfass-
te dazu 95 Thesen unter dem Titel «Disputatio pro declaratione virtutis indulgen-
tiarum». Er lehnte den Ablass nicht rundweg ab, wollte ihn aber auf die kirchli-
chen Bussstrafen Lebender beschrinken. Vor allem griff er die im hohen Mittel-
alter entwickelte Lehre vom Schatz der Kirche an, der aus den iiberschiissigen
Verdiensten Christi und der Heiligen bestand und aus dem die Abldsse gedeckt
werden sollten. These 62 lautet: «Verus thesaurus ecclesie est sacrosanctum
euangelium glorie et gratie Dei».®® Die Disputation sollte am Allerheiligentag
1517, am 1. November, stattfinden, kam aber nicht zustande. Stattdessen verbrei-
teten sich die Thesen schnell, wobei das Ablassproblem zunehmend von anderen
Fragen wie der kirchlichen Autoritét, des Papsttums oder der Sakramentenlehre
verdréangt wurde.

Bald wurden Stimmen laut, dass dieser Monch aus Wittenberg die ein Jahr-
hundert zurtickliegende Ketzerei des Jan Hus erneuere. Im Sommer 1518 wurde
in Rom der Ketzerprozess aufgenommen. Am 7. Juli 1518 erhielt Luther die
Vorladung nach Rom, wo er innerhalb von 60 Tagen erscheinen sollte. Doch rief

% WA 1,233-238.

* WA 1, 243-246.

“ WA 1, 525-628.

° Bernhard Lohse, Martin Luther. Eine Einfithrung in sein Leben und Werk, Miinchen *1991,
134.

" DH 1835. Das Decretum de indulgentiis [1563] ist in Verbindung mit dem Decretum de pur-

" gatorio [1563] (DH 1820) zu sehen.

" WA 1,236, Z. 22f.



452 Harm Klueting

er den Schutz seines Landesfiirsten, des Kurfiirsten Friedrich des Weisen von
Sachsen, an. Dieser war als eifriger Ablasssammler und Religienverehrer kein
Anhénger Luthers. Aber der Kurfiirst stellte sich der romischen Prozessfiihrung
gegen einen Professor seiner Landesuniversitédt entgegen. Damit begann das spi-
tere Biindnis von Luthertum und Landesfilirstentum. Die Unterstiitzung des Kur-
fuirsten fuihrte zur Verlegung des Verhors von Rom nach Deutschland, wozu sich
der politisch auf den Kurflirsten von Sachsen angewiesene Leo X. bereit fand.
Nach dem Tod Kaiser Maximilians . am 12. Januar 1519 verstdrkten sich die
politischen Riicksichtnahmen des Papstes auf den Kurfiirsten wihrend der Mona-
te der unentschiedenen Konigswahl. So wurde in Rom der Ketzerprozess ausge-
setzt, um erst nach der im Juni 1519 erfolgten Wahl Karls V. — im Februar 1520
— wieder aufgenommen zu werden. Statt in Rom fand Luthers Verhor im Okto-
ber 1518 in Augsburg durch Kardinal Cajetan statt, der selbst an einer Klarung
der Ablasstheologie arbeitete und Luthers spédterem sola scriptura-Prinzip gar
nicht fern stand.

Im Zuge des Ketzerprozesses stellte sich fiir Luther die Autoritdtsfrage. Beim
Verhor in Augsburg verweigerte er den Widerruf seiner Lehre, bestritt unter
Berufung auf Nicolaus de Tudeschis gen. Panormitanus dem Papst die hdchste
Autoritdt in der Kirche, unterstellte ihn allgemeinen Konzilien — «in materia fidei
non modo generale Concilium esse super Papam, sed etiam quemlibet fidelem, si
melioribus nitatur auctoritate et ratione quam Papa»®” — und rief die Entschei-
dung eines Konzils an.”” Die Berufung auf Panormitanus, der in Basel mit sei-
nem «Tractatus de consilio Basiliensi» die Superioritdt des Konzils iiber den
Papst verteidigt hatte, zeigt, dass Luther sich im Oktober 1518 noch im Rahmen
des Konziliarismus des Konzils von Basel und seines konziliaristischen Dogmas
von 1439 bewegte, das das V. Laterankonzil 1516 aufgehoben hatte.”’

Aber wie weit reichte Luthers Papstkritik im Herbst 1518? Kann man sagen,
dass das Augsburger Verhor den «wohl entscheidenden Wendepunkt in Luthers
Auffassung vom Papsttum»’* brachte? Das ist eine These Bernd Moellers, der
schreibt: «Der enorme Autoritdtsanspruch des Papstes stand fiir Luther seither
auf tonernen Fiissen [...]. Die verwegene Folgerung wurde denkbar, der Papst sei
der Antichrist.»” Ausgesprochen hat Luther dieses Urteil 1518 aber noch nicht.
Moellers These ist nur eine Vermutung. Der Luther des Verhors von Augsburg
518 war noch immer katholisch.

“ WA 2, 6-26, Zitat 10, Z. 20-22.

" Er appellierte «ad [...] sacrosanctum Concilium [...] sanctam ecclesiam catholicam reprae-
sentans, sit in causis fidem concernentibus supra Papam», WA 2, 3640, Zitat 36, Z. 17-28.

"' DH 1445. Das V. Laterankonzil konnte das Dogma von 1439 aufheben, weil es von der nach
der Verlegung des Konzils durch Eugen IV. von Basel nach Ferrara in Basel verbliebenen
und deshalb aus der Sicht von Papsttum und Papalismus illegalen Basler Restversammlung
verabschiedet worden war.

”? Bernd Moeller, Deutschland im Zeitalter der Reformation, Gottingen 41999, 60,

™ Moeller, Deutschland im Zeitalter der Reformation (wie Anm. 72), 60.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 453

Die entscheidende Stufe auf dem Weg zum Bruch Luthers mit der rémischen
Kirche war die Leipziger Disputation mit Johann Eck im Juli 1519. Von Eck in
die Enge getrieben, erklarte Luther nicht nur den Papst, sondern auch allgemeine
Konzilien fiir irrtumsfahig. Er dachte an das Konzil von Konstanz und an dessen
Verurteilung des Jan Hus.”® Das war etwas qualitativ Neues gegeniiber der Papst-
kritik und dem Konziliarismus des 15. Jahrhunderts. Die Autoritdtsfrage — Papst
oder Konzil? — beantwortete Luther seitdem mit dem sola scriptura — eine Wen-
dung, die er zuerst in seiner «Assertio» 1520 gegen die Bannandrohungsbulle
Leos X. gebrauchte”: Autoritit hat allein die Bibel. Das war nicht mehr katho-
lisch. Deshalb lag die entscheidende Zésur bei der Leipziger Disputation von
1519. Das Schriftprinzip hatte schon Wiclif vertreten, der weltliche und kirchli-
che Gesetze nur anerkennen wollte, wenn sie mit der Bibel als /ex Dei tiberein-
stimmten, wie sich auch bei Hus, in seinem Traktat «De sanguine Christi glorifi-
catio» von 1405, Ansétze des Schriftprinzips finden.

1520 vollzog Luther — in seiner gegen den Leipziger Franziskaner Augustin
von Alfeld gerichteten Schrift «Von dem Papsttum zu Rom wider den hochbe-
rithmten Romanisten zu Leipzig»'® — mit der Denunzierung des Papstes als des
Antichrist — «Endchrist»’’ eine Scheidung von nicht mehr zu iiberbietender
Schirfe. Schon im Mittelalter wurden das Papsttum oder einzelne Pépste von
Predigern aus dem Franziskanerorden, aber auch von Wiclif mit dem Antichrist
gleichgesetzt. Wegen der Resonanz, die Luther dank des neuen Mediums des
Buchdrucks, wegen der Unterstiitzung durch die Humanisten und der Protektion
durch Fiirsten fand, kam seiner Identifikation des Papstes mit dem Antichrist
aber besondere Bedeutung zu.

Am Ende stand seine Lehre vom Allgemeinen Priestertum in der Adelsschrift
von 15207%, mit der er den Unterschied von Klerus und Laien aufloste und das
Weihepriestertum und damit die kirchliche Hierarchie aufhob. Doch finden sich
der Gedanke des Allgemeinen Priestertums und die Verwerfung von Hierarchie
und Weihepriestertum auch schon bei Wiclif, wie Hus in «De ecclesia» von 1413
den Unterschied von Klerus und Laien negierte. In seinem Traktat «Von der
Freiheit eines Christenmenschen»’® entfaltete Luther seine Lehre von Gesetz und
Evangelium und die Rechtfertigungslehre.

Luthers Adelsschrift, die im Juli 1520 erschien, war seine letzte Schrift vor
dem grossen Bruch, vor der Verurteilung als Ketzer und vor der Exkommunika-
tion aus der bestehenden Kirche. Bernd Moeller hat die Bedeutung der Adels-
schrift als Schliisseltext der Reformation betont.*” Erst im Februar 1522 erschien

" WA.B 1, Nr. 192, Z. 240-250 u. Z. 257-263. Zu Luther und Hus auch: Luther, An den
christlichen Adel: WA 6, 453, Z. 17f. u. 36.

" WA 7,98, Z. 40.

:(7 WA 6, 285-324,

o WA 6,322, 7. 18.
WA 6, 404-469,

" WA 7, 20-38.

“ Bernd Moeller, Klerus und Antiklerikalismus in Luthers Schrift <An den christlichen Adel
deutscher Nation> von 1520, in: ders., Luther-Rezeption. Kirchenhistorische Aufsitze zur
Reformationsgeschichte, Géttingen 2001, 108-120.



454 Harm Klueting

seine 1521 verfasste Schrift «De votis monasticis iudiciumy»,*' in der er nicht
mehr die besondere Verpflichtung des Monchs, sondern die alltdgliche Arbeit im
weltlichen Beruf als Erfiillung des gottlichen Willens verstand. Anfang Oktober
1524 legte er das Ordensgewand eines Augustiner-Eremiten ab und heiratete —
bis dahin zolibatir lebend — im Juni 1525 die ehemalige Zisterziensernonne
Katharina von Bora.

Zwischen Mittelalter und Neuzeit

Die Observanzbewegung, der Gedanke der Rechtfertigung des Siinders ohne
menschliche Leistung, der Antichristvorwurf, das sola scriptura-Prinzip oder das
Konzept des Allgemeinen Priestertums reichten vor Luther und im Fall der iusti-
ficatio sola fide bis zu Bernhard von Clairvaux und dariiber hinaus bis zu Augus-
tinus zuriick. Auch wenn Luther teilweise zu priaziseren und damit zu neuen Ant-
worten fand, so bewegte er sich doch innerhalb von Fragestellungen des Mittel-
alters. Contarini nahm 1511 Luthers spétere Auffassung der Rechtfertigung, von
Nuancen abgesehen, vorweg. Radikal anders als bei Contarini war aber die Reso-
nanz und die Wirkung der Rechtfertigungslehre Luthers. Wahrscheinlich lag hier
das eigentlich Neue der Reformation. Nicht Luthers Rechtfertigungslehre war
das epochale Ereignis, sondern ihr Widerhall.

Luthers Rechtfertigungslehre und seine Eskamotierung des Weihepriester-
tums verstirkten die Subjektstellung des Einzelnen vor Gott durch Verabschie-
dung kirchlicher Heilsvermittlung. Doch diese Subjektstellung kannte schon die
Mystik des Mittelalters. Bei Thomas von Kempen war im 15. Jahrhundert imita-
tio Christi immer imitatio des Einzelnen ohne irgendeine Vermittlung. Aber erst
Pietismus und Puritanismus bewirkten vollends, soweit es die protestantische
Seite betrifft, die Individualisierung der Gottesbeziehung durch Bekehrung und
Wiedergeburt, nachdem schon im 16. Jahrhundert die Individualisierung der
Gottesbeziehung im Taufertum deutlicher als im kirchlichen Luthertum war.

Das Menschenbild Luthers ging ganz in der Stellung des Menschen zu Gott
auf, den er als vollstdndig abhingig von Gott ansah. Dieses Menschenbild trenn-
te thn von den Humanisten. Dariiber — und tiber die von Luther in der Polemik
gegen Erasmus von Rotterdam verneinte Frage des freien Willens — kam es seit
1525 zur Trennung zwischen Luther und den Humanisten, die ihn anfangs unter-
stiitzt hatten. Auch Luthers apokalyptisches Bewusstsein — der Gedanken «an das
Jiingste Gericht ist fiir Luther sowohl in seinem eigenen Leben als auch in seiner
gesamten Theologie stets prisent»®” —, das ihn in der Erwartung des kurz bevor-
stehenden Weltendes leben und in seiner zweiten Bauernkriegsschrift™ die
Bauern als Werkzeuge des Teufels in seinem letzten Ringen mit Gott sehen liess,
verweist eher ins Mittelalter als in die Neuzeit. Das Konzil von Trient trat mit

" WA 8, 573-669.

%2 Lohse, Luthers Theologie (wie Anm. 56), 345.

¥ Martin Luther, Wider die rduberischen und morderischen Rotten der Bauern [1525], WA 18,
357-374.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 455

dem Dekret iiber die Heiligen-, Bilder- und Reliquienverehrung von 1563 einem
magischen Verstidndnis der Heiligenbilder und der Reliquien entgegen und such-
te die Bilder- und Reliquienverehrung gleichsam zu rationalisieren.** Auch wenn
solche Vorstellungen in der katholischen Volksfrémmigkeit des Barock™ — und
in der antikatholischen Polemik der Protestanten — wiederkehrten, so war der
Katholizismus mit dem antimagischen Verstindnis der Heiligen- und Reliquien-
verehrung viel neuzeitlicher als Luther mit seinem apokalyptischen Bewusstsein
und seiner Fixierung auf das Jiingste Gericht.

«Verdichtungen» und «grundlegende Richtungsdnderungeny

Berndt Hamms Reformation als «Verdichtungsvorgang» und seine vier Beo-
bachtungen sind modifiziert zu tibernehmen. Die von Luther ausgeloste Refor-
mation kommt aus dem Mittelalter und verstérkt — verdichtet — zahlreiche Er-
scheinungen aus Kirche und Theologie des Mittelalters, angefangen vom landes-
herrlichen Kirchenregiment bis zur Rechtfertigungslehre, die schon vor Luther
erortert und in dhnlicher Weise vertreten wurde. Nimmt man Contarini und die Vor-
geschichte seit Bernhard von Clairvaux, so zeigt sich bei der Rechtfertigung sola fi-
de und sola gratia die weitestgehende Verdichtung, aber kein radikaler Bruch; radi-
kal neu waren Wirkung und Widerhall der Rechtfertigungslehre Luthers.

Als grundlegende Richtungsidnderung und radikaler Bruch erscheint stattdes-
sen der durch Luther — aber mehr noch durch Zwingli — ausgeloste Entsakralisie-
rungsprozess, der weit iber das antimagische Verstindnis der Heiligen- und
Reliquienverehrung des Konzils von Trient hinausging und sich mit der radika-
len Aufgabe der evangelische Rite und des Religiosentums verband — obwohl im
lutherischen Pfarrhaus einiges davon nachlebte.*® Nicht nur Heiligenbilder — die
in lutherischen Kirchen teilweise bewahrt blieben — und Reliquien wurden aus
den Kirchen entfernt. Es verschwand der Tabernakel mit dem Allerheiligsten —
dem Leib Christi — aus den Kirchen, und es verschwanden die, die sich zur Be-
folgung der evangelischen Rdite als der intensivsten Form der Nachfolge Christi
verpflichtet hatten, was der Protestantismus als Werkgerechtigkeit ablehnte und
verunglimpfte. Bei Zwingli — der unabhéngig von Luther zum Reformator wurde
— ging die Entsakralisierung mit seiner tropischen Auslegung des es? in hoc est
corpus meum als significat und mit dem insgesamt stirker rationalen Zug, den
die Ziircher Reformation annahm, weiter als bei Luther. Das zeigen auch die Bil-
derstiirme im reformierten Bereich. Hamm sieht Zwingli hier «sehr viel innova-

% DH 1821-1825.

% Siehe dazu: Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17), 316-321.

5 Inge Mager, Vom Monchs- und Nonnenkloster zum Wittenberger Familienkloster, in: Wolf-
gang Breul-Kunkel/Lothar Vogel (Hg.), Rezeption und Reform. Festschrift Hans Schneider,
Darmstadt/Kassel 2001, 35-48.



456 Harm Klueting

tionsbereiter»®’ als Luther — ein Werturteil, bei dem ihm ein katholischer Theo-
loge ebenso wenig folgen kann wie ein dem Prinzip der Werturteilsfreiheit ver-
pflichteter Historiker.

Martin Luther war ein Mann aus dem spéten Mittelalter, der in einer Sattelzeit
auf dem «Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten voller Reformstreben» den
Entsakralisierungsprozess — aber weniger radikal als Zwingli — ausloste, der zur
Grundstromung der Neuzeit wurde. Hingegen zeigen sich in der katholischen
Volksfrommigkeit des Barock im 17. und auch noch im 18. Jahrhundert Formen
einer handgreiflich-materiellen Auffassung des Heiligen und eines magischen
Verstandnisses der Heiligenbilder und Reliquien, die das genaue Gegenteil des
protestantischen Entsakralisierungsprozesses darstellen. Doch waren diese Er-
scheinungen nicht katholisch im Sinne des Konzils von Trient. Auch das Triden-
tinum 6ffnete sich, indem es die Vorstellung hinter sich liess, dass das Jenseitige
durch magische Praktiken realisiert werden konne, zur Neuzeit hin, aber im Ge-
gensatz zu dem protestantischen Entsakralisierungsprozess ohne das Transzen-
dente verblassen zu lassen.

Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit

Die Reformation kommt aus dem Mittelalter und verstirkt Erscheinungen des spiteren Mittel-
alters vom landesherrlichen Kirchenregiment bis zur Rechtfertigungslehre. Luthers Lehre von
der Rechtfertigung des Siinders vor Gott sola fide und sola gratia ist kein radikaler Bruch, weil
sie dhnlich schon 1511 bei Gasparo Contarini und im Mittelalter bei Joannes Duns Scotus oder
bei Bernhard von Clairvaux begegnet. Radikal neu sind Wirkung und Widerhall der Rechtferti-
gungslehre Luthers. Als radikaler Bruch erscheint stattdessen der durch Luther — aber mehr
noch durch Zwingli — ausgeloste Entsakralisierungsprozess. Dieser Entsakralisierungsprozess
geht weit tiber das antimagische Verstindnis der Heiligen- und Reliquienverehrung des Konzils
von Trient hinaus. Luther ist ein Mann aus dem spéten Mittelalter, der auf dem Kulminations-
punkt von zwei Jahrhunderten voller Reformstreben den Entsakralisierungsprozess — aber
weniger radikal als Zwingli — auslost, der zur Grundstromung der Neuzeit wird. Auch das
Tridentinum &ffnet sich, indem es die Vorstellung hinter sich ldsst, dass das Jenseitige durch
magische Praktiken realisiert werden kann, zur Neuzeit hin, aber im Gegensatz zu dem protes-
tantischen Entsakralisierungsprozess ohne das Transzendente verblassen zu lassen.

Martin Luther entre Moyen Age et Temps modernes

La Réforme protestante dérive du Moyen Age et renforce certains phénoméenes du Moyen Age
tardif, tels que le controle seigneurial ou princier de I’ Egllse et la doctrine de la justification de
I’homme par Dieu. La doctrine de la justification du pécheur devant Dieu sola fide et sola gra-
tia de Luther ne représente pas une rupture radicale: on retrouve une conception semblable
chez Gasparo Contarini en 1511 et chez Jean Duns Scot ou Bernard de Clairvaux au Moyen
Age. L’impact et I’écho que provoque la doctrine de la justification de Luther sont néanmoins
fondamentalement nouveaux. Le processus de désacralisation, induit par Luther et plus encore
par Zwingli, constitue, lui, une rupture radicale. Ce processus de désacralisation dépasse large-
ment la conception anti-magique de la vénération des saints et des reliques du Concile de Tren-
te. Luther vécut dans le Mogen Age tardif et déclencha, au paroxysme de deux siécles d’aspira-
tions réformatives, le processus de désacralisation qui marquera fondamentalement les Temps
modernes. Zwingli fut encore plus radical dans ce processus. Le Concile de Trente s’ouvre
¢galement aux Temps modernes en se distanciant de sa croyance que des pratiques magiques
peuvent influer sur 1’au-dela. Contrairement toutefois au processus de désacralisation protes-
tant, il ne laisse pas s‘estomper le transcendantal.

7 Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47), 482.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 457

Martin Luther between Middle Age and Modern Times

The Reformation had its roots in the Middle Ages and represented a strengthening of medieval
phenomena ranging from church government by local rulers to the understanding of justifyca-
tion. Luther’s doctrine of the justification of sinners by God sola fide and sola gratia is not a
radical break; justification as a gift of God’s grace without man’s endeavour can be found as
early as 1511 in Gasparo Contarini and in the Middle Ages in John Duns Scotus and Bernard of
Clairvaux. What was radical and new were the impact and fascination of Luther’s doctrine of
justification. The true radical break with the past was the process of desacralisation unleashed
by Luther, and even more so by Zwingli. This process went far beyond the Council of Trent’s
anti-magic position on the veneration of saints and relics. Two centuries of reform culminate in
the life of Luther, less of a radical than Zwingli, the late medieval man who set in train the
process of desacralization which was to become fundamental for modern times. The Council of
Trent also showed itself open to modernity with its rejection of an understanding that the super-
natural can be realized by magic practices. However, in contrast to Protestantism, the Council
of Trent continued to insist on transcendence.

Sehliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Beginn der Neuzeit — Début des Temps modernes — The beginning of modern times, Kulturpro-
testantismus — protestantisme culturel — cultural Protestantism, Epochen als Arbeitshypothesen
der Historiker — les époques comme hypotheses de travail des historiens — epochs as hypothe-
ses of historians, Mittelalter — Moyen Age — Middle Ages, Frithe Neuzeit — Epoque moderne
antérieure — early modern times, Renaissance, Reformation — Réformation — Reformation, Ver-
hiltnis von Reformation und Mittelalter — relation entre Réformation et Moyen Age — relation-
ship between the Reformation and the Middle Ages, Konzil von Trient — Concile de Trente —
Council of Trent, Observanzbewegungen der Bettelorden — mouvements d’observance des
ordres mendiants — movements of observance of the mendicant orders, Evangelische Rite —
conseils évangéliques — evangelical councils, Rechtfertigung und Rechtfertigungslehre — justi-
fication et doctrine de la justification — justification and of justification doctrine of justification,
Ablass und Ablasskritik — indulgence et critique de I’indulgence — indulgence and critic of in-
dulgences, Konziliarismus — conciliarisme — conciliarism, sola scriptura-Prinzip — principe de
sola scriptura — pinciple of sola scriptura, Papst als Antichrist — le pape antéchrist — the pope as
anti-Christ, Allgemeines Priestertum — sacerdoce de tous les croyants — general priesthood,
antimagisches Verstindnis der Heiligen- und Reliquienverehrung im Tridentinum — conception
anti-magique de la vénération des saints et des reliques du Concile de Trente — anti-magical un-
derstandig of the saints and veneration of relics in the Tridentinum, katholische Volksfrommig-
keit des Barock — piété populaire catholique du Baroque — Catholic popular piety in the baro-
que era, Entsakralisierung und Entsakralisierungsprozess — désacralisation et processus de dé-
sacralisation — desacralisation and process of decralisation.

Harm Klueting, Prof. Dr. theol., Dr. phil., lehrt Neuere Geschichte an der Universitit zu Koln
und katholische Theologie im Fach Mittlere und Neuere Kirchengeschichte an den Universi-
titen Freiburg i.Ue. und Koln.






	Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit

