
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit

Autor: Klueting, Harm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit

Harm Klueting

Ein Sattel ist im Mittelgebirge das, was im Hochgebirge ein Pass ist: ein für die
Überquerung eines Gebirgskamms günstiger Ort, um von der einen auf die andere

Seite zu gelangen.' Eine Einsattelung nennt man einen relativ niedrigen Raum
zwischen zwei höheren Erhebungen. So vom Sattel zu sprechen, heisst eine

Metapher - einen bildlichen Ausdruck - zu verwenden. Der reale Sattel, der Sitz des

Reiters auf dem Pferderücken, kennt vor und hinter der Sitzlage zwei Erhöhungen:

die Vorderzwiesel und die Hinterzwiesel. Vorder- und Hinterzwiesel stehen

in der geographischen Metapher für die Hügel, Berge, Hänge oder Gipfel des

geographischen Sattels im Mittelgebirge, womit dieser metaphorische Sattel mit
dem identisch ist, was bei dem realen Sattel auf dem Rücken des Reittiers die

Sitzlage ist.

Gleichsam eine sekundäre, von der geographischen Metapher abgeleitete
Metapher war es, die Reinhart Koselleck 1972 von der «Sattelzeit» sprechen Hess."

Dahinter stand die Abkehr von der Fixierung auf die grossen Wendepunkte der
Geschichte - auf die Geschichtszahlen, die der Lehrer im Geschichtsunterricht
der Schule von den Schülern abfragt - und der Blick auf Prozesse der Geschichte
und auf Geschichte als Folge und Nebeneinander sich gegenseitig bedingender

i

Der Beitrag stellt die Hauptthese aus Harm Klueting, Luther und die Neuzeit, Darmstadt
2011 (bei Abfassung dieses Aufsatzes im Druck), zur Diskussion. Die Fussnoten bieten nur
wenige Literaturhinweise und beschränken sich weitgehend auf Zitatnachweise. Wer mehr
sucht, der wird überreich bedient bei Harm Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter. Europa
zwischen Mittelalter und Moderne. Kirchengeschichte und Allgemeine Geschichte, Bd. 2:

Anmerkungen - Literatur, Berlin 2009. - Zu den im Folgenden verwendeten Abkürzungen:
Martin Luther, Werke. Kritische Gesamtausgabe, [Weimarer Ausgabe] Schriften [im Folgenden:

WA]; Martin Luther, Werke. Kritische Gesamtausgabe, [Weimarer Ausgabe]
Briefwechsel [im Folgenden: WA.B]; Heinrich Denzinger/Peter Hünermann (Hg.), Enchiridon
symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, Freiburg i.Br. * 2001

[im Folgenden: DH],
Reinhart Koselleck, Einleitung, in: ders./Otto Brunner/Werner Conze (Hg.), Geschichtliche
Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1 : A -
D, Stuttgart 1972, X11I-XXVI1, hier XV.

SZRKG, 104 (2010), 437-457



438 Harm Klueting

Prozesse, auf Dauer und Wandel, Kontinuität und Diskontinuität. Nachdem Otto
Brunner in seinem Werk «Land und Herrschaft» die Historiker das Unzulängliche

der modernen Terminologie und die Notwendigkeit gelehrt hatte, bei ihren

Forschungen zum Mittelalter und der Frühen Neuzeit mit Begriffen der Vormo-
derne und deren Inhalten zu arbeiten', wurde auch für Historiker und nicht nur
für Philosophen4 Begriffsgeschichte zu einem wichtigen Arbeitsfeld. Dem von
Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck herausgegebenen grossen,
acht Bände umfassenden Werk «Geschichtliche Grundbegriffe»" lag die von
Koselleck 1972 zunächst nur als «Vermutung» bezeichnete, aber später vielfach
erhärtete Annahme zugrunde, dass sich bei den grundlegenden politischen und
sozialen Begriffen zwischen etwa 1750 und etwa 1850 ein entscheidender
Bedeutungswandel ereignet habe, mit dem der alte Begriffsinhalt ohne Erläuterung
heute nicht mehr verständlich sei. Diese Zeit des Wandels der Begriffsinhalte, in

der sich die Auflösung der alten und die Entstehung der modernen Welt im Spiegel

der Begriffsgeschichte beobachten lässt, nannte er die «Sattelzeit», in der

«sich die Herkunft zu unserer Präsenz wandelt».6 Dahinter stand auch die Frage
nach der entscheidenden Epochenschwelle und nach dem «Beginn der Neuzeit».7

Das Credo des Kulturprotestantismus

Manche sind sich immer so sicher wie der Lehrer in der Schule mit seinen
Geschichtszahlen. Das gilt für Heike Schmoll und ihren Leitartikel zum «Reformationstag»

2009 und zur «Luther-Dekade 2008 bis 2017» in der «Frankfurter
Allgemeinen Zeitung» vom 31. Oktober 2009.8 Unter der Überschrift «Am Beginn
der Neuzeit» schrieb sie:

«Luther [...] wollte die Wissenschaft aus dem engen Korsett scholastischen Denkens

befreien. Durch die Bildungsreformen seines Wittenberger Mitstreiters Philipp

Melanchthon [...] entstanden ein Schulwesen und eine Universität als Institutionen

von freier Wissenschaft und höherer Bildung. Beide standen nicht mehr
unter unmittelbarer kirchlicher Leitung. Die Befreiung aus der Vormundschaft der
Kirche ist das kulturgeschichtliche Ereignis der Reformation, das in seiner Bedeutung

für die Geschichte der Individualisierung meist unterbewertet wird. Es ist für

Otto Brunner, Land und Herrschaft. Grundfragen der territorialen Verfassungsgeschichte
Österreichs im Mittelalter, Wien 1965, Nachdr. Darmstadt 1973 u. 1984, zuerst unter dem
Titel: Land und Herrschaft. Grundfragen der territorialen Verfassungsgeschichte Südost-
Deutschlands im Mittelalter, Baden bei Wien 1939.
Das «Historische Wörterbuch der Philosophie», hg. von Joachim Ritter, Karlfried Gründer u.
Gottfried Gabriel, erschien seit 1971 (13 Bde., Basel 1971-2007) als Neubearbeitung von
Rudolf Eisler, Wörterbuch der philosophischen Begriffe und Ausdrücke, zuerst Berlin 1899.

Die Zeitschrift «Archiv für Begriffsgeschichte» wurde schon 1955 von Erich Rothacker
begründet.

Koselleck/Brunner/Conze (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, 8 Bde., Stuttgart 1972-1997.
Koselleck, Einleitung (wie Anm. 2), XV.
Stephan Skalweit, Der Beginn der Neuzeit. Epochengrenze und Epochenbegriff, Darmstadt
1982.
Heike Schmoll, Am Beginn der Neuzeit, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31. Oktober
2009, 1.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 439

moderne Menschen schlechterdings nicht mehr vorstellbar, was es für den einzelnen

hiess, nicht mehr priesterlichen oder kirchlichen Weisungen unterworfen zu
sein. Den Menschen direkt Gott gegenüberzustellen war ein geradezu revolutionärer

Akt Luthers. Der Verzicht auf eine kirchliche Vermittlung, religiös gesprochen
auf das kirchliche Heilsinstitut und sämtliche Geschäftszweige der Gnadenbürokratie,

war ein ungemein befreiender Schritt, dessen Folgen gar nicht hoch genug
eingeschätzt werden können. Hier beginnt neuzeitliche Individualisierung mit all
ihren Möglichkeiten, aber auch Gefährdungen, die in jeder Gewissensentscheidung

des gläubigen Einzelnen liegen. Luthers Befreiungsakt liegt die Einsicht
zugrunde, dass Kirche und Theologie prinzipiell irren können. Das ist die Geburtsstunde

der Theologie als Wissenschaft. Es ist aber auch der Anfang einer freien
Wissenschaft überhaupt».

Schmoll repetiert hier auf der ersten Seite von Deutschlands wichtigster
Tageszeitung das Credo des Kulturprotestantismus des 19. Jahrhunderts, der das - oft
längst kirchenferne - evangelische Bürgertum im Protestantismus eine Kraft des

Fortschritts in Gesellschaft, Wissenschaft und Kultur sehen Hess und so nicht nur
eine Abwertung des Katholizismus möglich machte, sondern auch «der sich
säkularisierenden Modernität ihre lang nachwirkende protestantische Tönung»9
verschaffte.

Luther «wollte» die Wissenschaft nicht «aus dem engen Korsett scholastischen

Denkens befreien». Das war nie sein Anliegen. Ausserdem war das

philosophische und theologische Denken schon lange aus diesem Korsett ausgetreten.
Längst hatte die Scholastik selbst die Vielfalt der Gestalten angenommen, wie
sie uns mit der via antiqua und der via moderna und den verschiedenenen
Formen des Nominalismus entgegentritt. Längst war auch der - antischolastische -
Humanismus in die Universitäten eingedrungen. Durch die Reformation Luthers
und das Wirken Melanchthons entstand die «Universität als Institution von freier
Wissenschaft» nicht. Züge von Institutionen freier Wissenschaft trugen schon die
Universitäten des 13. Jahrhunderts, vor allem die Pariser Universität, und das

nicht nur in den artes liberales. Universitäten als Institutionen freier Wissenschaft

im modernen Sinne entstanden aber erst seit der Aufklärung des 18.

Jahrhunderts, beginnend mit der 1737 eröffneten Universität Göttingen - der ersten

Universität, an der die Zensurrechte der Theologischen Fakultät über die anderen

Fakultäten endgültig beseitigt wurden - und danach mit der 1810 gegründeten
Universität Berlin. Die Universitäten standen vor der Reformation nicht «unter
unmittelbarer kirchlicher Leitung», weder die Pariser Universität oder die Kölner
Universität von 1388 noch Universitäten wie Ingolstadt (1472), Tübingen
(1477), Wittenberg (1502) oder Frankfurt an der Oder (1506), bei denen der
landesfürstliche Einfluss stärker war als der der Kirche. Die «Befreiung aus der
Vormundschaft der Kirche» hatte lange vor der Reformation eingesetzt, mit dem

Investiturstreit des 11. und 12. Jahrhunderts, mit dem Denken eines Marsilius
von Padua und eines Wilhelm von Ockham im 14. Jahrhundert oder mit dem
Aufkommen des gegen den päpstlichen Universalismus gerichteten Nationalismus

im Frankreich jener Zeit. «Neuzeitliche Individualisierung» beginnt nicht

9 Thomas Nipperdey. Deutsche Geschichte 1800-1866, München 1983, 429.



440 Harm Klueting

mit der Reformation, sondern viel früher in der Mystik des Spätmittelalters und

im Humanismus Italiens - wobei Individualisierung durch die Subjektstellung
des Menschen vor Gott dem christlichen Glauben von Anbeginn an eigentümlich
war, sichtbar auch in der Personalität des Menschen bei Augustinus in der
Spätantike. Gewiss hat der Protestantismus «für die Gewissensentscheidung des

gläubigen Einzelnen», die aber dem Katholizismus des 16. oder 17. Jahrhunderts

keineswegs fremd war, auch seinen Beitrag geleistet, jedoch mehr durch den Pietismus

des 17. und 18. Jahrhunderts als durch die Reformation. Luthers
Reformation war auch nicht die «Geburtsstunde der Theologie als Wissenschaft».
Diese Geburtsstunde schlug, als an der Pariser Universität des 13. Jahrhunderts
die monastische Theologie durch die scholastische Theologie verdrängt wurde;
im Sinne des modernen Wissenschaftsbegriffs schlug sie erst mit der protestantischen

Aufklärungstheologie des 18. Jahrhunderts. Der «Anfang der freien
Wissenschaft überhaupt» Hegt nicht in der Reformation, sondern - abgesehen von
der Frage, was «freie Wissenschaft überhaupt» ist - einerseits an der Pariser und

an einigen anderen Universitäten des 13. Jahrhunderts, andererseits in der
Aufklärung des 18. und im Humboldtschen Ideal der Wissenschaftsfreiheit des 19.

Jahrhunderts.
Doch sind Schmolls Darlegungen nicht nur sachlich zu kritisieren und als in

den Grundaussagen falsch zurückzuweisen; sie reihen sich auch ein in die
fragwürdige Tradition der Lutherfeiern und Reformationsjubiläen - 161710, 1717,
1817, 1917 - und der Instrumentalisierung Luthers als des siegreichen Kämpfers

gegen mittelalterlichen Aberglauben und kirchlichen Machtanspruch' des
deutschen Nationalhelden und des «Grossen Deutschen» bis hin zu den «15 Thesen
des Zentralkomitees der SED über Martin Luther»12 von 1981 zu dem in den

beiden damaligen deutschen Staaten - der Bundesrepublik Deutschland und der
DDR - begangenen Lutherjahr 1983, die Luther zum Helden der «frühbürgerlichen

Revolution»'"' machten.14

Der undeutliche Anfang der Neuzeit

Die traditionelle Epochengrenze zwischen Mittelalter und Neuzeit liegt für die
deutsche Geschichtswissenschaft um 1500, wenn nicht gar im Jahr 1517, in dem

Luther seine Ablassthesen publizierte, worin nicht nur der Beginn der Reformation

gesehen wird, sondern auch der Beginn der Neuzeit. Diese Epocheneintei-

10
Hans-Jürgen Schönstedt, Antichrist, Weltheilsgeschehen und Gottes Werkzeug. Römische
Kirche, Reformation und Luther im Spiegel des Reformationsjubiläums 1617, Wiesbaden
1978.
Stefan Laube/Karl-Heinz Fix (Hg.), Lutherinszenierungen und Reformationserinnerung,
Leipzig 2002.

12 Druck: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft [ZfG], 29 (1981), 879-893.
Rainer Wohlfeil. Reformation als frühbürgerliche Revolution? Die deutsche Reformation in
der Historiographie der DDR, in: Alexander Fischer/Günther Heydemann (Hg.),
Geschichtswissenschaft in der DDR. Bd. 2, Berlin 1990, 177-213.
Siehe ausführlicher: Klueting, Luther und die Neuzeit (wie Anm. Fehler! Textmarke nicht
definiert).



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 441

lung geht auf Leopold von Ranke und seine «Deutsche Geschichte im Zeitalter
der Reformation» von 1839 bis 1847 zurück und steht in Verbindung mit seiner
Sicht, wonach die Geschichte der germanischen oder germanisch-romanischen
Völker der «Kern aller neueren Geschichte»'5 ist. Gewissermassen wird damit die
Geschichte des protestantischen Deutschland zum Kern des Kerns der neueren
Geschichte. Ranke nennt Luthers Thesen «das grosse Weltereignis», das «Deutschland

aufweckte».'6 Für andere Länder passt eine solche Epochengrenze nicht.
Schon für Frankreich ist es schwierig, das spätere 15. Jahrhundert noch als

Mittelalter zu bezeichnen. Wichtige Einschnitte der französischen Geschichte

jener Zeit waren das Ende des Hundertjährigen Krieges mit England 1453 und
das 1477 besiegelte Ende der Machtstellung Burgunds, das Eingreifen Karls
VIII. in die Machtkämpfe um Italien 1494, der Einfluss der Renaissance auf
Frankreich und die Neuorganisation der Macht unter Ludwig XI. zwischen 1461

und 1483. Noch weniger möglich ist es, in dem Land Dantes und Petrarcas für
die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts noch vom Mittelalter zu reden. In Italien,
wo die Antike nie gänzlich untergegangen und in ihren Relikten sichtbar und
erinnerbar war, waren das 14. und 15. Jahrhundert, Trecento und Quattrocento,
eher Renaissance als spätes Mittelalter. Auch wirtschaftlich zeigen die
Handelsmetropolen Venedig, Genua und Florenz als Zentrum des Geldverkehrs schon im
13. und 14. Jahrhundert eher neuzeitliche Züge. In Spanien waren die entscheidenden

Vorgänge zwischen Mittelalter und Neuzeit die Personalunion der

Königreiche Kastilien und Aragon unter Isabella von Kastilien und Ferdinand von
Aragon seit 1479 und die mit der Eroberung des muslimischen Granada 1492 -
in demselben Jahr, in dem Kolumbus Amerika für die Krone von Kastilien
entdeckte - siegreich endende Reconquista. Nimmt man die Christenheit oder Europa

im Allgemeinen und die Länder der Balkanhalbinsel im Besonderen, so war
die Eroberung Konstantinopels durch die Türken 1453 der wichtigste Einschnitt
zwischen Mittelalter und Neuzeit. Schliesslich werden für den Anfang der Neuzeit

die überseeischen Entdeckungen der Europäer und vor allem die Entdeckung
Amerikas genannt. Die Entdeckungsfahrten setzten aber bereits in der ersten
Hälfte des 15. Jahrhunderts mit den Seefahrten der Portugiesen ein. Zwar war die

Entdeckung Amerikas weltgeschichtlich folgenreich, aber das Zeitalter der
Entdeckungen hatte lange vor Kolumbus begonnen.'7

Die Frage nach dem Anfang der Neuzeit ist also für verschiedene Länder
Europas verschieden und eher mit einer grösseren Zeitspanne als mit einem
einzigen Jahr - einer Geschichtszahl - zu beantworten. Man darf auch nicht
übersehen, dass Epochen und Epochengrenzen nur Arbeitshypothesen der Historiker
sind und nur in unserer Vorstellung - nicht in der Realität - existieren. Niemand

Leopold von Ranke, Geschichten der romanischen und germanischen Völker, von 1494-
1535, Einleitung, Bd. 1. Berlin/Leipzig 1824. XXXIX. Zitiert nach der Erstausgabe von
1824. Diese Stelle fehlt in jüngeren Ausgaben des Werkes.

' Ranke. Geschichten der romanischen und germanischen Völker (wie Anm. 15). 228.
Siehe ausführlicher: Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter, Bd. 1, Darmstadt 2007.



442 Harm Klueting

im Mittelalter wusste, dass er im Mittelalter lebte. Und niemand im 17. Jahrhundert

hatte eine Ahnung davon, dass man seine Lebenszeit 300 Jahre später als

Frühe Neuzeit bezeichnen würde.
Es gibt eine Ausnahme. Die Humanisten der Zeit der Renaissance hatten das

Bewusstsein, dass sie in einer neuen Zeit lebten, dass sie die alte Zeit, die Antike,
erneuerten, und dass zwischen jener alten und ihrer neuen Zeit das finstere
Mittelalter lag. So dachte Francesco Petrarca, der sich 1373 in seinen «Epistula
metrica XXI» im Rückblick auf die Antike in einer Zeit des Niedergangs sah und

auf künftige Erneuerung hoffte18; so dachte auch der Bibliothekar des Vatikans,
der 1475 gestorbene Humanist Giovanni Andrea Bussi, der das Mittelalter von
seiner eigenen Zeit unterschied. Die Zeit vor seiner Zeit nannte er media tempes-
tas; seine eigene Zeit war für ihn nostra aetas. Es dauerte nach Bussi aber noch

gut 200 Jahre, bis dieses humanistische Bewusstsein einer neuen Zeit Grundlage
der Epocheneinteilung der Historiker wurde. Das bewirkte Christoph Cellarius,
der zwischen 1685 und 1696 eine dreibändige Darstellung der Weltgeschichte
veröffentlichte. Den ersten Band nannte er «Historia antiqua». Darauf folgten die
Bände «Historia medii aevi» und «Historia nova». Vorher hatte man die
Geschichte ganz anders eingeteilt. Von jetzt an verbreitete sich das Denken in den

Grossepochen Altertum, Mittelalter und Neuzeit. Seitdem unterscheiden wir
Mittelalterliche Geschichte und Neuere Geschichte.

Von vielen Historikern - einer von ihnen war der 2006 gestorbene Reinhart
Koselleck - wird die Epochengrenze um 1500 in Frage gestellt. Diese Historiker
betonen den Zäsurcharakter der Französischen Revolution und der Industriellen
Revolution und unterstreichen den Epocheneinschnitt der Zeit um 1800 stärker
als den um 1500. Manche sprechen von der Epoche Alteuropas oder vom
alteuropäischen Zeitalter, dessen Beginn im 13. Jahrhundert und dessen Ende mit
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert angesetzt wird. Es gibt dazu aber auch

Gegenpositionen, die am Epochencharakter der vom Mittelalter getrennten Frühen

Neuzeit - verstanden als 16. bis 18. Jahrhundert - festhalten. Dabei begegnet
man dem Alteuropakonzept heute eher mit Ablehnung als mit Zustimmung.
Deutlich ist auch, dass die Debatte um die Epochengrenze zwischen Mittelalter
und Neuzeit inzwischen abgeebbt ist. Man geht pragmatischer mit dem Periodi-
sierungsproblem und auch mit dem Mittelalter- und dem Neuzeitbegriff um und
ist zunehmend bereit, Periodisierungen in eigene Konzepte zu integrieren, die auf
fremde Gegebenheiten, etwa die des Osmanischen Reiches, bezogen sind.19

Fremde Gegebenheiten sind für Allgemeinhistoriker auch Dogmen- und
Theologiegeschichte ebenso wie Wirtschaftsgeschichte. Das sind Bereiche, die sich
ihren Periodisierungen entziehen. Auch sind die Zäsuren der Wirtschaftsgeschichte

oft weniger ereignis- als prozesshaft, beziehen sich auf breitere

Zeitspannen und weniger auf einzelne Jahre. Man kann die Französische Revolution

genau datieren; die Industrielle Revolution genau datieren zu wollen, wird nie-

Francesco Petrarca, Poesie Latine, hg. von Guido Martellotti u. Enrico Bianchi. Milano/Napoli

1951, 180, Vers 5.

Auch hier der Verweis auf: Klueting. Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17).



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 443

mandem einfallen. Ähnlich ist es mit der Verlagerung von Produktionen, wenn
etwa im 17. Jahrhundert die in Städten wie Florenz, Mailand oder Como, aber
auch in Venedig, bedeutsame Wolltuchherstellung allmählich zugunsten der
Herstellung von Luxuswaren aus Seiden- und Brokatstoffen aufgegeben wird, wenn
das Seidengewerbe im 16. Jahrhundert von Italien nach Lyon und weiter nach

Antwerpen gelangt, wenn in den Niederlanden die Wolltuchproduktion im 16.

Jahrhundert vom flandrischen Süden in den holländischen Norden abwandert,
während der Süden sich auch hier auf Luxustextilien und Spezialprodukte wie
Gobelins verlegt. Zwar kennt auch die Wirtschaftsgeschichte exakte Daten, etwa

wenn 1553 das Hansekontor von Brügge nach Antwerpen verlagert wird. Es

herrschen aber die langsamen, im vorstatistischen Zeitalter in ihrem Verlauf kaum
fassbaren und erst von ihrem Ergebnis her erkennbaren Entwicklungen vor.

Die Kirchen- und Theologiegeschichte kennt weit mehr exakte Daten als die

Wirtschaftsgeschichte - Konzilien, Pontifikate, theologische Schriften, wie auch

Luthers Ablassthesen eine war -, doch entzieht sich auch die Kirchen- und

Theologiegeschichte oft den Periodisierungen der Allgemeinhistoriker. Ranke

war Allgemeinhistoriker. Das Jahr 1517 ist als Epochenjahr ein der Kirchen- und

Theologiegeschichte oktoyiertes Datum eines im deutschen Luthertum verwurzelten

Allgemeinhistorikers. Es entspricht der Binnensicht der aus der Reformation

hervorgegangenen Kirchen, zerschneidet aber den grösseren kirchen- und

theologiegeschichtlichen Zusammenhang der Katholischen Reform, die lange

vor 1517 begann und weit über 1517 hinausreichte und als deren Mitakteur
Luther bis zu seinem Bruch mit Rom erscheint. Trotz der tiefgreifenden politischen

und gesellschaftlichen Folgen der Reformation war die Reformation in
erster Linie ein Vorgang der Kirchen- und Theologiegeschichte. Bei der Frage
nach der Epochenbedeutung Luthers und der Reformation kommt es auf die

Klärung des Verhältnisses von Reformation und Mittelalter und auf die Frage an,
was Katholische Reform ist und wann sie einsetzte.

Katholische Reform

Viele Historiker verwenden den Begriff Gegenreformation nicht mehr, sondern

sprechen nur noch von Katholischer Reform - oft deshalb, weil das gefälliger,
«ökumenischer», klingt -, andere nur noch von katholischer Konfessionalisierung.20

Wenn aber Hubert Jedin 1946 den Doppelbegriff katholische Reformation

und Gegenreformation und damit den Begriff Katholische Reform einführte,"'

so gab er den Begriff Gegenreformation nicht auf, sondern stellte ihm den
1880 von Wilhelm Maurenbrecher verwendeten Begriff katholische Reformation
an die Seite. " Maurenbrecher verstand darunter die hauptsächlich von Italien

Wolfgang Reinhard/Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfessionalisierung, Gütersloh/
Münster 1995.
Hubert Jedin, Katholische Reformation oder Gegenreformation. Ein Versuch zur Klärung
der Begriffe nebst einer Jubiläumsbetrachtung über das Trienter Konzil, Luzem 1946, wieder
in u. zit. nach: Ernst Walter Zeeden (Hg.), Gegenreformation, Dannstadt 1973, 46-81.
Wilhelm Maurenbrecher, Geschichte der katholischen Reformation, Nördlingen 1880.



444 Harm Klueting

und Spanien ausgehende Erneuerung innerhalb der Kirche. Hingegen war
Gegenreformation für Jedin der katholische Gegenangriff gegen den Protestantismus

in der Zeit nach dem Konzil von Trient:

«Die katholische Reform ist die Selbstbesinnung der Kirche auf das katholische
Lebensideal durch innere Erneuerung, die Gegenreformation ist die Selbstbehauptung

der Kirche im Kampf gegen den Protestantismus. [...] In der katholischen
Reform werden die Kräfte aufgespeichert, die sich in der Gegenreformation
entladen».""

Katholische Reform ist bei Jedin älter als Gegenreformation und geht dieser zeitlich

voraus.
Ich gebrauche vier Begriffe, von denen keiner dasselbe bezeichnet: 1. Katholische

Konfessionsbildung - die faktische Entstehung einer katholischen Konfession

mit der Professio fidei Tridentinae von 1564 als Bekenntnisschrift und
somit die faktische Ausformung der katholischen Kirche zur Konfessionskirche
neben anderen Konfessionskirchen - faktisch, weil ekklesiologisch die katholische

Kirche die Kirche - nach heutigem Verständnis die Subsistentia der Kirche
Christi - und keine Konfession war oder ist24; 2. Katholische Konfessionalisierung

— der sozialgeschichtliche Veränderungsprozess im katholischen Bereich
seit der Mitte des 16. Jahrhunderts und vor allem seit dem Abschluss des Konzils
von Trient, und zwar parallel zu lutherischer Konfessionalisierung' und
reformierter Konfessionalisierung'26 3. Gegenreformation - die praktische und konkrete,

oft von weltlichen Fürsten initiierte oder getragene Politik der Rekatholisie-

rung und als solche eingelagert in den Prozess der katholischen Konfessionalisierung

und zeitlich mit ihm zusammenfallend; 4. Katholische Reform - ein Bündel
zahlreicher Reformbewegungen und in Summe und Wirkung ein umfassender

Veränderungsprozess innerhalb der katholischen Kirche, aber nicht sozialge-
schichtlich, sondern in erster Linie theologisch und spirituell, aber auch
organisatorisch-institutionell.27

Aber wann begann die Katholische Reform! Eine Antwort gibt Konrad Rep-

gen: Die «Anfänge der katholischen Reform [lagen] im frühen 15. Jahrhundert».28

Katholische Reform wäre damit zumindest in zeitlicher Hinsicht ein viel
umfassenderer Prozess als katholische Konfessionalisierung. Die Katholische

23
Jedin, Katholische Reformation oder Gegenreformation (wie Anm. 21), 80f.

24 Das Substantiv Subsistentia zu dem Verb subsiste, Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische

Konstitution über die Kirche «Lumen Gentium» [LG] 8: «Haec Ecclesia [...] subsistit in

Ecclesia catholica».
Hans-Christoph Rublack (Hg.), Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland,
Gütersloh 1992.

26 Heinz Schilling (Hg.), Die reformierte Konfessionalisierung in Deutschland. Das Problem
der «Zweiten Reformation», Gütersloh 1986.

27
Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17), 137f.

28 Konrad Repgen. Der Bischof zwischen Reformation, katholischer Reform und Konfessionalisierung

(1515-1650), in: Peter Berglar/Odilo Engels (Hg.), Der Bischof in seiner Zeit.
Bischofsideal und Bischofstypus im Spiegel der Kölner Kirche. Festschrift Joseph Kardinal
Höffner, Köln 1986, 245-314, wieder in u. zit. nach: ders., Dreissigjähriger Krieg und
Westfälischer Friede, Paderborn 1998, 183-259, hier 188.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 445

Reform hätte dann auch lange vor Luther begonnen und wäre nicht als Reaktion
auf die Reformation zu verstehen. Das ist auch deutlich bei Guy Bedouelle in
seinem Buch «La Réforme du Catholicisme».29 Bedouelle kennt vier Reformen
und keine Epochengrenze zwischen Mittelalter und Neuzeit, die durch Luther
markiert wird. Er unterscheidet la réforme déclamée und meint damit die

Erklärungen der Reformkonzilien, wobei er das V. Laterankonzil der Jahre 1512 bis
1517 herausstellt. Darauf folgen la réforme revendiquée der protestantischen
Reformatoren, die zeitlich parallele réforme préparée innerhalb der katholischen
Kirche und la réforme amorcée - oder la réforme conciliaire - des Konzils von
Trient. Hier spricht Bedouelle - wie Pierre Chaunu31 - von la réforme catholique.

Bedouelle geht bis 1308 zurück, bis zur Einberufung des Konzils von
Vienne, weil schon in Vienne die Forderung nach einer Reform der Kirche «tarn in

capite quam in membris» erhoben wurde.33 So stützen Repgens und Bedouelles
Sicht das Verständnis des frühen Luther als katholischer Reformer und die Deutung

der Reformation als «eine <aus dem Ruder gelaufene) Ordensreform».34

Ich gehe weiter und hinter das Konzil von Konstanz (1414-1418) und das

Ende des Grossen abendländischen Schismas (1378-1417) bis zum Beginn der

grossen Pestwelle seit 1348 und darüber hinaus bis zum Beginn des Avignoneser
Papsttums zurück und betone dabei nicht nur Reformforderungen vor dem
Hintergrund des Niedergangs des Papsttums in Avignon - bei Dante, Katharina von
Siena und anderen -, den Ruf nach einer «reformatio ecclesiae in capite et in
membris», wie ihn Dietrich von Niem 1410 erhob, die Reformkonzilien und die
Reformbemühungen des Nikolaus Cusanus im 15. Jahrhundert, die nicht zum
Abschluss gekommene Reformbulle Pius' IL, das Wirken von Männern wie
Aegidius von Viterbo, Gasparo Contarini - dem in der Osterbeichte 1511 in

Venedig die Erkenntnis aufging, dass keine menschliche Bussleistung dem
Menschen vor Gott Gerechtigkeit verschaffen könne, sondern nur das Sühneleiden
Christi, das als Gnade Gottes nur im Glauben zu empfangen sei - oder Thomas
de Vio Cajetan und die Rolle der italienischen Spirituali und des Evangelismo
italiano25 sowie die Reformbewegung in Spanien, das Nationalkonzil von Sevilla
von 1478, das wichtige Reformimpulse des Konzils von Trient vorausnahm, oder
das Wirken des Erzbischofs von Toledo, Francisco Ximénes de Cisneros,

Guy Bedouelle. La Réforme du Catholicisme (1480-1620). Paris 2002.
Er weist besonders auf das Reformprogramm «De reformandis moribus» hin. das Gianfran-
cesco Pico de la Mirandola 1517 dem Konzil im Lateranpalast vorlegte: «Il est vrai qu'au
début de 1517 parvint au concile un remarquable programme de réforme <De reformandis mo-
ribus) que lui adressa Jean-François Pic de La Mirandole». (Bedouelle. La Réforme du
Catholicisme [wie Anm. 29], 32.)
Pierre Chaunu, Le temps des Réformes. Histoire religieuse et système de civilisation. La Crise

de la chrétienté. L'Éclatement (1250-1550), Paris 1975.
" Man beachte seine Verwendung der Begriffe la réforme du Catholicisme und la réforme

_
catholique, der ich mich nicht anschliesse.

' «Ainsi se forge la célèbre formule: <réformer l'Eglise tant dans son chef que dans ses
membres»). (Bedouelle. La Réforme du Catholicisme [wie Anm. 29], 24.)
Edeltraud Klueting. Monasteria semper reformanda. Kloster- und Ordensreformen im Mittelalter,

Münster 2005, 5.

Klaus Ganzer. Die religiösen Bewegungen im Italien des 16. Jahrhunderts. Münster 2003.



446 Harm Klueting

sondern auch den Zusammenhang der Reformbestrebungen mit den Observanz-

bewegungen der Bettelorden und mit den sich ihnen als Tertiare oder Dritte
Orden anschliessenden Laien.36

Der Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten als Sattelzeit

In der «Frankfurter Allgemeinen Zeitung» hat sich nicht nur die Publizistin Heike

Schmoll zu Luther geäussert, sondern auch der Historiker Hartmut Lehmann:

«Im Jahr 1508 war Luther ein eifriger, geradezu skrupulös auf sein Seelenheil
bedachter Mönch. Im Laufe der folgenden Jahre konzentrierte er sich auf das
Studium der Heiligen Schrift und machte sich viele Gedanken über den Zustand der
römischen Kirche. Als er 1517 seine 95 Thesen ausarbeitete, konnte man ihn als
<Reformkalholiken> bezeichnen. Erst als seine kirchlichen Oberen seine Vorschläge

ablehnten und ihn massregelten, kam es zum endgültigen Bruch».37

Tatsächlich war der frühe Luther ein katholischer Reformer, der als Ordenspriester
der Augustiner-Eremiten in der Observanzbewegung des Bettelmönchtums

stand. 1505 trat er in das Kloster der Augustiner-Eremiten in Erfurt ein. Das war
eines der 30 Klöster, die sich in der Ordensprovinz Sachsen der Observanz unter
Johann von Staupitz, Generalvikar der observanten Kongregation seit 1503,

angeschlossen hatten. In Staupitz, der in seinen Schriften die augustinische Betonung

der erwählenden Gnade Gottes hervorhob, so dass man darin Luthers spätere

Rechtfertigungslehre antizipiert sehen kann, begegnete dem jungen Luther ein
Ordensreformer als Lehrer und väterlicher Freund.38 Seit 1510 stand Luther bei

Auseinandersetzungen unter den observanten Klöstern auf Staupitz' Seite.39

Wenn es richtig ist, Luthers Bruch mit Rom und mit den Idealen des Religiosen-
tums - der Nachfolge Christi nach den evangelischen Räten, also Keuschheit (Mt
19,12), Armut (Mt 19,21) und Gehorsam (Mt 20,26-28) - und die Reformation
als «eine an Radikalität nicht zu überbietende Observanzbewegung im Sinne
einer Aufgabe der evangelischen Räte (<Werkgerechtigkeit>) und damit einer
Aufgabe des anscheinend nicht reformierbaren Religiosentums»40 - oder als

Ersetzung der evangelischen Räte durch die lutherische Rechtfertigungslehre - zu
deuten, dann war in der Reformation noch viel Mittelalterliches enthalten. Luther
und die reformatorische Bewegung sind dann - bis zum Einsetzen der Verfestigung
der Reformation durch ihre allmähliche «Verstaatlichung», die «Fürstenreformation»,

nach dem Bauernkrieg von 1525 und dem spätestens 1529 zu datierenden

Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17).
Hartmut Lehmann. Die Deutschen und ihr Luther, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 26.

August 2008. 7.

Ernst Wolf, Staupitz und Luther. Ein Beitrag zur Theologie des Johannes von Staupitz und
deren Bedeutung für Luthers theologischen Werdegang, Leipzig 1927; Markus Wriedt, Gnade

und Erwählung. Eine Untersuchung zu Johann von Staupitz und Martin Luther, Mainz 1991.
Hans Schneider, Contentio Staupitii. Der «Staupitz-Streit» in der Observanz der deutschen

Augustinereremiten 1507-1517, in: Zeitschrift ftir Kirchengeschichte [ZKG], 118 (2007), 1-44.
E. Klueting, Monasteria semper reformanda (wie Anm. 34), 5.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 447

Eintritt der Reformation «in das Stadium der Bekenntnisbildung»,4' aus dem die
Konfessionsbildung42 hervorgeht - der «Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten

voller Reformstreben» in der Sattelzeit zwischen Mittelalter und Neuzeit.
Die Formulierung «Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten voller

Reformstreben» stammt von Wolfgang Reinhard.43 Sie wurde von mir übernommen44

und zur Grundlage meiner eigenen Konzeption gemacht.45 Sie bedeutet bei
Reinhard - und bei mir - nicht, dass die Reformation als Höhepunkt ungefähr in
der Mitte eines rund 200 Jahre umfassenden Reformzeitalters stünde; sie

bedeutet, dass Luther als Gipfelpunkt am Ende eines rund 200 Jahre andauernden
Zeitalters der Reformen steht. Das zeigt bei Reinhard die unmittelbar anschliessende

Formulierung, in der «von einem ebenfalls rund zwei Jahrhunderte
anhaltenden Prozess der (Konfessionalisierung)» die Rede ist, der «bereits in den

zwanziger Jahren des 16. Jahrhunderts einsetzt und seine letzten Ausläufer im
frühen 18. Jahrhundert hat».46 Luther rückt damit, allen kulturprotestantischen
Fanfarenklängen zum Trotz, sehr nahe an das Mittelalter heran.

Luthers Reformation als «Verdichtungsvorgang» gegenüber dem Mittelalter

Das Verhältnis von Reformation und Mittelalter und die Frage nach Mittelalterlichem

in der Reformation wird heute auch von evangelischen Kirchenhistorikern
und besonders von Berndt Hamm gestellt, der in der Reformation einen
«Verdichtungsvorgang» gegenüber dem Mittelalter sieht, wobei er von «normativer
Zentrierung» spricht. Die Reformation erscheint ihm sowohl als «Umbruch» wie
auch als «in langfristige Kontinuitäten des Wandels integriert», die «das Zeitalter
der Reformation zusammen mit dem Spätmittelalter als Wegstrecke eines grösseren

kultur-, institutions-, mentalitäts- und religionsgeschichtlichen Zeitalters»47

deutlich werden lassen.

Hamm stellt differenzierte Beobachtungen an und unterscheidet vier Bereiche.
Ein radikaler Umbruch war die Reformation demnach als Entsakralisierungspro-
zess, der mit dem alten «Verständnis von Heiligkeit» brach. Das habe sich zwar
«in gewissen Wandlungsprozessen des Spätmittelalters» angekündigt, stelle aber

Hans-Jürgen Goertz, Pfaffenhass und gross Geschrei. Die reformatorischen Bewegungen in

7
Deutschland 1517-1529, München 1987, 30.

" Ernst Walter Zeeden, Die Entstehung der Konfessionen. Grundlagen und Formen der
Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskämpfe, München 1985. Zur Unterscheidung von
Konfessionsbildung und Konfessionalisierung: Harm Klueting, «Zweite Reformation» -
Konfessionsbildung - Konfessionalisiemng. Zwanzig Jahre Kontroversen und Ergebnisse
nach zwanzig Jahren, in: Historische Zeitschrift [HZ], 277 (2003), 309-341.
Wolfgang Reinhard, Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des
konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift für historische Forschung [ZHF], 10 (1983), 257-
277, hier 259, wieder in: ders., Ausgewählte Abhandlungen, Berlin 1997, 127-147.

44 Harm Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter 1525-1648, Stuttgart 1989.

Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17), Tl. II: Die zwei Jahrhunderte vor der
Reformation, Tl. III: Der Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten voller Reformstreben
u. Tl. IV: Konfessionelles Zeitalter.
Reinhard, Zwang zur Konfessionalisierung? (wie Anm. 43), 259.

47
Bemdt Hamm, Wie innovativ war die Reformation?, in: ZHF, 27 (2000), 481^197, hier 497.



448 Harm Klueting

eine «grundlegende Richtungsänderung» dar.48 Die zweite Beobachtung lässt die

Reformation nur als «Verstärkung» oder «Beschleunigung» spätmittelalterlicher
Entwicklungen erscheinen, wobei Hamm unter anderem an das landesherrliche

Kirchenregiment denkt.49 Während hier die Kontinuität von Mittelalterlichem

gross ist, ist sie bei der dritten Beobachtung noch grösser, weil dabei «kontinuierliche

Veränderung ohne gravierende Verstärkung oder Beschleunigung» feststellbar

ist, etwa bei der im Spätmittelalter lebendigen Vorstellung «von der teuflischen

Fundamentalbedrohung des wahren Glaubens, die dann in den Schriften Luthers
und in den konfessionellen Konflikten des 16. Jahrhunderts eine weitere
Ausgestaltung erfahren wird».50

Den grössten «qualitativen Sprung» zeige die vierte Beobachtung: Luthers

Rechtfertigungslehre. Hamm räumt ein, dass es

«bei einigen Theologen zwischen 1450 und 1520 die starke Tendenz [gibt], die

Gnadenzuweisung der göttlichen Barmherzigkeit, vor allem durch die Passion

Christi, in einer Weise zu maximalisieren, dass die vom Menschen geforderte
Eigenbeteiligung auf ein Minimum herabgeschraubt werden kann. [...] Der qualitative

Sprung der Reformation liegt dann im Schritt vom Minimum zum Nichts».

Ob dieses Urteil richtig ist und ob nicht auch hier von Verstärkung oder Verdichtung

- oder gar nur von Veränderung ohne gravierende Verstärkung - die Rede

sein müsste, hängt zumindest von der Einschätzung Contarinis und seiner
Erkenntnis der Rechtfertigung vor Gott ohne menschliche Bussleistung von 1511

ab, auf die Hamm nicht eingeht. Zweifellos radikal anders als bei Contarini war
die Resonanz und die Wirkung der Rechtfertigungslehre Luthers. Wahrscheinlich

lag hier das eigentlich Neue: Nicht Luthers Rechtfertigungslehre war das

epochale Ereignis, sondern ihr Widerhall.

Was ist Mittelalter und was ist Neuzeit?

Das finstere Mittelalter gab es nicht. Doch ist diese Vorstellung heute noch

lebendig, wenn Einrichtungen oder Erscheinungen, Ansichten oder Verhaltensweisen

als «mittelalterlich» gebrandmarkt werden, oder wenn von einem «Rückfall

ins Mittelalter» gesprochen wird. Mittelalter wird dann zum Synonym für
rückständig, antiemanzipatorisch, intolerant, undemokratisch oder unaufgeklärt.
Dem steht eine Sicht entgegen, die das «Licht der Vernunft» und die «Anfänge
der Aufklärung» im Mittelalter verortet.52 Neuzeit ist nicht nur Aufklärung,
Demokratie, Emanzipation, Freiheit, Individualisierung, Beachtung der

Menschenrechte, Rationalität oder Toleranz. Zur Neuzeit gehören auch Genozid,
Intoleranz, Irrationalismus, Massenvernichtungswaffen, Rassismus oder Totalita-

48
Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47). 486f.
Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47), 488.

1(1
Hamm. Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47). 489.

51
Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47). 490.

>- Kurt Flasch/Udo Reinhold Jeck (Hg.), Das Licht der Vernunft. Die Anfange der Aufklärung
im Mittelalter, München 1997.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 449

rismus. Auschwitz und Hiroshima sind Neuzeit. Die Hexenverfolgungen erreichten

ihren Höhepunkt im 17. Jahrhundert und somit in der Neuzeit, und das in
starkem Masse auf protestantischem Boden.

Deutlich ist auch die Perspektivegebundenheit der Beurteilung von Mittelalter
und Neuzeit. Was die liberalen Eliten der westeuropäisch-nordamerikanischen
Länder positiv mit Neuzeit assoziieren, das perhorreszieren traditionalistische
Katholiken mit negativ konnotierten Begriffen wie Entkirchlichung oder
Glaubensverlust, was sie der Reformation oder der Aufklärung des 18. Jahrhunderts
anlasten - um sich von Karl Rahner sagen lassen zu müssen, dass manche «leicht
romantisch vom christlichen Mittelalter» schwärmen, komme daher, dass

«der Raum der Freiheitsentscheidung, die schöpferischen geschichtlichen
Möglichkeiten damals aus Gründen der geographischen, technischen, wirtschaftlichen
und anderen Voraussetzungen, nicht aber wegen der Prinzipien des Christentums,
relativ eng begrenzt waren und darum damals, wenn man überhaupt christlich
existieren wollte, wohl ziemlich genau das herauskommen müsste, was faktisch
herauskam»."

Es ist nicht ratsam, Mittelalter und Neuzeit über Wertvorstellungen zu definieren.

Mittelalter und Neuzeit sind nichts anderes als Grossepochen - und als solche

Arbeitshypothesen - in dem seit dem 15. Jahrhundert entstandenen säkularisierten,

von der christlichen Heilsgeschichte gelösten Geschichtsbild der westlichen

Moderne - westlich hier im Sinne der durch das Christentum geprägten
europäisch-atlantischen Zivilisation und ihrer globalen Diffusion - und bezogen
auf die nachantike europäische Geschichte.

Radikaler Umbruch oder Wandel in langfristigen Kontinuitäten?

Es gibt einen katholischen Luther - den Priester, observanten Bettelmönch und

katholischen Theologieprofessor. Neben dem katholischen Luther gibt es den

Ketzer, über den 1521 der päpstliche Bann und die Reichsacht ausgesprochen wurde.

Luther beschritt in den weniger als neun Jahren zwischen der Doktoipromotion
1512 und der Bannbulle den Weg vom spätmittelalterlichen katholischen Reformer

zum evangelischen Reformator. Dabei war der Ablassstreit der Katalysator.
Observanz hatte das Ziel, den Verfall der Ordensdisziplin und die Verflachung

des religiösen Lebens in den Klöstern durch Rückkehr zur Strenge des

Anfangs, zum unbedingten Leben nach den evangelischen Räten, zu überwinden.
Das Religiosentum - das Leben gottgeweihter Mönche und Nonnen - war die
intensivste Form der Nachfolge - imitatilo - Christi, indem es sein Ziel darin fand,
die evangelischen Räte zu verwirklichen.

Die evangelischen Räte waren Ratschläge Jesu und Antworten auf die Frage,
was man tun müsse, um das ewige Leben (Mt 19,16) zu erlangen. Wem diese

Auskunft Jesu angesichts des Widerspruchs zwischen Ideal und Wirklichkeit und
in dem Bewusstsein, ein Sünder und seit Adams Sündenfall mit der Erbsünde be¬

Karl Rahner. Theologische Deutung der Position des Christen in der modernen Welt, in:
ders., Sendung und Gnade. Beiträge zur Pastoraltheologie. Innsbruck '1961, 13-47, 18.



450 Harm Klueting

laden zu sein, nicht reichte, der müsste nach der Rechtfertigung des Sünders vor
Gott, der iustificatio, fragen. Das taten viele. Das machte Contarini 1511. Das

machte Staupitz, wenn er in seinen Nürnberger Adventspredigten von 1516 die

augustinische Betonung der erwählenden Gnade Gottes hervorhob. Und das

machte Luther, wobei er - beginnend mit der Römerbriefvorlesung von 1515/1654

und bis zu seiner Disputation «De Iustificatione» von 153655 - seine

Rechtfertigungslehre, «das Zentrum von Luthers reformatorischer Theologie»56,
entwickelte. In der Römerbriefvorlesung scheint - mit dem «ex fide» zu Rom 1.1T1

oder dem «enim iustificari iustum apud Deum [...] per fidem» zu Rom 3.2858 -
bereits das sola fide auf.

Es gab aber schon lange vor Contarini und Luther Theologen, die die iustificatio

des Sünders vor Gott ähnlich sahen wie Luther. Das gilt für Bernhard von
Clairvaux, der 400 Jahre vor Luther das iustificari sola fide vertrat. Zwar ist

richtig, dass die Frömmigkeit der beiden Jahrhunderte vor der Reformation das

fromme und gute Handeln des Menschen als Weg zum göttlichen Heil betonte.

Richtig ist aber auch, dass schon für Augustinus der Mensch völlig auf Gottes

Gnade angewiesen war, weil er unter dem peccatum originale, der Erbsünde, stand.

Diesen Sündenbegriff teilte Luther. Der Theologe der Scholastik, der Luthers

Rechtfertigungslehre am nächsten kam, war der 1308 gestorbene Franziskaner
Joannes Duns Scotus. Nach ihm konnte Gott durch Eigenleistungen des Menschen

zu nichts veranlasst werden, auch nicht zur Rechtfertigung des Sünders.

Die Frage nach der Rechtfertigung stand hinter dem Ablassproblem, wie in
Luthers Ablassthesen von 1517 - etwa mit dem «et grati[a]e dei»59 in These 62 -
das sola gratia aufscheint. Aber Luther hatte in Jan Hus und in dessen Ablasskritik

einen Vorläufer, ebenso in John Wiclif. Gleichzeitig mit Luther suchte Caje-
tan in «De indulgentia» von 1517 das Ablassproblem theologisch zu klären. Es

ist wichtig, die Unterschiede zwischen Luther und Cajetan zu betonen.60 Noch

wichtiger aber ist, dass sich nicht nur Luther diesen Fragen stellte und dass nicht
erst Luther jede menschliche Bussleistung als Weg zur Erlangung der göttlichen
Gerechtigkeit verwarf.

Luther kritisierte den Ablass vereinzelt schon in den frühen Vorlesungen.
Danach warnte er in zwei Predigten vor den Gefahren des Ablasses, von denen eine

wahrscheinlich am 31. Oktober 1516, genau ein Jahr vor den Ablassthesen,
gehalten wurde.6' Den 95 Thesen gegen den Ablass vom 31. Oktober 1517 gingen
die viel radikaleren 97 Thesen gegen die scholastische Theologie voraus, die
Luther einer Disputation zugrunde legte, die am 4. September 1517 stattfand.

56 Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem systematischen

Zusammenhang. Göttingen 1995. 274.

60
Lohse, Luthers Theologie (wie Anm. 56), 127f.

61 WA 1,94-99.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 451

Doch war die Resonanz gering. Dagegen erlangten die 95 lateinischen
Ablassthesen63 einen ganz ausserordentlichen Widerhall, der aber noch durch den

Erfolg der ersten deutschsprachigen Schrift Luthers übertroffen wurde, den «Sermon

von Ablass und Gnade»64 von 1518. 1518 veröffentlichte Luther die lateinischen

«Resolutiones disputationum de indulgentiarum virtute»65, für viele seine

erste reformatorische Schrift.66 Darin legte er im Anschluss an die 95 Thesen das

Ablassproblem und seine theologischen Auffassungen dar.

Trotz der Entwicklung der Ablasslehre durch Albertus Magnus, Bonaventura
und Thomas von Aquin gab es um 1500 keine amtlich festgelegte kirchliche
Lehre vom Ablass. Das änderte sich erst mit dem «Decretum de indulgentiis»
des Konzils von Trient von 1563.67 Das Fehlen einer verbindlichen lehramtlichen
Ablasslehre trug dazu bei, dass das Busssakrament durch die verbreitete Furcht

vor den Qualen des Fegefeuers, durch das Heilsverlangen der Gläubigen und
durch den Finanzbedarf der Kurie kommerzialisiert und zum Ablasshandel
materialisiert wurde. Der Ablasshandel war eine durch die Vorstellung von der
Käuflichkeit des Heils bewirkte Verformung des Ablasswesens.

1517 trat der Dominikaner Johann Tetzel in dem nicht weit von Wittenberg
entfernten, zu Brandenburg gehörenden Jüterbog als Ablasshändler auf. Seine

marktschreierischen Methoden erregten Luthers Bedenken, die sich verstärkten,
als ihm im Oktober 1517 die «Introductio summaria» des Mainzer Erzbischofs
Albrecht von Brandenburg für die Ablasshändler in die Hände fiel. Luther lud
andere Gelehrte zu einer Disputation über die Lehre vom Ablass ein und verfass-

te dazu 95 Thesen unter dem Titel «Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum».

Er lehnte den Ablass nicht rundweg ab, wollte ihn aber auf die kirchlichen

Bussstrafen Lebender beschränken. Vor allem griff er die im hohen Mittelalter

entwickelte Lehre vom Schatz der Kirche an, der aus den überschüssigen
Verdiensten Christi und der Heiligen bestand und aus dem die Ablässe gedeckt
werden sollten. These 62 lautet: «Verus thesaurus ecclesie est sacrosanctum

euangelium glorie et gratie Dei».6 Die Disputation sollte am Allerheiligentag
1517, am 1. November, stattfinden, kam aber nicht zustande. Stattdessen verbreiteten

sich die Thesen schnell, wobei das Ablassproblem zunehmend von anderen

Fragen wie der kirchlichen Autorität, des Papsttums oder der Sakramentenlehre

verdrängt wurde.
Bald wurden Stimmen laut, dass dieser Mönch aus Wittenberg die ein

Jahrhundert zurückliegende Ketzerei des Jan Hus erneuere. Im Sommer 1518 wurde
in Rom der Ketzerprozess aufgenommen. Am 7. Juli 1518 erhielt Luther die

Vorladung nach Rom, wo er innerhalb von 60 Tagen erscheinen sollte. Doch rief

63 WA 1,233-238.
64 WA 1,243-246.
65 WA 1,525-628.

Bernhard Lohse. Martin Luther. Eine Einführung in sein Leben und Werk. München 31991.

7
134"

DH 1835. Das Decretum de indulgentiis [1563] ist in Verbindung mit dem Decretum de

purgatorio [1563] (DH 1820) zu sehen.
68 WA 1.236.Z. 22f.



452 Harm Klueting

er den Schutz seines Landesfürsten, des Kurfürsten Friedrich des Weisen von
Sachsen, an. Dieser war als eifriger Ablasssammler und Reliqienverehrer kein

Anhänger Luthers. Aber der Kurfürst stellte sich der römischen Prozessführung
gegen einen Professor seiner Landesuniversität entgegen. Damit begann das spätere

Bündnis von Luthertum und Landesfürstentum. Die Unterstützung des
Kurfürsten führte zur Verlegung des Verhörs von Rom nach Deutschland, wozu sich
der politisch auf den Kurfürsten von Sachsen angewiesene Leo X. bereit fand.
Nach dem Tod Kaiser Maximilians I. am 12. Januar 1519 verstärkten sich die

politischen Rücksichtnahmen des Papstes auf den Kurfürsten während der Monate

der unentschiedenen Königswahl. So wurde in Rom der Ketzerprozess ausgesetzt,

um erst nach der im Juni 1519 erfolgten Wahl Karls V. - im Februar 1520

- wieder aufgenommen zu werden. Statt in Rom fand Luthers Verhör im Oktober

1518 in Augsburg durch Kardinal Cajetan statt, der selbst an einer Klärung
der Ablasstheologie arbeitete und Luthers späterem sola scriptura-Pr'mzip gar
nicht fern stand.

Im Zuge des Ketzerprozesses stellte sich für Luther die Autoritätsfrage. Beim
Verhör in Augsburg verweigerte er den Widerruf seiner Lehre, bestritt unter
Berufung auf Nicolaus de Tudeschis gen. Panormitanus dem Papst die höchste
Autorität in der Kirche, unterstellte ihn allgemeinen Konzilien - «in materia fidei
non modo generale Concilium esse super Papam, sed etiam quemlibet fidelem, si

melioribus nitatur auctoritate et ratione quam Papa»69 - und rief die Entscheidung

eines Konzils an.70 Die Berufung auf Panormitanus, der in Basel mit
seinem «Tractatus de Consilio Basiliensi» die Superiorität des Konzils über den

Papst verteidigt hatte, zeigt, dass Luther sich im Oktober 1518 noch im Rahmen
des Konziliarismus des Konzils von Basel und seines konziliaristischen Dogmas
von 1439 bewegte, das das V. Laterankonzil 1516 aufgehoben hatte.71

Aber wie weit reichte Luthers Papstkritik im Herbst 1518? Kann man sagen,
dass das Augsburger Verhör den «wohl entscheidenden Wendepunkt in Luthers
Auffassung vom Papsttum»72 brachte? Das ist eine These Bernd Moellers, der
schreibt: «Der enorme Autoritätsanspruch des Papstes stand für Luther seither
auf tönernen Füssen [...]. Die verwegene Folgerung wurde denkbar, der Papst sei

der Antichrist.»73 Ausgesprochen hat Luther dieses Urteil 1518 aber noch nicht.
Moellers These ist nur eine Vermutung. Der Luther des Verhörs von Augsburg
1518 war noch immer katholisch.

Er appellierte «ad [...] sacrosanctum Concilium [...] sanctam ecclesiam catholicam reprae-
sentans, sit in causis fidem concernentibus supra Papam», WA 2, 36-40, Zitat 36, Z. 17-28.
DH 1445. Das V. Laterankonzil konnte das Dogma von 1439 aufheben, weil es von der nach
der Verlegung des Konzils durch Eugen IV. von Basel nach Ferrara in Basel verbliebenen
und deshalb aus der Sicht von Papsttum und Papalismus illegalen Basler Restversammlung
verabschiedet worden war.
Bernd Moeller. Deutschland im Zeitalter der Reformation, Göttingen 41999, 60.

73' Moeller, Deutschland im Zeitalter der Reformation (wie Anm. 72). 60.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 453

Die entscheidende Stufe auf dem Weg zum Bruch Luthers mit der römischen
Kirche war die Leipziger Disputation mit Johann Eck im Juli 1519. Von Eck in

die Enge getrieben, erklärte Luther nicht nur den Papst, sondern auch allgemeine
Konzilien für irrtumsfahig. Er dachte an das Konzil von Konstanz und an dessen

Verurteilung des Jan Hus.74 Das war etwas qualitativ Neues gegenüber der Papstkritik

und dem Konziliarismus des 15. Jahrhunderts. Die Autoritätsfrage - Papst
oder Konzil? - beantwortete Luther seitdem mit dem sola scriptum - eine
Wendung, die er zuerst in seiner «Assertio» 1520 gegen die Bannandrohungsbulle
Leos X. gebrauchte75: Autorität hat allein die Bibel. Das war nicht mehr katholisch.

Deshalb lag die entscheidende Zäsur bei der Leipziger Disputation von
1519. Das Schriftprinzip hatte schon Wiclif vertreten, der weltliche und kirchliche

Gesetze nur anerkennen wollte, wenn sie mit der Bibel als lex Dei
übereinstimmten, wie sich auch bei Hus, in seinem Traktat «De sanguine Christi glorifi-
catio» von 1405, Ansätze des Schriftprinzips finden.

1520 vollzog Luther - in seiner gegen den Leipziger Franziskaner Augustin
von Alfeld gerichteten Schrift «Von dem Papsttum zu Rom wider den
hochberühmten Romanisten zu Leipzig»76 - mit der Denunzierung des Papstes als des

Antichrist - «Endchrist»77 eine Scheidung von nicht mehr zu überbietender
Schärfe. Schon im Mittelalter wurden das Papsttum oder einzelne Päpste von
Predigern aus dem Franziskanerorden, aber auch von Wiclif mit dem Antichrist
gleichgesetzt. Wegen der Resonanz, die Luther dank des neuen Mediums des

Buchdrucks, wegen der Unterstützung durch die Humanisten und der Protektion
durch Fürsten fand, kam seiner Identifikation des Papstes mit dem Antichrist
aber besondere Bedeutung zu.

Am Ende stand seine Lehre vom Allgemeinen Priestertum in der Adelsschrift
von 152078, mit der er den Unterschied von Klerus und Laien auflöste und das

Weihepriestertum und damit die kirchliche Hierarchie aufhob. Doch finden sich
der Gedanke des Allgemeinen Priestertums und die Verwerfung von Hierarchie
und Weihepriestertum auch schon bei Wiclif, wie Hus in «De ecclesia» von 1413

den Unterschied von Klerus und Laien negierte. In seinem Traktat «Von der

Freiheit eines Christenmenschen»79 entfaltete Luther seine Lehre von Gesetz und

Evangelium und die Rechtfertigungslehre.
Luthers Adelsschrift, die im Juli 1520 erschien, war seine letzte Schrift vor

dem grossen Bruch, vor der Verurteilung als Ketzer und vor der Exkommunikation

aus der bestehenden Kirche. Bernd Moeller hat die Bedeutung der Adelsschrift

als Schlüsseltext der Reformation betont.80 Erst im Februar 1522 erschien

christlichen Adel: WA 6. 453, Z. 17f. u. 36.

WA 7. 98. Z. 40.
WA 6, 285-324.
WA 6. 322. Z. 18.

WA 6, 404-469.
WA 7. 20-38.
Bernd Moellei
deutscher Nation) von 1520, in: ders.. Luther-Rezeption. Kirchenhistorische Aufsätze zur
Reformationsgeschichte, Göttingen 2001, 108-120.



454 Harm Klueting

seine 1521 verfasste Schrift «De votis monasticis judicium»,81 in der er nicht
mehr die besondere Verpflichtung des Mönchs, sondern die alltägliche Arbeit im
weltlichen Beruf als Erfüllung des göttlichen Willens verstand. Anfang Oktober
1524 legte er das Ordensgewand eines Augustiner-Eremiten ab und heiratete -
bis dahin zölibatär lebend - im Juni 1525 die ehemalige Zisterziensernonne
Katharina von Bora.

Zwischen Mittelalter und Neuzeit

Die Observanzbewegung, der Gedanke der Rechtfertigung des Sünders ohne

menschliche Leistung, der Antichristvorwurf, das sola scriptura-Pvinzip oder das

Konzept des Allgemeinen Priestertums reichten vor Luther und im Fall der iusti-
ficatio sola fide bis zu Bernhard von Clairvaux und darüber hinaus bis zu Augustinus

zurück. Auch wenn Luther teilweise zu präziseren und damit zu neuen
Antworten fand, so bewegte er sich doch innerhalb von Fragestellungen des Mittelalters.

Contarini nahm 1511 Luthers spätere Auffassung der Rechtfertigung, von
Nuancen abgesehen, vorweg. Radikal anders als bei Contarini war aber die Resonanz

und die Wirkung der Rechtfertigungslehre Luthers. Wahrscheinlich lag hier
das eigentlich Neue der Reformation. Nicht Luthers Rechtfertigungslehre war
das epochale Ereignis, sondern ihr Widerhall.

Luthers Rechtfertigungslehre und seine Eskamotierung des Weihepriester-
tums verstärkten die Subjektstellung des Einzelnen vor Gott durch Verabschiedung

kirchlicher Heilsvermittlung. Doch diese Subjektstellung kannte schon die

Mystik des Mittelalters. Bei Thomas von Kempen war im 15. Jahrhundert imita-
tio Christi immer imitatio des Einzelnen ohne irgendeine Vermittlung. Aber erst
Pietismus und Puritanismus bewirkten vollends, soweit es die protestantische
Seite betrifft, die Individualisierung der Gottesbeziehung durch Bekehrung und

Wiedergeburt, nachdem schon im 16. Jahrhundert die Individualisierung der

Gottesbeziehung im Täufertum deutlicher als im kirchlichen Luthertum war.
Das Menschenbild Luthers ging ganz in der Stellung des Menschen zu Gott

auf, den er als vollständig abhängig von Gott ansah. Dieses Menschenbild trennte

ihn von den Humanisten. Darüber - und über die von Luther in der Polemik

gegen Erasmus von Rotterdam verneinte Frage des freien Willens - kam es seit
1525 zur Trennung zwischen Luther und den Humanisten, die ihn anfangs unterstützt

hatten. Auch Luthers apokalyptisches Bewusstsein - der Gedanken «an das

Jüngste Gericht ist für Luther sowohl in seinem eigenen Leben als auch in seiner

gesamten Theologie stets präsent»82 -, das ihn in der Erwartung des kurz
bevorstehenden Weltendes leben und in seiner zweiten Bauernkriegsschrift83 die
Bauern als Werkzeuge des Teufels in seinem letzten Ringen mit Gott sehen Hess,

verweist eher ins Mittelalter als in die Neuzeit. Das Konzil von Trient trat mit

81 WA 8, 573-669.
82

Lohse, Luthers Theologie (wie Anm. 56), 345.
83 Martin Luther. Wider die räuberischen und mörderischen Rotten der Bauern [1525], WA 1!

357-374.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 455

dem Dekret über die Heiligen-, Bilder- und Reliquienverehrung von 1563 einem

magischen Verständnis der Heiligenbilder und der Reliquien entgegen und suchte

die Bilder- und Reliquienverehrung gleichsam zu rationalisieren.84 Auch wenn
solche Vorstellungen in der katholischen Volksfrömmigkeit des Barock85 - und
in der antikatholischen Polemik der Protestanten - wiederkehrten, so war der

Katholizismus mit dem antimagischen Verständnis der Heiligen- und Reliquienverehrung

viel neuzeitlicher als Luther mit seinem apokalyptischen Bewusstsein
und seiner Fixierung auf das Jüngste Gericht.

« Verdichtungen» und «grundlegende Richtungsänderungen»

Berndt Hamms Reformation als «Verdichtungsvorgang» und seine vier
Beobachtungen sind modifiziert zu übernehmen. Die von Luther ausgelöste
Reformation kommt aus dem Mittelalter und verstärkt - verdichtet - zahlreiche
Erscheinungen aus Kirche und Theologie des Mittelalters, angefangen vom
landesherrlichen Kirchenregiment bis zur Rechtfertigungslehre, die schon vor Luther
erörtert und in ähnlicher Weise vertreten wurde. Nimmt man Contarini und die

Vorgeschichte seit Bernhard von Clairvaux, so zeigt sich bei der Rechtfertigung sola fide

und sola gratia die weitestgehende Verdichtung, aber kein radikaler Bruch; radikal

neu waren Wirkung und Widerhall der Rechtfertigungslehre Luthers.

Als grundlegende Richtungsänderung und radikaler Bruch erscheint stattdessen

der durch Luther - aber mehr noch durch Zwingli - ausgelöste Entsakralisie-

rungsprozess, der weit über das antimagische Verständnis der Heiligen- und

Reliquienverehrung des Konzils von Trient hinausging und sich mit der radikalen

Aufgabe der evangelische Räte und des Religiosentums verband - obwohl im
lutherischen Pfarrhaus einiges davon nachlebte.86 Nicht nur Heiligenbilder - die
in lutherischen Kirchen teilweise bewahrt blieben - und Reliquien wurden aus
den Kirchen entfernt. Es verschwand der Tabernakel mit dem Allerheiligsten -
dem Leib Christi - aus den Kirchen, und es verschwanden die, die sich zur
Befolgung der evangelischen Räte als der intensivsten Form der Nachfolge Christi
verpflichtet hatten, was der Protestantismus als Werkgerechtigkeit ablehnte und

verunglimpfte. Bei Zwingli - der unabhängig von Luther zum Reformator wurde

- ging die Entsakralisierung mit seiner tropischen Auslegung des est in hoc est

corpus meum als significai und mit dem insgesamt stärker rationalen Zug, den

die Zürcher Reformation annahm, weiter als bei Luther. Das zeigen auch die
Bilderstürme im reformierten Bereich. Hamm sieht Zwingli hier «sehr viel innova-

54 DH 1821-1825.
Siehe dazu: Klueting. Das Konfessionelle Zeitalter (wie Anm. 17). 316-321.
Inge Mager. Vom Mönchs- und Nonnenkloster zum Wittenberger Familienkloster, in: Wolfgang

Breul-Kunkel/Lothar Vogel (Hg.), Rezeption und Reform. Festschrift Hans Schneider,
Darmstadt/Kassel 2001, 35-48.



456 Harm Klueting

tionsbereiter»87 als Luther - ein Werturteil, bei dem ihm ein katholischer Theologe

ebenso wenig folgen kann wie ein dem Prinzip der Werturteilsfreiheit
verpflichteter Historiker.

Martin Luther war ein Mann aus dem späten Mittelalter, der in einer Sattelzeit
auf dem «Kulminationspunkt von zwei Jahrhunderten voller Reformstreben» den

Entsakralisierungsprozess - aber weniger radikal als Zwingli - auslöste, der zur
Grundströmung der Neuzeit wurde. Hingegen zeigen sich in der katholischen

Volksfrömmigkeit des Barock im 17. und auch noch im 18. Jahrhundert Formen
einer handgreiflich-materiellen Auffassung des Heiligen und eines magischen
Verständnisses der Heiligenbilder und Reliquien, die das genaue Gegenteil des

protestantischen Entsakralisierungsprozesses darstellen. Doch waren diese

Erscheinungen nicht katholisch im Sinne des Konzils von Trient. Auch das Triden-
tinum öffnete sich, indem es die Vorstellung hinter sich Hess, dass das Jenseitige
durch magische Praktiken realisiert werden könne, zur Neuzeit hin, aber im
Gegensatz zu dem protestantischen Entsakralisierungsprozess ohne das Transzendente

verblassen zu lassen.

Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit

Die Reformation kommt aus dem Mittelalter und verstärkt Erscheinungen des späteren Mittelalters

vom landesherrlichen Kirchenregiment bis zur Rechtfertigungslehre. Luthers Lehre von
der Rechtfertigung des Sünders vor Gott sola fide und sola gratia ist kein radikaler Bruch, weil
sie ähnlich schon 1511 bei Gasparo Contarini und im Mittelalter bei Joannes Duns Scotus oder
bei Bernhard von Clairvaux begegnet. Radikal neu sind Wirkung und Widerhall der
Rechtfertigungslehre Luthers. Als radikaler Bruch erscheint stattdessen der durch Luther - aber mehr
noch durch Zwingli - ausgelöste Entsakralisierungsprozess. Dieser Entsakralisierungsprozess
geht weit über das antimagische Verständnis der Heiligen- und Reliquienverehrung des Konzils
von Trient hinaus. Luther ist ein Mann aus dem späten Mittelalter, der auf dem Kulminationspunkt

von zwei Jahrhunderten voller Reformstreben den Entsakralisierungsprozess - aber

weniger radikal als Zwingli - auslöst, der zur Grundströmung der Neuzeit wird. Auch das
Tridentinum öffnet sich, indem es die Vorstellung hinter sich lässt, dass das Jenseitige durch
magische Praktiken realisiert werden kann, zur Neuzeit hin, aber im Gegensatz zu dem
protestantischen Entsakralisierungsprozess ohne das Transzendente verblassen zu lassen.

Martin Luther entre Moyen Age et Temps modernes

La Réforme protestante dérive du Moyen Âge et renforce certains phénomènes du Moyen Age
tardif, tels que le contrôle seigneurial ou princier de l'Eglise et la doctrine de la justification de
l'homme par Dieu. La doctrine de la justification du pêcheur devant Dieu sola fide et sola gratia

de Luther ne représente pas une rupture radicale: on retrouve une conception semblable
chez Gasparo Contarini en 1511 et chez Jean Duns Scot ou Bernard de Clairvaux au Moyen
Âge. L'impact et l'écho que provoque la doctrine de la justification de Luther sont néanmoins
fondamentalement nouveaux. Le processus de désacralisation, induit par Luther et plus encore
par Zwingli, constitue, lui, une rupture radicale. Ce processus de désacralisation dépasse largement

la conception anti-magique de la vénération des saints et des reliques du Concile de Trente.

Luther vécut dans le Moqen Âge tardif et déclencha, au paroxysme de deux siècles d'aspirations

réformativcs, le processus de désacralisation qui marquera fondamentalement les Temps
modernes. Zwingli fut encore plus radical dans ce processus. Le Concile de Trente s'ouvre
également aux Temps modernes en se distanciant de sa croyance que des pratiques magiques
peuvent influer sur l'au-delà. Contrairement toutefois au processus de désacralisation protestant,

il ne laisse pas s'estomper le transcendantal.

Hamm, Wie innovativ war die Reformation? (wie Anm. 47), 482.



Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit 457

Martin Luther between Middle Age and Modern Times

The Reformation had its roots in the Middle Ages and represented a strengthening of medieval
phenomena ranging from church government by local rulers to the understanding of justifyca-
tion. Luther's doctrine of the justification of sinners by God sola fide and sola gratia is not a
radical break; justification as a gift of God's grace without man's endeavour can be found as

early as 1511 in Gasparo Contarini and in the Middle Ages in John Duns Scotus and Bernard of
Clairvaux. What was radical and new were the impact and fascination of Luther's doctrine of
justification. The true radical break with the past was the process of desacralisation unleashed
by Luther, and even more so by Zwingli. This process went far beyond the Council of Trent's
anti-magic position on the veneration of saints and relics. Two centuries of reform culminate in
the life of Luther, less of a radical than Zwingli, the late medieval man who set in train the

process of desacralization which was to become fundamental for modem times. The Council of
Trent also showed itself open to modernity with its rejection of an understanding that the
supernatural can be realized by magic practices. However, in contrast to Protestantism, the Council
of Trent continued to insist on transcendence.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Beginn der Neuzeit - Début des Temps modernes - The beginning of modem times,
Kulturprotestantismus - protestantisme culturel - cultural Protestantism, Epochen als Arbeitshypothesen
der Historiker - les époques comme hypothèses de travail des historiens - epochs as hypotheses

of historians, Mittelalter - Moyen Âge - Middle Ages, Frühe Neuzeit - Epoque moderne
antérieure - early modem times, Renaissance, Reformation - Réformation - Reformation,
Verhältnis von Reformation und Mittelalter - relation entre Reformation et Moyen Âge - relationship

between the Reformation and the Middle Ages, Konzil von Trient - Concile de Trente -
Council of Trent, Observanzbewegungen der Bettelorden - mouvements d'observance des
ordres mendiants - movements of observance of the mendicant orders. Evangelische Räte -
conseils évangéliques - evangelical councils, Rechtfertigung und Rechtfertigungslehre
-justification et doctrine de la justification -justification and of justification doctrine of justification.
Ablass und Ablasskritik - indulgence et critique de l'indulgence - indulgence and critic of
indulgences, Konziliarismus - conciliarisme - conciliarism, sola scriptura-Prinzip - principe de

sola scriptum - pinciple of sola scriptura, Papst als Antichrist - le pape antichrist - the pope as

anti-Christ, Allgemeines Priestertum - sacerdoce de tous les croyants - general priesthood,
antimagisches Verständnis der Heiligen- und Reliquienverchrung im Tridentinum - conception
anti-magique de la vénération des saints et des reliques du Concile de Trente - anti-magical un-
derstandig of the saints and veneration of relics in the Tridentinum, katholische Volksfrömmigkeit

des Barock - piété populaire catholique du Baroque - Catholic popular piety in the baroque

era, Entsakralisierung und Entsakralisierungsprozess - désacralisation et processus de
désacralisation - desacralisation and process of decralisation.

Harm Klueting, Prof. Dr. theol., Dr. phil., lehrt Neuere Geschichte an der Universität zu Köln
und katholische Theologie im Fach Mittlere und Neuere Kirchengeschichte an den Universitäten

Freiburg i.Ue. und Köln.




	Martin Luther zwischen Mittelalter und Neuzeit

