Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: Das Kreuz des Sudens : der Aufschwung der katholischen Mission

zwischen 1850 und 1950 am Beispiel der Menzinger Schwestern vom

Heiligen Kreuz in Basutoland
Autor: Beck, Valentin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Kreuz des Siidens — Der Aufschwung der katholischen
Mission zwischen 1850 und 1950 am Beispiel der Menzinger
Schwestern vom Heiligen Kreuz in Basutoland

Valentin Beck

«Wie unergriindlich ist doch die gottliche Liebe die sich so mangelhafter Werk-
zeuge in der Rettung der Seelen bedient. Missionsarbeit macht so gliicklich dass
man es nur flihlen kann. Wenn wieder eine Seele flir’s gottliche Herz gewonnen
ist, da jubiliert das eigene Herz. Je ldnger man in der Mission ist, desto heisser
wird das Verlangen nach Seelen — das nie ganz gestillt werden kann.»'

Diese Worte schrieb die Menzinger Missionsschwester Theresina Bessmer am
15, Juni 1920 von der Missionsstation St. Gabriel in Basutoland (heutiges Leso-
tho) an ihre Generaloberin in der Schweiz. Der darin sichtbare Missionsdrang
und die thm zugrunde liegende Frommigkeit sind Merkmale der katholischen
Revitalisierung im 19. Jahrhundert, welche sich ab den 1830er Jahren auch in der
Griindung zahlreicher neuer religioser Gemeinschaften manifestierten. Diese
wiederum stellten die personellen Ressourcen fiir das Jahrhundert der katholi-
schen Missionswiederbelebung (1850-1950) zur Verfligung und wurden so zu
deren zentralen Voraussetzung. Dieser Prozess soll im vorliegenden Artikel am
Beispiel der Mission der Menzinger Heilig Kreuz Schwestern in Basutoland
dargestellt werden. Beschrieben werden die sozialen, politischen und religiésen
Voraussetzungen, sowie der konkrete Verlauf des Missionsaufbaus von der Erst-
aussendung bis hin zur eigentlichen Kirchenpflanzung, bei der insbesondere der
konfliktreiche Integrationsprozess schwarzer Schwestern eine wichtige Rolle
spielte. Der Weg fiihrt von den Bedingungen in Europa ins kleine Konigreich
Basutoland hinein, wo Schwester Theresina Bessmer exemplarisch fiir die Gene-
ration von Missionspionierinnen steht.

Der vorliegende Artikel bezieht sich auf die Ergebnisse der vom selben Ver-
fasser vorgelegten Lizenziatsarbeit.”> Als Quellenmaterial wurden vorwiegend
Zeugnisse aus dem Archiv der Heilig Kreuz Schwestern in Menzingen herange-

' Archiv Institut Menzingen (folgend: AIM), Dossier VI., Faszikel 2a/2., Brief 7a. 20, Sr.
Maria Paulina an Generaloberin Maria Carmela Motta, St. Gabriel (Basutoland, folgend:
BL), 15.06.1920.

* Die Lizenziatsarbeit wurde 2009 an der Universitit Fribourg unter der wertvollen Betreuung

SZRKG, 104 (2010), 365-395



366 Valentin Beck

zogen, wo sich gliicklicherweise ein umfangreicher Fundus von Korrespondenz
zwischen den Missionen und dem Mutterhaus befindet.” Diese stark subjektive
Tendenzliteratur muss insbesondere wegen ihrer Monoperspektivitit und der oft-
mals auch interessengeleiteten Schilderung beziiglich ihrer historischer Aussage-
kraft kritisch betrachtet werden, kann aber fiir die Darstellung des Missionspro-
zesses trotzdem exemplarisch als Belegquelle und Konkretisierung herangezogen
werden. Ausserdem stellt sie gerade wegen threr Unmittelbarkeit und der emo-
tional geprdgten Sprache eine erstklassige Quelle fiir die Vorstellungswelt und
die Motivationshintergriinde der katholischen Mission dar.*

Historische Hintergriinde

Mit der Abgrenzung zu Liberalismus, naturalistischen Weltanschauungen und
staatskirchlichen Tendenzen gewann der europidische Katholizismus mit der
ultramontanen Bewegung seit dem Wiener Kongress nach einer Schwichephase
wieder an Profil. Klar definierte Feindbilder fithrten zu einem «engeren Zusam-
menschluss der Katholiken und der Entwicklung eines politischen Bewusst-
seins.»” Der katholische Neuaufbruch wire jedoch nicht moglich gewesen ohne

von Prof. Dr. Mariano Delgado und Dr. David Neuhold unter folgendem Titel verfasst und

angenommen: «Das Kreuz des Stidens. Mission in der Bliitezeit des europdischen Katholizis-

mus zwischen dem Ersten Vatikanum und dem zweiten Weltkrieg — Am Beispiel der Men-
_ zinger Schwestern vom Heiligen Kreuz in Basutoland.»
° Diese Archivbestinde wurden dem Verfasser von den Schwestern grossziigig zur Verfiigung
gestellt, wobei besonderer Dank der Archivarin Schwester Uta Fromherz gilt. Es handelt sich
bei den Quellen vor allem um deutsch oder englisch verfasste Briefe und Berichte, die aus
den Missionen in die Schweiz geschickt worden sind. Quellenkritisch betrachtet sind es his-
torische Uberreste, also Schriftgut mit zeitgendssischer organisatorischer und kommunikati-
ver Funktion. Durch die stark standardisierte Form und konsequente Orts-, Datums- und
Verfasserangaben sind die geographischen, zeitlichen und personellen Entstehungsbedingun-
gen der Briefe exakt. Es sind subjektive Darstellungen aus missionarischer Perspektive,
Zeugnisse eines Sendungsbewusstseins fiir ein gerechtfertigtes, ja notwendiges Eindringen in
eine fremde und vermeintlich mangelhafte Kultur. Es handelt sich um Tendenzliteratur, mit
der den Lesern in der Heimat das richtige Mass zwischen Erfolgsmeldungen und Unterstiit-
zungsbediirftigkeit dargestellt werden sollte (siehe dazu: Ulrich Van der Heyden, Das
Schrifttum der deutschen Missionsgesellschaften als Quelle fiir die Geschichtsschreibung
Stidafrikas. Dargestellt vornehmlich anhand der Berliner Missionsgesellschaft, in: Heinrich
Balz/Peter Heine/Ulrich Van der Heyden/Gunther Pankendorf/Werner Usdorf (Hg.), Mis-
sionswissenschaftliches Archiv, Studien der Berliner Gesellschaft fiir Missionsgeschichte,
Bd. I: Ulrich Van der Heyden/Heike Liebau (Hg.), Missionsgeschichte Kirchengeschichte
Weltgeschichte, Christliche Missionen im Kontext nationaler Entwicklungen in Afrika,
Asien und Ozeanien, Stuttgart 1996, 133).
Allerdings ist an dieser Stelle anzumerken, dass sich die meisten Briefe an das Generalat in
Menzingen, also die oberste Stelle der Kongregation richten, weshalb davon ausgegangen
werden muss, dass die Zeugnisse auch von taktischem Kalkiil, sowie einer gewissen Macht-
distanz geprégt sind.
Herbert Gutschera/Joachim Maier/Jorg Thierfelder, Kirchengeschichte — 6kumenisch, Bd. 2:
Von der Reformation bis zur Gegenwart, Mainz/Stuttgart 1995, 142. Dieses politische Be-
wusstsein manifestierte sich unter anderem in der Schaffung explizit konfessioneller sozialer
und politischer Organisationen, Vereinigungen und Presseorganen.



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 367

eine religidse «innere Erneuerung»®, welche sich von lokalen Zentren aus iiber
Europa ausbreitete. Diese Revitalisierung der Volksreligiositdt manifestierte sich
um 1820/30 zunichst in Frankreich in der Griindung neuer Kongregationen.’
Indem sich Frauen oder Minner aus religioser Motivation und lokaler Notlage
heraus meist unter klerikaler Leitung zusammenschlossen, stellten sie sich den
sozialen Herausforderungen der entstehenden Industriegesellschaft.® Sie griinde-
ten Bildungs-, Gesundheits- und Sozialeinrichtungen oder {ibernahmen bestehen-
de Institutionen. Mit der schulisch-erzieherischen Tétigkeit trugen die Kongrega-
tionen einen wesentlichen Anteil zur katholischen Volksbildung bei, was ihnen
zu einer tiefen Verwurzelung in der Bevélkerung verhalf.’

Mit der Expansion der franzosischen Kongregationen weitete sich der «Kon-
gregationsboom» bald auch auf die vom Kulturkampf konfessionell gespaltene
Schweiz aus."” Das katholische Milieu und die starke Volksfrommigkeit boten
gute Voraussetzungen fiir die Rekrutierung, und der «Organisationskatholizis-
mus»'' war ein fruchtbarer Boden zur Entfaltung. Neben den «importierten»
entstanden auch einheimische Gemeinschaften, darunter die Schwesternkongre-
gationen von Ingenbohl, Baldegg und Menzingen. Ideologischer Hauptorientie-
rungspunkt blieb die religiose Erneuerung. Vor diesem Hintergrund wurde die
Ubersee-Mission zu einem zentralen Anliegen. Um 1900 war schon mehr als die
Hilfte der Schweizer Schwestern im Ausland titig, was zeigt, dass die Ubersee-
Mission schon bald zu einer Kernaufgabe der neuen Kongregationen geworden war.

® Johannes Wallmann, Kirchengeschichte Deutschlands seit der Reformation, Tiibingen °2006, 239.
! Kongregationen sind religiose Gemeinschaften mit einfachen Geliibden und flexibel gehand-
habter Klausur. Letztere erlaubte ihnen vielfiltige und flexible soziale Wirkungsméglichkeiten.
® Es waren vorwiegend Frauen, die den neuen Kongregationen beitraten: Zwischen 1800 und
1880 waren allein in Frankreich 200’000 Frauen im Noviziat der iiber 400 neuen Kongrega-
tionen. Fiir sie bot sich hier, im Gegensatz zu den zeitgenossischen européischen Zivilgesell-
schaften, die Moglichkeit, Leitungsfunktionen in grossen Institutionen zu iibernehmen (siehe
Patrick Braun, Einleitung. Die Religiosen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert, in:
Helvetia Sacra, Abteilung IV/Bd. 2, Basel 1998, 23). An dieser Stelle befindet sich ein oft
vernachldssigter Ankniipfungspunkt zur Frauen- und Genderforschung (siehe dazu: Esther
Vorburger-Bossart, «Was das Bediirfnis der Zeit ist...». Identititen in der katholischen
Frauenforschung. Die Innerschweizer Lehrschwesterninstitute Baldegg, Cham, Ingenbohl
und Menzingen 1900-1980, Fribourg 2008). Im Ubrigen stammten die Kandidatinnen vor-
wiegend aus kleinbduerlichen Grossfamilien der Diasporakantone, wo sich im Kulturkampf
ein besonders dynamischer Katholizismus entwickelt hatte. Uber ein Drittel von ihnen hatte

die Ausbildung an einer Kongregationsinstitution absolviert (siche ebd., 50).
Das Schulwesen spannte ein dichtes soziales und organisatorisches Netz und sicherte damit
neben der finanziellen Unterstiitzung auch den eigenen personellen Fortbestand: Zur vorletz-
ten Jahrhundertwende gab es in der Schweiz mehr Bewerberinnen fiir die neuen religiosen
Gemeinschaften, als diese aufnehmen konnten. Thre Mitgliederzahl stieg bis 1930 auf 15’400
an. Siehe dazu: Braun, Einleitung. Die Religiosen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhun-
dert (wie Anm. 8), 49.
Siehe Braun, Einleitung. Die Religitosen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert (wie
. Anm. 8), 22-56.

Braun, Einleitung. Die Religitsen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert (wie Anm. 8), 53.



368 Valentin Beck

Aufschwung des Missionswesens

Nachdem die christliche Mission wihrend der Aufkldrung in allen Konfessionen
zuriickging, erlebte sie im 19. Jahrhundert einen gewaltigen Aufschwung."? Es
war zundchst vor allem der protestantische Zweig, der in der Zeit der britischen
und niederlédndischen kolonialen Machtentfaltung, getragen von Pietismus und
der Erweckungsbewegung, eine grosse Aktivitit entfaltete. Nachdem die katholi-
sche Mission im 18. Jahrhundert insbesondere durch das Jesuitenverbot beinahe
zusammengebrochen war, erfuhr auch sie ab den 1830er Jahren eine neue Bliite,
die bis in die sechziger Jahre des 20. Jahrhunderts anhalten sollte.”” Die zentrale
Koordination seit Gregor XVI. (1831-1846) sollte im konfessionellen Konkur-
renzkampf zu einem wichtigen Vorteil werden. Ausserdem wurden die Missions-
unternehmungen vom dynamischen europdischen Massenkatholizismus getra-
gen: Missionszeitschriften berichteten den Gldaubigen in der Heimat iber die
Arbeit und die Erfolge der Missionen, was diesen den ideologischen Riickhalt
und damit die dringend nétige finanzielle Unterstiitzung sicherte."*

Auf den Zusammenhang zwischen christlicher Mission und Kolonialismus in
der imperialistischen Phase (1880-1940)" kann an dieser Stelle nur kurz einge-
gangen werden. Es ist festzuhalten, dass das Christentum oft in sehr profanen
Gefdssen in die neuen Gebiete getragen wurde. Wie stark sich Gefédss und Inhalt
jeweils vermischt haben, muss im Einzelfall untersucht werden. In allen Konfes-
sionen entwickelte sich eine ambivalente Interaktion zwischen Mission und
machtpolitischer Expansion.'® Es gab Fille von veritablem Missionskolonialis-

* Dazu beigetragen haben unter anderem moderne Verkehrsmittel und abenteuerliche For-

~ schungsreisen in bislang unerforschte Gebiete.

" Wurden zu Beginn vorwiegend die alten (spanischen und portugiesischen) Kolonien forciert,
weitete sich die Expansion mit dem Beginn der imperialistischen Phase ab dem letzten Drit-
tel des 19. Jahrhunderts auf Afrika und Asien aus.

" Siehe bspw.: AIM, VI 2a/l. 3. 15, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta,
30.09.1909: «Enclosed you will find a thing greeting fiir Vergissmeinnicht [...] some sisters
at home get money (25frs) fiir a Heidenkind and those benefactors mention a certain name to
be given to that child.» Sowie: AIM, VI. 2/b. 6, Vergissmeinnicht, Juli, 1942, 171: «[...]
wird vielleicht unsere lieben Leserinnen doch nicht hindern, mit warmem Interesse und welt-
aufgeschlossenem Herzen das Wirken unserer fernen Missionarinnen zu verfolgen.»

" Siehe Horst Griinder, Welteroberung und Christentum. Ein Handbuch zur Geschichte der
Neuzeit, Giitersloh 1992, 12f.

' Auf katholischer Seite zeigt sich diese Ambivalenz in entsprechenden Stellungsnahmen der
Papste: Wihrend Leo XIII. sich eine Interessensharmonie wiinschte, in der Mission und Ko-
lonialisierung «eintrachtig zusammenwirken und wechselseitig auch Dienste leisten». (Gert
Von Paczensky, Teurer Segen. Christliche Mission und Kolonialismus, Miinchen 1991,
223), grenzt Benedikt XV. die Mission klar vom Kolonialismus ab: «Denkt daran, ihr habt
nicht ein Menschenreich auszubreiten, sondern das Reich Christi.» (1919, Maximum Illud).
Horst Griinder betont in diesem Zusammenhang die gegenldufigen Bewegungen des «kultu-
rellen Imperialismus einerseits und der revolutiondren, modernisierenden [...] und emanzi-
patorischen Wirkungen westlich-abendlidndischer, d.h. christlicher Kultur andererseits».
(Griinder, Welteroberung und Christentum (wie Anm. 15), 577): Obwohl sich viele Missio-
nare gegeniiber der Kolonialregierung loyal verhielten, schufen sie bewusst oder unbewusst
mit der Bildung und der damit vermittelten Reflexionskompetenz fiir die eigene macht- und
kulturpolitische Situation die notwendigen Voraussetzungen fiir den geistig-kulturellen Be-



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 369

mus, in denen Missionare als eigentliche Agenten ihres Mutterlandes fungier-
ten.'” Oftmals schufen und erhielten die Kolonialregierungen, intendiert oder
nicht, die notwendigen politischen Voraussetzungen fiir die Missionsentfaltung.'®
Auf der anderen Seite kam es zu Konfliktsituationen zwischen Missionaren und
europdischen Siedlern oder Kolonialregierungen.'” Dies war vor allem dann der
Fall, wenn Missionare fiir die Rechte ihrer Schiitzlinge einstanden.”® Meist blieb
diese missionarische Kritik jedoch systemimmanent, weshalb Horst Griinder
trotz Ausnahmen und Schattierungen die christliche Mission als «integraler Be-
standteil des européischen Expansionismus»”' bezeichnet. Andererseits wird sich
im Folgenden zeigen, dass die Mission im Zuge des katholischen Aufbruchs eine
eigenstandige, religios bedingte Dynamik entwickelt hat und damit nicht nur als
reines Begleitphdnomen der machtpolitischen Expansion des Abendlandes ver-
standen werden kann.

Die Weiten des siidafrikanischen Missionsgebietes

Um die Basutolandmission kontextuell einzubetten, muss kurz auf die Missions-
geschichte Studafrikas eingegangen werden. Nachdem weder unter den portugie-
sischen Erstankoémmlingen ab dem 15., noch unter der holldndisch-burischen
Besiedelung® ab dem 17. eine systematische Eingeborenenmission stattgefunden

freiungsprozess der kolonialisierten Volker. Dieser konnte sowohl mit Hilfe der etablierten
Kirchen, als auch in der Auseinandersetzung mit ihnen von statten gehen. Letzteres war vor
allem dann der Fall, wenn die Bindungen zwischen Mission und der Kolonialmacht beson-
ders eng waren und zusammen mit der politischen Bevormundung auch das Christentum
abgestreift werden sollte (sieche dazu auch: Stephen Neill, Geschichte der christlichen Mis-
sionen. Herausgegeben und erginzt von Niels-Peter Moritzen, Erlangen 1990, 320).

Wie im folgenden Satz ausgedriickt, erschienen in der Wahrnehmung der Missionierten Mis-
sion und Kolonialisierung oftmals als Einheit und Zusammenspiel: «One white man gets you
on your knees in prayer, while the other steals your land.» (Horst Griinder, Christliche
Heilsbotschaft und weltliche Macht. Studien zum Verhéltnis von Mission und Kolonialismus
— Gesammelte Aufsdtze, in: Franz-Joseph Post/Thomas Kiister/ Clemens Sorgenfrey (Hg.),
Europa-Ubersee. Historische Studien, Bd. 14, Miinster 2004, 11). Sowie: Griinder, Welter-
oberung und Christentum (wie Anm. 15), 569: «First a missionary, then a consul, and then
come [sic] the army.»

Diese Voraussetzungen bestanden in der militdrischen oder politischen Unterdriickung des
Widerstandes regionaler, politischer oder sozialer Autorititen gegen die Mission oder in der
Niederhaltung von Stammesauseinandersetzungen, die ein grosses Missionshindernis dar-
stellten.

Siehe unten: Der franzésische protestantische Missionar Eugéne Casalis nimmt als personli-
cher aussenpolitischer Berater des Basutokonigs Moshoeshoe Partei fiir das Sotho-Volk ge-
gen europdische Machtanspriiche und leistete damit einen grossen Anteil zur Bewahrung der
politischen Unabhéngigkeit Basutolands.

Siehe Von Paczensky, Teurer Segen (wie Anm. 16), 232-234.

Griinder, Christliche Heilsbotschaft und weltliche Macht (wie Anm. 17), 1 und 16.

Die burisch-hollindische Kappgesellschaft blieb als Religionsgemeinschaft isoliert, was un-
ter anderem theologische Griinde hatte: So wurde die calvinistische doppelte Priddestina-
tionslehre dahingehend ausgelegt, dass die Nichtchristen irreversibel verdammt verstanden
wurden und damit auch durch die Mission nicht gerettet werden konnten. Ein religids be-



370 Valentin Beck

hatte, waren es im frithen 19. Jahrhundert zunichst die protestantische und die
anglikanische Mission, die am Kap Fuss fassen konnten.” Erst mit dem Zweiten
Konzil von Baltimore 1834 schwenkte auch der katholische Blick erstmals nach
Afrika.** Dazu kamen in den 1850er Jahren die Berichte iiber die Entdeckungs-
reisen von David Livingstone, welche sowohl das wirtschaftliche, als auch das
missionarische Interesse am lang vergessenen schwarzen Kontinent neu erwa-
chen liessen.” Der missionsfreudige Pius IX. betraute die franzdsischen Oblaten
der unbefleckten Jungfrau OMI*® mit der Aufgabe der siidafrikanischen Mission.
Als deren Pater Johannes Allard, erster Bischof des neu gegriindeten riesigen
Vikariats Natal, 1850 Stidafrika erreichte, begriff er schnell, dass er alle Krifte
fiir die «Heidenmission» aufwenden und die Seelsorge der Weissen dazu in den
Hintergrund treten musste. Nach ersten Enttiuschungen bei den Zulus® zog er

griindeter Rassismus (Sozialdordnung von Herren und Knechten) verhinderte, dass der
christliche Glauben zum volkerverbindenden Element werden konnte (siehe dazu: Mariano
Delgado, Missionstheologische und anthropologische Gemeinsamkeiten und Unterschiede
zwischen Katholiken und Protestanten im Entdeckungszeitalter, in: Zeitschrift fiir Missions-
wissenschaft und Religionswissenschaft [im Folgenden: zmr], 87/3 (2003), 110).
** Der erste Missionar Siidafrikas, der Hermhuter Georg Schmidt (1709—1785) vermochte in
der missionseifrigen Erweckungsbewegung erstmals das Interesse fiir Siidafrika zu wecken.
(Siehe Klaus Koschorke/Frieder Ludwig/Mariano Delgado, Aussereuropdische Christen-
tumsgeschichte, Asien, Afrika, Lateinamerika 1450-1990, in: Heiko A. Obermann/Adolf
Martin Ritter/Hans-Walter Krumwiede/Volker Leppin (Hg.), Kirchen und Theologiege-
schichte in Quellen, Bd. VI, Neukirchen-Viuyn 2006, 135-137). Trotz dieser Pionierarbeit
lag das stidafrikanische Missionsfeld bis zum Ende des 18. Jahrhunderts aber weitgehend
brach. Eine flichendeckende christliche Mission setzte erst mit der Machtentfaltung Gross-
britanniens ab der Jahrhundertwende ein. Die starker philanthropisch geprigte anglikanische
Mission richtete sich vorwiegend an die entwurzelten Eingeborenengruppen in der Kolonial-
gesellschaft (Siehe Griinder, Welteroberung und Christentum (wie Anm 15), 553). Die dar-
aus entstehenden Spannungen zwischen Buren und Missionaren verschirfte die soziale und
religiose Isolation der hollandisch-stimmigen Bevolkerung. Der grosse Burentrek (1835-
1841) war nicht nur eine Flucht aus der britischen Bevormundung, sondern folgte auch dem
Verlangen nach Bewahrung einer unvermischten religiosen Identitit. Neben Anglikanern
waren es ab 1824 die schottischen Presbyterianer und neu entstandene Missionsgesell-
schaften (Rheinische MG 1829, Berliner MG 1834, Norwegische MG 1850, Hermanns-
burger Mission 1854, Schweizer Mission und schwedische Kirche 1875, Heilsarmee 1890),
welche die protestantische Glaubensverkiindigung im Siiden Afrikas vorantrieben (Siche
Gerhardus Oosthuizen, Abschnitt Siidafrika, in: Stephen Neill/Nicls-Peter Moritzen/Ernst
Schrupp (Hg.), Lexikon zur Weltmission, Wuppertal 1975, 517).
Das Zweite Konzil von Baltimore von 1834 stand in Zusammenhang mit der Antisklaverei-
Bewegung und richtete fiir die Seelsorge bei freigelassenen amerikanischen Sklaven in Libe-
ria einen Appell an Rom.
Siehe Stephen Neill, Geschichte der christlichen Missionen, in: ders./Moritzen/Schrupp
(Hg.), Lexikon zur Weltmission (wie Anm. 23), 244-252. Sowie: Von Paczensky, Teurer
Segen (wie Anm. 16), 262.
Gegriindet 1826 von Eugene de Mazenod, Bischof von Marseille.
Viele Schwarze waren bereits protestantisch getauft oder blieben bewusst der traditionellen
Religion treu: Siehe P.F.I. Hagel, 100 Jahre Heidenmission in Siidafrika, in: zmr, 34/1
(1950), 259: «Die Erfolge mehrerer Jahre waren gleich null; ein paar in Todesgefahr getaufte
Kinder [...] war alles.»

26

27



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 37l

weiter und erreichte 1862 schliesslich Basutoland. Das Basutovolk war fiir den
katholischen Glauben empfanglicher und sollte spéter aus Sicht des Missionswis-
senschaftlers Anton Freitag zur «Perle der siidafrikanischen Missionen»** werden.

Das letzte Drittel des 19. Jahrhunderts kann fiir die katholische Stidafrikamis-
sion zu Recht als «Saatzeit»*” fiir die reiche Ernte des 20. Jahrhunderts bezeich-
net werden. lhre grosse Kraftentfaltung verdankte sie neben der zentralen
Organisation’ entscheidend dem Missionsdrang der neuen Kongregationen, von
denen weitere den Oblaten folgten.”' Dank der rasant wachsenden Zahl an Mis-
sionspersonal konnten auch in der neu entstandenen Siidafrikanischen Union (ge-
grindet 1910) immer neue Gebiete fiir die «Heidenmission» erschlossen
werden.” Trotz verschiedener Hindernisse™ setzte sich der Erfolg bis und auch
wihrend des Zweiten Weltkrieges fort. Die katholische Stidafrikamission hatte
trotz Verspitung die protestantische und anglikanische iiberholt und stand in der
Mitte des 20. Jahrhunderts «an der Spitze aller Konfessionen.»'* Im Folgenden
sind zundchst einige Spezifika des stidafrikanischen (und damit auch basuto-
lindischen)’® Missionsprozesses darzustellen.

* Anton Freitag, Missionsrundschau tiber Afrika, in: zmr, 2 (1939), 262.

?9 Hagel, 100 Jahre Heidenmission in Stidafrika (wie Anm. 27), 263.

* Die katholische Mission wurde durch die direkt dem Papst unterstellte congregatio de propa-
ganda fidei zentral koordiniert. Uber sie erhalten die verantwortlichen Bischéfe Anweisun-
gen betreffend Personal, Finanzen, Inkulturations-Richtlinien etc., welche sie dann in threm
Missionsgebiet durchzusetzen haben. Siehe z.B.: AIM, XI. 10. 1. 3. 6, Circular of Bishop
Bonhomme O. M. 1., Dezember 1934: Bischof Bonhomme von Basutoland regelt offene
Fragen der Mittelverwaltung in seiner Didzese klar: Thm alleine obliegen Leitung, Verwal-
tung und Gesetzgebung und damit auch das Sagen {iber die Missionsstationen der einzelnen
Kongregationen.

So die Schwestern der Heiligen Familie, Dominikanerinnen, Tutzinger Missionsschwestern
und 1882 das trappistische Zentrums in Marianhill, wo schon sehr friith auf die Ausbildung
von eingeborenen (Zulu-)Priestern hingearbeitet wird, (siche dazu: Thomas Respondek, Die
Erziehung von Eingeborenen zum Priestertum in der Marianhiller Mission, in: zmr (wie
Anm. 27), 46). 1907 waren bereits 30 verschiedene katholische Missionsorganisationen in
Siidafrika titig, darunter auch die Menzinger Heilig-Kreuz Schwestern (siehe Griinder, Welt-
eroberung und Christentum (wie Anm. 15), 556).

“ Siehe Freitag, Missionsrundschau tiber Afrika (wie Anm. 28), 260: Die Zahl der Stidafrika-
Missionare und -Missionarinnen hatte sich zwischen 1888 und 1913 verdrei- und bis 1938
auf fast 6’000 verzehnfacht.

Ein Haupthindernis fiir die Stidafrika-Mission stellte die Polygamie dar. Als wichtiges Ele-
ment des Sozialsystems war sie fester Bestandteil der stidafrikanischen Kultur. Die Mehrzahl
von Frauen eines Mannes war nicht bloss ein Statussymbol, sondern hatte auch wichtige
Funktionen zur 6konomischen Organisation der selbstversorgenden Grossfamilie (Arbeits-
teilung in Haushalt, Erziehung und Feldarbeit). Zudem minimierte die Polygamie das Risiko
der Kinderlosigkeit und garantierte jeder Frau die {iberlebensnotwenige Familienzugehorig-
keit (sieche Von Paczensky, Teurer Segen (wie Anm. 16), 102—115). Die katholische Mission
wurde ausserdem gegeniiber der protestantischen Konkurrenz unter britischer Regierung be-
nachteiligt. Zusitzliche Schwierigkeiten bereiteten der kulturelle und ethnische Pluralismus
Stidafrikas, sowie das hartnidckige Rassendenken der Buren (siehe Thomas Mettenberg, Stid-
afrika, Weinberg oder Steinbruch des Herren?, in: zmr, 37/1 (1953), 141-144).

Hagel, 100 Jahre Heidenmission in Siidafrika (wie Anm. 27), 267.

Die Spezifika soll anhand einiger exemplarisch ausgewihlter Belegstellen aus Basutoland
aufgezeigt werden.

33

34



372 Valentin Beck

«Heidenmissiony als «christliche Revolution»

Die indirekte Herrschaft des British Empire liess auf regionaler Ebene die stam-
meshierarchischen Herrschaftsstrukturen bestehen, weshalb die Missionen auf
das Wohlwollen der Localchiefs angewiesen waren.*® In einigen Fillen ergaben
sich zwischen Hauptlingen und christlichen Missionaren Synergien’’, anderen-
orts auch Konflikte’®: Durch das Solidaritits- und Gleichstellungsideal innerhalb
der entstehenden christlichen Gemeinschaft wurden traditionelle Hierarchiever-
hiltnisse durchbrochen, was ein massiver Eingriff in das bestehende Sozialge-
fiige bedeutete.” Die von Griinder beschriebene «christliche Revolution»*’ ver-
lief nach folgendem Grundmuster: Uber die Bildung®', sowie soziale® und medi-
zinische” Dienstleistungen wurden unter Schiilern, Patienten oder Katechu-

36

Wie im Folgenden noch beschrieben, mussten so z.B. sowohl die ersten protestantischen
Missionare, als auch die katholischen Oblaten in Basutoland zuerst bei Kénig Moshoeshoe
vorsprechen, um von ihm ein Stiick Land zur Griindung einer Missionsstation zu erhalten.
Wie im unten beschriebenen Fall das Basutokonigs Moshoeshoe und den protestantischen
und katholischen Missionaren. Sieche dazu auch: Neill, Geschichte der christlichen Missionen
(wie Anm. 16), 245-258.

Konfliktgriinde waren neben der Polygamie v.a. die Angst vor dem Machtverlust und der
Druck traditioneller religioser Autoritidten wie Ahnenkultfiihrer, Hexer, Medizinménner und
Regenmacher (siehe dazu: Koschorke/Ludwig/Delgado, Aussereuropdische Christentumsge-
schichte Asien, Afrika, Lateinamerika 1450-1990(wie Anm. 23), 1491).

Folge davon war eine Polarisierung zwischen Integrationisten, welche sich an die verdnder-
ten Umstidnde anpassten (und sich dadurch einen sozialen Aufstieg erhofften) und Afrikanis-
ten, die eine politische, kulturelle und religiose Europiisierung ablehnten (sieche Bingham
Tembe, Integrationismus und Afrikanismus. Zur Rolle der kirchlichen Unabhangigkeitsbe-
wegung in der Auseinandersetzung um die Landfrage und die Bildung der Afrikaner in Stid-
afrika, 1880-1960, in: Richard Friedli/Walter J. Hollenweger/Hans Jochen Margull (Hg.),
Studien zur interkulturellen Geschichte des Christentums, Bd. 36, Frankfurt a.M. 1985, 39—
43). Diese Spannung manifestierte sich oftmals auch in einem Generationenkonflikt. Durch
die Schulen wurde ausserdem die traditionelle innerfamilidre Wissensweitergabe substituiert.
Es konnte gar zu einer paradoxen Umkehrung der Generationenverhéltnisse kommen: «][...]
natiirlich die jiingere Generation tut sich schon leichter, weil sie lesen kénnen. Dann sitzen
sie oft in der Gruppe beisammen im Missionsground und dann helfen die Jiingeren den Alte-
ren und sehr oft unterrichten die Kinder ihre Eltern, oft schon ganz kleine Knirpse.» (AIM,
VI. 2a/2. 7a. 17, Srs. Stanislaus/Maria Claver/Maria Placida/Maria Vincent an Generaloberin
Maria Carmela Motta, Mount Olivet (BL), 14.06.1920).

* Griinder, Christliche Heilsbotschaft und weltliche Macht (wie Anm. 17), 190.

' Siehe AIM, VI. 21/3. 8. 381, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Theresia Hengartner,
Mekading (BL), 19.03.1928: «[...] haben wir kiirzlich acht arme, halbverhungerte Miadchen
aufgenommen. Sie sind alle Katechumenen und mussten in ithrem einsam entlegenen Dorf-
lein entweder keine oder die protestantische Schule besuchen. Jetzt sind sie fiir unsere hl.
Kirche gesichert.»

Siehe AIM, XI. 10. 2. 40, Sr. Maria Paulina an Generaloberin Maria Theresia Hengartner,
Emmaus Mission (BL), 28.05.1931: «Die Armut geht voran. Eine arme junge verlassene
Frau, Mutter von drei kleinen Kindern, einst meine Schiilerin, bat mich weinend um Gottes
Willlen um Hilfe weil sie fiir sich und die Kleinen nichts zum Essen und nichts zum Schutze
gegen die Kilte habe. Wir gaben ihr zu essen und Hemdchen fiir ihre Kinder [...] dann knie-
te sie vor uns Schwestern nieder und kiisste uns die Hinde, die sie mit Triinen benetzte.»

* Siehe AIM, VL. 2b. 4. 7, Vergissmeinnicht, September 1932, 215: «Durch die Krankenpflege
steht der Weg zu den Seelen der Eingeborenen am leichtesten offen. Darum scheuen unsere
Missionsschwestern keine Miihe [...] um Schwerkranke in ihren abgelegensten Hiitten zu
besuchen.»

38



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 373

menen aus unteren Sozialgruppen («outcasts») erste Sympathisanten gewonnen,
die wegen ihrer schwachen sozialen oder gesundheitlichen Lage einen revolutio-
niren Erwartungshorizont besassen.”* Als wichtigstes Mittel fiir den Missions-
erfolg bezeichnete eine Menzinger Missionarin wohl zu Recht den «wohltuen-
de[n] gute[n] Eindruck auf die Heiden.»* Dazu diente insbesondere die materiel-
le Hilfe in Notzeiten.*® Darauf folgten vermehrt Bekehrungen, die stets mit einer
Desintegration aus der traditionellen Gesellschaft verbunden waren, sowie die
Entstehung einer (zum Teil isolierten) christlichen Gemeinschaft. Die Missions-
stationen entwickelten sich zu gesellschaftlichen Zentren und die neue Religion
zur alternativen sozialen Identitdt, die unabhidngig vom bisherigen Status zum
Aufstieg in der kolonialen Gesellschaft befihigte. Die Attribute «européisch»,
«zivilisiert», «erfolgreich» und «christlich» wurden miteinander assoziiert und
westliche Verhaltensweisen nachgeahmt.’

Missionstitigkeit der Menzinger Schwestern®

In der Schweiz griindete der Kapuzinerpater Theodosius Florentini (1808-1865)
mitten in den Auseinandersetzungen zwischen liberalen und katholisch-konservati-
ven Kriften 1844 das «Institut der Lehrschwestern vom III. Orden des hl. Franzis-
kus von Assisi, unter dem besonderen Titel Schwestern vom hl. Kreuze.»® Als
besonderes Ziel wurde die katholische Erziehung der weiblichen Jugend definiert.
Durch ihre gute Ausbildung genossen die Schwestern bald einen hervorragenden
Ruf, weshalb die Zahl der Mitglieder stetig anstieg.™ In der Schweiz wurde die
Kongregation durch ihre Bildungsarbeit schon bald zu einem wichtigen Bestandteil
und Tréger der katholischen Milieugesellschaft. Die tiefe Verwurzelung und der

*In den stark patriarchalischen siidafrikanischen Gesellschaften fand die Mission deshalb
insb. bei Frauen ein offenes Ohr (siche Claude Héléne Perrot, Les Sotho et les Missionaires
Européens au XIXe siecle, Abidjan 1970, 160: Kurz vor 1900 sind 75% der (evangelischen)
Christen in Basutoland weiblich).

* AIM, 2b. 3. 1, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta, Mekading (BL), Januar
1923,

* Siehe z.B.: AIM, XI. 10. 4. 33/1, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta,
Mekading (BL), 23.01.1933: «Die Hungersnot macht hier arge Fortschritte. Wir haben gleich
Maismehl bestellt und helfen jetzt wo wir kénnen. Da und dort héren wir Ausrufe: Wie sind
doch die Schwestern so gut. Dieses Helfen fiihrt viele Heiden zum Himmel, gar manche
werden noch im letzten Stiindchen getauft. Ein Hauptling, sonst ein Feind der Mission, ist
jetzt unser ergebenster Diener.»

7 Siche dazu bspw.: AIM, VL 2b. 4. 7 (wie Anm. 43), 217: «Der Nachahmungstrieb ist gross
bei den Naturvélkern. Besonders gern ahmen sie Europder nach in der Kleidung, in der Bauart
ihrer Hiitten und in deren Einrichtungen. [...] Wenn er dann noch gar irgendeine Européer-
Photographie [...] aufstellen kann, dann ist er nicht wenig stolz darauf.»

* Siehe Sr. Uta Theresa Fromherz, Menzinger Schwestern, in: Helvetia Sacra (wie Anm. 8),
278-315.

* Fromherz, Menzinger Schwestern (wie Anm. 48), 278: Erste offizielle kongregationsrechtli-

_ che Bezeichnung aus dem Jahre 1852.

*" Siehe Braun, Einleitung. Die Religitosen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert (wie
Anm. 8), 49: Waren es zehn Jahre nach der Griindung 60 Schwestern, erreichte deren Zahl
bis zur Jahrhundertwende 630. Den Héhepunkt ihrer Mitgliederzahl und wohl damit auch
ihrer Aktivitit erreichte die Menzinger Kongregation 1964 mit tiber 3°500 Schwestern.



374 Valentin Beck

breite Riickhalt in der Bevolkerung sollten fiir die spidteren missionarischen
Unternehmungen von grosser Bedeutung sein.

Die allgemeine Missionsbegeisterung der neuen Kongregationen zeigte sich
auch bei den Menzinger Schwestern.”' Thr Blick richtete sich dabei auf den Sii-
den Afrikas, wo sich fernab aller Religionskonkurrenz zum Islam ein immenses
Missionspotenzial befand. 1883 schickte Menzingen, als erste Schweizer Frauen-
kongregation {iberhaupt, fiinf Schwestern in die siidafrikanische Mission. Um
weiteres Personal zu gewinnen, wurden 1896 in Altétting (Deutschland) und
1902 in Wimbledon (Grossbritannien) spezifische Rekrutierungshéduser gegriin-
det. Unter der missionsbegeisterten Generaloberin Maria Paula Beck (1901-
1908) wurde die Titigkeit auf weitere Kontinente ausgedehnt.”” Auch in den
ersten Jahren unter ihrer Nachfolgerin, Maria Carmela Motta (1908-1923),
konnten zahlreiche Missionarinnen aus Menzingen, Altétting und Wimbledon in
die verschiedenen Stationen gesandt werden. Der Erste Weltkrieg wirkte sich
durch die personellen und materiellen Austille dann allerdings kurzfristig hem-
mend aus.” Die wieder wachsende finanzielle Unterstiitzung in den 30er Jahren
erlaubte der nidchsten Generaloberin Theresita Hengartner (1923-1935) die
Griindung weiterer Ausbildungsstitten in Madrid und Belfast, auf Ceylon eine
Erstniederlassung im pazifischen Raum und einen grossziigigen Ausbau der Siid-
afrikamission. Als 1935 die bisherige Provinzialoberin Siidafrikas, Schwester
Theresita Nédgeli, zur neuen Generaloberin berufen wurde, waren hier bereits 390
Schwestern titig.”* Wiahrend des Zweiten Weltkriegs™ wurden die Menzinger
Missionen wieder weitgehend vom europidischen Mutterhaus abgeschnitten, was
die weitere Entfaltung zunédchst jedoch nicht verhindern konnte. Es ldsst sich
feststellen, dass die Menzinger Schwestern ihre Missionen seit 1883 (in den ers-
ten 50 Jahren) mit hoher Geschwindigkeit ausgebaut haben und sie spétestens in
den dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts zu einem Schwerpunkt ihrer Tatigkeit
machten.”

°! Salesia Strickler, Jahresbericht iiber das Tochterpensionat und Lehrerinnenseminar in Men-
zingen 1880/1881, Menzingen 1881, 4: «Ich weiss, dass die ganze Erde des Herrn ist und
dass wir auch auswirts, ja, wenn’s sein miisste, auch jenseits des Meeres, unserem [sic]

_schonen Beruf leben kénnten.»

21901 wurde in Rio Bueno (Chile) die erste Menzinger Missionsstation Stidamerikas eréffnet.
1906 folgte wiederum auf Anfrage eines Missionsbischofs die Eréffhung des ersten Aussen-
postens in Asien: In Indien bestand die Haupttitigkeit der Schwestern, anders als in den er-
ziehungs-, bildungskonzentrierten Missionen in Afrika und Siidamerika, vorwiegend in der
Armen- und Krankenfiirsorge.

3 Siehe AIM, V1. 2a/2. 6. 75, Sr. Placida an Generaloberin Carmela Motta, St. Gabriel (BL),
14.06.1917: In einem Brief vom Juni 1917 berichtet eine Schwester ihrer Generaloberin
«[...] dass die armen Leute dort [in Basutoland] so viele geistige Vorteile entbehren miissen
und vielleicht noch lange Zeit, wenn es nicht bald Frieden gibt im lieben Heimatslande.»

** Rudolf Henggeler, Das Institut der Lehrschwestern vom Heiligen Kreuze in Menzingen (Kt.
Zug) 1844-1944, Menzingen 1944, 355.

* AIM, XI. 11. 4a. 7, Sr. Electa an Generaloberin Maria Theresia Nigeli, Mekading (BL),
01.12.1941: «I wonder whether this letter will reach you, [...] my last letter to you got lost

“ [...] one must not be astonished in these troublesome times.»

~ Diese Tendenz setzte sich auch nach dem Zweiten Weltkrieg fort: 1997 befanden sich von
insgesamt 2°400 Kongregationsmitgliedern iiber 1°‘600 ausserhalb der Schweiz. Die Kandi-



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 375

Siidafrika als Prototvp der Menzinger Mission

Auf Anfrage des siidafrikanischen Missionsbischofs Jolivet wandte sich Bischof
Lachat von Basel zur Gewinnung von Missionspersonal an Menzingen und rann-
te damit bei den expansionswilligen Schwestern offene Tiiren ein. Nach einer
emotionalen Abschiedsfeier erhielten am 4. Juni 1883 die ersten fiinf Pionierin-
nen den Muttersegen und traten im Glauben an einen Abschied fiir immer die be-
schwerliche Schiffsreise nach Kapstadt an.”’

Bischof Jolivet wies den Neuankdmmlingen die kleine Stadt Umtata in der
Transkei zu, welche diese im Juni 1883 per Ochsenwagen erreichten. Unter ein-
fachsten Bedingungen errichteten die Schwestern einen Kindergarten, eine Méd-
chenschule fiir weisse Siedler und eine Schule fiir Schwarze. Die schulische
Trennung zwischen weissen Siedlern und der schwarzen Bevolkerung war in
allen Missionen Siidafrikas bis zum Ende der Apartheid selbstverstédndlich. Eine
erste Schwierigkeit fiir die Schwestern bestand in den mangelnden Sprachkennt-
nissen.”® Dazu kam stindige Geldnot, die der ersten Lokaloberin Schwester
Philotea schlaflose Niichte bescherte.”” Die Schwestern fiihrten gemiiss einem
Besucher ein materiell bescheidenes und arbeitsreiches Leben:

«Their lunch consisted of a little tea and dry bread, after which they tramped back
to the fields to work till 5 o’clock. Then with the rosary in their hands they mar-
ched the0 six miles back to Umtata. This was done every day of the six days of the
week.»®

Neben finanziellen Sorgen wurde die Entwicklung auch durch die schlechte
Infrastruktur belastet: Fehlende Kommunikationsmittel und prekire Strassenver-
hiltnisse liessen die grossen Distanzen zwischen einzelnen Stationen zur Zer-
reissprobe werden. Dazu kamen die bildungspolitischen Schikanen der stidafri-
kanischen Regierung.”' Noch schlimmer aber trafen die neu gegriindeten Kon-

datinnen werden heute fast ausschliesslich aus den Missionsldandern gestellt. Siehe Fromherz,
Menzinger Schwestern (wie Anm. 48), 296: Mitgliederzahlen der Menzinger Schwestern:
1850: 28 (28 in der Schweiz/0 im Ausland), 1894: 432 (410/22), 1924: 1917 (1°357/560),
1964: 3’506 (1°806/1°700), 1997: 2°392 (769/1°623).
7 Siehe AIM, VL. 2b. 2. 2/1, Unbekannter Autor, Missionsbericht: Mission in Siidafrika 1883 —
Erste Niederlassung in Umtata, 27.04.1904. Ausserdem vermittelt uns ein Brief von Schwes-
ter Marcellina Kiimin einen Eindruck in die unsichere Gefiihlslage wihrend einer solchen
Reise und bei der Ankunft in der fremden Welt: «lIch stand dann oft beim Mondschein an der
Lehne und sang Schweizerlieder, bis das Heimweh kam und statt der Lieder inbriinstiges
Gebet fiir Euch, liebste Eltern, meiner Seele entstieg. [...] Der Anblick der Neger erschreck-
te mich anfangs und machte mir Heimweh. (Sr. Marcellina Kiimin, Brief an die Geschwister
vom 19. November 1886, in: Daniel Kiimin (Hg.), Unsere Schweizerischen Missions-

_ schwestern in Siid Afrika, Briefe von Schwester Marcellina Kiimin, Bischofszell 1890, 6f).

** Eine noch grossere Hiirde als das Englisch stellten das Kappholldndisch und die Stammes-
Sprachen der Schwarzen dar.
’ AIM, VI. 2b, Wilhelm Hoefle, Holy Cross Sisters in Africa, History of Foundation, 1933, 5:
«I found the superior, when all the Sisters were asleep kneeling in front of the altar wrestling
w1th God for His help for her convent.»
AIM VL. 2b, Hoefle, Holy Cross Sisters in Africa (wie Anm. 59), 2.
' Siehe bspw.: AIM, VI. 2/b. 2. 16/1, Missionsbericht der Missionsvikarin Sr. Franz Borgia,
1906: «Der Kulturkampf, der in Europa bereits alle Lédnder beherrscht, bricht sich auch Bahn



376 Valentin Beck

vente interne Spannungen und Austritte aus der Kongregation.*” Die ausbleiben-
de finanzielle Unterstiitzung aus der Heimat forderte das Bewusstsein, sich stér-
ker vom Mutterhaus emanzipieren zu miissen. Anders sah es mit der personellen
Verstidrkung aus: Dank den wachsenden Mitgliederzahlen in der Heimat konnte
fur die Aufbauarbeit zundchst mit gentigend personellen Ressourcen gerechnet
werden.” Nach den ersten Aussenstationen® wurde 1907 in Aliwal North ein
grossziigiges Mutterhaus mit Noviziat fiir weisse Kandidatinnen gebaut. Dieses
Zentrum bedeutete fiir die Menzinger Siidafrikamission einen «neuen Auf-
schwung»® und ist bis heute das Herzstiick der Provinz Siidafrika.®

Trotz den hemmenden Konsequenzen des Ersten Weltkrieges wurden neue
Stationen eréffnet und die bestehenden weiter ausgebaut. Damit wuchsen auch die
Schiilerzahlen.®” 1944 betrieb die Kongregation in Stdafrika 67 Primar- und 14
Sekundarschulen, ebenso viele gewerbliche Schulen, vier Hauswirtschaftsschulen,
ein Lehrer- und Lehrerinnenseminar und ein Katechetenseminar fiir Eingeborene.®®

Basutolandmission

Die geopolitische Enklave Basutoland® (heutiges Lesotho) war zwar im 19,
Jahrhundert wie Siidafrika eine englische Kolonie, konnte sich aber durch das
geschickte taktische und diplomatische Verhalten seines ersten Kénigs Moshoe-
shoe gegeniiber seinem einzigen Nachbarland (Stidafrika) als selbststindig be-

in Stidafrika. Die Klosterschulen werden nur noch toleriert; ihre Existenz wird aber immer
mehr und mehr unméglich gemacht.»

%2 Siehe bspw.: AIM, VI. 2a/l. 1. 52, Sr. Cristine an Missionsvikarin Sr. Maria Theresia

Nigeli, George (SA), 07.10.1906: «I will tell you all the particulars about Zita. [...] and than
[ don’t know what she does of an evening — she is never with us at secreation or in the dining
room with the other sisters at the evening. [...] She sadly neglected her real duty and wasted
time. [...] We can manage without her until you come.» Sowie: AIM, VI. 2a/l. 28, Sr.
Medvada an Missionsvikarin Sr Borgia, Kapstadt, 11.12.1905: «I feel I am meant for reli-
gious life, but [ am forced to leave.»

* Siehe Fromherz, Menzinger Schwestern (wie Anm. 48), 296.

% Siehe AIM, VI. 2/b. 2. 16/1 (wie Anm. 61): Auf Kokstad (1889), folgt Cala (1894), wo die
Schwestern parallele Schulen fiir weisse und schwarze Kinder aufbauten. Nach der Jahrhun-
dertwende wurden in Oudtshoorn (1902) ein grosses Externat und in Mossel Bay (1904) ein
Internat fiir Weisse gegriindet.

®* AIM, VI. 2b. 2. 44a, Missionsbericht der Missionsvikarin Maria Sr. Theresia Nageli, 1923.

% Siehe Henggeler, Das Institut der Lehrschwestern vom Heiligen Kreuze in Menzingen (wie

Anm. 54), 258.

1936 wurden bereits fast 4’000, je etwa zur Hilfte weisse und farbige, Schiiler von Menzin-

ger Schwestern unterrichtet (siche AIM, VI. 2/b. 5. 5/1, Die Missionen der Menzinger

Schwestern, Statistische Ubersicht, 01.01.1937).

Siehe Henggeler, Das Institut der Lehrschwestern vom Heiligen Kreuze in Menzingen (wie

Anm. 54), 358.

Seinen Namen erhielt das Basutoland durch die Niederlassung des Sotho-Stammes, dessen

Mitglieder als Basuto (Einzahl: Masuto) bezeichnet werden. lhre Sprache heisst Sesotho.

Durch die Entstehungsgeschichte in den Stammesauseinandersetzungen des 19. Jahrhunderts

(Mfecane) ist das Konigreich Basutoland ethnisch und kulturell stark homogen. Trotz

zentralistischer Monarchie ist die soziale und politische Struktur des Basuto-Volkes dorflich

geprégt: Lokale Hauptlinge weisen den Familien das zu bewirtschaftende Land zu und sind
gleichzeitig die hochste politische und juristische Autoritit. Wichtige Entscheidungen gemen-

67

68

69



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 377

haupten. Eine bedeutende Rolle spielte dabei der Franzose Eugene Casalis (1812
1891) von der protestantischen Société des Missions Evangéliques de Paris (ge-
griindet 1819). Er hatte Moshoeshoes Ruf nach Hilfe gegen die burischen Ein-
dringlinge vernommen, traf 1832 als erster christlicher Missionar in Basutoland
ein und wurde zum wichtigsten personlichen Berater des Basuto-Konigs.”

«Nicht zuletzt aufgrund ihrer [der Missionare] Mithilfe tiberlebte dieser friedferti-
ge Herrscher, einer der fahigsten afrikanischen Politiker des 19. Jahrhunderts, so-
wohl die Zeit der Mfecane als auch die ersten Anstlirme der Buren und Englénder

[...]»"

Die politische Parteinahme des Missionars fiir einen afrikanischen Herrscher und
sein Volk ist gemiss Horst Griinder ein «selten [...] in dieser Konsequenz»'>
vorhandenes Beispiel fiir die mogliche Unabhéngigkeit der christlichen Mission
gegeniiber europdischen Machtanspriichen. Im Gegenzug fiir die diplomatische
Unterstiitzung gewihrte Moshoeshoe den Protestanten freie Hand im Aufbau
ihrer Mission.” Die christenfreundliche Haltung des Konigs riihrte zwar sicher-
lich auch von einer personlichen Faszination her’*, hatte wohl aber vorwiegend
strategische Griinde: Der kluge Taktiker hatte erkannt, dass die drohende Gefahr
fiir sein Volk allein mit dem Verstdndnis fiir das europdische Denken abzuwen-

sam im «pitso» (Sesotho fiir «kRuf»), einer Palaver-Versammlung, getroffen. Die landesweite
unmittelbare politische, richterliche, soziale, ékonomische und auch religiose Herrschaft
wurde auch wihrend der englischen Protektoratszeit von einer erblichen Haupt-
lingsoligarchie («Sons of Moshoeshoe») ausgeiibt. Von 1850-1930 erlebte das Basutoland
durch den Export von Vieh und Getreide fiir die aufkeimenden Diamanten- und Goldminen
Stidafrikas eine landwirtschafiliche Prosperitdtsphase, verbunden mit einem starken Bevdl-
kerungswachstum. In diese Bliitezeit fillt auch die Phase der starksten Expansion der christ-
lichen Mission. In den dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts wurde die Zahl und Macht der
Héuptlinge durch die direktere Form der englischen Verwaltung, sowie soziostrukturelle
Verdnderung (Verstiddterung, hoheres Bildungsniveau) stark eingeschriankt. Auch der Konig
selbst verlor deutlich an Einfluss. Mit der ersten Parteigriindung 1952 (Basotho National
Party) wurde der Weg zum modernen Staat (parlamentarische Monarchie) geebnet: Am
4. Oktober 1966 erhielt das Basutoland die politische Unabhidngigkeit, welche sich im neuen
Namen «Lesotho» manifestiert.

Siehe Eugeéne Casalis, My Life in Basuto Land. A Story of Missionary Enterprise in South
Africa, Translated from the French by J. Brierley, USA 1889, 174-293.

Griinder, Welteroberung und Christentum (wie Anm. 15), 554.

Griinder, Welteroberung und Christentum (wie Anm. 15), 554,

So gewihrte Moshoeshoe der protestantischen Mission Schutz und verfiigte rechtliche Rege-
lungen zu ihren Gunsten: Z.B. den Erlass eines Hexereiverbotes und die Garantie der freien
Gottesdienstteilnahme.

Siehe bspw.: Eugéne Casalis, Meine Erinnerungen, Berlin 1901, 165: «Wenn der Abend
kam, liess Moschesch uns an seinem Herde in der Wohnung seiner ersten Frau niedersitzen.
[...] War die Mahlzeit voriiber machte es thm Vergniigen, das zu wiederholen, was wir 6f-
fentlich gesagt hatten, und Erkldrungen zu verlangen. Auf diese Weise entdeckte er zu seiner
grossen Uberraschung, dass unsere Lehren auf Tatsachen, auf wahren Geschichten gegriindet
waren und nicht, wie er zuerst geglaubt hatte, aus einer Zusammenstellung von Mythen und
Allegorien. «Ihr glaubt also>, sagte er eines Abends indem er mir die Sterne zeigte, «dass zwi-
schen und tiber dem allem ein allmichtiger Herr ist, der alles geschaffen hat und unser Vater
ist?> [Missionare:], <Und du, glaubst du das nicht?> [Moshoeshoe:] <Unsere Vorfahren haben
allerdings von einem Herren des Himmels geredet.»»

70

7
72
3

r

74



378 Valentin Beck

den war. Dazu kamen innenpolitische Uberlegungen: Das Christentum sollte
zum verbindenden Element unter den konkurrierenden Basuto-Clans werden.
Ausserdem war es die Pariser Mission, welche die Sesotho-Sprache verschrift-
lichte und damit fiir die entstehende Nation eine wichtige einheitliche Basis fiir
Bildung, Literatur und schriftliche Kommunikation schuf. Der Missionar Casalis
seinerseits war an einem guten Verhéltnis mit den lokalen Herrschern und deren
Unabhéngigkeit von den Buren (und damit der niederldndisch-reformierten
Kirche) interessiert. Diese wechselseitigen Interessen ermdglichten es der protes-
tantischen Mission, sich in den folgenden Jahren ungestoért zu entfalten. Der
christlichen Mission hatte die Not eines Volkes die Tiir gedffnet. Dass diese nur
sachte getffnet wurde, ist wohl einer der Griinde, weshalb das Christentum in
Basutoland nachhaltig Fuss fassen sollte.

Bald aber entfachten sich erste Auseinandersetzungen zwischen den Missio-
naren und den Lokalchiefs. Letztere beflirchteten eine Kompetenzaufteilung
zwischen religitser und politischer Macht und standen unter dem Druck der Ver-
treter der traditionellen Religionen. Kénig Moshoeshoe jedoch forderte die Aus-
breitung der neuen Religion weiter.”” Es entwickelte sich in der Folge eine Pola-
risierung zwischen dem Christentum nahestehenden Internationalisten und anti-
europdischen Traditionalisten. Erstere gehorten eher der jiingeren Generation an,
stammten aus dem Umfeld Moshoeshoes und befiirworteten eine zentrale Fiih-
rung. Die foderalistisch eingestellten Traditionalisten hingegen waren vorwie-
gend dltere Hauptlinge und Anhénger der traditionellen religiosen Autoritéten.

In den Abwehrkédmpfen gegen die Trek-Buren in den 1840er und 50er Jahren
gerieten viele christliche Basuto in ein Entscheidungsdilemma zwischen der
Solidaritdt mit den schwarzen Vilkern und der neu angenommenen Religion der
Weissen. In den Kriegsjahren wendeten sich viele wieder vom Christentum ab
oder entwickelten synkretistische Formen zwischen christlichen und traditionel-
len Kulten und Vorstellungen.”® Es folgte fiir die christliche Basutoland-Mission
nach anfianglichem Enthusiasmus eine Zeit des Stillstandes. Claude Héléne Per-

7 Casalis, My Life in Basuto Land (wie Anm. 70), 217f.: «The chief said he to us, «You will
be indeed my missionnaries, and you shall see if you ever have any lack of auditors. Every
time you come to teach us, I shall be there to get my people together, and to see that every-
body listens to you with attention.» And he kept his word.» Sowie: Casalis, Meine Erinne-
rungen (wie Anm. 74), 165f.; «[Missionare:] <lhr waret in der Finsternis und wir haben euch
das Licht gebracht. Alles Sichtbare und eine Menge anderer Dinge die wir nicht sehen kén-
nen, sind von einem allweisen und allgiitigen Wesen geschaffen worden und werden von
ihm erhalten, und er ist unser Gott, der uns alle aus einem Gebliit hat geboren werden las-
sen.» Diese letzte Behauptung schien der Umgebung des Hauptlings unglaublich. Bah»
sagten die Kiihnsten ¢das kann nicht sein Ihr seid weiss und wir sind Schwarz, wie kénnten
wir ndmlichen Stammvater haben?> Worauthin der Hauptling ohne sich zu besinnen, antwor-
tet: «Dummkopfe! In meinen Herden sind weisse Rinder, rote Rinder und bunte Rinder; sind
es nicht alles Rinder und kommen sie nicht alle von demselben Herren?> Dieses Argument
machte mehr Eindruck, als es vielleicht bei uns gemacht hitte.»

Dazu kam auch die Erfahrung der aus Siidafrika zuriickkehrenden Minenarbeiter: Sie hatten
dort gesehen, dass die Reize der westlichen Zivilisation nicht zwingend an die christliche
Religion gebunden waren, sondern auch in einer sidkularen Form gelebt werden konnten (sie-
he dazu: Perrot, Les Sotho et les Missionaires Européens au XIXe siecle (wie Anm. 44), 52-88).

76



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 379

rot strukturiert die Anfangszeit der christlichen Mission von Basutoland in drei
Phasen:”” Das «L’age d’6r» (1833-1848), in dem das Christentum als stiitzendes
Element der politischen und sozialen Konsolidierung des jungen Landes diente.
Dann kam die beschriebene Zeit der Konflikte und der Revitalisierung der tradi-
tionellen Religionen (1848-1852) und schliesslich folgte die Fortsetzung der
Missionsentwicklung unter den Vorzeichen der Unvereinbarkeit und Trennung,
wobei das Christentum nun sein revolutiondres Potenzial als klar abgegrenzte
Alternative zur geltenden Tradition zu entwickeln begann (ab 1852).

Katholische Verspdtung

Die katholische Mission in Basutoland setzte erst 30 Jahre nach Casalis” Ankunft
ein. Im November 1861 erreichte, von der enttduschenden Zulu-Mission im Nor-
den her kommend, Bischof Allard O.M.1. das Bergkonigreich. Moshoeshoe wies
ihm ein Stiick Land zu, wo mit bescheidenen Mitteln die erste Missionsstation
Namens «Roma» aufgebaut wurde.” Allards Missionserfolg blieb jedoch zu-
nédchst bescheiden. Obwohl der alte Moshoeshoe persénlich mit der katholischen
Mission sympathisierte und ihre symbolreiche Liturgie schétzte, unterstiitzte er
ihren Aufbau anfangs nur zogerlich.”” Es war emeut eine Notsituation, die der
katholischen Glaubensverkiindigung zum Durchbruch verhalf: Nach einem bru-
talen Krieg gegen die Freistaat- und Transvaalburen (1865—1868) litt das Basuto-
Volk an einer grossen Hungersnot. Die katholischen Missionare erkannten Not
wie Chance der Situation und leisteten Hilfe. Dies liess die Zahl der Bekehrun-
gen ansteigen, sodass 1875 die kleine katholische Gemeinde bereits aus etwa 400
Gléubigen bestand.®

Das erste Drittel des 20. Jahrhunderts unter Bischof Jules Cenez sollten fiir
das 1894 zur apostolischen Priafektur und 1909 zum selbststdndigen Vikariat er-
hobenen Basutoland zur «période-clé»®' werden: Durch die Bildungsarbeit wur-
de erstmals eine ganze Generation christlich geprigt. Dass dies insbesondere bei
der zukiinftigen politische Elite von grosser Bedeutung war, wussten die Missio-
nare und der Papst sehr genau: «Ein wichtiges Mittel zur Ausbreitung der Kirche
ist die Gewinnung der Hauptlinge, denn dadurch wird ein soziales Missionsziel,
die Christianisierung des ganzen Volkes, wesentlich ndher geriickt. Im Missions-
rundschreiben Rerum Ecclesiae mahnt Pius XI.:

«[...] Wir geben zu, dass Jesus Christus von sich bezeugte «Der Geist des Herrn
[...] sandte mich, den Armen die Frohbotschaft zu bringen.» Wir miissen trotzdem
auch das Wort Pauli vor Augen halten: «Gebildeten und Ungebildeten bin ich

Slehe Perrot, Les Sotho et les Missionaires Européens au XI1Xe siécle (wie Anm. 44), 10.

¥ Siche Frangois Mairot, Le Village de la Mere de Jesus, in: Voix du Basutoland, hrsg. v. Mis-
SIOHS du Basutoland Mazenod, Nov./Dez. 1961, 11.

Slehe Mairot, Le Village de la Mere de Jesus (wie Anm. 78), 15f.

Slehe Jean-Louis Richard, L’Experience de la Conversion chez les Basotho, Rom 1977, 36.
Rlchard L’Experience de la Conversion chez les Basotho (wie Anm. 80), 37.



380 Valentin Beck

Schuldner.» Und wenn man einmal die hoheren Stdnde fiir die Religion Christi
gewonnen hat, treten die einfacheren Leute aus dem Volk leicht in deren
Fussstapfen; so lehrt uns Praxis und Erfahrung.»™

Uber diese «hheren Stinde» gewann die katholische Kirche auch in Basutoland
starken politischen Einfluss.* 1913 wurde Moshoeshoes Bruder Griffith Natha-
nael als erster katholisch getaufter Christ zum Konig von Basutoland gekront
und sollte als solcher insbesondere den Menzinger Schwestern noch grosse
Dienste erweisen.™

In den dreissiger und vierziger Jahren unter dem kanadischen Vikariatsvorste-
her Bischof Joseph Bonhomme trat die katholische Expansion in ihre dyna-
mischste Phase. Wihrend der Typhusepidemie 1933/34 wurden die Missionssta-
tionen erneut zu rettenden Inseln und damit zur bestméglichen Werbung fiir das
Christentum. Eine Missionarin berichtete in die Heimat:

«Die Typhus Epidemie forderte in Basutoland von Juni 1933 bis Juni 1934 min-
destens 5’000 Opfer; von diesen wurden 2’834 auf dem Sterbebette getauft. [...]
Auf 32 Missionsstationen wurden tiglich etwa 1’623 Mabhlzeiten den Armsten
verabreicht. Scharenweise umlagerten die Hungernden die Wohnungen der Schwes-
tern. [...] Anfangs kamen nur die Christen, dann aber schleppten sich auch die durch
Hunger ganz geschwiichten Heiden herbei und bettelten [...]. Da machte man
begreiflich keinen Unterschied und allen wurde ausgeteilt. Dies machte auf die
Heiden einen gewaltigen Eindruck; [...] Die Folge war, dass seither die Zahl der
Katechumenen fast bis ins Unendliche gestiegen ist.»™

1937 gab es in Basutoland bereits 60’000 Katholiken, womit dieses zur grossten
Diozese Stidafrikas geworden war. Diese schwungvolle Entwicklung entging
auch Pius XI. nicht, sodass er schrieb:

«Ich habe Dokumente, aus denen hervorgeht, dass unter allen Missionen der Welt
eine der interessantesten die Mission in Basutoland ist. Dort gibt es ein Volk, das
grosse Fortschritte macht und gleichzeitig den Weg der Geistlichkeit einschlagt
und zwar so, dass man es fiir berufen halten kann, eine grosse Rolle unter den
afrikanischen Vélkern zu spielen.»™

%2 Max Bierbaum, Die Entwicklung der katholischen Mission in Basutoland. Nach personli-
chen Erlebnissen, in: zmr, 1 (1938), 138.

3 Siehe Erfied Adam/Franz Nuscheler, Lesotho, in: Dieter Nohlen/Franz Nuscheler (Hg.),

Handbuch der dritten Welt, Bd. 5: Ostafrika und Siidafrika: Unterentwicklung und Entwick-
lung, Hamburg *1982, 334. In den Jahren vor der politischen Unabhéngigkeit von Grossbri-
tannien (1959-65) unterstiitzt die katholische Kirche z.B. erfolgreich die Basutoland Con-
gress Party im Kampf gegen den Kommunismus.
* Siehe bspw.: AIM, VI. 2a/2. 4. 101, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta,
St. Gabriel (BL), 11.04.1913: «Bitte liebes Miitterchen, empfehlen Sie den guten Hauptling
Griffith, der letzten Donnerstag zum ersten H&uptling vom ganzen Basutoland gewihlt
worden ist, dem Gebete aller lieben Schwestern. Er soll gesagt haben, er wolle nahe seinem
Wohnsitz, der im nordlichen Basutoland ist, selbst eine Mission bauen und dann seinen
Schwestern, wie er die Schwestern vom hl. Kreuze nennt, dorthin berufen.»

* AIM, VL. 2b. 4. 36, Missionsvikarin Sr. Dominic, Bericht iiber die siidafrikanische Provinz
1929-1935, September 1935, 2.

% Zit. nach: Blerbaum Die Entwicklung der katholischen Mission in Basutoland (wie Anm.
82), 144,



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 381

Trotz der Stirkung des staatlichen Schulsystems und Widerstdnden seitens der
britischen Kolonialregierung konnte das katholische Bildungssystem auf allen
Stufen zu einem landesweiten Netz ausgebaut werden. Kurz vor dem Zweiten
Weltkrieg wurden bereits tiber 30’000 Basuto-Kinder unterrichtet und 1945 wur-
de mit dem Pius XII.-College in Roma die erste Universitit des Landes gegriin-
det.*” Die verschiedenen Konfessionen verfiigten bis zur Unabhingigkeit Leso-
thos (1966) beinahe iiber ein Bildungsmonopol. Daneben wurden zahlreiche me-
dizinische und soziale Einrichtungen gegriindet und in Mazenod eine Druckerei
eroffnet, in der Schulbiicher, die wichtigste Zeitschrift des Landes («Moeletsi oa
Basotho»), sowie weitere Literatur in Englisch und Sesotho produziert wurden.
Die katholische hatte gegeniiber der zunichst dominanten protestantischen
Mission™ einige entscheidende Vorteile: Sie kimpfte gemeinsam mit den Haupt-
lingen einerseits gegen eine allzu starke Einflussnahme der britischen Kolonial-
regierung und andererseits gegen die ungeliebten Buren. Die fehlende direkte
Verbindung zur herrschenden Kolonialmacht und zur umgebenden (burischen)
Leitkultur wurde fiir die katholische Mission zum Segen. Ausserdem lag die ro-
mische Liturgie mit ihrer starken Symbolkraft ndher an den Ritualen der traditio-
nellen Religion der Basuto. Jean-Louis Richard OMI verwies zudem auf die Ver-
wandtschaft zwischen afrikanischem Ahnenkult und katholischer Heiligenver-
ehrung.*” Dazu kam die relativ grosse katholische Akkommodationstoleranz ge-
gentiber Elementen der Basuto-Kultur. So wurden beispielsweise bei Ehen die
traditionelle Mitgift erlaubt oder Basuto-Tédnze als Gotteslob-Element in katholi-
sche Gottesdienste integriert.”’ Die Missionare lernten die wichtige Differenzie-
rung zwischen vertrdglichen oder rein profan-kulturellen Elementen der Basuto-
Tradition einerseits und den mit dem Christentum unvereinbaren Elementen (ins-
besondere Polygamie) andererseits. Nach anfinglicher Ignoranz drangen sie
sprachlich und gedanklich tiefer in die Vorstellungswelt der Basuto ein und ver-
suchten die Inhalte des christlichen Glaubens in deren Sprache zu vermitteln.”'

¥ Siehe AIM, V1. 2/b. 5. 10. 2a, Bischof Bonhomme von Basutoland an Kardinal Fumasoni-
_ Biondi, Prefekt der congragatio de propaganda fidei, Roma (BL), 24.09.1939, 2.

% Siehe bspw.: AIM, VI. 2a/3 8. 381, Sr. Theresina an Generaloberin Theresita Hengartner,
Mekading (BL), 19.03.1928: «Die Protestanten schaffen fieberhaft darauf los, nehmen die
Kinder mit grosser Zahl auch gratis, kleiden und niahen und schulen sie, wihrend die Katho-
liken einzig Roma als Erziehungsanstalt fiir Maddchen besitzen und wir haben jetzt mit unse-
ren 8 Kindern angefangen.»

Siehe Richard, L* Experience de la Conversion chez les Basotho (wie Anm. 80), 89. Siehe
dazu ausserdem: Horst Rzepkowski, Lexikon der Mission. Geschichte, Theologie, Ethnolo-
gie, Graz 1992, 25f.: Die Ahnenverehrung ist eigentlich kein Kult, kein religioser Akt im
engeren Sinne, sondern eher eine Art Verwandtschaftspflege und «Ehrerbietung» liber den
Tod hinaus. Deshalb ist sie theologisch mit dem christlichen Glauben grundsitzlich vertrig-
lich. Sie bietet mit ihrer Vorstellung von einer Individual-Existenz nach dem Tod sogar eine
wichtige denkerische Voraussetzung fiir den christlichen Auferstehungsglauben.

Siehe zur Argumentation flir die katholische Tolerierung der Mitgift-Tradition: Bierbaum,
Die Entwicklung der katholischen Mission in Basutoland (wie Anm. 82), 137.

Siehe Richard, L Experience de la Conversion chez les Basotho (wie Anm. 80), 49-57: So
betonten z. B. die Missionare den dem Monotheismus besser vertriglichen Gottesnahmen
«Molimo» («Der Hochste») im Gegensatz zu «Batiomo» («Die Hochsten»), der wiederum
eng mit der Ahnenverehrung verkniipft war. Uberhaupt war die Bedeutungsverschiebung von

89

90

91



382 Valentin Beck

So vermochte die katholische Basutolandmission trotz dreissig Jahren Verspi-
tung die anderen Konfessionen zu tiberholen. Beim Ausbruch des Zweiten Welt-
krieges zidhlte Basutoland bereits knapp 150’000 Katholiken, was einem Viertel
der Gesamtbevélkerung entsprach.”

Menzinger Schwestern in Basutoland

Als die franzdsischen Oblaten in der grossen Aufbauphase der katholischen Ba-
sutolandmission zu Beginn des 20. Jahrhunderts in den Siiden des Landes vor-
drangen, bendtigten sie fiir die weitere Expansion dringend weiteres Missions-
personal. Bischof Cevez wendete sich an die Menzinger Mission in Siidafrika,
wo er in Schwester Theresina Bessmer eine fihige und motivierte Leiterin fiir
das abenteuerliche Unternehmen fand. Im Folgenden sollen entlang Schwester
Theresinas Biographie einerseits die biographischen Voraussetzungen fiir die
Missionsunternehmung dargestellt und andererseits der Verlauf der Menzinger
Basutolandmission nachgezeichnet werden.”

Berta Bessmer wurde am 30. Mérz 1860 in Oberdgeri (Kanton Zug) geboren
und wuchs in einem béuerlich geprigten, katholischen Umfeld auf. Sie besuchte
die von Menzinger Schwestern gefiihrte Maddchenschule, wo sie gespannt den
von ihrer Biographin als «Negergeschichtlein»’* bezeichneten Missionsberichte
der ersten Afrikamissionare horchte und ihr Taschengeld fir die Unterstiitzung
der Ubersee-Mission sparte. Als Berta elfjahrig ihre Mutter verlor, gelobte sie
eine religiose Lebensweise. Zehn Jahre spéter trat sie ins Menzinger Noviziat
ein, legte 1883 ihre Geliibde ab und erhielt den Schwesternnamen «Theresina.
Im selben Jahr trafen die ersten Menzinger Schwestern in Siidafrika ein. Als
ausgebildete Lehrerin war Theresina zundchst in der Schweiz titig. Doch sie sah
ihre Aufgabe nicht in Europa, sondern verspiirte ein starkes Sendungsbewusst-
sein fiir die Ubersee-Mission. Nachdem ihr instindiges Ersuchen um einen Mis-
sionsauftrag mehrmals abgelehnt und ihr diesbeziiglich sogar ein Schweigegebot
auferlegt wurde, wusste sich Theresina nicht anders zu helfen, als ihren Briefen
an die Generaloberin kommentarlos Bilder von Schwarzen Kindern beizulegen.
Der stumme Protest sollte Friichte tragen: Am 17. September 1895 trat Theresina
zusammen mit funf weiteren Schwestern die Schifffahrt nach Stidafrika an. Die
tiberaus einfachen Reisebedingungen sollten nur ein Vorgeschmack auf das ver-
zichtreiche Leben der kommenden Jahre sein.

den Ahnen hin zu Gott die wichtigste und anspruchsvollste theologische Aufgaben der
Basutomission.

** Siehe Freitag, Missionsrundschau iiber Afrika (wie Anm. 28), 262.

” Die biographischen Informationen iiber Schwester Theresina Bessmer stammen einerseits
aus Schwester Theresinas Korrespondenz aus dem Menzinger Archiv und andererseits aus
der von einer ihrer Mitschwestern verfassten Kurzbiographie: Siehe Sr. Rudolfina Metzler,
Das Missionstheresli. Sr. Theresina aus der Kongregation der Lehrschwestern vom hl. Kreuz
in Menzingen, Einsiedeln/Koln 1937.

i Metzler, Das Missionstheresli (wie Anm. 93), 6.



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 383

Bald nach ihrer Ankunft in Kapstadt hatte Theresina gentigend Englisch ge-
lernt, um die Kinder weisser Siedler zu unterrichten. Doch weil ihr Interesse in
der Eingeborenen-Mission lag”, reiste sie 1906 in die Schweiz zuriick, um dort
mit Vortrdgen in Schulen und Pfarreien fiir die Unterstiitzung dieses Vorhabens
zu werben. In dieser Zeit erhielt Theresina den heute seltsam anmutenden Spitz-
namen «Missionstheresli». Die erfolgreiche Bettelmission in der Heimat ermdog-
lichte der Menzinger Mission die Expansion in bisher nicht erschlossene Gebie-
te. Theresina hatte dafiir Basutoland ins Auge gefasst und liess erneut nicht
locker: «now or never» ® und «please do give me this place as a present for my
silver jubilee, as this year 1908 it is 25 years since my profession»’’ schrieb sie
an ihre Generaloberin. Auf diese Initiative und Unnachgiebigkeit Theresinas hin
offnete Menzingen im Mérz 1908 den Weg ins Basutoland.

Bereits zwei Wochen nach dem positiven Bescheid reiste Theresina mit zwel
Begleiterinnen von Aliwal North aus nach St. Gabriel ins stidliche Basutoland,
das ihnen von Bischof Cevez als Missionsgebiet zugeteilt worden war. Die ein-
same, gebirgige Gegend war fast ausnahmslos von Schwarzen bewohnt und mis-
sionarisch ein noch unbeschriebenes Blatt. Die begeisterte Schwester Theresina
liess ihrer Generaloberin verlauten: «You have no idea [...] how happy I am
amongst the Basuto and in this secluded spot of St. Gabriel, so far from the hust-
le of the world and so near to our dearest Lord in the blessest Sacrament.»™ Sie
stand tatsdchlich am Beginn ihres Lebenswerkes.

Die erste Herausforderung lag im Erlernen der Sesotho-Sprache. Im Weiteren
mussten fiir die Selbstversorgung ein Garten angelegt und Tiere angeschafft
werden. Bald unterrichteten die drei Pionierschwestern 14 Kinder in Bibelkunde,
Schrift und Mathematik. Mit dem Ziel, die Schiiler zur Taufe zu fiihren, wurden
Allgemeinbildung und Religionsunterricht unter einem Dach unterrichtet und
auch nicht klar voneinander getrennt. Um die Sprachschwierigkeiten zu tiberwin-
den, verfasste Theresina Katechismen und andere Biicher in Sesotho. Diese Ma-
terialien wurden zum Druck nach Menzingen geschickt, was dort das Interesse
fiir die Basutolandmission weckte. Uber die Schule, durch die auch die Eltern
angesprochen wurden, und die medizinische Versorgung entwickelte sich St. Ga-
briel zu einem gesellschaftlichen Zentrum der Region. Als erste Missionserfolge
waren bald einige Taufen zu verzeichnen. Doch trotz threm «Durst nach See-
len»gq, wie sie ihren Missionsdrang selbst bezeichneten, wussten die Schwestern
genau um die Notwendigkeit eines sorgféltigen Katechumenats und die Gefahren
einer nur oberfldachlichen Konversion. Theresinas Biographin schreibt dazu:

” AIM, VI. 2a/1. 2. 99, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Paula Beck, Aliwal North (SA),
03.02.1908: «Dear love through the most sweet Heart of Jesus [...]. Yes, hot it is, even in the
shade, and hot it is in my very soul, because a fire is burning there [...] to live, to work and

o to die amongst the Black ones.»

o AIM, VI. 2a/l. 2. 99 (wie Anm. 95).

o8 AIM, VI. 2a/1. 2. 99 (wie Anm. 95).

9;} AlIM, VI. 2a/2. 4. 101 (wie Anm. 84).

Metzler, Das Missionstheresli (wie Anm. 93), 35.



384 Valentin Beck

«Das Wichtigere und das Schwierigere aber war die allmédhliche Umwandlung aus
einem Heiden mit uralter erblicher Belastung in einen Christen. Mehr als ein
Grossvater oder Urgrossvater eines Neuchristen war vielleicht ein Menschen-
fresser gewesen. Wer da nicht standhielt und wihrend der Probezeit wieder heid-
nische Gebrduche mitmachte, wurde zuriickgestellt. Solche Christen fielen doch
spiter wieder ab, wenn sie zu friih aufgenommen wurden.»'*

Das Katechumenat blieb eng mit dem Schulbetrieb verbunden, wobei die Glau-
bensvermittlung oft ohne das Wissen oder gar gegen den Willen der Eltern
geschah. Dies fiithrte logischerweise bald zu Konflikten. Dazu kam die Konkur-
renz der als «Zauberirzte»'®' bezeichneten Ahnenkultfiihrer, welche ihren Status
gegen das religiose und medizinische Alternativ-Angebot der Schwestern vertei-
digten. Daneben beschiddigten immer wieder Unwetter die Gebdude und weil die
Basuto ohne materielle Vorsorge lebten, wurden die hidufigen Trockenzeiten fiir
Mensch und Tier zur lebensbedrohlichen Gefahr.'” Trotz diesen Schwierigkei-
ten konnte die Schule in St. Gabriel stetig vergrossert werden. Der gute Ruf der
als tatkrdftig und hilfsbereit wahrgenommenen Schwestern verbreitete sich so
schnell, dass schon im ersten Jahr ein Hauptling sie dazu aufforderte, eine wei-
tere Station in Bethel zu griinden. Schwester Theresina musste als Provinzial-
oberin simtliche Hebel in Bewegung setzen, um die finanziellen Mittel fiir diese
erste Expansion bereitzustellen.'” Immer wieder schrieb sie Bittbriefe und Be-
richte fiir Missionszeitschriften in der Heimat, dank denen in Samaria (1912) und
Emmaus (1914) zwei weitere Stationen gegriindet werden konnten, welche
Schwester Theresina ebenfalls zur Bliite brachte.'” Dass sich Missionsvikarin
Theresina Néagali die Entwicklung der Mission mit gottlicher Unterstiitzung er-
kldrte, zeigt das ausgeprigte und unkritische Sendungsbewusstsein: «Gottes Gnade
arbeitet und unterstiitzt das Wirken unserer Schwestern in den Basuto-Missionen
so sichtlich, dass wir unméoglich ein solches Wirkungsfeld abweisen kénnen.»'”
Zusitzlichen Schwung erhielt die Menzinger Mission durch die Unterstiitzung
der politischen Machthaber: Der Localchief Griffith war seit seiner Beiwohnung
bei einem Tauffest vom Christentum und insbesondere von der katholischen

100

o1 Metzler, Das Missionstheresli (wie Anm. 93), 15.

Siehe Metzler, Das Missionstheresli (wie Anm. 93), 42: «Personifizierte Mittelpunkte des
Heidentums sind die Zauberirzte. Thr verderblicher Einfluss auf die unsédglich abergldubi-
schen Eingeborenen geht hervor aus Habsucht und Leidenschaft. Natiirliches Wissen mi-
schen sie schlau mit Hokuspokus. Dass in ihrem Tun nicht selten aber auch dunkle Machte
mitspielen, steht ausser Frage. Manche ihrer «Kiinste» kann die Wissenschaft auch heute
nicht restlos erkldaren.»

Siehe z.B.: AIM, VI. 2a/2. 4. 101 (wie Anm. 84). «We suffered so hardely from want of
water.»

Siehe z.B.: AIM, VI. 2a/2. 4. 101 (wie Anm. 84): «I began lately to write in an English
Newspaper and hope to get also a little money from there [...]. I must do my best to settle
St. Gabriel and Bethel properly for their incomes.»

% Siehe AIM, VI. 2a/2. 6. 52, Sr. M. Stanislaus an Generaloberin Maria Carmela Motta,
Samaria (BL), 06.11.1916: «Unsere Mission zihlt jetzt 850 Christen, ohne die vielen
Chatechumenen [sic!], von denen eben jetzt wieder mehrere auf die hl. Taufe vorbereitet
werden.»

AIM, VI. 2a/2. 7. 17, Missionsvikarin Sr. Maria Theresia Négeli an Generaloberin Carmela
Motta, Aliwal North (SA), 20.08.1918.

105



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 385

Liturgie derart beeindruckt, dass er all seine 27 Frauen bis auf eine entliess und
in den Katechumenat eintrat.'® Griffith wurde zum Vorbild seiner Untertanen
und als er sich am 6. Oktober 1912 zusammen mit 116 Basuto taufen liess, er-
hielt das Christentum auf einmal politisches Gewicht: Wer die Ndhe zum Héaupt-
ling und damit zur Macht suchte, hatte als Getaufter einen ausschlaggebenden
Vorteil. Der spitere Konig von Basutoland sollte fiir die Menzinger Mission zu
einer entscheidenden Stiitze werden.

Die spanischen Grippe 1918 wurde fiir die Menzinger Mission zu einem
Schliisselereignis. Kurzfristig bedeutete die Notsituation Schulausfille und Ver-
sorgungsprobleme, langfristig aber bot sie den Schwestern die Gelegenheit, den
Basuto die helfende Hand entgegenzustrecken und damit ihr Vertrauen zu gewin-
nen. Die Schwestern leisteten sowohl fiir Christen als auch «Heiden» medizini-
sche Nothilfe, worauf hin es gemédss Schwester Theresinas Berichten zu einer
grossen Bekehrungswelle kam:

«Diese Epidemie hatte auch in unserem Basutolidndchen stark gewiitet und viele
Opfer gefordert, aber auch so manche Seele bald nach der Taufe in den Himmel
geschickt. Gott sei Dank blieben wir verschont und konnten umso mehr unseren
guten Schwarzen helfen.»'?’

Und: «Da bekehrten sich viele Heiden, denn sie sagten: «(Diese Religion {ibt Barm-
herzigkeit. Barmherzigkeit kommt von der Liebe und diese Liebe kommt von Gott.
Diese Religion muss die richtige sein.»'® Erneut hatte eine gesellschaftsdestabi-
lisierende Notsituation der christlichen Mission Vorschub geleistet.

Erste schwarze Heilig Kreuz Schwestern

Um angesichts des grossen Expansionspotenzials dem akuten Personalmangel'”
nach dem Ersten Weltkrieg zu begegnen, aber auch als logische Folge der sich
etablierenden Mission, erkannten sowohl Schwester Theresina als auch Bischof
Cevez die Notwendigkeit der Aufnahme von Basuto-Frauen in die Kongrega-
tion.'"” Das entsprach auch den missionspastoralen Vorstellungen Roms: Mit
dem Programm der «Kirchenpflanzungen»''' verband sich die Forderung nach
einheimischer Geistlichkeit, welche ein erster Schritt von der Basutolandmission

1% Siehe dazu: Neill, Geschichte der christlichen Missionen (wie Anm. 16), 246.

"7 AIM, VI. 2a/2. 7. 38, Sr. Stanislaus an Generaloberin Carmela Motta, Samaria (BL),
09.02.1919.

AIM, IX. 3. 9, Das kleine Bethlehem. Jugendzeitschrift der Missionsgesellschaft Bethle-
hem, Immensee, 28 (1954), 102.

Siehe z.B.: AIM, VI. 2a/2 7. 6, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta,
Emmaus (BL), 23.05.1918: «Several Missions should be began, if we had Sisters, but of
course there is no hope until the war is over.»

Siehe AIM, VI. 2a/2. 6. 63, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta, Emmaus
(BL), 23.01.1917: «When shall we get personal again from home? Like we cannot begin
any new Missions in Basutoland anymore. Don’t you think, my dearest Mammali, we
should try to get a black Novitiate in and for Basutoland [...] ?»

Apostolisches Schreiben «Maximum illud» von Benedikt XV. (November 1919).

108

109

110

111



386 Valentin Beck

112

hin zur «Kirche von Basutoland» bedeutete. - Nach langem Zogern stimmte die
Provinzialoberin 1921 dem mittlerweile durch Benedikt XV. personlich bewillig-
ten Eingeborenennoviziat in Mohale’s Hoek zu.'" Theresina selbst iibernahm die
Leitung und begann mit der anspruchsvollen Aufbauarbeit.''* Auch dieses letzte
grosse Unterfangen sollte der bereits tiber 60 Jahrigen gelingen: Am 26. Juli 1923
konnte feierlich die Profess der ersten Basuto-Schwestern begangen werden. Die
Moglichkeit des Ordenslebens flir Basuto-Frauen und die damit verbundene
(vermeintliche) Gleichstellung von Schwarz und Weiss liess das Interesse der
Basuto am Christentum weiter wachsen. Andererseits ergaben sich bald Span-
nungen zwischen den Schwestern, welche aus ihrer Sicht «Vogelein fiir den Gar-
ten des lieben Gottes»'” fingen, und der Verwandtschaft der Midchen, welche
sich nicht nur gegen das Abgehen der Mitgift und weiteren Nachkommen,
sondern auch gegen den Verlust unverzichtbarer Arbeitskrifte wehrten.''® In
noch starkerem Mass als bei der Bekehrung zeigte sich beim Noviziatseintritt das
revolutiondre Konfliktpotenzial der Mission: Der Eintritt in eine Kongregation be-
deutete eine bewusste Entscheidung gegen die traditionelle gesellschaftliche Rolle.

Schon bald nachdem die ersten Basuto-Schwestern ihre Missionsarbeit aufge-
nommen hatten, wich die anfingliche Euphorie der Erniichterung. In den zwanzi-
ger Jahren kam es zu heftigen Konflikten, welche die Menzinger Mission an den
Rand des Auseinanderbrechens bringen sollten. Zunéchst ging es dabei um das
Problem der Unehelichkeit der aus polygamen Familienverhiltnissen stammen-
den Kandidatinnen.""” Ausserdem entstanden Unklarheiten beziiglich rechtlicher

"> Siehe dazu: Bierbaum, Die Entwicklung der katholischen Mission in Basutoland (wie

Anm. 82), 141: Das Priesterseminar in Roma wird 1926 gegriindet, Raphael Mohasi 1931
als erster Masuto zum Priester geweiht.

Siehe AIM, VI. 2a/2. 7a. 29, Provinzoberin Sr. Maria Theresia Naegeli an Generaloberin
Maria Carmela Motta, ohne Ortsangabe, 16.08.1920: «Die Holy Cross Mission in Moha-
leshoek muss zu Beginn von 1921 eroffnet werden, da der Heilige Vater ja gerade fiir diese
Station die Errichtung eines Noviziates fiir eingeborene Kandidatinnen bewilligte, und wir
unsere vieljahrigen Postulantinnen nicht mehr ldnger als solche behalten konnen. Neuein-
tritte waren auch keine zu erwarten, solange die ersten nicht einmal beférdert werden. Die
Missionspatres haben da begreiflich viel mitzureden und dringen auf baldige Einkleidung.»
Theresinas Vorgesetzte berichtet iiber diese Aufbauphase: «Die Griindung des Eingebore-
nen-Schwestern-Noviziates der Kongregation, die fiir die Zukunft von grosser Bedeutung
sein wird, ist ihre [Theresinas, V.B.] Schopfung. Sie hat den Anfang gemacht, hat auch ihre
Erfahrungen mit den damit verbundenen Schwierigkeiten verkostet.» (AIM, V1. 2b. 4. 36,
(wie Anm. 85)).

AIM, VI. 2a/3. 2. 62, Sr. M. Vincent an Generaloberin Maria Carmela Motta, St. Gabriel
(BL); 10.06.1922.

Siehe bspw.: AIM, VI. 2b. 3. 1, Bericht von Sr. Odila, Emmaus (BL), Januar 1923: «Wir
haben 3 Postulantinnen hier und drei oder vier andere méchten so gerne kommen. Aber
wie hart ist es doch bis die Basuto-Madchen die Einwilligung der Eltern & Verwandten be-
kommen! Elisabetha, ein ganz besonders gutes und geschicktes Kind ist schon ofters da-
heim davon gelaufen, aber immer wieder heimgeholt worden. Jetzt darf sie gar nicht mehr
in unsre Schule kommen. Aber der liebe Gott wird sie auch daheim finden, wenn er sie zu
seinem hl. Dienste auserwiihlen und berufen will.»

Siehe bspw.: AIM, VL. 2a/3. 5. 227, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Theresia Hen-
gartner, Mekading (BL), 21.09.1925: «Von den Schwierigkeiten dieser Postulantinnen
(Kinder der zweiten Frau) wird ihnen lieb Mother Provincial berichtet haben. Ich hatte kei-
ne Ahnung davon, da die Madchen auf den Stationen aufgenommen wurden und auch dort

114

115

116

117



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 387

Stellung der Basuto-Schwestern. Die Menzinger Generaloberin sprach sich fiir
eine Art separierte Bewidhrungszeit aus und schlug vor

«[...]die Natives-Schwestern als Oblatinnen unserer Kongregation zu organisieren,
ohne Geliibde, aber mit festgelegten Statuten und mit der Aussicht auf Aufnahme
in unsere Kongregation, wenn sich die Oblatin 20-30 Jahre zuverldssig und treu
bewihrt habe [...].»'"®

Sie begriindete die Zuriickhaltung damit, «[...] dass von Neubekehrten unmog-
lich verlangt werden konne, was Abkdmmlinge einer seit Generationen christli-
chen Familie zu leisten vermogen.»''” Gegen diese von einer gewissen Gering-
schiatzung gepriagte Ungleichbehandlung protestierte der verantwortliche Bischof
Bonhomme heftigst'*’ und verwies dabei auf zahlreiche Beschwerden von schwar-
zen Schwestern, welche sich von den Européderinnen unfair behandelt und bevor-
mundet fithlten. Bonhomme warnte zudem vor Rassenkdmpfen, die im Nachbar-
land Stidafrika das grosste Missionshindernis darstellten und nannte damit das
eigentliche Problem beim Namen: Die Eifersucht und das Superioritdtsgefiihl der
Missionarinnen, welche um ihre Stellung fiirchteten und die Basuto lieber als
fromme Dienerinnen anstatt als gleichberechtigte Mitschwestern sahen. Die
Generaloberin versuchte, eine Eskalation zu verhindern und den veridrgerten
Bischof zu besdnftigen. Trotz Eingestdndnissen erwog sie eine vollstdndige
Spaltung der Kongregation und blieb insgeheim weiterhin der Uberzeugung,
dass die Fehler hauptsichlich auf Seiten der Basuto-Schwestern lagen.'*!

Eine Losung des Problems zeichnete sich erst 1934 mit der Einigung zwi-
schen der Provinzialoberin und Bischof Bonhomme ab: Man kam zur Uberzeu-
gung, dass eine Abtrennung des Eingeborenenzweiges fiir die Kongregation und
die gesamte Basutolandmission ein grosser Verlust darstellen wiirde und be-
stimmte neue Richtlinien, welche die Gleichstellung aller Schwestern (zum Bei-
spiel in Kleidung und Gebetsvorschriften) definierten. Die europdischen Schwes-

arbeiteten. [...] So kurz vor der Einkleidung. Was nun werden wird?» Das Problem wurde
vorerst durch romische Dispensen gelost: Siehe AIM, V1. 2a/3. 5. 235, Provinzialoberin Sr.
Marguerita Marie an Generaloberin Maria Theresia Hengartner, Mekading (BL), 05.10.
1925: «[...] Liste der Postulantinnen, die Dispens brauchen von Rom weil Kinder 2. Frau.
Eltern waren bei Geburt noch Heiden, bei diesen sei eine 2. Frau noch erlaubt. Die Kinder
wiren also nach Basuto-Gesetzen nicht unehelich.»

AIM, XI. 10.2.61, Generaloberin Maria Theresia Hengartner an Sr. Theresina, Menzingen,
01.12.1931.

"9AIM, XI: 10.2.61 (wie Anm. 118).

1" Er verlangte, dass die Native-Schwestern als «real sisters oft he Holy Cross Congregation»
angesehen werden (siehe AIM, XI. 10.2.61 (wie Anm. 118).

Siehe AIM, XI. 10. 1/a. 22, Generaloberin Maria Theresia Hengartner an Provinzoberin Sr.
Dominic, Menzingen, 07.03.1934: «Und lassen sie sich ja nicht zu sehr niederdriicken we-
gen den Schwierigkeiten in Basutoland. Wenn die dortigen Oberschwestern und die ande-
ren Schwestern jetzt einen freundlicheren Ton und namentlich mehr Zuvorkommenheit
gegen die Wiinsche der Priester zeigen, werden Mgr. Bonhomme und Rev. Father Paquet
sich auch bald iiberzeugen, dass die Fehler mehr auf Seiten der schwarzen Schwestern
liegen und auch fiir unsere Rechte eintreten. Aber vorerst heisst es schon, das Beste ihrer-
seits zu tun, um die Vorurteile zu {iberwinden.»

118

121



388 Valentin Beck

tern sollten ausserdem vermehrt lernen, die Eigenheiten der Basuto-Kultur zu
verstehen und akzeptieren. Eine Hilfestellung dazu bot Schwester Roswithas
«Anweisung zur rechten Behandlung der Eingeborenen».'*> Obwohl an das un-
kritische westliche Superioritatsgefiihl ihrer Zeit gebunden, werden darin in res-
pektvoller Weise die positiv und negativ empfundenen Charaktereigenschaften
der Basuto beschrieben. Bemerkenswerterweise werden die als verdorben wahr-
genommenen Merkmale auf europdische Einfliisse zuriickgefiihrt. Flir den Um-
gang mit den Basuto wird zur Nachsicht und Geduld geraten. Betont wird ausser-
dem die Notwendigkeit, sich intensiv mit der Kultur der Eingeborenen auseinan-
derzusetzen. Damit trifft Schwester Roswitha ein zentrales Element fiir die Phase
der Vertiefung und der Kirchenpflanzung, in der sich die zweite Generation von
Missionarinnen befand. Diese begriffen in den Folgejahren immer mehr, dass die
Basuto-Schwestern fiir die Konsolidierung der Missionsarbeit notwendig waren.
So berichtet die Provinzialoberin 1934: «Nicht die Arbeit unter den Schwarzen,
nicht einmal die Schulen, sondern die Heranbildung von Native Menzinger
Schwestern zur Bekehrung ihrer Stammesgenossen, ist unsere Hauptaufgabe in
Basutoland.»'* Was fiir viele Missionarinnen zunichst als listige Nebenerschei-
nung empfunden worden war, riickte nun also ins Zentrum ihrer Aufgabe.

Trotz bleibender Vorbehalte einiger weisser Schwestern und dem Widerstand
von Angehorigen'”* wurden in den nichsten Jahren zahlreiche schwarze Novi-
zinnen aufgenommen und zu Lehrerinnen ausgebildet. Diese (auch intellektuelle)
Aufwertung der schwarzen Kongregationsmitglieder fiihrte zu einer grésseren
Akzeptanz seitens der Europderinnen. Dies und die Tétigkeit der Basuto-Schwes-
tern unter ihrem Volk waren zentrale Voraussetzungen fiir das weitere Wachstum
der Menzinger Mission in den kommenden Jahrzehnten. Insbesondere wihrend
und nach dem Zweiten Weltkrieg und dem damit verbundenen weitgehenden
Ausbleiben europdischer Schwestern sicherte der einheimische Nachwuchs, die
personelle Versorgung. Diese Verschiebung von europdischen hin zu Basuto-
Schwestern war das Vorzeichen, unter welchem in noch stirkerem Masse die
zweite Jahrhunderthélfte stehen sollte. Das Eingeborenennoviziat wurde fiir die
weitere Mission und die Inkulturation von aller grosster Bedeutung. Es war der
wichtigste Schritt von der Basutolandmission hin zur Kirche von Basutoland und
sichert bis heute das Fortbestehen der Menzinger Kongregation im Land.

Nach dem letzten Kraftakt des Noviziatsaufbaus sollte Schwester Theresinas
Lebensenergie schwinden: In der Zeit der Auseinandersetzungen um die Native-
Schwestern gab sie die Leitung aus gesundheitlichen Griinden ab. 1931 erlebte
sie noch, wie die neue Generaloberin Theresita Hengartner wihrend einer Visita-

Siehe AIM, XI. 10/1. 3. 3, Sr. M. Roswitha: Anweisung zur rechten Behandlung der
Eingeborenen, 1934.

AIM, XI. 10. la. 39, Provinzialoberin Sr. Dominic an Generaloberin Maria Theresita Hen-
gartner, ohne Ortsangabe, 25.09.1934.

Siehe bspw.: AIM, XI. 11. 2a. 31, Sr. M. Juliana an Generaloberin Maria Theresia Naegeli,
ohne Ortsangabe, 20.11.1938: «Then there are 8 Aspirants, they could be more, but you
know the trouble in Basutoland, they are always fetched back again; it is very difficult for
them to get free, though there would be many vocations.»



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 389

tionsreise ihr Lebenswerk von insgesamt acht Missionsstationen in Basutoland
besichtigte. 1933 konnte sie auch noch ihr 25-jdhriges Basutoland-, sowie das
50-jdhrige Profess-Jubildum feiern. Als Theresina am 4. Oktober desselben Jah-
res starb, lduteten im ganzen Land die Trauerglocken der Kirchen, von denen sie
die meisten selber mit aufgebaut hatte. Vielen getauften Basuto und insbesondere
den Menzinger Schwestern selbst war mit thr wohl auch eine Art Mutter- und
Identifikationsfigur verloren gegangen.'” Die Provinzialoberin schrieb 1935 in
ihrem Missionsbericht:

«Ich glaube, es ist keine Ubertreibung festzustellen, dass Sr. Theresina grossen-
teils den Grund gelegt hat zum herrlichen Aufblithen des Missionsgeistes: Dies in
erster Linie in Basutoland selbst, und vielleicht auch indirekt auf all unseren Pos-
ten, und zwar durch ihren Seeleneifer, ihre Begeisterung, ihre unermiidliche Opfer-
freudigkeit und, man méchte sagen, ihr Missionsgenie. Denn ein Genie war Sr. The-
resina, und deshalb wirkte sie so magnetisch auf thre Umgebung, besonders auf die
Schwestern, denen sie sozusagen von dieser ihr eigenen Gottesgabe mitteilte.»'

Theresinas Charisma und Tatkraft stellten also fiir thre Mitschwestern nicht nur
ein Vorbild dar, sondern standen fiir viele Missionarinnen auch als Paradigma
fir ein Missionsverstidndnis, das fernab von politischem Machtkalkiil oder be-
rechnendem Kulturimperialismus im personlichen Glauben und in der tiefen
inneren Uberzeugung von der Erlosungsbediirftigkeit der aus der eigenen religio-
sen Pragung heraus selbstverstidndlich als defizitdr verstandenen nichtchristlichen
Welt begriindet lag.

Fazit

Schwester Theresina Bessmers Biographie und die Anfiange der Menzinger Mis-
sion in Basutoland zeigen freilich nur einen kleinen Ausschnitt aus der katholi-
schen Missionsgeschichte. Trotzdem kann uns dieses Einzelschicksal und seine
Kontextualisierung Aufschluss geben iiber einige Aktionsmotive einzelner Mis-
sionsfiguren, religioser Gemeinschaften und der mittragenden Gesellschaften.
Dazu gehort vor allem die im europdischen Milieukatholizismus beheimatete
Frommigkeitsbewegung des spéten 19. Jahrhunderts und die damit verbundene
Bereitschaft, aktiv an der Verbreitung des Christentums mitzuwirken. Dieses
stellte im damaligen Verstindnis eine unumgéngliche Bedingung fiir die indivi-
duelle Heilserlangung dar. Zusammen mit den neu aufgebauten Organisations-
strukturen ist es diese religiose Erneuerungsbewegung, welche die Kongregationen
als frische Krifte und wichtige Triger der neu gewonnenen katholischen Identitit
entstehen und aufblithen liess. Die neuen religiosen Gemeinschaften besassen
wiederum die notwendige personelle und infrastrukturelle Potenz flir einen nie
dagewesenen Aufschwung der katholischen Mission. Viele Schweizer Missiona-

' Thre Biographin berichtet etwas pathetisch {iber Theresinas Bestattung: «Eine so ungeheure

Menge des Volkes, wie das Basutoland sie noch nie gesehen, versammelte sich in der

Mission, um der grossen Wohltiterin die letzte Ehre zu erweisen.» (Metzler, Das Missions-
- theresli (wie Anm. 93), 31).

AIM, VL. 2b. 4. 36 (wie Anm. 85).



390 Valentin Beck

rinnen und Missionare waren wie Schwester Theresina im katholischen Milieu
beheimatet. Diese ganzheitliche lebensweltliche Verwurzelung prégte ihr religio-
ses Sendungsbewusstsein und war damit die ideologische Voraussetzung fiir ihr
missionarisches Tun.

Als Mittel zur Erreichung ihres Primérzieles, der Glaubensvermittlung, entfal-
teten die Missionskongregationen in Ubersee dieselben seelsorgerischen und
karitativen Dienste wie in Europa. Damit war in der kolonial-imperialistischen
Phase des spiten 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts bei vielen Missionaren
ein Selbstbewusstsein verbunden, welches vom Gefiihl der geistigen, kulturellen
und vor allem religiosen Uberlegenheit und der Uberzeugung der unbedingten
Erldsungsbediirftigkeit aller Nichtchristen gepriagt war. Den Vélkern, welche als
«in der Finsternis des Heidentums»'?’ sitzend betrachtet wurden, musste zu de-
ren Wohl das «Licht des Evangeliums»'*® gebracht werden. Aus der technischen
Dominanz des Westens wurde von vielen Missionaren (und nicht selten auch von
den Missionierten selbst)'* kritiklos auf eine kulturelle und religiése Uberlegen-
heit geschlossen. In seinem Selbstverstiandnis agierte der Missionar als «Vater
seiner Herde»'*’, die Schwestern verstanden sich als «Miitter [ihrer] Schiitzlin-
ge»'?!. Die zu Missionierenden oder bereits Missionierten wurden bevormundend
als unreife schutz-, hilfs- und fiihrungsbediirftige «grosse Kinder»'** betrachtet.

Wie die politischen und wirtschaftlichen Systeme sollte auch das Modell des
europdischen Christentums einfach auf die afrikanische Gesellschaft tibertragen
werden. Konzeptionelle Unterschiede der religiosen Vorstellungen wurden dabei
oft vernachlissigt.'"”” Dass die Mission zunichst vielerorts als unvorbereitetes
und wenig reflektiertes «Drauflospredigen»'** bezeichnet werden muss, rithrte
teilweise sicherlich auch von einer konfessionellen Konkurrenzsituation her, war
aber vor allem Ausdruck eines enthusiastischen, religiés motivierten Sendungs-
bewusstseins. Die Missionare und Missionarinnen verstanden mit der Zeit, dass
sich die christliche Botschaft nur mittels eines tragenden sozialen Netzes blei-
bend verankern liess. Effizientestes Mittel dafiir stellte das Schulwesen dar. Da
die Kolonialregierungen es oft nicht schafften, oder es aus machtpolitischen

2" Werner Wienecke, Die Bedeutung der Zeit in Afrika. In den traditionellen Religionen und

in der missionarischen Verkiindigung, in: Walter J. Hollenweger/Jan A. Jongeneel/Richard
Friedli/Theo Sundermeier (Hg.), Studien zur interkulturellen Geschichte des Christentums,
Bd. 81, Frankfurt a.M. 1992, 41.
1 Wienecke, Die Bedeutung der Zeit in Afrika (wie Anm. 127), 41,
¥ Siehe bspw.: Casalis, My Life in Basuto Land (wie Anm. 70), 183: Ein Basuto-Hauptling
bewundert einen Missionar: ««My heart is full with joy> replied the chief} <your words are
great and good. It is enough for me to see your clothing, your arms, and the rolling houses
in which you travel, to understand how much intelligence and strength you have.»»
Neill, Geschichte der christlichen Missionen (wie Anm. 16), 277.
AIM, VI. 2a/3. 2. 92, Sr. Maria Vincent an Generaloberin Maria Carmela Motta, Samaria
(BL), 23.11.1922.
2 AIM VL. 2b. 4. 35, Vergissmeinnicht, September 1935, 207.
> S0 zum Beispiel, dass es in vielen traditionellen afrikanischen Religionen weder eine
systematische Gotteswissenschaft, noch eine strikte Trennung zwischen dem Diesseits und
dem Jenseits gab.
Siehe Von Paczensky, Teurer Segen (wie Anm. 16), 171.

130
131

134



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 391

Uberlegungen bewusst vermieden, den Bildungsstand der eingeborenen Bevol-
kerung zu heben, fiel diese Aufgabe vielerorts den Missionen zu. Anfdngliches
Ziel des Eingeborenenunterrichtes war jedoch nicht die Heranbildung einer
Bevolkerung, welche ihr politisches Schicksal einst selbst in die Hand nehmen
sollte, sondern die Erziehung einer frommen Arbeiterschicht, die sich gegentiber
ihren Erziehern, aber auch gegeniiber den Kolonialherren loyal verhalten sollte.
Das Ideal einer vermeintlich moglichen Hineinerziehung in die westliche Kultur
entsprang der Uberzeugung der Nichttrennbarkeit von europdischer Kultur und
abendldndischem Christentum: Demgemass mussten die «Barbaren erst zu Men-
schen»'? erzogen werden, bevor sie zum Christentum fiihig waren. Verlockend
war dabei der Gedanke, in der «Heidenmission» die in Europa begangenen Feh-
ler zu vermeiden und so von Grund auf eine moralische und christliche Idealge-
sellschaft schaffen zu konnen.'*®

Als weitere Fidden des sozialen Netzes wurden medizinische Institutionen
errichtet. Wenn die Eingeborenen auch nicht in jedem Fall am Glauben der
Weissen interessiert waren, war die faktische Uberlegenheit ihrer Heilkunst doch
faszinierend und anziehend. Dazu kam die Vermittlung von handwerklichem und
landwirtschaftlichem Knowhow, welches den Glauben an eine geistige und reli-
giose Uberlegenheit des Westens ebenfalls forderte. Die Missionsstationen ent-
wickelten sich mit ihrem breiten Angebot zu anziehenden Zentren des sozialen
Wandels. Das Christentum wurde zum Symbol, ja zum Statussymbol einer neuen
sozialen Identitdt und bot in der kolonialen Gesellschaft die Moglichkeit des
Aufstiegs unabhidngig von traditionellen Herrschaftsstrukturen. Die giiltigen so-
zialen Strukturen wurden aufgebrochen und die Karten neu gemischt. Daber ist
festzustellen, dass der aktive Eingriff in die fremde Kultur, soweit er fiir eine
nachhaltige Christianisierung von Noten schien, vom Missionspersonal meist
kritiklos und unreflektiert vollzogen wurde. Am Beispiel Basutoland zeigt sich,
wie irreversibel verdndernd sich dieser Eintritt einer technisch iiberlegenen Kul-
tur in eine Gesellschaft ausgewirkt hat: Das bestehende soziale und kulturelle
Geflige wurde aufgebrochen, teilweise zerstdrt und mit européisch-christlichen
Vorstellungen durchtrinkt. Dieser Wandel besass freilich ein grosses Konflikt-
potenzial."*’

Das jeweilige Verhalten der Missionare gegeniiber den potenziellen Neuchris-
ten war stets von individuellen Haltungen und biographischen Zusammenhéingen
abhéngig und wurde weder zentral gesteuert noch von einer einheitlichen Ideolo-

135
136

Griinder, Christliche Heilsbotschaft und weltliche Macht (wie Anm. 17), 11.

Siehe Von Paczensky, Teurer Segen (wie Anm. 16), 86—147; sowie: Griinder, Welterober-
ung und Christentum (wie Anm. 15), 576; sowie: Neill, Geschichte der christlichen Missio-
nen (wie Anm. 16), 276: Kardinal Lavigerie, Kdmpfer gegen das Sklaventum, erbaute fiir
freigekauften Kinder ganze christliche Siedlungen, in denen genaue Regeln zu befolgen
waren, aber auch die Annehmlichkeiten westlicher Zivilisation geboten wurden. Diese so
genannten Christendorfer sollten den Kern der zukiinftigen afrikanischen Kirche bilden.
Das Konfliktpotenzial zeigt sich zum Beispiel im teilweise konfliktreichen Verhiltnis der
Mission zu lokalen politischen und religiésen Autorititen, dem entstehenden Generationen-
konflikt, den Auseinandersetzungen zwischen Internationalisten und Afrikanisten und dem
beschriebenen problematischen Losldsungsprozess von Basuto-Novizinnen.



392 Valentin Beck

gie beeinflusst. (Macht-) politische Intensionen fehlten da génzlich, wo vorwie-
gend aus religioser Motivation gehandelt wurde. Dieses Selbstverstindnis wi-
derspiegelt der anfangs zitierte Brief einer Missionarin: «Wenn wieder eine Seele
fiir’s gottliche Herz gewonnen ist, da jubiliert das eigene Herz. Je linger man in
der Mission ist, desto heisser wird das Verlangen nach Seelen — das nie ganz ge-
stillt werden kann.»'*® Trotzdem miissen in der Missionskonzeption vieler Mis-
sionare und Missionarinnen und in ihrem Blick auf die fremden Kulturen und
Religionen ein Superioritdtsgefiihl angenommen werden, mit dem meist ein Inte-
resse an der Erhaltung einer hierarchischen Trennung zwischen (westlichen)
Herren und (neu missionierten) Knechten verbunden war. Es zeigt sich im Wei-
teren, dass der Missionsverlauf trotz der jeweiligen Pragung durch die einzelnen
Akteure in starkem Masse immer auch von den dusseren politischen und sozia-
len*” Bedingungen sowohl auf regionaler (beispielsweise Interaktion mit den
Lokalherrschern) als auch auf weltgeschichtlicher Ebene (beispielsweise Welt-
kriege als Missionshindernis) abhingig war. In den konkreten Folgen der christ-
lichen Mission fiir die betroffenen Gesellschaften besteht eine oft tibersehene
Dialektik.'"* Einerseits werden ihre traditionellen sozialen und kulturellen
Stiitzen eingerissen und es kommt insbesondere im religiosen Bereich zu einer
eigentlichen Zerstdrung der Tradition. Andererseits tritt das Christentum auch
mit der einheimischen Kultur in Interaktion, iibernimmt von ihr einzelne Ele-
mente und erhidlt Teile davon, welche im Zuge einer rein 6konomischen und
machtpolitischen europdischen Expansion verloren gegangen wiren. Dazu geho-
ren neben musikalischen und kiinstlerischen'*' vor allem sprachliche Aspekte.'*

% Siche AIM, VI. 2a/2. 7a. 20, Srs. Maria Paulina/Maria Carlotta/Maria Aquilina an General-
oberin Maria Carmela Motta, St. Gabriel (BL), 15.06.1920. »
Befindet sich ein militdrisch-autoritdr organisiertes Volk zum Beispiel in einem identitits-
stiftenden Abwehrkrieg, oder herrschen innerhalb einer Nation ethnische Auseinanderset-
zungen, bei denen die europdischen Missionare teilweise einer Partei zugeordnet werden
(bspw. in Siidafrika) wird der christlichen Mission der Zugang erheblich erschwert. Ent-
steht andererseits in einer traditionell «demokratischen» und homogenen Gesellschaft (be-
zogen auf das Mitspracherecht ménnlicher Erwachsener innerhalb eines Clans) ein sich
verstirkendes Machtgefille, bei dem ein Teil der Bevolkerung unterdriickt wird, sind die
Chancen fiir eine «christliche Revolution» als Neumischung der sozialen Karten grosser
(bspw. Basutoland).

Siehe Mariano Delgado, Die Missionsgeschichte auf der Anklagebank, Zum religionspida-
gogischen Umgang mit der Verquickung von Mission und Kolonialismus, in: Engelbert
Gross/Klaus Konig (Hg.), Religioses Lernen der Kirchen im globalen Dialog. Weltweit
akute Herausforderungen und Praxis einer Weggemeinschaft fiir Eine-Welt-Pddagogik,
Miinster 2000, 317f.

"1 Siehe bspw.: AIM, IX. 3. 8. 6, Voix de Basutoland, Mai—Juli 1957, 16—-18: Bericht iiber
«Art inigene chretien».

Durch das Drucken religioser und profaner Literatur verschriftlichte die Mission einheimi-
sche Sprachen und trug so zu deren Weiterentwicklung und damit eventuell auch zu ihrer
Bewahrung bei. Siehe dazu: AIM, XI. 11. 4a. 7 (wie Anm. 55): «For about 3—4 years I was
working on Sesuto Meditations. There is not yet any book printed in Sesuto where one
could take the meditations from. I simply started to work out my own just for our Novi-
ces.»; sowie: AIM VI. 2b. 3. 43, Griisse aus dem Mutterhaus, November 1931, 26: «Wih-

139

140



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 393

Es war vor allem die grundsétzlich global ausgerichtete katholische Ekklesiolo-
gie, welche fiir die Integration von Kulturgut eine relativ grosse Offenheit er-
moglichte.'"* Im Missionsaufruf des Apostolischen Schreibens «Maximum illud»
(1919) betonte Benedikt XV. den «Eigenwert fremder Mentalitdten» und forder-
te weitere Inkulturations-Bemiihungen, wozu auch die Ausbildung eines einhei-
mischen Klerus zdhlte. Damit war ein wichtiger Schritt fiir das neue Missions-
verstandnis des 20. Jahrhunderts gemacht: Das neue missionarische Ideal war
nicht mehr die Taufe mdéglichst vieler «Heiden» durch europiische Hand, sondern
die Pflanzung selbststindiger Triebe der katholischen Kirche.

Trotz der Superiorititshaltung des missionarischen Eindringens lassen sich
gegeniiber einem rein politisch-imperialistischem Denken Unterschiede fests-
tellen: Wihrend letzteres in den neu gewonnenen Gebieten und deren Bevolke-
rung vor allem ein Expansionspotenzial der politischen und wirtschaftlichen
Macht sah, besass die Mission zumindest die ideologischen Voraussetzungen,
um die theologisch begriindete grundsatzliche Gleichwertigkeit aller Menschen
und den christlichen Glauben als mogliches verbindendes Element zwischen den
Kulturen zu betonen. Dass diese hehre Uberzeugung keineswegs bei allen Mis-
sionarinnen selbstverstdndlich vorhanden war, zeigte der Blick auf die Auseinan-
dersetzungen um die ersten schwarzen Menzinger Schwestern. Entscheidenden
Anteil an der mehr und mehr positiven Bewertung des Fremden hatte die zuneh-
mend differenzierende Inkulturationsbereitschaft der katholischen Mission. Zwi-
schen der philanthropisch begriindeten Hochschéitzung fremder Kulturen und
einem missions-imperialistischem Uberlegenheitsgefiihl ldsst sich eine facetten-
reiche Grauzone und ein dialektisches Verhiltnis beobachten, welches fiir ein
differenziertes Urteil immer wieder im Einzelfall untersucht werden muss.

rend der heiligen Messe singen die schwarzen Schwestern und das Volk Sesuto-Lieder.
[...] Dann: Sesuto-Predigt.»; sowie: AIM, IX. 3. 8. 6 (wie Anm. 141), 23f.: «[...] fondée a
Mazenod I’ Association catholique des écrivains sésotho [...] s. Exc. Mgr. J. D. Des Ro-
siers, évéque de Maséru, prononga le premier discours sur I’importance d’une littérature
franchement catholique. Le R. P. A. McComber, provincial, signal le réle que les premiers
oblats avaient joué dans la création d’une littérature catholique Sesotho au Basutoland. Le
R. P. M. Ferragne, organisateur, expliqua le but de 1’Association: promouvoir la compo-
sition et la distribution de volumes Sesotho, dans les domaines religieux, scientifiques,
profanes, scolaires, sociologiques, etc. [...] recrutement et formation d’écrivains fonciere-
ment catholiques, formation d’une Académie Sesotho et développement du gott de la lec-
ture chez nos gens. [...] 250 volumes ou brochures Sesotho publiés par les catholiques de-
puis 1865.»

Siehe dazu: Delgado, Missionstheologische und anthropologische Gemeinsamkeiten und
Unterschiede zwischen Katholiken und Protestanten im Entdeckungszeitalter (wie Anm.
22), 108—111. Daneben muss auch festgestellt werden, dass nicht nur das Christentum Ele-
mente der missionierten Kultur integriert, sondern auch diese durch die Begegnung mit der
neuen Religion nachhaltig beeinflusst wird. So werden insbesondere in vielen Landern Af-
rikas die Vorstellung der Allméchtigkeit Gottes, sowie die Form des direkten Bittgebetes
an ihn tibernommen. Mancherorts entwickeln charismatisch-prophetische Figuren synkre-
tistische Zwischenformen und suchen damit den Weg eines vom Abendland unabhéngigen
Christentums.

143



304 Valentin Beck

Insgesamt scheint die katholische Mission in der untersuchten Epoche keine
rein machtpolitische Angelegenheit gewesen zu sein, die ausschliesslich auf der
taktischen Landkarte geplant und gesteuert wurde, sondern auch ein direktes,
wenn auch einseitig initialisierten Aufeinandertreffen von Akteuren mit unter-
schiedlichen religidsen Hintergriinden. Fiir einen nachhaltigen Christianisie-
rungsprozess brauchte es nicht nur ein Angebot von politischen oder sozialen
Vorteilen, sondern sowohl die Integration lokaler kultureller Elemente, als auch
das religios motivierte karitative Charisma einzelner Personlichkeiten wie
Schwester Theresina, die damit von thren Mitschwestern, aber auch von vielen
Basuto als authentisches Zeugnis flir die von ihr verkiindete Botschaft wahrge-
nommen werden konnte.

Das Kreuz des Siidens — Der Aufschwung der katholischen Mission zwischen 1850 und 1950
am Beispiel der Menzinger Schwestern vom Heiligen Kreuz in Basutoland

An den religidsen, sozialen und politischen Voraussetzungen und dem konflikt-, aber auch
erfolgreichen Aufbauprozess der Menzinger Basutoland-Mission zeigt sich, dass die kraftvolle
Revitalisierung der katholischen Mission in der Phase der Wiedererstarkung Roms zwischen
1850 und 1950 ihre lokalen Wurzeln in der wiedererwachenden Volksreligiositdt und den
damit verbundenen Kongregationsgriindungen hat. Diese Kongregationen stellten die personel-
len und infrastrukturellen Ressourcen zur Verfligung, ohne welche die gewaltigen Missions-
unternehmungen nicht moglich gewesen wiren. Insbesondere an den biographischen Voraus-
setzungen der Missionarinnen wird sichtbar, dass der Missionsprozess kein rein machtpoliti-
sches Geschehen ist, iiber das auf der taktischen Landkarte entschieden wird, sondern immer
auch ein, wenn auch einseitig initialisiertes, direktes Aufeinandertreffen einzelner Menschen
mit unterschiedlichen religiosen Hintergriinden bedeutet. Bei dieser Begegnung lédsst sich im
Verhalten der Missionarinnen zwischen der theologisch begriindeten Gleichwertigkeit aller
Menschen und missionsimperialistischem Superioritdtsgehabe eine ambivalente Grauzone beo-
bachten, welche immer wieder im Einzelfall beurteilt werden muss. Ausserdem zeigt sich an
den verschiedenen Phasen des Aufbauprozesses der Ubergang von der Mission zur Kirchen-
pflanzung, fiir den insbesondere die konfliktreiche Integration einheimischer Schwestern von
Bedeutung ist.

Le redressement de la mission catholique entre 1850 et 1950. L exemple des sceurs de la Sainte
Croix de Menzingen dans le Basutoland

Les conditions religieuses, sociales et politiques et le processus de développement, conflictuel
et prospere a la fois, de la Mission de Menzingen au Basutoland démontrent que la puissante
revitalisation de la mission catholique lors de la reprise de force de Rome entre 1850 et 1950
s’enracinait dans le réveil de la religiosité populaire et dans la fondation de congrégations lui
étant liée. Ces congrégations mirent a disposition les ressources personnelles et infrastructu-
relles indispensables aux extraordinaires entreprises missionnaires. Les parcours biographiques
des missionnaires démontrent que le processus missionnaire n’était pas qu’une question de
pouvoir politique, déterminé tactiquement sur une carte, mais toujours aussi de rencontre per-
sonnelle entre individus — certes, initiée d’un seul coté — venant d’horizons religieux différents.
Lors de cette rencontre, le comportement des missionnaires tanguait entre conviction théologi-
que de 1’égalité de tous les étres humains et attitude de supériorité missionnaire impérialiste.
Cette zone d’ombre ambivalente se doit d’étre étudiée au cas par cas. Les différentes phases du
processus de développement de la Mission illustrent sa transition vers I’implantation de I’'Egli-
se, passage particulierement marqué par 1’intégration conflictuelle des sceurs autochtones.



Mission der Menzinger Schwestern in der Bliitezeit des Katholizismus 395

The Holy Cross Sisters of Menzingen in Basutoland, an example of the Revitalization of
Catholic Missions between 1850 and 1950

During the period of Roman Catholic re-strengthening from 1850 to 1950, the energetic revita-
lization of the Catholic Mission had local roots in the re-awakening of public piety which led to
the establishment of new congregations. This is shown by the religious, social and political
background to the successful development of the Menzingen Basutoland Mission, despite the
many conflicts involved in this process. These congregations provided the personnel and infra-
structure resources without which these powerful missionary undertakings would have been
impossible. In particular, the biographies of the missionaries make it clear that the missionary
process is not purely a power-political event, planned on a tactical map; although it is initiated
by only one of the parties, it always involves a direct encounter between individuals with diffe-
rent religious backgrounds. The missionaries” attitudes and behaviour reveal an ambivalence in
such encounters between the theological belief in the equality of all humans and an imperia-
listic superiority, so that missionary demeanour must always be judged on an individual basis.
The various phases of development of the mission reveal the transition from Mission to Propa-
gation of the Church. In this transition the integration of the indigenous sisters is particularly
important, a process which gave rise to considerable conflict.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

19. und 20. Jahrhundert — 19°™ et 20 siécles — 19th und 20th century, Katholische Mission —
mission catholique — Catholic Mission, Missionsaufschwung — revitalisation missionaire —
Revitalization of the Mission, Kirchenpflanzung, Inkulturation — implanation de I’Eglise,
inculturation — Church Planting, Inculturation, Kongregationsgeschichte — histoire congré-
gationnelles — History of Congregations, Menzinger Schwestern vom Heiligen Kreuz — sceurs
de la Sainte Croix de Menzingen — Holy Cross Sisters of Menzingen, Missionsbiographie —
biographie missionnaire — Mission Biography, Frauengeschichte — histoire des femmes — Wo-
men’s history, Basutoland, Siidafrika — Afrique du Sud — South Africa.

Valentin Beck, lic. theol., Assistent an der Professur fiir Kirchengeschichte der Theologischen
Fakultdt der Universitit Luzern.






	Das Kreuz des Südens : der Aufschwung der katholischen Mission zwischen 1850 und 1950 am Beispiel der Menzinger Schwestern vom Heiligen Kreuz in Basutoland

