
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Das Kreuz des Südens : der Aufschwung der katholischen Mission
zwischen 1850 und 1950 am Beispiel der Menzinger Schwestern vom
Heiligen Kreuz in Basutoland

Autor: Beck, Valentin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Kreuz des Südens - Der Aufschwung der katholischen
Mission zwischen 1850 und 1950 am Beispiel der Menzinger
Schwestern vom Heiligen Kreuz in Basutoland

Valentin Beck

«Wie unergründlich ist doch die göttliche Liebe die sich so mangelhafter Werkzeuge

in der Rettung der Seelen bedient. Missionsarbeit macht so glücklich dass

man es nur fühlen kann. Wenn wieder eine Seele für's göttliche Herz gewonnen
ist, da jubiliert das eigene Herz. Je länger man in der Mission ist, desto heisser
wird das Verlangen nach Seelen - das nie ganz gestillt werden kann.»1

Diese Worte schrieb die Menzinger Missionsschwester Theresina Bessmer am
15. Juni 1920 von der Missionsstation St. Gabriel in Basutoland (heutiges Lesotho)

an ihre Generaloberin in der Schweiz. Der darin sichtbare Missionsdrang
und die ihm zugrunde liegende Frömmigkeit sind Merkmale der katholischen
Revitalisierung im 19. Jahrhundert, welche sich ab den 1830er Jahren auch in der

Gründung zahlreicher neuer religiöser Gemeinschaften manifestierten. Diese
wiederum stellten die personellen Ressourcen für das Jahrhundert der katholischen

Missionswiederbelebung (1850-1950) zur Verfügung und wurden so zu
deren zentralen Voraussetzung. Dieser Prozess soll im vorliegenden Artikel am
Beispiel der Mission der Menzinger Heilig Kreuz Schwestern in Basutoland

dargestellt werden. Beschrieben werden die sozialen, politischen und religiösen
Voraussetzungen, sowie der konkrete Verlauf des Missionsaufbaus von der Erst-
aussendung bis hin zur eigentlichen Kirchenpflanzung, bei der insbesondere der
konfliktreiche Integrationsprozess schwarzer Schwestern eine wichtige Rolle
spielte. Der Weg führt von den Bedingungen in Europa ins kleine Königreich
Basutoland hinein, wo Schwester Theresina Bessmer exemplarisch für die Generation

von Missionspionierinnen steht.

Der vorliegende Artikel bezieht sich auf die Ergebnisse der vom selben
Verfasser vorgelegten Lizenziatsarbeit." Als Quellenmaterial wurden vorwiegend
Zeugnisse aus dem Archiv der Heilig Kreuz Schwestern in Menzingen herange-

Archiv Institut Menzingen (folgend: AIM). Dossier VI., Faszikel lall., Brief 7a. 20, Sr.
Maria Paulina an Generaloberin Maria Carmela Motta. St. Gabriel (Basutoland. folgend:
BL), 15.06.1920.
Die Lizenziatsarbeit wurde 2009 an der Universität Fribourg unter der wertvollen Betreuung

SZRKG. 104(2010), 365-395



366 Valentin Beck

zogen, wo sich glücklicherweise ein umfangreicher Fundus von Korrespondenz
zwischen den Missionen und dem Mutterhaus befindet.3 Diese stark subjektive
Tendenzliteratur muss insbesondere wegen ihrer Monoperspektivität und der
oftmals auch interessengeleiteten Schilderung bezüglich ihrer historischer Aussagekraft

kritisch betrachtet werden, kann aber für die Darstellung des Missionsprozesses

trotzdem exemplarisch als Belegquelle und Konkretisierung herangezogen
werden. Ausserdem stellt sie gerade wegen ihrer Unmittelbarkeit und der
emotional geprägten Sprache eine erstklassige Quelle für die Vorstellungswelt und
die Motivationshintergründe der katholischen Mission dar.4

Historische Hintergründe

Mit der Abgrenzung zu Liberalismus, naturalistischen Weltanschauungen und

staatskirchlichen Tendenzen gewann der europäische Katholizismus mit der
ultramontanen Bewegung seit dem Wiener Kongress nach einer Schwächephase
wieder an Profil. Klar definierte Feindbilder führten zu einem «engeren Zusam-
menschluss der Katholiken und der Entwicklung eines politischen Bewusst-
seins.»5 Der katholische Neuaufbruch wäre jedoch nicht möglich gewesen ohne

von Prof. Dr. Mariano Delgado und Dr. David Neuhold unter folgendem Titel verfasst und

angenommen: «Das Kreuz des Südens. Mission in der Blütezeit des europäischen Katholizismus

zwischen dem Ersten Vatikanum und dem zweiten Weltkrieg - Am Beispiel der
Menzinger Schwestern vom Heiligen Kreuz in Basutoland.»
Diese Archivbestände wurden dem Verfasser von den Schwestern grosszügig zur Verfügung
gestellt, wobei besonderer Dank der Archivarin Schwester Uta Fromherz gilt. Es handelt sich
bei den Quellen vor allem um deutsch oder englisch verfasste Briefe und Berichte, die aus
den Missionen in die Schweiz geschickt worden sind. Quellenkritisch betrachtet sind es
historische Überreste, also Schriftgut mit zeitgenössischer organisatorischer und kommunikativer

Funktion. Durch die stark standardisierte Form und konsequente Orts-, Datums- und
Verfasserangaben sind die geographischen, zeitlichen und personellen Entstehungsbedingungen

der Briefe exakt. Es sind subjektive Darstellungen aus missionarischer Perspektive,
Zeugnisse eines Sendungsbewusstseins für ein gerechtfertigtes, ja notwendiges Eindringen in
eine fremde und vermeintlich mangelhafte Kultur. Es handelt sich um Tendenzliteratur, mit
der den Lesern in der Heimat das richtige Mass zwischen Erfolgsmeldungen und
Unterstützungsbedürftigkeit dargestellt werden sollte (siehe dazu: Ulrich Van der Heyden, Das
Schrifttum der deutschen Missionsgesellschaften als Quelle für die Geschichtsschreibung
Südafrikas. Dargestellt vornehmlich anhand der Berliner Missionsgesellschaft, in: Heinrich
Balz/Peter Heine/Ulrich Van der Hcyden/Gunther Pankendorf/Wemer Usdorf (Hg.),
Missionswissenschaftliches Archiv, Studien der Berliner Gesellschaft für Missionsgeschichte,
Bd. 1 : Ulrich Van der Heyden/Heike Liebau (Hg.), Missionsgeschichte Kirchengeschichte
Weltgeschichte, Christliche Missionen im Kontext nationaler Entwicklungen in Afrika,
Asien und Ozeanien, Stuttgart 1996, 133).
Allerdings ist an dieser Stelle anzumerken, dass sich die meisten Briefe an das Generalat in
Menzingen, also die oberste Stelle der Kongregation richten, weshalb davon ausgegangen
werden muss, dass die Zeugnisse auch von taktischem Kalkül, sowie einer gewissen Machtdistanz

geprägt sind.
Herbert Gutschera/Joachim Maier/Jörg Thierfelder, Kirchengeschichte - ökumenisch, Bd. 2:
Von der Reformation bis zur Gegenwart. Mainz/Stuttgart 1995, 142. Dieses politische Be-
wusstsein manifestierte sich unter anderem in der Schaffung explizit konfessioneller sozialer
und politischer Organisationen. Vereinigungen und Presseorganen.



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 367

eine religiöse «innere Erneuerung»6, welche sich von lokalen Zentren aus über

Europa ausbreitete. Diese Revitalisierung der Volksreligiosität manifestierte sich

um 1820/30 zunächst in Frankreich in der Gründung neuer Kongregationen.7
Indem sich Frauen oder Männer aus religiöser Motivation und lokaler Notlage
heraus meist unter klerikaler Leitung zusammenschlössen, stellten sie sich den

sozialen Herausforderungen der entstehenden Industriegesellschaft.8 Sie gründeten

Bildungs-, Gesundheits- und Sozialeinrichtungen oder übernahmen bestehende

Institutionen. Mit der schulisch-erzieherischen Tätigkeit trugen die Kongregationen

einen wesentlichen Anteil zur katholischen Volksbildung bei, was ihnen
zu einer tiefen Verwurzelung in der Bevölkerung verhalf.9

Mit der Expansion der französischen Kongregationen weitete sich der
«Kongregationsboom» bald auch auf die vom Kulturkampf konfessionell gespaltene
Schweiz aus.10 Das katholische Milieu und die starke Volksfrömmigkeit boten

gute Voraussetzungen für die Rekrutierung, und der «Organisationskatholizismus»"

war ein fruchtbarer Boden zur Entfaltung. Neben den «importierten»
entstanden auch einheimische Gemeinschaften, darunter die Schwesternkongregationen

von Ingenbohl, Baldegg und Menzingen. Ideologischer Hauptorientierungspunkt

blieb die religiöse Erneuerung. Vor diesem Hintergrund wurde die
Übersee-Mission zu einem zentralen Anliegen. Um 1900 war schon mehr als die
Hälfte der Schweizer Schwestern im Ausland tätig, was zeigt, dass die Übersee-

Mission schon bald zu einer Kernaufgabe der neuen Kongregationen geworden war.

Johannes Wallmann, Kirchengeschichte Deutschlands seit der Reformation, Tübingen 62006, 239.

Kongregationen sind religiöse Gemeinschaften mit einfachen Gelübden und flexibel gehandhabter

Klausur. Letztere erlaubte ihnen vielfältige und flexible soziale Wirkungsmöglichkeiten.
Es waren vorwiegend Frauen, die den neuen Kongregationen beitraten: Zwischen 1800 und
1880 waren allein in Frankreich 200'000 Frauen im Noviziat der über 400 neuen Kongregationen.

Für sie bot sich hier, im Gegensatz zu den zeitgenössischen europäischen Zivilgcsell-
schaften, die Möglichkeit, Leitungsfunktionen in grossen Institutionen zu übernehmen (siehe
Patrick Braun, Einleitung. Die Religiösen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert, in:
Helvetia Sacra, Abteilung IV/Bd. 2, Basel 1998, 23). An dieser Stelle befindet sich ein oft
vernachlässigter Anknüpfungspunkt zur Frauen- und Genderforschung (siehe dazu: Esther
Vorburger-Bossart, «Was das Bedürfnis der Zeit ist...». Identitäten in der katholischen
Frauenforschung. Die Innerschweizer Lehrschwesterninstitute Baldegg, Cham, Ingenbohl
und Menzingen 1900-1980, Fribourg 2008). Im Übrigen stammten die Kandidatinnen
vorwiegend aus kleinbäuerlichen Grossfamilien der Diasporakantone, wo sich im Kulturkampf
ein besonders dynamischer Katholizismus entwickelt hatte. Über ein Drittel von ihnen hatte
die Ausbildung an einer Kongregationsinstitution absolviert (siehe ebd., 50).
Das Schulwesen spannte ein dichtes soziales und organisatorisches Netz und sicherte damit
neben der finanziellen Unterstützung auch den eigenen personellen Fortbestand: Zur vorletzten

Jahrhundertwende gab es in der Schweiz mehr Bewerberinnen für die neuen religiösen
Gemeinschaften, als diese aufnehmen konnten. Ihre Mitgliederzahl stieg bis 1930 auf 15'400
an. Siehe dazu: Braun, Einleitung. Die Religiösen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert

(wie Anm. 8), 49.
Siehe Braun, Einleitung. Die Religiösen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert (wie
Anm. 8), 22-56.
Braun, Einleitung. Die Religiösen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert (wie Anm. 8), 53.



368 Valentin Beck

Aufschwung des Missionswesens

Nachdem die christliche Mission während der Aufklärung in allen Konfessionen
zurückging, erlebte sie im 19. Jahrhundert einen gewaltigen Aufschwung.12 Es

war zunächst vor allem der protestantische Zweig, der in der Zeit der britischen
und niederländischen kolonialen Machtentfaltung, getragen von Pietismus und
der Erweckungsbewegung, eine grosse Aktivität entfaltete. Nachdem die katholische

Mission im 18. Jahrhundert insbesondere durch das Jesuitenverbot beinahe

zusammengebrochen war, erfuhr auch sie ab den 1830er Jahren eine neue Blüte,
die bis in die sechziger Jahre des 20. Jahrhunderts anhalten sollte.13 Die zentrale
Koordination seit Gregor XVI. (1831-1846) sollte im konfessionellen
Konkurrenzkampf zu einem wichtigen Vorteil werden. Ausserdem wurden die Missions-
unternehmungen vom dynamischen europäischen Massenkatholizismus getragen:

Missionszeitschriften berichteten den Gläubigen in der Heimat über die
Arbeit und die Erfolge der Missionen, was diesen den ideologischen Rückhalt
und damit die dringend nötige finanzielle Unterstützung sicherte.14

Auf den Zusammenhang zwischen christlicher Mission und Kolonialismus in
der imperialistischen Phase (1880-1940)15 kann an dieser Stelle nur kurz
eingegangen werden. Es ist festzuhalten, dass das Christentum oft in sehr profanen
Gefässen in die neuen Gebiete getragen wurde. Wie stark sich Gefäss und Inhalt
jeweils vermischt haben, muss im Einzelfall untersucht werden. In allen Konfessionen

entwickelte sich eine ambivalente Interaktion zwischen Mission und

machtpolitischer Expansion.16 Es gab Fälle von veritablem Missionskolonialis-

Dazu beigetragen haben unter anderem moderne Verkehrsmittel und abenteuerliche
Forschungsreisen in bislang unerforschte Gebiete.
Wurden zu Beginn vorwiegend die alten (spanischen und portugiesischen) Kolonien forciert,
weitete sich die Expansion mit dem Beginn der imperialistischen Phase ab dem letzten Drittel

des 19. Jahrhunderts auf Afrika und Asien aus.
14

Siehe bspw.: AIM, VI. 2a/1. 3. 15, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta,
30.09.1909: «Enclosed you will find a thing greeting fur Vergissmeinnicht [...] some sisters
at home get money (25frs) für a Heidenkind and those benefactors mention a certain name to
be given to that child.» Sowie: AIM. VI. lib. 6. Vergissmeinnicht, Juli, 1942, 171: «[...]
wird vielleicht unsere lieben Leserinnen doch nicht hindern, mit warmem Interesse und
weltaufgeschlossenem Herzen das Wirken unserer fernen Missionarinnen zu verfolgen.»
Siehe Horst Gründer, Welteroberung und Christentum. Ein Handbuch zur Geschichte der
Neuzeit, Gütersloh 1992, 12f.

' Auf katholischer Seite zeigt sich diese Ambivalenz in entsprechenden Stellungsnahmen der
Päpste: Während Leo XIII. sich eine Interessensharmonie wünschte, in der Mission und Ko-
lonialisierung «einträchtig zusammenwirken und wechselseitig auch Dienste leisten». (Gert
Von Paczensky, Teurer Segen. Christliche Mission und Kolonialismus, München 1991,
223), grenzt Benedikt XV. die Mission klar vom Kolonialismus ab: «Denkt daran, ihr habt
nicht ein Menschenreich auszubreiten, sondern das Reich Christi.» (1919, Maximum Illud).
Horst Gründer betont in diesem Zusammenhang die gegenläufigen Bewegungen des «kulturellen

Imperialismus einerseits und der revolutionären, modernisierenden [...] und emanzi-
patorischen Wirkungen westlich-abendländischer, d.h. christlicher Kultur andererseits».
(Gründer, Welteroberung und Christentum (wie Anm. 15), 577): Obwohl sich viele Missionare

gegenüber der Kolonialregierung loyal verhielten, schufen sie bewusst oder unbewusst
mit der Bildung und der damit vermittelten Reflexionskompetenz für die eigene macht- und
kulturpolitische Situation die notwendigen Voraussetzungen für den geistig-kulturellen Be-



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 369

mus, in denen Missionare als eigentliche Agenten ihres Mutterlandes fungierten.17

Oftmals schufen und erhielten die Kolonialregierungen, intendiert oder

nicht, die notwendigen politischen Voraussetzungen für die Missionsentfaltung.18
Auf der anderen Seite kam es zu Konfliktsituationen zwischen Missionaren und

europäischen Siedlern oder Kolonialregierungen.1' Dies war vor allem dann der

Fall, wenn Missionare für die Rechte ihrer Schützlinge einstanden.20 Meist blieb
diese missionarische Kritik jedoch systemimmanent, weshalb Horst Gründer
trotz Ausnahmen und Schattierungen die christliche Mission als «integraler
Bestandteil des europäischen Expansionismus»21 bezeichnet. Andererseits wird sich
im Folgenden zeigen, dass die Mission im Zuge des katholischen Aufbruchs eine

eigenständige, religiös bedingte Dynamik entwickelt hat und damit nicht nur als
reines Begleitphänomen der machtpolitischen Expansion des Abendlandes
verstanden werden kann.

Die Weilen des südafrikanischen Missionsgebietes

Um die Basutolandmission kontextuell einzubetten, muss kurz auf die
Missionsgeschichte Südafrikas eingegangen werden. Nachdem weder unter den portugiesischen

Erstankömmlingen ab dem 15.. noch unter der holländisch-burischen

Besiedelung" ab dem 17. eine systematische Eingeborenenmission stattgefunden

freiungsprozess der kolonialisierten Völker. Dieser konnte sowohl mit Hilfe der etablierten
Kirchen, als auch in der Auseinandersetzung mit ihnen von statten gehen. Letzteres war vor
allem dann der Fall, wenn die Bindungen zwischen Mission und der Kolonialmacht besonders

eng waren und zusammen mit der politischen Bevormundung auch das Christentum
abgestreift werden sollte (siehe dazu auch: Stephen Neill, Geschichte der christlichen
Missionen. Herausgegeben und ergänzt von Niels-Peter Moritzen. Erlangen ~1990. 320).
Wie im folgenden Satz ausgedrückt, erschienen in der Wahrnehmung der Missionierten Mission

und Kolonialisierung oftmals als Einheit und Zusammenspiel: «One white man gets you
on your knees in prayer, while the other steals your land.» (Horst Gründer. Christliche
Heilsbotschaft und weltliche Macht. Studien zum Verhältnis von Mission und Kolonialismus
- Gesammelte Aufsätze, in: Franz-Joseph Post/Thomas Küster/ Clemens Sorgenfrey (Hg.).
Europa-Übersee. Historische Studien. Bd. 14. Münster 2004. 11). Sowie: Gründer.
Welteroberung und Christentum (wie Anm. 15). 569: «First a missionary, then a consul, and then
come [sic] the army.»
Diese Voraussetzungen bestanden in der militärischen oder politischen Unterdrückung des

Widerstandes regionaler, politischer oder sozialer Autoritäten gegen die Mission oder in der

Niederhaltung von Stammesauseinandersetzungen, die ein grosses Missionshindernis
darstellten.

Siehe unten: Der französische protestantische Missionar Eugène Casalis nimmt als persönlicher

aussenpolitischer Berater des Basutokönigs Moshoeshoe Partei für das Sotho-Volk
gegen europäische Machtansprüche und leistete damit einen grossen Anteil zur Bewahrung der

politischen Unabhängigkeit Basutolands.
Siehe Von Paczensky. Teurer Segen (wie Anm. 16). 232-234.
Gründer. Christliche Heilsbotschaft und weltliche Macht (wie Anm. 17). 1 und 16.

Die burisch-holländische Kappgesellschaft blieb als Religionsgemeinschaft isoliert, was unter

anderem theologische Gründe hatte: So wurde die calvinistische doppelte Prädestinationslehre

dahingehend ausgelegt, dass die Nichtchristen irreversibel verdammt verstanden
wurden und damit auch durch die Mission nicht gerettet werden konnten. Ein religiös be-



370 Valentin Beck

hatte, waren es im frühen 19. Jahrhundert zunächst die protestantische und die

anglikanische Mission, die am Kap Fuss fassen konnten.23 Erst mit dem Zweiten
Konzil von Baltimore 1834 schwenkte auch der katholische Blick erstmals nach
Afrika.24 Dazu kamen in den 1850er Jahren die Berichte über die Entdeckungsreisen

von David Livingstone, welche sowohl das wirtschaftliche, als auch das

missionarische Interesse am lang vergessenen schwarzen Kontinent neu erwachen

Hessen.25 Der missionsfreudige Pius IX. betraute die französischen Oblaten
der unbefleckten Jungfrau OMI26 mit der Aufgabe der südafrikanischen Mission.
Als deren Pater Johannes Allard, erster Bischof des neu gegründeten riesigen
Vikariats Natal, 1850 Südafrika erreichte, begriff er schnell, dass er alle Kräfte
für die «Heidenmission» aufwenden und die Seelsorge der Weissen dazu in den

Hintergrund treten müsste. Nach ersten Enttäuschungen bei den Zulus zog er

gründeter Rassismus (Sozialdordnung von Herren und Knechten) verhinderte, dass der
christliche Glauben zum völkerverbindenden Element werden konnte (siehe dazu: Mariano
Delgado. Missionstheologische und anthropologische Gemeinsamkeiten und Unterschiede
zwischen Katholiken und Protestanten im Entdeckungszeitalter, in: Zeitschrift für
Missionswissenschaft und Religionswissenschaft [im Folgenden: zmr], 87/3 (2003). 110).
Der erste Missionar Südafrikas, der Herrnhuter Georg Schmidt (1709-1785) vermochte in
der missionseifrigen Erweckungsbewegung erstmals das Interesse für Südafrika zu wecken.
(Siehe Klaus Koschorke/Frieder Ludwig/Mariano Delgado. Aussereuropäische
Christentumsgeschichte, Asien, Afrika. Lateinamerika 1450-1990. in: Heiko A. Obermann/Adolf
Martin Ritter/Hans-Walter Krumwicde/Volker Leppin (Hg.), Kirchen und Theologiegeschichte

in Quellen. Bd. VI. Neukirchen-Vluyn "2006, 135-137). Trotz dieser Pionierarbeit
lag das südafrikanische Missionsfeld bis zum Ende des 18. Jahrhunderts aber weitgehend
brach. Eine flächendeckende christliche Mission setzte erst mit der Machtentfaltung
Grossbritanniens ab der Jahrhundertwende ein. Die stärker philanthropisch geprägte anglikanische
Mission richtete sich vorwiegend an die entwurzelten Eingeborenengruppen in der
Kolonialgesellschaft (Siehe Gründer, Welteroberung und Christentum (wie Anm 15), 553). Die daraus

entstehenden Spannungen zwischen Buren und Missionaren verschärfte die soziale und

religiöse Isolation der holländisch-stämmigen Bevölkerung. Der grosse Burentrek (1835-
1841) war nicht nur eine Flucht aus der britischen Bevormundung, sondern folgte auch dem

Verlangen nach Bewahrung einer unvermischten religiösen Identität. Neben Anglikanern
waren es ab 1824 die schottischen Presbyterianer und neu entstandene Missionsgesellschaften

(Rheinische MG 1829, Berliner MG 1834, Norwegische MG 1850, Hermannsburger

Mission 1854, Schweizer Mission und schwedische Kirche 1875, Heilsarmee 1890),
welche die protestantische Glaubensverkündigung im Süden Afrikas vorantrieben (Siehe
Gerhardus Oosthuizen, Abschnitt Südafrika, in: Stephen Neill/Niels-Peter Moritzen/Ernst
Schrupp (Hg.), Lexikon zur Weltmission, Wuppertal 1975, 517).
Das Zweite Konzil von Baltimore von 1834 stand in Zusammenhang mit der Antisklaverei-
Bewegung und richtete für die Seelsorge bei freigelassenen amerikanischen Sklaven in Liberia

einen Appell an Rom.
Siehe Stephen Neill, Geschichte der christlichen Missionen, in: ders./Moritzen/Schrupp
(Hg.), Lexikon zur Weltmission (wie Anm. 23), 244-252. Sowie: Von Paczensky, Teurer
Segen (wie Anm. 16), 262.

Gegründet 1826 von Eugene de Mazenod. Bischof von Marseille.
Viele Schwarze waren bereits protestantisch getauft oder blieben bewusst der traditionellen
Religion treu: Siehe P.F.I. Hagel, 100 Jahre Heidenmission in Südafrika, in: zmr, 34/1

(1950), 259: «Die Erfolge mehrerer Jahre waren gleich null; ein paar in Todesgefahr getaufte
Kinder [...] war alles.»



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 371

weiter und erreichte 1862 schliesslich Basutoland. Das Basutovolk war für den

katholischen Glauben empfänglicher und sollte später aus Sicht des Missionswissenschaftlers

Anton Freitag zur «Perle der südafrikanischen Missionen»28 werden.
Das letzte Drittel des 19. Jahrhunderts kann für die katholische Südafrikamission

zu Recht als «Saatzeit»29 ftir die reiche Ernte des 20. Jahrhunderts bezeichnet

werden. Ihre grosse Kraftentfaltung verdankte sie neben der zentralen
Organisation10 entscheidend dem Missionsdrang der neuen Kongregationen, von
denen weitere den Oblaten folgten.31 Dank der rasant wachsenden Zahl an

Missionspersonal konnten auch in der neu entstandenen Südafrikanischen Union
(gegründet 1910) immer neue Gebiete für die «Heidenmission» erschlossen
werden.32 Trotz verschiedener Hindernisse33 setzte sich der Erfolg bis und auch

während des Zweiten Weltkrieges fort. Die katholische Südafrikamission hatte

trotz Verspätung die protestantische und anglikanische überholt und stand in der

Mitte des 20. Jahrhunderts «an der Spitze aller Konfessionen.»34 Im Folgenden
sind zunächst einige Spezifika des südafrikanischen (und damit auch basuto-
ländischen)35 Missionsprozesses darzustellen.

Anton Freitag, Missionsrundschau über Afrika, in: zmr, 2 (1939), 262.

Hagel, 100 Jahre Heidenmission in Südafrika (wie Anm. 27), 263.
Die katholische Mission wurde durch die direkt dem Papst unterstellte congregatio de propaganda

fidei zentral koordiniert. Über sie erhalten die verantwortlichen Bischöfe Anweisungen

betreffend Personal, Finanzen. Inkulturations-Richtlinien etc., welche sie dann in ihrem
Missionsgebiet durchzusetzen haben. Siehe z.B.: AIM, XI. 10. 1. 3. 6, Circular of Bishop
Bonhomme O. M. L, Dezember 1934: Bischof Bonhomme von Basutoland regelt offene
Fragen der Mittelverwaltung in seiner Diözese klar: Ihm alleine obliegen Leitung, Verwaltung

und Gesetzgebung und damit auch das Sagen über die Missionsstationen der einzelnen

Kongregationen.
So die Schwestern der Heiligen Familie. Dominikanerinnen, Tutzinger Missionsschwestern
und 1882 das trappistische Zentrums in Marianhill, wo schon sehr früh auf die Ausbildung
von eingeborenen (Zulu-)Priestem hingearbeitet wird, (siehe dazu: Thomas Respondek, Die

Erziehung von Eingeborenen zum Priestertum in der Marianhiller Mission, in: zmr (wie
Anm. 27), 46). 1907 waren bereits 30 verschiedene katholische Missionsorganisationen in
Südafrika tätig, darunter auch die Menzinger Heilig-Kreuz Schwestern (siehe Gründer,
Welteroberung und Christentum (wie Anm. 15), 556).
Siehe Freitag, Missionsrundschau über Afrika (wie Anm. 28), 260: Die Zahl der Südafrika-
Missionare und -Missionarinnen hatte sich zwischen 1888 und 1913 verdrei- und bis 1938
auf fast 6'000 verzehnfacht.
Ein Haupthindernis für die Südafrika-Mission stellte die Polygamie dar. Als wichtiges
Element des Sozialsystems war sie fester Bestandteil der südafrikanischen Kultur. Die Mehrzahl
von Frauen eines Mannes war nicht bloss ein Statussymbol, sondern hatte auch wichtige
Funktionen zur ökonomischen Organisation der selbstversorgenden Grossfamilie (Arbeitsteilung

in Haushalt, Erziehung und Feldarbeit). Zudem minimierte die Polygamie das Risiko
der Kinderlosigkeit und garantierte jeder Frau die überlebensnotwenige Familienzugehörigkeit

(siehe Von Paczensky. Teurer Segen (wie Anm. 16), 102-115). Die katholische Mission
wurde ausserdem gegenüber der protestantischen Konkurrenz unter britischer Regierung
benachteiligt. Zusätzliche Schwierigkeiten bereiteten der kulturelle und ethnische Pluralismus
Südafrikas, sowie das hartnäckige Rassendenken der Buren (siehe Thomas Mettenberg.
Südafrika, Weinberg oder Steinbruch des Herren?, in: zmr, 37/1 (1953), 141-144).
Hagel, 100 Jahre Heidenmission in Südafrika (wie Anm. 27), 267.
Die Spezifika soll anhand einiger exemplarisch ausgewählter Belegstellen aus Basutoland
aufgezeigt werden.



372 Valentin Beck

«Heidenmission» als «christliche Revolution»

Die indirekte Flerrschaft des British Empire Hess auf regionaler Ebene die
stammeshierarchischen Herrschaftsstrukturen bestehen, weshalb die Missionen auf
das Wohlwollen der Localchiefs angewiesen waren.36 In einigen Fällen ergaben
sich zwischen Häuptlingen und christlichen Missionaren Synergien37, anderenorts

auch Konflikte" : Durch das Solidaritäts- und Gleichstellungsideal innerhalb
der entstehenden christlichen Gemeinschaft wurden traditionelle Hierarchieverhältnisse

durchbrochen, was ein massiver Eingriff in das bestehende Sozialge-
tuge bedeutete. Die von Gründer beschriebene «christliche Revolution»40 verlief

nach folgendem Grundmuster: Über die Bildung sowie soziale42 und
medizinische43 Dienstleistungen wurden unter Schülern, Patienten oder Katechu-

6 Wie im Folgenden noch beschrieben, müssten so z.B. sowohl die ersten protestantischen
Missionare, als auch die katholischen Oblaten in Basutoland zuerst bei König Moshoeshoe
vorsprechen, um von ihm ein Stück Land zur Gründung einer Missionsstation zu erhalten.

37 Wie im unten beschriebenen Fall das Basutokönigs Moshoeshoe und den protestantischen
und katholischen Missionaren. Siehe dazu auch: Neill, Geschichte der christlichen Missionen
(wie Anm. 16), 245-258.

'8
Konfliktgründe waren neben der Polygamie v.a. die Angst vor dem Machtverlust und der
Druck traditioneller religiöser Autoritäten wie Ahnenkultführer, Hexer. Medizinmänner und
Regenmacher (siehe dazu: Koschorke/Ludwig/Delgado, Aussereuropäische Christentumsgeschichte

Asien, Afrika, Lateinamerika 1450-1990(wie Anm. 23), 149f).
Folge davon war eine Polarisierung zwischen Integrationisten, welche sich an die veränderten

Umstände anpassten (und sich dadurch einen sozialen Aufstieg erhofften) und Afrikanisten,

die eine politische, kulturelle und religiöse Europäisierung ablehnten (siehe Bingham
Tembe. Integrationismus und Afrikanismus. Zur Rolle der kirchlichen Unabhängigkeitsbewegung

in der Auseinandersetzung um die Landfrage und die Bildung der Afrikaner in
Südafrika, 1880-1960, in: Richard Friedli/Walter J. Hollenweger/Hans Jochen Marguli (Hg.),
Studien zur interkulturellen Geschichte des Christentums, Bd. 36. Frankfurt a.M. 1985, 39-
43). Diese Spannung manifestierte sich oftmals auch in einem Generationenkonflikt. Durch
die Schulen wurde ausserdem die traditionelle innerfamiliäre Wissensweitergabe substituiert.
Es konnte gar zu einer paradoxen Umkehrung der Generationenverhältnisse kommen: «[...]
natürlich die jüngere Generation tut sich schon leichter, weil sie lesen können. Dann sitzen
sie oft in der Gruppe beisammen im Missionsground und dann helfen die Jüngeren den Älteren

und sehr oft unterrichten die Kinder ihre Eltern, oft schon ganz kleine Knirpse.» (AIM,
VI. lall. 7a. 17, Srs. Stanislaus/Maria Claver/Maria Placida/Maria Vincent an Generaloberin
Maria Carmela Motta. Mount Olivet (BL), 14.06.1920).

40 Gründer, Christliche Heilsbotschaft und weltliche Macht (wie Anm. 17), 190.

Siehe AIM, VI. 21/3. 8. 381, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Theresia Hengartner,
Mekading (BL), 19.03.1928: «[...] haben wir kürzlich acht arme, halbverhungerte Mädchen
aufgenommen. Sie sind alle Katechumenen und müssten in ihrem einsam entlegenen Dörflein

entweder keine oder die protestantische Schule besuchen. Jetzt sind sie ftir unsere hl.
Kirche gesichert.»
Siehe AIM, XL 10. 2. 40, Sr. Maria Paulina an Generaloberin Maria Theresia Hengartner,
Emmaus Mission (BL), 28.05.1931: «Die Armut geht voran. Eine arme junge verlassene
Frau, Mutter von drei kleinen Kindern, einst meine Schülerin, bat mich weinend um Gottes
Willlen um Hilfe weil sie für sich und die Kleinen nichts zum Essen und nichts zum Schutze

gegen die Kälte habe. Wir gaben ihr zu essen und Hemdchen für ihre Kinder [...] dann kniete

sie vor uns Schwestern nieder und küsste uns die Hände, die sie mit Tränen benetzte.»
Siehe AIM, VI. 2b. 4. 7, Vergissmeinnicht, September 1932, 215: «Durch die Krankenpflege
steht der Weg zu den Seelen der Eingeborenen am leichtesten offen. Darum scheuen unsere
Missionsschwestern keine Mühe [...] um Schwerkranke in ihren abgelegensten Hütten zu
besuchen.»



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 373

menen aus unteren Sozialgruppen («outcasts») erste Sympathisanten gewonnen,
die wegen ihrer schwachen sozialen oder gesundheitlichen Lage einen revolutionären

Erwartungshorizont besassen.44 Als wichtigstes Mittel für den Missionserfolg

bezeichnete eine Menzinger Missionarin wohl zu Recht den «wohltuende^]

gute[n] Eindruck auf die Heiden.»45 Dazu diente insbesondere die materielle

Hilfe in Notzeiten.46 Darauf folgten vermehrt Bekehrungen, die stets mit einer

Desintegration aus der traditionellen Gesellschaft verbunden waren, sowie die

Entstehung einer (zum Teil isolierten) christlichen Gemeinschaft. Die Missionsstationen

entwickelten sich zu gesellschaftlichen Zentren und die neue Religion
zur alternativen sozialen Identität, die unabhängig vom bisherigen Status zum
Aufstieg in der kolonialen Gesellschaft befähigte. Die Attribute «europäisch»,
«zivilisiert», «erfolgreich» und «christlich» wurden miteinander assoziiert und
westliche Verhaltensweisen nachgeahmt.47

Missionstätigkeit der Menzinger Schwestern '

In der Schweiz gründete der Kapuzinerpater Theodosius Florentini (1808-1865)
mitten in den Auseinandersetzungen zwischen liberalen und katholisch-konservativen

Kräften 1844 das «Institut der Lehrschwestern vom III. Orden des hl. Franziskus

von Assisi, unter dem besonderen Titel Schwestern vom hl. Kreuze.» Als
besonderes Ziel wurde die katholische Erziehung der weiblichen Jugend definiert.
Durch ihre gute Ausbildung genossen die Schwestern bald einen hervorragenden
Ruf, weshalb die Zahl der Mitglieder stetig anstieg.50 In der Schweiz wurde die

Kongregation durch ihre Bildungsarbeit schon bald zu einem wichtigen Bestandteil
und Träger der katholischen Milieugesellschaft. Die tiefe Verwurzelung und der

44 In den stark patriarchalischen südafrikanischen Gesellschaften fand die Mission deshalb
insb. bei Frauen ein offenes Ohr (siehe Claude Hélène Perrot, Les Sotho et les Missionaires
Européens au XIXe siècle, Abidjan 1970, 160: Kurz vor 1900 sind 75% der (evangelischen)
Christen in Basutoland weiblich).

45 AIM. 2b. 3. 1, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta, Mekading (BL), Januar
1923.

46 Siehe z.B.: AIM, XI. 10. 4. 33/1, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta,
Mekading (BL), 23.01.1933: «Die Hungersnot macht hier arge Fortschritte. Wir haben gleich
Maismehl bestellt und helfen jetzt wo wir können. Da und dort hören wir Ausrufe: Wie sind
doch die Schwestern so gut. Dieses Helfen führt viele Heiden zum Himmel, gar manche
werden noch im letzten Stündchen getauft. Ein Häuptling, sonst ein Feind der Mission, ist

jetzt unser ergebenster Diener.»
47 Siehe dazu bspw.: AIM, VI. 2b. 4. 7 (wie Anm. 43), 217: «Der Nachahmungstrieb ist gross

bei den Naturvölkern. Besonders gem ahmen sie Europäer nach in der Kleidung, in der Bauart
ihrer Hütten und in deren Einrichtungen. [...] Wenn er dann noch gar irgendeine Europäer-
Photographie [...] aufstellen kann, dann ist er nicht wenig stolz darauf.»

48
Siehe Sr. Uta Theresa Fromherz, Menzinger Schwestern, in: Helvetia Sacra (wie Anm. 8),

_

278-315.
Fromherz, Menzinger Schwestern (wie Anm. 48), 278: Erste offizielle kongregationsrechtliche

Bezeichnung aus dem Jahre 1852.
Siehe Braun, Einleitung. Die Religiösen Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert (wie
Anm. 8), 49: Waren es zehn Jahre nach der Gründung 60 Schwestern, erreichte deren Zahl
bis zur Jahrhundertwende 630. Den Höhepunkt ihrer Mitgliederzahl und wohl damit auch
ihrer Aktivität erreichte die Menzinger Kongregation 1964 mit über 3'500 Schwestern.



374 Valentin Beck

breite Rückhalt in der Bevölkerung sollten für die späteren missionarischen

Unternehmungen von grosser Bedeutung sein.

Die allgemeine Missionsbegeisterung der neuen Kongregationen zeigte sich
auch bei den Menzinger Schwestern.3' Ihr Blick richtete sich dabei auf den
Süden Afrikas, wo sich fernab aller Religionskonkurrenz zum Islam ein immenses

Missionspotenzial befand. 1883 schickte Menzingen, als erste Schweizer
Frauenkongregation überhaupt, fünf Schwestern in die südafrikanische Mission. Um
weiteres Personal zu gewinnen, wurden 1896 in Altötting (Deutschland) und
1902 in Wimbledon (Grossbritannien) spezifische Rekrutierungshäuser gegründet.

Unter der missionsbegeisterten Generaloberin Maria Paula Beck (1901-
1908) wurde die Tätigkeit auf weitere Kontinente ausgedehnt.52 Auch in den

ersten Jahren unter ihrer Nachfolgerin, Maria Carmela Motta (1908-1923),
konnten zahlreiche Missionarinnen aus Menzingen, Altötting und Wimbledon in
die verschiedenen Stationen gesandt werden. Der Erste Weltkrieg wirkte sich
durch die personellen und materiellen Ausfälle dann allerdings kurzfristig
hemmend aus.53 Die wieder wachsende finanzielle Unterstützung in den 30er Jahren
erlaubte der nächsten Generaloberin Theresita Hengartner (1923-1935) die

Gründung weiterer Ausbildungsstätten in Madrid und Belfast, auf Ceylon eine

Erstniederlassung im pazifischen Raum und einen grosszügigen Ausbau der
Südafrikamission. Als 1935 die bisherige Provinzialoberin Südafrikas, Schwester
Theresita Nägeli, zur neuen Generaloberin berufen wurde, waren hier bereits 390
Schwestern tätig.54 Während des Zweiten Weltkriegs55 wurden die Menzinger
Missionen wieder weitgehend vom europäischen Mutterhaus abgeschnitten, was
die weitere Entfaltung zunächst jedoch nicht verhindern konnte. Es lässt sich
feststellen, dass die Menzinger Schwestern ihre Missionen seit 1883 (in den ersten

50 Jahren) mit hoher Geschwindigkeit ausgebaut haben und sie spätestens in
den dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts zu einem Schwerpunkt ihrer Tätigkeit
machten.56

Salesia Strickler, Jahresbericht über das Töchterpensionat und Lehrerinnenseminar in
Menzingen 1880/1881, Menzingen 1881, 4: «Ich weiss, dass die ganze Erde des Herrn ist und
dass wir auch auswärts, ja, wenn's sein müsste, auch jenseits des Meeres, unserem [sie]
schönen Beruf leben könnten.»
1901 wurde in Rio Bueno (Chile) die erste Menzinger Missionsstation Südamerikas eröffnet.
1906 folgte wiederum auf Anfrage eines Missionsbischofs die Eröffnung des ersten Aussen-
postens in Asien: In Indien bestand die Haupttätigkeit der Schwestern, anders als in den er-
ziehungs-, bildungskonzentrierten Missionen in Afrika und Südamerika, vorwiegend in der
Armen- und Krankenftirsorge.
Siehe AIM, VI. 2a/2. 6. 75, Sr. Placida an Generaloberin Carmela Motta, St. Gabriel (BL),
14.06.1917: In einem Brief vom Juni 1917 berichtet eine Schwester ihrer Generaloberin
«[...] dass die armen Leute dort [in Basutoland] so viele geistige Vorteile entbehren müssen
und vielleicht noch lange Zeit, wenn es nicht bald Frieden gibt im lieben Heimatslande.»
Rudolf Henggeler, Das Institut der Lehrschwestern vom Heiligen Kreuze in Menzingen (Kt.
Zug) 1844-1944, Menzingen 1944, 355.
AIM, XL 11. 4a. 7, Sr. Electa an Generaloberin Maria Theresia Nägeli. Mekading (BL).
01.12.1941: «I wonder whether this letter will reach you, [...] my last letter to you got lost
[...] one must not be astonished in these troublesome times.»
Diese Tendenz setzte sich auch nach dem Zweiten Weltkrieg fort: 1997 befanden sich von
insgesamt 2'400 Kongregationsmitgliedern über 1 '600 ausserhalb der Schweiz. Die Kandi-



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 375

Südafrika als Prototyp der Menzinger Mission

Auf Anfrage des südafrikanischen Missionsbischofs Jolivet wandte sich Bischof
Lachat von Basel zur Gewinnung von Missionspersonal an Menzingen und rannte

damit bei den expansionswilligen Schwestern offene Türen ein. Nach einer
emotionalen Abschiedsfeier erhielten am 4. Juni 1883 die ersten fünf Pionierinnen

den Muttersegen und traten im Glauben an einen Abschied für immer die
beschwerliche Schiffsreise nach Kapstadt an.57

Bischof Jolivet wies den Neuankömmlingen die kleine Stadt Umtata in der
Transkei zu, welche diese im Juni 1883 per Ochsenwagen erreichten. Unter
einfachsten Bedingungen errichteten die Schwestern einen Kindergarten, eine
Mädchenschule für weisse Siedler und eine Schule für Schwarze. Die schulische

Trennung zwischen weissen Siedlern und der schwarzen Bevölkerung war in
allen Missionen Südafrikas bis zum Ende der Apartheid selbstverständlich. Eine
erste Schwierigkeit fur die Schwestern bestand in den mangelnden Sprachkenntnissen.58

Dazu kam ständige Geldnot, die der ersten Lokaloberin Schwester
Philotea schlaflose Nächte bescherte.5 Die Schwestern führten gemäss einem
Besucher ein materiell bescheidenes und arbeitsreiches Leben:

«Their lunch consisted of a little tea and dry bread, after which they tramped back
to the fields to work till 5 o'clock. Then with the rosary in their hands they
marched the six miles back to Umtata. This was done every day of the six days of the
week.»60

Neben finanziellen Sorgen wurde die Entwicklung auch durch die schlechte
Infrastruktur belastet: Fehlende Kommunikationsmittel und prekäre Strassenver-
hältnisse Hessen die grossen Distanzen zwischen einzelnen Stationen zur Zer-

reissprobe werden. Dazu kamen die bildungspolitischen Schikanen der
südafrikanischen Regierung.61 Noch schlimmer aber trafen die neu gegründeten Kon-

datinnen werden heute fast ausschliesslich aus den Missionsländem gestellt. Siehe Fromherz.
Menzinger Schwestern (wie Anm. 48). 296: Mitgliederzahlen der Menzinger Schwestern:
1850: 28 (28 in der Schweiz/0 im Ausland), 1894: 432 (410/22), 1924: 1917 (U357/560),
1964: 3'506 (1'806/1'700), 1997: 2'392 (769/U623).

57 Siehe AIM. VI. 2b. 2. 2/1. Unbekannter Autor. Missionsbericht: Mission in Südafrika 1883 -
Erste Niederlassung in Umtata. 27.04.1904. Ausserdem vermittelt uns ein Brief von Schwester

Marcellina Kümin einen Eindruck in die unsichere Gefühlslage während einer solchen
Reise und bei der Ankunft in der fremden Welt: «Ich stand dann oft beim Mondschein an der
Lehne und sang Schweizerlieder, bis das Heimweh kam und statt der Lieder inbrünstiges
Gebet ftir Euch, liebste Eltern, meiner Seele entstieg. [...] Der Anblick der Neger erschreckte

mich anfangs und machte mir Heimweh. (Sr. Marcellina Kümin, Brief an die Geschwister
vom 19. November 1886. in: Daniel Kümin (Hg.), Unsere Schweizerischen Missions-
schwestem in Süd Afrika. Briefe von Schwester Marcellina Kümin, Bischofszell 1890, 6f).
Eine noch grössere Hürde als das Englisch stellten das Kappholländisch und die Stammessprachen

der Schwarzen dar.
59

AIM, VI. 2b, Wilhelm Hoefle, Holy Cross Sisters in Africa, History of Foundation, 1933, 5:
«1 found the superior, when all the Sisters were asleep kneeling in front of the altar wrestling
with God for His help for her convent.»
AIM, VI. 2b, Hoefle, Holy Cross Sisters in Africa (wie Anm. 59), 2.
Siehe bspw.: AIM, VI. lib. 1. 16/1, Missionsbericht der Missionsvikarin Sr. Franz Borgia.
1906: «Der Kulturkampf, der in Europa bereits alle Länder beherrscht, bricht sich auch Bahn



376 Valentin Beck

vente interne Spannungen und Austritte aus der Kongregation.62 Die ausbleibende

finanzielle Unterstützung aus der Heimat forderte das Bewusstsein, sich stärker

vom Mutterhaus emanzipieren zu müssen. Anders sah es mit der personellen
Verstärkung aus: Dank den wachsenden Mitgliederzahlen in der Heimat konnte
für die Aufbauarbeit zunächst mit genügend personellen Ressourcen gerechnet
werden.63 Nach den ersten Aussenstationen64 wurde 1907 in Aliwal North ein

grosszügiges Mutterhaus mit Noviziat für weisse Kandidatinnen gebaut. Dieses
Zentrum bedeutete für die Menzinger Stidafrikamission einen «neuen
Aufschwung»65 und ist bis heute das Herzstück der Provinz Südafrika.66

Trotz den hemmenden Konsequenzen des Ersten Weltkrieges wurden neue
Stationen eröffnet und die bestehenden weiter ausgebaut. Damit wuchsen auch die
Schülerzahlen.67 1944 betrieb die Kongregation in Südafrika 67 Primär- und 14

Sekundärschulen, ebenso viele gewerbliche Schulen, vier Hauswirtschaftsschulen,
ein Lehrer- und Lehrerinnenseminar und ein Katechetenseminar für Eingeborene.68

Basutolandmission

Die geopolitische Enklave Basutoland69 (heutiges Lesotho) war zwar im 19.

Jahrhundert wie Südafrika eine englische Kolonie, konnte sich aber durch das

geschickte taktische und diplomatische Verhalten seines ersten Königs Moshoeshoe

gegenüber seinem einzigen Nachbarland (Südafrika) als selbstständig be-

in Südafrika. Die Klosterschulen werden nur noch toleriert; ihre Existenz wird aber immer
mehr und mehr unmöglich gemacht.»
Siehe bspw.: AIM, VI. 2a/l. 1. 52. Sr. Cristine an Missionsvikarin Sr. Maria Theresia
Nägeli. George (SA), 07.10.1906: «I will tell you all the particulars about Zita. [...] and than
I don't know what she does of an evening - she is never with us at secreation or in the dining
room with the other sisters at the evening. [...] She sadly neglected her real duty and wasted
time. [...] We can manage without her until you come.» Sowie: AIM. VI. 2a/l. 28, Sr.
Medvada an Missionsvikarin Sr Borgia. Kapstadt. 11.12.1905: «I feel I am meant for
religious life, but I am forced to leave.»
Siehe Fromherz, Menzinger Schwestern (wie Anm. 48). 296.
Siehe AIM, VI. 2/b. 2. 16/1 (wie Anm. 61): Auf Kokstad (1889). folgt Cala (1894), wo die
Schwestern parallele Schulen ftir weisse und schwarze Kinder aufbauten. Nach der
Jahrhundertwende wurden in Oudtshoorn (1902) ein grosses Externat und in Mosscl Bay (1904) ein
Internat für Weisse gegründet.
AIM, VI. 2b. 2. 44a. Missionsbericht der Missionsvikarin Maria Sr. Theresia Nägeli, 1923.
Siehe Henggeler. Das Institut der Lehrschwestern vom Heiligen Kreuze in Menzingen (wie
Anm. 54), 258.
1936 wurden bereits fast 4'000, je etwa zur Hälfte weisse und farbige. Schüler von Menzinger

Schwestern unterrichtet (siehe AIM, VI. 2/b. 5. 5/1, Die Missionen der Menzinger
Schwestern, Statistische Übersicht. 01.01.1937).
Siehe Henggeler. Das Institut der Lehrschwestern vom Heiligen Kreuze in Menzingen (wie
Anm. 54), 358.
Seinen Namen erhielt das Basutoland durch die Niederlassung des Sotho-Stammes, dessen

Mitglieder als Basuto (Einzahl: Masuto) bezeichnet werden. Ihre Sprache heisst Sesotho.
Durch die Entstehungsgeschichte in den Stammesauseinandersetzungen des 19. Jahrhunderts
(Mfecane) ist das Königreich Basutoland ethnisch und kulturell stark homogen. Trotz
zentral istischer Monarchie ist die soziale und politische Struktur des Basuto-Volkes dörflich
geprägt: Lokale Häuptlinge weisen den Familien das zu bewirtschaftende Land zu und sind
gleichzeitig die höchste politische und juristische Autorität. Wichtige Entscheidungen gemen-



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 377

haupten. Eine bedeutende Rolle spielte dabei der Franzose Eugène Casalis (1812-
1891) von der protestantischen Société des Missions Evangéliques de Paris
(gegründet 1819). Er hatte Moshoeshoes Ruf nach Hilfe gegen die burischen
Eindringlinge vernommen, traf 1832 als erster christlicher Missionar in Basutoland
ein und wurde zum wichtigsten persönlichen Berater des Basuto-Königs.70

«Nicht zuletzt aufgrund ihrer [der Missionare] Mithilfe überlebte dieser friedfertige

Herrscher, einer der fähigsten afrikanischen Politiker des 19. Jahrhunderts,
sowohl die Zeit der Mfecane als auch die ersten Anstürme der Buren und Engländer

Die politische Parteinahme des Missionars für einen afrikanischen Herrscherund
sein Volk ist gemäss Horst Gründer ein «selten [...] in dieser Konsequenz»72

vorhandenes Beispiel für die mögliche Unabhängigkeit der christlichen Mission
gegenüber europäischen Machtansprüchen. Im Gegenzug für die diplomatische
Unterstützung gewährte Moshoeshoe den Protestanten freie Hand im Aufbau
ihrer Mission.73 Die christenfreundliche Haltung des Königs rührte zwar sicherlich

auch von einer persönlichen Faszination her74, hatte wohl aber vorwiegend
strategische Gründe: Der kluge Taktiker hatte erkannt, dass die drohende Gefahr
für sein Volk allein mit dem Verständnis für das europäische Denken abzuwen-

sam im «pitso» (Sesotho fur «Ruf»), einer Palaver-Versammlung, getroffen. Die landesweite
unmittelbare politische, richterliche, soziale, ökonomische und auch religiöse Herrschaft
wurde auch während der englischen Protektoratszeit von einer erblichen
Häuptlingsoligarchie («Sons of Moshoeshoe») ausgeübt. Von 1850-1930 erlebte das Basutoland
durch den Export von Vieh und Getreide für die aufkeimenden Diamanten- und Goldminen
Südafrikas eine landwirtschaftliche Prosperitätsphase, verbunden mit einem starken Bevöl-
kerungswachstum. In diese Blütezeit fällt auch die Phase der stärksten Expansion der christlichen

Mission. In den dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts wurde die Zahl und Macht der
Häuptlinge durch die direktere Form der englischen Verwaltung, sowie soziostrukturellc
Veränderung (Verstädterung, höheres Bildungsniveau) stark eingeschränkt. Auch der König
selbst verlor deutlich an Einfluss. Mit der ersten Parteigründung 1952 (Basotho National
Party) wurde der Weg zum modernen Staat (parlamentarische Monarchie) geebnet: Am
4. Oktober 1966 erhielt das Basutoland die politische Unabhängigkeit, welche sich im neuen
Namen «Lesotho» manifestiert.
Siehe Eugène Casalis, My Life in Basuto Land. A Story of Missionary Enterprise in South
Africa, Translated from the French by J. Brierley. USA 1889, 174-293.
Gründer. Welteroberung und Christentum (wie Anm. 15), 554.

Gründer, Welteroberung und Christentum (wie Anm. 15), 554.
So gewährte Moshoeshoe der protestantischen Mission Schutz und verfügte rechtliche
Regelungen zu ihren Gunsten: Z.B. den Erlass eines Hexereiverbotes und die Garantie der freien
Gottesdienstteilnahme.
Siehe bspw.: Eugène Casalis, Meine Erinnerungen, Berlin 1901, 165: «Wenn der Abend
kam. liess Moschesch uns an seinem Herde in der Wohnung seiner ersten Frau niedersitzen.
[...] War die Mahlzeit vorüber machte es ihm Vergnügen, das zu wiederholen, was wir
öffentlich gesagt hatten, und Erklärungen zu verlangen. Auf diese Weise entdeckte er zu seiner

grossen Überraschung, dass unsere Lehren auf Tatsachen, auf wahren Geschichten gegründet
waren und nicht, wie er zuerst geglaubt hatte, aus einer Zusammenstellung von Mythen und
Allegorien. <Ihr glaubt also>. sagte er eines Abends indem er mir die Sterne zeigte. <dass

zwischen und über dem allem ein allmächtiger Herr ist. der alles geschaffen hat und unser Vater
isf?> [Missionare:]. <Und du, glaubst du das nicht?) [Moshoeshoe:] <Unsere Vorfahren haben

allerdings von einem Herren des Himmels geredet»)



378 Valentin Beck

den war. Dazu kamen innenpolitische Überlegungen: Das Christentum sollte

zum verbindenden Element unter den konkurrierenden Basuto-Clans werden.
Ausserdem war es die Pariser Mission, welche die Sesotho-Sprache verschrift-
lichte und damit für die entstehende Nation eine wichtige einheitliche Basis für
Bildung, Literatur und schriftliche Kommunikation schuf. Der Missionar Casalis
seinerseits war an einem guten Verhältnis mit den lokalen Herrschern und deren

Unabhängigkeit von den Buren (und damit der niederländisch-reformierten
Kirche) interessiert. Diese wechselseitigen Interessen ermöglichten es der
protestantischen Mission, sich in den folgenden Jahren ungestört zu entfalten. Der
christlichen Mission hatte die Not eines Volkes die Tür geöffnet. Dass diese nur
sachte geöffnet wurde, ist wohl einer der Gründe, weshalb das Christentum in
Basutoland nachhaltig Fuss fassen sollte.

Bald aber entfachten sich erste Auseinandersetzungen zwischen den Missionaren

und den Lokalchiefs. Letztere befürchteten eine Kompetenzaufteilung
zwischen religiöser und politischer Macht und standen unter dem Druck der
Vertreter der traditionellen Religionen. König Moshoeshoe jedoch förderte die
Ausbreitung der neuen Religion weiter.75 Es entwickelte sich in der Folge eine
Polarisierung zwischen dem Christentum nahestehenden Internationalisten und
antieuropäischen Traditionalisten. Erstere gehörten eher der jüngeren Generation an,
stammten aus dem Umfeld Moshoeshoes und befürworteten eine zentrale

Führung. Die föderalistisch eingestellten Traditionalisten hingegen waren vorwiegend

ältere Häuptlinge und Anhänger der traditionellen religiösen Autoritäten.
In den Abwehrkämpfen gegen die Trek-Buren in den 1840er und 50er Jahren

gerieten viele christliche Basuto in ein Entscheidungsdilemma zwischen der
Solidarität mit den schwarzen Völkern und der neu angenommenen Religion der
Weissen. In den Kriegsjahren wendeten sich viele wieder vom Christentum ab

oder entwickelten synkretistische Formen zwischen christlichen und traditionellen

Kulten und Vorstellungen.76 Es folgte für die christliche Basutoland-Mission
nach anfänglichem Enthusiasmus eine Zeit des Stillstandes. Claude Hélène Per-

Casalis, My Life in Basuto Land (wie Anm. 70), 217fi: «The chief said he to us, <You will
be indeed my missionnaries. and you shall see if you ever have any lack of auditors. Every
time you come to teach us. I shall be there to get my people together, and to see that everybody

listens to you with attention.) And he kept his word.» Sowie: Casalis, Meine Erinnerungen

(wie Anm. 74), 165f : «[Missionare:] <lhr wäret in der Finsternis und wir haben euch
das Licht gebracht. Alles Sichtbare und eine Menge anderer Dinge die wir nicht sehen können,

sind von einem allweisen und allgütigen Wesen geschaffen worden und werden von
ihm erhalten, und er ist unser Gott, der uns alle aus einem Geblüt hat geboren werden
lassen.) Diese letzte Behauptung schien der Umgebung des Häuptlings unglaublich. <Bah>

sagten die Kühnsten <das kann nicht sein Ihr seid weiss und wir sind Schwarz, wie könnten
wir nämlichen Stammvater haben?) Woraufhin der Häuptling ohne sich zu besinnen, antwortet:

<Dummköpfe! In meinen Herden sind weisse Rinder, rote Rinder und bunte Rinder; sind
es nicht alles Rinder und kommen sie nicht alle von demselben Herren?) Dieses Argument
machte mehr Eindruck, als es vielleicht bei uns gemacht hätte.»
Dazu kam auch die Erfahrung der aus Südafrika zurückkehrenden Minenarbeiter: Sie hatten
dort gesehen, dass die Reize der westlichen Zivilisation nicht zwingend an die christliche
Religion gebunden waren, sondern auch in einer säkularen Form gelebt werden konnten (siehe

dazu: Perrot, Les Sotho et les Missionaires Européens au XIXe siècle (wie Anm. 44), 52-88).



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 379

rot strukturiert die Anfangszeit der christlichen Mission von Basutoland in drei
Phasen:77 Das «L'âge d'ôr» (1833-1848), in dem das Christentum als stützendes

Element der politischen und sozialen Konsolidierung des jungen Landes diente.
Dann kam die beschriebene Zeit der Konflikte und der Revitalisierung der
traditionellen Religionen (1848-1852) und schliesslich folgte die Fortsetzung der

Missionsentwicklung unter den Vorzeichen der Unvereinbarkeit und Trennung,
wobei das Christentum nun sein revolutionäres Potenzial als klar abgegrenzte
Alternative zur geltenden Tradition zu entwickeln begann (ab 1852).

Katholische Verspätung

Die katholische Mission in Basutoland setzte erst 30 Jahre nach Casalis' Ankunft
ein. Im November 1861 erreichte, von der enttäuschenden Zulu-Mission im Norden

her kommend, Bischof Allard O.M.I. das Bergkönigreich. Moshoeshoe wies
ihm ein Stück Land zu, wo mit bescheidenen Mitteln die erste Missionsstation
Namens «Roma» aufgebaut wurde.78 Allards Missionserfolg blieb jedoch
zunächst bescheiden. Obwohl der alte Moshoeshoe persönlich mit der katholischen
Mission sympathisierte und ihre symbolreiche Liturgie schätzte, unterstützte er
ihren Aufbau anfangs nur zögerlich.79 Es war erneut eine Notsituation, die der
katholischen Glaubensverkündigung zum Durchbruch verhalf: Nach einem
brutalen Krieg gegen die Freistaat- und Transvaalburen (1865-1868) litt das Basuto-

Volk an einer grossen Hungersnot. Die katholischen Missionare erkannten Not
wie Chance der Situation und leisteten Hilfe. Dies Hess die Zahl der Bekehrungen

ansteigen, sodass 1875 die kleine katholische Gemeinde bereits aus etwa 400

Gläubigen bestand.8

Das erste Drittel des 20. Jahrhunderts unter Bischof Jules Cenez sollten für
das 1894 zur apostolischen Präfektur und 1909 zum selbstständigen Vikariat
erhobenen Basutoland zur «période-clé»81 werden: Durch die Bildungsarbeit wurde

erstmals eine ganze Generation christlich geprägt. Dass dies insbesondere bei
der zukünftigen politische Elite von grosser Bedeutung war, wussten die Missionare

und der Papst sehr genau: «Ein wichtiges Mittel zur Ausbreitung der Kirche
ist die Gewinnung der Häuptlinge, denn dadurch wird ein soziales Missionsziel,
die Christianisierung des ganzen Volkes, wesentlich näher gerückt. Im
Missionsrundschreiben Rerum Ecclesiae mahnt Plus XL:

«[...] Wir geben zu, dass Jesus Christus von sich bezeugte <Der Geist des Herrn
[...] sandte mich, den Armen die Frohbotschaft zu bringen.) Wir müssen trotzdem
auch das Wort Pauli vor Augen halten: {Gebildeten und Ungebildeten bin ich

77

79

81

Siehe Perrot. Les Sotho et les Missionaires Européens au XIXe siècle (wie Anm. 44). 10.

Siehe François Mairot, Le Village de la Mere de Jesus, in: Voix du Basutoland. hrsg. v.
Missions du Basutoland Mazenod, Nov./Dez. 1961, 11.

Siehe Mairot, Le Village de la Mere de Jesus (wie Anm. 78), 15f
Siehe Jean-Louis Richard, L'Expérience de la Conversion chez les Basotho, Rom 1977, 36.
Richard, L'Expérience de la Conversion chez les Basotho (wie Anm. 80). 37.



380 Valentin Beck

Schuldner.) Und wenn man einmal die höheren Stände für die Religion Christi
gewonnen hat, treten die einfacheren Leute aus dem Volk leicht in deren
Fussstapfen; so lehrt uns Praxis und Erfahrung.»82

Über diese «höheren Stände» gewann die katholische Kirche auch in Basutoland
starken politischen Einfluss.83 1913 wurde Moshoeshoes Bruder Griffith Natha-
nael als erster katholisch getaufter Christ zum König von Basutoland gekrönt
und sollte als solcher insbesondere den Menzinger Schwestern noch grosse
Dienste erweisen.

In den dreissiger und vierziger Jahren unter dem kanadischen Vikariatsvorste-
her Bischof Joseph Bonhomme trat die katholische Expansion in ihre
dynamischste Phase. Während der Typhusepidemie 1933/34 wurden die Missionsstationen

erneut zu rettenden Inseln und damit zur bestmöglichen Werbung für das

Christentum. Eine Missionarin berichtete in die Heimat:

«Die Typhus Epidemie forderte in Basutoland von Juni 1933 bis Juni 1934
mindestens 5'000 Opfer; von diesen wurden 2'834 auf dem Sterbebette getauft. [...]
Auf 32 Missionsstationen wurden täglich etwa 1 '623 Mahlzeiten den Ärmsten
verabreicht. Scharenweise umlagerten die Hungernden die Wohnungen der Schwestern.

[...] Anfangs kamen nur die Christen, dann aber schleppten sich auch die durch
Hunger ganz geschwächten Heiden herbei und bettelten [...]. Da machte man
begreiflich keinen Unterschied und allen wurde ausgeteilt. Dies machte auf die
Heiden einen gewaltigen Eindruck; [...] Die Folge war, dass seither die Zahl der
Katechumenen fast bis ins Unendliche gestiegen ist.»85

1937 gab es in Basutoland bereits 60'000 Katholiken, womit dieses zur grössten
Diözese Südafrikas geworden war. Diese schwungvolle Entwicklung entging
auch Pius XI. nicht, sodass er schrieb:

«Ich habe Dokumente, aus denen hervorgeht, dass unter allen Missionen der Welt
eine der interessantesten die Mission in Basutoland ist. Dort gibt es ein Volk, das

grosse Fortschritte macht und gleichzeitig den Weg der Geistlichkeit einschlägt
und zwar so, dass man es für berufen halten kann, eine grosse Rolle unter den
afrikanischen Völkern zu spielen.»8

82 Max Bierbaum, Die Entwicklung der katholischen Mission in Basutoland. Nach persönlichen

Erlebnissen, in: zmr, 1 (1938), 138.
Siehe Erfied Adam/Franz Nuscheier, Lesotho, in: Dieter Nohlen/Franz Nuscheler (Hg.),
Handbuch der dritten Welt. Bd. 5: Ostafrika und Südafrika: Unterentwicklung und Entwicklung.

Hamburg 1982, 334. In den Jahren vor der politischen Unabhängigkeit von Grossbritannien

(1959-65) unterstützt die katholische Kirche z.B. erfolgreich die Basutoland
Congress Party im Kampf gegen den Kommunismus.
Siehe bspw.: AIM, VI. 2a/2. 4. 101, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta,
St. Gabriel (BL), 11.04.1913: «Bitte liebes Mütterchen, empfehlen Sie den guten Häuptling
Griffith, der letzten Donnerstag zum ersten Häuptling vom ganzen Basutoland gewählt
worden ist, dem Gebete aller lieben Schwestern. Er soll gesagt haben, er wolle nahe seinem
Wohnsitz, der im nördlichen Basutoland ist. selbst eine Mission bauen und dann seinen
Schwestern, wie er die Schwestern vom hl. Kreuze nennt, dorthin berufen.»
AIM, VI. 2b. 4. 36, Missionsvikarin Sr. Dominic. Bericht über die südafrikanische Provinz
1929-1935, September 1935, 2.
Zit. nach: Bierbaum, Die Entwicklung der katholischen Mission in Basutoland (wie Anm.
82), 144.



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 381

Trotz der Stärkung des staatlichen Schulsystems und Widerständen seitens der
britischen Kolonialregierung konnte das katholische Bildungssystem auf allen
Stufen zu einem landesweiten Netz ausgebaut werden. Kurz vor dem Zweiten
Weltkrieg wurden bereits über 30'000 Basuto-Kinder unterrichtet und 1945 wurde

mit dem Pius XII.-College in Roma die erste Universität des Landes gegründet.87

Die verschiedenen Konfessionen verfügten bis zur Unabhängigkeit Lesothos

(1966) beinahe über ein Bildungsmonopol. Daneben wurden zahlreiche
medizinische und soziale Einrichtungen gegründet und in Mazenod eine Druckerei
eröffnet, in der Schulbücher, die wichtigste Zeitschrift des Landes («Moeletsi oa
Basotho»), sowie weitere Literatur in Englisch und Sesotho produziert wurden.

Die katholische hatte gegenüber der zunächst dominanten protestantischen
Mission88 einige entscheidende Vorteile: Sie kämpfte gemeinsam mit den Häuptlingen

einerseits gegen eine allzu starke Einflussnahme der britischen
Kolonialregierung und andererseits gegen die ungeliebten Buren. Die fehlende direkte
Verbindung zur herrschenden Kolonialmacht und zur umgebenden (burischen)
Leitkultur wurde für die katholische Mission zum Segen. Ausserdem lag die
römische Liturgie mit ihrer starken Symbolkraft näher an den Ritualen der traditionellen

Religion der Basuto. Jean-Louis Richard OMI verwies zudem auf die
Verwandtschaft zwischen afrikanischem Ahnenkult und katholischer Heiligenverehrung.89

Dazu kam die relativ grosse katholische Akkommodationstoleranz
gegenüber Elementen der Basuto-Kultur. So wurden beispielsweise bei Ehen die
traditionelle Mitgift erlaubt oder Basuto-Tänze als Gotteslob-Element in katholische

Gottesdienste integriert. Die Missionare lernten die wichtige Differenzierung

zwischen verträglichen oder rein profan-kulturellen Elementen der Basuto-
Tradition einerseits und den mit dem Christentum unvereinbaren Elementen
(insbesondere Polygamie) andererseits. Nach anfänglicher Ignoranz drangen sie

sprachlich und gedanklich tiefer in die Vorstellungswelt der Basuto ein und
versuchten die Inhalte des christlichen Glaubens in deren Sprache zu vermitteln.91

Siehe AIM, VI. IIb. 5. 10. 2a, Bischof Bonhomme von Basutoland an Kardinal Fumasoni-
Biondi. Prefekt der congragatio de propaganda fidei, Roma (BL). 24.09.1939. 2.

Siehe bspw.: AIM, VI. 2a/3 8. 381, Sr. Theresina an Generaloberin Theresita Hengartner.
Mekading (BL), 19.03.1928: «Die Protestanten schaffen fieberhaft darauf los, nehmen die
Kinder mit grosser Zahl auch gratis, kleiden und nähen und schulen sie, während die Katholiken

einzig Roma als Erziehungsanstalt für Mädchen besitzen und wir haben jetzt mit unseren

8 Kindern angefangen.»
Siehe Richard. V Experience de la Conversion chez les Basotho (wie Anm. 80), 89. Siehe
dazu ausserdem: Horst Rzepkowski, Lexikon der Mission. Geschichte, Theologie, Ethnologie,

Graz 1992, 25f: Die Ahnenverehrung ist eigentlich kein Kult, kein religiöser Akt im
engeren Sinne, sondern eher eine Art Verwandtschaftspflege und «Ehrerbietung» über den
Tod hinaus. Deshalb ist sie theologisch mit dem christlichen Glauben grundsätzlich verträglich.

Sie bietet mit ihrer Vorstellung von einer Individual-Existenz nach dem Tod sogar eine

wichtige denkerische Voraussetzung für den christlichen Auferstehungsglauben.
Siehe zur Argumentation für die katholische Tolerierung der Mitgift-Tradition: Bierbaum.
Die Entwicklung der katholischen Mission in Basutoland (wie Anm. 82), 137.
Siehe Richard. L' Experience de la Conversion chez les Basotho (wie Anm. 80), 49-57: So
betonten z. B. die Missionare den dem Monotheismus besser verträglichen Gottesnahmen
«Molimo» («Der Höchste») im Gegensatz zu «Batiomo» («Die Höchsten»), der wiederum
eng mit der Ahnenverehrung verknüpft war. Überhaupt war die Bedeutungsverschiebung von



382 Valentin Beck

So vermochte die katholische Basutolandmission trotz dreissig Jahren Verspätung

die anderen Konfessionen zu überholen. Beim Ausbruch des Zweiten
Weltkrieges zählte Basutoland bereits knapp 150'000 Katholiken, was einem Viertel
der Gesamtbevölkerung entsprach.

Menzinger Schwestern in Basutoland

Als die französischen Oblaten in der grossen Aufbauphase der katholischen
Basutolandmission zu Beginn des 20. Jahrhunderts in den Süden des Landes

vordrangen, benötigten sie für die weitere Expansion dringend weiteres Missionspersonal.

Bischof Cevez wendete sich an die Menzinger Mission in Südafrika,

wo er in Schwester Theresina Bessmer eine fähige und motivierte Leiterin für
das abenteuerliche Unternehmen fand. Im Folgenden sollen entlang Schwester
Theresinas Biographie einerseits die biographischen Voraussetzungen für die

Missionsunternehmung dargestellt und andererseits der Verlauf der Menzinger
Basutolandmission nachgezeichnet werden.93

Berta Bessmer wurde am 30. März 1860 in Oberägeri (Kanton Zug) geboren
und wuchs in einem bäuerlich geprägten, katholischen Umfeld auf. Sie besuchte

die von Menzinger Schwestern geführte Mädchenschule, wo sie gespannt den

von ihrer Biographin als «Negergeschichtlein»94 bezeichneten Missionsberichte
der ersten Afrikamissionare horchte und ihr Taschengeld ftir die Unterstützung
der Übersee-Mission sparte. Als Berta elfjährig ihre Mutter verlor, gelobte sie

eine religiöse Lebensweise. Zehn Jahre später trat sie ins Menzinger Noviziat
ein, legte 1883 ihre Gelübde ab und erhielt den Schwesternnamen «Theresina».
Im selben Jahr trafen die ersten Menzinger Schwestern in Südafrika ein. Als
ausgebildete Lehrerin war Theresina zunächst in der Schweiz tätig. Doch sie sah

ihre Aufgabe nicht in Europa, sondern verspürte ein starkes Sendungsbewusst-
sein für die Übersee-Mission. Nachdem ihr inständiges Ersuchen um einen

Missionsauftrag mehrmals abgelehnt und ihr diesbezüglich sogar ein Schweigegebot
auferlegt wurde, wusste sich Theresina nicht anders zu helfen, als ihren Briefen

an die Generaloberin kommentarlos Bilder von Schwarzen Kindern beizulegen.
Der stumme Protest sollte Früchte tragen: Am 17. September 1895 trat Theresina

zusammen mit fünf weiteren Schwestern die Schifffahrt nach Südafrika an. Die
überaus einfachen Reisebedingungen sollten nur ein Vorgeschmack auf das

verzichtreiche Leben der kommenden Jahre sein.

den Ahnen hin zu Gott die wichtigste und anspruchsvollste theologische Aufgaben der
Basutomission.

92 Siehe Freitag. Missionsrundschau über Afrika (wie Anm. 28), 262.
Die biographischen Informationen über Schwester Theresina Bessmer stammen einerseits

aus Schwester Theresinas Korrespondenz aus dem Menzinger Archiv und andererseits aus
der von einer ihrer Mitschwestem verfassten Kurzbiographie: Siehe Sr. Rudolfina Metzler.
Das Missionstheresli. Sr. Theresina aus der Kongregation der Lehrschwestern vom hl. Kreuz
in Menzingen. Einsiedeln/Köln 1937.

94 Metzler. Das Missionstheresli (wie Anm. 93). 6.



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 383

Bald nach ihrer Ankunft in Kapstadt hatte Theresina genügend Englisch
gelernt, um die Kinder weisser Siedler zu unterrichten. Doch weil ihr Interesse in
der Eingeborenen-Mission lag95, reiste sie 1906 in die Schweiz zurück, um dort
mit Vorträgen in Schulen und Pfarreien für die Unterstützung dieses Vorhabens

zu werben. In dieser Zeit erhielt Theresina den heute seltsam anmutenden
Spitznamen «Missionstheresli». Die erfolgreiche Bettelmission in der Heimat ermöglichte

der Menzinger Mission die Expansion in bisher nicht erschlossene Gebiete.

Theresina hatte dafür Basutoland ins Auge gefasst und Hess erneut nicht
locker: «now or never»96 und «please do give me this place as a present for my
silver jubilee, as this year 1908 it is 25 years since my profession»97 schrieb sie

an ihre Generaloberin. Auf diese Initiative und Unnachgiebigkeit Theresinas hin
öffnete Menzingen im März 1908 den Weg ins Basutoland.

Bereits zwei Wochen nach dem positiven Bescheid reiste Theresina mit zwei

Begleiterinnen von Aliwal North aus nach St. Gabriel ins südliche Basutoland,
das ihnen von Bischof Cevez als Missionsgebiet zugeteilt worden war. Die

einsame, gebirgige Gegend war fast ausnahmslos von Schwarzen bewohnt und
missionarisch ein noch unbeschriebenes Blatt. Die begeisterte Schwester Theresina
Hess ihrer Generaloberin verlauten: «You have no idea [...] how happy I am

amongst the Basuto and in this secluded spot of St. Gabriel, so far from the hustle

of the world and so near to our dearest Lord in the blessest Sacrament.» Sie

stand tatsächlich am Beginn ihres Lebenswerkes.
Die erste Herausforderung lag im Erlernen der Sesotho-Sprache. Im Weiteren

müssten für die Selbstversorgung ein Garten angelegt und Tiere angeschafft
werden. Bald unterrichteten die drei Pionierschwestern 14 Kinder in Bibelkunde,
Schrift und Mathematik. Mit dem Ziel, die Schüler zur Taufe zu fuhren, wurden

Allgemeinbildung und Religionsunterricht unter einem Dach unterrichtet und
auch nicht klar voneinander getrennt. Um die Sprachschwierigkeiten zu überwinden,

verfasste Theresina Katechismen und andere Bücher in Sesotho. Diese
Materialien wurden zum Druck nach Menzingen geschickt, was dort das Interesse

für die Basutolandmission weckte. Über die Schule, durch die auch die Eltern

angesprochen wurden, und die medizinische Versorgung entwickelte sich St.

Gabriel zu einem gesellschaftlichen Zentrum der Region. Als erste Missionserfolge
waren bald einige Taufen zu verzeichnen. Doch trotz ihrem «Durst nach
Seelen»99, wie sie ihren Missionsdrang selbst bezeichneten, wussten die Schwestern

genau um die Notwendigkeit eines sorgfältigen Katechumenats und die Gefahren
einer nur oberflächlichen Konversion. Theresinas Biographin schreibt dazu:

95 AIM. VI. 2a/l. 2. 99. Sr. Theresina an Generaloberin Maria Paula Beck, Aliwal North (SA),
03.02.1908: «Dear love through the most sweet Heart of Jesus [...]. Yes, hot it is, even in the
shade, and hot it is in my very soul, because a fire is burning there [...] to live, to work and

to die amongst the Black ones.»
96 AIM, VI. 2a/l. 2. 99 (wie Anm. 95).
97

AIM, VI. 2a/l. 2. 99 (wie Anm. 95).
98 AIM. VI. 2a/2. 4. 101 (wie Anm. 84).

Metzler, Das Missionstheresli (wie Anm. 93), 35.



384 Valentin Beck

«Das Wichtigere und das Schwierigere aber war die allmähliche Umwandlung aus
einem Heiden mit uralter erblicher Belastung in einen Christen. Mehr als ein
Grossvater oder Urgrossvater eines Neuchristen war vielleicht ein Menschenfresser

gewesen. Wer da nicht standhielt und während der Probezeit wieder
heidnische Gebräuche mitmachte, wurde zurückgestellt. Solche Christen fielen doch

später wieder ab, wenn sie zu früh aufgenommen wurden.»100

Das Katechumenat blieb eng mit dem Schulbetrieb verbunden, wobei die Glau-

bensvermittlung oft ohne das Wissen oder gar gegen den Willen der Eltern
geschah. Dies führte logischerweise bald zu Konflikten. Dazu kam die Konkurrenz

der als «Zauberärzte»101 bezeichneten Ahnenkultfuhrer, welche ihren Status

gegen das religiöse und medizinische Alternativ-Angebot der Schwestern
verteidigten. Daneben beschädigten immer wieder Unwetter die Gebäude und weil die
Basuto ohne materielle Vorsorge lebten, wurden die häufigen Trockenzeiten für
Mensch und Tier zur lebensbedrohlichen Gefahr.102 Trotz diesen Schwierigkeiten

konnte die Schule in St. Gabriel stetig vergrössert werden. Der gute Ruf der
als tatkräftig und hilfsbereit wahrgenommenen Schwestern verbreitete sich so

schnell, dass schon im ersten Jahr ein Häuptling sie dazu aufforderte, eine weitere

Station in Bethel zu gründen. Schwester Theresina müsste als Provinzial-
oberin sämtliche Hebel in Bewegung setzen, um die finanziellen Mittel für diese

erste Expansion bereitzustellen.103 Immer wieder schrieb sie Bittbriefe und
Berichte für Missionszeitschriften in der Heimat, dank denen in Samaria (1912) und
Einmaus (1914) zwei weitere Stationen gegründet werden konnten, welche
Schwester Theresina ebenfalls zur Blüte brachte.104 Dass sich Missionsvikarin
Theresina Nägali die Entwicklung der Mission mit göttlicher Unterstützung
erklärte, zeigt das ausgeprägte und unkritische Sendungsbewusstsein: «Gottes Gnade
arbeitet und unterstützt das Wirken unserer Schwestern in den Basuto-Missionen
so sichtlich, dass wir unmöglich ein solches Wirkungsfeld abweisen können.»105

Zusätzlichen Schwung erhielt die Menzinger Mission durch die Unterstützung
der politischen Machthaber: Der Localchief Griffith war seit seiner Beiwohnung
bei einem Tauffest vom Christentum und insbesondere von der katholischen

Metzler, Das Missionstheresli (wie Anm. 93). 15.

Siehe Metzler. Das Missionstheresli (wie Anm. 93), 42: «Personifizierte Mittelpunkte des

Heidentums sind die Zauberärzte. Ihr verderblicher Einfluss auf die unsäglich abergläubischen

Eingeborenen geht hervor aus Habsucht und Leidenschaft. Natürliches Wissen
mischen sie schlau mit Hokuspokus. Dass in ihrem Tun nicht selten aber auch dunkle Mächte
mitspielen, steht ausser Frage. Manche ihrer <Künste> kann die Wissenschaft auch heute
nicht restlos erklären.»
Siehe z.B.: AIM, VI. lall. 4. 101 (wie Anm. 84): «We suffered so hardely from want of
water.»
Siehe z.B.: AIM. VI. lall. 4. 101 (wie Anm. 84): «1 began lately to write in an English
Newspaper and hope to get also a little money from there [...]. I must do my best to settle
St. Gabriel and Bethel properly for their incomes.»
Siehe AIM, VI. 2a/2. 6. 52, Sr. M. Stanislaus an Generaloberin Maria Carmela Motta.
Samaria (BL). 06.11.1916: «Unsere Mission zählt jetzt 850 Christen, ohne die vielen
Chatechumenen [sic!], von denen eben jetzt wieder mehrere auf die hl. Taufe vorbereitet
werden.»
AIM. VI. 2a/2. 7. 17, Missionsvikarin Sr. Maria Theresia Nägeli an Generaloberin Carmela
Motta. Aliwal North (SA), 20.08.1918.



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 385

Liturgie derart beeindruckt, dass er all seine 27 Frauen bis auf eine entliess und
in den Katechumenat eintrat.106 Griffith wurde zum Vorbild seiner Untertanen
und als er sich am 6. Oktober 1912 zusammen mit 116 Basuto taufen Hess,
erhielt das Christentum auf einmal politisches Gewicht: Wer die Nähe zum Häuptling

und damit zur Macht suchte, hatte als Getaufter einen ausschlaggebenden
Vorteil. Der spätere König von Basutoland sollte für die Menzinger Mission zu
einer entscheidenden Stütze werden.

Die spanischen Grippe 1918 wurde für die Menzinger Mission zu einem

Schlüsselereignis. Kurzfristig bedeutete die Notsituation Schulausfälle und

Versorgungsprobleme, langfristig aber bot sie den Schwestern die Gelegenheit, den

Basuto die helfende Hand entgegenzustrecken und damit ihr Vertrauen zu gewinnen.

Die Schwestern leisteten sowohl für Christen als auch «Heiden» medizinische

Nothilfe, worauf hin es gemäss Schwester Theresinas Berichten zu einer

grossen Bekehrungswelle kam:

«Diese Epidemie hatte auch in unserem Basutoländchen stark gewütet und viele
Opfer gefordert, aber auch so manche Seele bald nach der Taufe in den Himmel
geschickt. Gott sei Dank blieben wir verschont und konnten umso mehr unseren
guten Schwarzen helfen.»107

Und: «Da bekehrten sich viele Heiden, denn sie sagten: <Diese Religion übt
Barmherzigkeit. Barmherzigkeit kommt von der Liebe und diese Liebe kommt von Gott.
Diese Religion muss die richtige sein.)»108 Erneut hatte eine gesellschaftsdestabi-
lisierende Notsituation der christlichen Mission Vorschub geleistet.

Erste schwarze Heilig Kreuz Schwestern

Um angesichts des grossen Expansionspotenzials dem akuten Personalmangel109
nach dem Ersten Weltkrieg zu begegnen, aber auch als logische Folge der sich
etablierenden Mission, erkannten sowohl Schwester Theresina als auch Bischof
Cevez die Notwendigkeit der Aufnahme von Basuto-Frauen in die Kongregation.110

Das entsprach auch den missionspastoralen Vorstellungen Roms: Mit
dem Programm der «Kirchenpflanzungen»1" verband sich die Forderung nach
einheimischer Geistlichkeit, welche ein erster Schritt von der Basutolandmission

106

107
Siehe dazu: Neill, Geschichte der christlichen Missionen (wie Anm. 16), 246.
AIM, VI. lall. 7. 38, Sr. Stanislaus an Generaloberin Carmela Motta, Samaria (BL),
09.02.1919.
AIM, IX. 3. 9. Das kleine Bethlehem. Jugendzeitschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem,

Immensee, 28(1954), 102.
Siehe z.B.: AIM, VI. lall 1. 6, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta,
Emmaus (BL), 23.05.1918: «Several Missions should be began, if we had Sisters, but of
course there is no hope until the war is over.»
Siehe AIM, VI. lall. 6. 63. Sr. Theresina an Generaloberin Maria Carmela Motta. Emmaus
(BL). 23.01.1917: «When shall we get personal again from home? Like we cannot begin
any new Missions in Basutoland anymore. Don't you think, my dearest Mammali, we
should try to get a black Novitiate in and for Basutoland [...] ?»

Apostolisches Schreiben «Maximum illud» von Benedikt XV. (November 1919).



386 Valentin Beck

hin zur «Kirche von Basutoland» bedeutete."2 Nach langem Zögern stimmte die

Provinzialoberin 1921 dem mittlerweile durch Benedikt XV. persönlich bewilligten

Eingeborenennoviziat in Mohale's Hoek zu."' Theresina selbst übernahm die

Leitung und begann mit der anspruchsvollen Aufbauarbeit."4 Auch dieses letzte

grosse Unterfangen sollte der bereits über 60 Jährigen gelingen: Am 26. Juli 1923

konnte feierlich die Profess der ersten Basuto-Schwestern begangen werden. Die
Möglichkeit des Ordenslebens für Basuto-Frauen und die damit verbundene

(vermeintliche) Gleichstellung von Schwarz und Weiss Hess das Interesse der
Basuto am Christentum weiter wachsen. Andererseits ergaben sich bald

Spannungen zwischen den Schwestern, welche aus ihrer Sicht «Vögelein für den Garten

des lieben Gottes»"5 fingen, und der Verwandtschaft der Mädchen, welche
sich nicht nur gegen das Abgehen der Mitgift und weiteren Nachkommen,
sondern auch gegen den Verlust unverzichtbarer Arbeitskräfte wehrten."6 In
noch stärkerem Mass als bei der Bekehrung zeigte sich beim Noviziatseintritt das

revolutionäre Konfliktpotenzial der Mission: Der Eintritt in eine Kongregation
bedeutete eine bewusste Entscheidung gegen die traditionelle gesellschaftliche Rolle.

Schon bald nachdem die ersten Basuto-Schwestern ihre Missionsarbeit
aufgenommen hatten, wich die anfängliche Euphorie der Ernüchterung. In den zwanziger

Jahren kam es zu heftigen Konflikten, welche die Menzinger Mission an den

Rand des Auseinanderbrechens bringen sollten. Zunächst ging es dabei um das

Problem der Unehelichkeit der aus polygamen Familienverhältnissen stammenden

Kandidatinnen.117 Ausserdem entstanden Unklarheiten bezüglich rechtlicher

112 Siehe dazu: Bierbaum, Die Entwicklung der katholischen Mission in Basutoland (wie
Anm. 82), 141: Das Priesterseminar in Roma wird 1926 gegründet, Raphael Mohasi 1931

als erster Masuto zum Priester geweiht.
"J Siehe AIM, VI. lall. la. 29, Provinzoberin Sr. Maria Theresia Naegeli an Generaloberin

Maria Carmela Motta, ohne Ortsangabe, 16.08.1920: «Die Holy Cross Mission in Moha-
leshoek muss zu Beginn von 1921 eröffnet werden, da der Heilige Vater ja gerade ftir diese
Station die Errichtung eines Noviziates für eingeborene Kandidatinnen bewilligte, und wir
unsere vieljährigen Postulantinnen nicht mehr länger als solche behalten können. Neueintritte

wären auch keine zu erwarten, solange die ersten nicht einmal befördert werden. Die
Missionspatres haben da begreiflich viel mitzureden und dringen auf baldige Einkleidung.»
Theresinas Vorgesetzte berichtet über diese Aufbauphase: «Die Gründung des

Eingeborenen-Schwestern-Noviziates der Kongregation, die für die Zukunft von grosser Bedeutung
sein wird, ist ihre [Theresinas, V.B.] Schöpfung. Sie hat den Anfang gemacht, hat auch ihre

Erfahrungen mit den damit verbundenen Schwierigkeiten verkostet.» (AIM, VI. 2b. 4. 36,

(wie Anm. 85)).
115

AIM, VI. 2a/3. 2. 62, Sr. M. Vincent an Generaloberin Maria Carmela Motta, St. Gabriel
(BL), 10.06.1922.

116 Siehe bspw.: AIM, VI. 2b. 3. 1, Bericht von Sr. Odila, Emmaus (BL), Januar 1923: «Wir
haben 3 Postulantinnen hier und drei oder vier andere möchten so gerne kommen. Aber
wie hart ist es doch bis die Basuto-Mädchen die Einwilligung der Eltern & Verwandten
bekommen! Elisabetha, ein ganz besonders gutes und geschicktes Kind ist schon öfters
daheim davon gelaufen, aber immer wieder heimgeholt worden. Jetzt darf sie gar nicht mehr
in unsre Schule kommen. Aber der liebe Gott wird sie auch daheim finden, wenn er sie zu
seinem hl. Dienste auserwählen und berufen will.»

117 Siehe bspw.: AIM, VI. 2a/3. 5. 227, Sr. Theresina an Generaloberin Maria Theresia Hen¬

gartner, Mekading (BL), 21.09.1925: «Von den Schwierigkeiten dieser Postulantinnen
(Kinder der zweiten Frau) wird ihnen lieb Mother Provincial berichtet haben. Ich hatte keine

Ahnung davon, da die Mädchen auf den Stationen aufgenommen wurden und auch dort



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 387

Stellung der Basuto-Schwestern. Die Menzinger Generaloberin sprach sich für
eine Art separierte Bewährungszeit aus und schlug vor

«[...]die Natives-Schwestern als Oblatinnen unserer Kongregation zu organisieren,
ohne Gelübde, aber mit festgelegten Statuten und mit der Aussicht auf Aufnahme
in unsere Kongregation, wenn sich die Oblatin 20-30 Jahre zuverlässig und treu
bewährt habe [...].»'ls

Sie begründete die Zurückhaltung damit, «[...] dass von Neubekehrten unmöglich

verlangt werden könne, was Abkömmlinge einer seit Generationen christlichen

Familie zu leisten vermögen.»"9 Gegen diese von einer gewissen
Geringschätzung geprägte Ungleichbehandlung protestierte der verantwortliche Bischof
Bonhomme heftigst120 und verwies dabei aufzahlreiche Beschwerden von schwarzen

Schwestern, welche sich von den Europäerinnen unfair behandelt und
bevormundet fühlten. Bonhomme warnte zudem vor Rassenkämpfen, die im Nachbarland

Südafrika das grösste Missionshindernis darstellten und nannte damit das

eigentliche Problem beim Namen: Die Eifersucht und das Superioritätsgefühl der

Missionarinnen, welche um ihre Stellung fürchteten und die Basuto lieber als

fromme Dienerinnen anstatt als gleichberechtigte Mitschwestern sahen. Die
Generaloberin versuchte, eine Eskalation zu verhindern und den verärgerten
Bischof zu besänftigen. Trotz Eingeständnissen erwog sie eine vollständige
Spaltung der Kongregation und blieb insgeheim weiterhin der Überzeugung,
dass die Fehler hauptsächlich auf Seiten der Basuto-Schwestern lagen.1

Eine Lösung des Problems zeichnete sich erst 1934 mit der Einigung
zwischen der Provinzialoberin und Bischof Bonhomme ab: Man kam zur Überzeugung,

dass eine Abtrennung des Eingeborenenzweiges für die Kongregation und
die gesamte Basutolandmission ein grosser Verlust darstellen würde und
bestimmte neue Richtlinien, welche die Gleichstellung aller Schwestern (zum
Beispiel in Kleidung und Gebetsvorschriften) definierten. Die europäischen Schwes-

119

120

arbeiteten. [...] So kurz vor der Einkleidung. Was nun werden wird?» Das Problem wurde
vorerst durch römische Dispensen gelöst: Siehe AIM, VI. 2a/3. 5. 235. Provinzialoberin Sr.

Marguerita Marie an Generaloberin Maria Theresia Hengartner, Mekading (BL), 05.10.
1925: «[...] Liste der Postulantinnen, die Dispens brauchen von Rom weil Kinder 2. Frau.
Eltern waren bei Geburt noch Heiden, bei diesen sei eine 2. Frau noch erlaubt. Die Kinder
wären also nach Basuto-Gesetzen nicht unehelich.»
AIM, XI. 10.2.61, Generaloberin Maria Theresia Hengartner an Sr. Theresina, Menzingen,
01.12.1931.
AIM, XI: 10.2.61 (wie Anm. 118).
Er verlangte, dass die Native-Schwestern als «real sisters oft he Holy Cross Congregation»
angesehen werden (siehe AIM. XL 10.2.61 (wie Anm. 118).
Siehe AIM, XL 10. 1/a. 22, Generaloberin Maria Theresia Hengartner an Provinzoberin Sr.

Dominic, Menzingen, 07.03.1934: «Und lassen sie sich ja nicht zu sehr niederdrücken wegen

den Schwierigkeiten in Basutoland. Wenn die dortigen Oberschwestern und die anderen

Schwestern jetzt einen freundlicheren Ton und namentlich mehr Zuvorkommenheit
gegen die Wünsche der Priester zeigen, werden Mgr. Bonhomme und Rev. Father Paquet
sich auch bald überzeugen, dass die Fehler mehr auf Seiten der schwarzen Schwestern
liegen und auch für unsere Rechte eintreten. Aber vorerst heisst es schon, das Beste ihrerseits

zu tun, um die Vorurteile zu überwinden.»



388 Valentin Beck

tern sollten ausserdem vermehrt lernen, die Eigenheiten der Basuto-Kultur zu
verstehen und akzeptieren. Eine Hilfestellung dazu bot Schwester Roswithas
«Anweisung zur rechten Behandlung der Eingeborenen».122 Obwohl an das

unkritische westliche Superioritätsgeftihl ihrer Zeit gebunden, werden darin in

respektvoller Weise die positiv und negativ empfundenen Charaktereigenschaften
der Basuto beschrieben. Bemerkenswerterweise werden die als verdorben

wahrgenommenen Merkmale auf europäische Einflüsse zurückgeführt. Für den

Umgang mit den Basuto wird zur Nachsicht und Geduld geraten. Betont wird ausserdem

die Notwendigkeit, sich intensiv mit der Kultur der Eingeborenen
auseinanderzusetzen. Damit trifft Schwester Roswitha ein zentrales Element ftir die Phase

der Vertiefung und der Kirchenpflanzung, in der sich die zweite Generation von
Missionarinnen befand. Diese begriffen in den Folgejahren immer mehr, dass die
Basuto-Schwestern für die Konsolidierung der Missionsarbeit notwendig waren.
So berichtet die Provinzialoberin 1934: «Nicht die Arbeit unter den Schwarzen,
nicht einmal die Schulen, sondern die Heranbildung von Native Menzinger
Schwestern zur Bekehrung ihrer Stammesgenossen, ist unsere Hauptaufgabe in
Basutoland.»123 Was für viele Missionarinnen zunächst als lästige Nebenerscheinung

empfunden worden war, rückte nun also ins Zentrum ihrer Aufgabe.
Trotz bleibender Vorbehalte einiger weisser Schwestern und dem Widerstand

von Angehörigen124 wurden in den nächsten Jahren zahlreiche schwarze
Novizinnen aufgenommen und zu Lehrerinnen ausgebildet. Diese (auch intellektuelle)
Aufwertung der schwarzen Kongregationsmitglieder führte zu einer grösseren
Akzeptanz seitens der Europäerinnen. Dies und die Tätigkeit der Basuto-Schwestern

unter ihrem Volk waren zentrale Voraussetzungen für das weitere Wachstum
der Menzinger Mission in den kommenden Jahrzehnten. Insbesondere während
und nach dem Zweiten Weltkrieg und dem damit verbundenen weitgehenden
Ausbleiben europäischer Schwestern sicherte der einheimische Nachwuchs, die
personelle Versorgung. Diese Verschiebung von europäischen hin zu Basuto-
Schwestern war das Vorzeichen, unter welchem in noch stärkerem Masse die
zweite Jahrhunderthälfte stehen sollte. Das Eingeborenennoviziat wurde ftir die
weitere Mission und die Inkulturation von aller grösster Bedeutung. Es war der

wichtigste Schritt von der Basutolandmission hin zur Kirche von Basutoland und
sichert bis heute das Fortbestehen der Menzinger Kongregation im Land.

Nach dem letzten Kraftakt des Noviziatsaufbaus sollte Schwester Theresinas

Lebensenergie schwinden: In der Zeit der Auseinandersetzungen um die Native-
Schwestern gab sie die Leitung aus gesundheitlichen Gründen ab. 1931 erlebte
sie noch, wie die neue Generaloberin Theresita Hengartner während einer Visita-

Siehe AIM, XL 10/1. 3. 3. Sr. M. Roswitha: Anweisung zur rechten Behandlung der
Eingeborenen, 1934.

AIM, XI. 10. la. 39, Provinzialoberin Sr. Dominic an Generaloberin Maria Theresita
Hengartner, ohne Ortsangabe, 25.09.1934.
Siehe bspw.: AIM, XL 11. 2a. 31, Sr. M. Juliana an Generaloberin Maria Theresia Naegeli,
ohne Ortsangabe, 20.11.1938: «Then there are 8 Aspirants, they could be more, but you
know the trouble in Basutoland, they are always fetched back again; it is very difficult for
them to get free, though there would be many vocations.»



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 389

tionsreise ihr Lebenswerk von insgesamt acht Missionsstationen in Basutoland

besichtigte. 1933 konnte sie auch noch ihr 25-jähriges Basutoland-, sowie das

50-jährige Profess-Jubiläum feiern. Als Theresina am 4. Oktober desselben Jahres

starb, läuteten im ganzen Land die Trauerglocken der Kirchen, von denen sie

die meisten selber mit aufgebaut hatte. Vielen getauften Basuto und insbesondere
den Menzinger Schwestern selbst war mit ihr wohl auch eine Art Mutter- und

Identifikationsfigur verloren gegangen.125 Die Provinzialoberin schrieb 1935 in
ihrem Missionsbericht:

«Ich glaube, es ist keine Übertreibung festzustellen, dass Sr. Theresina grossen-
teils den Grund gelegt hat zum herrlichen Aufblühen des Missionsgeistes: Dies in
erster Linie in Basutoland selbst, und vielleicht auch indirekt auf all unseren Posten,

und zwar durch ihren Seeleneifer, ihre Begeisterung, ihre unermüdliche
Opferfreudigkeit und, man möchte sagen, ihr Missionsgenie. Denn ein Genie war Sr.
Theresina, und deshalb wirkte sie so magnetisch auf ihre Umgebung, besonders auf die
Schwestern, denen sie sozusagen von dieser ihr eigenen Gottesgabe mitteilte.»'26

Theresinas Charisma und Tatkraft stellten also für ihre Mitschwestern nicht nur
ein Vorbild dar, sondern standen für viele Missionarinnen auch als Paradigma
für ein Missionsverständnis, das fernab von politischem Machtkalkül oder
berechnendem Kulturimperialismus im persönlichen Glauben und in der tiefen
inneren Überzeugung von der Erlösungsbedürftigkeit der aus der eigenen religiösen

Prägung heraus selbstverständlich als defizitär verstandenen nichtchristlichen
Welt begründet lag.

Fazit

Schwester Theresina Bessmers Biographie und die Anfange der Menzinger Mission

in Basutoland zeigen freilich nur einen kleinen Ausschnitt aus der katholischen

Missionsgeschichte. Trotzdem kann uns dieses Einzelschicksal und seine

Kontextualisierung Aufschluss geben über einige Aktionsmotive einzelner Mis-
sionsfiguren, religiöser Gemeinschaften und der mittragenden Gesellschaften.
Dazu gehört vor allem die im europäischen Milieukatholizismus beheimatete

Frömmigkeitsbewegung des späten 19. Jahrhunderts und die damit verbundene

Bereitschaft, aktiv an der Verbreitung des Christentums mitzuwirken. Dieses
stellte im damaligen Verständnis eine unumgängliche Bedingung für die individuelle

Heilserlangung dar. Zusammen mit den neu aufgebauten Organisationsstrukturen

ist es diese religiöse Erneuerungsbewegung, welche die Kongregationen
als frische Kräfte und wichtige Träger der neu gewonnenen katholischen Identität
entstehen und aufblühen Hess. Die neuen religiösen Gemeinschaften besassen

wiederum die notwendige personelle und infrastrukturelle Potenz für einen nie
dagewesenen Aufschwung der katholischen Mission. Viele Schweizer Missiona-

Ihre Biographin berichtet etwas pathetisch über Theresinas Bestattung: «Eine so ungeheure
Menge des Volkes, wie das Basutoland sie noch nie gesehen, versammelte sich in der
Mission, um der grossen Wohltäterin die letzte Ehre zu erweisen.» (Metzler, Das Missionstheresli

(wie Anm. 93), 31
126

AIM, VI. 2b. 4. 36 (wie Anm. 85).



390 Valentin Beck

rinnen und Missionare waren wie Schwester Theresina im katholischen Milieu
beheimatet. Diese ganzheitliche lebensweltliche Verwurzelung prägte ihr religiöses

Sendungsbewusstsein und war damit die ideologische Voraussetzung fur ihr
missionarisches Tun.

Als Mittel zur Erreichung ihres Primärzieles, der Glaubensvermittlung, entfalteten

die Missionskongregationen in Übersee dieselben seelsorgerischen und
karitativen Dienste wie in Europa. Damit war in der kolonial-imperialistischen
Phase des späten 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts bei vielen Missionaren
ein Selbstbewusstsein verbunden, welches vom Gefühl der geistigen, kulturellen
und vor allem religiösen Überlegenheit und der Überzeugung der unbedingten
Erlösungsbedürftigkeit aller NichtChristen geprägt war. Den Völkern, welche als

«in der Finsternis des Heidentums»127 sitzend betrachtet wurden, müsste zu
deren Wohl das «Licht des Evangeliums»1" gebracht werden. Aus der technischen
Dominanz des Westens wurde von vielen Missionaren (und nicht selten auch von
den Missionierten selbst)129 kritiklos auf eine kulturelle und religiöse Überlegenheit

geschlossen. In seinem Selbstverständnis agierte der Missionar als «Vater
seiner Herde»130, die Schwestern verstanden sich als «Mütter [ihrer] Schützlinge»131.

Die zu Missionierenden oder bereits Missionierten wurden bevormundend
als unreife schütz-, hilfs- und führungsbedürftige «grosse Kinder»132 betrachtet.

Wie die politischen und wirtschaftlichen Systeme sollte auch das Modell des

europäischen Christentums einfach auf die afrikanische Gesellschaft übertragen
werden. Konzeptionelle Unterschiede der religiösen Vorstellungen wurden dabei

oft vernachlässigt.13j Dass die Mission zunächst vielerorts als unvorbereitetes
und wenig reflektiertes «Drauflospredigen»134 bezeichnet werden muss, rührte
teilweise sicherlich auch von einer konfessionellen Konkurrenzsituation her, war
aber vor allem Ausdruck eines enthusiastischen, religiös motivierten Sendungs-
bewusstseins. Die Missionare und Missionarinnen verstanden mit der Zeit, dass

sich die christliche Botschaft nur mittels eines tragenden sozialen Netzes
bleibend verankern Hess. Effizientestes Mittel dafür stellte das Schulwesen dar. Da
die Kolonialregierungen es oft nicht schafften, oder es aus machtpolitischen

Werner Wienecke, Die Bedeutung der Zeit in Afrika. In den traditionellen Religionen und
in der missionarischen Verkündigung, in: Walter J. Hollenweger/Jan A. Jongeneel/Richard
Friedli/Theo Sundermeier (Hg.), Studien zur interkulturellen Geschichte des Christentums,
Bd. 81, Frankfurt a.M. 1992,41.
Wienecke, Die Bedeutung der Zeit in Afrika (wie Anm. 127), 4L
Siehe bspw.: Casalis, My Life in Basuto Land (wie Anm. 70), 183: Ein Basuto-Häuptling
bewundert einen Missionar: «<My heart is full with joy> replied the chief; <your words are

great and good. It is enough for me to see your clothing, your arms, and the rolling houses
in which you travel, to understand how much intelligence and strength you have.»)
Neill, Geschichte der christlichen Missionen (wie Anm. 16), 277.

AIM, VI. 2a/3. 2. 92, Sr. Maria Vincent an Generaloberin Maria Carmela Motta, Samaria
(BL), 23.11.1922.
AIM VI. 2b. 4. 35, Vergissmeinnicht, September 1935, 207.
So zum Beispiel, dass es in vielen traditionellen afrikanischen Religionen weder eine

systematische Gotteswissenschaft, noch eine strikte Trennung zwischen dem Diesseits und
dem Jenseits gab.
Siehe Von Paczensky, Teurer Segen (wie Anm. 16), 171.

130

131



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 391

Überlegungen bewusst vermieden, den Bildungsstand der eingeborenen
Bevölkerung zu heben, fiel diese Aufgabe vielerorts den Missionen zu. Anfängliches
Ziel des Eingeborenenunterrichtes war jedoch nicht die Heranbildung einer

Bevölkerung, welche ihr politisches Schicksal einst selbst in die Hand nehmen

sollte, sondern die Erziehung einer frommen Arbeiterschicht, die sich gegenüber
ihren Erziehern, aber auch gegenüber den Kolonialherren loyal verhalten sollte.
Das Ideal einer vermeintlich möglichen Hineinerziehung in die westliche Kultur
entsprang der Überzeugung der Nichttrennbarkeit von europäischer Kultur und
abendländischem Christentum: Demgemäss müssten die «Barbaren erst zu
Menschen»133 erzogen werden, bevor sie zum Christentum fähig waren. Verlockend
war dabei der Gedanke, in der «Heidenmission» die in Europa begangenen Fehler

zu vermeiden und so von Grund auf eine moralische und christliche
Idealgesellschaft schaffen zu können.136

Als weitere Fäden des sozialen Netzes wurden medizinische Institutionen
errichtet. Wenn die Eingeborenen auch nicht in jedem Fall am Glauben der
Weissen interessiert waren, war die faktische Überlegenheit ihrer Heilkunst doch
faszinierend und anziehend. Dazu kam die Vermittlung von handwerklichem und
landwirtschaftlichem Knowhow, welches den Glauben an eine geistige und
religiöse Überlegenheit des Westens ebenfalls förderte. Die Missionsstationen
entwickelten sich mit ihrem breiten Angebot zu anziehenden Zentren des sozialen
Wandels. Das Christentum wurde zum Symbol, ja zum Statussymbol einer neuen
sozialen Identität und bot in der kolonialen Gesellschaft die Möglichkeit des

Aufstiegs unabhängig von traditionellen Herrschaftsstrukturen. Die gültigen
sozialen Strukturen wurden aufgebrochen und die Karten neu gemischt. Dabei ist
festzustellen, dass der aktive Eingriff in die fremde Kultur, soweit er für eine

nachhaltige Christianisierung von Nöten schien, vom Missionspersonal meist
kritiklos und unreflektiert vollzogen wurde. Am Beispiel Basutoland zeigt sich,
wie irreversibel verändernd sich dieser Eintritt einer technisch überlegenen Kultur

in eine Gesellschaft ausgewirkt hat: Das bestehende soziale und kulturelle
Gefuge wurde aufgebrochen, teilweise zerstört und mit europäisch-christlichen
Vorstellungen durchtränkt. Dieser Wandel besass freilich ein grosses
Konfliktpotenzial.137

Das jeweilige Verhalten der Missionare gegenüber den potenziellen Neuchristen

war stets von individuellen Haltungen und biographischen Zusammenhängen
abhängig und wurde weder zentral gesteuert noch von einer einheitlichen Ideolo-

135

136
Gründer, Christliche Heilsbotschaft und weltliche Macht (wie Anm. 17). 11.

Siehe Von Paczensky, Teurer Segen (wie Anm. 16), 86-147; sowie: Gründer, Welteroberung

und Christentum (wie Anm. 15). 576; sowie: Neill, Geschichte der christlichen Missionen

(wie Anm. 16), 276: Kardinal Lavigerie. Kämpfer gegen das Sklaventum, erbaute für
freigekauften Kinder ganze christliche Siedlungen, in denen genaue Regeln zu befolgen
waren, aber auch die Annehmlichkeiten westlicher Zivilisation geboten wurden. Diese so

genannten Christendörfer sollten den Kern der zukünftigen afrikanischen Kirche bilden.
Das Konfliktpotenzial zeigt sich zum Beispiel im teilweise konfliktreichen Verhältnis der
Mission zu lokalen politischen und religiösen Autoritäten, dem entstehenden Generationenkonflikt,

den Auseinandersetzungen zwischen Internationalisten und Afrikanisten und dem
beschriebenen problematischen Loslösungsprozess von Basuto-Novizinnen.



392 Valentin Beck

gie beeinflusst. (Macht-) politische Intensionen fehlten da gänzlich, wo vorwiegend

aus religiöser Motivation gehandelt wurde. Dieses Selbstverständnis
widerspiegelt der anfangs zitierte Brief einer Missionarin: «Wenn wieder eine Seele

für's göttliche Herz gewonnen ist, da jubiliert das eigene Herz. Je länger man in
der Mission ist, desto heisser wird das Verlangen nach Seelen - das nie ganz
gestillt werden kann.»138 Trotzdem müssen in der Missionskonzeption vieler
Missionare und Missionarinnen und in ihrem Blick auf die fremden Kulmren und

Religionen ein Superioritätsgefühl angenommen werden, mit dem meist ein
Interesse an der Erhaltung einer hierarchischen Trennung zwischen (westlichen)
Herren und (neu missionierten) Knechten verbunden war. Es zeigt sich im
Weiteren, dass der Missionsverlauf trotz der jeweiligen Prägung durch die einzelnen
Akteure in starkem Masse immer auch von den äusseren politischen und sozialen139

Bedingungen sowohl auf regionaler (beispielsweise Interaktion mit den

Lokalherrschern) als auch auf weltgeschichtlicher Ebene (beispielsweise
Weltkriege als Missionshindernis) abhängig war. In den konkreten Folgen der christlichen

Mission für die betroffenen Gesellschaften besteht eine oft übersehene
Dialektik.140 Einerseits werden ihre traditionellen sozialen und kulturellen
Stützen eingerissen und es kommt insbesondere im religiösen Bereich zu einer
eigentlichen Zerstörung der Tradition. Andererseits tritt das Christentum auch

mit der einheimischen Kultur in Interaktion, übernimmt von ihr einzelne
Elemente und erhält Teile davon, welche im Zuge einer rein ökonomischen und

machtpolitischen europäischen Expansion verloren gegangen wären. Dazu gehören

neben musikalischen und künstlerischen141 vor allem sprachliche Aspekte.142

Siehe AIM, VI. la/1, la. 20, Srs. Maria Paulina/Maria Carlotta/Maria Aquilina an Generaloberin

Maria Carmela Motta, St. Gabriel (BL), 15.06.1920.
Befindet sich ein militärisch-autoritär organisiertes Volk zum Beispiel in einem identitäts-
stiftenden Abwehrkrieg, oder herrschen innerhalb einer Nation ethnische Auseinandersetzungen,

bei denen die europäischen Missionare teilweise einer Partei zugeordnet werden
(bspw. in Südafrika) wird der christlichen Mission der Zugang erheblich erschwert.
Entsteht andererseits in einer traditionell «demokratischen» und homogenen Gesellschaft
(bezogen auf das Mitspracherecht männlicher Erwachsener innerhalb eines Clans) ein sich
verstärkendes Machtgefälle, bei dem ein Teil der Bevölkerung unterdrückt wird, sind die
Chancen ftir eine «christliche Revolution» als Neumischung der sozialen Karten grösser
(bspw. Basutoland).
Siehe Mariano Delgado, Die Missionsgeschichte auf der Anklagebank. Zum religionspädagogischen

Umgang mit der Verquickung von Mission und Kolonialismus, in: Engelbert
Gross/Klaus König (Hg.), Religiöses Lernen der Kirchen im globalen Dialog. Weltweit
akute Herausforderungen und Praxis einer Weggemeinschaft für Eine-Welt-Pädagogik,
Münster 2000, 317 f.

Siehe bspw.: AIM, IX. 3. 8. 6, Voix de Basutoland, Mai-Juli 1957, 16-18: Bericht über
«Art inigene chrétien».
Durch das Drucken religiöser und profaner Literatur verschriftlichte die Mission einheimische

Sprachen und trag so zu deren Weiterentwicklung und damit eventuell auch zu ihrer
Bewahrung bei. Siehe dazu: AIM, XL 11. 4a. 7 (wie Anm. 55): «For about 3-4 years I was
working on Sesuto Meditations. There is not yet any book printed in Sesuto where one
could take the meditations from. I simply started to work out my own just for our Novices.»;

sowie: AIM VI. 2b. 3. 43, Grasse aus dem Mutterhaus, November 1931, 26: «Wäh-



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 393

Es war vor allem die grundsätzlich global ausgerichtete katholische Ekklesiolo-
gie, welche für die Integration von Kulturgut eine relativ grosse Offenheit
ermöglichte.143 Im Missionsaufruf des Apostolischen Schreibens «Maximum illud»
(1919) betonte Benedikt XV. den «Eigenwert fremder Mentalitäten» und forderte

weitere Inkulturations-Bemühungen, wozu auch die Ausbildung eines
einheimischen Klerus zählte. Damit war ein wichtiger Schritt für das neue
Missionsverständnis des 20. Jahrhunderts gemacht: Das neue missionarische Ideal war
nicht mehr die Taufe möglichst vieler «Heiden» durch europäische Hand, sondern

die Pflanzung selbstständiger Triebe der katholischen Kirche.
Trotz der Superioritätshaltung des missionarischen Eindringens lassen sich

gegenüber einem rein politisch-imperialistischem Denken Unterschiede
feststellen: Während letzteres in den neu gewonnenen Gebieten und deren Bevölkerung

vor allem ein Expansionspotenzial der politischen und wirtschaftlichen
Macht sah, besass die Mission zumindest die ideologischen Voraussetzungen,
um die theologisch begründete grundsätzliche Gleichwertigkeit aller Menschen
und den christlichen Glauben als mögliches verbindendes Element zwischen den

Kulturen zu betonen. Dass diese hehre Überzeugung keineswegs bei allen
Missionarinnen selbstverständlich vorhanden war, zeigte der Blick auf die
Auseinandersetzungen um die ersten schwarzen Menzinger Schwestern. Entscheidenden
Anteil an der mehr und mehr positiven Bewertung des Fremden hatte die zunehmend

differenzierende Inkulturationsbereitschaft der katholischen Mission.
Zwischen der philanthropisch begründeten Hochschätzung fremder Kulturen und
einem missions-imperialistischem Überlegenheitsgefuhl lässt sich eine facettenreiche

Grauzone und ein dialektisches Verhältnis beobachten, welches für ein

differenziertes Urteil immer wieder im Einzelfall untersucht werden muss.

rend der heiligen Messe singen die schwarzen Schwestern und das Volk Sesuto-Lieder.

[...] Dann: Sesuto-Predigt»; sowie: AIM, IX. 3. 8. 6 (wie Anm. 141), 23f: «[...] fondée à

Mazenod l'Association catholique des écrivains sésotho [...] s. Exe. Mgr. J. D. Des
Rosiers, évêque de Maseru, prononça le premier discours sur l'importance d'une littérature
franchement catholique. Le R. P. A. McComber, provincial, signal le rôle que les premiers
oblats avaient joué dans la création d'une littérature catholique Sesotho au Basutoland. Le
R. P. M. Ferragne, organisateur, expliqua le but de l'Association: promouvoir la composition

et la distribution de volumes Sesotho, dans les domaines religieux, scientifiques,
profanes, scolaires, sociologiques, etc. [...] recrutement et formation d'écrivains foncièrement

catholiques, formation d'une Académie Sesotho et développement du goût de la
lecture chez nos gens. [...] 250 volumes ou brochures Sesotho publiés par les catholiques
depuis 1865.»
Siehe dazu: Delgado, Missionstheologische und anthropologische Gemeinsamkeiten und
Unterschiede zwischen Katholiken und Protestanten im Entdeckungszeitalter (wie Anm.
22), 108-111. Daneben muss auch festgestellt werden, dass nicht nur das Christentum
Elemente der missionierten Kultur integriert, sondern auch diese durch die Begegnung mit der

neuen Religion nachhaltig beeinflusst wird. So werden insbesondere in vielen Ländern
Afrikas die Vorstellung der Allmächtigkeit Gottes, sowie die Form des direkten Bittgebetes
an ihn übernommen. Mancherorts entwickeln charismatisch-prophetische Figuren synkre-
tistische Zwischenformen und suchen damit den Weg eines vom Abendland unabhängigen
Christentums.



394 Valentin Beck

Insgesamt scheint die katholische Mission in der untersuchten Epoche keine
rein machtpolitische Angelegenheit gewesen zu sein, die ausschliesslich auf der
taktischen Landkarte geplant und gesteuert wurde, sondern auch ein direktes,
wenn auch einseitig initialisierten Aufeinandertreffen von Akteuren mit
unterschiedlichen religiösen Hintergründen. Für einen nachhaltigen Christianisie-

rungsprozess brauchte es nicht nur ein Angebot von politischen oder sozialen
Vorteilen, sondern sowohl die Integration lokaler kultureller Elemente, als auch

das religiös motivierte karitative Charisma einzelner Persönlichkeiten wie
Schwester Theresina, die damit von ihren Mitschwestern, aber auch von vielen
Basuto als authentisches Zeugnis für die von ihr verkündete Botschaft
wahrgenommen werden konnte.

Das Kreuz des Südens - Der Aufschwung der katholischen Mission zwischen 1850 und 1950
am Beispiel der Menzinger Schwestern vom Heiligen Kreuz in Basutoland

An den religiösen, sozialen und politischen Voraussetzungen und dem konflikt-, aber auch
erfolgreichen Aufbauprozess der Menzinger Basutoland-Mission zeigt sich, dass die kraftvolle
Revitalisierung der katholischen Mission in der Phase der Wiedererstarkung Roms zwischen
1850 und 1950 ihre lokalen Wurzeln in der wiedererwachenden Volksreligiösität und den
damit verbundenen Kongregationsgründungen hat. Diese Kongregationen stellten die personellen

und infrastrukturellen Ressourcen zur Verfügung, ohne welche die gewaltigen
Missionsunternehmungen nicht möglich gewesen wären. Insbesondere an den biographischen
Voraussetzungen der Missionarinnen wird sichtbar, dass der Missionsprozess kein rein machtpolitisches

Geschehen ist, über das auf der taktischen Landkarte entschieden wird, sondern immer
auch ein, wenn auch einseitig initialisiertes, direktes Aufeinandertreffen einzelner Menschen
mit unterschiedlichen religiösen Hintergründen bedeutet. Bei dieser Begegnung lässt sich im
Verhalten der Missionarinnen zwischen der theologisch begründeten Gleichwertigkeit aller
Menschen und missionsimperialistischem Superioritätsgehabe eine ambivalente Grauzone
beobachten, welche immer wieder im Einzelfall beurteilt werden muss. Ausserdem zeigt sich an
den verschiedenen Phasen des Aufbauprozesses der Übergang von der Mission zur Kirchen-
pflanzung, ftir den insbesondere die konfliktreiche Integration einheimischer Schwestern von
Bedeutung ist.

Le redressement de la mission catholique entre 1850 et 1950. L 'exemple des sœurs de la Sainte
Croix de Menzingen dans le Basutoland

Les conditions religieuses, sociales et politiques et le processus de développement, conflictuel
et prospère à la fois, de la Mission de Menzingen au Basutoland démontrent que la puissante
revitalisation de la mission catholique lors de la reprise de force de Rome entre 1850 et 1950
s'enracinait dans le réveil de la religiosité populaire et dans la fondation de congrégations lui
étant liée. Ces congrégations mirent à disposition les ressources personnelles et infrastructu-
relles indispensables aux extraordinaires entreprises missionnaires. Les parcours biographiques
des missionnaires démontrent que le processus missionnaire n'était pas qu'une question de

pouvoir politique, déterminé tactiquement sur une carte, mais toujours aussi de rencontre
personnelle entre individus - certes, initiée d'un seul côté - venant d'horizons religieux différents.
Lors de cette rencontre, le comportement des missionnaires tanguait entre conviction théologique

de l'égalité de tous les êtres humains et attitude de supériorité missionnaire impérialiste.
Cette zone d'ombre ambivalente se doit d'être étudiée au cas par cas. Les différentes phases du

processus de développement de la Mission illustrent sa transition vers l'implantation de l'Eglise,

passage particulièrement marqué par l'intégration conflictuelle des sœurs autochtones.



Mission der Menzinger Schwestern in der Blütezeit des Katholizismus 395

The Holy Cross Sisters of Menzingen in Basutoland, an example of the Revitalization of
Catholic Missions between 1850 and 1950

During the period of Roman Catholic re-strengthening from 1850 to 1950, the energetic
revitalization of the Catholic Mission had local roots in the re-awakening of public piety which led to
the establishment of new congregations. This is shown by the religious, social and political
background to the successful development of the Menzingen Basutoland Mission, despite the

many conflicts involved in this process. These congregations provided the personnel and
infrastructure resources without which these powerful missionary undertakings would have been

impossible. In particular, the biographies of the missionaries make it clear that the missionary
process is not purely a power-political event, planned on a tactical map; although it is initiated
by only one of the parties, it always involves a direct encounter between individuals with different

religious backgrounds. The missionaries' attitudes and behaviour reveal an ambivalence in
such encounters between the theological belief in the equality of all humans and an imperialistic

superiority, so that missionary demeanour must always be judged on an individual basis.
The various phases of development of the mission reveal the transition from Mission to Propagation

of the Church. In this transition the integration of the indigenous sisters is particularly
important, a process which gave rise to considerable conflict.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords
19. und 20. Jahrhundert - 19C"K et 20C"K siècles - 19th und 20th century, Katholische Mission -
mission catholique - Catholic Mission, Missionsaufschwung - revitalisation missionaire -
Revitalization of the Mission, Kirchenpflanzung, Inkulturation - implanation de l'Eglise,
inculturation - Church Planting. Inculturation. Kongregationsgeschichte - histoire congre -
galionnelles - History of Congregations, Menzinger Schwestern vom Heiligen Kreuz - sœurs
de la Sainte Croix de Menzingen - Holy Cross Sisters of Menzingen, Missionsbiographie -
biographie missionnaire - Mission Biography, Frauengeschichte - histoire des femmes -
Women's history, Basutoland, Südafrika - Afrique du Sud - South Africa.

Valentin Beck. lie. theol.. Assistent an der Professur für Kirchengeschichte der Theologischen
Fakultät der Universität Luzem.




	Das Kreuz des Südens : der Aufschwung der katholischen Mission zwischen 1850 und 1950 am Beispiel der Menzinger Schwestern vom Heiligen Kreuz in Basutoland

