
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft : der
judenmissionarische "Verein der Freunde Israels" 1870 bis 1945

Autor: Metzger, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen
und Judenfeindschaft: Der judenmissionarische
«Verein der Freunde Israels» 1870 bis 1945

Thomas Metzger

«Israels Sünde und Fehler [ist], dass es bis auf den heutigen Tag nicht einsehen
will, dass es nur durch den Glauben an Jesum, den vollkommenen Knecht Gottes,
tüchtig werden kann wahrhaftig Gottes Knecht zu werden [...]. Helfen wir also,
beten und arbeiten wir, dass die Decke von Israels Angesicht weggenommen
werde, dann wird das Reich Gottes kommen.»1

An dieser heilsgeschichtlich-antijudaistisch geprägten Passage aus der Zeitschrift
«Freund Israels» des Jahres 1876 lässt sich exemplarisch zeigen, weshalb sich
der Basler «Verein der Freunde Israels» zum Ziel setzte, auf die Bekehrung der
Juden zum Christentum hinzuwirken: Er versprach sich durch die Konversion
der Juden die Ankunft des «Reich Gottes». Mit seinem judenmissionarischen
Impetus nahm der «Verein der Freunde Israels» eine spezielle Stellung im
Schweizer Protestantismus ein. Einerseits brachte das zentrale und mit chiliasti-
schen Erwartungen versehene Postulat einer fortdauernden göttlichen Erwählung
und einer Konversion Israels in der Theologie des Vereins diesen in eine potentielle

Aussenseiterstellung im Protestantismus. Zum anderen zeichnete die
thematische Fokussierung auf das Judentum und die damit verbundene konstitutive
Selbstverortung im Verhältnis zum Judentum den Verein gegenüber anderen
protestantischen Kreisen aus.2

Der Knecht Jehova's, in: Freund Israels 3.2 (März 1876), 25-32, 32. «Freund Israels» wird
künftig in den Quellenangaben mit FI, abgekürzt.
Der judenmissionarische «Verein der Freunde Israels» war bisher kaum Gegenstand der
historischen Forschung. Eine Ausnahme stellt die aufschlussreiche Studie von Sara Janner zur
Gründungsphase des Vereins und zu früheren judenmissionarischen Bestrebungen in Basel
dar: Sara Janner, Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Ein
Forschungsbericht, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, 104 (2004), 31-
81. Für die Geschichte des Vereins ist zudem auf die drei von der Vereinigung publizierten
Festschriften zu verweisen, wobei aber die Publikationen zum 50jährigen und 100jährigen
Jubiläum noch stark judenmissionarisch geprägt sind. Die 1980 erschienene Festschrift zum
150. Geburtstag des Vereins widerspiegelt den in der Zwischenzeit eingetretenen Wandel in
der judenmissionarischen Intention der Vereinigung: Johannes Schnell, Der Verein der
Freunde Israels zu Basel. Seine Entstehung und seine Arbeit während fünfzig Jahren. Basel

SZRKG, 104(2010), 335-363



336 Thomas Metzger

Die Analyse der im hohen Masse ambivalenten «Judenbilder» der «Freunde
Israels» offenbaren eine komplexe Verschränkung von christlichem Sendungs-
bewusstsein, Superioritätsdenken und heilsgeschichtlich motiviertem Interesse

am Judentum mit der (Re)produktion diverser antijudaistischer und modern-antisemitischer

Diskurse. Im Folgenden wird für den Zeitraum von 1870 bis 1945

anhand der Zeitschrift «Freund Israels» analysiert, worin das Interesse des

Missionsvereins gegenüber dem Judentum begründet lag und welche Bilder «der
Juden» konstruiert und portieri wurden. Der Fokus liegt hierbei auf den Verschrän-

kungen mit antisemitischen Diskursen, deren inhaltlichen Verschiebungen und

deren wechselnder Intensität im Untersuchungszeitraum.

Die Gründung des Vereins im Kontext der protestantischen Judenmission in
Europa

Die frühen Wurzeln der protestantischen Judenmissionsvereine im deutschsprachigen

Raum liegen im Pietismus. Dies verwundert nicht, denn wie der Kirchen-
geschichtler Johannes Wallmann betont, gebe es keinen Pietismus, für welchen die

Hoffnung auf die Rettung Israels nicht eine Rolle spielen würde.3 Wichtige
Impulse für die Herausbildung organisierter Vereine gingen schliesslich von den

missionsbegeisterten evangelischen Erweckungsbewegungen aus.4 Seit Beginn
des 19. Jahrhunderts entstanden vor allem in Grossbritannien, Deutschland, Skan-

1881; August Gerhardt, Hundert Jahre Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930, hg.
im Auftrage des Komitees des Vereins der Freunde Israels, Basel 1931; Thomas Willi (Hg.),
Der Verein der Freunde Israels 150 Jahre. Schweizerische Evangelische Judenmission.
Stiftung für Kirche und Judentum, Basel 1980. Darin vor allem: Thomas Willi, Die Geschichte
des Vereins der Freunde Israels in Basel. 10-75.
Johannes Wallmann, Der alte und der neue Bund. Zur Haltung des Pietismus gegenüber den

Juden, in: Geschichte des Pietismus, Bd. 4: Glaubenswelt und Lebenswelten, hg. von Hart-
mut Lehrmann, Göttingen 2004, 143-165, 145. Für die Haltung des Pietismus zum Judentum
siehe zudem: Martin Schmidt, Judentum und Christentum im Pietismus des 17. und 18.

Jahrhunderts, in: Kirche und Synagoge. Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden, hg.

von Karl Heinrich Rengstorf/Siefgried von Kortzfleisch, Bd. 2, Stuttgart 1970, 87-128;
Christiane Dithmar, Zinzendorfs nonkonformistische Haltung zum Judentum, Heidelberg
2000. Quellentexte mit einem erläuternden Nachwort von Peter Vogt bietet zudem:
Zwischen Bekehrungseifer und Philosemitismus. Texte zur Stellung des Pietismus zum Judentum,

hg. von Peter Vogt, Leipzig 2007. Bekehrungsbemühungen gab es allerdings nicht erst
seit dem frühen Pietismus. Diesbezügliche Tendenzen existierten beispielsweise auch in der
lutherischen Orthodoxie. (Wallmann, Der alte und der neue Bund, 158.)
Für den inneren Zusammenhang zwischen Pietismus und den europäischen Erweckungsbewegungen

siehe u.a.: Hartmut Lehmann, Religiöse Erweckung in Gottferner Zeit. Studien
zur Pietismusforschung, Göttingen 2010: Ulrich Gabler, <Erweckung> - Historische Einordnung

und theologische Charakterisierung, in: ders., <Auferstehungszeit>. Erweckungspredi-
ger des 19. Jahrhunderts. Sechs Porträts, München 1991, 161-186; ders., Art. <Erweckungs-
bewegung), in: Evangelisches Kirchenlexikon, Bd. 1, Göttingen T986, 1081-1088;
Friedrich-Wilhelm Graf, Art. <Erweckungsbewegungen. I. Erweckungsbewegungen in Europa),
in: Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 2, Tübingen41999, 1490-1495.



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 337

5dinavien und etwas später in den USA zahlreiche Judenmissionsvereine." Diese

Gründungswelle ist auch vor dem Hintergrund des internationalen Aufschwungs
der Missionsbewegung im 19. Jahrhundert im Allgemeinen zu sehen. So war die

Judenmission bezüglich ihrer Organisationsstruktur und Missionsmethoden in der
modernen protestantischen Missionsbewegung verankert, die wesentliche Impulse

aus England aufgriff.
Britische Organisationen, allen voran die 1808 gegründete «London Society

for Promoting Christianity among the Jews»6, nahmen sowohl was die Grösse
ihres Aktionsgebietes als auch die Anzahl in der Mission beschäftigen Personen

angeht die führende Stellung ein. Zusammen beschäftigten die britischen Vereine

1905 470 Missionskräfte an 146 Orten.7 Im Unterschied zu den kontinental-

Für die Geschichte der Judenmission im 19. und 20. Jahrhundert siehe in erster Linie: Viola
Schrcnk. <Seelen Christo zuführen). Die Anfänge der preussischen Judenmission, Berlin 2007:
Yaron Perry/Erik Petry (Hg.), Juden-Mission. Die Arbeit der <London Society for Promoting
Christianity Amongst the Jews) im 19. Jahrhundert in Palästina. Basel 2006; ders.. British
Mission to the Jews in Nineteenth-Century Palestine, London/Portland 2003; Wolfgang E.

Heinrichs. Das Judenbild im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs. Ein Beitrag zur
Mentalitätsgcschichte des deutschen Bürgertums in der Krise der Moderne, Giessen "2004.
484-594; ders.. Das Bild vom Juden in der protestantischen Judenmission des Deutschen
Kaiserreichs. In Umrissen dargestellt an den Äusserungen von <Saat auf Hoffnung.
Zeitschrift für die Mission der Kirche an Israel), in: Zeitschrift für Religions- und Geistesge-
schichte, 44.3 (1992), 193-220; Janner. Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts (wie Anm. 2); Christopher P. Clark, The Politics of Conversion. Missionary
Protestantism and the Jews in Prussia, 1728-1941, Oxford 1995; Jochen-Christoph Kaiser.
Der deutsche Protestantismus und die (Mission unter Israel) zwischen Weltkrieg und <NS-

Machtergreifüng). in: Kurt Nowak/Gérard Raulet (Hg.). Protestantismus und Antisemitismus
in der Weimarer Republik. Frankfurt/New York/Paris 1994. 199-217; ders.. Evangelische
Judenmission im Dritten Reich, in: Jochen-Christoph Kaiser/Martin Grcschat (Hg.), Der
Holocaust und die Protestanten. Analyse einer Verstrickung, Frankfurt 1988, 186-215; Paul

Gerhard Aring, Art. <Judenmission>. in: Theologische Realenzyklopädie. Bd. 17. Berlin/New
York 1988. 325-330; ders., Christen und Juden heute - und die <Judenmission>? Geschichte
und Theologie protestantischer Judenmission in Deutschland, dargestellt und untersucht am
Beispiel des Protestantismus im mittleren Deutschland. Frankfurt a.M. 1987: ders., Christliche

Judenmission. Ihre Geschichte und Problematik dargestellt und untersucht am Beispiel
des evangelischen Rheinlandes, Neukirchen/Vluyn 1980. Als Überblicksdarstellung immer
noch herangezogen wird auch das dreibändige Werk Johannes Friedrich Alexander de le

Rois, der selbst in der Judenmission aktiv war und der von 1884-1888 den «Freund Israels»

mitredigierte: Johannes Friedrich Alexander de le Roi. Die evangelische Christenheit und die
Juden unter dem Gesichtspunkte der Mission geschichtlich betrachtet. 3 Bde.. Karlsruhe/
Leipzig 1884/1891/1892, Nachdruck Leipzig 1974.

Zur Londoner Gesellschaft siehe: Yaron Perry, Anglo-Judeo Confrontation: Jewish Antagonism

towards the English Medical Mission in Nineteenth-century Palestine, in: Barbara
Haider-Wilson/Dominique Trimbur (Hg.), Europa und Palästina 1799-1948. Religion - Politik

- Gesellschaft, Wien 2010, 299-313; ders./Petry (Hg.), Juden-Mission (wie Anm. 5); ders.,
British Mission to the Jews in Nineteenth-Century Palestine (wie Anm. 5). Die Tätigkeiten
der «London Society» stiessen bei den kontinentaleuropäischen Vereinen auf grosses
Interesse. Entsprechend nahm das Publikationsorgan der «Freunde Isreals» vor allem zu Beginn
des Untersuchungszeitraumes regelmässig Bezug auf die Aktivitäten dieser grössten
Judenmissionsgesellschaft im Vergleich zu der die eigenen Aktivitäten und Möglichkeiten sehr
limitiert erschienen. (Siehe z.B.: Die Londoner Gesellschaf zur Ausbreitung des Christenthums
unter den Juden und ihr Bestand im Jahre 1873-1874, in: FI, 1.3 (November 1874). 75-87.)
Aring, Art <Judenmission> (wie Anm. 5), 329.



338 Thomas Metzger

europäischen Vereinen war die Londoner Gesellschaft in der etablierten Kirche
verankert.8 Die 1822 in Berlin gegründete «Gesellschaft zur Beförderung des

Christentums unter den Juden», der 1843 in Köln gegründete «Westdeutsche
Verein für Israel» sowie der 1871 in Leipzig konstituierte «Evangelisch-Lutherische

Zentralverein für die Mission unter Israel» repräsentierten die protestantische

Judenmission in Deutschland und verfügten zusammen nur über einen
Bruchteil der Missionskräfte und Missionsstationen der britischen Gesellschaften.9

Die Zusammenarbeit der Missionen in organisatorischer Hinsicht war gering, auch

wenn es vereinzelt internationale Konferenzen gab.10 In publizistischer Hinsicht
rezipierten sich die Organisationen jedoch regelmässig."

Der 1830 in Basel von einer kleinen Gruppe junger Theologen, Judenmissionaren

und Laien gegründete «Verein der Freunde Israels» entstand als einer der

ersten Judenmissionsvereine Europas. Die Vereinigung war eine von mehreren

sogenannter «Reichsgotteswerke», die von «erweckten» Kreisen in Basel

gegründet wurden und deren Entstehen auch vor dem Hintergrund eines religiösen
Spannungszustandes chiliastischer Erwartungen in der Basler Erweckungsbewe-
gung zu sehen ist.12 In seinen Anfängen sah sich die Vereinigung noch weniger als

Siehe hierzu: Perry. British Mission to the Jews in Nineteenth-Century Palestine (wie Anm.
5), 12-51.
Für eine ausführliche Auflistung der verschiedenen judenmissionarischen Vereine in Europa
und den USA siehe: Aring. Art <Judenmission> (wie Anm. 5), 329. Für den deutschsprachigen

Raum sind zudem die beiden Institutum Judaicum in Leipzig und Berlin, die Ende des
19. Jahrhunderts gegründet wurden, zu erwähnen. Eine ähnliche Institution hatte im 18.
Jahrhundert in Halle existiert. (Siehe Christoph Rymatzki. Hallischer Pietismus und Judenmission.

Johann Heinrich Callenbergs Institutum Judaicum und dessen Freundeskreis (1728-
1736). Tübingen 2004: Ralf Golling/Peter von der Osten-Sacken (Hg.), Hermann L. Strack
und das Institutum Judaicum in Berlin. Mit einem Anhang über das Institut Kirche und
Judentum, Berlin 1996.) Neben den Missionsgesellschaften gab es auch oft
schwärmerischfundamentalistisch inspirierte Einzelmissionare, die sich in der Judenmission betätigten.
(Amulf Baumann. Art. <Judenmission>. in: Evangelisches Kirchenlexikon, Bd. 2. Göttingen
31989, 854-857. 855.)

'

Der «Verein der Freunde Israels» nahm jedoch bspw. nicht an der grossen Judenmissionskonferenz

in London im Jahre 1903 teil. (Die internationale Judenmissions-Konferenz in
London. Teil I, in: FI, 31.2 (April 1904). 22-27.) Was die Missionskräfte betrifft, war ein
Wechsel von einem Missionsverein zum andern keine Seltenheit.
So wurde im «Freund Israels» den Jahresberichten der verschiedenen Gesellschaften
regelmässig Aufmerksamkeit geschenkt.
Bereits vor der Gründung des «Vereins der Freunde Israels» gab es in Basel judenmissionarische

Aktivitäten. Erste Versuche zur Judenmission unternahmen Personen aus den Kreisen
der «Herrnhuter Brüdersozietät» und der «Deutschen Christentumsgesellschaft». Zentrale
Figur in diesen frühen Versuchen war Christian Friedrich Spittler, der spätere Begründer der
Pilgermission St. Chrischona. In namentlicher Anbindung an die grosse judenmissionarische
Vereinigung «London Society for Promoting Christianity among the Jews» gründete er 1820
in Basel die «Gesellschaft zur Verbreitung des Christentums unter den Juden» als Tochtergesellschaft

der «Christentumsgesellschaft». Nach 1830 konzentrierte sich Spittler zunehmend
auf das «Heilige Land», welches aufgrund der politischen Umwälzungen im Osmanischen
Reich nun ftir missionarische Tätigkeiten offenstand, was zu einer eigentlichen Palästina-
Begeisterung in Europa führte. Für die frühen judenmissionarischen Tätigkeiten in Basel und
das chiliastische Element in der Basler Erweckungsbewegung siehe: Janner, Judenmission in
Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts (wie Anm. 2), 38-76. Zudem auch: Willi, Die



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 339

aktives Instrument zur Bekehrung von Juden, denn als Verein zur Aufklärung
unter Christen und zur Unterstützung jüdischer Proselyten. Gegen Ende des 19.

Jahrhunderts nahm er jedoch den Charakter einer klassischen judenmissionarischen

Organisation an und betrieb seit 1890 direkte Missionsarbeit und unterhielt
Missionsstationen mit eigenen Missionaren respektive Evangelisten.13

Insbesondere im ersten halben Jahrhundert seiner Existenz waren Mitglieder
der Herrnhuter Brüdersozietät für den Verein bestimmend.14 Der Verein war
international abgestützt. Vom Kern in Basel aus erstreckte sich das Einzugsgebiet,
in welchem Ableger des Vereins existierten, neben der Schweiz auf die süddeutschen

Gebieten, das Elsass und den französischen Jura.15 Die Verbreitung des

Vereins in der Westschweiz war Schwankungen unterworfen, da sich in Genfein
Komitee abspaltete.16

Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), 10-13. Zur «Öffnung
Palästinas» und zur «orientalischen Frage» im Zusammenhang mit judenmissionarischen
Erwartungen und der Hoffnung einer «Restoration of the Jews» siehe z.B.: Perry, British
Mission to the Jews in Nineteenth-Century Palestine (wie Anm. 5); Roland Loftier, Protestanten

in Palästina. Religionspolitik, Sozialer Protestantismus und Mission in den deutschen
evangelischen und anglikanischen Institutionen des Heiligen Landes 1917-1939, Stuttgart
2008, v.a. 36-68. Zudem auch: Siegfried Hanselmann, Deutsche evangelische Palästinamission.

Handbuch ihrer Motive, Geschichte und Ergebnisse, Erlangen 1971.
Die Statuten von 1831 setzten den Zweck und das damit verbundene Betätigungsfeld, das
Elemente der inneren und der äusseren Mission umfasste, folgendermassen fest: «Aus Liebe
zu unserem Haupt Jesu Christo und dessen Brudervolke nach dem Fleisch zum geistlichen
und deswegen auch zum leiblichen Wohle Israels mitzuwirken. Dies soll geschehen durch
Gebet und Fürbitte, durch Erregung der Teilnahme am Wohle Israels, durch Verteilung des
Wortes Gottes und zweckmässiger Traktate, durch Unterredung und Umgang mit einzelnen
Juden, durch Haltung monatlicher Judenmissionsbetstunden, durch Errichtung einer
Sonntagsschule.» (Verein der Freunde Israels, Statuten vom 1. März 1931, zit. in: Gerhardt. Hundert

Jahre Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 10.) Durch seine
Namenswahl «Freunde Israels» brachte der Verein diese anfängliche Zielsetzung zum
Ausdruck und grenzte sich dadurch begrifflich vom Vorgängerverein «Gesellschaft zur Verbreitung

des Christentums unter den Juden» und anderen Judenmissionsgesellschaften ab. Der
Ausdruck «Judenmission» tauchte erst 1950 im Namen der Gesellschaft auf.
Für den konfessionellen Hintergrund der ersten Trägergeneration des Vereins siehe Janner,
Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts (wie Anm. 2); Willi. Die
Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2). Die sogenannte «Brüderkirche»

wurde 1725 von Nikiaus Ludwig Graf von Zinzendorf in Hennhut (Sachsen) gegründet.

Zu Zinzendorf und seiner pietistischen Theologie, die die Gmndlage seines Interesses
am Judentum darstellt, siehe Dithmar. Zinzendorfs nonkonformistische Haltung zum Judentum

(wie Anm. 3); Dietrich Meyer, Zinzendorf und Hermhut, in: Geschichte des Pietismus.
Bd. 2: Der Pietismus im achtzehnten Jahrhundert, hg. von Martin Brecht und Klaus Deppermann,

Göttingen 1995, 3-115.
15 Zur Verbreitung und Organisationsstruktur des «Vereins der Freunde Israels» siehe Willi,

Die Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), 27-28; Gerhardt,
Hundert Jahre Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 17-23. Das

Verbreitungsgebiet der Vereinigungen lässt sich auch anhand der regelmässig im
Publikationsorgan «Freund Israels» abgedruckten und nach Regionen aufgeschlüsselten Ergebnissen
der Geldsammlungen und Zuwendungen erschliessen.

' In Genf wurde ein «Sou-Blatt» in französischer Sprache herausgegeben, das als Hilfsblatt
des Vereins füngierte. Ende der 1880er Jahre begannen die Spendenzahlungen zu stocken und
ab Mitte der 1890er Jahre machte sich das Genfer Komitee selbständig. Dieser Verein ver-



340 Thomas Metzger

Die Mitgliederzahl des Vereins wuchs anfänglich nur langsam.
7 Ab den 1870er

Jahren setzte jedoch ein beschleunigtes Wachstum ein. Die Auflagezahlen des

«Freund Israels»18, des deutschsprachigen Publikationsorgans, geben vor allem
für die Zeit nach 1880 einen Eindruck von seiner Verbreitung. Damals wurde die
Zeitschrift in ein Kollekteblatt umgewandelt, das an die Mitglieder der die
Vereinigung unterstützenden Kollektenvereine zugesandt wurde. Lag die Auflage 1873

noch bei 200, so stieg sie bis zur Jahrhundertwende auf 3'500 und bis 1909 auf
5'500 Exemplare. Bis 1931 steigerte sich die Auflage auf 8'000 und erreichte nach
dem Zweiten Weltkrieg mit 22'000 Stück ihren Höchststand.19

Missionsverständnis der «Freunde Israels»

Das Verständnis der Missionsarbeit der «Freunde Israels» erfuhr seit der Gründung

des Vereins 1830 bis 1945 mehrere Transformationen. In einer ersten Phase

von 1830 bis 1890 verstand sich der Verein primär als eine Art Hilfsorganisation

der Judenmission, indem er den Fokus auf die sogenannte «Proselytenpfle-
ge» - das heisst die Betreuung jüdischer Konvertiten oder Taufwilliger - legte.20

Aktive Judenmission wurde nur in beschränktem Masse auf individueller Basis,
nicht aber durch fest angestellte Missionare betrieben. Von aussen, aber auch von
den Trägern des Vereins wurde wiederholt der Wunsch nach einer aktiven
Beteiligung an der Judenmission laut. Zudem sah man in endzeitlicher Hoffnung die

mochte rund l'OOO Mitglieder zu gewinnen. Diese Abspaltung schwächte den «Verein der
Freunde Israels» in der Westschweiz zeitweise substantiell. Siehe hierzu: Gerhardt. Hundert
Jahre Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 36. Zur Abspaltung siehe

auch: Friedrich Heman, 64. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels zu Basel, in: Fl,
22.4 (August 1895), 49-64, 63.

Gerhardt, Hundert Jahre Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 19.

Ab 1834 publizierte der «Verein der Freunde Israels» die «Nachrichten von der Ausbreitung
des Reiches Gottes unter Israel». Die Fortsetzung bildete ab 1838 die Zeitschrift «Freund
Israels». Ab 1874 erschien die Zeitschrift in neuer Folge. Die Zeitschrift benannte sich 1997
in die noch existierende «Lamed. Zeitschrift für Kirche und Judentum» um. Ab 1945 brachte
der Verein zudem die wissenschaftlich orientierte Zeitschrift «Judaica. Beiträge zum Verstehen

des jüdischen Schicksals in Vergangenheit und Gegenwart» heraus.
Für die Zahlen siehe Gerhardt, Hundert Jahre Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930
(wie Anm. 2), 19; Willi, Die Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm.
2), 26; FI, 82.5 (Oktober 1954), 9-10. Hinzuzuzählen sind die Abonnentinnen und Abonnenten

des französischsprachigen Organs des Vereins. Der «Ami d'Israël» verfügte über einen
eigenen Redaktor. Über den Untersuchungszeitraum hinweg übernahm das Blatt phasenweise

grössere Teile des Inhalts des «Freund Israels» als Übersetzung. 1890 belief sich die Auflage

des «Ami d'Israël» auf 246. Sie ging dann bis 1907 auf 170 zurück und stieg schliesslich

bis 1931 auf l'OOO Stück an. Den Höchststand erreichte die Auflage 1961 mit 5'000
Stück. 1980 wurden noch 1 '200 Stück gedruckt. Für die Zahlen siehe Gerhardt, Hundert Jahre

Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 35; Willi, Die Geschichte
des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2).
Der Verein unterhielt hierfür ein eigenes Haus, dem ein sogenannter «Proselytenvater»
vorstand. Zur sehr patemalistisch geprägten «Proselytenpflege» siehe Jänner, Judenmission in
Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts (wie Anm. 2), 64-73; Willi, Die Geschichte
des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), v.a. 20-32.



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 341

Zeit für die Missionierung gekommen. Im Entscheid zur aktiven Mission sah

der Agent des Vereins, Friedrich Heman, auch ein religionspolitisches Symbol zur
Demonstration der Superiorität des Christentums:

«Die Judenmission ist schon durch ihre blosse Existenz ein thatsächlicher,
energischer Protest gegen die Anmassung des Judenthums, sich für die Religion der
Zukunft zu halten. [...] So lange also die Judenmission da ist, erkennen die Juden,
dass nicht ihre, sondern die christliche Religion die factische und wirkliche
Weltreligion ist.»

In einer zweiten Phase von 1890 bis 1941 betrieb der Verein mit eigenen
Judenmissionaren aktive Missions- und Evangelisationsarbeit in Osteuropa, während
die organisierte «Proselytenpflege» auslief. Die wichtigsten Missionsstationen

waren Wilna und Lodz.23 Mit dem Systemwechsel einher ging somit auch eine

Verlagerung des Zielgebietes vom eigentlichen Einzugsgebiet des Vereins in

Mitteleuropa nach Osteuropa. Die «Freunde Israels» schlössen sich hierbei
einem allgemeinen Trend der Judenmissionsgesellschaften an, die in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts ihren Fokus immer stärker von Mitteleuropa weg auf
Osteuropa richteten. Die Durchsetzung der Glaubensfreiheit und rechtlichen
Gleichheit in Mitteleuropa hatten die Erfolgschancen der Judenmission stark
eingeschränkt.24

Mit dem Zusammenbruch des Missionssystems in Osteuropa 1941 durch das

Vorrücken Nazi-Deutschlands, sah sich der Verein gezwungen, die Missionstätigkeit

auf die Schweiz zu konzentrieren.2"1 Damit einher ging auch eine «Ver-
schweizerung» des Vereins, denn der Freundeskreis des nahen Auslandes redu-

21 Im Jahresbericht über das Vereinsjahr 1888/89 wurde als Grund für den Übergang zur aktiven

Mission zum einen der Rückgang des Interesses an der «Proselytenpflege» aufgeführt.
Zum anderen sah man den geistigen Boden «des jüdischen Volkes durch die geschichtliche
Entwicklung gelockert», weswegen es «den Samen des göttlichen Wortes auszustreuen» gelte.

Als dritter Grund wurde angefügt, dass die aktive Missionsarbeit den Wünschen der
Mitglieder mehr entsprechen würde als die «blosse Proselytenpflege». (Friedrich Heman,
Achtundfünfzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels zu Basel, in: FI, 16.4 (September

1889), 97-113, 111.)
Friedrich Heman, Sechzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel, in: FI,
18.4 (August 1891), 97-121, 115.
Die Entwicklung der Missionsstationen ist beschrieben in: Willi, Die Geschichte des Vereins
der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), 34-55; Gerhardt, Hundert Jahre Verein der
Freunde Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 44-58.
Die Hoffnung auf Missionserfolge unter dem osteuropäischen Judentum, welches vom
Verein im Vergleich zum Judentum in Mittel- und Westeuropa noch als religiös aber auch als

kulturell rückständig betrachtet wurde, spricht aus zahlreichen Texten der Jahre um 1890.
Siehe z.B.: Heman, Achtundfünfzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels zu
Basel (wie Anm. 21), 97-113; ders., Sechzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde
Israels in Basel (wie Anm. 22), 97-121, 116; Aus dem Bericht des Missionars Pastor Laub in

Strassburg, Teil II, in: FI, 37.6 (Dezember 1910), 89-98, 91.
Erst nach dem Krieg vermochte der Verein mit einem Teil der Missionsarbeiter, welche
nicht selten selbst einen Konversionshintergmnd aufwiesen, Kontakt aufzunehmen.



342 Thomas Metzger

zierte sich insbesondere aufgrund des Verbots des Vereins in Deutschland seit
1938.26 Einzelne Exponenten der «Freunde Israels» beteiligten sich an der
Flüchtlingshilfe.27 Damit verbunden waren auch Missionshoffnungen.28

Der schweizerische Fokus blieb auch nach dem Krieg bestehen, denn die

Wiederbelebung der Missionsstationen in Osteuropa misslang, und die
Missionsaktivitäten in Lagern für Displaced Person's in Deutschland waren nicht erfolgreich.

9 Vor dem Hintergrund des Wissens um den Holocaust vollzog sich im
Verein - mittlerweile unter der Leitung des Pfarrers Robert Brunner - in der

Praxis dennoch keine Abkehr von der Judenmission.30 1950 spiegelte sich der

ungebrochene missionarische Impetus auch in der Ergänzung des Vereinsnamens
durch «Schweizerische Evangelische Judenmission» wider.31 Die Abkehr vom ju-

"' Durch das Verbot verlor der Verein rund 2'000 Mitglieder. Zum Verbot des Blattes in
Deutschland: Mitteilungen an unsere Freunde, in: FI, 65.2 (März 1938), 30-31. Zur «Ver-
schweizerung» gehörte auch, dass die Leitung bewusst in die Hände eines Schweizers gelegt
wurde. (Willi, Die Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), 55.)

" In der Flüchtlingshilfe engagierte sich der seit 1930 für die Mission unter den Schweizer
Juden eingesetzte John Witt. Er nahm fur den Verein Einsitz im Komitee der Landeskirchlichen

Flüchtlingshilfe des Kantons Zürich. (Siehe etwa: John Witt, Mitteilungen aus dem
Judentum, in: FI, 66.2 (April 1939), 23-25; August Gerhardt, 108. Jahresbericht des Vereins
der Freunde Israels in Basel, in: FI, 66.3 (Juli 1939), 33-54, 45.) Zu erwähnen ist aber auch
der bekannte Flüchtlingspfarrer Paul Vogt, der mit einer Urenkelin des ersten Agenten des

Vereins, Carl Brenner, verheiratet war. Er pflegte Beziehungen zum Basler Judenmissionsverein

und publizierte vereinzelt im «Freund Israels». (Siehe z.B.: John Witt, Jahresbericht,
in: FI, 70.5 (September 1943), 71-74, 72; Mitteilungen, in: FI, 70.6 (November 1943), 106-
108; Aus unserer Arbeit in der Schweiz, in: FI, 72.1 (Januar 1945), 11-15; Paul Vogt, Kreuzige

ihn, in: FI, 71.2 (April 1944), 29-31.)
" Die missionarischen Hintergedanken brachte bspw. John Witt 1942 zum Ausdruck: «Die

Flüchtlingshilfe ist eine absolut notwendige und nicht zu vermissende Tätigkeit, denn die
Not wird von Tag zu Tag erschreckender, und die Liebe Christi drängt uns dazu. Dabei
unterstützt solche Hilfe auch die direkte Missionstätigkeit und öffnet den Weg zu den Juden.

[...] Es bleibt aber dabei: Das eine wie das andere ist nur Mittel zum Zweck: denn die wirkliche

Not liegt tiefer. Die innere Leere, die Haltlosigkeit, die Unruhe, die Verzweiflung der
Juden von heute sind nur teilweise und momentan durch solche Mittel gelindert.» (John Witt.
Bericht des Pfarrers John Witt an der 111. Jahresfeier, in: FI, 69.4 (September 1942), 54-58,
55. Ähnlich auch: Herbert Hug, Judenmission und Flüchtlingshilfe, in: FI, 70.4 (Juli 1943),
45-48. John Witt versuchte auch, sich in einem Flüchtlingslager missionarisch zu betätigen.
(John Witt, Besuch in einem jüdischen, koscheren Lager, in: FI, 72.3 (Juni 1945), 40-43.)

29 Siehe für die Bestrebungen der Wiederbelebung der Mission in Osteuropa in der unmittelbaren

Nachkriegszeit: Weihnachtsgabe 1945, in: FI, 72.5 (November 1945), 73; John Witt,
Meine Reise nach Polen 1946, in: FI, 73.5 (Oktober 1946), 64-69. Betreffend die Missionsversuche

in Flüchtlingslagern in Deutschland durch neu in den Dienst genommene Missionare
siehe z.B.: Theo Burgstahler, Uebergang (Juden in Deutschland), in: FI, 74.3 (Juli 1947),

39^41 ; ders., Bericht über unsere Missionsarbeit in Deutschland, in: FI, 75.4 (August 1948),
60-62; Hans Dressel, Aus dem Arbeitsbericht von Br. Dressel, in: FI, 75.4 (August 1948), 62-
64. Zudem: Willi, Die Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), 54.

30 Zur Aufrechterhaltung des Missionsanspruchs bei Robert Brunner und dem Verein nach dem

Krieg siehe Robert Brunner, 114. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels Schweizer
Judenmission zu Basel, in: FI, 72.4 (September 1945), 57-60, v.a. 60.

Gleichzeitig wechselte der Vereinssitz von Basel nach Zürich. Im neuen Namen zeigte sich
ebenfalls die «Verschweizerung» der Vereinigung, auch wenn sie weiterhin Südwestdeutschland

als einen Teil ihres Wirkungsfeldes betrachtete. Siehe hierzu: Willi, Die Geschichte des



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 343

denmissionarischen Anspruch vollzog sich primär nach dem Tod Robert Brunners

und war mit einem erneuten Namenswechsel verbunden: Der Verein wandelte

sich 1973 in die «Stiftung fur Kirche und Judentum» um."'2 2007 wurde der
Name in «Stiftung Zürcher Lehrhaus: Judentum, Christentum, Islam» abgeändert.

Über den gesamten Untersuchungszeitraum hinweg oblag die Leitung des
Vereins einem mehrköpfigen Komitee, das sich aus Pfarrern, Professoren und
weiteren Laien zusammensetze. Die Komiteemitglieder und die Präsidenten stammten

zu einem bedeutenden Teil aus dem Basler Netzwerk des Vereins, wobei sich
familiäre Traditionen feststellen lassen.33 Die praktischen Tätigkeiten wurden

von einem Agenten respektive später von einem Direktor geleitet, dem zumeist
auch die Redaktion des Publikationsorgans oblag.34 Die vom Verein engagierten
Missionsarbeiter waren nicht selten selbst Konvertiten. Auch einzelne Direktoren
besassen Konversionshintergrund, nicht aber die Mitglieder des Komitees.35

Personen mit Konversionshintergrund waren somit auf die Praxis beschränkt. Der
Anteil Konvertiten unter den Missionaren der einzelnen Judenmissionsgesellschaften

war generell hoch. Sie beherrschten zumeist Jiddisch und Hebräisch und
kannten sich in den Gebräuchen der lokalen jüdischen Bevölkerung aus.36

Randstellung im Protestantismus

Die judenmissionarischen Organisationen Kontinentaleuropas sahen sich im
Allgemeinen einem starken innerprotestantischen Rechtfertigungsdruck ausgesetzt.
Während die Berichte der Missionsstationen oft beschönigten und die in den

Blättern der Judenmission abgedruckten Bekehrungsgeschichten euphorisch klan-

Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), 58-63. Der geistige Wandel, der sich in
der «Judaica» und auch mit der Zeit im «Freund Israels» die Mission betreffend zeigte, war
noch ohne Einfluss auf die Praxis.
Willi. Die Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), 69-73.
Auflistungen der Komiteemitglieder und Präsidenten finden sich in: Schnell, Der Verein der
Freunde Israels zu Basel (wie Anm. 2). 67-68; Gerhardt. Hundert Jahre Verein der Freunde
Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 25-28.
Die Direktoren während des hier untersuchten Zeitraums waren: 1838-1873 Pfarrer Eduard
Bernoulli; 1873-1912 Prof. Friedrich Heman; 1913-1924 Pastor Paul Laub: 1924-1941
Pfarrer August Gerhardt; 1941-1943 Vakanz; 1943-1944 Pfarrer Herbert Hug. (Gerhardt.
Hundert Jahre Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 29-30; Willi,
Die Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 2), 54-71.)
Über Konversionshintergrund verfügten Friedrich Heman, dessen Vater Heinrich Wilhelm
David sich als junger Mann taufen liess und als «Proselytenvater» zusammen mit seiner Frau
ftir den Basler Judenmissionsverein tätig war, und Benjamin Paul Laub. Langjährige
Missionsarbeiter, die vom Judentum zum Christentum konvertiert waren, waren bspw. Bernhard
Rosenbaum und Wazlaw Salzberg. Kurzbiographien finden sich in: Gerhardt, Hundert Jahre
Verein der Freunde Israels in Basel 1830-1930 (wie Anm. 2), 41—44. Zu Heman zudem: Sara

Janner, Friedrich Heman und die Anfange des Zionismus in Basel. <Oh, wenn ich Missionar

sein könnte, möchte ich Missionar des Zionismus sein>. in: Judaica, 53 (1997), 85-96.
Für die bevorzugte Anstellung von Konvertiten als Judenmissionare, die wegen ihres
kulturell-religiösen Hintergrunds einfacher in Kontakt mit der jüdischen Bevölkerung im
Missionsgebiet treten konnten, siehe auch: Perry, British Mission to the Jews in Nineteeth Century

Palestine (wie Anm. 5), 5-6.



344 Thomas Metzger

gen, waren die tatsächlichen Missionserfolge sehr bescheiden, denn nur ein

geringer Teil der Übertritte vom Judentum zum Christentum waren auf die
Judenmission zurückzuführen."'7 Wie auch Viola Schrenk betont, waren weder «aufgeklärtes

noch traditionelles Judentum [...] im Allgemeinen für das Erweckungs-
christentum empfänglich».38 Nicht durch die Judenmission Getauften stand die
Judenmission skeptisch gegenüber und unterstellte den Konvertiten - nicht selten

unterfuttert mit antisemitischen Stereotypen - eigennützige und nicht religiöse
Motive.39 So warf der Vereinsdirektor Friedrich Heman den Juden 1899
angesichts des Antisemitismus in Deutschland vor, sie würden sich durch den

Religionsübertritt lediglich Vorteile verschaffen, und er folgerte, die Juden zu
umstürzlerischen «Kirchenfeinden» stilisierend:

«Diese christlichen Juden bilden keinen Gewinn, sondern eine Gefahr für das
Christenthum und die christlichen Kirchen. Denn aus ihnen rekrutiren sich die
auflösenden und zersetzenden Kräfte innerhalb der Kirchen, diejenigen, welche
geheim und offen eine zerstörende Minirarbeit gegen die Grundlage und den
Grundstein der christlichen Kirchen betreiben.»

In seiner rund 150 Jahre dauernden judenmissionarischen Aktivität verzeichnete
der «Verein der Freunde Israel» nur rund 300 Taufen. Allein ein Drittel davon
entfiel auf die Jahre des Zweiten Weltkrieges, als der Verein sich durch das

Zusammenbrechen der Missionsstationen in Osteuropa in seinem Wirken auf die
durch Flüchtlinge angewachsene jüdische Bevölkerung der Schweiz fokussier-
te.41 Die gesteigerte Taufaktivität, die eng mit dem in der Schweiz stationierten
Judenmissionar John Witt zusammenhing, fand somit in einer Zeit der Bedrohung

und Not für die Juden statt. Unter den Getauften befanden sich neben

Die Mehrzahl der Religionsübertritte im 19. Jahrhundert wird oft als Teil der «Assimilationsbewegung»

unter den Juden beschrieben. Zu Konversionen bestehen Studien zu Berlin und
Wien: Anna Staudacher, Jüdische Konvertiten in Wien 1782-1858, Frankfurt a.M. 2002;
Deborah Hertz, How Jews became Germans. The History of Conversion and Assimilation in

Berlin, New Haven/London 2007. Von den rund 200'000 Übertritten vom Judentum zum
Christentum im 19. Jahrhundert waren der Grossteil nicht auf die von der Erweckungsbewe-
gung geprägten Judenmissionen zurückzuführen. (Siehe u.a.: Heinrichs. Das Judenbild im
Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs (wie Anm. 5), 505-506; Kaiser, Evangelische
Judenmission im Dritten Reich (wie Anm. 5), 187-188.) Für die Zahlen wird meistens
verwiesen auf: Johannes Friedrich Alexander de le Roi, Judentaufen im 19. Jahrhundert, Leipzig
1899. Die Zahl der Taufen war auch im «Freund Israels» ein Thema. Siehe z.B.: Die internationale

Judenmissions-Konferenz in London, Teil II, in: FI, 31.3 (Juni 1904), 33—42, 41^42;
Uebersicht über den Stand der Judenmission, in: FI, 3.5 (September 1876), 141-148.
Schrenk, <Seelen Christo zuführen) (wie Anm. 5), 295.
Auf eigenartige Weise vermischte sich in den Äusserungen des Vereins bezüglich der Taufe
Optimismus mit Pessimismus respektive Misstrauen, da wiederholt dem Taufwillen misstraut

wurde. (Siehe z.B.: Ein ernstes, grosses Anliegen, in: FI, 63.3 (Juli 1936), 46^t7, 47.)
Beispiele für die Kritik an der Tauftätigkeit anderer: Friedrich Heman, Erfahrungen aus der
Proselytenpflege, in: FI, 6.5 (September 1879), 113-131, 1 17; W. L. Horowitz, Die Sammlung

und Gemeinschaft der Judenchristen, in: FI, 26.3 (Juni 1899), 40-47, 40; Friedrich
Heman, 68. Jahresbericht der Freunde Israels in Basel, in: FI, 26.4 (August 1899), 49-63, 52.
Heman, 68. Jahresbericht der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 39), 52.
Für die Zahlen siehe Willi, Die Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie
Anm. 2). 54.



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 345

Schweizern auch Niedergelassene und Emigranten.42 Der bescheidene Missionserfolg

der «Freunde Israels» stellte für die protestantische Judenmission in Europa
den Normalfall dar. Diese relative Erfolglosigkeit - gerade im Vergleich zur
sogenannten «Heidenmission» - war, neben theologischen Differenzen, mit ein
Grund für den Rechtfertigungsdruck, dem sich auch der «Verein der Freunde
Israels» innerprotestantisch ausgesetzt sah.43

Die Randstellung der Judenmission innerhalb des Protestantismus kam nicht
von ungefähr. Von ihrem Glaubensverständnis her waren die Kreise um den

«Verein der Freunde Israels» stark biblizistisch und heilsgeschichtlich ausgerichtet.

Zentral im Bezug auf die Betrachtung des Judentums und für den
judenmissionarischen Impetus war die Postulierung einer fortdauernden göttlichen Erwählung

der Juden. Die «Freunde Israels» grenzten sich somit von theologischen
Konzeptionen ab, die nur noch die Christen im Bund mit Gott sahen,44 und hielten

immer wieder fest, dass der Bund mit Gott ewig sei45 und das «Heil» von den

Juden komme46. Mit diesen Überzeugungen vertraten die «Freunde Israels» eine

Minderheitentheologie im Protestantismus, was sie in eine potentielle Aussen-

So wurde im Jahresbericht für 1943/44 konstatiert, dass John Witt in den vergangenen
fünfeinhalb Jahren insgesamt 60 Taufen vorgenommen habe, die sich auf 32 Schweizerbürger, 5

Niedergelassene und 23 Emigranten verteilten. (Robert Brunner, 113. Jahresbericht des Vereins
der Freunde Israels für Judenmission in Basel, in: FI. 71.4/5 (September 1944), 77-80, 78.)
Wiederholt fühlte sich der Basler Verein gegenüber der «Heidenmission» vernachlässigt. So

etwa im Bericht über die Kollekte von April 1899: «Jetzt, wo Millionen betender Hände sich
an allen Orten in der Christenheit für die Heiden erheben, jetzt geht das Werk mit
Riesenschritten vorwärts. Jetzt ists [sie!] kein Wunder, wenn das Interesse und die Sympathie für
die Heidenmission von Tag zu Tag im Wachsen begriffen ist, und die Heidenmissionsgesellschaften

an die Christen daheim die grössten Anforderungen stellen können ohne fürchten zu
müssen, dass ihnen Hülfe und Beistand gesagt werde. Ach, dass doch endlich einmal auch
ein solcher Eifer für die Evangelisation der Juden entstände! [...] Wenn die Juden einmal
sehen würden, dass Tausende von Christen sich für ihr Heil und ihre Rettung interessirten, dass

Tausende für sie beteten, Tausende ihnen mit christlicher Liebe begegneten, es würde doch
auf sie Eindruck machen; ihre religiöse Gleichgültigkeit müsste doch dadurch erschüttert
werden.» (Die Collecte im Jahre 1898, in: FI, 26.2 (April 1899). 17-23, 17-18.) Siehe auch

bezüglich des Rechtfertigungsdrucks: Heinrichs, Das Judenbild im Protestantismus des

Deutschen Kaiserreichs (wie Anm. 5), 499-503; Schrenk. <Seelen Christo zuführen) (wie
Anm. 5), 341-343.
Zum Bild des «Neuen Bundes» siehe bspw.: Heinz Schreckenberg. Die christlichen Adver-
sus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld (1-11. Jh.), Frankfurt a.M.
/Bern 1982, 97-106; Werner Bergmann. Geschichte des Antisemitismus, München 2002, 9-
10. Zum antijudaistischen Prinzip der «Enterbung» der Juden durch die Christen siehe auch:
Thomas Metzger. Antisemitismus in der Stadt St. Gallen, Freiburg i.Ue. 2006, 32-34.
Siehe etwa: Segen und Fluch, in: FI, 3.1 (Januar 1876). 1-2, 2; Die Verfassungsurkunde des

Reiches Gottes, in: FI, 2.6 (November 1875), 161-170. 169.
' Eine zentrale Bibelstelle für die diesbezügliche judenmissionarische Argumentation war Joh.
4,22 «das Heil kommt von den Juden». Diese heilsgeschichtliche Vorstellung wurde
regelmässig im Vereinsorgan vertreten. Siehe z.B.: Carl Sarasin, Rede am Jahresfeste der Freunde
Israels, in: FI, 5.5 (September 1877), 141-149, 142; Lutz, Festrede bei der Jahresfeier der
Freunde Israels, in: FI, 15.4 (September 1888), 118-127, 120; Das Heil kommt von den
Juden. Ev. Joh. 4. 22. Rede am Epiphaniasfeste 1895, in: FI, 22.2 (März 1895), 17-23; O. Weber,

Das Heil kommt von und für die Juden, in: FI, 55.6 (Dezember 1928), 93; August
Gerhardt, 99. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel, in: FI, 57.2 (Juli 1930), 37^46.



346 Thomas Metzger

Seiterstellung brachte.47 Der deutsche Theologe und Religionshistoriker Wolfang
Heinrichs bringt diese Randstellung der Judenmission ausserhalb der grossen
Kirchen, die sie in eine permanente Abwehrhaltung zwang, folgendermassen zum
Ausdruck:

«Ihr ungeheurer theologischer und kirchenreformerischer Anspruch steht im
krassen Gegensatz zu ihrer innerkirchlichen und wohl auch sozialen Aussenseiterstellung.

Während sich die überwiegende Kirchenmehrheit an einer Begegnung
oder gar einem Dialog mit dem Judentum, zumindest in der Praxis, nicht interessiert

zeigte, behauptet die Judenmission, dass gerade an Israel das Heil und die
Identität der Kirche festzumachen sei.»48

Trotz des Interesses am Judentum und dem gewissen Respekt, den der «Freund
Israels» dem (biblischen) Judentum entgegenbrachte, wurde das Judentum

keineswegs als gleichwertige, sondern als unterlegene Religion angesehen. Die Su-

periorität und der Wahrheitsanspruch des Christentums waren im Missionsimpetus
unverrückbar angelegt und müssten den Juden vermittelt werden.49 Das Judentum

wurde als Missionsobjekt, als Konkurrenz, als Feindbild aber eben auch als

Heilsträger gesehen, dem «christliche Liebe» vorgelebt und entgegengebracht
werden müsset0 Eine wirkliche religiöse Toleranz war unter diesen Vorzeichen
weder möglich noch intendiert und Inklusion wurde als Konversion verstanden. In
den Diskursen über die religiöse Superiorität des Christentums spielten schliesslich

auch nationalistische Aspekte hinein. Die europäischen Nationen wurden als

christlich angesehen, was zu ambivalenten Äusserungen zur Gleichberechtigung

Wie bereits erwähnt, ist diese Margmalisierung der Judenmission für Grossbritannien zu
relativieren. Siehe hierzu: Perry, British Mission to the Jews in Nineteeth Century Palestine

(wie Anm. 5), 12-51.
Heinrichs, Das Judenbild im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs (wie Anm. 5), 499.
Siehe bspw.: Judentaufen in Preussen, in: FI, 12.2 (April 1885), 60-61, 61; Die Aufgabe und
die Bedeutung der Judenmission in unsrer Zeit. Ein Wort an Studirende, in: FI, 12.5
(November 1885), 129-139, 130; Jesus im Kampf mit Juden und Judenthum, Teil I, in: FI, 17.3

(Juni 1890), 65-71, 71; Das Heil kommt von den Juden. Ev. Joh. 4,22. Rede am Epiphaniasfeste

1895 (wie Anm. 46), 23; Frau J. W., Verschiedene Nachrichten, in: FI, 64.5 (November
1937), 74-75, 75.
Man war überzeugt, dass die «christliche Liebestätigkeit» die beste Waffe der Judenmission
sei. (Jüdische Warnung vor der Mission, in: FI, 32.1 (Januar 1905), 12-15, 14.). Dass diese
«Liebe» allerdings keine selbstlose war und deshalb an Bedingungen geknüpft wurde, zeigt
sich an folgender Passage aus dem Jahresbericht von 1880. Der gesamte Text - verfasst zur
Zeit des Berliner Antisemitismusstreits - ist antisemitisch geprägt und widerspiegelt die
diskursive Annährung an die antisemitische Bewegung jener Zeit (siehe zu dieser Thematik
weiter unten): «Selbst die Erinnerung daran, dass unser Heiland Jesus und seine Apostel aus
den Juden gekommen sind, vermag gegen das jetzige Israel allenfalls Gefühle des Wohlwollens,

der Nachsicht und dergleichen in uns hervorrufen und wach zu halten, aber fordert noch
lange nicht Freundschaft gegen Alle insgesammt [siel] [...] Wenn wir Israel um Jesu willen
lieb haben, können wir desswegen [sie!] noch nicht das Böse an Israel gut, das Unrecht
recht, das Saure süss nennen. Die uns solches zumuthen verlangen zu viel von uns. Es ist
nicht Mangel an Liebe, die uns hindert Alles gut zu heissen; vielmehr machen wir nur
denselben Unterschied, den auch unser Herr Jesus selbst gemacht hat.» (Friedrich Heman,
Neunundvierzigster Jahresbericht der Freunde Israels zu Basel, in: FI, 7.4 (Juli 1880), 81-98, 83-84.)



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 347

der Juden führte und Ansatzpunkte für antisemitische Diskurse bot. Mit Fokus
auf Deutschland wurde 1885 gefolgert, dass das Dogma von einer Gleichheit aller

Bürger, die von der Religion derselben absehe, völligen Schiffbruch erlitten habe.51

Heilsgeschichtliches Interesse und göttlicher Missionsauftrag

Das Interesse des «Vereins der Freunde Israels» an den Juden ist nicht ohne
seine chiliastischen und heilsgeschichtlichen Erwartungen zu verstehen. Es war
kein Interesse an den Juden um der Juden willen, sondern um der Christen willen.
Basierend auf ihrem biblizistischen Verständnis erwarteten sich die Kreise um
die «Freunde Israels» von der Bekehrung der Juden zu Jesus Christus das «Heil»

- die Ankunft des «Tausendjährigen Reiches».53 Man war auch überzeugt, dass

einzelne Juden oder auch grössere Gruppen von Juden sich schon vor dem Ende
aller Tage bekehren würden respektive bekehren lassen würden. Die
heilsgeschichtlichen Überzeugungen waren zudem der Leitfaden in der Interpretation
und Einordnung zeitgenössischer Ereignisse, die das Judentum betrafen.54

Die «Freunde Israels» sahen sich in der Nähe oder sogar innerhalb endzeitlicher

Ereignisse.55 Ein gewisses Mass endzeitlicher Erregung ist für den gesamten
Untersuchungszeitraum nachweisbar. Die Überzeugung, apokalyptische Vorzeichen

wahrnehmen zu können, lässt sich aber insbesondere für die Jahrzehnte um
1900 und die Jahre des Zweiten Weltkrieges feststellen. So erstaunt es nicht, dass

der Verein, allen voran der Direktor Friedrich Heman, grosse Hoffnungen in die
zionistische Bewegung setzte.56 Eine Rückkehr der Juden nach Palästina sahen

[Johannes Friedrich Alexander de le Roi?], Die socialen Verhältnisse der Juden in Preussen,

^ in: FI, 12.4 (August 1885). 120-127. 127.
So erstaunt es nicht, dass die ersten judenmissionarischen Bestrebungen in Basel zu einer
Zeit chiliastisch-endzeitlicher Erregung unternommen wurden. Siehe Janner, Judenmission
in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts (wie Anm. 2). Ebenso Janner, Friedrich
Heman und die Anfänge des Zionismus in Basel (wie Anm. 35). Zur Bedeutung des endzeitlichen

Elements in der Judenmission siehe auch: Lutz Greisiger. Chiliasten und <Judenteer> -
Eschatologie und Judenmission im protestantischen Deutschland des 17. und 18. Jahrhunderts,

in: Kwartalnik Historii Zydów, 6.4 (2006). 535-575.
Aussagen, die den Juden eine heilsgeschichtliche Funktion zuschrieben, basierten auf der
christentumszentrierten Interpretation alt- und neutestamentlicher Bibelstellen und waren im
«Freund Israels» omnipräsent.
Dies galt bspw. auch für die Interpretation der Judenverfolgungen Nazi-Deutschlands. Siehe
hierzu weiter unten.
So wurden innerjüdische Entwicklungen wie bspw. die messianisch-judenchristliche Bewegung

Joseph Rabinowitschs in Kischinew Ende des 19. Jahrhunderts umgehend
heilsgeschichtlich verortet und als endzeitliche Zeichen interpretiert. So etwa durch einen Missionar
am Jahresfest des Vereins im Jahre 1886: «Wir sollen die Hände betend über die zarte Pflanzung

breiten, dass der raue Frost sie nicht verderbe und Gott ihr gebe Früh- und Spatregen
[sie!] zu seiner Zeit. Die Kischinewer Bewegung ist ein wichtiger Ruck des Zeigers vorwärts
auf dem Zifferblatt der Geschichte des Reiches Gottes, der durch keine Feindschaft
zurückgeschraubt werden kann [...].» (Faber, Rede am Jahresfeste 1886 gehalten von Herrn
Missionar Faber aus Leipzig, in: FI, 13.5 (Oktober 1886), 129-136, 134.)

' Vorzionistischen Projekten und Utopien einer Rückkehr der Juden nach Palästina wurde viel
mehr Skepsis, ja Ablehnung entgegengebracht. Siehe etwa: Israels Rückkehr nach Palästina,
eine politische Zeitfrage oder religiöse Zukunftsffage?, in: FI, 5.2 (März 1878), 51-58, 55-56.



348 Thomas Metzger

die «Freunde Israels» - gemäss ihrer heilsgeschichtlichen Vorstellungen - zwar
nur für den Fall der Bekehrung, doch verbanden sie vor allem bis ins erste
Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts hinein diesbezügliche Erwartungen mit dem Zionismus.57

Den wahren Charakter der zionistischen Bewegung verkennend, sah der
Verein wie andere christliche Anhänger des Zionismus letzteren als «Zeichen»
fur den Beginn des «Tausendjährigen Reiches» auf Erden und versagten somit,
wie Sara Janner richtigerweise betont, den Zionisten gerade das, wofür sie kämpften,

nämlich das Recht auf eine jüdische Identität.58

Vor dem Hintergrund dieser heilsgeschichtlich-chiliastischen Vorstellungen
lässt sich der Wille zur Missionierung der Juden auch als aktiver Eingriff, als

Unterstützung Gottes im Heilsgeschehen, ja als Versuch der Beschleunigung
desselben interpretieren. Friedrich Heman schrieb 1877 im Jahresbericht:

«Wenn aber der Herr selbst sein Volk erlösen wird von allen seinen Sünden, [...]
dann freilich wird unsre Arbeit nicht mehr nöthig sein, denn dann wird er selbst
seinem Volk in der Christenheit eine Stätte bereiten und Jerusalem wird wieder
gebaut werden. Jetzt aber ist sie nöthig und je eifriger seine Gläubigen diese
Arbeit sich angelegen sein lassen, um so eher wird der Herr erkennen, dass er sein
Volk in die Christenheit einführen kann.»'9

Zur Beurteilung des Zionismus in seiner Frühphase im «Freund Israels» siehe Der Wiederbringer

Israels und das Licht der Heiden. Rede, gehalten am Epiphaniasfest 1898, in: FI, 25.1

(Februar 1898), 1-9, 7-8; Heman, 68. Jahresbericht der Freunde Israels in Basel (wie Anm.
39), 53-55; Der Zionismus und der vierte Zionistenkongress, in: FI, 27.5 (Oktober 1900),
78-86; Friedrich Heman, Siebzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels zu Basel,
in: FI, 28.3 (Juli 1901), 37-59, 41-48. Die Begeisterung für den Zionismus verschwand nie

ganz, doch betrachtete ihn der Verein und mit ihm sein Publikationsorgan zunehmend negativ,

da er keine religiöse Reform des Judentums darstellen würde, welche wiedemm als
Voraussetzung für eine Annäherung an respektive Konversion zum Christentum gesehen wurde.
Diese Ambivalenz lässt sich unter anderem an der regelmässigen Berichterstattung über die
Zionistenkongresse ablesen. Für Kritik am Zionismus siehe z.B.: K. E., Der Zionismus im
Lichte der Bibel. (5 Abendvorträge, gehalten im Kreise der Freunde Israels, anlässlich des
16. Zionistenkongresses in Zürich, vom 28. Juli bis 2. August 1929), in: FI, 56.5 (September
1929), 80-83; Der 16. Zionistenkongress, in: FI, 56.5 (September 1929), 89-91; K. K.. Der
17. Zionistenkongress in Basel, in: FI, 59.5 (November 1931), 96-99.
Janner, Friedrich Heman und die Anfänge des Zionismus in Basel (wie Anm. 35), 85. Der
Begriff des «christlichen Zionismus», welcher für das Phänomen der christlichen Begeisterung

für den Zionismus häufig verwendet wird, ist aufgrund der heilsgeschichtlichen
Interpretation der jüdischen Nationalbewegung irreführend. (Janner, Friedrich Heman und die
Anfange des Zionismus in Basel (wie Anm. 35). 84-85.) Für christliche Zionismusbegeisterung

siehe u.a.: Alex Carmel, <Christlicher Zionismus) im 19. Jahrhundert - einige
Bemerkungen, in: Ekkehard W. Stegemann (Hg.), 100 Jahre Zionismus. Von der Verwirklichung
einer Vision, Stuttgart/Berlin/Köln 2000, 127-135; Paul Charles Merkley, The Politics of
Christian Zionism 1891-1948, London 1998: Franz Kobler, The Vision was there. A History
of the British Movement for the Restoration of the Jews to Palestine, London 1956. Mit
Fokus auf Basel, wo 1897 bekanntlich der erste Zionistenkongress stattfand: Patrick Kury, (Zuerst

die Heimkehr, dann die Umkehr). Christlicher Zionismus und Philosemitismus in Basel
im Umfeld des Ersten Zionistenkongresses, in: Heiko Haumann (Hg.), Der Erste Zionistenkongress

von 1897 - Ursachen, Bedeutung, Aktualität, Basel et al. 1997, 185-190.
Friedrich Heman, Sechsundvierzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel
1876-1877, in: FI, 4.4 (Juli 1877), 101-119, 118. Weitere Beispiele hierfür: ders., Jahresbericht



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 349

Judenmission wurde als ein göttliches Postulat aufgefasst und insbesondere aus
dem Römerbrief und dem Lukasevangelium abgeleitet.60 Dieser als göttlich
konstruierte Auftrag lag dem Interesse des Vereins an den Juden zu Grunde. Den
christentumszentrischen Charakter dieses Interesses verdeutlicht folgende Aussage

des Direktors August Gerhardt von 1930:

«Es ist klar, dass wir [den Juden] nicht um seiner selbst willen, aber auch nicht
aus eigener Kraft lieben können; wir können es aber um des Herrn willen, der das
Volk ansah und den das Volk jammerte; wir werden es um des Herrn willen
lieben, der auch uns unsere Sünden und Untugenden vergab und aus uns neue
Menschen schuf. Lasset uns den Juden um Jesu willen lieben.»61

Dass der «Verein der Freunde Israels» sich auch als Träger der sogenannten
«inneren Mission» verstand, darf nicht ausgeblendet werden. Entchristlichungs- und
Rechristianisierungsdiskurse sind eine Konstante im «Freund Israels». Ein weiteres

Aufgabenfeld neben der eigentlichen Judenmission sah der Verein auch in
einer regen Aufklärungs- und Vortragstätigkeit zum Thema Judenmission, die
nicht zuletzt eine innere Missionierung des Protestantismus im Sinne einer «Re-

christianisierung» respektive «Erweckung» mit intendierte. Die Christen sollten
zu einem vorbildlich bibeltreuen christlichen Leben angeleitet werden, um die
Juden zum Glauben an Christus zu «reizen».62 So sei der beste Judenmissionar
eine «wahrhaftige Christenheit».63

des Vereins von Freunden Israels zu Basel, in: FI, 1.1 (Juli 1874), 1-18, 18; Der Knecht
Jehova's (wie Anm. 1), 32.
«Wie sollen sie aber den anrufen, an den sie nicht glauben? Wie sollen sie aber an den glauben,

von dem sie nichts gehört haben? Wie sollen sie aber hören ohne Prediger? Wie sollen
sie aber predigen, wenn sie nicht gesandt werden?» (Rom. 10. 14-15). «Es steht geschrieben:
Christus lässt predigen in seinem Namen Busse und Vergebung der Sünden unter allen Völkern

und anheben zu Jerusalem.» (Luk. 24. 47) Diese Passage aus dem Lukasevangelium
gab sich der Verein als Programm und Losungswort. (August Gerhardt, 58. Jahresbericht
1927/28, in: FI, 55.4 (Juli 1928), 57-73, 58.) Beispielhaft brachte Pastor Paul Laub dieses
Sendungsbewusstsein im Jahresbericht für das Jahr 1922 zum Ausdruck: «Wenn die Bekehrung

Israels Gottes bestimmter und ausgesprochener Wille ist, dann muss dieser Wille für
uns Befehl sein, und dann sind wir. als Mitarbeiter am Bau des Tempels Gottes, wie die
Apostel die Christen nennt, zur Mitarbeit verpflichtet.» (Paul Laub, Zweiundneunzigster
Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel für das Jahr 1922, in: FI, 50.4 (August
1923), 49-64, 49.)
August Gerhardt, Freuet euch!, in: FI, 57.3 (Februar 1930), 1-3, 2. Der Diskurs, dass man
die Juden eigentlich nicht mögen würde, man jedoch aufgrund des göttlichen Missionsauftrags

verpflichtet sei, sie zu «lieben», taucht im «Freund Israels» wiederholt auf und
widerspiegelt das zutiefst ambivalente «Judenbild» des Vereins. Siehe etwa: Meili. Rede am
Jahresfest der Freunde Israels in Basel, in: FI, 10.4 (September 1883), 81-87. 82 sowie 87:
Eduard Preiswerk. Festrede, in: FI, 7.5 (November 1890), 121-129. 127: Friedrich Heman.

^
Jahresrechnung des Kollektevereins für 1897. in: FI, 24.2 (April 1898), 24-32, 24.

'" Für den Rechristianisierungsdiskurs, der untrennbar mit häufig antimodernistisch geprägten
Krisendiskursen betreffend den Zustand des Christentums verbunden war. siehe bspw.: Ho-
fert. Festrede, gehalten am 45. Jahresfeste der Freunde Israels, in: FI, 3.4 (Juli 1876), 109—

119, 114; Der Kollekteverein im Jahre 1904. in: FI, 31.1 (Januar 1905), 3-7, 5; Ein jüdischer
Weckruf, als Nachklang der Erweckung in Wales, in: FI, 32.6 (Dezember 1905). 107-110,
107: Paul Laub, Neunundachtzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel
für das Jahr 1919, in: FI, 47.3 (Juli 1920), 33-54, 37-38; Christian Maurer, Was schulden
wir Christen den Juden unserer Tage?, Teil II, in: FI, 71.6 (November 1944). 88-93, 92.



350 Thomas Metzger

«Gute» und «schlechte» Juden

Die Haltung des Vereins dem Judentum gegenüber war gekennzeichnet durch ein
hohes Mass an Ambivalenz. Die Judenmission hatte vor allem das «biblische
Israel» vor Augen. Das zeitgenössische Judentum wurde demgegenüber, wie
Viola Schenk betont, meist als Fehlentwicklung des «biblischen» gesehen.64 So

schwankten die konstruierten «Judenbilder» der «Freunde Israels» zwischen
antisemitischer Perhorreszierung und heilsgeschichtlicher Stilisierung. Ein para-
digmatisches Beispiel für diese Zerrissenheit mag folgende Aussage des Basler
Pfarrers Eduard Preiswerk aus seiner Festrede am Jahresfest des Vereins im
Jahre 1890 zeigen:

«Ja fürwahr. Feinde Gottes sind die Juden, und wir unsererseits wollen ihnen
zürnen für alles Schlimme, das sie an unserm Volk thun. Wir wollen hassen ihren
materiellen Sinn, hassen ihren Schachergeist, hassen alles, was in ihnen Schlimmes

ist und namentlich so hassen, meine Freunde, dass wir diesen Sauerteig zu
allererst aus uns ausfegen, dass wir von uns abthun alles, was (jüdisch) ist.
Zweitens aber wollen wir sie lieben; wir wollen sie lieben um ihrer Vergangenheit
willen und um ihrer Zukunft willen; um der Verheissung willen an die Väter, um
der Verheissungen willen, die an dem Judenvolke noch in Erfüllung gehen sollen.
Lieben wollen wir sie, weil Gott sie liebt.»

Für den «Freund Israels» lässt sich die für die Judenmission typische Einteilung
der Juden in drei Gruppen feststellen.66 Sowohl die als «Talmudisten» bezeichneten

religiösen Juden Osteuropas als auch das als «modern» und «liberal»
apostrophierte Judentum Westeuropas erfuhren dabei fast ausnahmslos negative
Konnotationen. Den ersteren wurde zwar eine religiöse Einstellung zugebilligt,
doch würde der Talmud einer Decke vor ihren Augen gleichkommen, die sie

gegenüber dem Evangelium blind machen würde.67 Antijudaistische Topoi sind bei

der Negativcharakterisierung dieser Gruppe vorherrschend.68

"'
Stephan Schulte, Ein Beitrag zum Verständnis der Juden und ihrer Bedeutung für das Leben
der Völker von J. de le Roi, Pastor, in: FI. 5.2 (März 1878), 59-64, 62.

Schrenk, <Seelen Christo zuführen), (wie Anm. 5), 286. Zu den ambivalenten «Judenbildern»
der Judenmission siehe v.a.: Heinrichs, Das Judenbild im Protestantismus des Deutschen
Kaiserreichs (wie Anm. 5), 484-594.

65
Preiswerk, Festrede (wie Anm. 61), 127.

66 Siehe auch: Heinrichs, Das Judenbild im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs (wie
Anm. 5). 509-511.

6
Blindheitsmetaphern («blind», «verblendet». «Decke vor den Augen», «Nacht» etc.) gehören
zu den gängigsten antijudaistischen Topoi im «Freund Israels». Einige Beispiele: Theodor
Ratisbonne. Litanei für die Bekehrung der Juden, in: FI, 15.4 (Dezember 1887), 189-191,
191; Die Decke Mosis vor den Augen Israels. Rede gehalten an Epiphanias 1891, in: FI, 18.2

(März 1891), 31-42; Pastor Laub, Sechsundachtzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde

Israels in Basel für das Jahr 1916, in: FI, 44.4 (September 1917), 49-67, 53; K. Krüger,
Gottes Herrlichkeit im Angesicht Jesu Christi, in: FI, 62.2 (April 1935), 17-19, 17.

Häufig treten solche Stereotype bei Beschreibungen des Talmuds oder der Rabbiner auf.
Siehe z.B.: Die israelitischen Elemente in der ersten christlichen Kirche, in: FI, 4.1 (Januar
1877), 13-29, 28; Friedrich Heman, Neunundfünfzigster Jahresbericht des Vereins der
Freunde Israels zu Basel, in: FI, 17.4 (August 1890), 97-118, 99; Paul Laub, Achtundachtzigster

Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel für das Jahre 1918, in: FI, 46.4
(August 1919), 49-70, 50.



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 351

Noch negativer wurde das als «liberalreligiös» oder «ungläubig» charakterisierte

«moderne Judentum» gezeichnet. Die Negativbeschreibungen in diesem
Fall griffen häufig auf Stereotype eines soziokulturell argumentierenden
Antisemitismus zurück. Diesen beiden ersten Gruppen entgegengestellt wurde ein für
die Mission empfängliches Judentum. Besonders positiv stilisiert wurden hierbei
für die Missionierung zugängliche Juden, die in Anlehnung an das Johannes

Evangelium als «Nathanaelsseelen» oder als «Israeliten ohne Falsch» bezeichnet
wurden.69 Die grosse Hoffnung der Judenmission im Allgemeinen war es, durch
die Evangelisationsarbeit in Osteuropa, durch das Austeilen von Alten und vor
allem Neuen Testamenten in Jiddisch und Hebräisch, diese positiv konnotierte
Gruppe zu vergrössern, denn man war überzeugt, dass die Schrift als solche die

Kraft zur Erweckung und Bekehrung besässe.70

Aus dieser Aufteilung des Judentums in ein «gutes» und «schlechtes» Judentum

- ein Mechanismus der eine Strukturkonstante judenfeindlicher Denkmuster
darstellt - kann geschlossen werden, dass die «Freunde Israels» Juden und
vermeintlich «jüdische Eigenschaften» immer dann positiv konnotierten, wenn diese

konversionswillig - oder noch besser - bereits durch die Judenmission getauft
waren. Dies zeigt sich deutlich in den oft publizierten Bekehrungsgeschichten
und Lebensbildern von Konvertiten. In immer ähnlicher Form wird darin ein
stilisiertes Bild dieser «Nathanaelsseelen» gezeichnet.71 Die überaus positiven
Schilderungen von Konvertiten in diesen Berichten kontrastieren mit den
allgemeinen meist negativ konnotierten Charakterisierungen der zeitgenössischen
Juden. Auffallend und paradigmatisch zugleich ist auch der Unterschied
zwischen den Kollektivzuschreibungen gegenüber «den Juden» und der Fokussie-

rung auf das Individuum im Falle der Konvertiten. Diese Aufteilung in «gute»,
das heisst konversionswillige und «schlechte», der Mission nicht zugängliche
Juden, offenbaren die Mechanismen von Inklusion und Exklusion der Juden-

«Jesus sah Nathane! kommen und sagte von ihm: Siehe, ein rechter Israelit, in dem kein
falsch ist.» (Joh. 1 ,.47.) In den häufig abgedruckten Lebensbildern von Konvertiten wurden
diese oft als «Nathanaelsseelen» bezeichnet, was ihre Voraussetzung für eine Erweckung
zum Ausdruck bringen sollte. Siehe z.B.: Rabbi Abraham Schwartzenberger, in: FI, 9.1

(Januar 1882), 17-20; Dr. Heinrich Aaron Stem, in: FI, 12.5 (November 1885), 149-160; Paul
Eduard Gottheil, in: FI, 30.5 (November 1903), 81-85; Paul Laub, Jakob Lotka, in: FI, 51.5
(Dezember 1924), 66-70. Des Weiteren wurden jene, die sich zwar für das Evangelium
interessieren sich aber noch nicht offiziell zu ihrem Glauben bekennen würden als «Nikodemus-
Seelen» bezeichnet und jene, die zwar von der Heilsbotschaft überzeugt wären aber noch
nicht die letzte Konsequenz ziehen würden als «Agrippa-Seelen». (Heinrichs, Das Judenbild
im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs (wie Anm. 5), 511.)
Deswegen besassen die Missionsstationen des Vereins ein grosses Interesse daran, dass die
lokale jüdische Bevölkerung mit christlichen Texten in Berührung kam. Deswegen
unterhielten sie eigene Buchläden. Für die Hoffnung auf die direkte Missionswirkung der Schrift
siehe z.B.: <Und will euch holen, dass einer eine ganze Stadt und zwei ein ganzes Land führen

sollen; und will euch bringen gen Zion.) Jeremias 3,14, in: FI, 6.3 (Mai 1879), 70-73,
71; Die Verbreitung Neuer Testamente unter den Juden Russlands 1890 und 1891, in: FI,
19.2 (Mai 1892); Wie Alexander Gottlieb zum Jesus-Glauben hindurchgedrungen, in: FI,
39.5 (November 1912), 80-87; Ich will dich segnen und Du sollst ein Segen sein, in: FI, 59.2
(März 1932), 23-28.
Siehe einige Beispiele in Anm. 69.



352 Thomas Metzger

mission: Bekehrung war Voraussetzung von Inklusion. Deshalb kann man mit
Michael Brenner schliessen: «Man liebt eben die Juden ganz besonders dann,

wenn sie keine Juden mehr sind.»72

Judenfeindliche Dimensionen

Es erstaunt nicht, dass in den Berichten des Publikationsorgans dieser streng
konservativ-christlichen Vereinigung für den gesamten Untersuchungszeitraum
antijudaistische Äusserungen häufig festzustellen sind, zumal sich die Beiträge
im «Freund Israels» aus christlicher Perspektive ja fast ausschliesslich mit dem
Judentum befassen. Topoi wie der «Gottesmord»-Vorwurf, der Vorwurf der
«Blindheit» " gegenüber der christlichen «Wahrheit» oder die Darstellung des

Judentums als rein «äusserliche Gesetzesreligion»74 - um hier nur einige
Beispiele zu nennen - sind zahlreich. Auch werden die Juden häufig als «Gegner
des Christentums» und «Jesus-Hasser»75 bezeichnet. So wurde das Judentum am
Epiphaniasfest des Vereins von 1879 folgendermassen charakterisiert: «Das Ju-
denthum ist von Anfang an der zäheste und gefährlichste Feind des Christenthums

gewesen und so ist es auch heute noch im Bunde mit dem Antichristenthum.»76

Der antisemitische Charakter des «Vereins der Freunde Israels» zeigte sich
neben der Inkorporierung und Produktion von Diskursen einer religiös motivierten

Judenfeindschaft in der zeitweise starken Präsenz von Negativstereotypisie-
rungen eines soziokulturell argumentierenden Antisemitismus.77 Insbesondere
wurde den Juden ein Macht- und Einflussstreben78 unterstellt, und sie wurden -

Michael Brenner, Wider die Vereinnahmung. Wenn Christen Juden noch immer <bekehren>

wollen, haben sie aus der Geschichte nichts gelernt, in: Neue Zürcher Zeitung, 20. Juli 2009, 19.

Zu den Blindheitsmetaphern siehe Anm. 67.
Siehe etwa: In der Synagoge, in: FI, 6.1 (Januar 1879), 18-21, 19; Vom Saatfelde, in: FI,
57.5 (November 1930), 88-93; August Gerhardt, Das Judenthum von heute, wie es wurde,
wie es ist, in: FI, 67.4 (September/Oktober 1940), 61-65.
Um nur einige wenige Beispiele zu nennen: Gott hat wohl Macht, sie wieder einzupfropfen,
in: FI, 4.1 (Januar 1877), 4-12, 6-7; Zeichen des Antichrists, in: FI, 50.1 (Januar 1923), 1-3,
2-3; Einige Schwierigkeiten, mit denen Missionsarbeiter im Osten zu kämpfen haben, in: FI,
53.1 (Februar 1926), 7.

Soll in unsrerZeit Mission unter Israel getrieben werden? Rede am Epiphaniasfest 1879
gehalten zu Basel, in: FI, 6.1 1879 Januar), 1-10, 10.

Es ist sinnvoll, eine inhaltliche Zweiteilung des modernen Antisemitismus vorzunehmen.
Hierbei sind ein soziokulturell argumentierender Antisemitismus, der an den AntiJudaismus
anknüpft und ihn mit modernen Ideologien und Feindbildern verbindet, und ein rassistischer
oder völkischer Antisemitismus zu unterscheiden, der auf den pseudowissenschaftlichen
Rassenlehren des 19. Jahrhunderts fusst. In der Realität vermischten sich diese beiden Typen
des modernen Antisemitismus häufig, da die Stereotype teilweise überlagert und verbunden
wurden. So wurden in den Rassenantisemitismus Muster des soziokulturellen Antisemitismus

eingebunden, wie auch umgekehrt beispielsweise völkisch-nationalistische Semantiken
übernommen wurden.
Siehe aus den zahlreichen Beispielen: Johannes Schnell, Ueber den Zusammenhang von
Judenwucher und Judenverfolgung im Mittelalter, in: Fl, 2.5 (September 1875), 150-154; Zur
Statistik der Juden, in: FI, 7.5 (September 1880), 123-128; Friedrich Heman, Achtundsiebzigster

Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel, in: FI, 36.4 (August 1909),



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 353

was klassisch für einen soziokulturell argumentierenden Antisemitismus ist- mit
den vermeintlichen «Übeln der Moderne»79 in Verbindung gesetzt und als
«zersetzende»80 Kraft tituliert. Gerade für die Zeit der antisemitischen Wellen in
Deutschland in den 1880er Jahren und zu Beginn der nationalsozialistischen
Diktatur 1933 werden auch Spuren eines nationalen Antisemitismus gehäuft
sichtbar. In Analogie zu vorherrschenden antisemitischen Konzeptionen wurden
die Juden als «nationale Fremdkörper» oder als «Staat im Staate» bezeichnet. So

wurde wiederholt ein nationaler Gegensatz zwischen «Deutschtum» und «Judentum»

konstruiert, der sich diskursiv am Antisemitismus in Deutschland orientierte.

Einen realen Konflikt suggerierend wurde der deutsche Antisemitismus als

verständliche Abwehrreaktion dargestellt.81 Vor diesem Hintergrund erschien es

beispielsweise undenkbar, dass Juden in einer beruflichen Tätigkeit oder
gesellschaftlicher Position - beispielsweise als Lehrer- (christlichen) Deutschen
übergeordnet sein könnten. Dies brachte Direktor August Gerhardt 1933 wie folgt
Ausdruck, indem er seinen Amtsvorvorgänger Friedrich Heman zitierte:

«Eine jüdische Hochschule haben die Juden bereits in Berlin; aber jüdische
Professoren ftir deutsche Studenten, jüdische Lehrer in deutschen Schulen,
jüdische Richter an deutschen Gerichten, jüdische Offiziere in deutschen
Regimentern - das ist ein Vergehen an der deutschen Nation.»8"

In solchen Aussagen wird die Ausrichtung des Vereins auf den deutschsprachigen

Kulturraum deutlich, was sich auch im Netzwerk der «Freunde Israels»

niederschlug. Mehrere Redaktoren und Autoren der Zeitschrift zeichneten sich
durch eine ausgeprägte Germanophilie aus. Am deutlichsten kam dies beim
langjährigem Vereinsdirektor Friedrich Heman zum Ausdruck.83 Die Sympathien ge-

49-73, 60: Gerhardt. 108. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm.
27), 34.
An den Antimodemismus der «Freunde Israels» war ein breites Feld antisemitischer Topoi
gekoppelt, die die Juden als Profitcure und Träger der Moderne (Kultur, Presse, Wirtschaft
usw.) stilisierten.
Siehe bspw.: Heman, 68. Jahresbericht der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 39), 52; Hundert

Jahre der Gleichberechtigung der Juden mit den Christen, in: FI, 39.1 (Februar 1912),
11-16, 12-13; Die Judenmission und der Zionismus, in: FI. 50.5 (Oktober 1923), 73-76, 76;
Verschiedene Nachrichten, in: FI. 62.1 (Januar 1935), 9.
Siehe etwa: Zur Statistik der Juden, in: Fl, 2.2 (März 1875), 58-64; Die Schicksale der Juden
in ihrer Zerstreuung, Teil VII, in: FI, 7.3 (Mai 1880), 57-63; Der judenchristliche Gebetsbund,

in: FI. 12.2 (April 1885), 62-64; [de le Roi?], Die socialen Verhältnisse der Juden in
Preussen (wie Anm. 51); Kleine Nachrichten, in: FI. 52.2 (Mai 1925), 30-32, 32; August
Gerhardt, 102. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel, in: FI, 60.3 (Juli
1933), 33-42, v.a. 34-35; Adolf Köberle, Die Judenfrage im Lichte der Christusfrage.
Predigt, gehalten an der 102. Jahresfeier des Vereins der Freunde Israels in Basel, in: FI. 60.4

^
(September 1933), 51-58.

'~ Gerhardt, 102. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 81), 35.

August Gerhardt bezog sich auf die Schrift: Friedrich Heman, Die historische Weltstellung
der Juden und die moderne Judenfrage, Leipzig 1881.
Als Beispiele siehe Friedrich Heman, Neunundvierzigster Jahresbericht der Freunde Israels



354 Thomas Metzger

genüber Deutschland und die publizistische Vernetzung resultierten nicht zuletzt
in einem Transfer antisemitischer Diskurse.84

Aus ihrem christlichen Selbstverständnis heraus und als Verein, der die
heilsgeschichtlichen Erwartungen an die Juden ins Zentrum rückte, stellte sich der
«Verein der Freunde Israels» gegen bestimmte Konzeptionen und Ausdrucksformen

des Antisemitismus oder grenzte sich von ihnen ab. Antisemitismus und
antisemitische Bewegungen wurden primär dann abgelehnt, wenn diese auch das

Fundament der eigenen, christlichen Glaubenssätze zu gefährden drohten. Diese

Ablehnung gewisser Formen des Antisemitismus nicht zuletzt aus Eigeninteresse
ist zum einen beim Rassenantisemitismus und noch ausgeprägter bei antisemitischen

Konstruktionen festzustellen, welche die Bibel als «jüdisches Buch»
bezeichneten oder sie umdeuteten.85 Somit war die Verteidigung der Juden gegen
bestimmte Formen der Judenfeindschaft nicht zuletzt eng mit der Selbstbehauptung

der Judenmission verbunden. Insbesondere die Judenmission in Deutschland

wurde innerhalb des Protestantismus und der Gesellschaft immer stärker
marginalisiert.86 Angesichts des grassierenden Antisemitismus sah der Verein die
Judenmission gefährdet und an den Rand gedrängt. Es stehe, so Walter Hoch
1925, der «Judenfreund» einsam und unverstanden da.87

Auffällig ist die simultane Präsenz anti-antisemitischer und antisemitischer
Äusserungen in Artikeln des «Freund Israels». Nur ganz selten war dies im Sinne
einer Verhaltensanleitung formuliert, welche explizit die Grenze zwischen einem
vermeintlich «guten» und einem «schlechten» respektive «christlichen» und
«widerchristlichen» Antisemitismus thematisierte.88 In der Analyse zeigt sich, dass

zu Basel (wie Anm. 50), 82; ders., 52. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels zu
Basel, in: FI, 10.3 (Juli 1883), 49-67.

84 Ein solcher Transfer fand bspw. auch durch das Abdrucken von Artikeln meist judenmissionarischer

deutscher Zeitschriften statt. Siehe z.B.: Zur Statistik der Juden (wie Anm. 78);
Antisemitische Früchte, in: FI, 48.2 (April 1921), 28-31; Die Judenmission und der Zionismus

(wie Anm. 80).
Für eine Ablehnung des Rassismus und Rassenantisemitismus und eines Antisemitismus, der
die Bibel relativiert siehe z.B.: Antisemitische Früchte (wie Anm. 84); <Von der Vergiftung
des deutschen Volkes), in: FI, 47.1 (Febmar 1920), 11-12; Gerhardt, 102. Jahresbericht des
Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 81); Das Wort sie sollen lassen stah'n!, in:
FI, 60.5 (November 1933), 67-71.

' Siehe hierfür: Kaiser, Der deutsche Protestantismus und die (Mission unter Israel) zwischen
Weltkrieg und <NS-Machtergreifung> (wie Anm. 5); ders.. Evangelische Judenmission im
Dritten Reich (wie Anm. 5). Als letzte deutsche Judenmission wurde die Berliner Judenmission

im Januar 1941 endgültig verboten. Der deutsche Ableger des «Vereins der Freunde
Israels» war bereits im Januar 1938 verboten worden. (Mitteilungen an unsere Freunde (wie
Anm. 26).)
Walter Hoch, Rede an der 94. Jahresfeier der Freunde Israels in Basel, in: FI, 52.5 (November

1925), 65-68, 66. Siehe zudem diesbezüglich: Die Kollekte für den Verein der Freunde
Israels in Basel im Jahre 1892, in: FI, 20.2 (April 1893), 46: Paul Laub, Einundneunzigster
Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel für das Jahr 1921, in: FI, 49.4 (August
1922), 49-63, 63; Das Recht der Judenmission, in: FI, 52.2 (Mai 1925), 17-20, 17.
Diese Äusserungen fielen primär in die Zeit der 1920er und 1930er Jahre. Siehe etwa: Der



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 355

eine soziokulturell argumentierende Judenfeindschaft von den «Freunden
Israels» nicht dem Antisemitismus zugerechnet wurde. Dies illustriert folgende
Aussage aus dem Jahresbericht von 1893 treffend:

«Christen sollten den Antisemitismus denen überlassen, die keine Christen mehr
sein wollen und die sich auch vom Christenthum losgesagt haben. [...] So ist der
Geist des Antisemitismus [...] ein unchristlicher Geist. [...] Aber, sagt vielleicht
Einer, sollen wir denn die Juden schalten und walten lassen unter uns, wie es

ihnen beliebt? Sollen wir ruhig zusehen, wie sie die Volkswohlfahrt ausbeuten?
wie sie das Volk zur Verarmung bringen, um sich zu bereichern? wie sie an
Macht und Einfluss wachsen und überall sich an die Spitze drängen? Sollen wir es

geschehen lassen, dass sie christlichen Glauben und christliche Sitte verspotten
und vernichten? dass sie überall vom dran sind, wo es gilt, das Christenthum zu
schädigen und zu verdrängen? Oder sollen wir gar Philosemiten sein, welche sie
in all dem begünstigen und beschützen? O nein, liebe Freunde, das wäre weit
gefehlt. Wir sollen auch keine Schutztruppe der Juden und des Judenthums sein.
Das wird kein vernünftig denkender Christ fordern oder dem beistimmen. Nein
uns wehren und kämpfen sollen wir, aber als Christen und mit den Waffen, die
allein für Christen sich ziemen und mit denen ein Christ allein erfolgreich kämpfen

kann. Der Antisemitismus ist eine schlechte, stumpfe Waffe für den Christen

gegen die Juden.»89

Konjunkturen des Antisemitismus

Die Intensität und der Inhalt der antisemitischen Diskurse im «Freund Israels»
veränderten sich über den Untersuchungszeitraum hinweg. Als Perioden besonderer

Intensität lassen sich die Zeiträume von Mitte der 1870er bis Mitte der
1890er sowie von 1933 bis 1945 festmachen. Einerseits ist ein Transfer antisemitischer

Diskurse festzustellen. Andererseits forderte die Präsenz radikalantisemitischer

Bewegungen in Deutschland die Judenmission heraus, diese theologisch-
heilsgeschichtlich zu verorten. Darüber hinaus führte die starke personelle und

publizistische Vernetzung mit Deutschland und die häufig germanophile und
nationalkonservative Ausrichtung der Schreiber dazu, dass zeitweise die antisemitischen

Forderungen und Politiken im Publikationsorgan des «Vereins der Freund
Israels» im Sinne einer Täter-Opfer-Umkehr als gerechtfertigte Abwehrreaktion
auf einen angeblich durch die Juden verursachten realen Konflikt verteidig wurden.
Dieser Mechanismus stellt eine strukturelle Konstante des Antisemitismus dar.90

Antisemitismus, in: FI, 52.1 (Februar 1925), 7-11; Der Antisemitismus in Deutschland nach
dem Kriege 1870 und dem Weltkriege, in: FI, 52.3 (Juli 1925), 42-44; Die 5. Studientagung
zur Judenfrage, in: FI, 57.2 (April 1930), 18-26. Es fallen Analogien bezüglich der
Argumentationsweisen im Katholizismus auf. Siehe hierzu: Urs Altermatt, Katholizismus und
Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der
Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 1999; Olaf Blaschke, Katholizismus und
Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich, Göttingen "1999.
Friedrich Heman, Zweiundsechzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel,

in: Fl, 20.4 (September 1893), 73-92, 77-78.
Für die strukturellen Konstanten des Antisemitismus siehe: Metzger, Antisemitismus in der



356 Thomas Metzger

Die erste antisemitische Hochphase war durch den starken Anstieg der
Judenfeindschaft in Deutschland, die sich unter anderem im sogenannten Berliner
Antisemitismusstreit manifestierte, beeinflusst.91 Die antisemitischen Diskurse
drehten sich primär um den Superioritätsanspruch des Christentums gegenüber
dem Judentum in Verbindung mit der Furcht eines Aufstiegs des jüdischen
Bevölkerungsteils in jenen Staaten, in welchen sie die Gleichberechtigung erhalten
hatten.92 Zu Beginn dieser Phase, Mitte der 1870er Jahre, integrierte die Zeitschrift
auch die antisemitischen Schlüsselbegriffe «Judenfrage»93 und «Verjudung»94.

Der «Freund Israels» orientierte sich an stark nationalistisch aufgeladenen
antisemitischen Diskursen in Deutschland, die die Juden als vermeintliche
Profiteure, ja Personifikation der Moderne apostrophierten, die nach Macht und
Einfluss streben und das deutsche Volk - zu dem sie nicht zugehörig konstruiert
wurden - ausnützen würden.95 In diesem Sinne stellte der «Freund Israels» 1874

die Juden als religiöse und nationale Feinde96, welche die Herrschaft über alle
Völker anstreben würden, dar:

Stadt St. Gallen (wie Anm. 44), 62-66, hier v.a. 64-66. Zum Mechanismus der Täter-Opfer
Umkehr im Antisemitismus siehe v.a.: Klaus Holz, Nationaler Antisemitismus, Wissenssoziologie

einer Weltanschauung. Hamburg 2001. z.B. 160; Thomas Haury. Antisemitismus
von links. Kommunistische Ideologie. Nationalismus und Antizionismus in der frühen DDR,
Hamburg 2002. 115-116.
Dies beobachtet Heinrichs auch für die Judenmissionsorganisationen in Deutschland: Heinrichs,

Das Judenbild Im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs (wie Anm. 5), v.a. 530-

o
564"
So wurden die Juden als Profiteure der freiheitlichen Bestrebungen der modernen Gesellschaft

gezeichnet. Siehe hierzu etwa: Heman, Jahresbericht des Vereins von Freunden Israels
zu Basel (wie Anm. 59), 7-8; Aus dem Bericht über die Arbeit an Israel zu Kischinew vom
31. Oktober 1878 bis zum 31. Oktober 1879. in: FI, 7.3 (Mai 1880), 71-80; Heman, Neun-
undvierzigster Jahresbericht der Freunde Israels zu Basel (wie Anm. 50), 88-89; ders.,
Achtundfünfzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels zu Basel (wie Anm. 21), 102-
103. Für das Superioritätsdenken siehe Anm. 49.

,J Erstmals wurde der Begriff im «Freund Israels» 1875 verwendet: Friedrich Heman, Jahresbericht

des Vereins von Freunden Israels zu Basel, in: FI, 2.4 (Juli 1875). 97-118, 100.

Der Begriff findet erstmals im Januar 1878 in der Zeitschrift Verwendung. Zuerst noch in
Anführungs- und Schlusszeichen gesetzt, wurden diese im März bereits weggelassen. (J.
Alexander, Die gegenwärtige sociale und politische Lage des jüdischen Volkes, in: FI, 5.1

(Januar 1878), 22-31, 27; Israels Rückkehr nach Palästina, eine politische Zeitfrage oder
religiöse Zukunftsfrage? (wie Anm. 56), 56.
Wie bereits erwähnt, zeigte sich dies bei Friedrich Heman besonders deutlich. Beispiele für
die antisemitischen Positionen Hemans: Heman, Jahresbericht des Vereins von Freunden
Israels zu Basel (wie Anm. 93), v.a. 103-104; ders., Neunundvierzigster Jahresbericht der
Freunde Israels zu Basel (wie Anm. 50); ders., Vierundftinfzigster Jahresbericht des Vereins
der Freunde Israels zu Basel, in: FI, 12.4 (August 1885), 97-111, 103; Friedrich Heman
nahm publizistisch auch am Antisemitismusstreit teil. Seine zwei Publikationen von 1881

und 1882 sind antisemitisch gefärbt: Heman, Die historische Weltstellung der Juden und die
moderne Judenfrage (wie Anm. 82); ders., Die religiöse Weltstellung des jüdischen Volkes,
Leipzig 1882.

' Der «Feind»-Topos taucht wiederholt auf. Insbesondere werden die Juden als Feinde respektive

als ewige Gegenspieler des Christentums bezeichnet. Ein Beispiel aus dem Jahr 1897:
«Wo seit 1800 Jahren eine dem Christenthum grundsätzlich widerstrebende Richtung her-



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 357

«[...] Die Thäthigkeit der Juden [führt] sicherlich zu ihrer einstigen Plutokratie
über die Völker [...].Wenn heutzutage die Geburtsaristocratie von der Geld-
aristocratie verdrängt wird, so wird die Folge sein, dass am Ende in manchem
Lande fast nur noch Juden zur einflussreichen und herrschenden Klasse gehören
werden. [...] Wer aber die materielle Macht hat, bestimmt auch das geistige
Leben und dazu gehört auch das religiöse. Durch die materielle Uebermacht der
Juden wird auch das religiöse Leben vor Allem da, wo es mit den irdischen
Verhältnissen verwoben ist und wo es diese beeinflussen soll, alterirt.»'"

Der aufflammende Antisemitismus wurde nicht selten damit gerechtfertigt, dass

ein vermeintlich realer Konflikt zwischen Juden und Deutschen existieren würde.

Die Realkonfliktkonstruktion machte aus den Opfern die Täter.98 Nicht nur
wurde versucht, den Antisemitismus apologetisch «zu erklären», sondern auch,
die antisemitische Bewegung heilsgeschichtlich zu verorten, indem sie als Strafe
Gottes an den Juden und als Mittel zu deren Bekehrung ausgelegt wurde.99 Auch
wurde - so macht es den Anschein - versucht, einen Platz für die Judenmission
in der antisemitischen Front zu finden. Diese Aspekte widerspiegeln nicht zuletzt
die vom Verein gewählten Strategien angesichts der aufstrebenden antisemitischen

Bewegung in Deutschland, welche die Judenmission als vermeintlich
«Judenfreunde» anfeindete.100 1880 schreibt deshalb Friedrich Heman mit Verweis
auf den Propheten Jeremias im «Freund Israels»:

vortrat, da hat auch dieses Judenthum seine Hand mit im Spiel.» (Die Schicksale der Juden
in ihrer Zerstreuung, Teil IV, in: FI, 24.6 (November 1897), 137-144, 138.)
[Friedrich Heman?], Die Juden in den Donauländem und die Ausnahmegesetze gegen sie, in:
FI, 1.2 (September 1874), 48-55. 53-54.
Siehe z.B.: [Friedrich Heman?], Zur Lage der Juden in Rumänien, in: Fl, 1.3 (November
1874), 94-96; Friedrich Heman, Einundfünfzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde
Israels zu Basel, in: Fl, 9.4 (Juli 1882), 75-96, v.a. 77-78.
So Hess sich eine abgedruckte Rede des Epiphaniasfestes des Vereins von 1882 folgender-
massen verlauten: «Was ist die Bedeutung dieser Bewegung? Doch wohl keine andre als die,
dass man die Juden alles ihres geistigen und materiellen Einflusses auf die Christenvölker
berauben will: die Völker wollen sich nicht mehr weder materiell noch geistig von Juden
beherrschen lassen. Und wenn dieses Ziel erreicht ist, was wird die Folge sein für das Judenvolk

selbst? Es wird am Ende seine gänzliche Machtlosigkeit fühlen; es wird erkennen, dass

die Völker es verworfen und ausgestossen haben, weil es sich eine falsche Macht angemasst
und einen falschen Einfluss ausgeübt hat. Dann wird das Judenvolk sich auf seinen wahren
Beruf, welches ein religiöser ist, besinnen, und wird erkennen, dass es nur dadurch wieder
zur Achtung und Ansehen unter den Völkern kommen kann, wenn es umkehrt und wieder
das Volk Gottes, das Volk seines Messias wird. [...] Seht, liebe Christen, das ist der religiöse
Gesichtspunkt, unter dem wir die gegenwärtige Bewegung verstehen wollen, das ist die letzte

Lösung, die unser Christenglaube der Judenfrage in Aussicht stellt.» ([Friedrich Heman?],
Rede am Epiphaniasfest 1882, in: FI, 9.2 (März 1882), 25-33, 32-33.). Weitere Beispiele:
Heman, Einundfünfzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels zu Basel (wie Anm.
98); Bedeutsame Erscheinungen auf jüdischem Gebiete, in: FI, 12.2 (April 1885), 45-56. 53;
Judentaufen in Preussen (wie Anm. 49).

Beispiele, die zeigen, dass die antisemitischen Strömungen als Gefährdung der Judenmission

gesehen wurden: Die Kollekte für den Verein der Freunde Israels in Basel im Jahre
1892 (wie Anm. 87); Heman, Zweiundsechzigster Jahresbericht des Vereins der Freunde
Israels in Basel (wie Anm. 89), 74—85; Kayser, Ansprache über Sacharja 8, 13, gehalten
auf dem Jahresfest des Vereins der Freunde Israels in Basel, den 30. Juni 1896, in: FI, 23.6
(Dezember 1896), 74-79, 74.



358 Thomas Metzger

«[Ich] bekenne offen, dass, wenn die Klagen gerechtfertigt sind, und das sind sie

zum guten Theil, es vielmehr jedes Christen Pflicht ist, dahin zu arbeiten, dass der
Grund zu solchen Klagen beseitigt wird, zumal wenn, wie bei dem deutschen
Volk, der nationale Charakter und die socialen Zustände so innig mit der christlichen

Religion sich verwachsen zeigen. Die deutschen Christen und christlichen
Deutschen werden doch das Recht haben, den Korb mit bösen Feigen, die so böse

sind, dass man sie nicht essen kann, von sich zu weisen! Und sollten sie nur das

Recht, nicht auch die Pflicht dazu haben?»101

Mitte der 1890er Jahre begann die Zahl antisemitischer Artikel im «Freund
Israels» abzunehmen. Die antisemitischen Bewegungen wurden verstärkt kritisiert,
was damit zusammenhing, dass deren potentiell anti-christlichen Positionen
mehr Beachtung fanden.102 Zugleich setzte eine betreffend die Judenmission

optimistischere Phase ein.103 Diese relative Ruhe in Bezug auf den Antisemitismus

setzte sich bis in die 1920er Jahre fort. Vermehrt wurden auch anti-antisemitische

Positionen bezogen104, so insbesondere in Sachen des antisemitischen Ver-
schwörungskonstrukts «Die Protokolle der Weisen von Zion».105

Ab Mitte der 1920er Jahre wurde das antisemitische Prinzip der Postulierung
einer «Judenfrage» häufig aufgegriffen und - im Unterschied zu vielen anderen
antisemitischen Gruppierungen - deren rein religiöse Lösbarkeit durch Bekehrung

propagiert. Vertreter der «Freunde Israels» nahmen von 1924 bis 1930 auch

an mehreren von den vier deutschsprachigen Judenmissionsvereinen gemeinsam
organisierten «Studientagungen über die Judenfrage» teil.106

Heman, Neunundvierzigster Jahresbericht der Freunde Israels zu Basel (wie Anm. 50), 89-
90. Laut Jeremias 24 soll über die «schlechten Feigen» Schwert, Hunger und Pest
geschickt werden, bis sie ganz aus dem Lande vertilgt seien, das ihnen und ihren Vätern von
Gott gegeben worden sei.

Beispiele hierfür sind: Heman. Zweiundsechszigster Jahresbericht des Vereins der Freunde
Israels in Basel (wie Anm. 89), 75-77; Das Heil kommt von den Juden. Ev. Joh. 4.22. Rede

am Epiphaniasfeste 1895 (wie Anm. 46), 18; Antisemitische Früchte (wie Anm. 84).
Analoges stellt Wolfgang Heinrichs für die deutsche Judenmission fest: Heinrichs, Das
Judenbild im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs (wie Anm. 5), 564-585. So wurden
bspw. die Formierung Christusgläubiger jüdischer Gemeinden in Osteuropa und der
aufkommende Zionismus als «Zeichen der Zeit» ausgelegt. Siehe hierzu weiter oben.
Solche Stellungnahmen schlössen nicht aus, dass im selben Artikel antisemitische Diskurse
produziert wurden. Siehe bspw.: Paul Laub, Neunzigster Jahresbericht des Vereins der
Freunde Israels in Basel für das Jahr 1920, in: FI, 48.4 (September 1921), 49-68; J. J.

Landsmann, Ein Wunder der Gnade, in: Fl, 49.1 (Januar 1922), 11-14, 12-13; Benj.
Balslev, Die Juden und die russische Revolution, in: FI, 51.2 (Mai 1924), 25-27; August
Gerhardt, Ein herzliches <Grüss Gott), in: FI. 52.1 (Februar 1925), 1-3.
Siehe etwa: Paul Laub, Die Protokolle der Weisen von Zion>. in: FI, 48.5 (November
1921), 83-84. In dieser Ablehnung tat sich vor allem der Neuenburger Pastor Gustave
Naymark hervor. Naymark war von 1909 bis 1936 Schriftleiter des «L'Ami d'Israël», dem
französischsprachigen Publikationsorgans des Judenmissionsvereins. Siehe hierzu z.B.:
[Gustave Naymark]. Les faux Protocoles des Sages de Sion), in: L'Ami d'Israël, 54.3

(1921) 50-59; Vom Saatfeld. Aus den Berichten und Briefen unserer Mitarbeiter, in: FI,
49.5 (November 1922), 70-75.
Für die Durchführung der Tagungen wurde eine «Arbeitsgemeinschaft zur Lösung der
Judenfrage» gegründet. Die Studientagungen fanden in Klotzsche (1924 und 1925), Hermhut
(1926), Kassel (1927), Nürnberg (1929) und Stuttgart (1930) statt. Zu den Tagungen siehe



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 359

Nach der Machtübertragung an die Nationalsozialisten in Deutschland und
den durch diese veranlassten Diskriminierungen und Verfolgungen der Juden sah

sich der «Verein der Freunde Israels» herausgefordert, die Vorgänge in seiner

Weltanschauung zu verorten. In der Analyse der Zeitschrift zeigt sich, dass in den

ersten Monaten wiederholt Stellungnahmen stark antisemitischen Inhalts publiziert

wurden. Wiederum ist der Einfluss des deutschen Diskurses auf den Verein
spürbar, denn es ist für 1933 eine gewisse Solidarisierung mit dem international
kritisierten Deutschland festzustellen, das in einem nationalen Abwehrkampf
gegen das als «zersetzende» titulierte Judentum gesehen wurde.107 So äusserte
sich der Professor für systematische Theologie Adolf Köberle, der seit 1930 in
Basel lehrte und dann 1939 nach Tübingen wechselte, in seiner Predigt am
Jahresfest 1933, sich auf Friedrich Heman beziehend und völkische Semantiken

integrierend, folgendermassen:

«[Heman hat] dem deutschen Volk und Staat, aus dem er kam, immer wieder den
Rücken gestärkt, sich gegen alle jüdische Ueberfremdung seines heimatlichen
Wesens entschlossen zu wehren. Er hat damals schon Massnahmen von einer ganz
erstaunlichen Kühnheit und Weitschau angeregt und gutgeheissen, wie sie heute
wieder im Dritten Reich im Vordergrund der Debatte stehen. Jeder Staat, der
Deutsche wie der Schweizer Staat, hat nicht nur das Recht, er hat die Pflicht
darüber zu wachen, dass sein Volkstum in Sitte und Kulturgestaltung, in Erziehung

und Wesensart freibleibt von artfremden Ueberwucherungen, woher sie auch
immer kommen mögen.»

Zur Einordnung der antisemitischen Vorgänge in Deutschland in das Weltbild
des «Vereins der Freunde Israels» gehörte deren heilsgeschichtliche Interpretation.
Die Verfolgungen wurden als göttliche Bestrafung der und Fingerzeige Gottes an
die Juden und als endzeitliches «Zeichen» interpretiert. Aus dieser
heilsgeschichtlichen Optik heraus wurde das Geschehen als notwendiger Schritt in Rich-

die Berichte: Die zweite Studientagung über die Judenfrage, in: FI, 52.5 (November 1925),
74-76; Die III. Studientagung über die Judenfrage in Kassel, Teil I, in: FI. 55.1 (Januar
1928), 7-8; Die III. Studientagung über die Judenfrage in Kassel, Teil II, in: FI, 55.2 (März
1928), 24-26; Die III. Studientagung über die Judenfrage in Kassel. Teil III, in: FI, 55.2

(Mai 1928), 46-48; Ehrenberg. Judentum, Deutschtum, Christentum, in: FI. 55.5 (September

1928), 83-85; Die 4. Studientagung in Nürnberg, in: FI, 56.2 (Mai 1929), 23-28; Die 5.

Studientagung zur Judenfrage (wie Anm. 88).
Siehe etwa: Verschiedene Nachrichten, in: FI, 60.2 (April 1933), 29-31; Gerhardt, 102.

Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 81).
Köberle, Die Judenfrage im Lichte der Christusfrage. Predigt, gehalten an der 102. Jahresfeier

des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 81), 56. Die wiederholte Bezugnahme

auf Friedrich Hemans antisemitische Aussagen aus den 1880er Jahren in einer
Periode erneuter Blüte des Antisemitismus in Deutschland ist interessant. Heman und somit
die Judenmission wurden dadurch quasi als Vordenker und als national zuverlässige
Mitstreiter in Sachen Antisemitismus dargestellt. Neben der Rede Adolf Köberles siehe auch:
Gerhardt. 102. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 81), 34-
35. Von Januar bis November 1937 wurde zudem eine antisemitisch geprägte Schrift
Friedrich Hemans aus dem Jahre 1909 als Artikellblge publiziert: Friedrich Heman, Die
religiöse Wiedergeburt des jüdischen Volkes, Vortrag an der IV. Herrnhuter Missionswoche

im Oktober 1909, als Manuskript gedruckt, Basel 1909.



360 Thomas Metzger

tung einer endzeitlichen Bekehrung der Juden gedeutet.109 Dieser Mechanismus
wirkte beispielsweise auch bei der Interpretation der antisemitischen
Namensänderungsverordnung Nazi-Deutschlands von 1938 über das zwangsweise Tragen
der Vornamen «Israel» und «Sara»: «Möchten doch alle Juden auch in dieser

obrigkeitlichen Verordnung Gottes Weisheit und Gottes Ruf erkennen: («Israel, ich
habe dich bei deinem Namen gerufen; du bist mein!) (Jes. 43, 1).»"° Der in einer

Verharmlosung der Judenverfolgungen resultierende heilsgeschichtliche Antiju-
daismus, gepaart mit Versatzstücken eines modernen Antisemitismus, wurde für
die Jahre von 1933 bis 1945 kennzeichnend für die judenfeindlichen Äusserungen

im «Freund Israels». Aufgrund ihrer christentumszentrierten Optik waren die
«Freunde Israels» somit nicht in der Lage, das Leid der Juden nachzuempfinden,
und sie vereinnahmten dieses zudem als Leiden für die Christen."1

Die Permanenz dieser Deutungskonzepte selbst angesichts des mittlerweile sehr

präsenten Wissens um den Genozid im Deutschen Reich zeigen folgende Äusserungen

des Pfarrers Christian Maurer im September 1944:

«Hier wird das tiefste Geheimnis des jüdischen Leidens aufgedeckt. Die Juden
leiden letzten Endes darum, weil sie ihren eigenen König, den Messias Jesus von
Nazareth verworfen und sich damit gegen den Willen des lebendigen Gottes

vergangen haben. Aber wiederholt sich dies nicht immer wieder in seiner Art?
Kreuzigen die Juden nicht auch heute noch ihren Herrn, indem sie vor seinem
Namen ausspeien? Liegt ihre Not nicht gerade darin, dass sie gegen den lebendigen

Gott ankämpfen, indem sie sich von dem abw enden, der ihnen von Gott zur
Hilfe und zum Heil gesandt ist? Wir NichtJuden können da nur erschüttert vor
solchem Leiden stehen, mit dem Gott ihre Schuld heimsucht!» '

Diese Konzeption wurde besonders oft vom Judenmissionar John Witt vertreten. Um nur
einige Beispiele zu nennen: John Witt, Nachrichten aus dem Judentum, in: Fl, 66.5
(September 1938), 76-78, 77-78; Franz Mannheimer, Die 14. Kantonale Zusammenkunft in
Zürich, in: FI, 66.6 (November 1938), 92-93; John Witt, Nachrichten aus dem Judentum,
in: FI, 67.1 (Januar 1940), 17-19; Franz Mannheimer, Schicksal Israels. Ein Vortrag. Teil I,
in: FI, 69.1 (Januar 1942), 7-12; John Witt, Bericht über die Tätigkeit im Jahre 1943, in:
FI, 71.2 (April 1944), 39-40; Brunner, 114. Jahresbericht des Vereins der Freunde Israels
Schweizer Judenmission zu Basel (wie Anm. 30). 58.
Aus dem Judentum, in: FI, 66.1 (Januar 1939). 8.

Siehe hierfür z.B.: John Witt, (Siehe, ich mache alles neu), in: FI, 69.2 (April 1942), 17-
18; Maurer, Was schulden wir Christen den Juden unserer Tage?, Teil II (wie Anm. 62), 90.
Christian Maurer, Was schulden wir Christen den Juden unserer Tage?, Teil 1, in: FI,
71.4/5 (September 1944), 60-65. 64-65. Die heilsgeschichtliche Verortung der
Judenverfolgungen ist über die gesamte Periode präsent und nimmt nur leicht im letzten Kriegsjahr
ab. Das zunehmende Bekanntwerden des Ausmasses der Gräuel Nazi-Deutschlands macht
die in ihrem theologischen Korsett gefangenen «Freunde Israels» perplex, da sie kaum
glauben können, dass sich die Juden ob der vielen «Strafen» und «Zeichen» Gottes noch
immer nicht Jesus zuzuwenden begannen. «Was soll denn Gott noch tun, bis das Judentum
ihm die Schuld bekennt? Welche Gerichte noch senden?», so drückte es Franz Mannheimer
verzweifelt im «Freund Israels» aus. (Franz Mannheimer, Dich geht es an, Mensch Israels.
Ein Wort der Bruderliebe, in: Fl, 69.3 (Juli 1942), 38-^H, 40.) Weitere Beispiele, wobei
auch hier John Witt als Hauptträger des Diskurses auffallt: John Witt, Neues aus dem
Judentum, in: Fl, 68.3 (Juli 1941), 44-45, 45; ders., Nachrichten aus dem Judentum, in: FI,
69.1 (Januar 1942), 12-14, 14; ders., die Messiashoffnung im Judentum, in: FI, 70.1

(Januar 1943), 8-14,14.



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 361

Fester Bestandteil des heilsgeschichtlichen Argumentariums stellte die Bezugnahme

auf den sogenannten «Blutruf», das heisst die vermeintliche Selbstverfluchung

des jüdischen Volkes vor Pilatus nach Matthäus (Mt. 27, 25), dar. Vor
1933 war diese Referenz selten. Beispielhaft für diese Argumentationsweise sind
die Worte des Festredners am Jahresfest von 1934:

«Das Fluchwort vom Karfreitag: <Sein Blut komme über uns und über unsere
Kinder) ist in furchtbarer einzigartiger Unmittelbarkeit an Israel in Erfüllung
gegangen und geht weiter in Erfüllung. <Was der Mensch sät, das muss er ernten),
und was Israel Fürchterliches säte, das muss es auch nun fürchterlich ernten. Das
wollen wir mit keiner Sentimentalität, die so ganz ungöttlich ist, zu übermalen
suchen.»""'

Mit seinem missionarisch motivierten Interesse am Judentum und seiner Theologie,

die der Bekehrung der Juden eine zentrale Rolle in der Heilsgeschichte
zuschrieb, nahm der «Verein der Freunde Israels» eine Sonder- und Randstellung
im Schweizer Protestantismus ein. Trotz dieser Randposition darf der mehrere
tausend Mitglieder zählende Verein, der über ein ausgedehntes Netzwerk aus
Pfarrern und Laien im deutschsprachigen Raum verfugte, in seiner Wirkung nicht
unterschätzt werden. Zur Verbreitung der vom Pietismus und der Erweckungsbe-

wegung geprägten theologischen Überzeugungen der Judenmission trugen
Schriften bei, die von Personen verfasst wurden, welche zum Netzwerk des

Vereins gezählt werden können und die auf eine breitere Rezeption im schweizerischen

Protestantismus stiessen."4

Die Beschäftigung des Vereins mit dem Judentum geschah aus der
heilsgeschichtlichen Motivation heraus, nicht um der Juden willen, sondern um der

Christen willen. Die Stellung der Juden und des Judentums blieb im Weltbild der
«Freunde Israels» somit prekär, waren die Juden letzten Endes doch nur als
Konvertiten - als Christen und nicht mehr als Juden - akzeptiert - «gebebt». Diese

«Liebe», die an die Konversionsforderung gebunden war, war eine christenbezogene

und heilsgeschichtlich vereinnahmende. Dass in die ambivalente Haltung
den Juden gegenüber, die grossmehrheitlich eine negative Konnotierung erfuhren,
eine Bandbreite judenfeindlicher Topoi hineinspielte, die vom religiös argumentierenden

Antijudaismus bis zu Formen eines modernen Antisemitismus reichten,
der wirtschaftliche, soziale, nationale und kulturelle Stereotypisierungen
vornahm, zeigt die Komplexität der konstruierten «Judenbilder» des «Vereins der
Freunde Israels». Vergleicht man die Quantität antisemitischer Aussagen im
Vereinsorgan mit anderen protestantischen Zeitschriften jener Zeit in der Schweiz,

113 Karl Buxtorf, Die Frohbotschaft gilt allen Menschen, in: FI, 61.4 (September 1934), 51-54,
53. Weitere Beispiele: Köberle, Die Judenfrage im Lichte der Christusfrage. Predigt, gehalten

an der 102. Jahresfeier des Vereins der Freunde Israels in Basel (wie Anm. 81), 55;
Franz Mannheimer, Schicksal Israels, Teil II, in: FI, 69.2 (April 1942), 18-22, 22.
Siehe als Beispiele von Schriften aus judenmissionarischen Kreisen, die das Judentum aus
christlicher Perspektive thematisieren: Gustave Naymark, Israel et le monde chrétien.
Brève histoire des juifs et des missions chrétiennes parmi Israël, Lausanne [1930]; Walther
Eichrodt, Antisemitismus in alter und neuer Zeit, Zürich 1937; Herbert Hug, Das Volk
Gottes. Der Kirche Bekenntnis zur Judenfrage, Zollikon-Zünch 1942; Walter Hoch, Kom-
pass durch die Judenfrage, Zürich 1944.



362 Thomas Metzger

so ist sie überdurchschnittlich hoch, was an der monothematischen Ausrichtung
der Zeitschrift liegt. Vor allem betreffend den antimodernistisch geprägten sozio-
kulturellen Antisemitismus und den ausgeprägten AntiJudaismus existieren
Parallelen zu der als «positiv» bezeichneten Richtung im Schweizer Protestantismus.115

Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft: Der Judenmiss ionarische
« Verein der Freunde Israels» 1870 bis 1945

Der 1830 in Basel von pietistisch geprägten «erweckten» Kreisen gegründete
judenmissionarische «Verein der Freunde Israels» nahm aufgrund seines missionarisch motivierten
Interesses am Judentum und seiner theologischen Überzeugungen, die der Bekehrung der Juden
eine zentrale heilsgeschichtliche Rolle zuschrieben, im Schweizer Protestantismus eine Sonderund

Randstellung ein. Im Zentrum des Beitrags steht die Analyse der von den «Freunden
Israels» konstruierten und in einem hohen Masse ambivalenten «Judenbilder». Diese waren das

Resultat einer komplexen Verschränkung von christlichem Sendungsbewusstsein, Superiori-
tätsdenken und heilgeschichtlicher Vereinnahmung mit einem breiten Spektrum antisemitischer
Diskurse. Die Untersuchung des Antisemitismus in der Zeitschrift «Freund Israels» zeigt die
Wellen des Antisemitismus im Missionsverein auf und veranschaulicht beispielsweise den
Transfer antisemitischer Diskurse aus Deutschland, der nicht zuletzt in der starken Vernetzung
des Vereins mit Deutschland und der Germanophilie zentraler Exponenten des Vereins begründet

lag.

Entre attentes pour l'histoire du salut et antisémitisme: le Verein der Freunde Israels 1870-
1945

Fondée à Bale en 1830 par des cercles piétistes «éveillés», l'association missionnaire Verein
der Freunde Israels avait pour but la conversion de Juifs. Elle attribuait à la conversion des

Juifs un rôle central dans l'histoire du salut et se positionnait ainsi en marge du protestantisme
suisse. L'article analyse les images très ambivalentes des Juifs construites par les «Freunde
Israels». Elles étaient le résultat d'un enchevêtrement complexe entre mentalité missionnaire
chrétienne, esprit de supériorité et récupération de l'histoire du salut d'une part, et d'un large
éventail de discours antisémites d'autre part. L'analyse de la revue «Freund Israels» dévoile de
fortes tendances antisémites au sein de l'association missionnaire et révèle notamment la
reprise de discours antisémites d'Allemagne, ce qui s'explique entre autres par les liens étroits de

l'association avec l'Allemagne et par la germanophilie de certains de ses principaux représentants.

Salvation history expectations and anti-semitism: the Verein der Freunde Israels from 1870 to
1945

Founded in Basel in 1830 by (awakened) pietist circles, the Verein der Freunde Israels was a

missionary society which aimed at converting Jews. Theologically, it ascribed central importance

to the return of the Jews to Christianity, which gave it a unique position on the margins of
Swiss Protestantism. This paper analyses the images of Jews constructed by the Freunde
Israels, which were highly ambivalent and resulted from a complex entanglement of Christian
self-confidence, assumed superiority, and usurpation of salvation history on the one hand and a

broad spectrum of anti-Semitic discourses on the other. An examination of the publication
Freund Israels identifies elements of anti-Semitism within the group and reveals the transfer of
anti-semitic discourses from Germany, occasioned to a considerable extent by the germane-
phile nature of the Verein and the strong connections between the association and Germany.

Die Analyse des Antisemitismus in den verschiedenen theologisch-kirchenpolitischen
Strömungen des Schweizer Protestantismus ist unter anderem Thema meiner laufenden Dissertation:

Antisemitismus im Schweizer Protestantismus 1870 bis 1950.



Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft 363

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords
Judenmission - Mission parmi les Juifs - Mission amongst the Jews, Antisemitismus -
antisémitisme - anti-semitism, Antisemitismus und Protestantismus - antisémitisme et protestantisme

- anti-semitism and Protestantism, Schweizer Protestantismus - protestantisme suisse -
Swiss Protestantism, heilsgeschichtliche Erwartungen - attentes pour l'histoire du salut - salvation

history expectations, Chiliasmus - chiliasme - chiliasm, Christentum und Judentum -
christianisme et judaïsme - Christianity and Judaism, Geschichte Basels - histoire de Bale -
history of Basel.

Thomas Metzger, lie. phil., Diplomassistent am Departement für Historische Wissenschaften
Zeitgeschichte an der Universität Fribourg.




	Zwischen heilsgeschichtlichen Erwartungen und Judenfeindschaft : der judenmissionarische "Verein der Freunde Israels" 1870 bis 1945

